3. Kiibra Giimiisay: Zeug_innenschaft in der Liicke
zwischen der Sprache und der Welt

In der Nacht vom 31. Dezember 2015 auf den 1. Januar 2016 kam es in Kéln zu zahlrei-
chen sexuellen Ubergriffen auf Frauen durch Gruppen junger Minner. Die veriibten se-
xuellen Ubergriffe waren gekoppelt mit Eigentums- und Kérperverletzungsdelikten. In
der Folge wurden ca. 1200 Strafanzeigen erstattet. Obwohl die Ubergriffe letztlich eine
grof3e nationale und internationale Beachtung fanden, setzte die mediale Berichterstat-
tung erst spit ein und gestaltete sich zunichst duflerst zuriickhaltend. Ein Kollektiv von
Feminist_innen aus Wissenschaft, Politik und Kultur lancierte in der Folge die Kampa-
gne #ausnahmslos. Unter dem Hashtag, der innerhalb kiirzester Zeit die Twitter-Hit-
liste stiirmte, wehrten sich die Aktivist_innen gegen »sexualisierte Gewalt und Rassis-
mus. Immer. Uberall. #ausnahmslos«*. Sie warnten davor, dass die Gewalt-Debatte von
Populist_innen instrumentalisiert wiirde, »um gegen einzelne Bevélkerungsgruppen zu
hetzen«*. In 14 Punkten zeigten die Feminist_innen auf, fiir welche politischen und ge-
sellschaftlichen Losungen sowie medialen Ansitze sie sich einsetzen. Dabei betonten sie
implizit und explizit, dass die Aufklirung tiber die Bedeutung der Sprache (sexualisier-
ter) Gewalt vorbeugt.

Unter den Mitbegriinder_innen der Kampagne, die mit dem Clara-Zetkin-Frauen-
preis ausgezeichnet wurde, war auch Kiibra Giimiisay. Die 1988 in Hamburg geborene
Deutschtiirkin und praktizierende, Kopftuch tragende Muslima, wie sie sich selbst be-

1 CGumisay et al., #ausnahmslos.

2 Ebd. Ein Teil der Tater stammte aus dem nordafrikanischen und arabischen Raum. Dieser Umstand
wurde von konservativen und rechtsextremen Populist_innen dafiir bemiiht, grundsatzlich gegen
Menschen, die aufgrund ihrer kulturellen und nationalen Zugehorigkeit von der vermeintlichen
Norm Deutschlands abweichen, zu hetzen und sie fiir sexualisierte Gewalt im Allgemeinen ver-
antwortlich zu machen. Vgl. dazu Messerschmidt, »Nach Kéln, die eine detaillierte Erorterung
bietet, wie sich das »mediale Sprechen iiber diese Wirklichkeiten [..] weniger auf die[] konkreten
Probleme bezogl], sondern [..] sich—zumindest in den massenwirksamen Medien —auf die kultu-
relle und nationale Zuordnung eines (vermutlich grofien) Teils derjenigen, die diese Taten veriibt
haben (sollen)« (a.a.0., 159), konzentrierte und damit die gesellschaftlich-sozialen Probleme wei-
ter zementierte und beférderte.

am 14.02.2026, 09:21:10. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Zeug_innenschaft und Sprache

zeichnet,? hat Politikwissenschaften in Deutschland und Grof3britannien studiert und
beschiftigt sich als Journalistin, Bloggerin, Autorin und Netz-Aktivistin mit Rassismus,
Feminismus, Netzkultur und Fragen gesellschaftlicher Diversitit. 2020 veréffentlich-
te sie ihr erstes Buch Sprache und Sein, das innerhalb eines Jahres finfzehnmal aufge-
legt wurde.* In ihm beschreibt sie, wie Sprache nicht nur individuelles Denken, sondern
auch die Gesellschaft und ihre Politik bestimmt. Giimiisay pladiert darum fir eine Spra-
che, die Menschen nicht auf Kategorien reduziert, sondern diese in ihren Individuali-
titen existieren lisst und damit dazu beitrigt, dass die Liicken zwischen der Sprache
und der Welt geschlossen werden. Giimiisay kniipft dabei an den Essay Das hohle Wunder
des Shoah-Weiterlebenden Georg Steiner an: »Alles vergifdt — nur die Sprache nicht. Ist
sie erst einmal infiziert mit Falschheit, Liige und Unwahrheit, kann sie nur mit Hilfe der
kriftigsten und vollsten Wahrheit gereinigt werden.«* Sprache, so ist Steiner iiberzeugt,
prigt das Denken und Handeln. Mehr noch: Es gibt eine »Wechselbeziehung zwischen
Sprache und politischer Unmenschlichkeit«®. Es sind die Liicken zwischen der Sprache
und der Welt, in denen politische Unmenschlichkeiten geschaffen und weiter tradiert
werden, um die es Giimiigay in ihrem Buch zu tun ist:

»Die Wechselbeziehungen zwischen Sprache und politischer Unmenschlichkeit —um sie geht
es mirindiesem Buch. Und darum, wie wir anders sprechen konnen, menschlicher. [...]
Sprache [kann] eine Waffe sei[n] [..], und das ist sie viel zu haufig, ohne dass sich die
Sprechenden dessen bewusst waren. Aber das muss sie nicht. Sprache kann auch ein
Werkzeug sein. [..] Sprache kann unsere Welt begrenzen — aber auch unendlich weit
offnen.« (SuS 25)

Wodurch sich diese Wechselbeziehung auszeichnet, wie sie zustande kommt und inwie-
fern die Liicken zu schliefen sind, soll im Folgenden anhand ausgewihlter Passagen von
Spracheund Sein dargestellt und interpretiert werden. Dabei verstehe ich Giimiigays Buch
als impliziten Beitrag zur Zeug_innenschafts-Debatte. Dieser Beitrag ist implizit, inso-
fern Giimiigay sich in Sprache und Sein nicht explizit mit dem Begriff und dem Phino-
men der Zeug_innenschaft beschiftigt. Weil aber Sprache, wie gezeigt, konstitutiv dar-
tiber entscheidet, ob und wie ein Zeugnis gehort und verstanden wird, leisten Giimiigays
Uberlegungen zentrale Einsichten in die Bedingungen und Méglichkeiten der Sprache
des Zeugnisses im 6ffentlichen Raum. Dass dafiir gerade Giimiigays Position herange-
zogen wird, hat einen programmatischen Grund: In Sprache und Sein reflektiert eine von
anti-muslimischem Rassismus’ und von Sexismus betroffene Frau iiber jene Wechselbe-
ziehung zwischen Sprache und politischer Unmenschlichkeit. Was Emcke fordert, nim-

3 Gimisay, Es war schon.

4 Das Buch integriert mehrere Ausschnitte aus Texten, die Glim{say auf ihrem fiir den Grimme On-
line Award nominierten Blog Ein Fremdwdrterbuch publiziert hatte. Eine instruktive Ubersicht der
dort behandelten Themen und eine Analyse derselben bietet Winkler, Kitbra Gimusay’s Blog.

5 Steiner, Sprache, 175.

6 A.a.0.,155.

7 Anti-muslimischer Rassismus ist ein Gegenbegriff zum nach wie vor 6fter benutzten Begriff
der Islamophobie. Zur Begriindung, diesen nicht weiter zu verwenden, vgl. Wehling, Politisches
Framing, 159: »Islam-feindliches Denken ist eine Geisteshaltung, keine klinische Angststérung.
Und gegen Muslime gerichtetes Handeln geschieht nicht im Affekt. Und wenn es stimmt, dass

am 14.02.2026, 09:21:10. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

lich dass Betroffene, also Zeug_innen selbst iiber die Sprachlogik des Zeugnisses bestim-
men, ist hier gleichsam praktisch umgesetzt.® Insofern Giimiisay mit ihrem Sachbuch
eine autobiografische Herangehensweise wahlt, lisst sich Sprache und Sein darum selbst
als Zeugnis lesen.

3.1. Die Grenzen der Sprache und ihre linguistischen Liicken
als Ausdruck von Macht und selbsternannten Privilegien

Bereits Wilhelm von Humboldt sagte, dass in jeder Sprache »eine eigenthiimliche Welt-
sicht«® liegt. Dass Sprache die Weltsicht von Menschen und Gesellschaften beeinflusst,
gilt denn heute gemeinhin als unstrittig. Schwieriger ist indes die Frage, wie sehr Spra-
che deren Wahrnehmen und Denken beeinflusst.’® Getreu Wittgensteins Diktum »Die
Grenzen der Sprachen bedeuten die Grenzen meiner Welt«' geht Giimiigay davon aus,
dass, wer eine Realitit erfassen will, sich mit der Architektur der Sprache befassen muss.
»Damit wir aussprechen konnen, was ist. Damit wir sein konnen, wer wir sind. Damit
wir sehen konnen, wer die jeweils anderen sind.« (SuS 21) Die Architektur der Sprache
verweist denn allem voran auf die Grenzen derjenigen, die sie sprechen.

Laut dem aktuellen Verzeichnis von Ethnologue gibt es weltweit mehr als 7000 unter-
schiedliche Sprachen.” Wer darum beispielsweise finf Sprachen spricht, bewegt sich
gerade mal in knapp 0,07 % aller Sprachen. Hinzu kommt, dass jede Sprache fir sich
in ihrem Lexikon, ihren Wortarten und Zeitformen unglaublich facettenreich ist. Nicht
jede Sprache wird gesprochen und nicht jedes Sprechen l4sst sich problemlos iiberset-
zen. Sich der Vielfalt und des Facettenreichtums von Sprachen und der damit einherge-
henden eigenen Grenzen, sie sprechen, sie teilweise oder gar nicht sprechen zu konnen,
bewusst zu sein bzw. zu werden, ist fiir Gimiigay die Voraussetzung, sich mit der Ar-
chitektur der Sprache zu beschiftigen. Um die eigenen Sprach-Grenzen zu wissen, hat
fiir Giimiigay sodann zwei Konsequenzen: Zum einen relativiert dieses Bewusstsein »die
Dinge, die wir ignorant voraussetzen. Die Dinge, die wir als universal postulieren — defi-
nieren sie doch nichts mehr als die Grenzen unseres Horizontes« (SuS 23). Zum anderen
ist die Begrenztheit der Wahrnehmung

nur gewalttitige Muslime gemeint seien — wie immer wieder bei dem Versuch, die Gefahren des
Islam fiir die christliche Kultur erklaren zu wollen, beteuert wird —, warum dann Islamophobie?«

8 Bezeichnenderweise ist eine der wiederholt auftauchenden Kritiken an dem Bestseller Sprache
und Sein, dass Giimisay ihre eigenen biografischen Erfahrungen, ihr Zeugnis also, als Belege fir
allgemeine Uberlegungen zur Sprache heranzieht. Das nicht-autobiografische Material diene in
der Folge nur der Unterstltzung ihrer Argumentation. Damit aber kénne sich die Kritik am Buch
letztlich nur direkt an die Autorin richten, eine solche Kritik an subjektiven Erfahrungen aber sei
unmoglich. Vgl. besonders pointiert Engelmeier, Nie mehr intellektuelle Putzfrau, sowie Mayer,
Menschen, 10. Ich komme spater auf die zwar berechtigte, aber differenzierter zu formulierende
Kritik zuriick.

9 Humboldt, Schriften, 224.

10 Vgl. Holden, Linguistische Relativitat.

1 Wittgenstein, Tractatus, Satz 5.6.

12 Ethnologue, How many languages.

am 14.02.2026, 09:21:10. -

201


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Zeug_innenschaft und Sprache

»auch Antrieb — sie veranschaulicht mir, wie viel ich noch lernen, aufsaugen und ver-
stehen kann. Wenn Sprache unsere Betrachtung der Welt so fundamental lenkt —und
damit auch beeintrichtigt —, dann ist sie keine Banalitit, kein Nebenschauplatz po-
litischer Auseinandersetzungen. Wenn sie der Stoff unseres Denkens und Lebens ist,
dann misste es selbstverstindlich sein, dass wir uns immer wieder fragen, ob wir ein-
verstanden sind mit dieser Pragung« (SuS 23).

Esistdiese Selbstverstindlichkeit, die Giimiigay in der Folge kritisch bedenkt. Denn dass
Sprache der Stoff des Denkens und Handelns ist, sehen Menschen nicht, wenn die Spra-
che fiir sie funktioniert. Und so erkennen Menschen die Architektur der Sprache oft erst
dann, »wenn sie nicht mehr funktioniert, wenn sie [...] einengt [...] [und, MK] die Luft
zum Atmen nimmt« (SuS 24).

Glimiigays autobiografischer Zugang zum Phinomen der Sprache ist ein sprachkon-
trastiver.” Sie spricht, schreibt und denkt in drei und fithlt in vier Sprachen: Tiirkisch,
Deutsch, Englisch und Arabisch. Tiirkisch »ist die Sprache, deren Klang [...] [ihr, MK]
vertraut war, noch bevor [...] [sie, MK] geboren wurde« (SuS 27). Arabisch die Sprache,
die Guimiigay fithlt, »aber nicht in Ginze begreifen kann« (SuS 28). Und Englisch ist die
Sprache, mit der die Autorin nicht »im dringlichen Bemiihen ringt, sich »verstindlich
zu machen« (SuS 30). Doch im Deutschen, in der Sprache, in der sie »gelehrt und belehrt
wurde« und in der ihr verboten wurde, ihre »Muttersprache zu sprechen, die anderen
fremd erschienc, trauert sie »den Facetten nach, die nicht durch ihr Nadelohr passenc
(SuS 29)." Nach den vielen Kimpfen mit der deutschen Sprache und der Flucht in die
anderen drei Sprachen, so erzdhlt Giimiigay,

»kehrte ich in die deutsche Sprache zuriick. Ich wollte nicht mehr mit ihr kimpfen. Ich
wollte in ihr einfach nur sein. Und so begann ich [...] die deutsche Sprache zu dehnen,
ohne um Erlaubnis zu bitten. Wen denn auch? Sie ist keine [...] Leihgabe, kein mir vor-
ibergehend anvertrauter Gegenstand, sondern ein Teil von mir. Sie gehort mir, wie sie
ihrenanderen Sprechenden gehoért—abererst, seitdem ich aufgehort habe, um Erlaub-
nis zu bitten« (SuS 30).

13 Vgl Lippert, Auf der Suche.

14 Sprache und Sein ist (iber weite Strecken eine Kritik an der deutschen Sprache. Das zeigt sich etwa
darin, dass GiimUsay im ersten Kapitel vor allem am Umstand Kritik (ibt, dass im Deutschen —im
Unterschied etwa zum »Indonesischen, Tiirkischen, Japanischen, Finnischen und Persischen« (SuS
16) — Substantiven grammatische Geschlechter zugeschrieben werden. Sie weist nach, dass Spra-
che Wahrnehmung beeinflusst: Die Substantive werden von den Sprechenden in der Regel ge-
schlechts(stereo)typisch beschrieben (vgl. Sperling, Geschlechtslose Fraulein). Vgl. dazu grund-
satzlich die Arbeiten von Luise F. Pusch, die nachgewiesen hat, dass die deutsche Sprache nach
wie vor mafigeblich eine Minnersprache ist. So erinnert sie etwa daran, »dafd die motivierte Form
zur Bezeichnung weiblicher Menschen eine sprachliche Diskriminierung sozusagen ersten Ranges
darstellt. Das hochproduktive Suffix -in konserviertim Sprachsystem die jahrtausendealte Abhan-
gigkeit der Frau vom Mann, die es endlich zu iiberwinden gilt. Auch sprachlich« (dies., Das Deut-
sche, 59). Frettloh, Gott Gewicht geben, 70, Anm. 34, vermerkt, dass gegeniiber »den mit -se suffi-
gierten weiblichen Nomina [..] der Gebrauch des Suffixes -in bereits als ein grofier Schritt auf dem
Weg zu einer frauengerechteren Sprache erscheinen [muss], auch wenn er nur ein Zwischenschritt
sein kann«.

am 14.02.2026, 09:21:10. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

Als eine Person, die mehrere Sprachen spricht, die um die Schénheit eines »linguisti-
schen Exils« (SuS 31)” weif}, votiert Giimiigay fiir die »Vieldeutigkeit«, »Uneindeutigkeit«
und die »Freiheit, innerhalb der Sprache anders zu sein« (SuS 34f.). Doch im gleichen
Atemzug anerkennt sie, dass »die Fihigkeit zur Nicht-Abweichung, die Beherrschung
der Norm, die Akzentfreiheit symbolisch iiber die Zugehérigkeit« (SuS 35) entscheiden.™
Was also passiert mit Menschen, »die eine Sprache sprechen, in der sie als Sprechende
nicht vorgesehen sind« (SuS 41)? Oder auf die Thematik der Zeug_innenschaft bezogen:
Was passiert mit Zeug_innen, die von etwas zeugen, das zu bezeugen nicht vorgesehen
ist, d.h. nicht gehort werden will und kann? Gimiigays Antwort: Sie sind sprachlos in der
Sprache, in der sie sprechen. Diese Sprachlosigkeit bezeichnet Giimiigay als »linguisti-
sche Liicke« (SuS 46) und bestimmt sie als Ausdruck zweier zusammenhingender Pro-
blemfelder, die sich darin zeigen, dass die eigentlich konstitutive Reziprozitit zwischen
Sprache und Erfahrung nicht gewihrleistet ist.

Einerseits kann ein Mensch sprachlos sein, weil die Sprache »fir seine Erfahrungen
keinen Ausdruck kennt« (SuS 45f.). Und Erfahrungen, die sich sprachlich nicht artikulie-
ren lassen, sind in der Regel auch fiir die Unbetroffenen nicht wahrnehmbar. Wie Em-
cke geht Giumiigay folglich davon aus, dass Sprache erst einmal zwischen Betroffenen
und Unbetroffenen, zwischen Zeug_innen und Horer_innen scheidet. Zum einen, weil
Erstere keine Sprache fiir das haben, was thnen widerfahren ist, und zum anderen, weil
Letztere davon gar nicht erst Kenntnis nehmen, zumal das Widerfahrnis sie nicht getrof-
fen hat. Schon alleine die Fahigkeit, eine Erfahrung zu bezeugen, wird verunmoglicht
durch die Grenzen der Sprache. Nun geht Giimiigay aber gleichsam noch einen Schritt
weiter zuriick, denn die Sprachlosigkeit zeigt sich andererseits auch darin, dass selbst fiir
die Betroffenen eine Erfahrung nicht wahrnehmbar sein kann, weil sie in der Sprache
nicht existiert. Dass Menschen also die Rolle der Zeug_innen wahrnehmen, hingt auch
davon ab, ob die Sprache ihnen diese Funktion zubilligt. Nicht nur in Situationen ex-
tremen Unrechts und Gewalt, worauf Emcke sich fokussiert, fehlt die Sprache, weil die
Erfahrung mit der vergangenen und erhofften Wirklichkeit bricht. Sondern auch in all-
taglichen Situationen gesellschaftlich-sozialer Ungerechtigkeiten kann Sprache gleich-
sam inexistent sein.

Um diesen Aspekt zu veranschaulichen, erinnert Giimiigay unter anderem an die
Forschungen Miranda Frickers. Am Beispiel sexueller Belistigung hat Fricker aufgezeigt,
welche Folgen die Nicht-Benennbarkeit solcher Widerfahrnisse haben kann. Der Begrift
sexual harassment war in den 1960er Jahren in den USA noch nicht weit verbreitet, »es exis-
tierte keine gesellschaftliche Ubereinkunft dariiber, was er beschreibt« (SuS 46). Die feh-
lende Benennbarkeit fiihrte nicht nur dazu, dass Titer_innen sexueller Belistigung sich

15 Von der Moglichkeit, in unterschiedliche Sprachen zu fliehen und sie einander bereichern zu las-
sen, berichten viele mehrsprachige Autor_innen. Vgl. etwa Kermani, Ich erlebe Mehrsprachigkeit:
»Nur das Deutsche atme ich, nur das Deutsche kann ich formen. Mit dem Persischen ist es anders.
Es ist mir vertraut, mir emotional vielleicht sogar ndher, aber es liegt mir langst nicht so gutin den
Handen. Ich beherrsche es nicht gut genug, um daraus meine eigene Sprache zu schaffen. Aber es
hilft mir gelegentlich, so scheint mir hier und dort, die deutsche Sprache zu erweitern, zu formen.«

16  Vgl. Kolly, Weshalb hat man, 46, die nachgewiesen hat, dass sog. native speakers »aufgrund eines
fremden Akzents unbewusst auch auf Bildungsgrad, sozialen Status, Intelligenz und sogar Person-
lichkeitsziige der Sprecherin« schlieRen. Vgl. dazu auch Hirschfeld/Trouvain, Teaching, 171.

am 14.02.2026, 09:21:10. -

203


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Zeug_innenschaft und Sprache

keiner Schuld bewusst waren und so vom fehlenden Verstindnis profitierten, sondern
die Betroffenen konnten »weder das Geschehen benennen noch Maflnahmen ergreifen
[...], um sich kiinftig zu schiitzen« (SuS 46). Die linguistische Liicke fithrte in diesem Fall
zu einer epistemischen Ungerechtigkeit, die Fricker als hermeneutische Ungerechtigkeit
(engl. hermeneutical injustice) bestimmt."” Die hermeneutische Ungerechtigkeit, die Un-
gerechtigkeit also, die dadurch entsteht, dass sie sprachlich nicht benannt werden kann
und so fiir Unbetroffene unsichtbar bleibt, lisst Betroffene nicht nur sprach-, sondern
ebenso machtlos zuriick. Denn wer die Welt beschreibt, wer sie erklirt, hat Macht.

Die linguistischen Liicken, die Sprachlosigkeiten sind fir Gimiisay ein Ausdruck
eines Machtgefilles zwischen Betroffenen und Unbetroffenen. Die Liicken trennen die
beiden nicht nur und fithren dazu, dass selbst fiir die Betroffenen Ungerechtigkeiten
nicht wahrnehmbar sind, weil sie in der Sprache nicht existieren. Sondern die Macht
der Sprache bleibt den Betroffenen weitestgehend vorenthalten. Als 1963 Betty Friedan
ihr Buch The Feminine Mystique veroffentlichte, um sich gegen vorherrschende Frauenbil-
der zu wehren, wurden Frauenzeitschriften mehrheitlich von Midnnern geschrieben.

»Sie beschrieben und bestimmten, wie Frauen zu leben und wie sie sich zu fithlen hat-
ten. Sie dominierten die akademische Sicht auf>die Frau¢, entwickelten Theorien (iber
ihre Psyche, ihre sHysterie, ihr Wesen, ihre Fahigkeiten, ihre Schwichen, ihre Bestim-
mung.« (SuS 46f.)

Friedan interviewte darum zweihundert Frauen und kam zum Schluss, dass »eine merk-
wiirdige Diskrepanz zwischen der erlebten Wirklichkeit und der Vorstellung [bestand],
derwir zu geniigen versuchten, jener Vorstellung, die ich den Weiblichkeitswahn nenne«™®.
In den Interviews macht Friedan immer wieder die Erfahrung, dass die Frauen dhnliche
Phinomene und Problembereiche beschreiben, ohne sie allerdings namentlich benen-
nen zu kdnnen. Die Frauen leiden gleichsam unter »dem Problem ohne Namen«" . Dabei
wird deutlich, dass nicht nur das herrschende Frauenbild von einer Miannerdomine be-
stimmtwird, sondern die Abweichungen davon von den Frauen auch nicht sprachlich be-
nannt werden kénnen. Das aber ist ein Hinweis darauf, dass die Macht der Manner noch
iiber die Fihigkeit der Benennbarkeit bestimmt.?® Was Emcke in Situationen extremen
Unrechts und Gewalt erkennt, dass nimlich der Kern der Sprachlosigkeit dort griindet,

17 Vgl. El'151: »For something to be an injustice, it must be harmful but also wrongful, whether
because discriminatory or because otherwise unfair. In the present example, harasser and ha-
rassee alike are cognitively handicapped by the hermeneutical lacuna — neither has a proper
understanding of how he is treating her — but the harasser’s cognitive disablement is not a sig-
nificant disadvantage to him. Indeed, there is an obvious sense in which it suits his purpose. [...]
By contrast, the harassee’s cognitive disablement is seriously disadvantageous to her. The cog-
nitive disablement prevents her from understanding a significant patch of her own experience:
that is, a patch of experience which it is strongly in her interests to understand, for without that
understanding she is left deeply troubled, confused, and isolated, not to mention vulnerable to
continued harassment. Her hermeneutical disadvantage renders her unable to make sense of
her ongoing mistreatment, and this in turn prevents her from protesting it, let alone securing
effective measures to stop it.«

18  Friedan, Der Weiblichkeitswahn, 9.

19 AaoO,17.

20 Vgl. Spender, For the record, 10.

am 14.02.2026, 09:21:10. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

wo Menschen von sich selbst und der Welt entfremdet werden, weil sie auf ein Objekt
reduziert werden, steht in Analogie zu Giimiisays Uberlegungen zur Reduzierung der
Frau auf ein von Minnern definiertes Bild. Es ist ein von auflen geschaffenes und damit
fremdes Bild, das gesellschaftlich so stark tradiert und zementiert ist, dass die Frauen
unwillentlich von sich selbst und ihrer erfahrenen Lebenswelt entfremdet werden. Was
sich in gesellschaftlichen Strukturen zeigt, bildet sich fiir Gimiigay denn auch in der
Architektur der Sprache ab: Der in diesem Fall privilegierte alte weifSe (cis heterosexuelle)
Mann® bestimmt und beharrt auf seiner Perspektive auf die Welt und benennt von dort
aus »Erfahrungen, Situationen, Ereignisse, Personen und Personengruppen« (SuS 53).**
Hierin zeigt sich die sprachliche Ungerechtigkeit, denn:

»Wenn [...] bestimmte Perspektiven [...] privilegiert werden iiber andere, wenn ihre ein-
geschrankte Perspektive hegemonialen Anspruch gewinnt, dann verlieren andere Per-
spektiven und Erfahrungen ihren Geltungsanspruch. Es ist, als wiirden sie nicht exis-
tieren.« (SuS 49)*

Woran liegt es sodann, dass die Perspektiven und Erfahrungen von Betroffenen unbe-
nannt bleiben? Dass in einer Gesellschaft nicht privilegierte Personen nicht oder »erst
nach langen Kiampfen« (SuS 53) sich die Sprache, die sie lingst sprechen, zu eigen ma-
chen kénnen bzw. diirfen? Dass dies nicht oder nur mit viel Mithe geschieht, liegt fiir
Glmiigay in der Dualitit zwischen den sogenannten >Benannten< und >Unbenannten«
begriindet.** Im Zentrum der Uberlegungen Giimiisays zur Reziprozitit zwischen Spra-
che und politischer Unmenschlichkeit steht das Bild, wonach die Sprache einem Muse-
um vergleichbar ist. In diesem Museum der Sprache gibt es ausschlief3lich zwei Kate-
gorien von Menschen, die Gimiigay klar voneinander zu unterscheiden weif3: die >Un-
benannten< und die >Benanntenc. Es ist dieses Bild, in dem die aktivistische Position
Glimiigays am stirksten greifbar wird und beziiglich deren Ausfithrungen Giumiisay sich
darum die Frage gefallen lassen muss, ob sie zu Ubertreibungen neigt, vor allem aber, ob
sie nicht selbst sprachlich reproduziert, was sie eigentlich abzuschaffen versucht.

21 Anhand des Begriffs alter weifSer Mann erlautert Gimdusay, wie privilegierte Menschen in der Regel
darauf reagieren, wenn ihnen ihre Individualitidt aberkannt wird, indem sie zu einer Kategorie zu-
sammengefasst werden: Es bebt und die Benennung erfihrt Widerstand, denn die »Beherrschten
bezeichnen die Herrschenden und offenbaren damit nicht nur, wie spezifisch und unterdriickend
Sichtweisen sein konnen, die sich als neutral verstehen, sondern verdeutlichen das Prinzip der Zu-
schreibung selbst« (SuS 49). Zu den Starken und Schwachen des Begriffs vgl. Passmann, Alte weifie
Ménner.

22 Vgl. Spender, Man made language, 4: »For centuries men [...] have been checking with each other
and confirming the accuracy and adequacy of their descriptions and explanations of the world
— and woman — and without any consultation with women. So they [..] have agreed on the
soundness and suitability of describing and explaining women as innately passive and polite,
despite the protests of individual woman that they did not feel innately passive and polite [..].«

23 Vgl. Spender, For the record, 10f.

24  Die sog. Benannten und Unbenannten stehen hier und im Folgenden in einfachen Anfiihrungs-
zeichen, weil ich diese sprachliche Kategorisierung spater kritisieren werde. Damit ist bereits im
Schriftbild angezeigt bzw. vorweggenommen, dass der postulierte Dualismus nicht unproblema-
tisch ist.

am 14.02.2026, 09:21:10. -

205


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Zeug_innenschaft und Sprache

3.2. Denn sie wissen (nicht), dass sie iiber sie statt mit ihnen sprechen -
oder: Die >Benannten< und >Unbenannten< im Museum der Sprache

Das Giimiigay’sche Museumn der Sprache ist ein Ort, an und in dem die Welt erklirt wird.
Hier lisst sich in Welten eintauchen, die einer_einem unvertraut sind, die mensch nie
selbst erlebt hat. Im Museum der Sprache sind »Objekte, Lebewesen und Pflanzen aus
allen Kontinenten, aber auch Ideen und Theorien, Gedanken und Gefiihle, Fantasien und
Triume [...] [,] [[langst Vergangenes, aber auch Hochaktuelles« (SuS 53) aufbereitet, ge-
ordnet und kategorisiert. An diesem Ort gilt: »Je mehr Zeit Sie dort verbringen, desto
mehr Dinge begreifen Sie.« (SuS 53) Innerhalb dieses Museums gibt es fiir Giimiigay aus-
schliefilich zwei Kategorien Menschen: die >Benannten<und die >Unbenannten«. Die >Unbe-
nannten< fithlen sich an diesem Ort zuhause, sie kénnen unbeschwert und frei durch die
verschiedenen Ausstellungen schlendern, denn »es ist fiir Menschen wie sie gemacht«
(SuS 53). Mehr noch: Die >Unbenannten« sind selbst die Kurator_innen des Museums,
welches die Welt aus ihrer Perspektive zeigt. »Sie entscheiden dariiber, was gezeigt wird
und was nicht, sie geben den Dingen Namen, ordnen ihnen Definitionen zu.« (SuS 53)
Obwohl sie selbst >Unbenannte« sind, machen sie von der »Macht der Namensgebung«
Gebrauch, sie sind folglich auch »Benennende« (SuS 54). Als solche sind sie davon iiber-
zeugt, dass das Museum der Sprache die Welt zur Ginze darstellt und ihnen eroffnet
wird. Das ist indes ein Trugschluss, denn was hier erfasst wird, ist lediglich das, »was
die Benennenden selbst erfassen — so weit, wie deren Sinne und Erfahrungen reichen.
Nicht weiter« (SuS 54). Auch diejenigen, die >Unbenannte« sind, von der Funktion als Be-
nennende aber keinen Gebrauch machen, merken in der Regel nicht, »dass ihr Blick auf
die Welt durch den anderer Menschen gelenkt wird« (SuS 54). Dass die Benennenden
so frei und unbeschwert durch die Ausstellungen gehen, zeigt sich gemif Giimiigay nur
dann, wenn die andere Kategorie von Menschen in diesem Museum in den Blick kommt:
die >Benannten:.

»Sie sind zuerst einfach nur Menschen, die auf irgendeine Weise von der Norm der
Unbenannten abweichen. Anomalien im Weltbild der Unbenannten. Nicht vorherge-
sehen. Fremd. Anders. Manchmal auch einfach nur ungewohnt. Unvertraut. Sie erzeu-
gen Irritationen. Sie sind nicht selbstverstdndlich.« (SuS 54)

Bevor Menschen zu >»Benannten< werden, sind sie Menschen. Doch als solche sind sie
verbaliter nicht selbst-verstindlich. Weil darum die >Unbenannten« diese nicht selbstver-
stindlichen Menschen verstehen wollen, benennen sie sie, d.h., sie machen sie zu >Be-
nannten<. Der Moment des Benennens ist allerdings verkiirzt: Die sUnbenannten< wol-
len, so Giimiigay, an den >Benannten< nur verstehen, was sie von ihnen selbst unterschei-
det. Sie wollen die >Benannten<darum »nicht als Einzelne, sondern im Kollektiv« (SuS 54)
verstehen. Sobald die sUnbenannten<im Zuge ihrer Analyse und Inspizierung die Merk-
male und Eigenschaften der >Benannten< gefunden haben, »die den Unbenannten an ih-
nen bemerkenswert erscheinen«, werden die »Benannten«< von den >Unbenannten< »mit
einem Kollektivnamen und einer Definition« (SuS 54) versehen. Fiir Giimiigay, und spa-
testens hier tritt die aktivistisch geprigte Position unmissverstindlich zutage, ist das der
Moment, in dem aus Menschen >Benannte« werden, sie gar als »Menschen entmensch-
licht werden« (SuS 54). Denn Gumiigay postuliert, dass die >Benannten« fortan »sorgfil-

am 14.02.2026, 09:21:10. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

tig kategorisiert in Glaskifigen, beschriftet mit ihrem Kollektivnamen« (SuS 54), leben.*
Kurzum: Die Dehumanisierung geschieht durch sprachliche Rubrizierung.*

Lisst sich das wirklich so behaupten oder unterliuft Gimiigay hier ein Kategorien-
fehler? Ist es nicht viel eher die Anerkennung der Menschlichkeit, nicht die Menschlichkeit
selbst, die durch die Benennung verloren geht? Oder anders gefragt: Ist es nicht die so-
ziale Bestatigung als Individuum, die hinter der Kollektivbezeichnung zuriicktritt? Denn
das, was fiir die >Unbenanntenc selbst »die Grundlage ihres Seins ist« (SuS 55), ihre Indi-
vidualitit, wird den >Benanntenc nicht zugestanden, zumal das, was sie von nun an sagen
oder tun, nicht auf sie selbst, sondern »auf das Kollektiv zuriickgefithrt« (SuS 54f.) wird.
Wenn darum Giimiigay, »eine sichtbare Musliming, bei Rot iiber die Strafie geht — so ver-
anschaulicht sie die Problematik —, »gehen mit mir 1,9 Milliarden Muslim*innen bei Rot
iiber die Strafie. Eine ganze Weltreligion missachtet gemeinsam mit mir die Verkehrsre-
geln« (SuS 65). Wenn aber Individualitit Menschen nicht zugestanden wird, die von der
Norm abweichen, wird sie zu einem Privileg.

»Firdiejenigen, die inspiziert werden, die benannt werden, die eingesperrt sind in den
Definitionen der Benennenden: Diejiidische Frau. Der Schwarze Mann. Die Frau mit Be-
hinderung. Der Mann mit Migrationshintergrund. Die muslimische Frau. Der Gefliich-
tete. Die Homosexuelle. Die Transfrau. Der Gastarbeiter.« (SuS 63)

Mit dem Dasein in den Glaskifigen lasst sich als »Benannte_r«<in zweifacher Weise umge-
hen: Zum einen kénnen die »Benannten«<versuchen, daraus auszubrechen. Zum anderen
konnen sie darum bemiiht sein, innerhalb der Grenzen des Kifigs den Kollektivnamen
und die Definitionen durch andere Aspekte wenigstens zu erweitern oder abzuschwi-
chen. Der Ausbruch kann gemif Gimiisay in zwei Richtungen verlaufen. Entweder ver-

25  Vgl. Gouma, Ich bin die Fliichtlinge, die als aus Syrien Gefliichtete in Deutschland nur noch als
Kollektiv, ndmlich als »die Fliichtlinge« wahrgenommen wird: »Ich habe durch den Krieg Freunde
und Verwandte verloren, Wohnung, Job, Auto, meine Vergangenheit und meine Heimat. Aber ein
Verlust, denich erst spater gespiirt habe, ist meine Individualitit, die ich am Schlauchboot an den
Crenzen Europas zurlickgelassen habe.«

26  Worauf Gimiisay nicht reflektiert, ist, dass das Empfinden, in einem Glaskafig zu sein, fiir Men-
schen, die einer Minderheit angehoren, auch daraus resultiert, dass sie Angst haben, mit ihrem
Verhalten von der Dominanzgesellschaft abzuweichen. Sie versuchen gerade aufgrund vorgangi-
ger sprachlicher Kategorisierungen diesen nicht zu entsprechen, um sich nicht als solche gleich-
sam zu entlarven. Vgl. dazu etwa Eribon, Rickkehr, 47: »Wenn ich mich im 6ffentlichen Raum be-
finde, (iberwache ich meine Redeweise und meine Gestik (in der U-Bahn, wenn ich abends auf
die Strafle gehe, auf Reisen...). Schwul zu sein (und das Gleiche gilt fiir andere inferiorisierte >Ka-
tegorienc Lesben, Transgender, Schwarze, Juden usw.) bedeutet, jederzeit verwundbar, jederzeit
Beleidigungen oder Aggressionen ausgesetzt zu sein. Mehr noch, es heifdt, in seinem tiefsten In-
neren von einer geradezu ontologischen Verletzbarkeit bestimmt zu sein [...].« Eribon geht in sei-
nen Reflexionen indes noch einen Schritt weiter zuriick, insofern er zu bedenken gibt, dass etwa
homophobe Schimpfworte Schwule treffen und unterbewusst einen Einfluss auf ihre eigene Ent-
wicklung haben, ehe die Betroffenen wissen, dass die Kategorien sie selbst gleichsam existentiell
angehen: »Schwul zu werden heif3t, sich ins Feuer von Vokabeln zu stellen, die man tausendmal
gehort hat und deren verletzende Kraft man schon lange kennt, weil man ihnen, noch bevor sie ei-
nen bewusst und tatsichlich treffen, potenziell lingst ausgesetzt ist. Eine stigmatisierte Identitat
geht einem voraus. [..] Es ist ein Begehren, das von einer Zerbrechlichkeit und einer bewussten,
immer und tberall verspiirten Verletzlichkeit gekennzeichnet st [...].« (A.a.0.,192.197.)

am 14.02.2026, 09:21:10. -

207


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Zeug_innenschaft und Sprache

ursacht er »so viel Emporung, Aggression und Gewalt«, »dass die Benannten meist zu-
riickschrecken« (SuS 56). Die Reaktionen des Ausbruchs weisen die >Benannten« gleich-
sam in die Schranken und dringen sie so zuriick in den Kifig. Dort orientieren sie sich
nun noch viel strikter an den Kollektivnamen und Definitionen, die ihnen zugewiesen
wurden. »Bis sie schlief3lich zu Karikaturen ihrer selbst werden. Zu Stereotypen.« (SuS
56) Oder der Ausbruch fithrt dazu, dass die »Benannten< — nachdem sie »die Freiheit fiir
einen kurzen Moment einatmen« (SuS 57) —, einer erneuten Inspektion der Benennen-
den ausgesetzt sind: Die »Benannten< werden durchléchert mit

»Fragen: zu der Farbe ihrer Haut, der Beschaffenheitihrer Haare, den Fahigkeiten ihres
Korpers, zuihrerKleidung, ihrer Kopfbedeckung, ihren Sexualorganen, ihren sexuellen
Praferenzen. Mit Fragen, die ihren Verstand, ihre Vernunftbegabung, ihr Menschsein
in Frage stellen« (SuS 57).

Der Schliissel in die Freiheit ist die Sprache, denn im Sprechen, so die Hoffnung der >Be-
nanntens, konnen die Kollektivnamen und Definitionen infrage gestellt, erweitert, gar
aufgehoben werden. Die Problematik ist allerdings, dass gemif Gimiigay die Fragen so
gestellt sind, »dass jede Antwort die Kategorie bestitigen muss« (SuS 57). Das bedeutet,
dass beispielsweise die Fragen an eine muslimische Frau dazu dienen zu verstehen, »wie
alle anderen funktionieren« (SuS 67).” Der Kifig wird damit nicht aufgeldst, sondern bes-
tenfalls ein wenig grofRer gemacht.?® Giimiisay erzahlt davon, wie sie jahrelang aufge-
fordert wurde, »Biicher und Texte iiber die muslimische Frau zu schreiben« (SuS 68), und
wie sie erst spit realisierte, dass, so gut ihre Absicht auch gewesen wire, ein solches Buch
»keine Aufklirung und keine Freiheit gebracht, sondern nur die Gefangenschaft der dar-
in Beschriebenen weiter manifestiert« (SuS 69) hitte. Denn solange >Benannte« nur spre-
chen, wenn sie von den >Unbenanntenc nicht nur dazu aufgefordert werden, sondern ih-
nen auch klar gesagt wird, woriiber sie zu sprechen haben, »so lange werden [sie, MK] [...]

27  Die Fragen der>Unbenanntencsind oft Ausdruck einer Neugier. Glimiisay veranschaulicht diese
Wahrnehmung anhand der muslimischen Frau, die »eines der beliebtesten Objekte der westlichen
Neugier« (SuS 67) ist. So beschreibt die US-amerikanische Sara Yasin, dass sie erst im Moment,
in dem sie nach Jahren ihr Kopftuch in der Offentlichkeit nicht mehr trug, nicht mehr beweisen
musste, Amerikanerin zu sein (dies., Muslims Shouldn’t). Wenn sich muslimische Frauen durch ih-
re Kleidung dem Blick der Neugier verwehren, fithrt dies bei dens>Unbenannten<zu Irritation und
Aggression. Vgl. dazu Fanon, Aspekte, 28: »Eine Frau, die sieht, ohne selbst gesehen zu werden,
erzeugt im Kolonisator ein Gefithl der Ohnmacht. Es gibt keine Wechselbeziehungen. Sie gibt sich
nicht hin, verschenkt sich nicht, bietet sich nicht dar. Der Algerier hat zu der algerischen Frau eine
insgesamt klare Einstellung. Er sieht sie nicht; ja, er versucht, die Frau nicht zu beachten. Es gibt
beiihm weder auf der StraRe noch im Freien dieses der zwischengeschlechtlichen Begegnung ent-
sprechende Betragen, das sich im Auftreten, in der Kérperhaltung, in den verschiedenen Verhal-
tensweisen, an die uns die Phanomenologie der Geschlechter gew6hnt hat, beschreiben [a3t. Der
der Algerierin gegeniibertretende Europaer dagegen will sehen. Er reagiert aggressiv vor dieser
Einschrankung seiner Wahrnehmung. Die Aggressivitat tritt in den strukturell ambivalenten Ver-
haltensweisen und im Traummaterial zutage, das man gleicherweise beim normalen wie bei dem
an neurotischen Storungen leidenden Européer beobachtet.«

28  Vgl. Weber, Muslim, die unter diesem Gesichtspunkt Giimiisays digitalen Aktivismus analysiert, al-
lerdings zum Schluss kommt, dass sie damit die Kollektivnamen und Definitionen durchaus aufzu-
sprengen vermag. Webers Aufsatz erschien vier Jahre bevor Sprache und Sein verdffentlicht wurde.

am 14.02.2026, 09:21:10. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

nicht wirklich gehért werden« (SuS 71).* Sie bleiben Inspizierte, die den Panzer des Ste-
reotyps zu tragen haben.*® Noch an der Stelle, an der die Sprache in die Freiheit aus dem
Kifig fithren konnte, vollzieht sich ein Sprechen iiber statt mit den >Benannten<. Wo ein
Zeugnis Menschen zu Recht und Gerechtigkeit verhelfen kénnte, wird von den Horen-
den des Zeugnisses nur das wahrgenommen, was ihre Vorurteile oder ihre angebliche
Toleranz den >Benannten« gegeniiber bestitigt. Anders formuliert: Die genannten lin-
guistischen Liicken sind ein Ausdruck des Machtgefilles zwischen sUnbenannten< und
>Benanntens, denn Letztere haben gemifd Giimiigay nicht fiir sich selbst, sondern fiir ein
Kollektiv zu sprechen.

Von der angeblichen Freiheit der Sprache, d.h. der Annahme, dass Sprache in die
Freiheit fithre, ist an dieser Stelle von Giumiisays Ausfithrungen nichts zu héren. Im
Museum der Sprache gibt es fitr Giimiisay erst einmal nur eine Dichotomie, die sich
nicht aufzuldsen scheint, sondern sich immer wieder selbst bestitigt. Das Sprechen
fiir ein Kollektiv macht darum gemif Giimiigay Subjekte zu Objekten. Diese Wahr-
nehmung steht allerdings durchaus in Analogie zu Emcke. Denn diese moniert, dass,
wer Menschen, die Zeug_innen von extremem Unrecht und Gewalt werden, vorschnell
als Opfer und damit einem Kollektiv zugehérig wahrnimmt, selbst noch einen Beitrag
zur Verstummung der Zeug_innen leistet. Dem entsprechend kritisiert Giimiigay, dass,
wenn ausschliefilich die Majoritit einer Gesellschaft itber die Architektur der Sprache
bestimmt, Minorititen nicht nur ihrer Individualitit beraubt, sondern letztlich sprach-
los gemacht werden. Diese Stummmachung der >Benannten< durch die >Unbenanntens
tragt denn fur Gimiigay »den maichtigsten Namen iiberhaupt: Wissen« (SuS 58). Das
Wissen, so die wissenschaftstheoretisch freilich nicht haltbare These Gimiisays, »ist
die Norm, die sich nicht erkliren muss und zugleich alles, was davon abweicht, zur
Erklirung zwingt — ein Mechanismus, der sich durch so viele gesellschaftliche Konstel-
lationen zieht« (SuS 58).*' Demgegeniiber versteht Giimiigay das Wissen der >Benanntenc
als ein »Wissen ohne Wert« (SuS 79).

29 Vgl. SuS57:» Ich bin eine Benannte. Eine, die untersucht, analysiert, inspiziert wird. Die im Alltag,
aberauch auf Konferenzen, in Panels oder Interviews verwundert gefragt wird, wie das denn gehe:
Islam und Feminismus, Kopftuch und Emanzipation, Religiositiat und Bildung. Weil die bestehen-
den Kategorien einfach nicht passen. Ich bin eine von denen, die diese Inspektionen jahrelang
Uber sich ergehen lieRen.«

30  Vgl.SuS 69: »Ein Stereotyp ist wie ein Panzer. Doch er schiitzt nicht diejenigen, die ihn tragen, son-
dern die Ignoranz der AuRenstehenden. Stereotype sind Panzer der Ignoranz, die die Ignorierten
zu tragen haben. Sie wiegen schwer, sie belasten ihre Trager*innen und zwingen sie in schwachen,
menschlichen Momenten in die Knie.«

31 Vgl.Criado-Perez, Invisible Women, 23, die diesen Zusammenhang anhand der angeblichen Norm
des Weif3- und Mannlich-Seins gezeigt hat: »Whiteness and maleness are implicit. They are un-
questioned. They are the default. And this reality is inescapable for anyone whose identity does
not go without saying, for anyone whose needs and perspective are routinely forgotten. For any-
one who is used to jarring up against a world that has not been designed around them and their
needs.«

am 14.02.2026, 09:21:10. -

209


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Zeug_innenschaft und Sprache

In seinem Buch Vor dem Denken erdrtert der Psychologe John Bargh, inwiefern das
Denken und Handeln von Menschen durch soziale Kategorisierungen beeinflusst wird.*
Dabei weist er nach, dass von Stereotypen betroffene Kinder diese schon im Vorschulal-
ter internalisieren und in der Folge ihr Denken und Handeln davon beeinflusst ist.*

»Die Bilder, die sie priagen, sind in Menschen also schon verankert, bevor sie sich tiber-
haupt bewusst mit ihnen auseinandersetzen kénnen. Verzerrte Fremdbilder werden
zu Selbstbildern und definieren den Horizont ihrer Méglichkeiten.« (SuS 80)3*

Kinder, die selbst oder deren Eltern und soziales Umfeld aufgrund ihres Aussehens, ih-
res Denkens und Handelns von der herrschenden Norm einer Gesellschaft abweichen,
lernen darum schon von klein auf, die Fragen der »Unbenannten« zu beantworten. Ihr
»Erfolg in dieser Gesellschaft ist daran gekoppelt, wie gut und befriedigend sie das tun.
Also eignen sie sich Wissen an, perfektionieren ihre Antworten, die mit der Zeit immer
eloquenter werden« (SuS 81). Das aber bedeutet, dass das Wissen, das sie sich aneignen,
nicht nur ihre Sprache, sondern auch ihr Sein beeinflusst, es »formt sie zu anderen Men-
schen, als sie ohne die Fragen geworden wiren« (SuS 81). Davon abgesehen zeigt sich fiir
Glimiigay die Problematik dieses Wissens aber nun auch darin, dass es nicht eigentlich

32 Vgl. die Untersuchungen Steeles und Aronsons, die nachgewiesen haben, wie sich soziale Diskri-
minierungen und Stereotype auf Leistungen im akademischen Bereich meist in negativer Weise
auswirken (dies., Stereotype). Vgl. dazu auch Meisner, A meta-analysis.

33 Vgl. Bargh, Vor dem Denken, 78—86. Bargh stiitzt sich dabei auf eine amerikanische Studie (Amba-
dy/Shih/Kim/Pittinsky, Stereotype susceptibility), welche die Auswirkungen von zwei in den USA
weit verbreiteten Stereotypen untersucht hat, nimlich dass Madchen schlecht und Asiaten gut
in Mathematik seien. Die Forscher_innen der Studie untersuchten, was die Stereotype fir Auswir-
kungen auf US-amerikanische Madchen mit asiatischer Herkunft haben. Die 81 asiatisch-amerika-
nischen Madchen wurden in drei Gruppen aufgeteilt, bevor sie einen altersgemafien Mathematik-
Test absolvierten. Der ersten Gruppe wurde vor dem Test ein Bild zweier asiatischer Kinder beim
Reis-Essen mit Stabchen zum Ausmalen gegeben. Die zweite Gruppe erhielt zum Ausmalen ein
Bild mit einem Madchen und einer Puppe. Und die dritte Gruppe bekam ein Landschaftsbild. Die
erste Gruppe schloss tiberdurchschnittlich, die zweite unterdurchschnittlich und die dritte durch-
schnittlich gut ab. Die Ergebnisse zeigen, dass die aktivierten Stereotype nicht nur die Leistung
beeinflussten, sondern gleichsam bereits Teil des Selbstverstindnisses der Kinder waren, bevor
sie sich tilberhaupt bewusst mit den Stereotypen auseinandersetzen konnten: »When asked whe-
ther boys or girls were better at math or if they were all the same, the majority of children (75 %),
regardless of their age, responded that boys and girls were the same. There were also no signifi-
cant differences in opinions about whether Asians were better at math, Caucasians were better
at math, or the two groups were the same. Thus [...] implicit stereotypes affected behavior even
when the stereotypes were not explicitly endorsed [..].« (A.a.0., 387f) Vgl. auch Bargh/Chen/
Burrows, Automaticity.

34  Dabei reflektiert Glimiisay nicht nur darauf, wie negative Stereotype, sondern auch vermeintlich
positive Bilder von sozialen Gruppen negative Folgen fiir die Betroffenen haben. Am Beispiel des
Stereotyps der starken Schwarzen Frau (engl. strong black woman) in den USA, »das Schwarze Frau-
en als von Natur aus stark, aufopfernd, resilient und selbststiandig fasst« (SuS 89), zeigt Giimiisay,
dass das vermeintliche positive Bild einerseits den Umgang mit Stress verhindern und Depres-
sionen verschlimmern kann (vgl. Donovan/West, Stress). Andererseits fiihrt das Bild im medizini-
schen Bereich dazu, dass Schwarze Frauen anders behandelt werden, weil eine beachtliche Zahl
des medizinischen Personals glaubt, jene hitten ein geringeres Schmerzempfinden (vgl. Hoff-
man/Trawalter/Axt/Norman, Racial bias).

am 14.02.2026, 09:21:10. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

als Wissen zahlt. Denn:»Esist der Preis, den sie fiir ihre Andersartigkeit zahlen miissen.«
(SuS 81) Die Inspektion der>Benannten<durch die>Unbenannten<bringt Ersteren sodann
»keine gesonderte Anerkennungs, ihr Wissen ist, wie vorweggenommen, ein »Wissen
ohne Wert« (SuS 81). Die >Unbenannten« schreiben den >Benannten« vor, was sie zu wis-
sen haben. Es zeigt sich darin gleichsam das, was Emcke als die »Unschuld des Nicht-
Wissens« (ZuG 99) bestimmt, die es in einer gerechten Gesellschaft eigentlich nicht ge-
ben darf. Das Wissen der >Benanntenc ist folglich nicht primir Ausdruck des Suchens
und Findens von Antworten auf eigene Fragen, sondern es dient gleichsam einer Apolo-
getik des Uberlebens. Die Problematik der Apologetik aber ist, dass sie reaktionir ist,
d.h., sie reagiert immer nur auf das, was den Betroffenen aufgrund von Stereotypen —
also Kollektivnamen und Definitionen der s>Unbenannten« — zur Last gelegt wird. Damit
wird die Logik der >Unbenannten«letztlich von den »Benannten« mitaufrechterhalten® -
ganz im Sinne von Nietzsches Diktum »Wer davon lebt, einen Feind zu bekampfen, hat
ein Interesse daran, da er am Leben bleibt«®®.

Das grundsitzliche Dilemma im Kontext der Zeug_innenschaft, dass Zeug_innen
iiber ein bestimmtes Wissen verfiigen, dieses aber nur in eigener Person und damit sub-
jektiv wiedergeben kénnen, taucht hier wieder auf. Giimiisays Uberlegungen stehen ei-
nerseits in Analogie zu Derridas asymmetrischer Reziprozitit des Seins und Wissens
der Zeug_innen,” andererseits wird diese von Giimiigay im Kontext gesellschaftlicher
Ungerechtigkeiten noch verschirft. Anstatt das Sein der >Benanntenc als gesetzt vor-
auszusetzen, setzen die sUnbenanntenc ihr eigenes Wissen an den Anfang ihrer Bewer-
tung dessen, was die >Benannten« bezeugen. Allerdings: Was Giimiigay an dieser Stel-
le unter Wissen versteht, ist bestenfalls Pseudo-Wissen, denn bei genauerem Hinsehen
entlarvt es sich als unbegriindete Vorurteile.”® Trotzdem zeigen Giimiisays Uberlegun-
gen, dass auch bei ihr Unbetroffene mit ihren Fragen einer Verwertbarkeit von dem, was
die Betroffenen bezeugen, anheimfallen. Die Verschirfung der Position Derridas durch
Gumiisays Reflexionen zeigt sich darin, dass die bezeugte Erfahrung der >Benannten
bei den >Unbenanntenc«in der Tat eine Gewissheit und ein falsches Wissen begriindet. Je-
doch nicht in der Weise, dass die s>Unbenannten<durch die >Benannten<hindurch auf die
Tatsachen sehen, sondern die Fragen der sUnbenannten« zielen ausschlieflich darauf,
bereits vorhandenes, jedoch falsches Wissen, d.h. Vorurteile zu bestitigen. Das Zeugnis
hat in der Gimiigay’schen Logik keinen eigentlichen Mehrwert, womit sie sich gleich-
sam selbst ins Wort fillt, soll Sprache doch in die Freiheit fithren. Hinzu kommt, dass

35  Vgl. SuS 86: »So sind es nicht nur Unbenannte, die die Kéfige der Benannten aufrechterhalten.
Auch die Benannten selber erhalten ihre Kifige. Indem sie den Bildern entgegentreten, die sich
die Benennenden von ihnen machen, zeichnen sie selbst kollektive Bilder von sich, die weniger
damonisierend sind, positiver — aber auch in diesen Bildern kommen sie in ihrer Individualitat
und Menschlichkeit nicht vor. Das Kollektiv wird anders benannt, aber es befreit sich nicht von der
Benennungals solcher.«Ob Stereotype fiir richtig gehalten werden, ist darum nicht ausschlieRlich
entscheidend. Alleine ihr Bewusstsein hat bereits Einfluss und Auswirkungen auf die Menschen, die
sie angeblich betreffen. Vgl. dazu ausfiihrlicher Steele, Whistling Vivaldi.

36  Nietzsche, Menschliches, 531.

37 S.obenlls.2.

38  Vgl. zur sozialpsychologischen Vorurteilsforschung allgemein Allport, The nature.

am 14.02.2026, 09:21:10. -

Mm


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Zeug_innenschaft und Sprache

das Zeugnis der>Benanntenc sich bei den >Unbenanntenc« nicht als Lévinas’sche Heimsu-
chung ereignet, als witrde das Wissen der >Benannten< unbequem in die angebliche Nor-
malitit der >Unbenanntenc hereinragen. Das angebliche Wissen, das die >Unbenannten
aufgrund ihrer Befragung der>Benannten< gewinnen, mag neue Aspekte zutage férdern.
Aber die Aspekte gelten ausschlief3lich der Perspektivierung bereits vorhandener Vorur-
teile — und entlarven sich damit als Unwissen. Was, wie gezeigt, Lévinas fordert, dass
nimlich die Zeug_innen und nicht ihr Auditorium den Prozess der Zeug_innenschaft
erdffnen,* ist in gesellschaftlichen Strukturen, in denen zwischen >Unbenannten< und
sBenannten< unterschieden wird, nicht gewihrleistet, weil das Sprechen der >Benann-
ten« oft ein reaktionires, apologetisches ist. Es ist die »Verteidigungshaltung, die uns
[sc. die Benannten] zwanghaft homogenisiert« (SuS 130). »Was also tun?« (SuS 130), fragt
Gumiisay und antwortet:

»Wirmissen aufhéren zu reagieren. Und stattdessen die Themen und Fragestellungen
auf die Tagesordnung setzen, die uns als Gesellschaft voranbringen. Denn die reaktive
Haltung tiberldsst das politische Spielfeld den Agierenden. Und wir verkommen zuden
ewig Cetriebenen.« (SuS131)

Doch ist es nicht auch und gerade ein solches Sprechen der >Benannten, vor allem
aber Giimiigays starker Dualismus zwischen den Benannten und Unbenannten - in
Glimiigays Schriftbild stets ohne Anfithrungszeichen —, der die genannten gesellschaft-
lichen Strukturen unterstiitzt? Wie viel Verantwortung fiir ein gerechte(re)s Sprechen
tibernimmt Giimiigay selbst, wenn sie diese Dichotomie mit ihrer Begrifflichkeit von
Benannten und Unbenannten gleichsam fortschreibt?

In der Unterscheidung von >Benannten< und »Unbenanntenc zeigt sich zugleich die
Stirke als auch die Schwiche von Giimiigays Position, insofern ihre Ausfithrungen eine
Gemengelage emotionaler und intellektueller Aspekte sind. Indem Giimiigay diese bei-
den namlich nicht voneinander unterscheidet — von Trennung ist nicht die Rede — bzw.
konstruktiv aufeinander bezieht und kritisch reflektiert, kommt es zu problematischen
Spannungen in ihrer Argumentation. Die Stirke des Giimiigay’schen Ansatzes liegt dar-
in begriindet, dass sie anschaulich darzustellen vermag, inwiefern Kategorisierungen
dazu fithren, dass Menschen ihrer Individualitit beraubt werden. Wenn Menschen nicht
zuerkannt wird, ein Individuum zu sein, konnen sie ihre Funktion als Zeug_innen im-
mer nur kollektivwahrnehmen. Insofern Giimiigay sich selbst als Benannte versteht und
als solche spricht, ist ihr Zeugnis erst einmal ernst- und wahrzunehmen, d.h. aufmerk-
sam zu horen. Sprache und Sein ist ein Zeugnis einer Betroffenen, der jedes Recht zusteht,
sich derjenigen Emotionen zu bedienen, welche das Uberhéren ihrer Zeug_innenschaft
bei ihr auslésen. Gegeniiber diesem Zeugnis ist kein tone policing*® zu betreiben. Was ist
damit gemeint?

39 S.obenll.4.6.

40  Vgl. Oluo, So You Want, 205f.: »Tone policing is when someone (usually a privileged person) in a
conversation or situation about oppression shifts the focus of the conversation from the oppres-
sion being discussed to the way it is being discussed. Tone policing prioritizes the comfort of the
privileged person in the situation over the oppression of the disadvantaged person.« Der Begriff,
der sich in den 2010er Jahren etabliert hat und vor allem in feministischen und anti-rassistischen
Bewegungen zur Kritik an Diskursmentalitaten herangezogen wird, wird zuweilen dafiir kritisiert,

am 14.02.2026, 09:21:10. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

Marginalisierte Menschen, die beispielsweise in Gesprichen auf diskriminierende
Sprache hinweisen oder tiber unterdriickende Systeme informieren, héren als Reakti-
on auf ihr Zeugnis immer wieder den Satz: »Das kann man aber auch netter sagen!«*
Der Diskurs wird damit vom eigentlichen Thema zu einem ganz anderen verschoben.
Statt den Inhalt der gedufRerten Kritik zu kommentieren oder Kritik an der Kritik zu du-
fRern, stiirzen sich Menschen auf den emotionalen Tonfall und werten damit nicht nur
das Zeugnis der marginalisierten Person ab, sondern stellen diese auch aktiv stumm,
zumal der anschliefSende Diskurs sich nicht mehr um die Sache, sondern um die Emo-
tionalitit des Zeugnisses dreht. Die Kritik am Tonfall aber zeigt, dass Menschen anschei-
nend nur unter bestimmten Bedingungen bereit sind, den Zeug_innen zuzuhéren und
ihr Zeugnis zu horen. An den Grenzen des Verstehbaren aber gilt: »It is one thing to know
[something, MK] intellectually, and quite another to feel it emotionally.«** Das bedeutet:
Auf der Ebene der Emotionalitit, in der Giimiigay gerade auch in Sprache und Sein und
insbesondere in ihren Ausfithrungen zum Bild der Sprache als Museum spricht, ist eine
Kritik an ihrer Position unangebracht. Dass die dichotome Gegeniiberstellung von Be-
nannten und Unbenannten eine fiir Giimiigay als Betroffene tiglich empfundene Realitit
ist, muss von Unbetroffenen gehort werden, damit sie sich ihrer eigenen, strukturellen
Verstrickung in diese Ungleichbehandlung erst einmal bewusstwerden. Als Betroffene
und allemal als Aktivistin wihlt Giimiigay dafiir eine stark dualistische Sprache. Doch
kein tone policing zu betreiben heifdt nun keinesfalls, dass auf intellektueller, d.h. inhalt-
licher Ebene nicht Kritik an einem Zeugnis gedufert werden kann, zuweilen gar muss.
Und in dieser Hinsicht muss sich Giimiigay durchaus Kritik gefallen lassen, weil sie die-
se paradoxe Situation zu wenig reflektiert, nimlich dass sie mit Kategorisierungen ar-
beitet, die zwar durch die Ausgrenzung tiberhaupt entstanden sind, durch Giimiigays
Sprachgebrauch aber weiter zementiert werden. Anders formuliert: Das Problem ihrer
Argumentation ist, dass Giumiigays dualistische Sprache auch zu inhaltlichen Dualismen
fithrt, die nicht nur problematisch, sondern letztlich selbstwiderspriichlich sind.

Zwar ist auch auf dieser Ebene Giimiigay zugutezuhalten, dass ihre Unterscheidung
von >Benannten« und >Unbenannten« allem voran zeigt und durchaus begriindet nach-
zuweisen vermag, dass es innerhalb einer Gesellschaft ein Machtgefille gibt. Es besteht
darin, dass es eine Norm gibt, die sich diversen Benennungen gegeniiber behaupten
und an ihrer Selbstdeutung festhalten kann, wohingegen andere Menschen, die von
der Norm abweichen, nicht selten eine Fremdzuschreibung so sehr internalisieren,
dass ihnen die Moglichkeit geraubt wird, sich selbst tiberhaupt noch anders sehen
zu konnen. Doch bereits diese Formulierungen machen klar, und darin zeigt sich die
Schwiche von Giumiigays Position, dass das genannte Machtgefille inhaltlich betrachtet

gleichsam selbst tone policing zu betreiben, namlich indem er vorschreibt, wie die Unbetroffenen
nicht zu reagieren haben (vgl. etwa Vipond Brink, Calling Out).

41 Inden Diskursen um soziale Gerechtigkeit werden darum die Betroffenen nicht selten als Stéren-
de wahrgenommen. »Wenn beispielsweise Roma-Personen Antiziganismus thematisieren, dann
werden sie dafiir angegriffen, iberhaupt aus ihrer Betroffenen-Perspektive heraus zu argumentie-
ren.« (SuS 175) Paradoxerweise bleibt ihnen oft keine andere Moglichkeit. Vgl. dazu Emcke, Raus
bist du: »Wer sich wehrt gegen Ungleichbehandlung oder Ausgrenzung, muss notgedrungen oft
in Kategorien argumentieren, die selbst erst durch die Ausgrenzung entstanden sind [...].«

42 Adichie, We should.

am 14.02.2026, 09:21:10. -

23


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Zeug_innenschaft und Sprache

nicht vom sprachlich behaupteten Dualismus ausgehen kann: Kein einziger Mensch ist
ausschliefllich unbenannt oder benannt. Vor allem aber: Es gibt keine per se Unbenann-
ten. Es ist etwas genuin Menschliches und gehort zur Sprache an sich, dass wir andere
Menschen - und uns selbst — benennen. Wenn Menschen von anderen Menschen in
der Perspektive der dritten Person sprechen, benennen sie einander — die Grammatik
der Sprache lisst ihnen gleichsam keine andere Wahl. Indem Guimiigay Gber ihr Dasein
als Benannte und damit aus der Perspektive der dritten Person schreibt, begibt sie sich
darum auf intellektueller Ebene in einen performativen Selbstwiderspruch: Die passiv
>Benannte« benennt sich selbst und schreibt damit genau das fort, was sie eigentlich
kritisiert. Wider Willen nimmt sie die Rolle derjenigen ein, gegen die sie anzugehen
versucht. In dieser Hinsicht ist die Einteilung in Benannte und Unbenannte ebenfalls
als Stereotyp auszuweisen, zumal sie die Sozialitit der Zeug_innenschaft verkennt,
nimlich gegenseitig voneinander abhingig zu sein, und das in beide Richtungen. Wie
aber kann das Machtgefille sichtbar gemacht und kritisiert werden, ohne selbst Ste-
reotype zu produzieren oder sie fortzuschreiben, weil an einer dualistischen Sprache
festgehalten wird?

Eine mogliche Antwort: indem gleichsam mit und gegen Giimiisay von einer Doppel-
rolle aller Menschen als Benannte und Benennende ausgegangen wird. Damit allerdings
gesellschaftliche Ungerechtigkeiten auch sprachlich sichtbar bleiben, sollte der Begriff
der>Unbenanntenc«nicht vorschnell und vollstindig aufgegeben werden. Ich votiere dar-
um dafiir, den Begrift der Benannten durch denjenigen der >unbenannt< Benannten, den
der Unbenannten durch denjenigen der benannt >Unbenannten< zu ersetzen. Mit dieser
Terminologie wird einerseits die empfundene Realitit von Betroffenen ernst genom-
men, andererseits aber anerkennt sie, dass der empfundene Dualismus nur dort iitber-
wunden werden kann, wo er nicht reproduziert wird oder ein neuer an seine Stelle tritt.
Interessanterweise wendet sich auch bei Giimiigay im Fortgang ihrer Argumentation
gleichsam das Blatt: Nachdem sie ihr Bild der Sprache als Museum ausfiihrlich erér-
tert hat, gibt sie schlieflich doch zu, dass Kategorien fiir Menschen durchaus notwendig
sind, »um uns durch diese komplexe, widerspriichliche Welt zu navigieren« (SuS 133).*
Doch Giumiigay kritisiert, und das eben durchaus zu Recht, dass Kategorien zu Kifigen
werden, die eigene Freiheit zur Unfreiheit anderer wird, wenn Menschen glauben, »ei-
nen anderen Menschen in seiner ganzen Komplexitit abschliefSend verstehen zu kon-
nen. Oder gar eine ganze konstruierte Kategorie von Menschen abschliefiend verstanden
zuhaben« (SuS134). Kurzum: Was Kategorien zu Kifigen macht, ist fiir Giimiigay ein »Ab-

43 Vgl. auch Giimiisay, Die Sprachkafige.

am 14.02.2026, 09:21:10. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

solutheitsglaube« (SuS134).* Dieser Absolutheitsglaube lisst sich itberwinden bzw. durch-
brechen durch ein gegenseitiges Horen einerseits und ein freies Sprechen andererseits.

»Wenn es [...] schon kein altruistisches Interesse [..] mit den weniger Privilegierten
gibt, so lohntsich zumindest ein Blick aufihr Erleben, um darin Vorzeichen fiir die eige-
ne Zukunft zu entdecken. Wer wissen mochte, welche Herausforderungen auf uns alle
warten, der sollte jenen genau zuhoren, die in der gegenwdrtigen gesellschaftlichen
Architektur schon jetzt die Leidtragenden sind. Die Armen der Welt, die Ausgegrenz-
ten der Welt, sie kennen die hésslichsten Fratzen der Klimakrise, des Kapitalismus, des
Konsumwahns, der sozialen Medien. Es ist manchmal tragikomisch, den Privilegierten
dabei zuzuschauen, wie sie (iber die Herausforderungen der Zukunft griitbeln und zu-
gleich all jene ignorieren, die diese Herausforderungen langst erleben, die langst dar-
iber reden und schreiben.« (SuS107f.)

Mit und tiber Giimiisay hinaus formuliert: Ein Absolutheitsglaube kann Menschen daran
hindern, ein Zeugnis zu héren. Die Zeug_innenschaftvon Minderheiten, mag sie auch in
seltenen Fillen bereits geschehen — sie reden und schreiben lingst dariiber —, bleibt un-
gehort von der herrschenden Norm, die die Macht hitte, die in den Zeugnissen horbare
Ungerechtigkeit abzuschaffen. Doch noch in ihrem Reden und Schreiben, ihrem Zeugnis
gesellschaftlicher Ungerechtigkeiten, bleibt die Frage: Wie kann ein Mensch, der als>un-
benannt« Benannter gelernt hat, sich (fast) nur durch die Perspektive der benannt >Un-
benannten< wahrzunehmen, »nicht nur seine eigene Perspektive finden, sondern diese
auch zur Sprache bringen? Wie soll das gehen: frei sprechen?« (SuS 146).

3.3. Fiir die Freiheit und Emanzipation der Sprache:
die Gerechtigkeit in der dialogischen Sprache des Zeugnisses

In Sprache und Sein erzahlt Gumiisay davon, wie sie mit Anfang zwanzig zum ersten Mal
eine Morddrohung erhielt. Sie war damals Kolumnistin bei der taz und aufgrund des
Kommentarbereichs ihrer Kolumnen war sie es gewohnt, mit Hassnachrichten konfron-
tiert zu werden. Den Drohbrief, den sie per Mail erhielt, fand sie demgegeniiber »ziem-
lich spannend« (SuS 147). Auf zwei Seiten erklirte der Verfasser der »Deutschtitrking,
weshalb er als »Russlanddeutscher« deutscher sei als sie.

44  Ein Ort, an dem die Mechanismen des Absolutheitsglauben besonders wirksam sind, sind fir
Gimisay Fernseh-Talkshows, die sie auch aus eigener Erfahrung kennt (vgl. SuS 71-74, sowie ins-
bes. 95-116). In Talkshows ist der Absolutheitsglaube gleichsam Teil des Geschaftsmodells. Wer
darum darin als Betroffene_r spricht, findet sich in der Rolle einer »intellektuellen Putzfrau wie-
der, die den anderen vergeblich ihren Bullshit hinterherriumt, die mit Zahlen, Daten, Fakten und
gesundem Menschenverstand dagegenhilt« (a.a.0., 98). Zur Figur der intellektuellen Putzfrau vgl.
auch Giimisays Vortrag Organisierte Liebe. Auf die Zeuginnen-Rolle muslimischer Sprecherinnenin
aktuellen Islam-Debatten reflektiert Shooman, Kronzeuginnen, und votiert dafiir, sie als »Erfah-
rungsexpertinnen« (vgl. a.a.0., 344—346) zu verstehen.

am 14.02.2026, 09:21:10. -

215


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Zeug_innenschaft und Sprache

»Sein Grofdvater habe fiir Deutschland gedient und gekdmpft und iiberhaupt, seine Fa-
milie sei schon viel langer hier als meine. Dann folgte eine liebevoll detaillierte Be-
schreibung, wie er plane, meinem Leben ein Ende zu setzen. Interessant.« (SuS147)

Ein halbes Jahr spiter, Giimiisay hatte gerade geheiratet, schreibt sie eine Kolumne iiber
die Liebe. In ihr erzihlt Gimiigay von der tiirkischen Tradition, dass beim Um-die-
Hand-Anhalten einer Frau alle dabei Anwesenden Kaffee mit Zucker trinken, der kiinf-
tige Briutigam aber einen salzigen Kaffee erhilt.* Im Nachgang zur Publikation dieser
Kolumne meldete sich der Autor der Morddrohung bei Giimiigay. Er schrieb ihr, dass sein
erster Brief ihr moglicherweise Angst gemacht habe. Dafiir wolle er sich entschuldigen.
»Durch meinen Text habe er begriffen, schrieb er, dass auch ich nur ein Mensch sei.«
(SuS 148) Warum erkannte der Mann, der sie wenige Monate zuvor mit Gewaltfantasien
misshandelte, plotzlich einen Menschen in der Kolumnistin? Gimigay glaubt, dass es
die Liebesgeschichte war, in der kein »Gut und Bose« thematisiert wird und die »ohne
Anklage und Verteidigung« (SuS 148) geschrieben ist.

»Es war [..] eine menschliche Geschichte. Eine, in der ich mich nicht inspizieren lief, in
der ich mich nicht erklarte —die ich so schrieb, wie ich sie einer Freundin erzdhlen wiir-
de. Es war kein Text, in dem ich um das Verstandnis der Unbenannten warb. Ich schrieb
einfach als eine junge Frau tiber die Liebe.« (SuS148)

Durch eine Sprache, die sich nicht selbst verteidigt, sich nicht erklirt, um den Erwartun-
gen der benannt>Unbenannten« zu entsprechen, kommt es zu einem reziproken Verhilt-
nis zwischen der »unbenannt< Benannten und dem benannt >Unbenannten«:

»Die Geschichte schuf einen anderen Raum, indem sie der Gehassten ein menschliches
Cesicht verlieh. So erkannte sich der Hassende im Gesicht der Gehassten. Er sah ein
Stiick von sich, das er dort nicht erwartet hatte. Dann blickte er durch meine Augen
auf sich selbst und erkannte sich als Hassenden.« (SuS 148)

Freies Sprechen ist ein Reden, das sich nicht verteidigen muss, das nicht erkliren will und
erst einmal auf die Perspektive anderer verzichtet. Diese Sprache spricht allem voran fiir
sich selbst. Wer in einer Sprache lebt, in der sie_er nicht vorgesehen ist und die nicht fir
sie_ihn gedacht und gemacht ist, fir die_den ist freies Sprechen eine Herausforderung.
Giimiigay plidiert darum implizit dafiir, das Erlernen eines freien Sprechens als zweistu-
figen Prozess zu verstehen: Bevor -unbenannt« Benannte als gleichberechtigte Menschen
und damit als nicht mehr sunbenannt« Benannte mit den benannt sUnbenannten« spre-
chen, kann es hilfreich sein, mit anderen >unbenannt« Benannten zu sprechen. Ein erster
Schritt aus der Sprachlosigkeit ist folglich nicht nur das Sprechen iiber Vertrautes, son-
dern mit Vertrauten.*® Damit Betroffene die linguistischen Liicken fiillen kénnen, bediir-

45  Vgl. Gimdisay, Salz.

46  Demgegenlber dufiert sich in den inspizierenden Fragen der benannt>Unbenanntenc<ein Miss-
trauen bzw. treten sie mit einer Hermeneutik des Verdachts an die>unbenannt<Benannten heran.
In der Tat haben positive Gefiihle groRen Einfluss auf die Vermittelbarkeit zwischen zwei gegen-
satzlichen Parteien. So haben etwa Collins/Lincoln/Frank, The effect, nachgewiesen, dass im Kon-
text von Ermittlungen und Vernehmungen Verdichtige eher kooperieren, wenn zwischen ihnen
und denen, die sie verhoren, positive Gefiihle den Dialog bestimmen.

am 14.02.2026, 09:21:10. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

fen sie sowohl der Anerkennung durch sich selbst als auch jener, die die Erfahrung teilen,
inder Sprache nicht sein zu konnen und zu diirfen, d.h. selbst Betroffene von politischen
Unmenschlichkeiten sind.

Giimiigay erzihlt von einem Abend unter vier muslimischen Freundinnen. Die vier
Frauen diskutierten itber jhren Glauben und ihre Spiritualitit. In diesem Gesprich er-
kannte Gumiisay eine »Vertraulichkeit, die selten ist, wenn es irgendwo um die Themen
Islam und Kopftuch« (SuS 157) geht. Das lag daran, dass keine der Frauen sich von den
anderen inspizieren lassen musste, weil ihr gemeinsamer Glaube die Basis griindete,
»auf der wir auch unsere Differenzen ausdriicken konnten« (SuS 157). Zwar verbanden sie
dhnliche Erfahrungen, ihr Alter und ihr Frausein mit der AufRenwelt, aber hier sprachen
Glimiigay, »eine Unternehmerin, eine Dichterin und eine Juristin« (SuS 157) und nicht
»die Muslimin, die Kopftuchtragende oder der Mensch mit Migrationshintergrund« (SuS
158). Das gemeinsam Verbindende — bei allen auch hier gewahrten Differenzen — ermég-
lichte ein freies Sprechen. Am Ende des Abends, als die Freundinnen nachhause gehen
wollten, schlug Gitmiisay vor, ihre Unterhaltung vor einem digitalen Publikum fortzu-
fithren. Sie schalteten also die Live-Funktion auf Instagram an und diskutierten weiter —
nun aber mit Zuhorer_innen. »Mit jeder Minute erhohte sich die Zuschauerzahl, bis um
ein Uhr morgens iiber 600 Menschen zuhorten [...].« (SuS 158) Mit der Zeit stellten die
Horer_innen Fragen. Doch diese Fragen dienten nun nicht mehr der Kategorisierung.
Vielmehr verbarg sich hinter ihnen eine »respektvolle Neugier«, weil kein Absolutheits-
glaube vorherrschte, »der das Objekt der Neugier seiner Menschlichkeit« (SuS 140) be-
raubt hitte. Die Frauen konnten frei sprechen, weil sie sich selbst das Mitspracherecht
erteilt hatten. Anders formuliert: »Freies Sprechen bedeutet die Emanzipation von ei-
ner Sprache, die uns nicht vorsieht — indem wir sie verindern, anstatt uns zu erkliren,
indem wir sie anders nutzen, um in ihr zu sein.« (SuS 159) Weil die vier Frauen einander
nicht dringten, sich verstindlich zu machen, wurden die je eigenen Gedanken durch die
Perspektiven der anderen ergidnzt und so fiir die Horer_innen verstindlich. Dieses Spre-
chen setzte nicht nur das eigene Sein, sondern auch das Verstehen der Unbetroffenen
voraus, weil es iiberzeugt ist, dass es die Polyphonie der unterschiedlichen Perspektiven
ist, die das Gesagte verstindlich macht:

»Freies Sprechen setzt voraus, dass die eigene Existenz, die eigene Menschlichkeit und
Existenzberechtigung nicht zur Disposition steht, dass nichts zu verteidigen oder zu
beweisen ist. Freies Sprechen heifdt auch, so zu sprechen, als sei die eigene Perspektive
jeder [sic!] Zuhorer*in zugédnglich.« (SuS 158)

Ubertragen auf das Phinomen der Zeug_innenschaft bedeutet dies, dass eine grund-
legende Bedingung fiir die Zeugnisfihigkeit die Anwesenheit anderer Zeug_innen sein
kann. Wo Sprachlosigkeiten aufgrund des Widerfahrenen und struktureller Ungerech-
tigkeiten vorherrschen, kann ein erster Schritt des Bezeugens darin liegen, dass das
Zeugnis sich im vertrauten Rahmen ereignet. Dieser Austausch dient nicht dazu, dass
die Zeug_innen sich in der Folge auf ein Zeugnis verstindigen — dass dies das Ziel sein
sollte, wird dann suggeriert, wenn etwa vor Gericht unterschiedliche Aussagen von
verschiedenen Zeug_innen gegeneinander ausgespielt werden, um damit den Wahrhaf-
tigkeitsgehalt einzelner Zeug_innen-Aussagen infrage zu stellen. Vielmehr stiftet der
Austausch Vertrauen in die eigene Sprach- und damit Zeugnisfihigkeit. Die ihr folgen-

am 14.02.2026, 09:21:10. -

27


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Zeug_innenschaft und Sprache

den Zeugnisse bewahren darum die Alteritit der Zeug_innen und ihrer Erfahrungen,
sie reihen sich ein in die Mehrstimmigkeit der Zeug_innenschaft. Fir Gliimiigay ist es
denn gerade diese Vielseitigkeit, die bei den Hoérer_innen etwas bewirken kann. Zur
»Abwechslung mal eine Geschichte aus der Perspektive anderer« (SuS 161) zu erzihlen
reicht darum nicht, weil die Einmaligkeit suggeriert, dass sie die Ausnahme der Regel
ist und damit Letztere bestatigt. Es ist »die bestindige Vielzahl der Perspektiven, die
den Unterschied ausmacht« (SuS 161). Das freie Sprechen ist sich sodann auch und
gerade seiner eigenen Grenzen bewusst. Es spricht folglich mit den Privilegien der
Unbetroffenen, aber in der Demut von Betroffenen.*’

Giimiisay erzihlt davon, wie sie, selbst sunbenannt< Benannte, 2006 den Film Moon-
light sah, der von einem Schwarzen Schwulen in den USA handelt und in dem sie viele
Szenen nicht verstand: »Mir fehlten Wissen, Referenzen und Kontext — ich bin weder
Schwarz noch homosexuell noch ein Mann, und ich lebe nicht in den USA.« (SuS 160)
Gleichwohl imponierte Giimiisay dieser Film, weil er ihr vor Augen fithrte, was sie nicht
wusste. Er vermittelte ihr ihre eigene Begrenztheit, »indem er voraussetzungsreich er-
zihlte — mir also zumutete, dass ich bestimmte Dinge nicht verstehe« (SuS 161). Freies
Sprechen ist darum immer auch voraussetzungsreiches Sprechen. Oder anders formuliert:
Die Sprache des Zeugnisses lisst sich vom allfilligen Unverstehen seiner Horer_innen
erst einmal nicht irritieren. Dabei ist sich Giimiigay bewusst, dass das Profilieren eines
voraussetzungsreichen Sprechens unweigerlich den Einwand provoziert, wie Menschen
einander iberhaupt noch verstehen sollen, wenn jede Person den Anspruch auf eine ei-
gene Perspektive erhebt. »Der Einwand wird vonseiten derjenigen kommen, die es nie
gewohnt waren, andere nicht zu sverstehen< — weil es ihre Perspektive war, aus der die
Welt betrachtet wurde.« (SuS 163) Von politischen Unmenschlichkeiten Betroffene sind
damitvertraut, dass die Welt komplex ist, sie in unterschiedlichen Sprachen spricht und
(zu) viele Geschichteninihr zu horen sind, in denen die sie selbst nicht oder nur marginal
vorkommen. Sie kinnen in

»einer Welt leben, in der sich ihnen nicht alles erklart. In der nicht alles auf ihren Blick
genormtist. Eine Welt, in der ihnen bewusst wird, dass ihre Perspektive auch nur eine
von sehr vielen ist« (SuS 163).48

47  Vgl. Nguyen, 27.02.2019: »Writers from a minority, write as if you are the majority. Do not ex-
plain. Do not cater. Do not translate. Do not apologize. Assume everyone knows what you are
talking about, as the majority does. Write with all the privileges of the majority, but with the
humility of a minority. Why write with the humility of a minority? Because humiliated people
often do not learn the lesson of humility. That’s why the powerless, when they become power-
ful, often abuse power. Don't become just like the majority. Be better. Wiser. Humble. Yet still
confident.«

48 Dasist der Grund, warum Giimusay in Sprache und Sein auch die Frage aufwirft, »auf welche Weise
der Standard auch jene einsperrt, die von ihm profitieren« (SuS165). Stoop, Von den Stereotypen,
Ubersieht diesen Aspekt, wenn er kritisch anmerkt, Glimiisay wiirde beispielsweise nicht anerken-
nen, dass auch »Mitglieder der Mehrheitsgesellschaft [...] mit dem Benennungswahn der Inspizi-
enten zu kimpfen« hatten. Es erscheint mir darum auch unangemessen bzw. verkiirzt, wie Mayer,
Menschen im Museum, die sunbenannt<Benannten und benannts>Unbenanntencals Ausdruck ei-
nes Opfer-Tater_innen-Schemas zu verstehen.

am 14.02.2026, 09:21:10. -



https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

Von den >unbenannt« Benannten — den Zeug_innen - kénnen benannt >Unbenannte« —
Horer_innen — darum »ein Bewusstsein fiir Differenz und die Begrenztheit individuel-
ler Perspektiven, ein Wissen um unterschiedliche Lebenswelten« (SuS 163) lernen.* Ein
solches Lernen ist dort moglich, wo die privilegierten Unbetroffenen partout daraufver-
zichten, iiber Betroffene zu sprechen, ohne dass diese am Gesprich beteiligt sind.

Der zweite Schritt aus der Sprachlosigkeit der sunbenannt< Benannten, der auf die
(Wieder-)Herstellung von Gleichberechtigung und damit Gerechtigkeit zielt, ist ein Re-
den, »bei dem wir die Perspektiven der Menschen, mit denen und iiber die wir sprechen,
einbeziehen, so dass diese wihrend des Sprechens selbstbestimmt bleiben« (SuS145). Auf
das Phinomen der Zeug_innenschaft angewandt: Wer strukturelle Ungerechtigkeiten
einer Gesellschaft verstehen will, wer nachvollziehen will, wie Menschen in einer auf-
geklirten und angeblich zivilisierten Gesellschaft noch immer zu Opfern von sexuali-
sierter Gewalt und Diskriminierung werden, ist angewiesen auf das Zeugnis der davon
Betroffenen. Und die ungerechten Strukturen lassen sich nur dann itberwinden, wenn
die Zeug_innen konstitutiver Bestandteil dieser Verstindigung sind. Gesellschaftliche
Gerechtigkeit l4sst sich nicht ohne das Zeugnis der von ihren Ungerechtigkeiten Betrof-
fenen verwirklichen. Die Sprache, fiir die Giimiigay darum letztlich pliddiert, ist eine dia-
logische.”° Im Dialog gewinnt das freie Sprechen seinen angemessensten Ausdruck, weil
der Dialog nicht zwischen Gewinner_innen und Verlierer_innen unterscheidet, die Dua-
litdt von benannt »Unbenannten< und sunbenannt« Benannten gleichsam von vornherein
missachtet und also nicht weiter tradiert:

»In einem Dialog wird nicht versucht, Punkte zu machen oder den eigenen Standpunkt
durchzusetzen. Vielmehr gewinnen alle, wenn sich herausstellt, daf irgendeiner der
Teilnehmer einen Fehler gemacht hat. Es gibt nur Gewinner, wiahrend das andere Spiel
Gewinnen-Verlieren heifst — wenn ich gewinne, verlierst du. Aber ein Dialog hat eher
etwas von gemeinschaftlichem Teilhaben, bei dem wir nicht gegeneinander spielen,
sondern miteinander. In einem Dialog gewinnen alle.«”'

Im Dialog lisst sich die Freiheit des Sprechens als »geistige Spielfreude« erproben,
die den »unbekiimmerte[n] Mut« an den Tag legt, »grof3, radikal und laut zu denken
und dabei auch nicht zu Ende Gedachtes zu teilen« (SuS 177). Nur der unbekiimmerte
Mut erlaubt es nimlich, die Meinung auch zu dndern, sich die sprachlichen Grenzen
einzugestehen und in der Folge anders zu denken, zu sprechen und zu handeln.” Es ist

49  Vgl. SuS163: »Wenn eine weifde Freundin ein tirkisches Familienfest in Deutschland besucht, eine
nigerianische Hochzeit, einen afghanischen Henna-Abend oder eine andere Feier oder Veranstal-
tung, bei der eine weifle Person hervorsticht, dann bemiihen sich die anderen Menschen um sie.
Erklaren ihr die ungeschriebenen Regeln, fithren sie ein, stellen sicher, dass sie sich wohlfiihlt und
Fettndpfchen ausweichen kann. Das ist nicht einfach nur Gastfreundlichkeit [...].«

50  Vgl. Stoop, Von den Stereotypen, der Sprache und Sein als »eine zum Dialog einladende Geste« deu-
tet.

51 Bohm, Der Dialog, 34. Vgl. auch ders., Die verborgene Ordnung, 199.

52 Dieser Prozess des Umdenkens fiihrt bei den benannt>Unbenannten«<zu einer sprachlichen Unsi-
cherheit, die allerdings das zukiinftige, gerechtere Sprechen umso starker macht. Tupoka Ogette
gehtin ihrem Buch Exit Racism ausfiihrlich auf diesen Prozess im Kontext von Rassismus ein. Den
Zustand, in dem weifle Menschen leben, bevor sie sich bewusst mit Rassismus auseinandersetzen,

am 14.02.2026, 09:21:10. -

219


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Zeug_innenschaft und Sprache

diese Stelle in Sprache und Sein, an der sich Giimiigays eigener Dualismus von »Benann-
ten und Unbenannten« gleichsam lichtet und an dem klar wird, dass zuweilen nicht
so sehr das Benennen, sondern die mangelnde Bereitschaft, Korrekturen am eigenen
Sprachgebrauch vorzunehmen, das eigentliche Problem ist. Zur dialogischen Sprache
gehort darum fir Giimiigay notwendigerweise das Moment des Zégerns und Zweifelns
(vgl. SuS176). In dieser Sprache konnen Menschen denken, »nicht um zu demonstrieren,
wie toll wir sind und wie viel wir wissen, sondern wie viel wir nicht wissen, aber erdrtern
mochten« (SuS 176).

Als Gimiigay einmal bei einer Paneldiskussion iiber Feminismus auf zahlreiche
gesellschaftliche Missstinde und unterschiedliche Arten der Diskriminierung hinwies,
wurde sie von der Moderatorin mit dem Satz unterbrochen »So, und jetzt bitte ein paar
positive Sachen. Was liuft denn gut?« (SuS 175). Giimiisay irritierte diese Aussage, denn
sie impliziert einerseits, dass es per se negativ ist, auf Ungerechtigkeiten hinzuweisen.
Um aber strukturelle Ungleichbehandlungen erkennen zu kénnen, muss das Benennen
von Missstinden ausgehalten werden. Auch diesbeziiglich gilt darum, dass auf ein
Zeugnis nicht mit tone policing reagiert werden darf. Und andererseits wird mit einer
solchen Aussage verkannt, dass gesellschaftliche Ungerechtigkeiten sich selten isoliert
betrachten lassen.” Dies ist denn auch der Anspruch des Konzepts der Intersektiona-
litat.>* Kimberlé Williams Crenshaw, die den Begriff der Intersektionalitit Ende der
1980er Jahre prigte, wies nach, dass Diskriminierungen aufgrund von sozialen Kate-
gorisierungen selten eindimensional auftreten, sondern sich wechselseitig bedingen
und aufeinander aufbauen. Diskriminierung lisst sich darum nur bekimpfen, wenn
ihre verschiedenen Ausdrucksformen gleichzeitig ge- und bedacht werden. Ein erster
Schritt in diese Richtung ist auch fir Crenshaw eine Sprache, die der vorherrschenden
Sichtweise kritisch gegeniibersteht und sie perspektivenreich zu irritieren versucht:

»It is not necessary to believe that a political consensus to focus on the lives of the
most disadvantaged will happen tomorrow in order to recenter discrimination dis-
course at the intersection. It is enough, for now, that such an effort would encourage
us to look beneath the prevailing conceptions of discrimination and to challenge the
complacency that accompanies belief in the effectiveness of this framework. By so

bezeichnetsie als»Happyland«(a.a.0., 21). Der Weg aus diesem Happyland, der sich insbesondere
in einem anderen, namlich rassismusfreien Sprechen dussert, fithrt bei von Rassismus Unbetrof-
fenen zu einer starken Unsicherheit. Doch Ogette hilt fest: »Unsicherheit ist gut. Sie bedeutet, dass
Veridnderung in der Luft liegt. Und Veranderung braucht den Zweifel, das Nachdenken, das neu
Justieren und die damit einhergehende Unsicherheit. Und Dinge zu veridndern, die viele Jahrhun-
derte so oder so waren, dauert. [..] Selbstbezeichnungen entstehen [..] nicht dadurch, dass alle
betroffenen Menschen sich treffen, einmal abstimmen und fertig ist es. Nein, es sind Aushand-
lungsprozesse [..].« (A.a.0., 66f.)

53  Vgl. dazu auch Giimiisay, Neue Medien, 145-151, wo sie auf die Wichtigkeit der Beriicksichtigung
von Mehrfachdiskriminierungen innerhalb feministischer Ansitze und inner-feministischer Aus-
einandersetzungen reflektiert.

54  DieUrspriinge dieses Konzepts liegen im Black Feminism und der Critical Race Theory (vgl. Crenshaw,
Demarginalizing, sowie die Beitrage in Smykalla/Vinz [Hg.], Intersektionalitit).

am 14.02.2026, 09:21:10. -



https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Kiibra Gimusay: Zeug_innenschaft in der Licke zwischen der Sprache und der Welt

doing, we may develop language which is critical of the dominant view and which
provides some basis for unifying activity.«*

Die dialogische Sprache ist ein gemeinsames Sprechen. Darum ist diese Sprache fiir
Gumiisay, wie bei Emcke, offen. »Denn wir bewegen uns erst noch hin zu einer tatsich-
lich gerechten, inklusiven Gesellschaft frei von Diskriminierung und Extremismus.«
(SuS 181) Bezugnehmend auf die Frage Giridharadas »Is there space among the woke
for the still-waking?«*® versteht Giimiisay politisches Erwachen, wokeness — »das Be-
wusstsein fiir Ungerechtigkeiten und Unterdriickung sowie der Willen [sic!], sich fiir
Pluralitit einzusetzen« (SuS 182) — nicht als eine Position, sondern als einen Prozess.*’
Dieser wird moglich, wenn Menschen aus ihrer Sprachlosigkeit ausbrechen, indem sie
von ihr zeugen. Dann sprechen sie. Dann sind sie. Und wenn in der Folge »Einzelne
die Erfahrung anderer Einzelner bestitigen« — und sei es in unterschiedlichen und
auch widerspriichlichen sprachlichen Narrativen und Formen -, »veridndert sich die
Wahrnehmung in der Gesellschaft« (SuS 52).® Was Minderheiten und marginalisierte
Gruppen, Opfer von sexualisierter Gewalt, Krieg und Terror bezeugen, sind »nicht ihre,

nicht fremde, nicht externe Probleme [...], sondern unsere Probleme« (SuS 169).%

»Selbstverstiandlich spielen die jeweils spezifischen Umstiande eine elementare Rolle.
Doch diese Anderen, sie sind weder allein fir das Problem verantwortlich, noch kén-
nen sie es alleine 1dsen. Ja, sie sind in der Verantwortung. Und ja, die Gesamtgesell-
schaftist es auch. Es geht nur gemeinsam.« (SuS169)

Als sprachliche Wesen konnen Menschen sich folglich nur dialogisch, d.h. im Gesprich
und in der Verstindigung mit und durch andere begreifen. Das Zeugnis ist dafiir ent-
scheidend, weil in ihm die Individualitit aller Menschen sprachlich fassbar wird und die
sprachliche Polyphonie der Erfahrungen Unbetroffenen hilft, das Bezeugte (stiickweise)
zuverstehen. Denn nur im »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« (VA 222), wie
Hannah Arendt das nennt, lisst sich der gemeinsame Lebensraum stiften und gestalten,
auf dass die Mauern des Museums der Sprache endlich einstiirzen.

55  Crenshaw, Demarginalizing, 167.

56  Giridharadas, Democracy.

57  Im letzten Kapitel von Sprache und Sein beschiftigt sich Glimusay ausfiihrlich mit dem Paradox,
dass gelungene Integration in der Regel das Konfliktpotenzial innerhalb einer sich diversifizieren-
den Gesellschaft erhoht. Das hangt damit zusammen, dass »Inklusion, Gleichberechtigung oder
eine Verbesserung der Teilhabechancen nicht zu einer Homogenisierung der Lebensweisen, son-
dern zu einer Heterogenisierung, nicht zu mehr Harmonie und Konsens in der Cesellschaft, son-
dern zu mehr Dissonanz und Neuaushandlungen fiihrt« (EI-Mafaalani, Das Integrationsparadox,
79). Gimusay votiert darum fiir eine Gesellschaft der Ambiguitit. Ich komme spater (s. unten IV.4.)
auf diese Vorstellung zurtick.

58  Vgl. Gimisay, Was der Dreijahrige weifR.

59  Vgl. Wright, Reale Utopien, 492.

am 14.02.2026, 09:21:10. -

221


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 09:21:10. @0


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

