
3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke

zwischen der Sprache und der Welt

In der Nacht vom 31. Dezember 2015 auf den 1. Januar 2016 kam es in Köln zu zahlrei-

chen sexuellen Übergriffen auf Frauen durch Gruppen junger Männer. Die verübten se-

xuellen Übergriffe waren gekoppelt mit Eigentums- und Körperverletzungsdelikten. In

der Folge wurden ca. 1200 Strafanzeigen erstattet. Obwohl die Übergriffe letztlich eine

große nationale und internationale Beachtung fanden, setzte diemediale Berichterstat-

tung erst spät ein und gestaltete sich zunächst äußerst zurückhaltend. Ein Kollektiv von

Feminist_innen aus Wissenschaft, Politik und Kultur lancierte in der Folge die Kampa-

gne #ausnahmslos. Unter dem Hashtag, der innerhalb kürzester Zeit die Twitter-Hit-

liste stürmte, wehrten sich die Aktivist_innen gegen »sexualisierte Gewalt und Rassis-

mus. Immer. Überall. #ausnahmslos«1. Sie warnten davor, dass die Gewalt-Debatte von

Populist_innen instrumentalisiert würde, »um gegen einzelne Bevölkerungsgruppen zu

hetzen«2. In 14 Punkten zeigten die Feminist_innen auf, für welche politischen und ge-

sellschaftlichen Lösungen sowiemedialen Ansätze sie sich einsetzen.Dabei betonten sie

implizit und explizit, dass die Aufklärung über die Bedeutung der Sprache (sexualisier-

ter) Gewalt vorbeugt.

Unter den Mitbegründer_innen der Kampagne, die mit dem Clara-Zetkin-Frauen-

preis ausgezeichnet wurde, war auch Kübra Gümüşay. Die 1988 in Hamburg geborene

Deutschtürkin und praktizierende, Kopftuch tragende Muslima, wie sie sich selbst be-

1 Gümüşay et al., #ausnahmslos.

2 Ebd. Ein Teil der Täter stammte aus demnordafrikanischen und arabischenRaum.Dieser Umstand

wurde von konservativen und rechtsextremen Populist_innen dafür bemüht, grundsätzlich gegen

Menschen, die aufgrund ihrer kulturellen und nationalen Zugehörigkeit von der vermeintlichen

Norm Deutschlands abweichen, zu hetzen und sie für sexualisierte Gewalt im Allgemeinen ver-

antwortlich zu machen. Vgl. dazu Messerschmidt, »Nach Köln«, die eine detaillierte Erörterung

bietet, wie sich das »mediale Sprechen über diese Wirklichkeiten […] weniger auf die[] konkreten

Probleme bezog[], sondern […] sich – zumindest in denmassenwirksamenMedien – auf die kultu-

relle und nationale Zuordnung eines (vermutlich großen) Teils derjenigen, die diese Taten verübt

haben (sollen)« (a.a.O., 159), konzentrierte und damit die gesellschaftlich-sozialen Probleme wei-

ter zementierte und beförderte.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Zeug_innenschaft und Sprache

zeichnet,3 hat Politikwissenschaften in Deutschland und Großbritannien studiert und

beschäftigt sich als Journalistin, Bloggerin, Autorin undNetz-Aktivistinmit Rassismus,

Feminismus, Netzkultur und Fragen gesellschaftlicher Diversität. 2020 veröffentlich-

te sie ihr erstes Buch Sprache und Sein, das innerhalb eines Jahres fünfzehnmal aufge-

legt wurde.4 In ihm beschreibt sie,wie Sprache nicht nur individuelles Denken, sondern

auch die Gesellschaft und ihre Politik bestimmt.Gümüşay plädiert darum für eine Spra-

che, die Menschen nicht auf Kategorien reduziert, sondern diese in ihren Individuali-

täten existieren lässt und damit dazu beiträgt, dass die Lücken zwischen der Sprache

und derWelt geschlossenwerden.Gümüşay knüpft dabei an den EssayDas hohleWunder

des Shoah-Weiterlebenden Georg Steiner an: »Alles vergißt – nur die Sprache nicht. Ist

sie erst einmal infiziertmit Falschheit, Lüge undUnwahrheit, kann sie nurmit Hilfe der

kräftigsten und vollstenWahrheit gereinigtwerden.«5 Sprache, so ist Steiner überzeugt,

prägt das Denken und Handeln. Mehr noch: Es gibt eine »Wechselbeziehung zwischen

Sprache und politischer Unmenschlichkeit«6. Es sind die Lücken zwischen der Sprache

und der Welt, in denen politische Unmenschlichkeiten geschaffen und weiter tradiert

werden, um die es Gümüşay in ihrem Buch zu tun ist:

»DieWechselbeziehungen zwischen Sprache und politischer Unmenschlichkeit – um sie geht

esmir in diesem Buch. Und darum, wie wir anders sprechen können, menschlicher. […]

Sprache [kann] eine Waffe sei[n] […], und das ist sie viel zu häufig, ohne dass sich die

Sprechenden dessen bewusst wären. Aber das muss sie nicht. Sprache kann auch ein

Werkzeug sein. […] Sprache kann unsere Welt begrenzen – aber auch unendlich weit

öffnen.« (SuS 25)

Wodurch sich dieseWechselbeziehung auszeichnet,wie sie zustande kommtund inwie-

fern die Lücken zu schließen sind, soll im Folgenden anhand ausgewählter Passagen von

SpracheundSeindargestellt und interpretiertwerden.Dabei verstehe ichGümüşaysBuch

als impliziten Beitrag zur Zeug_innenschafts-Debatte. Dieser Beitrag ist implizit, inso-

fern Gümüşay sich in Sprache und Sein nicht explizit mit dem Begriff und dem Phäno-

men der Zeug_innenschaft beschäftigt.Weil aber Sprache, wie gezeigt, konstitutiv dar-

über entscheidet, ob undwie ein Zeugnis gehört und verstandenwird, leistenGümüşays

Überlegungen zentrale Einsichten in die Bedingungen und Möglichkeiten der Sprache

des Zeugnisses im öffentlichen Raum. Dass dafür gerade Gümüşays Position herange-

zogen wird, hat einen programmatischen Grund: In Sprache und Sein reflektiert eine von

anti-muslimischemRassismus7 und vonSexismus betroffene Frauüber jeneWechselbe-

ziehung zwischen Sprache und politischer Unmenschlichkeit.Was Emcke fordert, näm-

3 Gümüşay, Es war schön.

4 Das Buch integriert mehrere Ausschnitte aus Texten, die Gümüşay auf ihrem für den Grimme On-

line Award nominierten Blog Ein Fremdwörterbuch publiziert hatte. Eine instruktive Übersicht der

dort behandelten Themen und eine Analyse derselben bietet Winkler, Kübra Gümüşay’s Blog.

5 Steiner, Sprache, 175.

6 A.a.O., 155.

7 Anti-muslimischer Rassismus ist ein Gegenbegriff zum nach wie vor öfter benutzten Begriff

der Islamophobie. Zur Begründung, diesen nicht weiter zu verwenden, vgl. Wehling, Politisches

Framing, 159: »Islam-feindliches Denken ist eine Geisteshaltung, keine klinische Angststörung.

Und gegen Muslime gerichtetes Handeln geschieht nicht im Affekt. Und wenn es stimmt, dass

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 201

lich dassBetroffene, also Zeug_innen selbst über die Sprachlogik des Zeugnisses bestim-

men, ist hier gleichsam praktisch umgesetzt.8 Insofern Gümüşay mit ihrem Sachbuch

eine autobiografische Herangehensweise wählt, lässt sich Sprache und Sein darum selbst

als Zeugnis lesen.

3.1. Die Grenzen der Sprache und ihre linguistischen Lücken
als Ausdruck von Macht und selbsternannten Privilegien

BereitsWilhelm von Humboldt sagte, dass in jeder Sprache »eine eigenthümlicheWelt-

sicht«9 liegt. Dass Sprache die Weltsicht von Menschen und Gesellschaften beeinflusst,

gilt denn heute gemeinhin als unstrittig. Schwieriger ist indes die Frage, wie sehr Spra-

che deren Wahrnehmen und Denken beeinflusst.10 Getreu Wittgensteins Diktum »Die

Grenzen der Sprachen bedeuten die Grenzen meiner Welt«11 geht Gümüşay davon aus,

dass,wer eineRealität erfassenwill, sichmit der Architektur der Sprache befassenmuss.

»Damit wir aussprechen können, was ist. Damit wir sein können, wer wir sind. Damit

wir sehen können, wer die jeweils anderen sind.« (SuS 21) Die Architektur der Sprache

verweist denn allem voran auf die Grenzen derjenigen, die sie sprechen.

Laut dem aktuellen Verzeichnis von Ethnologue gibt es weltweit mehr als 7000 unter-

schiedliche Sprachen.12 Wer darum beispielsweise fünf Sprachen spricht, bewegt sich

gerade mal in knapp 0,07 % aller Sprachen. Hinzu kommt, dass jede Sprache für sich

in ihrem Lexikon, ihren Wortarten und Zeitformen unglaublich facettenreich ist. Nicht

jede Sprache wird gesprochen und nicht jedes Sprechen lässt sich problemlos überset-

zen. Sich der Vielfalt und des Facettenreichtums von Sprachen und der damit einherge-

henden eigenen Grenzen, sie sprechen, sie teilweise oder gar nicht sprechen zu können,

bewusst zu sein bzw. zu werden, ist für Gümüşay die Voraussetzung, sich mit der Ar-

chitektur der Sprache zu beschäftigen. Um die eigenen Sprach-Grenzen zu wissen, hat

für Gümüşay sodann zwei Konsequenzen: Zumeinen relativiert dieses Bewusstsein »die

Dinge, diewir ignorant voraussetzen.DieDinge,diewir als universal postulieren–defi-

nieren sie doch nichts mehr als die Grenzen unseres Horizontes« (SuS 23). Zum anderen

ist die Begrenztheit derWahrnehmung

nur gewalttätige Muslime gemeint seien – wie immer wieder bei dem Versuch, die Gefahren des

Islam für die christliche Kultur erklären zu wollen, beteuert wird –, warum dann Islamophobie?«

8 Bezeichnenderweise ist eine der wiederholt auftauchenden Kritiken an dem Bestseller Sprache

und Sein, dass Gümüşay ihre eigenen biografischen Erfahrungen, ihr Zeugnis also, als Belege für

allgemeine Überlegungen zur Sprache heranzieht. Das nicht-autobiografische Material diene in

der Folge nur der Unterstützung ihrer Argumentation. Damit aber könne sich die Kritik am Buch

letztlich nur direkt an die Autorin richten, eine solche Kritik an subjektiven Erfahrungen aber sei

unmöglich. Vgl. besonders pointiert Engelmeier, Nie mehr intellektuelle Putzfrau, sowie Mayer,

Menschen, 10. Ich komme später auf die zwar berechtigte, aber differenzierter zu formulierende

Kritik zurück.

9 Humboldt, Schriften, 224.

10 Vgl. Holden, Linguistische Relativität.

11 Wittgenstein, Tractatus, Satz 5.6.

12 Ethnologue, How many languages.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Zeug_innenschaft und Sprache

»auch Antrieb – sie veranschaulicht mir, wie viel ich noch lernen, aufsaugen und ver-

stehen kann. Wenn Sprache unsere Betrachtung der Welt so fundamental lenkt – und

damit auch beeinträchtigt –, dann ist sie keine Banalität, kein Nebenschauplatz po-

litischer Auseinandersetzungen. Wenn sie der Stoff unseres Denkens und Lebens ist,

dannmüsste es selbstverständlich sein, dass wir uns immer wieder fragen, ob wir ein-

verstanden sind mit dieser Prägung« (SuS 23).

Es ist diese Selbstverständlichkeit,dieGümüşay inder Folge kritisch bedenkt.Denndass

Sprache der Stoff des Denkens undHandelns ist, sehenMenschen nicht,wenn die Spra-

che für sie funktioniert. Und so erkennenMenschen die Architektur der Sprache oft erst

dann, »wenn sie nicht mehr funktioniert, wenn sie […] einengt […] [und, MK] die Luft

zum Atmen nimmt« (SuS 24).

Gümüşays autobiografischer Zugang zumPhänomender Sprache ist ein sprachkon-

trastiver.13 Sie spricht, schreibt und denkt in drei und fühlt in vier Sprachen: Türkisch,

Deutsch, Englisch und Arabisch. Türkisch »ist die Sprache, deren Klang […] [ihr, MK]

vertraut war, noch bevor […] [sie, MK] geboren wurde« (SuS 27). Arabisch die Sprache,

die Gümüşay fühlt, »aber nicht in Gänze begreifen kann« (SuS 28). Und Englisch ist die

Sprache, mit der die Autorin nicht »im dringlichen Bemühen ringt«, sich »verständlich

zumachen« (SuS 30). Doch imDeutschen, in der Sprache, in der sie »gelehrt und belehrt

wurde« und in der ihr verboten wurde, ihre »Muttersprache zu sprechen, die anderen

fremd erschien«, trauert sie »den Facetten nach, die nicht durch ihr Nadelöhr passen«

(SuS 29).14 Nach den vielen Kämpfen mit der deutschen Sprache und der Flucht in die

anderen drei Sprachen, so erzählt Gümüşay,

»kehrte ich in die deutsche Sprache zurück. Ich wollte nicht mehr mit ihr kämpfen. Ich

wollte in ihr einfach nur sein. Und so begann ich […] die deutsche Sprache zu dehnen,

ohne um Erlaubnis zu bitten. Wen denn auch? Sie ist keine […] Leihgabe, kein mir vor-

übergehend anvertrauter Gegenstand, sondern ein Teil vonmir. Sie gehört mir, wie sie

ihren anderen Sprechenden gehört – aber erst, seitdem ich aufgehört habe, umErlaub-

nis zu bitten« (SuS 30).

13 Vgl. Lippert, Auf der Suche.

14 Sprache und Sein ist über weite Strecken eine Kritik an der deutschen Sprache. Das zeigt sich etwa

darin, dass Gümüşay im ersten Kapitel vor allem am Umstand Kritik übt, dass im Deutschen – im

Unterschied etwa zum »Indonesischen, Türkischen, Japanischen, Finnischen und Persischen« (SuS

16) – Substantiven grammatische Geschlechter zugeschrieben werden. Sie weist nach, dass Spra-

che Wahrnehmung beeinflusst: Die Substantive werden von den Sprechenden in der Regel ge-

schlechts(stereo)typisch beschrieben (vgl. Sperling, Geschlechtslose Fräulein). Vgl. dazu grund-

sätzlich die Arbeiten von Luise F. Pusch, die nachgewiesen hat, dass die deutsche Sprache nach

wie vor maßgeblich eineMännersprache ist. So erinnert sie etwa daran, »daß die motivierte Form

zur BezeichnungweiblicherMenschen eine sprachliche Diskriminierung sozusagen ersten Ranges

darstellt. Das hochproduktive Suffix -in konserviert im Sprachsystem die jahrtausendealte Abhän-

gigkeit der Frau vom Mann, die es endlich zu überwinden gilt. Auch sprachlich« (dies., Das Deut-

sche, 59). Frettlöh, Gott Gewicht geben, 70, Anm. 34, vermerkt, dass gegenüber »den mit -se suffi-

gierten weiblichenNomina […] der Gebrauch des Suffixes -in bereits als ein großer Schritt auf dem

Weg zu einer frauengerechteren Sprache erscheinen [muss], auch wenn er nur ein Zwischenschritt

sein kann«.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 203

Als eine Person, die mehrere Sprachen spricht, die um die Schönheit eines »linguisti-

schenExils« (SuS 31)15weiß, votiert Gümüşay für die »Vieldeutigkeit«, »Uneindeutigkeit«

und die »Freiheit, innerhalb der Sprache anders zu sein« (SuS 34f.). Doch im gleichen

Atemzug anerkennt sie, dass »die Fähigkeit zur Nicht-Abweichung, die Beherrschung

derNorm,die Akzentfreiheit symbolisch über die Zugehörigkeit« (SuS 35) entscheiden.16

Was also passiert mit Menschen, »die eine Sprache sprechen, in der sie als Sprechende

nicht vorgesehen sind« (SuS 41)? Oder auf die Thematik der Zeug_innenschaft bezogen:

Was passiert mit Zeug_innen, die von etwas zeugen, das zu bezeugen nicht vorgesehen

ist, d.h. nicht gehörtwerdenwill und kann?Gümüşays Antwort: Sie sind sprachlos in der

Sprache, in der sie sprechen. Diese Sprachlosigkeit bezeichnet Gümüşay als »linguisti-

sche Lücke« (SuS 46) und bestimmt sie als Ausdruck zweier zusammenhängender Pro-

blemfelder, die sich darin zeigen, dass die eigentlich konstitutive Reziprozität zwischen

Sprache und Erfahrung nicht gewährleistet ist.

Einerseits kann ein Mensch sprachlos sein, weil die Sprache »für seine Erfahrungen

keinen Ausdruck kennt« (SuS 45f.). Und Erfahrungen, die sich sprachlich nicht artikulie-

ren lassen, sind in der Regel auch für die Unbetroffenen nicht wahrnehmbar. Wie Em-

cke geht Gümüşay folglich davon aus, dass Sprache erst einmal zwischen Betroffenen

und Unbetroffenen, zwischen Zeug_innen und Hörer_innen scheidet. Zum einen, weil

Erstere keine Sprache für das haben, was ihnen widerfahren ist, und zum anderen, weil

Letztere davongarnicht erstKenntnis nehmen,zumal dasWiderfahrnis sie nicht getrof-

fen hat. Schon alleine die Fähigkeit, eine Erfahrung zu bezeugen, wird verunmöglicht

durch die Grenzen der Sprache. Nun geht Gümüşay aber gleichsam noch einen Schritt

weiter zurück, denn die Sprachlosigkeit zeigt sich andererseits auch darin, dass selbst für

die Betroffenen eine Erfahrung nicht wahrnehmbar sein kann, weil sie in der Sprache

nicht existiert. Dass Menschen also die Rolle der Zeug_innen wahrnehmen, hängt auch

davon ab, ob die Sprache ihnen diese Funktion zubilligt. Nicht nur in Situationen ex-

tremen Unrechts und Gewalt, worauf Emcke sich fokussiert, fehlt die Sprache, weil die

Erfahrung mit der vergangenen und erhofftenWirklichkeit bricht. Sondern auch in all-

täglichen Situationen gesellschaftlich-sozialer Ungerechtigkeiten kann Sprache gleich-

sam inexistent sein.

Um diesen Aspekt zu veranschaulichen, erinnert Gümüşay unter anderem an die

ForschungenMirandaFrickers.AmBeispiel sexuellerBelästigunghatFrickeraufgezeigt,

welche Folgen die Nicht-Benennbarkeit solcherWiderfahrnisse haben kann.Der Begriff

sexualharassmentwar inden 1960er Jahren indenUSAnochnichtweit verbreitet, »es exis-

tierte keine gesellschaftliche Übereinkunft darüber,was er beschreibt« (SuS 46).Die feh-

lende Benennbarkeit führte nicht nur dazu, dass Täter_innen sexueller Belästigung sich

15 Von der Möglichkeit, in unterschiedliche Sprachen zu fliehen und sie einander bereichern zu las-

sen, berichten viele mehrsprachige Autor_innen. Vgl. etwa Kermani, Ich erlebe Mehrsprachigkeit:

»Nur das Deutsche atme ich, nur das Deutsche kann ich formen. Mit dem Persischen ist es anders.

Es ist mir vertraut, mir emotional vielleicht sogar näher, aber es liegt mir längst nicht so gut in den

Händen. Ich beherrsche es nicht gut genug, um darausmeine eigene Sprache zu schaffen. Aber es

hilftmir gelegentlich, so scheintmir hier und dort, die deutsche Sprache zu erweitern, zu formen.«

16 Vgl. Kolly, Weshalb hat man, 46, die nachgewiesen hat, dass sog. native speakers »aufgrund eines

fremdenAkzents unbewusst auch auf Bildungsgrad, sozialen Status, Intelligenz und sogar Persön-

lichkeitszüge der Sprecherin« schließen. Vgl. dazu auch Hirschfeld/Trouvain, Teaching, 171.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Zeug_innenschaft und Sprache

keiner Schuld bewusst waren und so vom fehlenden Verständnis profitierten, sondern

die Betroffenen konnten »weder das Geschehen benennen noch Maßnahmen ergreifen

[…], um sich künftig zu schützen« (SuS 46). Die linguistische Lücke führte in diesem Fall

zu einer epistemischen Ungerechtigkeit, die Fricker als hermeneutische Ungerechtigkeit

(engl. hermeneutical injustice) bestimmt.17 Die hermeneutische Ungerechtigkeit, die Un-

gerechtigkeit also, die dadurch entsteht, dass sie sprachlich nicht benannt werden kann

und so für Unbetroffene unsichtbar bleibt, lässt Betroffene nicht nur sprach-, sondern

ebenso machtlos zurück. Denn wer dieWelt beschreibt, wer sie erklärt, hat Macht.

Die linguistischen Lücken, die Sprachlosigkeiten sind für Gümüşay ein Ausdruck

eines Machtgefälles zwischen Betroffenen und Unbetroffenen. Die Lücken trennen die

beiden nicht nur und führen dazu, dass selbst für die Betroffenen Ungerechtigkeiten

nicht wahrnehmbar sind, weil sie in der Sprache nicht existieren. Sondern die Macht

der Sprache bleibt den Betroffenen weitestgehend vorenthalten. Als 1963 Betty Friedan

ihr BuchTheFeminineMystique veröffentlichte, um sich gegen vorherrschende Frauenbil-

der zu wehren, wurden Frauenzeitschriften mehrheitlich vonMännern geschrieben.

»Sie beschrieben und bestimmten, wie Frauen zu leben und wie sie sich zu fühlen hat-

ten. Sie dominierten die akademische Sicht auf ›die Frau‹, entwickelten Theorien über

ihre Psyche, ihre ›Hysterie‹, ihr Wesen, ihre Fähigkeiten, ihre Schwächen, ihre Bestim-

mung.« (SuS 46f.)

Friedan interviewte darumzweihundert Frauen und kamzumSchluss, dass »einemerk-

würdige Diskrepanz zwischen der erlebten Wirklichkeit und der Vorstellung [bestand],

derwir zugenügenversuchten, jenerVorstellung,die ichdenWeiblichkeitswahnnenne«18.

In den Interviewsmacht Friedan immerwieder die Erfahrung, dass die Frauen ähnliche

Phänomene und Problembereiche beschreiben, ohne sie allerdings namentlich benen-

nen zu können. Die Frauen leiden gleichsam unter »dem Problem ohne Namen«19. Dabei

wird deutlich, dass nicht nur das herrschende Frauenbild von einer Männerdomäne be-

stimmtwird,sonderndieAbweichungendavonvondenFrauenauchnicht sprachlichbe-

nanntwerden können.Das aber ist einHinweis darauf, dass dieMacht derMänner noch

über die Fähigkeit der Benennbarkeit bestimmt.20Was Emcke in Situationen extremen

Unrechts und Gewalt erkennt, dass nämlich der Kern der Sprachlosigkeit dort gründet,

17 Vgl. EI 151: »For something to be an injustice, it must be harmful but also wrongful, whether

because discriminatory or because otherwise unfair. In the present example, harasser and ha-

rassee alike are cognitively handicapped by the hermeneutical lacuna – neither has a proper

understanding of how he is treating her – but the harasser’s cognitive disablement is not a sig-

nificant disadvantage to him. Indeed, there is an obvious sense in which it suits his purpose. […]

By contrast, the harassee’s cognitive disablement is seriously disadvantageous to her. The cog-

nitive disablement prevents her from understanding a significant patch of her own experience:

that is, a patch of experience which it is strongly in her interests to understand, for without that

understanding she is left deeply troubled, confused, and isolated, not to mention vulnerable to

continued harassment. Her hermeneutical disadvantage renders her unable to make sense of

her ongoing mistreatment, and this in turn prevents her from protesting it, let alone securing

effective measures to stop it.«

18 Friedan, Der Weiblichkeitswahn, 9.

19 A.a.O., 17.

20 Vgl. Spender, For the record, 10.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 205

wo Menschen von sich selbst und der Welt entfremdet werden, weil sie auf ein Objekt

reduziert werden, steht in Analogie zu Gümüşays Überlegungen zur Reduzierung der

Frau auf ein von Männern definiertes Bild. Es ist ein von außen geschaffenes und damit

fremdes Bild, das gesellschaftlich so stark tradiert und zementiert ist, dass die Frauen

unwillentlich von sich selbst und ihrer erfahrenen Lebenswelt entfremdet werden. Was

sich in gesellschaftlichen Strukturen zeigt, bildet sich für Gümüşay denn auch in der

Architektur der Sprache ab: Der in diesem Fall privilegierte alte weiße (cis heterosexuelle)

Mann21 bestimmt und beharrt auf seiner Perspektive auf die Welt und benennt von dort

aus »Erfahrungen, Situationen, Ereignisse, Personen und Personengruppen« (SuS 53).22

Hierin zeigt sich die sprachliche Ungerechtigkeit, denn:

»Wenn […] bestimmte Perspektiven […] privilegiert werden über andere, wenn ihre ein-

geschränkte Perspektive hegemonialen Anspruch gewinnt, dann verlieren andere Per-

spektiven und Erfahrungen ihren Geltungsanspruch. Es ist, als würden sie nicht exis-

tieren.« (SuS 49)23

Woran liegt es sodann, dass die Perspektiven und Erfahrungen von Betroffenen unbe-

nannt bleiben? Dass in einer Gesellschaft nicht privilegierte Personen nicht oder »erst

nach langen Kämpfen« (SuS 53) sich die Sprache, die sie längst sprechen, zu eigen ma-

chen können bzw. dürfen? Dass dies nicht oder nur mit viel Mühe geschieht, liegt für

Gümüşay in der Dualität zwischen den sogenannten ›Benannten‹ und ›Unbenannten‹

begründet.24 ImZentrumderÜberlegungenGümüşays zur Reziprozität zwischen Spra-

che und politischer Unmenschlichkeit steht das Bild, wonach die Sprache einemMuse-

um vergleichbar ist. In diesem Museum der Sprache gibt es ausschließlich zwei Kate-

gorien von Menschen, die Gümüşay klar voneinander zu unterscheiden weiß: die ›Un-

benannten‹ und die ›Benannten‹. Es ist dieses Bild, in dem die aktivistische Position

Gümüşays am stärksten greifbarwird und bezüglich derenAusführungenGümüşay sich

darumdie Frage gefallen lassenmuss, ob sie zuÜbertreibungen neigt, vor allem aber, ob

sie nicht selbst sprachlich reproduziert, was sie eigentlich abzuschaffen versucht.

21 Anhand des Begriffs alter weißerMann erläutert Gümüşay, wie privilegierte Menschen in der Regel

darauf reagieren, wenn ihnen ihre Individualität aberkannt wird, indem sie zu einer Kategorie zu-

sammengefasst werden: Es bebt und die Benennung erfährt Widerstand, denn die »Beherrschten

bezeichnen die Herrschenden und offenbaren damit nicht nur, wie spezifisch und unterdrückend

Sichtweisen sein können, die sich als neutral verstehen, sondern verdeutlichen das Prinzip der Zu-

schreibung selbst« (SuS 49). Zu den Stärken und Schwächen des Begriffs vgl. Passmann, Alteweiße

Männer.

22 Vgl. Spender, Man made language, 4: »For centuries men […] have been checking with each other

and confirming the accuracy and adequacy of their descriptions and explanations of the world

– and woman – and without any consultation with women. So they […] have agreed on the

soundness and suitability of describing and explaining women as innately passive and polite,

despite the protests of individual woman that they did not feel innately passive and polite […].«

23 Vgl. Spender, For the record, 10f.

24 Die sog. Benannten und Unbenannten stehen hier und im Folgenden in einfachen Anführungs-

zeichen, weil ich diese sprachliche Kategorisierung später kritisieren werde. Damit ist bereits im

Schriftbild angezeigt bzw. vorweggenommen, dass der postulierte Dualismus nicht unproblema-

tisch ist.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Zeug_innenschaft und Sprache

3.2. Denn sie wissen (nicht), dass sie über sie statt mit ihnen sprechen –
oder: Die ›Benannten‹ und ›Unbenannten‹ im Museum der Sprache

DasGümüşay’scheMuseumder Sprache ist einOrt, an und in demdieWelt erklärtwird.

Hier lässt sich in Welten eintauchen, die einer_einem unvertraut sind, die mensch nie

selbst erlebt hat. Im Museum der Sprache sind »Objekte, Lebewesen und Pflanzen aus

allenKontinenten, aber auch IdeenundTheorien,GedankenundGefühle, Fantasien und

Träume […] [,] [l]ängst Vergangenes, aber auch Hochaktuelles« (SuS 53) aufbereitet, ge-

ordnet und kategorisiert. An diesem Ort gilt: »Je mehr Zeit Sie dort verbringen, desto

mehrDinge begreifen Sie.« (SuS 53) Innerhalb diesesMuseums gibt es für Gümüşay aus-

schließlich zwei KategorienMenschen: die ›Benannten‹und die ›Unbenannten‹.Die ›Unbe-

nannten‹ fühlen sich an diesem Ort zuhause, sie können unbeschwert und frei durch die

verschiedenen Ausstellungen schlendern, denn »es ist für Menschen wie sie gemacht«

(SuS 53). Mehr noch: Die ›Unbenannten‹ sind selbst die Kurator_innen des Museums,

welches dieWelt aus ihrer Perspektive zeigt. »Sie entscheiden darüber,was gezeigt wird

und was nicht, sie geben den Dingen Namen, ordnen ihnen Definitionen zu.« (SuS 53)

Obwohl sie selbst ›Unbenannte‹ sind, machen sie von der »Macht der Namensgebung«

Gebrauch, sie sind folglich auch »Benennende« (SuS 54). Als solche sind sie davon über-

zeugt, dass das Museum der Sprache die Welt zur Gänze darstellt und ihnen eröffnet

wird. Das ist indes ein Trugschluss, denn was hier erfasst wird, ist lediglich das, »was

die Benennenden selbst erfassen – so weit, wie deren Sinne und Erfahrungen reichen.

Nicht weiter« (SuS 54). Auch diejenigen, die ›Unbenannte‹ sind, von der Funktion als Be-

nennende aber keinen Gebrauchmachen,merken in der Regel nicht, »dass ihr Blick auf

die Welt durch den anderer Menschen gelenkt wird« (SuS 54). Dass die Benennenden

so frei und unbeschwert durch die Ausstellungen gehen, zeigt sich gemäßGümüşay nur

dann,wenn die andere Kategorie vonMenschen in diesemMuseum in denBlick kommt:

die ›Benannten‹.

»Sie sind zuerst einfach nur Menschen, die auf irgendeine Weise von der Norm der

Unbenannten abweichen. Anomalien im Weltbild der Unbenannten. Nicht vorherge-

sehen. Fremd. Anders. Manchmal auch einfach nur ungewohnt. Unvertraut. Sie erzeu-

gen Irritationen. Sie sind nicht selbstverständlich.« (SuS 54)

Bevor Menschen zu ›Benannten‹ werden, sind sie Menschen. Doch als solche sind sie

verbaliter nicht selbst-verständlich. Weil darum die ›Unbenannten‹ diese nicht selbstver-

ständlichen Menschen verstehen wollen, benennen sie sie, d.h., sie machen sie zu ›Be-

nannten‹. Der Moment des Benennens ist allerdings verkürzt: Die ›Unbenannten‹ wol-

len, soGümüşay, an den ›Benannten‹ nur verstehen,was sie von ihnen selbst unterschei-

det. Siewollen die ›Benannten‹ darum»nicht als Einzelne, sondern imKollektiv« (SuS 54)

verstehen. Sobald die ›Unbenannten‹ im Zuge ihrer Analyse und Inspizierung dieMerk-

male und Eigenschaften der ›Benannten‹ gefunden haben, »die denUnbenannten an ih-

nen bemerkenswert erscheinen«, werden die ›Benannten‹ von den ›Unbenannten‹ »mit

einem Kollektivnamen und einer Definition« (SuS 54) versehen. Für Gümüşay, und spä-

testenshier tritt die aktivistischgeprägtePositionunmissverständlich zutage, ist dasder

Moment, in dem aus Menschen ›Benannte‹ werden, sie gar als »Menschen entmensch-

licht werden« (SuS 54). Denn Gümüşay postuliert, dass die ›Benannten‹ fortan »sorgfäl-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 207

tig kategorisiert inGlaskäfigen, beschriftetmit ihremKollektivnamen« (SuS 54), leben.25

Kurzum: Die Dehumanisierung geschieht durch sprachliche Rubrizierung.26

Lässt sich das wirklich so behaupten oder unterläuft Gümüşay hier ein Kategorien-

fehler? Ist es nicht viel eher dieAnerkennungderMenschlichkeit,nicht dieMenschlichkeit

selbst, die durch die Benennung verloren geht? Oder anders gefragt: Ist es nicht die so-

zialeBestätigungals Individuum,diehinterderKollektivbezeichnungzurücktritt?Denn

das, was für die ›Unbenannten‹ selbst »die Grundlage ihres Seins ist« (SuS 55), ihre Indi-

vidualität, wird den ›Benannten‹ nicht zugestanden, zumal das, was sie von nun an sagen

oder tun, nicht auf sie selbst, sondern »auf das Kollektiv zurückgeführt« (SuS 54f.) wird.

WenndarumGümüşay, »eine sichtbareMuslimin«, bei Rot über die Straße geht –so ver-

anschaulicht sie die Problematik –, »gehenmitmir 1,9MilliardenMuslim*innen bei Rot

über die Straße.Eine ganzeWeltreligionmissachtet gemeinsammitmir die Verkehrsre-

geln« (SuS 65).Wenn aber Individualität Menschen nicht zugestanden wird, die von der

Norm abweichen, wird sie zu einem Privileg.

»Für diejenigen, die inspiziert werden, die benanntwerden, die eingesperrt sind in den

Definitionen der Benennenden:Die jüdische Frau.Der SchwarzeMann.Die Fraumit Be-

hinderung. Der Mann mit Migrationshintergrund. Diemuslimische Frau. Der Geflüch-

tete. Die Homosexuelle. Die Transfrau. Der Gastarbeiter.« (SuS 63)

MitdemDasein indenGlaskäfigen lässt sich als ›Benannte_r‹ in zweifacherWeiseumge-

hen: Zumeinen können die ›Benannten‹ versuchen, daraus auszubrechen.Zumanderen

können sie darum bemüht sein, innerhalb der Grenzen des Käfigs den Kollektivnamen

und die Definitionen durch andere Aspekte wenigstens zu erweitern oder abzuschwä-

chen. Der Ausbruch kann gemäß Gümüşay in zwei Richtungen verlaufen. Entweder ver-

25 Vgl. Gouma, Ich bin die Flüchtlinge, die als aus Syrien Geflüchtete in Deutschland nur noch als

Kollektiv, nämlich als »die Flüchtlinge« wahrgenommen wird: »Ich habe durch den Krieg Freunde

und Verwandte verloren, Wohnung, Job, Auto, meine Vergangenheit und meine Heimat. Aber ein

Verlust, den ich erst später gespürt habe, ist meine Individualität, die ich am Schlauchboot an den

Grenzen Europas zurückgelassen habe.«

26 Worauf Gümüşay nicht reflektiert, ist, dass das Empfinden, in einem Glaskäfig zu sein, für Men-

schen, die einer Minderheit angehören, auch daraus resultiert, dass sie Angst haben, mit ihrem

Verhalten von der Dominanzgesellschaft abzuweichen. Sie versuchen gerade aufgrund vorgängi-

ger sprachlicher Kategorisierungen diesen nicht zu entsprechen, um sich nicht als solche gleich-

sam zu entlarven. Vgl. dazu etwa Eribon, Rückkehr, 47: »Wenn ich mich im öffentlichen Raum be-

finde, überwache ich meine Redeweise und meine Gestik (in der U-Bahn, wenn ich abends auf

die Straße gehe, auf Reisen…). Schwul zu sein (und das Gleiche gilt für andere inferiorisierte ›Ka-

tegorien‹: Lesben, Transgender, Schwarze, Juden usw.) bedeutet, jederzeit verwundbar, jederzeit

Beleidigungen oder Aggressionen ausgesetzt zu sein. Mehr noch, es heißt, in seinem tiefsten In-

neren von einer geradezu ontologischen Verletzbarkeit bestimmt zu sein […].« Eribon geht in sei-

nen Reflexionen indes noch einen Schritt weiter zurück, insofern er zu bedenken gibt, dass etwa

homophobe Schimpfworte Schwule treffen und unterbewusst einen Einfluss auf ihre eigene Ent-

wicklung haben, ehe die Betroffenen wissen, dass die Kategorien sie selbst gleichsam existentiell

angehen: »Schwul zu werden heißt, sich ins Feuer von Vokabeln zu stellen, die man tausendmal

gehört hat und deren verletzende Kraft man schon lange kennt, weil man ihnen, noch bevor sie ei-

nen bewusst und tatsächlich treffen, potenziell längst ausgesetzt ist. Eine stigmatisierte Identität

geht einem voraus. […] Es ist ein Begehren, das von einer Zerbrechlichkeit und einer bewussten,

immer und überall verspürten Verletzlichkeit gekennzeichnet ist […].« (A.a.O., 192.197.)

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Zeug_innenschaft und Sprache

ursacht er »so viel Empörung, Aggression und Gewalt«, »dass die Benannten meist zu-

rückschrecken« (SuS 56). Die Reaktionen des Ausbruchs weisen die ›Benannten‹ gleich-

sam in die Schranken und drängen sie so zurück in den Käfig. Dort orientieren sie sich

nun noch viel strikter an den Kollektivnamen und Definitionen, die ihnen zugewiesen

wurden. »Bis sie schließlich zu Karikaturen ihrer selbst werden. Zu Stereotypen.« (SuS

56) Oder der Ausbruch führt dazu, dass die ›Benannten‹ – nachdem sie »die Freiheit für

einen kurzen Moment einatmen« (SuS 57) –, einer erneuten Inspektion der Benennen-

den ausgesetzt sind: Die ›Benannten‹ werden durchlöchert mit

»Fragen: zu der Farbe ihrer Haut, der Beschaffenheit ihrer Haare, den Fähigkeiten ihres

Körpers, zu ihrer Kleidung, ihrer Kopfbedeckung, ihren Sexualorganen, ihren sexuellen

Präferenzen. Mit Fragen, die ihren Verstand, ihre Vernunftbegabung, ihr Menschsein

in Frage stellen« (SuS 57).

Der Schlüssel in die Freiheit ist die Sprache, denn imSprechen, so dieHoffnung der ›Be-

nannten‹, können die Kollektivnamen und Definitionen infrage gestellt, erweitert, gar

aufgehoben werden.Die Problematik ist allerdings, dass gemäß Gümüşay die Fragen so

gestellt sind, »dass jede Antwort die Kategorie bestätigen muss« (SuS 57). Das bedeutet,

dass beispielsweise die Fragen an einemuslimische Frau dazu dienen zu verstehen, »wie

alle anderen funktionieren« (SuS67).27 DerKäfigwird damit nicht aufgelöst, sondern bes-

tenfalls ein wenig größer gemacht.28 Gümüşay erzählt davon, wie sie jahrelang aufge-

fordert wurde, »Bücher und Texte über diemuslimische Frau zu schreiben« (SuS 68), und

wie sie erst spät realisierte,dass, so gut ihreAbsicht auchgewesenwäre, ein solchesBuch

»keineAufklärungundkeine Freiheit gebracht, sondernnur dieGefangenschaft der dar-

in Beschriebenenweitermanifestiert« (SuS 69) hätte.Denn solange ›Benannte‹ nur spre-

chen,wenn sie von den ›Unbenannten‹ nicht nur dazu aufgefordert werden, sondern ih-

nen auch klar gesagt wird,worüber sie zu sprechen haben, »so langewerden [sie,MK] […]

27 Die Fragen der ›Unbenannten‹ sind oft Ausdruck einer Neugier. Gümüşay veranschaulicht diese

Wahrnehmung anhand dermuslimischen Frau, die »eines der beliebtestenObjekte der westlichen

Neugier« (SuS 67) ist. So beschreibt die US-amerikanische Sara Yasin, dass sie erst im Moment,

in dem sie nach Jahren ihr Kopftuch in der Öffentlichkeit nicht mehr trug, nicht mehr beweisen

musste, Amerikanerin zu sein (dies., Muslims Shouldn’t). Wenn sichmuslimische Frauen durch ih-

re Kleidung dem Blick der Neugier verwehren, führt dies bei den ›Unbenannten‹ zu Irritation und

Aggression. Vgl. dazu Fanon, Aspekte, 28: »Eine Frau, die sieht, ohne selbst gesehen zu werden,

erzeugt im Kolonisator ein Gefühl der Ohnmacht. Es gibt keineWechselbeziehungen. Sie gibt sich

nicht hin, verschenkt sich nicht, bietet sich nicht dar. Der Algerier hat zu der algerischen Frau eine

insgesamt klare Einstellung. Er sieht sie nicht; ja, er versucht, die Frau nicht zu beachten. Es gibt

bei ihmweder auf der Straße noch im Freien dieses der zwischengeschlechtlichen Begegnung ent-

sprechende Betragen, das sich im Auftreten, in der Körperhaltung, in den verschiedenen Verhal-

tensweisen, an die uns die Phänomenologie der Geschlechter gewöhnt hat, beschreiben läßt. Der

der Algerierin gegenübertretende Europäer dagegen will sehen. Er reagiert aggressiv vor dieser

Einschränkung seiner Wahrnehmung. Die Aggressivität tritt in den strukturell ambivalenten Ver-

haltensweisen und im Traummaterial zutage, das man gleicherweise beim normalen wie bei dem

an neurotischen Störungen leidenden Europäer beobachtet.«

28 Vgl.Weber,Muslim, die unter diesemGesichtspunktGümüşays digitalenAktivismus analysiert, al-

lerdings zumSchluss kommt, dass sie damit die KollektivnamenundDefinitionendurchaus aufzu-

sprengen vermag. Webers Aufsatz erschien vier Jahre bevor Sprache und Sein veröffentlicht wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 209

nicht wirklich gehört werden« (SuS 71).29 Sie bleiben Inspizierte, die den Panzer des Ste-

reotyps zu tragen haben.30 Noch an der Stelle, an der die Sprache in die Freiheit aus dem

Käfig führen könnte, vollzieht sich ein Sprechen über statt mit den ›Benannten‹. Wo ein

Zeugnis Menschen zu Recht und Gerechtigkeit verhelfen könnte, wird von den Hören-

den des Zeugnisses nur das wahrgenommen, was ihre Vorurteile oder ihre angebliche

Toleranz den ›Benannten‹ gegenüber bestätigt. Anders formuliert: Die genannten lin-

guistischen Lücken sind ein Ausdruck des Machtgefälles zwischen ›Unbenannten‹ und

›Benannten‹, denn Letztere haben gemäßGümüşay nicht für sich selbst, sondern für ein

Kollektiv zu sprechen.

Von der angeblichen Freiheit der Sprache, d.h. der Annahme, dass Sprache in die

Freiheit führt, ist an dieser Stelle von Gümüşays Ausführungen nichts zu hören. Im

Museum der Sprache gibt es für Gümüşay erst einmal nur eine Dichotomie, die sich

nicht aufzulösen scheint, sondern sich immer wieder selbst bestätigt. Das Sprechen

für ein Kollektiv macht darum gemäß Gümüşay Subjekte zu Objekten. Diese Wahr-

nehmung steht allerdings durchaus in Analogie zu Emcke. Denn diese moniert, dass,

wer Menschen, die Zeug_innen von extremem Unrecht und Gewalt werden, vorschnell

als Opfer und damit einem Kollektiv zugehörig wahrnimmt, selbst noch einen Beitrag

zur Verstummung der Zeug_innen leistet. Dem entsprechend kritisiert Gümüşay, dass,

wenn ausschließlich die Majorität einer Gesellschaft über die Architektur der Sprache

bestimmt,Minoritäten nicht nur ihrer Individualität beraubt, sondern letztlich sprach-

los gemacht werden. Diese Stummmachung der ›Benannten‹ durch die ›Unbenannten‹

trägt denn für Gümüşay »den mächtigsten Namen überhaupt: Wissen« (SuS 58). Das

Wissen, so die wissenschaftstheoretisch freilich nicht haltbare These Gümüşays, »ist

die Norm, die sich nicht erklären muss und zugleich alles, was davon abweicht, zur

Erklärung zwingt – ein Mechanismus, der sich durch so viele gesellschaftliche Konstel-

lationen zieht« (SuS 58).31Demgegenüber verstehtGümüşay dasWissen der ›Benannten‹

als ein »Wissen ohneWert« (SuS 79).

29 Vgl. SuS 57: » Ich bin eine Benannte. Eine, die untersucht, analysiert, inspiziert wird. Die im Alltag,

aber auch auf Konferenzen, in Panels oder Interviews verwundert gefragt wird, wie das denn gehe:

Islam und Feminismus, Kopftuch und Emanzipation, Religiosität und Bildung. Weil die bestehen-

den Kategorien einfach nicht passen. Ich bin eine von denen, die diese Inspektionen jahrelang

über sich ergehen ließen.«

30 Vgl. SuS 69: »Ein Stereotyp ist wie ein Panzer. Doch er schützt nicht diejenigen, die ihn tragen, son-

dern die Ignoranz der Außenstehenden. Stereotype sind Panzer der Ignoranz, die die Ignorierten

zu tragen haben. Sie wiegen schwer, sie belasten ihre Träger*innen und zwingen sie in schwachen,

menschlichen Momenten in die Knie.«

31 Vgl. Criado-Perez, InvisibleWomen, 23, die diesen Zusammenhang anhand der angeblichenNorm

des Weiß- und Männlich-Seins gezeigt hat: »Whiteness and maleness are implicit. They are un-

questioned. They are the default. And this reality is inescapable for anyone whose identity does

not go without saying, for anyone whose needs and perspective are routinely forgotten. For any-

one who is used to jarring up against a world that has not been designed around them and their

needs.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Zeug_innenschaft und Sprache

In seinem Buch Vor dem Denken erörtert der Psychologe John Bargh, inwiefern das

DenkenundHandeln vonMenschendurch sozialeKategorisierungenbeeinflusstwird.32

Dabei weist er nach, dass von Stereotypen betroffene Kinder diese schon im Vorschulal-

ter internalisieren und in der Folge ihr Denken und Handeln davon beeinflusst ist.33

»Die Bilder, die sie prägen, sind in Menschen also schon verankert, bevor sie sich über-

haupt bewusst mit ihnen auseinandersetzen können. Verzerrte Fremdbilder werden

zu Selbstbildern und definieren den Horizont ihrer Möglichkeiten.« (SuS 80)34

Kinder, die selbst oder deren Eltern und soziales Umfeld aufgrund ihres Aussehens, ih-

res Denkens und Handelns von der herrschenden Norm einer Gesellschaft abweichen,

lernen darum schon von klein auf, die Fragen der ›Unbenannten‹ zu beantworten. Ihr

»Erfolg in dieser Gesellschaft ist daran gekoppelt, wie gut und befriedigend sie das tun.

Also eignen sie sich Wissen an, perfektionieren ihre Antworten, die mit der Zeit immer

eloquenter werden« (SuS 81). Das aber bedeutet, dass dasWissen, das sie sich aneignen,

nicht nur ihre Sprache, sondern auch ihr Sein beeinflusst, es »formt sie zu anderenMen-

schen, als sie ohne die Fragen gewordenwären« (SuS 81). Davon abgesehen zeigt sich für

Gümüşay die Problematik dieses Wissens aber nun auch darin, dass es nicht eigentlich

32 Vgl. die Untersuchungen Steeles und Aronsons, die nachgewiesen haben, wie sich soziale Diskri-

minierungen und Stereotype auf Leistungen im akademischen Bereich meist in negativer Weise

auswirken (dies., Stereotype). Vgl. dazu auch Meisner, A meta-analysis.

33 Vgl. Bargh, Vor demDenken, 78–86. Bargh stützt sich dabei auf eine amerikanische Studie (Amba-

dy/Shih/Kim/Pittinsky, Stereotype susceptibility), welche die Auswirkungen von zwei in den USA

weit verbreiteten Stereotypen untersucht hat, nämlich dass Mädchen schlecht und Asiaten gut

in Mathematik seien. Die Forscher_innen der Studie untersuchten, was die Stereotype für Auswir-

kungen auf US-amerikanischeMädchenmit asiatischer Herkunft haben. Die 81 asiatisch-amerika-

nischenMädchenwurden in drei Gruppen aufgeteilt, bevor sie einen altersgemäßenMathematik-

Test absolvierten. Der ersten Gruppe wurde vor dem Test ein Bild zweier asiatischer Kinder beim

Reis-Essen mit Stäbchen zum Ausmalen gegeben. Die zweite Gruppe erhielt zum Ausmalen ein

Bild mit einemMädchen und einer Puppe. Und die dritte Gruppe bekam ein Landschaftsbild. Die

erste Gruppe schloss überdurchschnittlich, die zweite unterdurchschnittlich und die dritte durch-

schnittlich gut ab. Die Ergebnisse zeigen, dass die aktivierten Stereotype nicht nur die Leistung

beeinflussten, sondern gleichsam bereits Teil des Selbstverständnisses der Kinder waren, bevor

sie sich überhaupt bewusst mit den Stereotypen auseinandersetzen konnten: »When asked whe-

ther boys or girls were better at math or if they were all the same, the majority of children (75 %),

regardless of their age, responded that boys and girls were the same. There were also no signifi-

cant differences in opinions about whether Asians were better at math, Caucasians were better

at math, or the two groups were the same. Thus […] implicit stereotypes affected behavior even

when the stereotypes were not explicitly endorsed […].« (A.a.O., 387f.) Vgl. auch Bargh/Chen/

Burrows, Automaticity.

34 Dabei reflektiert Gümüşay nicht nur darauf, wie negative Stereotype, sondern auch vermeintlich

positive Bilder von sozialen Gruppen negative Folgen für die Betroffenen haben. Am Beispiel des

Stereotyps der starken Schwarzen Frau (engl. strong black woman) in den USA, »das Schwarze Frau-

en als von Natur aus stark, aufopfernd, resilient und selbstständig fasst« (SuS 89), zeigt Gümüşay,

dass das vermeintliche positive Bild einerseits den Umgang mit Stress verhindern und Depres-

sionen verschlimmern kann (vgl. Donovan/West, Stress). Andererseits führt das Bild immedizini-

schen Bereich dazu, dass Schwarze Frauen anders behandelt werden, weil eine beachtliche Zahl

des medizinischen Personals glaubt, jene hätten ein geringeres Schmerzempfinden (vgl. Hoff-

man/Trawalter/Axt/Norman, Racial bias).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 211

alsWissenzählt.Denn: »Es ist derPreis,den sie für ihreAndersartigkeit zahlenmüssen.«

(SuS81)Die Inspektionder ›Benannten‹durchdie ›Unbenannten‹ bringtErsteren sodann

»keine gesonderte Anerkennung«, ihr Wissen ist, wie vorweggenommen, ein »Wissen

ohne Wert« (SuS 81). Die ›Unbenannten‹ schreiben den ›Benannten‹ vor, was sie zu wis-

sen haben. Es zeigt sich darin gleichsam das, was Emcke als die »Unschuld des Nicht-

Wissens« (ZuG 99) bestimmt, die es in einer gerechten Gesellschaft eigentlich nicht ge-

ben darf. Das Wissen der ›Benannten‹ ist folglich nicht primär Ausdruck des Suchens

und Findens von Antworten auf eigene Fragen, sondern es dient gleichsam einer Apolo-

getik des Überlebens. Die Problematik der Apologetik aber ist, dass sie reaktionär ist,

d.h., sie reagiert immer nur auf das, was den Betroffenen aufgrund von Stereotypen –

also Kollektivnamen und Definitionen der ›Unbenannten‹ – zur Last gelegt wird. Damit

wird die Logik der ›Unbenannten‹ letztlich von den ›Benannten‹mitaufrechterhalten35 –

ganz im Sinne von Nietzsches Diktum »Wer davon lebt, einen Feind zu bekämpfen, hat

ein Interesse daran, daß er am Leben bleibt«36.

Das grundsätzliche Dilemma im Kontext der Zeug_innenschaft, dass Zeug_innen

über ein bestimmtesWissen verfügen, dieses aber nur in eigener Person und damit sub-

jektiv wiedergeben können, taucht hier wieder auf. Gümüşays Überlegungen stehen ei-

nerseits in Analogie zu Derridas asymmetrischer Reziprozität des Seins und Wissens

der Zeug_innen,37 andererseits wird diese von Gümüşay im Kontext gesellschaftlicher

Ungerechtigkeiten noch verschärft. Anstatt das Sein der ›Benannten‹ als gesetzt vor-

auszusetzen, setzen die ›Unbenannten‹ ihr eigenes Wissen an den Anfang ihrer Bewer-

tung dessen, was die ›Benannten‹ bezeugen. Allerdings: Was Gümüşay an dieser Stel-

le unter Wissen versteht, ist bestenfalls Pseudo-Wissen, denn bei genaueremHinsehen

entlarvt es sich als unbegründete Vorurteile.38 Trotzdem zeigen Gümüşays Überlegun-

gen, dass auch bei ihr Unbetroffenemit ihren Fragen einer Verwertbarkeit von dem,was

die Betroffenen bezeugen, anheimfallen. Die Verschärfung der Position Derridas durch

Gümüşays Reflexionen zeigt sich darin, dass die bezeugte Erfahrung der ›Benannten‹

bei den ›Unbenannten‹ in der Tat eine Gewissheit und ein falschesWissen begründet. Je-

doch nicht in derWeise, dass die ›Unbenannten‹ durch die ›Benannten‹ hindurch auf die

Tatsachen sehen, sondern die Fragen der ›Unbenannten‹ zielen ausschließlich darauf,

bereits vorhandenes, jedoch falschesWissen, d.h. Vorurteile zu bestätigen. Das Zeugnis

hat in der Gümüşay’schen Logik keinen eigentlichen Mehrwert, womit sie sich gleich-

sam selbst ins Wort fällt, soll Sprache doch in die Freiheit führen. Hinzu kommt, dass

35 Vgl. SuS 86: »So sind es nicht nur Unbenannte, die die Käfige der Benannten aufrechterhalten.

Auch die Benannten selber erhalten ihre Käfige. Indem sie den Bildern entgegentreten, die sich

die Benennenden von ihnen machen, zeichnen sie selbst kollektive Bilder von sich, die weniger

dämonisierend sind, positiver – aber auch in diesen Bildern kommen sie in ihrer Individualität

undMenschlichkeit nicht vor. Das Kollektiv wird anders benannt, aber es befreit sich nicht von der

Benennung als solcher.« Ob Stereotype für richtig gehaltenwerden, ist darumnicht ausschließlich

entscheidend. Alleine ihrBewusstseinhat bereits Einfluss undAuswirkungen auf dieMenschen, die

sie angeblich betreffen. Vgl. dazu ausführlicher Steele, Whistling Vivaldi.

36 Nietzsche, Menschliches, 531.

37 S. oben II.5.2.

38 Vgl. zur sozialpsychologischen Vorurteilsforschung allgemein Allport, The nature.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Zeug_innenschaft und Sprache

das Zeugnis der ›Benannten‹ sich bei den ›Unbenannten‹ nicht als Lévinas’scheHeimsu-

chung ereignet, als würde dasWissen der ›Benannten‹ unbequem in die angeblicheNor-

malität der ›Unbenannten‹ hereinragen. Das angeblicheWissen, das die ›Unbenannten‹

aufgrund ihrerBefragungder ›Benannten‹ gewinnen,magneueAspekte zutage fördern.

Aber die Aspekte gelten ausschließlich der Perspektivierung bereits vorhandener Vorur-

teile – und entlarven sich damit als Unwissen. Was, wie gezeigt, Lévinas fordert, dass

nämlich die Zeug_innen und nicht ihr Auditorium den Prozess der Zeug_innenschaft

eröffnen,39 ist in gesellschaftlichen Strukturen, in denen zwischen ›Unbenannten‹ und

›Benannten‹ unterschieden wird, nicht gewährleistet, weil das Sprechen der ›Benann-

ten‹ oft ein reaktionäres, apologetisches ist. Es ist die »Verteidigungshaltung, die uns

[sc. die Benannten] zwanghaft homogenisiert« (SuS 130). »Was also tun?« (SuS 130), fragt

Gümüşay und antwortet:

»Wirmüssen aufhören zu reagieren. Und stattdessen die Themenund Fragestellungen

auf die Tagesordnung setzen, die uns als Gesellschaft voranbringen. Denn die reaktive

Haltungüberlässt das politische Spielfeld denAgierenden.Undwir verkommenzuden

ewig Getriebenen.« (SuS 131)

Doch ist es nicht auch und gerade ein solches Sprechen der ›Benannten‹, vor allem

aber Gümüşays starker Dualismus zwischen den Benannten und Unbenannten – in

Gümüşays Schriftbild stets ohne Anführungszeichen –, der die genannten gesellschaft-

lichen Strukturen unterstützt? Wie viel Verantwortung für ein gerechte(re)s Sprechen

übernimmt Gümüşay selbst, wenn sie diese Dichotomie mit ihrer Begrifflichkeit von

Benannten und Unbenannten gleichsam fortschreibt?

In der Unterscheidung von ›Benannten‹ und ›Unbenannten‹ zeigt sich zugleich die

Stärke als auch die Schwäche von Gümüşays Position, insofern ihre Ausführungen eine

Gemengelage emotionaler und intellektueller Aspekte sind. Indem Gümüşay diese bei-

den nämlich nicht voneinander unterscheidet – von Trennung ist nicht die Rede – bzw.

konstruktiv aufeinander bezieht und kritisch reflektiert, kommt es zu problematischen

Spannungen in ihrer Argumentation.Die Stärke des Gümüşay’schen Ansatzes liegt dar-

in begründet, dass sie anschaulich darzustellen vermag, inwiefern Kategorisierungen

dazu führen,dassMenschen ihrer Individualität beraubtwerden.WennMenschennicht

zuerkannt wird, ein Individuum zu sein, können sie ihre Funktion als Zeug_innen im-

mer nur kollektiv wahrnehmen. InsofernGümüşay sich selbst als Benannte versteht und

als solche spricht, ist ihr Zeugnis erst einmal ernst- und wahrzunehmen, d.h. aufmerk-

sam zu hören. Sprache und Sein ist ein Zeugnis einer Betroffenen, der jedes Recht zusteht,

sich derjenigen Emotionen zu bedienen, welche das Überhören ihrer Zeug_innenschaft

bei ihr auslösen. Gegenüber diesem Zeugnis ist kein tone policing40 zu betreiben.Was ist

damit gemeint?

39 S. oben II.4.6.

40 Vgl. Oluo, So You Want, 205f.: »Tone policing is when someone (usually a privileged person) in a

conversation or situation about oppression shifts the focus of the conversation from the oppres-

sion being discussed to the way it is being discussed. Tone policing prioritizes the comfort of the

privileged person in the situation over the oppression of the disadvantaged person.« Der Begriff,

der sich in den 2010er Jahren etabliert hat und vor allem in feministischen und anti-rassistischen

Bewegungen zur Kritik an Diskursmentalitäten herangezogen wird, wird zuweilen dafür kritisiert,

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 213

Marginalisierte Menschen, die beispielsweise in Gesprächen auf diskriminierende

Sprache hinweisen oder über unterdrückende Systeme informieren, hören als Reakti-

on auf ihr Zeugnis immer wieder den Satz: »Das kann man aber auch netter sagen!«41

Der Diskurs wird damit vom eigentlichen Thema zu einem ganz anderen verschoben.

Statt den Inhalt der geäußerten Kritik zu kommentieren oder Kritik an der Kritik zu äu-

ßern, stürzen sich Menschen auf den emotionalen Tonfall und werten damit nicht nur

das Zeugnis der marginalisierten Person ab, sondern stellen diese auch aktiv stumm,

zumal der anschließende Diskurs sich nicht mehr um die Sache, sondern um die Emo-

tionalität desZeugnisses dreht.DieKritik amTonfall aber zeigt,dassMenschenanschei-

nend nur unter bestimmten Bedingungen bereit sind, den Zeug_innen zuzuhören und

ihrZeugnis zuhören.AndenGrenzendesVerstehbaren aber gilt: »It is one thing to know

[something,MK] intellectually, and quite another to feel it emotionally.«42 Das bedeutet:

Auf der Ebene der Emotionalität, in der Gümüşay gerade auch in Sprache und Sein und

insbesondere in ihren Ausführungen zum Bild der Sprache als Museum spricht, ist eine

Kritik an ihrer Position unangebracht. Dass die dichotome Gegenüberstellung von Be-

nanntenundUnbenannteneine fürGümüşayalsBetroffene täglich empfundeneRealität

ist, muss von Unbetroffenen gehört werden, damit sie sich ihrer eigenen, strukturellen

Verstrickung in diese Ungleichbehandlung erst einmal bewusstwerden. Als Betroffene

und allemal als Aktivistin wählt Gümüşay dafür eine stark dualistische Sprache. Doch

kein tone policing zu betreiben heißt nun keinesfalls, dass auf intellektueller, d.h. inhalt-

licher Ebene nicht Kritik an einem Zeugnis geäußert werden kann, zuweilen gar muss.

Und in dieser Hinsicht muss sich Gümüşay durchaus Kritik gefallen lassen, weil sie die-

se paradoxe Situation zu wenig reflektiert, nämlich dass sie mit Kategorisierungen ar-

beitet, die zwar durch die Ausgrenzung überhaupt entstanden sind, durch Gümüşays

Sprachgebrauch aber weiter zementiert werden. Anders formuliert: Das Problem ihrer

Argumentation ist, dass Gümüşays dualistische Sprache auch zu inhaltlichenDualismen

führt, die nicht nur problematisch, sondern letztlich selbstwidersprüchlich sind.

Zwar ist auch auf dieser Ebene Gümüşay zugutezuhalten, dass ihre Unterscheidung

von ›Benannten‹ und ›Unbenannten‹ allem voran zeigt und durchaus begründet nach-

zuweisen vermag, dass es innerhalb einer Gesellschaft ein Machtgefälle gibt. Es besteht

darin, dass es eine Norm gibt, die sich diversen Benennungen gegenüber behaupten

und an ihrer Selbstdeutung festhalten kann, wohingegen andere Menschen, die von

der Norm abweichen, nicht selten eine Fremdzuschreibung so sehr internalisieren,

dass ihnen die Möglichkeit geraubt wird, sich selbst überhaupt noch anders sehen

zu können. Doch bereits diese Formulierungen machen klar, und darin zeigt sich die

Schwäche von Gümüşays Position, dass das genannteMachtgefälle inhaltlich betrachtet

gleichsam selbst tone policing zu betreiben, nämlich indem er vorschreibt, wie die Unbetroffenen

nicht zu reagieren haben (vgl. etwa Vipond Brink, Calling Out).

41 In den Diskursen um soziale Gerechtigkeit werden darum die Betroffenen nicht selten als Stören-

de wahrgenommen. »Wenn beispielsweise Roma-Personen Antiziganismus thematisieren, dann

werden sie dafür angegriffen, überhaupt aus ihrer Betroffenen-Perspektive heraus zu argumentie-

ren.« (SuS 175) Paradoxerweise bleibt ihnen oft keine andere Möglichkeit. Vgl. dazu Emcke, Raus

bist du: »Wer sich wehrt gegen Ungleichbehandlung oder Ausgrenzung, muss notgedrungen oft

in Kategorien argumentieren, die selbst erst durch die Ausgrenzung entstanden sind […].«

42 Adichie, We should.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Zeug_innenschaft und Sprache

nicht vom sprachlich behaupteten Dualismus ausgehen kann: Kein einziger Mensch ist

ausschließlich unbenannt oder benannt. Vor allem aber: Es gibt keine per se Unbenann-

ten. Es ist etwas genuin Menschliches und gehört zur Sprache an sich, dass wir andere

Menschen – und uns selbst – benennen. Wenn Menschen von anderen Menschen in

der Perspektive der dritten Person sprechen, benennen sie einander – die Grammatik

der Sprache lässt ihnen gleichsam keine andere Wahl. Indem Gümüşay über ihr Dasein

als Benannte und damit aus der Perspektive der dritten Person schreibt, begibt sie sich

darum auf intellektueller Ebene in einen performativen Selbstwiderspruch: Die passiv

›Benannte‹ benennt sich selbst und schreibt damit genau das fort, was sie eigentlich

kritisiert. Wider Willen nimmt sie die Rolle derjenigen ein, gegen die sie anzugehen

versucht. In dieser Hinsicht ist die Einteilung in Benannte und Unbenannte ebenfalls

als Stereotyp auszuweisen, zumal sie die Sozialität der Zeug_innenschaft verkennt,

nämlich gegenseitig voneinander abhängig zu sein, und das in beide Richtungen. Wie

aber kann das Machtgefälle sichtbar gemacht und kritisiert werden, ohne selbst Ste-

reotype zu produzieren oder sie fortzuschreiben, weil an einer dualistischen Sprache

festgehalten wird?

EinemöglicheAntwort: indemgleichsammit undgegenGümüşay von einerDoppel-

rolle aller Menschen als Benannte und Benennende ausgegangen wird. Damit allerdings

gesellschaftliche Ungerechtigkeiten auch sprachlich sichtbar bleiben, sollte der Begriff

der ›Unbenannten‹ nicht vorschnell und vollständig aufgegebenwerden. Ich votiere dar-

um dafür, den Begriff der Benannten durch denjenigen der ›unbenannt‹ Benannten, den

der Unbenannten durch denjenigen der benannt ›Unbenannten‹ zu ersetzen. Mit dieser

Terminologie wird einerseits die empfundene Realität von Betroffenen ernst genom-

men, andererseits aber anerkennt sie, dass der empfundene Dualismus nur dort über-

wunden werden kann, wo er nicht reproduziert wird oder ein neuer an seine Stelle tritt.

Interessanterweise wendet sich auch bei Gümüşay im Fortgang ihrer Argumentation

gleichsam das Blatt: Nachdem sie ihr Bild der Sprache als Museum ausführlich erör-

tert hat, gibt sie schließlich doch zu, dass Kategorien fürMenschen durchaus notwendig

sind, »um uns durch diese komplexe, widersprüchliche Welt zu navigieren« (SuS 133).43

Doch Gümüşay kritisiert, und das eben durchaus zu Recht, dass Kategorien zu Käfigen

werden, die eigene Freiheit zur Unfreiheit anderer wird, wenn Menschen glauben, »ei-

nen anderen Menschen in seiner ganzen Komplexität abschließend verstehen zu kön-

nen. Oder gar eine ganze konstruierte Kategorie vonMenschen abschließend verstanden

zuhaben« (SuS 134).Kurzum:WasKategorien zuKäfigenmacht, ist fürGümüşay ein »Ab-

43 Vgl. auch Gümüşay, Die Sprachkäfige.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 215

solutheitsglaube« (SuS 134).44DieserAbsolutheitsglaube lässt sichüberwindenbzw.durch-

brechen durch ein gegenseitiges Hören einerseits und ein freies Sprechen andererseits.

»Wenn es […] schon kein altruistisches Interesse […] mit den weniger Privilegierten

gibt, so lohnt sich zumindest ein Blick auf ihr Erleben, umdarinVorzeichen für die eige-

ne Zukunft zu entdecken.Wer wissenmöchte, welche Herausforderungen auf uns alle

warten, der sollte jenen genau zuhören, die in der gegenwärtigen gesellschaftlichen

Architektur schon jetzt die Leidtragenden sind. Die Armen der Welt, die Ausgegrenz-

ten derWelt, sie kennen die hässlichsten Fratzen der Klimakrise, des Kapitalismus, des

Konsumwahns, der sozialenMedien. Es ist manchmal tragikomisch, den Privilegierten

dabei zuzuschauen, wie sie über die Herausforderungen der Zukunft grübeln und zu-

gleich all jene ignorieren, die diese Herausforderungen längst erleben, die längst dar-

über reden und schreiben.« (SuS 107f.)

Mit undüberGümüşay hinaus formuliert: Ein Absolutheitsglaube kannMenschendaran

hindern, einZeugnis zuhören.DieZeug_innenschaft vonMinderheiten,mag sie auch in

seltenen Fällen bereits geschehen – sie reden und schreiben längst darüber –, bleibt un-

gehört von der herrschenden Norm, die die Macht hätte, die in den Zeugnissen hörbare

Ungerechtigkeit abzuschaffen.Dochnoch in ihremRedenundSchreiben, ihremZeugnis

gesellschaftlicherUngerechtigkeiten, bleibt die Frage:Wie kann einMensch, der als ›un-

benannt‹ Benannter gelernt hat, sich (fast) nur durch die Perspektive der benannt ›Un-

benannten‹ wahrzunehmen, »nicht nur seine eigene Perspektive finden, sondern diese

auch zur Sprache bringen?Wie soll das gehen: frei sprechen?« (SuS 146).

3.3. Für die Freiheit und Emanzipation der Sprache:
die Gerechtigkeit in der dialogischen Sprache des Zeugnisses

In Sprache und Sein erzählt Gümüşay davon, wie sie mit Anfang zwanzig zum ersten Mal

eine Morddrohung erhielt. Sie war damals Kolumnistin bei der taz und aufgrund des

Kommentarbereichs ihrer Kolumnenwar sie es gewohnt,mitHassnachrichten konfron-

tiert zu werden. Den Drohbrief, den sie per Mail erhielt, fand sie demgegenüber »ziem-

lich spannend« (SuS 147). Auf zwei Seiten erklärte der Verfasser der »Deutschtürkin«,

weshalb er als »Russlanddeutscher« deutscher sei als sie.

44 Ein Ort, an dem die Mechanismen des Absolutheitsglauben besonders wirksam sind, sind für

Gümüşay Fernseh-Talkshows, die sie auch aus eigener Erfahrung kennt (vgl. SuS 71–74, sowie ins-

bes. 95–116). In Talkshows ist der Absolutheitsglaube gleichsam Teil des Geschäftsmodells. Wer

darum darin als Betroffene_r spricht, findet sich in der Rolle einer »intellektuellen Putzfrau wie-

der, die den anderen vergeblich ihren Bullshit hinterherräumt, die mit Zahlen, Daten, Fakten und

gesundemMenschenverstand dagegenhält« (a.a.O., 98). Zur Figur der intellektuellen Putzfrau vgl.

auch Gümüşays VortragOrganisierte Liebe.Auf die Zeuginnen-Rollemuslimischer Sprecherinnen in

aktuellen Islam-Debatten reflektiert Shooman, Kronzeuginnen, und votiert dafür, sie als »Erfah-

rungsexpertinnen« (vgl. a.a.O., 344–346) zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Zeug_innenschaft und Sprache

»Sein Großvater habe für Deutschland gedient und gekämpft und überhaupt, seine Fa-

milie sei schon viel länger hier als meine. Dann folgte eine liebevoll detaillierte Be-

schreibung, wie er plane, meinem Leben ein Ende zu setzen. Interessant.« (SuS 147)

Ein halbes Jahr später, Gümüşay hatte gerade geheiratet, schreibt sie eine Kolumne über

die Liebe. In ihr erzählt Gümüşay von der türkischen Tradition, dass beim Um-die-

Hand-Anhalten einer Frau alle dabei Anwesenden Kaffee mit Zucker trinken, der künf-

tige Bräutigam aber einen salzigen Kaffee erhält.45 Im Nachgang zur Publikation dieser

Kolumnemeldete sichderAutorderMorddrohungbeiGümüşay.Er schrieb ihr,dass sein

erster Brief ihr möglicherweise Angst gemacht habe. Dafür wolle er sich entschuldigen.

»Durch meinen Text habe er begriffen, schrieb er, dass auch ich nur ein Mensch sei.«

(SuS 148) Warum erkannte der Mann, der sie wenige Monate zuvor mit Gewaltfantasien

misshandelte, plötzlich einen Menschen in der Kolumnistin? Gümüşay glaubt, dass es

die Liebesgeschichte war, in der kein »Gut und Böse« thematisiert wird und die »ohne

Anklage und Verteidigung« (SuS 148) geschrieben ist.

»Es war […] eine menschliche Geschichte. Eine, in der ich mich nicht inspizieren ließ, in

der ichmich nicht erklärte – die ich so schrieb, wie ich sie einer Freundin erzählen wür-

de. Es war kein Text, in dem ich umdas Verständnis der Unbenanntenwarb. Ich schrieb

einfach als eine junge Frau über die Liebe.« (SuS 148)

Durch eine Sprache,die sich nicht selbst verteidigt, sich nicht erklärt, umdenErwartun-

gender benannt ›Unbenannten‹ zu entsprechen,kommtes zu einemreziprokenVerhält-

nis zwischen der ›unbenannt‹ Benannten und dem benannt ›Unbenannten‹:

»Die Geschichte schuf einen anderen Raum, indem sie der Gehassten einmenschliches

Gesicht verlieh. So erkannte sich der Hassende im Gesicht der Gehassten. Er sah ein

Stück von sich, das er dort nicht erwartet hatte. Dann blickte er durch meine Augen

auf sich selbst und erkannte sich als Hassenden.« (SuS 148)

FreiesSprechen ist einReden,das sichnicht verteidigenmuss,das nicht erklärenwill und

erst einmal auf die Perspektive anderer verzichtet.Diese Sprache spricht allem voran für

sich selbst.Wer in einer Sprache lebt, in der sie_er nicht vorgesehen ist und die nicht für

sie_ihn gedacht und gemacht ist, für die_den ist freies Sprechen eine Herausforderung.

Gümüşayplädiert darumimplizit dafür,dasErlerneneines freienSprechensals zweistu-

figenProzess zu verstehen: Bevor ›unbenannt‹ Benannte als gleichberechtigteMenschen

und damit als nicht mehr ›unbenannt‹ Benannte mit den benannt ›Unbenannten‹ spre-

chen,kann es hilfreich sein,mit anderen ›unbenannt‹ Benannten zu sprechen.Ein erster

Schritt aus der Sprachlosigkeit ist folglich nicht nur das Sprechen über Vertrautes, son-

dernmitVertrauten.46DamitBetroffenedie linguistischenLücken füllen können,bedür-

45 Vgl. Gümüşay, Salz.

46 Demgegenüber äußert sich in den inspizierenden Fragen der benannt ›Unbenannten‹ ein Miss-

trauen bzw. treten sie mit einer Hermeneutik des Verdachts an die ›unbenannt‹ Benannten heran.

In der Tat haben positive Gefühle großen Einfluss auf die Vermittelbarkeit zwischen zwei gegen-

sätzlichen Parteien. So haben etwa Collins/Lincoln/Frank, The effect, nachgewiesen, dass im Kon-

text von Ermittlungen und Vernehmungen Verdächtige eher kooperieren, wenn zwischen ihnen

und denen, die sie verhören, positive Gefühle den Dialog bestimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 217

fen sie sowohl der Anerkennungdurch sich selbst als auch jener,die die Erfahrung teilen,

in der Sprache nicht sein zu könnenund zudürfen,d.h. selbst Betroffene vonpolitischen

Unmenschlichkeiten sind.

Gümüşay erzählt von einem Abend unter vier muslimischen Freundinnen. Die vier

Frauen diskutierten über ihren Glauben und ihre Spiritualität. In diesem Gespräch er-

kannte Gümüşay eine »Vertraulichkeit, die selten ist, wenn es irgendwo um dieThemen

Islam und Kopftuch« (SuS 157) geht. Das lag daran, dass keine der Frauen sich von den

anderen inspizieren lassen musste, weil ihr gemeinsamer Glaube die Basis gründete,

»auf derwir auchunsereDifferenzenausdrückenkonnten« (SuS 157).Zwar verbanden sie

ähnliche Erfahrungen, ihr Alter und ihr Frauseinmit der Außenwelt, aber hier sprachen

Gümüşay, »eine Unternehmerin, eine Dichterin und eine Juristin« (SuS 157) und nicht

»dieMuslimin, dieKopftuchtragende oder derMenschmit Migrationshintergrund« (SuS

158).Das gemeinsamVerbindende–bei allen auchhier gewahrtenDifferenzen–ermög-

lichte ein freies Sprechen. Am Ende des Abends, als die Freundinnen nachhause gehen

wollten, schlug Gümüşay vor, ihre Unterhaltung vor einem digitalen Publikum fortzu-

führen.Sie schalteten also die Live-Funktion auf Instagramanunddiskutiertenweiter–

nun aber mit Zuhörer_innen. »Mit jeder Minute erhöhte sich die Zuschauerzahl, bis um

ein Uhr morgens über 600 Menschen zuhörten […].« (SuS 158) Mit der Zeit stellten die

Hörer_innen Fragen. Doch diese Fragen dienten nun nicht mehr der Kategorisierung.

Vielmehr verbarg sich hinter ihnen eine »respektvolle Neugier«, weil kein Absolutheits-

glaube vorherrschte, »der das Objekt der Neugier seiner Menschlichkeit« (SuS 140) be-

raubt hätte. Die Frauen konnten frei sprechen, weil sie sich selbst das Mitspracherecht

erteilt hatten. Anders formuliert: »Freies Sprechen bedeutet die Emanzipation von ei-

ner Sprache, die uns nicht vorsieht – indem wir sie verändern, anstatt uns zu erklären,

indem wir sie anders nutzen, um in ihr zu sein.« (SuS 159) Weil die vier Frauen einander

nicht drängten, sich verständlich zumachen,wurden die je eigenenGedanken durch die

Perspektiven der anderen ergänzt und so für dieHörer_innen verständlich.Dieses Spre-

chen setzte nicht nur das eigene Sein, sondern auch das Verstehen der Unbetroffenen

voraus, weil es überzeugt ist, dass es die Polyphonie der unterschiedlichen Perspektiven

ist, die das Gesagte verständlich macht:

»Freies Sprechen setzt voraus, dass die eigene Existenz, die eigeneMenschlichkeit und

Existenzberechtigung nicht zur Disposition steht, dass nichts zu verteidigen oder zu

beweisen ist. Freies Sprechen heißt auch, so zu sprechen, als sei die eigene Perspektive

jeder [sic!] Zuhörer*in zugänglich.« (SuS 158)

Übertragen auf das Phänomen der Zeug_innenschaft bedeutet dies, dass eine grund-

legende Bedingung für die Zeugnisfähigkeit die Anwesenheit anderer Zeug_innen sein

kann. Wo Sprachlosigkeiten aufgrund des Widerfahrenen und struktureller Ungerech-

tigkeiten vorherrschen, kann ein erster Schritt des Bezeugens darin liegen, dass das

Zeugnis sich im vertrauten Rahmen ereignet. Dieser Austausch dient nicht dazu, dass

die Zeug_innen sich in der Folge auf ein Zeugnis verständigen – dass dies das Ziel sein

sollte, wird dann suggeriert, wenn etwa vor Gericht unterschiedliche Aussagen von

verschiedenen Zeug_innen gegeneinander ausgespielt werden, umdamit denWahrhaf-

tigkeitsgehalt einzelner Zeug_innen-Aussagen infrage zu stellen. Vielmehr stiftet der

Austausch Vertrauen in die eigene Sprach- und damit Zeugnisfähigkeit. Die ihr folgen-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Zeug_innenschaft und Sprache

den Zeugnisse bewahren darum die Alterität der Zeug_innen und ihrer Erfahrungen,

sie reihen sich ein in die Mehrstimmigkeit der Zeug_innenschaft. Für Gümüşay ist es

denn gerade diese Vielseitigkeit, die bei den Hörer_innen etwas bewirken kann. Zur

»Abwechslung mal eine Geschichte aus der Perspektive anderer« (SuS 161) zu erzählen

reicht darum nicht, weil die Einmaligkeit suggeriert, dass sie die Ausnahme der Regel

ist und damit Letztere bestätigt. Es ist »die beständige Vielzahl der Perspektiven, die

den Unterschied ausmacht« (SuS 161). Das freie Sprechen ist sich sodann auch und

gerade seiner eigenen Grenzen bewusst. Es spricht folglich mit den Privilegien der

Unbetroffenen, aber in der Demut von Betroffenen.47

Gümüşay erzählt davon, wie sie, selbst ›unbenannt‹ Benannte, 2006 den FilmMoon-

light sah, der von einem Schwarzen Schwulen in den USA handelt und in dem sie viele

Szenen nicht verstand: »Mir fehlten Wissen, Referenzen und Kontext – ich bin weder

Schwarz noch homosexuell noch ein Mann, und ich lebe nicht in den USA.« (SuS 160)

Gleichwohl imponierte Gümüşay dieser Film, weil er ihr vor Augen führte, was sie nicht

wusste. Er vermittelte ihr ihre eigene Begrenztheit, »indem er voraussetzungsreich er-

zählte – mir also zumutete, dass ich bestimmte Dinge nicht verstehe« (SuS 161). Freies

Sprechen ist darum immer auch voraussetzungsreiches Sprechen.Oder anders formuliert:

Die Sprache des Zeugnisses lässt sich vom allfälligen Unverstehen seiner Hörer_innen

erst einmal nicht irritieren. Dabei ist sich Gümüşay bewusst, dass das Profilieren eines

voraussetzungsreichen Sprechens unweigerlich den Einwand provoziert, wieMenschen

einander überhaupt noch verstehen sollen, wenn jede Person den Anspruch auf eine ei-

gene Perspektive erhebt. »Der Einwand wird vonseiten derjenigen kommen, die es nie

gewohnt waren, andere nicht zu ›verstehen‹ – weil es ihre Perspektive war, aus der die

Welt betrachtet wurde.« (SuS 163) Von politischen Unmenschlichkeiten Betroffene sind

damit vertraut, dass dieWelt komplex ist, sie in unterschiedlichen Sprachen spricht und

(zu) vieleGeschichten in ihr zuhören sind, indenendie sie selbst nicht odernurmarginal

vorkommen. Sie können in

»einer Welt leben, in der sich ihnen nicht alles erklärt. In der nicht alles auf ihren Blick

genormt ist. EineWelt, in der ihnen bewusst wird, dass ihre Perspektive auch nur eine

von sehr vielen ist« (SuS 163).48

47 Vgl. Nguyen, 27.02.2019: »Writers from a minority, write as if you are the majority. Do not ex-

plain. Do not cater. Do not translate. Do not apologize. Assume everyone knows what you are

talking about, as the majority does. Write with all the privileges of the majority, but with the

humility of a minority. Why write with the humility of a minority? Because humiliated people

often do not learn the lesson of humility. That’s why the powerless, when they become power-

ful, often abuse power. Don’t become just like the majority. Be better. Wiser. Humble. Yet still

confident.«

48 Das ist der Grund, warum Gümüşay in Sprache und Sein auch die Frage aufwirft, »auf welcheWeise

der Standard auch jene einsperrt, die von ihm profitieren« (SuS 165). Stoop, Von den Stereotypen,

übersieht diesen Aspekt, wenn er kritisch anmerkt, Gümüşay würde beispielsweise nicht anerken-

nen, dass auch »Mitglieder der Mehrheitsgesellschaft […] mit dem Benennungswahn der Inspizi-

enten zu kämpfen« hätten. Es erscheint mir darum auch unangemessen bzw. verkürzt, wie Mayer,

Menschen im Museum, die ›unbenannt‹ Benannten und benannt ›Unbenannten‹ als Ausdruck ei-

nes Opfer-Täter_innen-Schemas zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 219

Von den ›unbenannt‹ Benannten – den Zeug_innen – können benannt ›Unbenannte‹ –

Hörer_innen – darum »ein Bewusstsein für Differenz und die Begrenztheit individuel-

ler Perspektiven, ein Wissen um unterschiedliche Lebenswelten« (SuS 163) lernen.49 Ein

solches Lernen ist dortmöglich,wo die privilegiertenUnbetroffenen partout darauf ver-

zichten, über Betroffene zu sprechen, ohne dass diese am Gespräch beteiligt sind.

Der zweite Schritt aus der Sprachlosigkeit der ›unbenannt‹ Benannten, der auf die

(Wieder-)Herstellung von Gleichberechtigung und damit Gerechtigkeit zielt, ist ein Re-

den, »bei demwir die Perspektiven derMenschen,mit denen und über die wir sprechen,

einbeziehen,sodassdiesewährenddesSprechens selbstbestimmtbleiben« (SuS 145).Auf

das Phänomen der Zeug_innenschaft angewandt: Wer strukturelle Ungerechtigkeiten

einer Gesellschaft verstehen will, wer nachvollziehen will, wie Menschen in einer auf-

geklärten und angeblich zivilisierten Gesellschaft noch immer zu Opfern von sexuali-

sierter Gewalt und Diskriminierung werden, ist angewiesen auf das Zeugnis der davon

Betroffenen. Und die ungerechten Strukturen lassen sich nur dann überwinden, wenn

die Zeug_innen konstitutiver Bestandteil dieser Verständigung sind. Gesellschaftliche

Gerechtigkeit lässt sich nicht ohne das Zeugnis der von ihren Ungerechtigkeiten Betrof-

fenen verwirklichen.Die Sprache, für die Gümüşay darum letztlich plädiert, ist eine dia-

logische.50 ImDialog gewinnt das freie Sprechen seinen angemessensten Ausdruck, weil

derDialog nicht zwischenGewinner_innen undVerlierer_innen unterscheidet, dieDua-

lität von benannt ›Unbenannten‹ und ›unbenannt‹ Benannten gleichsam von vornherein

missachtet und also nicht weiter tradiert:

»In einemDialogwird nicht versucht, Punkte zumachen oder den eigenen Standpunkt

durchzusetzen. Vielmehr gewinnen alle, wenn sich herausstellt, daß irgendeiner der

Teilnehmer einen Fehler gemacht hat. Es gibt nur Gewinner, während das andere Spiel

Gewinnen-Verlieren heißt – wenn ich gewinne, verlierst du. Aber ein Dialog hat eher

etwas von gemeinschaftlichem Teilhaben, bei dem wir nicht gegeneinander spielen,

sondern miteinander. In einem Dialog gewinnen alle.«51

Im Dialog lässt sich die Freiheit des Sprechens als »geistige Spielfreude« erproben,

die den »unbekümmerte[n] Mut« an den Tag legt, »groß, radikal und laut zu denken

und dabei auch nicht zu Ende Gedachtes zu teilen« (SuS 177). Nur der unbekümmerte

Mut erlaubt es nämlich, die Meinung auch zu ändern, sich die sprachlichen Grenzen

einzugestehen und in der Folge anders zu denken, zu sprechen und zu handeln.52 Es ist

49 Vgl. SuS 163: »Wenn eine weiße Freundin ein türkisches Familienfest in Deutschland besucht, eine

nigerianische Hochzeit, einen afghanischen Henna-Abend oder eine andere Feier oder Veranstal-

tung, bei der eine weiße Person hervorsticht, dann bemühen sich die anderen Menschen um sie.

Erklären ihr die ungeschriebenen Regeln, führen sie ein, stellen sicher, dass sie sich wohlfühlt und

Fettnäpfchen ausweichen kann. Das ist nicht einfach nur Gastfreundlichkeit […].«

50 Vgl. Stoop, Von den Stereotypen, der Sprache und Sein als »eine zumDialog einladende Geste« deu-

tet.

51 Bohm, Der Dialog, 34. Vgl. auch ders., Die verborgene Ordnung, 199.

52 Dieser Prozess des Umdenkens führt bei den benannt ›Unbenannten‹ zu einer sprachlichen Unsi-

cherheit, die allerdings das zukünftige, gerechtere Sprechen umso stärker macht. Tupoka Ogette

geht in ihrem Buch Exit Racism ausführlich auf diesen Prozess im Kontext von Rassismus ein. Den

Zustand, in demweißeMenschen leben, bevor sie sich bewusstmit Rassismus auseinandersetzen,

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Zeug_innenschaft und Sprache

diese Stelle in Sprache und Sein, an der sich Gümüşays eigener Dualismus von »Benann-

ten und Unbenannten« gleichsam lichtet und an dem klar wird, dass zuweilen nicht

so sehr das Benennen, sondern die mangelnde Bereitschaft, Korrekturen am eigenen

Sprachgebrauch vorzunehmen, das eigentliche Problem ist. Zur dialogischen Sprache

gehört darum für Gümüşay notwendigerweise das Moment des Zögerns und Zweifelns

(vgl.SuS 176). In dieser Sprache könnenMenschen denken, »nicht umzudemonstrieren,

wie toll wir sind undwie viel wir wissen, sondernwie viel wir nicht wissen, aber erörtern

möchten« (SuS 176).

Als Gümüşay einmal bei einer Paneldiskussion über Feminismus auf zahlreiche

gesellschaftliche Missstände und unterschiedliche Arten der Diskriminierung hinwies,

wurde sie von der Moderatorin mit dem Satz unterbrochen »So, und jetzt bitte ein paar

positive Sachen.Was läuft denn gut?« (SuS 175). Gümüşay irritierte diese Aussage, denn

sie impliziert einerseits, dass es per se negativ ist, auf Ungerechtigkeiten hinzuweisen.

Um aber strukturelle Ungleichbehandlungen erkennen zu können, muss das Benennen

von Missständen ausgehalten werden. Auch diesbezüglich gilt darum, dass auf ein

Zeugnis nicht mit tone policing reagiert werden darf. Und andererseits wird mit einer

solchen Aussage verkannt, dass gesellschaftliche Ungerechtigkeiten sich selten isoliert

betrachten lassen.53 Dies ist denn auch der Anspruch des Konzepts der Intersektiona-

lität.54 Kimberlé Williams Crenshaw, die den Begriff der Intersektionalität Ende der

1980er Jahre prägte, wies nach, dass Diskriminierungen aufgrund von sozialen Kate-

gorisierungen selten eindimensional auftreten, sondern sich wechselseitig bedingen

und aufeinander aufbauen. Diskriminierung lässt sich darum nur bekämpfen, wenn

ihre verschiedenen Ausdrucksformen gleichzeitig ge- und bedacht werden. Ein erster

Schritt in diese Richtung ist auch für Crenshaw eine Sprache, die der vorherrschenden

Sichtweise kritisch gegenübersteht und sie perspektivenreich zu irritieren versucht:

»It is not necessary to believe that a political consensus to focus on the lives of the

most disadvantaged will happen tomorrow in order to recenter discrimination dis-

course at the intersection. It is enough, for now, that such an effort would encourage

us to look beneath the prevailing conceptions of discrimination and to challenge the

complacency that accompanies belief in the effectiveness of this framework. By so

bezeichnet sie als »Happyland« (a.a.O., 21). DerWeg aus diesemHappyland, der sich insbesondere

in einem anderen, nämlich rassismusfreien Sprechen äussert, führt bei von Rassismus Unbetrof-

fenen zu einer starken Unsicherheit. Doch Ogette hält fest: »Unsicherheit ist gut. Sie bedeutet, dass

Veränderung in der Luft liegt. Und Veränderung braucht den Zweifel, das Nachdenken, das neu

Justieren und die damit einhergehende Unsicherheit. Und Dinge zu verändern, die viele Jahrhun-

derte so oder so waren, dauert. […] Selbstbezeichnungen entstehen […] nicht dadurch, dass alle

betroffenen Menschen sich treffen, einmal abstimmen und fertig ist es. Nein, es sind Aushand-

lungsprozesse […].« (A.a.O., 66f.)

53 Vgl. dazu auch Gümüşay, Neue Medien, 145–151, wo sie auf die Wichtigkeit der Berücksichtigung

von Mehrfachdiskriminierungen innerhalb feministischer Ansätze und inner-feministischer Aus-

einandersetzungen reflektiert.

54 DieUrsprünge dieses Konzepts liegen im Black Feminism und der Critical Race Theory (vgl. Crenshaw,

Demarginalizing, sowie die Beiträge in Smykalla/Vinz [Hg.], Intersektionalität).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Kübra Gümüşay: Zeug_innenschaft in der Lücke zwischen der Sprache und der Welt 221

doing, we may develop language which is critical of the dominant view and which

provides some basis for unifying activity.«55

Die dialogische Sprache ist ein gemeinsames Sprechen. Darum ist diese Sprache für

Gümüşay, wie bei Emcke, offen. »Denn wir bewegen uns erst noch hin zu einer tatsäch-

lich gerechten, inklusiven Gesellschaft frei von Diskriminierung und Extremismus.«

(SuS 181) Bezugnehmend auf die Frage Giridharadas »Is there space among the woke

for the still-waking?«56 versteht Gümüşay politisches Erwachen, wokeness – »das Be-

wusstsein für Ungerechtigkeiten und Unterdrückung sowie der Willen [sic!], sich für

Pluralität einzusetzen« (SuS 182) – nicht als eine Position, sondern als einen Prozess.57

Dieser wird möglich, wenn Menschen aus ihrer Sprachlosigkeit ausbrechen, indem sie

von ihr zeugen. Dann sprechen sie. Dann sind sie. Und wenn in der Folge »Einzelne

die Erfahrung anderer Einzelner bestätigen« – und sei es in unterschiedlichen und

auch widersprüchlichen sprachlichen Narrativen und Formen –, »verändert sich die

Wahrnehmung in der Gesellschaft« (SuS 52).58 Was Minderheiten und marginalisierte

Gruppen, Opfer von sexualisierter Gewalt, Krieg und Terror bezeugen, sind »nicht ihre,

nicht fremde, nicht externe Probleme […], sondern unsere Probleme« (SuS 169).59

»Selbstverständlich spielen die jeweils spezifischen Umstände eine elementare Rolle.

Doch diese Anderen, sie sind weder allein für das Problem verantwortlich, noch kön-

nen sie es alleine lösen. Ja, sie sind in der Verantwortung. Und ja, die Gesamtgesell-

schaft ist es auch. Es geht nur gemeinsam.« (SuS 169)

Als sprachliche Wesen können Menschen sich folglich nur dialogisch, d.h. im Gespräch

und in der Verständigung mit und durch andere begreifen. Das Zeugnis ist dafür ent-

scheidend,weil in ihmdie Individualität allerMenschen sprachlich fassbarwird und die

sprachliche Polyphonie der Erfahrungen Unbetroffenen hilft, das Bezeugte (stückweise)

zu verstehen.Dennnur im»BezugsgewebemenschlicherAngelegenheiten« (VA222),wie

HannahArendt das nennt, lässt sich der gemeinsame Lebensraum stiften und gestalten,

auf dass die Mauern des Museums der Sprache endlich einstürzen.

55 Crenshaw, Demarginalizing, 167.

56 Giridharadas, Democracy.

57 Im letzten Kapitel von Sprache und Sein beschäftigt sich Gümüşay ausführlich mit dem Paradox,

dass gelungene Integration in der Regel das Konfliktpotenzial innerhalb einer sich diversifizieren-

den Gesellschaft erhöht. Das hängt damit zusammen, dass »Inklusion, Gleichberechtigung oder

eine Verbesserung der Teilhabechancen nicht zu einer Homogenisierung der Lebensweisen, son-

dern zu einer Heterogenisierung, nicht zu mehr Harmonie und Konsens in der Gesellschaft, son-

dern zu mehr Dissonanz und Neuaushandlungen führt« (El-Mafaalani, Das Integrationsparadox,

79). Gümüşay votiert darum für eine Gesellschaft der Ambiguität. Ich komme später (s. unten IV.4.)

auf diese Vorstellung zurück.

58 Vgl. Gümüşay, Was der Dreijährige weiß.

59 Vgl. Wright, Reale Utopien, 492.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468333-016 - am 14.02.2026, 09:21:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

