IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

liegt also sowohl im piddagogischen Eifer gegeniiber den Nicht-Expert*innen, de-
nen ein begrenzter Horizont attestiert wird, als auch im Verstindnis von der Natur
des Korans. Die Vernachlissigung der reichen Tradition der vormodernen Koran-
exegese mit der Anerkennung von unterschiedlichen Bedeutungen und der teil-
weise auch nicht abschlieRenden Klirung zugunsten einer einzigen, abschlief3end
geklirten Wahrheit hat somit Implikationen auf das Verstindnis von Wahrheit. Da
der Koran nur eine géttliche Wahrheit beinhalten kann, sollen die Menschen ihre
davon abweichende Religiositit reflektieren, Wissen itber die wahren Bedeutungen
im Koran erwerben und ihr Handeln danach ausrichten. Die Expert*innen sehen
sich selber bzw. auch andere »studierte Theolog“innen« als religiése Autorititen,
die diese wahren Bedeutungen des Korans vermitteln kénnen und begleiten diese
Lernprozesse.

3. Der Koran im Mittelpunkt der religiosen Praxis

In den vorangegangenen Kapiteln wurde ausgefithrt, wie und warum einerseits
Wissen, Vernunft, Reflexion und bewusste Religiositit als Hauptlinien einer wah-
ren Religion konzeptualisiert werden und andererseits Nachahmung, formal rich-
tige Praktizierung von Ritualen und das Betonen von islamischen Traditionen als
unverstanden und somit sinnentleert abgelehnt werden. Ich habe dargestellt, wie
sich die Konzepte um Wissen, Vernunft und Nachahmung zur islamischen Geistes-
geschichte verhalten und habe die Haltungen der jeweiligen religiosen Akteur*in-
nen in der islamischen Tradition verortet. Doch wie steht es um eine hochgradig
kritisierte und dementsprechend von Anderen verteidigte religiése Praxis, nimlich
den Umgang mit dem Koran? Im nichsten Kapitel analysiere ich anhand der beob-
achteten Koranpraxen, welchen sozialen, emotionalen und spirituellen Sinn reli-
giose Akteur*innen mit diesen von Kritiker*innen abgewerteten religiosen Prakti-
ken verbinden und welche Haltungen sie zu den jeweiligen Konzepten und inner-
halb der jeweiligen Diskussionen entwickeln. Dies betrifft direkt die Dichotomie
zwischen Koranverstehkompetenzen und Koranrezitationskompetenzen.

Die magische Seite des Korans und seine Materialitat

Der Koran erscheint vielen Gemeindemitgliedern als entriickt, zunichst in materi-
eller Hinsicht, ergo auch in ideeller Hinsicht: der Koran kann nur nach Reinheits-
ritualen, in angemessener Bekleidung, durch spezielles Respektzollen u.w. ange-
fasst und gedffnet werden.*** Platziert wird der Koran an hohen Stellen in der

264 Beobachtet auf verschiedenen Zusammenkiinften in Moscheen.

- am 14,02.2026, 06:10:09.

327


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Moscheeleben in Deutschland

Wohnung: hoch sichtbar aufgehingt, iiber alle anderen Biicher gelegt oder ausge-
stellt in einer Vitrine. Die Menschen achten darauf, dass sie den Koran iiber dem
Bauchnabel halten. Auch Ausziige aus dem Koran in einer aufwendig verzierten
(Leder-)Tasche oder in Amulette eingewickelte Miniaturkorane werden hoch plat-
ziert: iber der Tire im Eingangsbereich, Richtung Mekka zeigend im zentralen
Aufenthaltsraum oder iiber dem Kopfende des Bettes angebracht, hiufig mit Ro-
senduft umhaucht, umgeben von Familienfotos, an die Innenspiegel in Autos oder
um den Hals gehingt oder in Geschiften an der Wand. Einige Kritiker*innen der
Tradition werten diesen Umgang mit dem Koran als ein Zeichen einer oberflachli-

chen symbolischen Religiositit,***

wodurch der Koran degradiert werde: Denn der
Koran werde »wie ein Deko-Gegenstand an die Wand gehingt [..]«.2*® Aber die-
se Koranpraxis im Raum hat einen je eigenen Sinn. RECKWITZ plidiert dafiir, die

Verbindung von Kérpern, Emotionen und Raum offen zu legen:

»Affects are often directed at artefacts/objects and are structured by the spaces
these artefacts/objects form. [..] The bodied agents of the social-practice-
approach, however, are sensual-perceptive agents. This practice-specific sen-
suality and perceptiveness allows for their being affected in a practice-specific
way by other objects or subjects, which are in turn affected by them.«**

Fir die beteiligten Gliaubigen erschliefdt sich der ideelle Gehalt einerseits durch
die Materialitit des Korans und durch die Platzzuweisung des Korans anderer-
seits. Der Koran, der in einem Raum speziell platziert wird, erhilt eine Bedeu-
tung im Raum, genauso wie der Raum dadurch eine Bedeutung erhilt und auf
den Menschen (riick-)wirkt. Der Raum wird als besonders gedacht, in dem durch
die Anwesenheit des Korans bestimmtes Handeln nicht méglich ist. So wird Ge-
schlechtsverkehr in einem solchen Raum oder selbst das Ausstrecken der Fiif3e oder
Schlafen mit Fuflende zum Koran hin als siindhaftes Handeln betrachtet.>® Der
Koran im Schlafzimmer/Elternzimmer wird in ein Tuch eingewickelt, wird also
unsichtbar fir das blofie Auge gemacht. Ein Raum mit dem Koran diszipliniert
die Sprechakte der anwesenden Menschen, indem diese auf ihre Wortwahl und
Sprache achtgeben: Uble Nachrede oder sogar »einfaches Listern« (tiirk. »dediko-
du«) werden genauso wie »Beschimpfungen« und auch »Verdammenc (tiirk. »kiifiir«
< arab. kufr) mit Blicken sanktioniert und sogleich unterbunden.*® In derselben
personellen Konstellation ist dies aufierhalb des Raums, z.B. im Garten oder in der

265 Vgl. auch SVENSSON 2006: 20-22: Verstehensorientierte Lehrpersonen in den von SVENSSON
untersuchten Schulen in Ostafrika betrachten solche Praktiken ebenfalls als »superstitious
attitude« towards the Qur'an«. (Ebd.: 20).

266 Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Bir siis esyasi gibi duvara asilan [..]«.

267 RECKWITZ 2012: 249.

268 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet-Frithstiick, 20.05.2015, Yunus-Emre-Moschee.

269 Feldnotiz, sohbet, 09.11.2014, Yunus-Emre-Moschee.

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

Kiiche sehr wohl moglich, was die Praktiken des Sprechens und zum-Schweigen-
gebracht-werdens in einen Zusammenhang mit dem Raum bringt. Dabei hat das

*7° wird, auch eine vorriumliche Bedeutung: Irgend-

Buch, bevor es zum Artefakt
ein Buch konnte nimlich diese Bedeutungen nicht erlangen, es ist der Koran als
Wort Gottes, was hier mit magischen Kriften ausgestattet gedacht wird, was man
so erfahren hat und an die Nachfahren weiter gibt. Ich habe beobachtet, dass bei
Wunschiuflerungen mit Gottesbezug bzw. nach du'a’, die von Anwesenden mit
amin (tirk. fir >Amend) quittiert werden, der Blick der Menschen zum Koran an
der Wand wandert.*” Gott wird somit iiber sein Wort, vergegenstindlicht durch
das Buch, in die Mitte der Handlungen geholt. Die metaphorische Seite des Korans

gibt den Sinn fiir gerade diese Art von Koranpraxis.
Koranrezitation als religidse Praxis

Nicht nur durch die Materialitit des Korans und seine Platzzuweisung kann
die magische Kraft des Korans erfahren werden, sondern vor allem durch Ko-
ranrezitationsfihigkeit. Dies schlieflt hier sowohl das einfache Lesen-Kénnen
(turk. »Kurani yiiziimden okumak<), das Aufsagen memorierter Verse als auch
das Rezitieren-Kénnen ein, also die Beachtung der korrekten Aussprache und
Betonung anhand der Rezitationsregeln (tagwid). In erster Linie geht es um die Fi-
higkeit, aus dem Koran im arabischen Original vortragen zu kénnen. Jede Lesung
— egal ob allein fiir sich oder vor einer Audienz — ist mit hasanat und damit mit
dem Zuspruch von tawab (tiirk. sevab), also dem Verdienst an einer guten Tat vor
Gott fiir sich und andere verbunden. Den Koran rezitieren zu kénnen, bedeutet,
die Befihigung fiir eine vor Gott hochgewertete religiose Praxis auszubilden und
verweist somit auf eine bestimmte soziale Position des Rezitierenden. Koranrezi-
tationsfihigkeit ist ein Gut, das im religiésen Feld bedeutsam ist. Daher betrachte
ich sie als Teil des religiosen Kapitals. Wie sieht der Einsatz dieses religidsen
Kapitals im Feld konkret aus?

Koranrezitation ist in erster Linie fiir die Performanz des Ritualgebets (salat)
notwendig. Ich gehe im Folgenden aber auf diejenige Koranrezitation ein, die
funktionell eingebettet ist in gemeinschaftlich begangene 6ffentliche oder semi-
offentliche religiése Feiern: Die zu rezitierenden Abschnitte werden abgelesen oder
memoriert vorgetragen. Rein funktionell beschrieben wird Koranrezitation einge-
setzt, um Heilung von physischen Krankheiten und/oder von innerer Unruhe oder
psychischen Beschwerden zu erlangen (darunter fillt auch die Praxis der rugya),

270 Artefakt wird hier als soziale Bedeutung eines Gegenstandes verstanden. Siehe Abschnitt I,
Kap. 1.

271 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet-Friihstiick, 28.01.2015, Privatwohnung, Yunus-Emre-Moschee:
»Mogen Deine Kinder gesund und wohlbehalten sein.«

- am 14,02.2026, 06:10:09.

329


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Moscheeleben in Deutschland

um bessere Aufnahmekraft des Gedichtnisses oder Konzentration zu erfahren (bei
Priifungen, Vorstellungsgesprichen und dergleichen), um Ungliick abzuwehren
und zu segnen (z.B. ganz explizit vor jedem sohbet/ders). Gerade der gemeinschaft-
liche Segnungsakt, der vor einer Reise, vor Beginn eines neuen Lebensabschnittes
wie Trauung oder Schulbeginn, vor der Entsendung zum Militirdienst, bei Bezug
einer neuen Wohnung, bei einem Autokauf und dergleichen abgehalten wird, oder
um etwas zu feiern wie bestandene Priifungen, Geburt, Hochzeit, Beschneidung
oder dergleichen, ist in der Regel mit Speisung von Gisten verbunden. Solche Fei-
ern werden nicht nur in Moscheen abgehalten (vor Hadsch- oder Umra-Fahrten,
bei Trauungen, nach dem Tod von Gemeindemitgliedern, an Todesjahrestagen
u.w.), sondern auch privat ausgerichtet: Mit der Wahl der Moschee als Ort bekom-
men die Feiern einen offizielleren Anstrich. Es war hiufig zu beobachten, dass
Angehorige der Kern-Gemeinde oder auch Funktionstriger®innen potenziellen
Ausrichtern solcher Feiern die Moschee als Ort der Feier anstatt im eigenen
Garten oder in der eigenen Wohnung nahegelegt haben. Dadurch wird der Wert
der Moschee per se als gemeinschaftlicher religiéser Ort erhéht.

Die Rezitation folgt keiner festen Lehre, aber es hat sich ein Kanon in der Tra-
dition herauskristallisiert: Es gibt eine spezielle Folge und Formalia von Basmala,
ganzen Suren, einzelnen Versen, Wiederholungen, du ‘@’ und Eulogien. Der Koran
besteht aus 114 Suren und aus iiber 6000 Versen, aber bei solchen Rezitationen wer-
den meist die gleichen Suren und Verse rezitiert. Die Auswahl darunter kann von
Moschee zu Moschee und auch innerhalb von Gruppen in derselben Moschee un-
terschiedlich sein. Der Abschnitt, der auf die Rezitation von lingeren Suren folgt,
ist indes oft gleich: sie beginnt mit der dreimaligen (oder auch zehnmaligen) Wie-
derholung der Suren al-Falaq (Sure 113), an-Nas (Sure 114) und al-Ihlas (Sure 112).
Den Suren 113** und 114"
bei ruqya oder bei Abwehr von Ublem gesprochen werden (z.B. bei Trauungsfeier-

werden tibelabwehrende Krifte zugesprochen, die auch

lichkeiten oder bei Begliickwiinschungen zur Geburt, oft ausgedriickt durch: »Bitte
lest/rezitiert [aus dem Koran], tiirk. »Aman okuyun«). Bei den Rezitationen wird
immer die Er6ffnungs-Sure al-Fatiha (Sure 1) vorgetragen, an die hiufig — aber
nicht immer - das auf Tiirkisch so genannte Eliflam mim (2/1-5) anschlieRen. Amana

272 113:»(1) Sag: Ich suche beim Herrn des Frithlings Zuflucht (2) vor dem Unheil (das) von dem
(ausgehen mag), was er (auf der Welt) geschaffen hat, (3) von hereinbrechender Finsternis
(4) von (bésen) Weibern, die (Zauber)knoten bespucken (5) und von einem, der neidisch ist
(w. von einem Neider, derwenn er neidisch ist).«

273 114: (»1) Sag: Ich suche Zuflucht beim Herrn der Menschen, (2) dem Konig der Menschen, (3)
dem Gott der Menschen (4) (ich suche bei ihm Zuflucht) vor dem Unheil (das) von (jeder Art
von) Einfliisterung (w. von der Einfliisterung) (ausgehen mag), — von einem (jeden) heim-
tiickischen Kerl (?) (w. dem heimtiickischen Kerl), (5) der den Menschen (w. in die Brust der
Menschen) (bose Gedanken) einfliistert, (6) sei es ein Dschinn oder ein Mensch.«

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

r-Rasiilu (2/285-286) fungiert hiufig als Tischgebet.?”* Der Thronvers (Ayat al-Kursi,
tiirk. Ayetel Kiirsi, 2/255) wurde beispielsweise im Gedenken an das Grubenungliick
in Soma/Tirkei (13. Mai 2014) nach einem gemeinsamen Nachmittagsgebet auf ei-
nem Moscheekirmes rezitiert. Beliebt sind bei Gedenken an Lebensereignisse wie
Geburt, Tod oder Krankheiten die Sure Yasin (Sure 36), gefolgt von den Suren 67
und 78 (tiirk. Tebareke-Amme)*”>. Auch die Suren al-Fath (Sure 48) und ar-Rahman
(Sure 55) werden als zu rezitierende Suren in Koranrezitationskursen unterrichtet.
Neben der Rezitation aus dem Koran kénnen auf den oben genannten Feiern auch
literarische Verse aus dem Mevlit-Lied vorgetragen werden.

Nicht nur die Wahl der jeweiligen Verse, die Folge und der Wiederholungs-
wert der Verse sind von Bedeutung, sondern auch die anschlief}ende Fiirbitte, die
von dem Rezitierenden gehalten wird oder an eine andere Person delegiert wird.
Dies wurde auch gerne als Nachwuchsférderung genutzt, wenn Schiiler und Schii-
lerinnen des Moscheeunterrichts diesen Part {tbernehmen sollten.?’® Nach einem
gemeinsamen Essen durfte beispielsweise eine recht junge Schiilerin die Fiirbit-
te halten.””” Aber auch fiir die Koranrezitation werden Schiiler und Schiilerinnen
ausgewihlt, die das Erlernte vortragen diirfen.?”® Die Fiirbitte erfolgt in der Mut-
tersprache, die mit der Bitte um Beistand (tirk. sefaat < arab. $afa‘a) des Prophe-
ten beginnt und mit dem Beistand der Angehérigen der Prophetenfamilie (Ahl al-
bayt) und derjenigen, die »Gottes geliebte Geschopfe« sind (tiirk. »Allal'in sevgili kul-
lari«), fortfahrt. Nach einer solchen Fiirbitte erklirt mir ein Rezitator, dass jede/r
sie so gestalten konne, wie er oder sie das wiinsche, aber immer mit dem Beistand
des letzten Propheten beginnen miisse.””® Tatsichlich ist dies auch so. Nach jeder
Wunschiuflerung antworten die Anwesenden mehr oder weniger horbar »amin«
(tiirk.) oder »amin« (arab.).

Einen nation-building Aspekt haben die Firbitten durchaus und sind somit
auch als politisch zu werten: In allen von mir aufgesuchten tirkischdominierten
Moscheen und privaten Zusammenkiinften fehlte nicht die Bitte, »unsere Kin-
der zu guten Biirger*innen« zu machen (»¢ocuklarimizi devletine milletine hayirl ev-

274 Feldnotizen, unterschiedliche Gelegenheiten des gemeinsamen Essens in Moscheen (kein
Iftar!).

275 Tebareke = die Sure al-mulk: Sure 67 und Amme = die Sure an-Naba’: Sure 78. Diese Suren sind
im tiirkischsprachigen Bereich nicht unter ihren Suren-Namen bekannt, sondern anhand der
jeweils ersten Worter, mit denen die Suren anfangen.

276 Feldnotiz, Kirmes, 30.05.2014, GroRe Moschee.

277 Feldnotiz, Hadsch-Essen/Haci yemegi, 01.08.2015, Yunus-Emre-Moschee.

278 Vor dem eigentlichen Vortrag von Emine Senlikoglu in der Yunus-Emre-Moschee durfte
diejenige Schiilerin, die als Kandidatin der Moschee den Regionalwettbewerb der DITIB-
Moscheen um die schonste Koranrezitation gewonnen hatte und fiir den Landeswettbewerb
ausgewahlt war, die Sure 36 vor versammelter Menge vortragen.

279 Feldnotiz, Veranstaltung von Angehdrigen einer Verstorbenen/taziye, 12.03.2016, Mevlana
Moschee.

- am 14,02.2026, 06:10:09.

331


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Moscheeleben in Deutschland

lat«), den »Fortbestand unseres Staates« (»devletimizin bekasini«) zu gewihrleisten,
»diejenigen, die unseren Staat« (»devletimizi«), »unsere Nation« (»milletimizi«) und
manchmal auch »unsere Ehre« (»namusumuzu«) verteidigen, zu beschiitzen — also
Polizist*innen, Soldat*innen, Wehrdienstleistende, Lehrer*innen. An Feiertagsge-
beten wird in den tiirkischsprachigen Firbitten auch dezidiert um den géttlichen
Schutz des deutschen Staates und des deutschen Volkes gebeten.**® Die meist recht
langen Fiirbitten fiir alle méglichen lebenden und verstorbenen Menschen, insbe-
sondere die eigenen Vorfahren, enden mit der Aufforderung, dass jede/r Anwesen-
de still fir sich die Sure al-Fatiha rezitiert. Dieser letzten eigenen, stillen Rezitation
geht meist noch ein erweiterter Segensgruf} an den Propheten (fasliya, tiirk. sala-
vat) voran.*® Gerade von Angehérigen der ilteren Generation wird dem Rezitator
oder der Rezitatorin anschliefiend eine besondere Segnung zuteil (z.B. tirk. »agzi-
na, diline saghk«, dt. »Gesundheit deinem Mund, deiner [rezitierenden] Zunge«).
Die bei einer solchen Rezitation anwesenden Menschen disziplinieren sich ge-
genseitig. Den Frauen ohne ein Kopftuch werfen andere Frauen Tiicher zu, damit
sie sich wihrend der Rezitation bedecken sollen. Zum Reden, Sprechen, Telefonie-
ren verlisst man den Raum. Auch Kindern wird deutlich gemacht, dass nur leises
Sprechen moglich ist. Alle Anwesenden schauen auf den Boden, dabei sitzen sie
kauernd oder stehen diskret. Das Essen und Trinken wird eingestellt. Die ersten
amin-Antworten regeln die Lautstirke der nachfolgenden: War die erste laut, so
werden auch die nichsten laut ausgesprochen werden, war sie eher leise mit nur
ein, zwei Ausreifiern, werden diese im Folgenden nicht mehr zu héren sein. Auch
die Praktiken bei der Nennung des Propheten werden reguliert. Der Rezitator re-
gelt durch seine Pausen, ob er erwartet, dass der Segensgrufl an den Propheten laut
oder leise ausgesprochen wird.?®* Die Praktik des Hand-aufs-Herz-Legens bzw.
iiber-die-eigene-Brust-Streichens bei der Nennung des Propheten dagegen regelt
sich von selbst, wenn z.B. jingere Anwesende dies den ilteren nachmachen, bei
der nichsten Gelegenheit aber die Einzigen sein kdnnen, die das tun. Besonders

280 Feldnotizen zum Festgebet zum Ramadanfest und Opferfest 2014 und 2015, Yunus-Emre-
Moschee, Altstadt-Moschee und andere Moscheen. Diese Prozedur der politischen Fiirbit-
te habe ich 2009 auch wihrend einer katholischen Karfreitagszeremonie erlebt, in dem fiir
den Papst, fiir die Regierungen usw. gebetet wurde. In den deutschsprachigen Fiirbitten der
deutschsprachigen Gruppen fehlt dieser gesellschaftliche Aspekt, Schutz fiir Volk, Nation
oder Staat zu erbitten.

281 »Allahumma salli wa sallam ‘ala sayyidina Muhammadin wa ‘ala alihi wa sahbihi wa sallim.«
In der tirkischen Aussprache: »Allahiimme salli ala seyyidina Muhammedin ve ala elihi ve
sahbihi ve sellim.« Es gibt auch andere Varianten dieser Eulogie. In der deutschen Uberset-
zung ungefihr: »Mein Gott, schenke unserem Meister/Herrn Muhammad, seiner Familie und
seiner Gefolgschaft/seinen Anhdngern Segen, Barmherzigkeit und Frieden.«

282 »Salla’'llahu ‘alayhi wa sallam«. In der tiirkischen Aussprache: »sallallahu aleyhi ve sellem«.
Die im Deutschen populire Ubersetzung lautet: »Gott segne ihn und schenke ihm Heil«oder
»Mdoge Gottes Segen und Frieden auf ihm sein«.

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

auffallend waren die Konfusionen, wann die Hinde zum Gebet gedffnet werden.
Einige beginnen schon bei der Koranrezitation die Hinde aufzuhalten, andere erst,
wenn der Rezitator mit seiner Stimme verdeutlicht, dass nun der zweite Abschnitt
von kiirzeren Suren beginnt, die Wunschiuflerungen beinhalten wie die Suren 113
und 114. Spitestens mit Beginn der Firbitte in der Muttersprache und dem all-
gemeinen amin-Antworten sind auch die letzten Hinde in Stellung. Fiir die meis-
ten Anwesenden erschliefien sich die Praktiken von selbst, allerdings sind spitere
Nachfragen iiber unbekannte Praktiken oder Diskutieren iiber die korrekte Pra-
xis durchaus iiblich, z.B. wurde immer wieder die Lautstirke der amin-Antworten
thematisiert oder die Art und Weise des Segensgrufles an den Propheten. Hohe
Lautstirke scheint immer in Misskredit zu stehen, das Auditive spielt somit eine
Rolle fir das Gesamtritual. Dagegen spielen die korperlichen Vor- und Zuriickbe-
wegungen wihrend der Koranrezitation keine Rolle mehr — wie ich sie noch aus
fritheren Diskussionen kenne. Diese Praktiken sind keine Alltagspraktiken wie Es-
sen oder Reden, sondern dezidiert religiose Rituale, die allerdings nicht kanonisch
sind wie die Regeln der salat. Daher weisen sie auch von Performanz zu Performanz
Unterschiede auf. Wihrend hohe Lautstirke unter Gliubigen in der Yunus-Emre-
Moschee (DITIB) uniiblich ist, ist sie bei denjenigen in der Altstadt-Moschee (affi-
liiert mit IGMG) teilweise erwiinscht, zumindest wird sie nicht unterbunden. Sind
Korperbewegungen im Kultur- und Bildungszentrum (VIKZ) allgegenwirtig und
teilweise auch in der Altstadt-Moschee zu beobachten, wirken sie in der Yunus-
Emre-Moschee eher ungewohnt. Insgesamt ist in der Yunus-Emre-Moschee bzw.
bei Gemeinden der DITIB ein zuriickhaltenderes Auditorium zu beobachten als in
den Gemeinden der IGMG und VIKZ. Dies kann als Folge der Purifizierungsbestre-
bungen der Diyanet-Politik im sikular-laizistischen Religionsbetrieb bewertet wer-
den, wonach Religion als private Angelegenheit gedacht wird, die mit Ruhe, Ent-
spannung, Stille und mit Konzentration (durch Ruhe) auf die wesentliche religise
Handlung eines Mittlers assoziiert wird. Demgegeniiber greifen die Gemeinden
der anderen beiden Moscheen auf Traditionen der Orden und der Ordensmystik
zuriick und integrieren auch solche Praktiken, die nicht durch die Diyanet-Politik
legitimiert sind.

Von diesen Praktiken, die etwas fiir die Lebenden bewirken sollen, ist die Ko-
ranrezitation zu unterscheiden, die fiir Sterbende und die Gestorbenen verlesen
wird. So glauben die Menschen daran, dass die Rezitation bestimmter Suren (Yasin
und al-Mulk) in direkter Anwesenheit des Sterbenden dessen »Abgabe der Seele«
(tiirk. »ruh teslimi«), d.h. sein Sterben, erleichtern soll. Die Rezitation von Koran-
suren nach dem Tod eines Gliubigen, also direkt am Grab oder in Andenken an den
Verstorbenen an bestimmten Tagen nach dem Tod, soll dem Verstorbenen direkt

- am 14,02.2026, 06:10:09.

333


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Moscheeleben in Deutschland

zugute kommen. Dabei gibt es unterschiedliche Z3hlungen, z.B. 40 Tage nach dem
Tod oder am Jahrestag.?®

Die Koranrezitation als religiose Feier selbst wird dabei zu einer gemeinschaft-
lichen Angelegenheit in zweierlei Hinsicht: Die soziale Komponente der Zusam-
menkunft von Menschen und entsprechend das Begehen eines bestimmten An-
lasses in gemeinschaftlicher Form sowie die Haltung in der Gemeinschaft, die
wihrend der Koranrezitation eingenommen wird, ist bedeutsam. So trennen sich
die zusammenkommenden Gliubigen riumlich nach Geschlechtern, auch wenn
sie vorher und nachher zusammen sind. In manchen Fillen bleibt die Geschlech-
tertrennung die ganze Zeit iiber aufrecht, in anderen Fillen ist sie nur fir den
zeremoniellen Part (also fiir die Rezitation und die Firbitten) vorgesehen. Diese
Geschlechtertrennung geschieht automatisch und ohne Anleitung. Zu keinem Zeit-
punkt habe ich beobachtet, dass sich ein Mann in den fiir Frauen reservierten Raum
verirrt hitte und andersherum. Die Geschlechtertrennung lisst die religiose Zere-
monie unterschiedlich erleben: In gemischtgeschlechtlichen Zeremonien hilt im-
mer ein Mann die Rezitation, dementsprechend im Mannerbereich. Daran liegt es
auch, dass die Rezitation fir die allermeisten Frauen ohne Ankiindigung einsetzt,
die davon iiberrascht werden. Denn der Rezitator richtet den Beginn der Rezitation
nach den Geschehnissen im Minnerbereich aus. Wenn hier das Essen beendet ist,
beginnt die Rezitation, auch wenn im Frauenbereich das Essen der Frauen nicht
beendet ist. Dies bleibt fiir die Midnner und den minnlichen Rezitator unsichtbar
und somit unberiicksichtigt. (Junge) Frauen sind mit der Versorgung ihrer Kinder
beschiftigt oder bedienen erst den Mannerbereich bzw. die dlteren Frauen. Sie set-
zen damit erst spiter zum eigenen Essen an und sind bei Beginn der Rezitation
somit noch nicht fertig. Auch auf Seiten der Minner gibt es solche Ungleichzei-
tigkeiten, die in Kauf genommen werden: Junge Minner, die die Tische bedienen,
kommen auch erst spiter zum Essen, und sind somit bei Rezitationsbeginn auch
noch nicht fertig. Manche Frauen fordern diese Frauen auf, weiter zu essen (»damit
das Essen nicht kalt wird«), und nicht den Rezitator zu beachten. Oder diese Frauen
verziehen sich in eine Ecke oder in die Kiiche und essen dort weiter. Bei getrenn-
ten Riumen werden vor oder in den Frauenbereich Verstirker oder Lautsprecher
hingestellt, die allerdings leidlich funktionieren (entweder sind sie iibersteuert,
d.h. es quietscht und rauscht oder die Ubertragung wird unterbrochen, fillt aus
oder funktioniert erst gar nicht). Manchmal héren die Frauen auch einfach nichts
und wundern sich tiber die ausbleibende Rezitation. Diesen Griinden geschuldet

283 Ich wurde auf zahlreiche solche Mevlid-Veranstaltungen oder okuma sowohl in der Moschee
als auch aufderhalb der Moschee in Privatwohnungen von Gemeindemitgliedern eingeladen.
Die obige Aufzdhlung ist nicht erschépfend. Die Unterscheidung in Lesung fiir Lebende und
Lesung fiir Gestorbene sowie die Bedeutung dieser Veranstaltungen habe ich anhand Beob-
achtungen generiert.

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

ist im Frauenbereich in der Regel immer eine wechselhafte Stimmung, die zwi-
schen Konzentration auf die Rezitation und Ablenkung durch hineinsprechende
Kinder, den Problemen der Technik und zwischen Essen und Nicht-Essen geprigt
ist. In den Minnerbereichen dagegen beobachtete ich (und lief3 es in ein-zwei Fil-
len nacherzihlen) eine Stimmung von durchgingiger Ruhe und Andacht, welche
im Frauenbereich nicht zu finden sind. Das Zuhdoren als Praktik gestaltet sich im
Frauenbereich schwieriger als im Mannerbereich. Daher ziehen Frauen es vor, ei-
gene Rezitationen ohne Manner abzuhalten. Dies ist verstindlich, da sie dann den
religiésen Akt des Rezitierens und Zuhorens selbst regeln und regulieren kénnen,
was bei gemischtgeschlechtlichen (aber separierten) Feiern nicht méglich ist. In
einem Fall einer Privatfeier, auf die ich durch Angehorige einer Moscheegemein-
de eingeladen wurde, gestaltete sich die Feier ganz ungewohnlich und auf beiden
Geschlechter-Seiten ganz dhnlich: Fiir das Servieren des Essens wurden mehrere
Leute engagiert, womit die Gastgeber“innen entlastet waren. Dass sie selber be-
dient wurden, fithrte bei einigen Frauen wiederum zu Irritationen (»Oh bitte lass
es, ich nehme mir selber.« (Tirk.: »Ay Litfen birak, ben kendim alinm.«). Sie hatten
die bisher selbstbestimmte Essenspraktik iiber die Menge, den Zeitpunkt und den
Inhalt verloren. Auch der Lautsprecher funktionierte einwandfrei, der Rezitator
stellte sich den Frauen kurz vor und liefd im Frauenbereich nachfragen, ob das Es-
sen auch hier schon beendet war. Teilweise waren die Frauen irritiert iiber so viel
Aufmerksamkeit, teilweise quittierten sie diese Haltung als »modern«.?%

Es geht bei all den Feiern mit Koranrezitationen nie um die textlich-verstande-
ne und somit kognitiv-sinngebende Dimension des Korans. Tatsichlich spielen die
inhaltlichen Aussagen der jeweils zur Rezitation ausgewihlten Koranverse kaum
bis itberhaupt keine Rolle. Auch in den muttersprachlichen Ansprachen und Fiirbit-
ten wird kaum bis keinerlei Bezug auf den Inhalt der rezitierten Verse genommen.
Bis auf redewendliche, schablonenhafte kurze Stellungnahmen kommentieren die
Anwesenden duflerst selten, welche konkreten Themen die jeweiligen Abschnitte
ansprechen (z.B. Leben nach dem Tod, Wahrhaftigkeit des Korans bzw. der Prophe-
tie Muhammads, Heilung durch Gottesnihe, Erschaffenheit der Welt durch Gottes
Allmacht u.4.). Fiir die Audienz ist die Asthetik bedeutsam: also die Stimme des
Rezitators, die fliissige Rezitation ohne Stocken oder Pausen oder die Linge der
Rezitation, und natiirlich: inwiefern die Rezitation »die Herzen berithrt hat«.

284 Feldnotiz, Mevlid-Veranstaltung, 11.03.2017, privat, engagiertes Mitglied der Frauengruppe
(DITIB): »Unser Imam ist ein moderner Imam. Er zeigt Respekt gegeniiber den Frauen.« (»Bi-
zim hocamiz modern bir hoca. Kadinlara saygi gosteriyor.«). Der Imam war der Religionsbe-
auftragte einer DITIB-Moschee.

- am 14,02.2026, 06:10:09.

535


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Moscheeleben in Deutschland

Das Hoéren der Rezitation wird in der Forschung als essentiell fir die Kultivie-
rung eines empfindsamen Herzens identifiziert.?® Auch religiése Expert*innen im
Feld weisen immer wieder anhand normativierter religioser Aussagen wie Hadithe
darauf hin, dass die Koranrezitation die Aktualisierung der géttlichen Kraft durch
die konkrete Rezitation der Worte Gottes bedeutet und sich dies im moralischen
und ethischen Handeln der Zuhérer*innen manifestieren soll.?®*® Diese Interpre-
tation iibersieht die zeitliche und raumliche Diskrepanz zur originiren normati-
ven Aussage. Denn diese wurde freilich in einer Zeit entwickelt, in der das ver-
stehende Horen zur Inkorporation der moralischen und ethischen Lehren gefiihrt
hat (oder theoretisch hitte fithren kénnen), die die Handlungen der Menschen be-
stimmen und prigen kann, weil die religiésen Quellen, auf die sich die erbauende
Wirkung der Koranrezitationen beziehen, einer Umgebung entstammen, in der
die Menschen das gottliche Wort wihrend der Rezitation auch tatsichlich literal
und kognitiv verstanden haben. Dadurch konnte sich das moralische und ethische
Verhalten tatsichlich nach dem gehérten und verstandenen Wort Gottes ausrich-
ten ohne eine Mittler- oder Ubersetzungstitigkeit vorauszusetzen. Das Gleiche gilt
auch fir die intensive Wirkung des Ritualgebets, in dem ebenfalls aus dem Koran
memoriert rezitiert wird. In den beschriebenen Moscheemilieus dagegen werden
zwar entsprechende Legitimationen fiir Koranrezitationen normzuweisend heran-
gezogen. Allerdings bleiben die Kontexte dieser Aussagen unbeachtet und dehisto-
risiert, denn die wenigsten Leute verstehen die Rezitationen kognitiv-literal, auch
arabische Muttersprachler*innen nicht. Die Wirkung der Rezitation der géttlichen
Worte stellt sich fiir den Einzelnen als spirituell und nicht kognitiv ein. Damit be-
wegen sich diese Akteur*innen in einem Milieu, in dem das gottliche Wort allein
als wirkmichtiges, ja schon magisches Wort gedacht wird. Die »Berithrung der
Herzen« hat eine Bedeutungsverschiebung erfahren, die die normativierte Aussa-
ge zur urspriinglichen literalen Sinngebung betrifft: Die »Berithrung der Herzen«
geschieht eben nicht iiber die literale Erfassung der géttlichen Worte. Stattdessen
stellen sich der Klang und allgemein die Asthetik, die Wiederholung, das gemein-
schaftliche Erleben der Rezitation, die Erinnerung an vorangehende Rezitationen
und die Erwartung nach géttlichem Einwirken zu einer Bedeutungsvielfalt zusam-
men, die die blofRe Form und den Ritualismus der unverstandenen Koranrezitation
iiberwindet. Diese Uberlegung soll im folgenden Abschnitt systematisiert werden:

285 So schlussfolgert HIRSCHKIND: »Beyond the cognitive task of learning rules and procedures,
listerners hone those affective-volitional dispositions, ways of the heart, that both attune the
heart to God’s word and incline the body toward moral conduct.« HIRSCHKIND 2001: 9.

286 Semra und Mahmut erldutern mir gegeniber, dass die regelmafige Verrichtung der salat
den Menschen ein gottesfiirchtigeres Leben nahe bringe. Die Rezitation von Gottes Worten
wihrend der salat sei eine Aufforderung des Einzelnen an sich selber, den »Weg Gottes« zu
suchen und zu finden. Interview, Mahmut und Semra, 25.02.2014, Yunus Emre-Moschee.

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

Der Vorwurf, dass in formalisierten religiésen Ritualen wie der Koranrezitation
diese ihre semantische Bedeutung verlieren bzw. semantisch verarmt werden und
damit sinnlos sind, ldsst sich bei genauerer Betrachtung dieses Rituals als soziale
Praktik und religiése Praxis nicht aufrecht erhalten. Die Akteur*innen selbst deu-
ten ihr Handeln mit kognitiv zuginglichen und funktionell erfassbaren Griinden
wie Heilung, Reinigung, Vertreibung des Bosen oder Segnung durch Gottes Wort
im Korantext und dadurch in allerletzter Konsequenz durch Gott selbst. Das Ri-
tual der Koranrezitation ist einerseits vom Alltiglichen abgesondert, andererseits
befordert es eine Praxis der intimen Konversation mit Gott mit dessen eigener Of-
fenbarung auf mehreren Ebenen, nimlich auf emotionaler, spiritueller und magischer
Ebene, verbunden mit Tradition, Geddchtnis und Gemeinschaft sowie mit sozialem Ka-
pital:

In der Gemeinschaft spiiren die Menschen die reinigende, gottliche Kraft der
Koranrezitation, durch die kurzzeitige Ruhe und Andachtssituation, die sie in ei-
ner ihnen kognitiv nicht verstindlichen, aber dsthetisch erfassten Sprache erfahren
haben. Wichtig ist die emotionale und spirituelle Bedeutung der Koranrezitation, die
mit Gottes Worten im Original zu tun haben. Die Segnung oder die Abwehr von
Ublem funktioniert genauso wie der Erwerb von Gotteslohn fiir die Rezitation nur
dariiber. Eine muttersprachliche Bedeutungswiedergabe weist weder die Intonati-
on auf noch hat es den isthetischen Wert und kann ergo auch nicht die gottliche
Wirkung entfalten. Dies wird auch nicht erwartet. Nicht nur die Sprache, auch der
Ablauf der Koranrezitation mit ihrer jedes Mal sehr dhnlichen, wenn nicht sogar
gleichen Abfolge und Wiederholung kann die Formalisiertheit und einer solchen
inne wohnenden Rigiditit auch iiberwinden helfen*®’: Denn mit der dhnlich bis
gleichen Struktur gestaltet sich eben eine Praxis, die mit jeder Wiederholung ver-
bessert wird und dadurch auch die Ausbildung einer spirituellen Asthetik befér-
dert, womit die Kraft, die der Koranrezitation immanent ist, befreit werden kann.

Eng verbunden hiermit ist die Vorstellung, dass die Rezitation von Koransu-
ren nach dem Tod eines Gliubigen dem Verstorbenen direkt zugute kommt. Der
Erwerb von tawab durch die Rezitation des Korans einerseits und durch die Spei-
sung von Gisten andererseits weist auf die doppelte Dimension von hasanat im
Allgemeinen hin: Die guten Taten gegeniiber den Mitmenschen, hier die Speisung
von Gisten, werden auch als gute Taten der verstorbenen Angehorigen gedacht
(turk. »ruhuna degsin«). Zuriick gehen diese Praktiken auf ein Hadith, wonach das
hasanat-Konto des Menschen mit dessen Tod zum Stillstand kommt aufler in den
Fillen, in denen der Verstorbene Stitten fiir das Allgemeinwohl erbauen lief? oder
stiftete wie Moscheen oder Schulen, oder wenn sie ein Werk hinterlieflen, wodurch
auch nach ihrem Tod Gutes weiterwirken kann wie z.B. eine niitzliche Erfindung

287 Vgl. HAERI in Bezug auf die Repetition der saldt: HAERI 2013: 26.

- am 14,02.2026, 06:10:09.

337


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Moscheeleben in Deutschland

und/oder drittens wenn sie Kinder hinterliefSen, die fiir die Seelen ihrer verstor-
benen Ahnen beten und den Koran rezitieren. Der erste Teil dieses Hadithes ist im
Zusammenhang mit der Wichtigkeit der Wissensgenerierung schon aufgetaucht.
Fiir den Kult fiir die verstorbenen Ahnen informiert der letzte Teil des Hadithes die
religiose Praxis der Gastfreundschaft und Koranrezitation. Die religiése Praxis der
Koranrezitation verweist somit auf die enge Verzahnung zwischen normativierten
religiésen Aussagen und die religiésen Formen ihrer praktischen Umsetzung. Sie
ist in die Praktiken der Menschen so eingeschrieben, dass ihnen selbst die Praxis
gar nicht kognitiv bewusst ist. Eltern von Koranschulkindern, die ich sporadisch
gefragt habe, warum sie ihr Kind denn zum Religionsunterricht der Moschee schi-
cken, antworteten so oder in abgewandelter Form: »[...] damit sie an meinem Ster-
bebett Yasin rezitieren konnen.« Oder: »Damit ich bei der Riickgabe meiner Seele
[an Gott] nicht im letztem Moment doch den Versuchungen des Teufels erliege und
meinen Glauben [an den Teufel] verliere.« Nur eine einzige Mutter betonte, dass
ihre Tochter mit dem Unterricht etwas Handfestes fiir ihr Leben gewinnen konne.
Auch Y1LGIN z3hlt in seiner Studie dhnliche Antworten auf:

»Auf die Frage: »Welche Themen sollen ihre Kinder beim Religionsunterricht in
Moscheen vermittelt werden?« antwortet fast jede Familie: Unsere Kinder sollen
lernen, den Koran zu rezitieren, das rituelle Gebet zu verrichten, die rituelle Wa-
schung (abdest) und die ganzkérperliche rituelle Waschung (gusl) durchzufithren
und das Basiswissen eines jeden Muslim erwerben.«?%®

Der Glaube, dass das Heft fiir Gebete und Rezitationen fiir die Verstorbenen nicht
geschlossen wird, so dass Kinder fiir ihre verstorbenen Eltern noch um Barmbher-
zigkeit bitten konnen, spielt eine immens wichtige emotionale und spirituelle Rol-
le. Es geht schlief3lich um das eigene Heil. Gleichzeitig sollen die Nachkommen
durch Nachahmung dieser Traditionen dazu erzogen werden, am religiésen Le-
ben teilzuhaben, indem sie den tiefen Respekt vor dem Koran praktisch erfahren
sowie mit einer religiésen Sprache in Berithrung kommen, die jenseits der Alltags-
sprache etwas Besonderes ausdriickt. Das Hineintauchen in das religiése Leben
und die Verinnerlichung des religiésen Lebens durch diese Traditionen stellt eine
stetige religiése Bindung her. HAERI interpretiert die Koranrezitation jenseits der
literalen Ebene als verbunden mit einem Gediichtnis: »Hence, there is not simply a
repetition — a re-production of a copy of what has been recited before. These res-
onances, memories, and associations are part and parcel of what we call, almost
always rather vaguely, sthe meaning« of a ritual.«**

Die Tradition der Koranrezitation auf Arabisch und das Vortragen der Fiirbit-
ten im gemeinschaftlichen Ritual — nach dem Essen, zu Treffen oder dhnlichem

288 YILGIN 2007: 87.
289 HAERI 2013: 21.

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

— sollen weitergefiithrt werden, weil sie innerhalb der muslimischen Communities
in der Regel als eine vor Gott hochgewertete religise Praxis gilt, wie die folgende
Beobachtung belegen soll:

Anhand eines Geschwisterpaares (ca. 13 und 9 Jahre alt, weiblich) konnte ich
sehen, wie stolz die Eltern auf diese Fihigkeiten sein koénnen: ihre iltere Tochter
konnte auf einer Moscheefeier aus dem Gedichtnis lingere Koranverse rezitieren,
was zu stolzen Begliickwiinschungen der Gemeinde fiihrte. Die jiingere Tochter
hing seit zwei Jahren an der Koranalphabetisierung und konnte nicht eine ein-
zige Furbitte sprechen, was wiederum zu Unmutsbezeugungen seitens der Ge-

meinde fithrte.?°

Den Koranrezitationswettbewerb 2014, fiir die fiinf umliegen-
de Moscheen der DITIB jeweils einen Kandidaten bzw. Kandidatin entsendeten,
besuchten mindestens doppelt so viele Menschen wie zu den anderen beiden zen-
tralen Veranstaltungen, die auch vom tiirkischen Konsulat geférdert und vom Ver-
band ausgerichtet werden.”' Die Siegerin eines Moscheegebiets (tiirk. bilge) kam
aus der Yunus-Emre-Moschee. Sie wurde von allen Gemeindeangehdérigen freu-
dig begliickwiinscht, die Eltern zu ihrer erfolgreichen Tochter gratuliert und die
Moscheegemeinde war stolz, dass aus ihrer Reihe die Siegerin aus dem Wettbe-
werb hervorging. Die Siegerin nahm mit Sieger*innen der anderen Gebiete an-
schlieRend am Landeswettbewerb teil und erhielt auch dort eine hohe Bewertung.
Die Sure, die zum Rezitieren ausgewihlt war, war die Sure Yasin, also jene Su-
re, deren Rezitation am Krankenbett, am Todesbett, am Grab und an Todestag-
Veranstaltungen als besonders verdienstvoll angesehen wird. Fiir die Gemeinschaft
und ihr Geddchtnis stellt die Koranrezitationspraxis somit eine generationsiiber-
greifende Kontinuitit her, die die Hochbewertung der islamischen Tradition allge-

mein informiert.***

Diese Kontinuitit garantiert weiterhin das Wesen der Koranre-
zitationsfihigkeit als symbolisches Kapital, weil sie als religioses Kapital hochsten
Wert zugesprochen bekommt wie in diesem Beispiel mit der Nachwuchsforderung.
Das Verhalten der Gemeinde, nimlich »stolz sein« und »begliickwiinschen« zeigen
auflerdem an, dass neben der dsthetischen Seite des religiésen Erlebens, der emo-
tionalen sowie spirituellen Bedeutung der Koranrezitation und der sozialen Kom-
ponente, die Koranrezitationsfihigkeit als ein bedeutsames Gut im islamischen
Feld betrachtet wird. Als Teil des religiésen Kapitals, das die Gliubigen habituell
ausgebildet und zu symbolischem Kapital erkoren haben, kommt ihr somit eine
umfassende Bedeutung zu.

290 Feldnotiz, ‘Asiira’-Feier/Asure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee.

291 Es handelt sich um den >Wettbewerb um den schonsten Cebetsruf und hutba-Vortrage
sowie um den >Wettbewerb religiéses Wissen«. Feldnotiz, Ezan- und Hutbe-Wettbewerb,
23.02.2014, Mimar-Sinan-Moschee. Feldnotiz, Wettbewerb religiéses Wissen, 01.03.2014,
Zentralmoschee. Siehe auch Abschnitt I, Kap. 2.

292 Vgl. auch MOHR 2006a: 47.

- am 14,02.2026, 06:10:09.

339


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Moscheeleben in Deutschland

Koranverstehkompetenzen vs. Koranrezitationskompetenzen?

Wie oben ausfithrlich analysiert, wird der arabische Korantext fir ritualisierte got-
tesdienstliche Handlungen gebraucht und sinngebend eingesetzt. Der Inhalt ent-
schwindet aber dem direkten Zugang der Nicht-Expert*innen, weil ihnen die Ko-
ranverstehkompetenz in einer Fremdsprache (fiir die allermeisten Muslim*innen
auf der Welt) oder in einer nicht adiquat verstindlichen arabischen Version (fir
arabische Muttersprachler) in der Regel nicht zuginglich ist. Allenfalls sind die
konkreten Themen der Rezitationsverse zum Teil aus dem Unterricht in den Mo-
scheen, teilweise auch durch Predigten am Freitag oder zum Feiertag bekannt. Je-
doch erschlief3t sich der Gesamttext einer Rezitationssure allenfalls fiir Expert*in-
nen. Die Bedeutung der koranischen Verse fiir die Entwicklung von religioser Hal-
tung im Leben — konkret eben anhand des Korantextes — ist zunichst nachgelagert
und wird iiber koranisch fundierte fromme Erzahlungen in der Muttersprache er-
wirkt. Das Nachschlagen der jeweiligen Koranstellen ist uniiblich, die Sprache des
Korans bleibt auch bei den meisten Ubersetzungen wegen der Sprache und der
Erzidhlform ungewohnt. Das Heiligen des Inhalts, indem man sich dafiir einsetzt,
den Koran zu verstehen, und das Heiligen des Gegenstandes und der Worte wegen
deren emotional-sinngebenden Bedeutungen stellen fiir diese Menschen keine Wi-
derspriiche dar. Allerdings iiberlassen diese Nicht-Expert*innen das Verstehen und
Vermitteln den Expert*innen, die — so wurde das teilweise ausgedriickt — »echtes«
oder »richtiges« Wissen erworben haben und sich damit eingehend beschiftigt ha-
ben. Die als religiose Arbeitsteilung zu bezeichnende funktionelle Wahrnehmung,
wie sie von Nicht-Expert*innen gegeniiber Expert*innen in Stellung gebracht wer-
den, wird von diesen aber auch nicht immer akzeptiert. Melek in der Altstadt-
Moschee betonte dies besonders deutlich: »Auch ich bin keine »Hoca«. Auch ich bin
nur eine, die auf dem Weg zum Wissen ist, wie ihr!«*** Die Selbst-Degradierung ge-
geniiber dem Publikum weist daraufhin, dass jede und jeder durch Selbstanstren-
gung mehr Wissen erwerben kann. Expert*innen kénnen daher als Helfer*innen
und als Beistand fiir den richtigen Weg betrachtet werden. Wihrend Melek in der
Altstadt-Moschee durch positives Vorbild und Nihe zu anwesenden Glaubigen de-
ren religiosen Wissenserwerb ankurbelt, gibt es auch solche Expert*innen, die ihr
eigenes Expert*innentum hervorheben. Sie werfen dann Nicht-Expert*innen de-
ren Nicht-Expert*innentum vor. Semra in der Yunus-Emre-Moschee versteht die
gemeindliche Wahrnehmung der religiésen Arbeitsteilung in Expert*in und Nicht-
Expert*in als »Bequemlichkeit« und »Faulheit des Denkes« der Glaubigen.** Fiir

293 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee, Melek: »Ben de hoca
degilim, ben de sizin gibi ilim yolundayim.«

294 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 14.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »rahatlik« [...] »tem-
bellik«.

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

die Expert*innen in der Yunus-Emre-Moschee ist der Koran die handlungsgebende
Richtschnur fir das ganze Leben: »Religion bedeutet eine Haltung zu entwickeln.
Wie entwickelt man Haltung? Mit dem Koran!«*** Und zwar, indem man ihn ver-
stehend liest und die Inhalte anwendet, und nicht nur symbolisch Ehre erweist
oder den Korantext rezitiert bzw. der Rezitation zuhort. Fiir diese Expert*innen
steht somit der kognitiv-sinngebende Inhalt des Korans zuvorderst und jedem an-
deren Gebrauch des Korans wohne ein gefihrlicher Moment inne: Da die Menschen
selber keine Koranverstehkompetenz hitten, konnten allerlei Interpretationen des
Korans ungepriift zirkulieren: »Irrtiimer kommen auf und falsches Wissen kann
weiter existieren.«**® Reflexion sei daher das Gebot der Stunde:

»Der Mann [irgendjemand] mdochte seit 40 Jahren das Gleiche horen. Er mochte
immer die sechs Glaubenssaulen horen. Etwas anderes zu héren, macht ihn un-
ruhig. [..] Denn dann miisste er sein Leben hinterfragen.>lch habe immer so und
so gehandelt, aber habe ich auch richtig gehandelt<misste er sich fragen. Es stort
ihn, tiber Ehrlichkeit zu sprechen, tiber Moral und Ethik.«*’

Dadurch, dass die weitverbreitete religiose Praxis der Koranrezitation erhebliche
Bedeutung habe, sei das (kognitive) Verstehen des Korans ins Hintertreffen gera-
ten. So versuchen religiése Expert*innen eine Koranpraxis zu férdern, die auch in
der deutschen Umgebung als erstrebenswert gilt: reflektierte, bewusste Religiositit
und die Entwicklung der religiésen Sprachfihigkeit durch verstehende, hinterfra-
gende Haltung, also Koranverstehkompetenzen. Daher begreifen die meisten religio-
sen Akteur*innen, die ihren Fokus auf Koranverstehkompetenzen legen, diese als
Gegensatz zur Koranrezitation, auch wenn sie selbst der Koranrezitation per se
den religiésen Wert nicht absprechen. Natiirlich soll auch weiterhin das arabische
Original der Rezitationsverse vorgetragen werden. Es geht darum, dass die aller-
meisten Expert*innen, mit denen ich gesprochen habe, eine padagogisch-psycho-
logische Haltung an den Tag legen. Threr Ansicht nach praktizierten die Menschen
nicht mit dem Koran, sondern iiber den Koran. Daher sei deren gesamtes Religi-
onsverstindnis itberlagert von falschen Vorstellungen. Fiir Expert*innen in allen
Moscheen hingen falsche Religionsverstindnisse und falsche Koranpraktiken un-
mittelbar zusammen. Damit riicken Koranverstehkompetenzen in den Mittelpunkt

295 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gesprach mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee.: »Din
tavir almak demektir. Nasil tavir alinz? Kur'an'la.«

296 Feldnotiz, Gemeindebesuch (ausgefallene Kinder-Koranschule), 28.12.2013, Yunus-Emre-
Moschee, Mahmut: »Yoldan sapmalar ortaya cikiyor ve yanlis bilgiler devam ediyor.«

297 Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Adam 4o yildir hep ayni seyi duymak
istiyor. Farklibir sey duymak onu rahatsizediyor.Rahatini bozuyor. Hep imanin alti sartiniduy-
mak istiyor. Ciinkl hayatini sorgulamasi gerekiyor.>Ben hep boyle boyleyaptim, amadogru
mu yaptim? demesi gerekiyor. Dogruluktan, ahlaktan bahs edilmesi onu rahatsiz ediyor.«

- am 14,02.2026, 06:10:09.

34


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

Moscheeleben in Deutschland

ihres Engagements. Sie bieten viel tafsir (Koranexegese) in der Moschee an.*® Da-
durch erklirt sich auch, warum Mahmut beispielsweise dem Religionsunterricht
innerhalb des Kinder-Koranschulunterrichts keinen grofien Wert beimisst: »Zuerst
der Koran! Das religidse Wissen konnen sie spiter auch noch lernen.«*** Das Ver-
stindnis dieser Expert*innen ist, dass der Koran die einzig wahre Quelle des reli-
giosen Wissens ist und sein muss. Daher sei es notwendig, dass alle Muslim*innen
zunichst den Koran lernen.>®° Diese Haltungen sind Ausdruck eines Gegensatzes
zwischen Verstehen und Memorieren, was wiederum auf ein umkimpftes Gut im
islamischen Feld hindeutet, in dem Verstehen vs. Memorieren zu symbolischen
Kapitalien stilisiert werden. Allerdings hat die Konstruktion dieses Gegensatzes
soziale Folgen, die mit strukturellen Griinden der religiésen Arbeit in Moscheen
zu tun hat.

In Abschnitt I Kap. 2 wurde die Struktur der Koranschulen schon beschrie-
ben. An dieser Stelle sollen die auf Koranverstehkompetenzen ausgerichteten Kur-
se hinsichtlich ihrer Ziele und ihrer Erfolge differenzierter betrachtet werden. Die-
se Kurse unterscheiden sich naturgemif von denjenigen, in denen der Rezitation
und dem Memorieren Bedeutung beigemessen wird, aber auch untereinander:

Im ersten Typ (in der Yunus-Emre-Moschee) lernen die Schiiler*innen zunichst
die basale Koran-Alphabetisierung (Stufe 1: tiirk. elif ciiz). In der zweiten Stufe wird
nach den Regeln des korrekten Rezitierens dann Koranrezitation (Stufe 2a) unter-
richtet und schon einzelne Verse und du ‘@’ auswendig gelernt (Stufe 2b). Erst wenn
die Schillerinnen nun »am Koran« (tiirk. »Kur'an'da«) sind, sollen sie beginnen,
Verse in korrekter Aussprache, also nicht in einer tiirkisierten Fassung, auswen-
dig zu lernen und mithilfe der Expert*innen Wort fiir Wort zu verstehen (Stufe 3).
Im iiblichen Unterricht in anderen Moscheen und auch in anderen Moscheen der
DITIB geschehen die Koranalphabetisierung und das Memorieren wichtiger Verse
in lateinischer/tirkischer Umschrift parallel. Die Expert*innen mit dem Fokus auf
das Verstehen lehnen dies ab, weil das tiirkische Alphabet nicht alle Laute des Ara-
bischen korrekt wiedergebe und auflerdem die Schiiler*innen lediglich die Verse
auswendig gelernt hitten ohne diese zu verstehen.>**

Im zweiten Typ (einer der Kurse in der Altstadt-Moschee) wird zunichst Reli-
gionsunterricht auf einer Werte-Ebene abgehalten. Das heifit, dass die Lehrenden

298 Allerdings wurde dies in der Yunus-Emre-Moschee kaum nachgefragt, und musste daherim-
mer wieder eingestellt werden. Nach mehreren Anldufen wurde tafsir schliellich in die soh-
bet-Stunden integriert.

299 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 21.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut: »Once Kur'an! Di-
ni bilgiyi sonra da 6grenseler olur.«

300 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 21.12.2013, Yunus-Emre-Moschee.

301 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 14.12.2013, Yunus-Emre-Moschee. Auch die Praxis, dass fort-
geschrittene Schiler*innen Anfinger*innen mitunterrichten, wird von Semra in der Yunus-
Emre-Moschee abgelehnt.

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

religiose Werteerziehung wie Respekt, Fiirsorge, Sittlichkeit und Vertrauen, zum
Teil an praktischen Beispielen, einitben. Das Memorieren von ausgewihlten Ver-
sen liuft strikt auf dem Fundament des Verstehens ab, so dass sie zunichst in
deutscher Bedeutung vermittelt werden, bevor sie auf Arabisch memoriert wer-
den sollen. Die Koran-Alphabetisierung geht einher mit einer Grundvermittlung
arabischer Grammatik, so dass die Schiiler*innen anhand der koranischen Verse
auch schon die grammatische Semantik lernen. Die Lehrenden in diesem Kurs-
Typ argumentieren, dass bisher die Kinder religiése Merksitze auswendig lernen
wiirden, ohne die theologische Dimension dieser Aussagen zu verstehen. Anhand
der kurzen Suren, die man normalerweise fiir die Verrichtung des Ritualgebets
memoriert, sollen die Kinder auch sogleich die Fundamente der Religion erlernen
und so religiés sprachfihig werden.’*

In beiden Typen dominiert die Anschauung, dass die Kinder Memorieren und
Verstehen zusammen erlernen sollen und nicht dem blofien Memorieren Vorzug
geben sollen.

Allerdings gab es in den verstehensorientierten Kursen Beschwerden von El-
tern, dass ihre Kinder nicht zeitgleich mit der Koranalphabetisierung auch mit dem
Memorieren von Koranversen und Fiirbitten auf Arabisch beginnen und schnell die
wichtigsten Formeln auswendig kénnen. Da der Unterrichtsbesuch nicht regelmi-
Rig ist, kann es nimlich recht lange dauern, bis ein Kind tatsichlich »am Koran« ist
und wichtige Koranverse auswendig kann. Wihrend meiner Feldforschungszeit in
der Moschee, deren Korankurs dem Typ 1 entspricht, gab es Schiiler und Schiilerin-
nen, die bis zu zwei Jahre fiir die Koranalphabetisierung gebraucht haben. Und in
all dieser Zeit lernen die Kinder keine einzige Sure und Fiirbitte, weder das Tischge-
bet noch die wichtige Eréffnungssure al-Fatiha, noch die Firbitte, mit der die salat
eroffnet wird (al-istiftah, tirk. Siibhaneke). Aus Sicht der Kinder und Eltern bleibt
der Erfolg im Moscheeunterricht dadurch fiir eine lange Zeit aus, wenn sich die Ko-
ranalphabetisierung hinzieht. Die Expert*innen allerdings haben ihren Lehrplan
weitgehend beibehalten und den Wiinschen der Eltern nur insoweit nachgegeben,
indem kleinere und einfache Fiirbitten zum Memorieren aufgegeben wurden. Die
Standard-Suren, die fiir das korrekte Verrichten der salat gebraucht werden (tiirk.
Namaz Sureleri), kommen tatsichlich erst nach der ersten Stufe auf die Tagesord-
nung. Das erwies sich als problematisch, denn mit Abschluss der Koranalphabeti-
sierung, wenn dann tafsir-Stunden folgen sollen, kommen die Schiiller*innen noch
unregelmifliger. Semra beschwerte sich mir gegeniiber: »Sie begniigen sich mit der

302 Interview, Jussuf, Dezember 2006. Gesprach, Jussuf, 14.02.2012. Feldnotiz, Gemeindebe-
suche, 04.-09.08.2014, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, Interreligioser Dialogabend zu »Abra-
hame, 20.01.2015, Altstadt-Moschee, Jussuf.

- am 14,02.2026, 06:10:09.

343


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34k

Moscheeleben in Deutschland

[einfachen] Rezitationsfihigkeit.«**® Das gilt sowohl fiir die Kinder und Jugendli-
chen als auch fiir erwachsene Manner und Frauen. Von bis zu 30 Schiiller*innen in
den Korankursen bleiben nur eine Handvoll Schiller*innen, die in Bedeutung und
Interpretation des Korans unterrichtet werden konnen. Bei den Erwachsenen hat
das seinen Grund darin, dass diese sowieso nur die korrekte Koranrezitation erler-
nen wollen. Eigene Koranverstehkompetenzen wirken entriickt, da sie kein Koran-
arabisch konnen und auch nicht erlernen. Das Fernbleiben vom Unterricht hat bei
den Kindern und Jugendlichen seine Ursache im Alter und den altersgemifien so-
zialen Anforderungen in Schule und Familie, so dass schliefflich zu Ungunsten der
Moschee entschieden wird: Mit Beginn der Pubertit, verstirkten Anforderungen
im schulischen Bereich und der Ausbildung anderer Interessen wird der Moschee-
unterricht fiir viele Schitler*innen zu einer Pflichtveranstaltung, die sie aufgrund
der schon erlernten Koranlesefihigkeiten und der gestiegenen intellektuellen An-
forderungen auch immer seltener besuchen. Damit folgt der Koranlesekompetenz
nicht — wie von den Expert*innen gefordert — die Koranverstehkompetenz und
damit die Befihigung, selbst religionskompetent zu werden. Einige Eltern haben
ihre Kinder wegen des fehlenden Memorierens der Koranverse, die fiir das Ritual-
gebet salat gebraucht werden, in andere Moscheen oder in Ferien-Kompaktkurse
anderer Moscheen geschickt.*** Bei diesen handelt es sich um Koranschulen, wie
sie in empirischer Forschung zur Geniige als »traditionelle« Formen des Koranun-
terrichts analysiert worden sind.>* Im Gegensatz zu den verstehensorientierten
Kursen der ersten beiden Typen waren diese Kurse iiberfiillt.**® Koranalphabeti-
sierung, Rezitation, Memorieritbungen und Wissen tiber Grundlagen der Religion
(Prophetengeschichten und Muhammadbiographie, Kenntnisse tiber Rechts- und
theologische Schulen, die Pflichtenlehre und Glaubensartikel) werden hier zeitlich
parallel unterrichtet. Die unterschiedlichen Lernniveaus der Schiiler*innen fithren
dazu, dass sich die Schiiler*innen gegenseitig abfragen, miteinander itben und sich
Hilfestellung leisten kénnen. Die Aussprache und die Leseiibungen spielen neben
den Memorieriibungen eine wichtige Rolle. Die Bedeutung der Verse erfihrt der

303 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra nach der Veranstal-
tung: »Ich kann den Koran rezitieren, sagen sie und belassen es dabei.« (»Kur'an okuyabili-
yorum deyip, birakiyorlar.«).

304 YILGIN hatauch schon beobachtet, dass Eltern teilweise weitreichende Vorstellungen fiir den
Koranschulunterricht hitten, dies auch an die Koranschulen kommunizierten und auch an-
dere Koranschulen aufsuchen, wenn diese eher ihren Wiinschen oder denen ihrer Kinder
entsprechen. Vgl. YILGIN 2007: 85-94.

305 Vgl. ALAcAcioCLU 1999a, CEYLAN 2008 und 2010. Siehe auch Abschnitt I, Kap. 2.

306 Durch die hohe Anzahl der Interessent*innen macht es durchaus Sinn mehrere Kurse (mit
verschiedenen Lehrenden) anzubieten, in denen dann auch sogleich auf Ceschlechtertren-
nung geachtet wird. »Traditionelle« Koranpadagogik bedeutet aber nicht automatisch auch
Geschlechtertrennung. Bei nur einem Lehrenden (meist der Imam) sind alle Schiler*innen
ungeachtet ihres Ceschlechtes in einem Kurs.

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

Schiiler in der Regel nur durch eine oberflichliche Bedeutungswiedergabe, die aber
selten eingeiibt, erortert und/oder abgefragt wird.

Obwohl die allermeisten Eltern Koranverstehkompetenzen auch fir wichtig
halten, trifft die Gestaltung eines auf Verstehen hin ausgerichteten Korankurses
auf Unverstindnis, wenn dies bedeutet, dass die bisherige Korandidaktik vernach-
lassigt oder sogar abgelehnt wird. Die Menschen mdchten, dass ihre Kinder Suren
auswendig aufsagen und am religiésen Leben teilhaben kénnen, also z.B. schon
an den salat-Gebeten mitbeten oder zu Krankenbesuchen, Todesfille oder auf Fa-
milientreffen aus dem Koran rezitieren kénnen.** So haben sie das selber schon
als Kinder erlernt bzw. diese Unterrichtsgestaltung ist ihnen geldufig. MoHRs Ver-
weis auf die Herstellung von Kontinuitit der Gemeinschaft und ihres Gedachtnis-
ses durch die identifizierte Lehre und Lehrmethode verdeutlicht dies:

»Doch eben die Form, die Art der Vermittlung stellt fiir die Gemeinschaft und ihr
Gedichtnis Kontinuitdt her. [...] Dabei korrelieren die Methodik des Unterrichts,
Disziplin und das Fehlen von Erlauterungen zu einem als fest und memorierbar
gedachtem Wissen [..]. [..] Der Vorwurf, der Koranunterricht wie die Katechese
seien ausschliefllich auf die kognitive Lernebene bezogen und giben religiose
Aussagen merksatzmafiig weiter, beriicksichtigt den Hintergrund gemeinschaft-
licher Praxis nicht. Zudem begegnen dem Besucher des islamischen Unterrichts
eine religios konnotierte Klangwelt und eine Formelsprache, die sich die Kinder

auf einer zuallererst emotionalen Ebene aneignen.<*®®

Wenn diese Begegnung mit der »religiés konnotierten Klangwelt« in den ersten
Jahren des Moscheebesuchs fehlt, ergibt sich eine Verschiebung in der Bindung,
sowohl an die von der Gemeinschaft als wertvoll angesehenen religiésen Praxen
als auch an die Moschee. Der verstehensorientierte Unterricht bezieht sich auf ei-
ne kognitive Ebene, die nur die religiésen Bediirfnisse einiger Muslim*innen be-
riicksichtigt, aber die anderen Schiiler und Schiilerinnen und elterlichen Wiinsche
ignoriert und deren Wiinsche entwertet. Eine lediglich auf Verstehen ausgerichtete
Korandidaktik bleibt daher unzulinglich.

Das Spannungsfeld zwischen Memorieren und Nachahmen auf der einen Seite
und Verstehen und Reflektieren auf der anderen Seite wird in der bisherigen For-
schung normativ unter der Primisse einer auf Verstehen ausgerichteten Religions-
pidagogik in Stellung gebracht.>®® Tenor der Kritik in der Forschung ist stets, dass

307 Dies haben auch CEYLAN und ALAcAcioGLU so festgestellt. Sie bewerten allerdings den Um-
stand, dass Eltern mit den Lernzielen Memorieren und Nachahmen konform gehen wiirden,
markiert negativ. Vgl. CEYLAN 2008: 61-65.

308 MOHR 2006a: 47.

309 Vgl. TOSUN 1993, ALACACIOGLU 1999a, CEYLAN 2008, 2010 und 2014. Siehe auch Abschnitt I,
Kap. 2

- am 14,02.2026, 06:10:09.

54b


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

Moscheeleben in Deutschland

im Koranschulunterricht das Memorieren und Nachahmen im Vordergrund ste-
he, das Verstehen und Reflektieren jedoch vernachlissigt werde. Der Lehrplan der
DITIB (Stand 2013) wie auch die untersuchte lokale Praxis von Moscheen verschie-
dener Ausrichtung zeigen allerdings, dass es zum einen unterschiedlich ist und
zum anderen das Ziel der Koranlesekompetenz mit dem Ziel der Koranversteh-
kompetenz Hand in Hand gehen konnen. Allerdings sind die Korankurse durch
die unsystematische Unterrichtung teilweise iiber Jahre gestreckt, so dass diese
Ziele mit den gegenwirtigen Moglichkeiten und Strukturen kaum erreicht werden
konnen. Somit ist der Effekt einer koranzentrierten religiésen Bildung ohne Me-
morieren genau der gleiche wie die auf Memorieren fokussierte Bildung, die der
Anthropologe Richard T. ANTOUN schon beschreibt:

»The Muslim primary school or kuttab did not teach reading and writing, and the
primary school teacher usually had no printed or manuscript copy of the Quran;
rather he wrote the verses to be memorized on the blackboard each day, and only
many years later, if the student persisted in attaining a religious education—and most did
not—would he gain some idea of the literal meaning of the verses. In order not to mis-
construe the significance of Quranic memorization and recitation, however, one
must remember that what was being inculcated by such recitation was >meaning«
rather thansinformation«.<™

Die von ANTOUN hier stark gemachte Unterscheidung in »meaning« (Bedeu-
tung/Sinn) und »information« (Information) verdeutlicht genau das Problem der
Korandidaktik wie sie hier in den untersuchten Moscheen und in Korankursen
des verstehensorientierten Typs betrieben wird.

Nun wird zwar sowohl im Feld als auch in der Forschung Verstehen gegen
Memorieren ausgespielt. Das heif3t aber nicht, dass der Umgang mit Koranwis-
sen entweder nur memoriert, aber unverstanden, oder verstanden, aber nicht auswendig
existiert. Die meisten Nicht-Expert*innen, die einige Verse und Suren aus dem Ko-
ran memoriert haben, kénnen zwar die gleichen Verse nicht in ihre Muttersprache
iibertragen. Eine solche direkte Ubertragung ist weder erlernt worden noch selbst
erwiinscht. Das heift aber nicht, dass sie gar kein Koranwissen besitzen wiirden.
Ganz im Gegenteil: Man konnte erstaunt dariiber sein, wie viele Aussagen aus dem
Koran die Leute zu verschiedenen Gelegenheiten vortragen. Koranwissen ist den
meisten Nicht-Expert*innen doch geldufig, auch wenn sie oft selbst nicht wissen,
wo das im Koran vorkommt, ob es iitberhaupt im Koran vorkommt und in welchem
Kontext es verortet wird.>" Die wortliche Ubertragung aus dem Arabischen ge-

310 ANTOUN 1989: 258-259 [Hervorhebung AAA].

311 ANTOUN spricht davon, dass das Verstehen des Korans bei Gelehrten daran gemessen werde,
inwiefern in bestimmten Situationen auf koranische Verse verwiesen werde: »Explanation of
the Quran was a science and required years of study, particularly of the exegetical literature

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

schieht ebenfalls nicht adiquat.** Doch wértliches Nacherzihlen aus dem Koran,
insbesondere Prophetengeschichten, auch ohne das arabische Original wortlich zu
verstehen oder die genaue Stelle zu kennen, ist durchaus verbreitet. Koranwissen
zu erwerben war/ist demnach nicht an die direkte wortliche Koraniibertragung
mitsamt der genauen Koranstelle gebunden. Das Memorieren von Versen und das
Verstehen des Korans sind auf unterschiedlichen Ebenen angesiedelt. Dies kann
als ein Relikt der oralen Lern- und Lehrkultur angesehen werden: Altere Gemein-
deangehérige erzihlen, dass in ihrer Kindheit und Jugend Altere ihnen religiése
Geschichten erzihlt haben, die sie ebenso an ihre Kinder weitergegeben haben.
Auf Nachfrage ist einigen unklar — und hiufig auch unwichtig —, ob dies Erzih-
lungen aus dem Koran oder Hadithe sind, ob sie »Legenden« (tiirk. »rivayet«) sind,
deren Wahrheitsgehalt per se angenommen wird oder literarische Erzihlungen aus
Sufi-Werken sind. Das hegemoniale Koranwissen in den Moscheen ist somit als ein
iiber orale Kultur vermitteltes Wissen zu betrachten, in dessen Fokus nicht allein
das tatsichlich aus dem Korantext selbst erfahrene Koranwissen ist.

Der Umgang mit dem Spannungsfeld Memorieren ohne Verstehen kann aber auch
versohnlich angegangen werden: In einem Referat in der interkulturellen Frauen-
gemeinschaft in der Altstadt-Moschee wird Wert auf ein symbiotisches Denken
entgegen einer Dichotomie gelegt:

»Und wenn man eine Surah lernt, dann nicht nur die Bedeutung. Wenn jemand
fragt, was ist wichtiger, auswendig lernen oder die Bedeutung verstehen. Wie
kann man sagen, dass man diese beiden Sachen trennen kann? Warum denkst
du das? Wenn wir den Quran auswendig lernen, dann wiederholen wir ihn immer
wieder. Und je 6fter wir es wiederholen, gibt Allah uns immer mehr Raum dar-
Uber nachzudenken, und immer wieder neue Sachen in diesen Versen zu entde-
cken. Und nach 10-mal Wiederholen wird man Dinge erkennen, die man vorher
nicht erkannt hat, als man es nur 9-mal wiederholt hat. Allah 6ffnet noch mehr
Tiren. Das ist die Wahrheit, was den Quran betrifft. Je mehr man ihn rezitiert und
liest, desto mehr versteht man ihn. Und je weniger man ihn liest und rezitiert,
desto weniger versteht man. Der Quran ist nicht wie jedes andere Buch. Und ihn
auswendig zu lernen ist ein grundlegender Teil davon ihn zu verstehen. Und die

(tafsir). Understanding of the Quran (or other texts) would later be evaluated by the ability
to make practical reference to it in appropriate contexts.« (ANTOUN 1989: 260).

312 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet-Friihstick, 28.01.2015, Privatwohnung, Yunus-Emre-Moschee:
So gab eine Frau mittleren Alters in Bezug auf die Schopfungskraft Gottes an, dass Gott nur
»kun feyekiin« [kun fa-yakiin] sagen musse, und es werde. (»Allah>kun feyekin<der, ve olur.«).
Korrekt miisste es heiflen, dass Cott »kun«sagt und es wird [>Feyekiin< [fa-yakiin] bedeutet ja
schon »und es wird«].

- am 14,02.2026, 06:10:09.

341


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

Moscheeleben in Deutschland

Surah, die man versteht und lernt, diese kann man dann auch besser auswendig
lernen. Also diese zwei Dinge gehen immer zusammen. <™

Die Referentin, Stephanie Maryam, betrachtet Verstehen und Memorieren als zu-
sammengehdorige Aspekte des Koranwissens ohne das eine gegen das andere auf-
zuwiegen und geht damit einen anderen Weg als die strikt verstehensorientierten
religiosen Akteur*innen, fiir die das Verstehen lange vor dem Memorieren kommt.
Das didaktische Vorgehen von Stephanie Maryam ist dadurch gepragt, dass sie ver-
sucht, diese beiden sich oft unversshnlich gegeniiberstehenden Aspekte des Koran-
wissens zu vers6hnen:

»Zum Beispiel hast du dir vorgenommen in diesem Jahr Surah Kahf auswendig zu
lernen. Das bedeutet, ich lerne sie auswendig, ich lerne den Tafsir dieser Surah,
ich lese die Ubersetzung, ich versuche jede einzelne Vokabel zu verstehen. Wenn
es ein Seminar oder eine Vortragsreihe, ein Tafsirvortrag zu dieser Surah gibt, ein
Artikel oder Hausarbeit oder sonstiges, das nehme ich mit und nehme daran teil,
egal ob physisch oder iibers Internet. Das ist dann mein Surah Kahf Jahr. Nachs-
tes Jahr kénnte es dann mein Surah Rahman Jahr werden, oder sonst irgendeine
Surah.<™

Die auf Verstehen hin ausgerichtete Koranpraxis definiert sich selbst besonders
stark durch die Gegeniiberstellung zum Memorieren wie auch schon dem Aspekt
»Vernunft« iiber die Ablehnung der »Nachahmung« Wert beigemessen wird. Es
mangelt weiterhin an einer allgemeinen Positivbewertung der Koranverstehkom-
petenzen und auch rituelle, emotionale Religiositit kann damit bisher nicht herge-
stellt werden. Dadurch gelingt es dieser Akteursgruppe eher nicht, Deutungsmacht
zu erhalten. Daher leistet eine Initiative, die diese Dichotomie aufzuheben ver-
sucht, anstatt innerhalb des dichotomischen Systems sich iiber die im islamischen
Feld anerkannten religiosen Kapitalien Geltungsmacht zu verschaffen, einen enor-
men Beitrag zu einer bestimmten Entwicklung, nimlich dazu, auf welche Weise
verstehensorientierte Religiositit als ein symbolisch wertvolles religioses Kapital
angesehen werden kann.

313 Interkulturelle Frauengemeinschaft, aus dem Handout zum Referat von Stephanie Maryam
am 01.01.2017.

314 Interkulturelle Frauengemeinschaft, aus dem Handout zum Referat von Stephanie Maryam
am 01.01.2017.

- am 14,02.2026, 06:10:09.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

