
IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 327

liegt also sowohl im pädagogischen Eifer gegenüber den Nicht-Expert*innen, de-

nen ein begrenzter Horizont attestiert wird, als auch im Verständnis von der Natur

des Korans. Die Vernachlässigung der reichen Tradition der vormodernen Koran-

exegese mit der Anerkennung von unterschiedlichen Bedeutungen und der teil-

weise auch nicht abschließenden Klärung zugunsten einer einzigen, abschließend

geklärtenWahrheit hat somit Implikationen auf das Verständnis vonWahrheit. Da

der Koran nur eine göttliche Wahrheit beinhalten kann, sollen die Menschen ihre

davon abweichende Religiosität reflektieren,Wissen über die wahren Bedeutungen

im Koran erwerben und ihr Handeln danach ausrichten. Die Expert*innen sehen

sich selber bzw. auch andere »studierte Theolog*innen« als religiöse Autoritäten,

die diese wahren Bedeutungen des Korans vermitteln können und begleiten diese

Lernprozesse.

3. Der Koran im Mittelpunkt der religiösen Praxis

In den vorangegangenen Kapiteln wurde ausgeführt, wie und warum einerseits

Wissen, Vernunft, Reflexion und bewusste Religiosität als Hauptlinien einer wah-

ren Religion konzeptualisiert werden und andererseits Nachahmung, formal rich-

tige Praktizierung von Ritualen und das Betonen von islamischen Traditionen als

unverstanden und somit sinnentleert abgelehnt werden. Ich habe dargestellt, wie

sich die Konzepte umWissen, Vernunft undNachahmung zur islamischen Geistes-

geschichte verhalten und habe die Haltungen der jeweiligen religiösen Akteur*in-

nen in der islamischen Tradition verortet. Doch wie steht es um eine hochgradig

kritisierte und dementsprechend von Anderen verteidigte religiöse Praxis, nämlich

den Umgang mit dem Koran? Im nächsten Kapitel analysiere ich anhand der beob-

achteten Koranpraxen, welchen sozialen, emotionalen und spirituellen Sinn reli-

giöse Akteur*innen mit diesen von Kritiker*innen abgewerteten religiösen Prakti-

ken verbinden und welche Haltungen sie zu den jeweiligen Konzepten und inner-

halb der jeweiligen Diskussionen entwickeln. Dies betrifft direkt die Dichotomie

zwischen Koranverstehkompetenzen und Koranrezitationskompetenzen.

Die magische Seite des Korans und seine Materialität

Der Koran erscheint vielen Gemeindemitgliedern als entrückt, zunächst in materi-

eller Hinsicht, ergo auch in ideeller Hinsicht: der Koran kann nur nach Reinheits-

ritualen, in angemessener Bekleidung, durch spezielles Respektzollen u.w. ange-

fasst und geöffnet werden.264 Platziert wird der Koran an hohen Stellen in der

264 Beobachtet auf verschiedenen Zusammenkünften in Moscheen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Moscheeleben in Deutschland

Wohnung: hoch sichtbar aufgehängt, über alle anderen Bücher gelegt oder ausge-

stellt in einer Vitrine. Die Menschen achten darauf, dass sie den Koran über dem

Bauchnabel halten. Auch Auszüge aus dem Koran in einer aufwendig verzierten

(Leder-)Tasche oder in Amulette eingewickelte Miniaturkorane werden hoch plat-

ziert: über der Türe im Eingangsbereich, Richtung Mekka zeigend im zentralen

Aufenthaltsraum oder über dem Kopfende des Bettes angebracht, häufig mit Ro-

senduft umhaucht, umgeben von Familienfotos, an die Innenspiegel in Autos oder

um den Hals gehängt oder in Geschäften an der Wand. Einige Kritiker*innen der

Tradition werten diesen Umgang mit dem Koran als ein Zeichen einer oberflächli-

chen symbolischen Religiosität,265 wodurch der Koran degradiert werde: Denn der

Koran werde »wie ein Deko-Gegenstand an die Wand gehängt […]«.266 Aber die-

se Koranpraxis im Raum hat einen je eigenen Sinn. Reckwitz plädiert dafür, die

Verbindung von Körpern, Emotionen und Raum offen zu legen:

»Affects are often directed at artefacts/objects and are structured by the spaces

these artefacts/objects form. […] The bodied agents of the social-practice-

approach, however, are sensual-perceptive agents. This practice-specific sen-

suality and perceptiveness allows for their being affected in a practice-specific

way by other objects or subjects, which are in turn affected by them.«267

Für die beteiligten Gläubigen erschließt sich der ideelle Gehalt einerseits durch

die Materialität des Korans und durch die Platzzuweisung des Korans anderer-

seits. Der Koran, der in einem Raum speziell platziert wird, erhält eine Bedeu-

tung im Raum, genauso wie der Raum dadurch eine Bedeutung erhält und auf

den Menschen (rück-)wirkt. Der Raum wird als besonders gedacht, in dem durch

die Anwesenheit des Korans bestimmtes Handeln nicht möglich ist. So wird Ge-

schlechtsverkehr in einem solchen Raumoder selbst das Ausstrecken der Füße oder

Schlafen mit Fußende zum Koran hin als sündhaftes Handeln betrachtet.268 Der

Koran im Schlafzimmer/Elternzimmer wird in ein Tuch eingewickelt, wird also

unsichtbar für das bloße Auge gemacht. Ein Raum mit dem Koran diszipliniert

die Sprechakte der anwesenden Menschen, indem diese auf ihre Wortwahl und

Sprache achtgeben: Üble Nachrede oder sogar »einfaches Lästern« (türk. »dediko-

du«) werden genauso wie »Beschimpfungen« und auch »Verdammen« (türk. »küfür«

< arab. kufr) mit Blicken sanktioniert und sogleich unterbunden.269 In derselben

personellen Konstellation ist dies außerhalb des Raums, z.B. im Garten oder in der

265 Vgl. auch Svensson 2006: 20-22: Verstehensorientierte Lehrpersonen in den von Svensson

untersuchten Schulen in Ostafrika betrachten solche Praktiken ebenfalls als »›superstitious

attitude‹ towards the Qur’an«. (Ebd.: 20).

266 Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Bir süs eşyası gibi duvara asılan […]«.

267 Reckwitz 2012: 249.

268 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet-Frühstück, 20.05.2015, Yunus-Emre-Moschee.

269 Feldnotiz, sohbet, 09.11.2014, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 329

Küche sehr wohl möglich, was die Praktiken des Sprechens und zum-Schweigen-

gebracht-werdens in einen Zusammenhang mit dem Raum bringt. Dabei hat das

Buch, bevor es zum Artefakt270 wird, auch eine vorräumliche Bedeutung: Irgend-

ein Buch könnte nämlich diese Bedeutungen nicht erlangen, es ist der Koran als

Wort Gottes, was hier mit magischen Kräften ausgestattet gedacht wird, was man

so erfahren hat und an die Nachfahren weiter gibt. Ich habe beobachtet, dass bei

Wunschäußerungen mit Gottesbezug bzw. nach duʿāʾ, die von Anwesenden mit

amin (türk. für ›Amen‹) quittiert werden, der Blick der Menschen zum Koran an

der Wand wandert.271 Gott wird somit über sein Wort, vergegenständlicht durch

das Buch, in die Mitte der Handlungen geholt. Die metaphorische Seite des Korans

gibt den Sinn für gerade diese Art von Koranpraxis.

Koranrezitation als religiöse Praxis

Nicht nur durch die Materialität des Korans und seine Platzzuweisung kann

die magische Kraft des Korans erfahren werden, sondern vor allem durch Ko-

ranrezitationsfähigkeit. Dies schließt hier sowohl das einfache Lesen-Können

(türk. »Kur’an’ı yüzünden okumak«), das Aufsagen memorierter Verse als auch

das Rezitieren-Können ein, also die Beachtung der korrekten Aussprache und

Betonung anhand der Rezitationsregeln (taǧwīd). In erster Linie geht es um die Fä-

higkeit, aus dem Koran im arabischen Original vortragen zu können. Jede Lesung

– egal ob allein für sich oder vor einer Audienz – ist mit ḥasanāt und damit mit

dem Zuspruch von (türk. sevab), also dem Verdienst an einer guten Tat vor

Gott für sich und andere verbunden. Den Koran rezitieren zu können, bedeutet,

die Befähigung für eine vor Gott hochgewertete religiöse Praxis auszubilden und

verweist somit auf eine bestimmte soziale Position des Rezitierenden. Koranrezi-

tationsfähigkeit ist ein Gut, das im religiösen Feld bedeutsam ist. Daher betrachte

ich sie als Teil des religiösen Kapitals. Wie sieht der Einsatz dieses religiösen

Kapitals im Feld konkret aus?

Koranrezitation ist in erster Linie für die Performanz des Ritualgebets (ṣalāt)

notwendig. Ich gehe im Folgenden aber auf diejenige Koranrezitation ein, die

funktionell eingebettet ist in gemeinschaftlich begangene öffentliche oder semi-

öffentliche religiöse Feiern: Die zu rezitierenden Abschnitte werden abgelesen oder

memoriert vorgetragen. Rein funktionell beschrieben wird Koranrezitation einge-

setzt, um Heilung von physischen Krankheiten und/oder von innerer Unruhe oder

psychischen Beschwerden zu erlangen (darunter fällt auch die Praxis der ruqya),

270 Artefakt wird hier als soziale Bedeutung eines Gegenstandes verstanden. Siehe Abschnitt I,

Kap. 1.

271 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet-Frühstück, 28.01.2015, Privatwohnung, Yunus-Emre-Moschee:

»Mögen Deine Kinder gesund und wohlbehalten sein.«

ṯawāb

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Moscheeleben in Deutschland

um bessere Aufnahmekraft des Gedächtnisses oder Konzentration zu erfahren (bei

Prüfungen, Vorstellungsgesprächen und dergleichen), um Unglück abzuwehren

und zu segnen (z.B. ganz explizit vor jedem sohbet/ders). Gerade der gemeinschaft-

liche Segnungsakt, der vor einer Reise, vor Beginn eines neuen Lebensabschnittes

wie Trauung oder Schulbeginn, vor der Entsendung zum Militärdienst, bei Bezug

einer neuenWohnung, bei einem Autokauf und dergleichen abgehalten wird, oder

um etwas zu feiern wie bestandene Prüfungen, Geburt, Hochzeit, Beschneidung

oder dergleichen, ist in der Regel mit Speisung von Gästen verbunden. Solche Fei-

ern werden nicht nur in Moscheen abgehalten (vor Hadsch- oder Umra-Fahrten,

bei Trauungen, nach dem Tod von Gemeindemitgliedern, an Todesjahrestagen

u.w.), sondern auch privat ausgerichtet: Mit der Wahl der Moschee als Ort bekom-

men die Feiern einen offizielleren Anstrich. Es war häufig zu beobachten, dass

Angehörige der Kern-Gemeinde oder auch Funktionsträger*innen potenziellen

Ausrichtern solcher Feiern die Moschee als Ort der Feier anstatt im eigenen

Garten oder in der eigenen Wohnung nahegelegt haben. Dadurch wird der Wert

der Moschee per se als gemeinschaftlicher religiöser Ort erhöht.

Die Rezitation folgt keiner festen Lehre, aber es hat sich ein Kanon in der Tra-

dition herauskristallisiert: Es gibt eine spezielle Folge und Formalia von Basmala,

ganzen Suren, einzelnen Versen, Wiederholungen, duʿāʾ und Eulogien. Der Koran

besteht aus 114 Suren und aus über 6000 Versen, aber bei solchen Rezitationenwer-

den meist die gleichen Suren und Verse rezitiert. Die Auswahl darunter kann von

Moschee zu Moschee und auch innerhalb von Gruppen in derselben Moschee un-

terschiedlich sein. Der Abschnitt, der auf die Rezitation von längeren Suren folgt,

ist indes oft gleich: sie beginnt mit der dreimaligen (oder auch zehnmaligen) Wie-

derholung der Suren al-Falaq (Sure 113), an-Nās (Sure 114) und al-Iḫlāṣ (Sure 112).

Den Suren 113272 und 114273 werden übelabwehrende Kräfte zugesprochen, die auch

bei ruqya oder bei Abwehr von Üblem gesprochen werden (z.B. bei Trauungsfeier-

lichkeiten oder bei Beglückwünschungen zur Geburt, oft ausgedrückt durch: »Bitte

lest/rezitiert [aus dem Koran]«, türk. »Aman okuyun«). Bei den Rezitationen wird

immer die Eröffnungs-Sure al-Fātiḥa (Sure 1) vorgetragen, an die häufig – aber

nicht immer –das auf Türkisch so genannteElif lammim (2/1-5) anschließen.Āmana

272 113: »(1) Sag: Ich suche beim Herrn des Frühlings Zuflucht (2) vor dem Unheil (das) von dem

(ausgehen mag), was er (auf der Welt) geschaffen hat, (3) von hereinbrechender Finsternis

(4) von (bösen) Weibern, die (Zauber)knoten bespucken (5) und von einem, der neidisch ist

(w. von einem Neider, derwenn er neidisch ist).«

273 114: (»1) Sag: lch suche Zuflucht beim Herrn der Menschen, (2) dem König der Menschen, (3)

dem Gott der Menschen (4) (ich suche bei ihm Zuflucht) vor dem Unheil (das) von (jeder Art

von) Einflüsterung (w. von der Einflüsterung) (ausgehen mag), – von einem (jeden) heim-

tückischen Kerl (?) (w. dem heimtückischen Kerl), (5) der den Menschen (w. in die Brust der

Menschen) (böse Gedanken) einflüstert, (6) sei es ein Dschinn oder ein Mensch.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 331

’r-Rasūlu (2/285-286) fungiert häufig als Tischgebet.274 Der Thronvers (Āyat al-Kursī,

türk. Ayetel Kürsi, 2/255) wurde beispielsweise im Gedenken an das Grubenunglück

in Soma/Türkei (13. Mai 2014) nach einem gemeinsamen Nachmittagsgebet auf ei-

nem Moscheekirmes rezitiert. Beliebt sind bei Gedenken an Lebensereignisse wie

Geburt, Tod oder Krankheiten die Sure Yāsīn (Sure 36), gefolgt von den Suren 67

und 78 (türk. Tebareke-Amme)275. Auch die Suren al-Fatḥ (Sure 48) und ar-Raḥmān

(Sure 55) werden als zu rezitierende Suren in Koranrezitationskursen unterrichtet.

Neben der Rezitation aus dem Koran können auf den oben genannten Feiern auch

literarische Verse aus dem Mevlit-Lied vorgetragen werden.

Nicht nur die Wahl der jeweiligen Verse, die Folge und der Wiederholungs-

wert der Verse sind von Bedeutung, sondern auch die anschließende Fürbitte, die

von dem Rezitierenden gehalten wird oder an eine andere Person delegiert wird.

Dies wurde auch gerne als Nachwuchsförderung genutzt, wenn Schüler und Schü-

lerinnen des Moscheeunterrichts diesen Part übernehmen sollten.276 Nach einem

gemeinsamen Essen durfte beispielsweise eine recht junge Schülerin die Fürbit-

te halten.277 Aber auch für die Koranrezitation werden Schüler und Schülerinnen

ausgewählt, die das Erlernte vortragen dürfen.278 Die Fürbitte erfolgt in der Mut-

tersprache, die mit der Bitte um Beistand (türk. şefaat < arab. šafāʿa) des Prophe-

ten beginnt und mit dem Beistand der Angehörigen der Prophetenfamilie (Ahl al-

bayt) und derjenigen, die »Gottes geliebte Geschöpfe« sind (türk. »Allah’ın sevgili kul-

ları«), fortfährt. Nach einer solchen Fürbitte erklärt mir ein Rezitator, dass jede/r

sie so gestalten könne, wie er oder sie das wünsche, aber immer mit dem Beistand

des letzten Propheten beginnen müsse.279 Tatsächlich ist dies auch so. Nach jeder

Wunschäußerung antworten die Anwesenden mehr oder weniger hörbar »amin«

(türk.) oder »āmīn« (arab.).

Einen nation-building Aspekt haben die Fürbitten durchaus und sind somit

auch als politisch zu werten: In allen von mir aufgesuchten türkischdominierten

Moscheen und privaten Zusammenkünften fehlte nicht die Bitte, »unsere Kin-

der zu guten Bürger*innen« zu machen (»çocuklarımızı devletine milletine hayırlı ev-

274 Feldnotizen, unterschiedliche Gelegenheiten des gemeinsamen Essens in Moscheen (kein

Iftar!).

275 Tebareke = die Sure al-mulk: Sure 67 und Amme = die Sure an-Nabaʾ: Sure 78. Diese Suren sind

im türkischsprachigen Bereich nicht unter ihren Suren-Namen bekannt, sondern anhand der

jeweils ersten Wörter, mit denen die Suren anfangen.

276 Feldnotiz, Kirmes, 30.05.2014, Große Moschee.

277 Feldnotiz, Hadsch-Essen/Hacı yemeği, 01.08.2015, Yunus-Emre-Moschee.

278 Vor dem eigentlichen Vortrag von Emine Şenlikoğlu in der Yunus-Emre-Moschee durfte

diejenige Schülerin, die als Kandidatin der Moschee den Regionalwettbewerb der DITIB-

Moscheen um die schönste Koranrezitation gewonnen hatte und für den Landeswettbewerb

ausgewählt war, die Sure 36 vor versammelter Menge vortragen.

279 Feldnotiz, Veranstaltung von Angehörigen einer Verstorbenen/taziye, 12.03.2016, Mevlana

Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Moscheeleben in Deutschland

lat«), den »Fortbestand unseres Staates« (»devletimizin bekasını«) zu gewährleisten,

»diejenigen, die unseren Staat« (»devletimizi«), »unsere Nation« (»milletimizi«) und

manchmal auch »unsere Ehre« (»namusumuzu«) verteidigen, zu beschützen – also

Polizist*innen, Soldat*innen, Wehrdienstleistende, Lehrer*innen. An Feiertagsge-

beten wird in den türkischsprachigen Fürbitten auch dezidiert um den göttlichen

Schutz des deutschen Staates und des deutschen Volkes gebeten.280 Diemeist recht

langen Fürbitten für alle möglichen lebenden und verstorbenen Menschen, insbe-

sondere die eigenen Vorfahren, enden mit der Aufforderung, dass jede/r Anwesen-

de still für sich die Sure al-Fātiḥa rezitiert. Dieser letzten eigenen, stillen Rezitation

geht meist noch ein erweiterter Segensgruß an den Propheten (taṣliya, türk. sala-

vat) voran.281 Gerade von Angehörigen der älteren Generation wird dem Rezitator

oder der Rezitatorin anschließend eine besondere Segnung zuteil (z.B. türk. »ağzı-

na, diline sağlık«, dt. »Gesundheit deinem Mund, deiner [rezitierenden] Zunge«).

Die bei einer solchen Rezitation anwesenden Menschen disziplinieren sich ge-

genseitig. Den Frauen ohne ein Kopftuch werfen andere Frauen Tücher zu, damit

sie sich während der Rezitation bedecken sollen. Zum Reden, Sprechen, Telefonie-

ren verlässt man den Raum. Auch Kindern wird deutlich gemacht, dass nur leises

Sprechen möglich ist. Alle Anwesenden schauen auf den Boden, dabei sitzen sie

kauernd oder stehen diskret. Das Essen und Trinken wird eingestellt. Die ersten

āmīn-Antworten regeln die Lautstärke der nachfolgenden: War die erste laut, so

werden auch die nächsten laut ausgesprochen werden, war sie eher leise mit nur

ein, zwei Ausreißern, werden diese im Folgenden nicht mehr zu hören sein. Auch

die Praktiken bei der Nennung des Propheten werden reguliert. Der Rezitator re-

gelt durch seine Pausen, ob er erwartet, dass der Segensgruß an den Propheten laut

oder leise ausgesprochen wird.282 Die Praktik des Hand-aufs-Herz-Legens bzw.

über-die-eigene-Brust-Streichens bei der Nennung des Propheten dagegen regelt

sich von selbst, wenn z.B. jüngere Anwesende dies den älteren nachmachen, bei

der nächsten Gelegenheit aber die Einzigen sein können, die das tun. Besonders

280 Feldnotizen zum Festgebet zum Ramadanfest und Opferfest 2014 und 2015, Yunus-Emre-

Moschee, Altstadt-Moschee und andere Moscheen. Diese Prozedur der politischen Fürbit-

te habe ich 2009 auch während einer katholischen Karfreitagszeremonie erlebt, in dem für

den Papst, für die Regierungen usw. gebetet wurde. In den deutschsprachigen Fürbitten der

deutschsprachigen Gruppen fehlt dieser gesellschaftliche Aspekt, Schutz für Volk, Nation

oder Staat zu erbitten.

281 »Allāhumma ṣalli wa sallam ʿalā sayyidināMuḥammadin wa ʿalā ālihi wa ṣaḥbihi wa sallim.«

In der türkischen Aussprache: »Allahümme salli ala seyyidina Muhammedin ve ala elihi ve

sahbihi ve sellim.« Es gibt auch andere Varianten dieser Eulogie. In der deutschen Überset-

zung ungefähr: »Mein Gott, schenke unseremMeister/HerrnMuḥammad, seiner Familie und

seiner Gefolgschaft/seinen Anhängern Segen, Barmherzigkeit und Frieden.«

282 »Ṣallā 'llāhu ʿalayhi wa sallam«. In der türkischen Aussprache: »sallallahu aleyhi ve sellem«.

Die imDeutschen populäre Übersetzung lautet: »Gott segne ihn und schenke ihmHeil« oder

»Möge Gottes Segen und Frieden auf ihm sein«.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 333

auffallend waren die Konfusionen, wann die Hände zum Gebet geöffnet werden.

Einige beginnen schon bei der Koranrezitation die Hände aufzuhalten, andere erst,

wenn der Rezitator mit seiner Stimme verdeutlicht, dass nun der zweite Abschnitt

von kürzeren Suren beginnt, die Wunschäußerungen beinhalten wie die Suren 113

und 114. Spätestens mit Beginn der Fürbitte in der Muttersprache und dem all-

gemeinen āmīn-Antworten sind auch die letzten Hände in Stellung. Für die meis-

ten Anwesenden erschließen sich die Praktiken von selbst, allerdings sind spätere

Nachfragen über unbekannte Praktiken oder Diskutieren über die korrekte Pra-

xis durchaus üblich, z.B. wurde immer wieder die Lautstärke der āmīn-Antworten

thematisiert oder die Art und Weise des Segensgrußes an den Propheten. Hohe

Lautstärke scheint immer in Misskredit zu stehen, das Auditive spielt somit eine

Rolle für das Gesamtritual. Dagegen spielen die körperlichen Vor- und Zurückbe-

wegungen während der Koranrezitation keine Rolle mehr – wie ich sie noch aus

früheren Diskussionen kenne. Diese Praktiken sind keine Alltagspraktiken wie Es-

sen oder Reden, sondern dezidiert religiöse Rituale, die allerdings nicht kanonisch

sindwie die Regeln der ṣalāt. Daher weisen sie auch von Performanz zu Performanz

Unterschiede auf. Während hohe Lautstärke unter Gläubigen in der Yunus-Emre-

Moschee (DITIB) unüblich ist, ist sie bei denjenigen in der Altstadt-Moschee (affi-

liiert mit IGMG) teilweise erwünscht, zumindest wird sie nicht unterbunden. Sind

Körperbewegungen im Kultur- und Bildungszentrum (VIKZ) allgegenwärtig und

teilweise auch in der Altstadt-Moschee zu beobachten, wirken sie in der Yunus-

Emre-Moschee eher ungewohnt. Insgesamt ist in der Yunus-Emre-Moschee bzw.

bei Gemeinden der DITIB ein zurückhaltenderes Auditorium zu beobachten als in

den Gemeinden der IGMG und VIKZ.Dies kann als Folge der Purifizierungsbestre-

bungen derDiyanet-Politik im säkular-laizistischen Religionsbetrieb bewertet wer-

den, wonach Religion als private Angelegenheit gedacht wird, die mit Ruhe, Ent-

spannung, Stille und mit Konzentration (durch Ruhe) auf die wesentliche religiöse

Handlung eines Mittlers assoziiert wird. Demgegenüber greifen die Gemeinden

der anderen beiden Moscheen auf Traditionen der Orden und der Ordensmystik

zurück und integrieren auch solche Praktiken, die nicht durch die Diyanet-Politik

legitimiert sind.

Von diesen Praktiken, die etwas für die Lebenden bewirken sollen, ist die Ko-

ranrezitation zu unterscheiden, die für Sterbende und die Gestorbenen verlesen

wird. So glauben die Menschen daran, dass die Rezitation bestimmter Suren (Yāsīn

und al-Mulk) in direkter Anwesenheit des Sterbenden dessen »Abgabe der Seele«

(türk. »ruh teslimi«), d.h. sein Sterben, erleichtern soll. Die Rezitation von Koran-

suren nach dem Tod eines Gläubigen, also direkt amGrab oder in Andenken an den

Verstorbenen an bestimmten Tagen nach dem Tod, soll dem Verstorbenen direkt

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Moscheeleben in Deutschland

zugute kommen. Dabei gibt es unterschiedliche Zählungen, z.B. 40 Tage nach dem

Tod oder am Jahrestag.283

Die Koranrezitation als religiöse Feier selbst wird dabei zu einer gemeinschaft-

lichen Angelegenheit in zweierlei Hinsicht: Die soziale Komponente der Zusam-

menkunft von Menschen und entsprechend das Begehen eines bestimmten An-

lasses in gemeinschaftlicher Form sowie die Haltung in der Gemeinschaft, die

während der Koranrezitation eingenommen wird, ist bedeutsam. So trennen sich

die zusammenkommenden Gläubigen räumlich nach Geschlechtern, auch wenn

sie vorher und nachher zusammen sind. In manchen Fällen bleibt die Geschlech-

tertrennung die ganze Zeit über aufrecht, in anderen Fällen ist sie nur für den

zeremoniellen Part (also für die Rezitation und die Fürbitten) vorgesehen. Diese

Geschlechtertrennung geschieht automatisch und ohne Anleitung. Zu keinemZeit-

punkt habe ich beobachtet, dass sich einMann in den für Frauen reservierten Raum

verirrt hätte und andersherum. Die Geschlechtertrennung lässt die religiöse Zere-

monie unterschiedlich erleben: In gemischtgeschlechtlichen Zeremonien hält im-

mer ein Mann die Rezitation, dementsprechend im Männerbereich. Daran liegt es

auch, dass die Rezitation für die allermeisten Frauen ohne Ankündigung einsetzt,

die davon überrascht werden.Denn der Rezitator richtet den Beginn der Rezitation

nach den Geschehnissen im Männerbereich aus. Wenn hier das Essen beendet ist,

beginnt die Rezitation, auch wenn im Frauenbereich das Essen der Frauen nicht

beendet ist. Dies bleibt für die Männer und den männlichen Rezitator unsichtbar

und somit unberücksichtigt. (Junge) Frauen sind mit der Versorgung ihrer Kinder

beschäftigt oder bedienen erst denMännerbereich bzw. die älteren Frauen. Sie set-

zen damit erst später zum eigenen Essen an und sind bei Beginn der Rezitation

somit noch nicht fertig. Auch auf Seiten der Männer gibt es solche Ungleichzei-

tigkeiten, die in Kauf genommen werden: Junge Männer, die die Tische bedienen,

kommen auch erst später zum Essen, und sind somit bei Rezitationsbeginn auch

noch nicht fertig.Manche Frauen fordern diese Frauen auf,weiter zu essen (»damit

das Essen nicht kalt wird«), und nicht den Rezitator zu beachten.Oder diese Frauen

verziehen sich in eine Ecke oder in die Küche und essen dort weiter. Bei getrenn-

ten Räumen werden vor oder in den Frauenbereich Verstärker oder Lautsprecher

hingestellt, die allerdings leidlich funktionieren (entweder sind sie übersteuert,

d.h. es quietscht und rauscht oder die Übertragung wird unterbrochen, fällt aus

oder funktioniert erst gar nicht). Manchmal hören die Frauen auch einfach nichts

und wundern sich über die ausbleibende Rezitation. Diesen Gründen geschuldet

283 Ich wurde auf zahlreiche solcheMevlid-Veranstaltungen oder okuma sowohl in der Moschee

als auch außerhalb derMoschee in Privatwohnungen vonGemeindemitgliedern eingeladen.

Die obige Aufzählung ist nicht erschöpfend. Die Unterscheidung in Lesung für Lebende und

Lesung für Gestorbene sowie die Bedeutung dieser Veranstaltungen habe ich anhand Beob-

achtungen generiert.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 335

ist im Frauenbereich in der Regel immer eine wechselhafte Stimmung, die zwi-

schen Konzentration auf die Rezitation und Ablenkung durch hineinsprechende

Kinder, den Problemen der Technik und zwischen Essen und Nicht-Essen geprägt

ist. In den Männerbereichen dagegen beobachtete ich (und ließ es in ein-zwei Fäl-

len nacherzählen) eine Stimmung von durchgängiger Ruhe und Andacht, welche

im Frauenbereich nicht zu finden sind. Das Zuhören als Praktik gestaltet sich im

Frauenbereich schwieriger als im Männerbereich. Daher ziehen Frauen es vor, ei-

gene Rezitationen ohne Männer abzuhalten. Dies ist verständlich, da sie dann den

religiösen Akt des Rezitierens und Zuhörens selbst regeln und regulieren können,

was bei gemischtgeschlechtlichen (aber separierten) Feiern nicht möglich ist. In

einem Fall einer Privatfeier, auf die ich durch Angehörige einer Moscheegemein-

de eingeladen wurde, gestaltete sich die Feier ganz ungewöhnlich und auf beiden

Geschlechter-Seiten ganz ähnlich: Für das Servieren des Essens wurden mehrere

Leute engagiert, womit die Gastgeber*innen entlastet waren. Dass sie selber be-

dient wurden, führte bei einigen Frauen wiederum zu Irritationen (»Oh bitte lass

es, ich nehme mir selber.« (Türk.: »Ay lütfen bırak, ben kendim alırım.«). Sie hatten

die bisher selbstbestimmte Essenspraktik über die Menge, den Zeitpunkt und den

Inhalt verloren. Auch der Lautsprecher funktionierte einwandfrei, der Rezitator

stellte sich den Frauen kurz vor und ließ im Frauenbereich nachfragen, ob das Es-

sen auch hier schon beendet war. Teilweise waren die Frauen irritiert über so viel

Aufmerksamkeit, teilweise quittierten sie diese Haltung als »modern«.284

Es geht bei all den Feiern mit Koranrezitationen nie um die textlich-verstande-

ne und somit kognitiv-sinngebende Dimension des Korans. Tatsächlich spielen die

inhaltlichen Aussagen der jeweils zur Rezitation ausgewählten Koranverse kaum

bis überhaupt keine Rolle. Auch in denmuttersprachlichen Ansprachen und Fürbit-

ten wird kaum bis keinerlei Bezug auf den Inhalt der rezitierten Verse genommen.

Bis auf redewendliche, schablonenhafte kurze Stellungnahmen kommentieren die

Anwesenden äußerst selten, welche konkreten Themen die jeweiligen Abschnitte

ansprechen (z.B. Leben nach demTod,Wahrhaftigkeit des Korans bzw. der Prophe-

tie Muhammads, Heilung durch Gottesnähe, Erschaffenheit der Welt durch Gottes

Allmacht u.ä.). Für die Audienz ist die Ästhetik bedeutsam: also die Stimme des

Rezitators, die flüssige Rezitation ohne Stocken oder Pausen oder die Länge der

Rezitation, und natürlich: inwiefern die Rezitation »die Herzen berührt hat«.

284 Feldnotiz, Mevlid-Veranstaltung, 11.03.2017, privat, engagiertes Mitglied der Frauengruppe

(DITIB): »Unser Imam ist ein moderner Imam. Er zeigt Respekt gegenüber den Frauen.« (»Bi-

zim hocamız modern bir hoca. Kadınlara saygı gösteriyor.«). Der Imam war der Religionsbe-

auftragte einer DITIB-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Moscheeleben in Deutschland

Das Hören der Rezitation wird in der Forschung als essentiell für die Kultivie-

rung eines empfindsamenHerzens identifiziert.285 Auch religiöse Expert*innen im

Feld weisen immer wieder anhand normativierter religiöser Aussagen wie Hadithe

darauf hin, dass die Koranrezitation die Aktualisierung der göttlichen Kraft durch

die konkrete Rezitation der Worte Gottes bedeutet und sich dies im moralischen

und ethischen Handeln der Zuhörer*innen manifestieren soll.286 Diese Interpre-

tation übersieht die zeitliche und räumliche Diskrepanz zur originären normati-

ven Aussage. Denn diese wurde freilich in einer Zeit entwickelt, in der das ver-

stehende Hören zur Inkorporation der moralischen und ethischen Lehren geführt

hat (oder theoretisch hätte führen können), die die Handlungen der Menschen be-

stimmen und prägen kann, weil die religiösen Quellen, auf die sich die erbauende

Wirkung der Koranrezitationen beziehen, einer Umgebung entstammen, in der

die Menschen das göttliche Wort während der Rezitation auch tatsächlich literal

und kognitiv verstanden haben. Dadurch konnte sich das moralische und ethische

Verhalten tatsächlich nach dem gehörten und verstandenen Wort Gottes ausrich-

ten ohne eineMittler- oder Übersetzungstätigkeit vorauszusetzen. Das Gleiche gilt

auch für die intensive Wirkung des Ritualgebets, in dem ebenfalls aus dem Koran

memoriert rezitiert wird. In den beschriebenen Moscheemilieus dagegen werden

zwar entsprechende Legitimationen für Koranrezitationen normzuweisend heran-

gezogen. Allerdings bleiben die Kontexte dieser Aussagen unbeachtet und dehisto-

risiert, denn die wenigsten Leute verstehen die Rezitationen kognitiv-literal, auch

arabische Muttersprachler*innen nicht. DieWirkung der Rezitation der göttlichen

Worte stellt sich für den Einzelnen als spirituell und nicht kognitiv ein. Damit be-

wegen sich diese Akteur*innen in einem Milieu, in dem das göttliche Wort allein

als wirkmächtiges, ja schon magisches Wort gedacht wird. Die »Berührung der

Herzen« hat eine Bedeutungsverschiebung erfahren, die die normativierte Aussa-

ge zur ursprünglichen literalen Sinngebung betrifft: Die »Berührung der Herzen«

geschieht eben nicht über die literale Erfassung der göttlichen Worte. Stattdessen

stellen sich der Klang und allgemein die Ästhetik, die Wiederholung, das gemein-

schaftliche Erleben der Rezitation, die Erinnerung an vorangehende Rezitationen

und die Erwartung nach göttlichem Einwirken zu einer Bedeutungsvielfalt zusam-

men, die die bloße Form und den Ritualismus der unverstandenen Koranrezitation

überwindet. Diese Überlegung soll im folgenden Abschnitt systematisiert werden:

285 So schlussfolgert Hirschkind: »Beyond the cognitive task of learning rules and procedures,

listerners hone those affective-volitional dispositions, ways of the heart, that both attune the

heart to God’s word and incline the body toward moral conduct.« Hirschkind 2001: 9.

286 Semra und Mahmut erläutern mir gegenüber, dass die regelmäßige Verrichtung der ṣalāt

den Menschen ein gottesfürchtigeres Leben nahe bringe. Die Rezitation von Gottes Worten

während der ṣalāt sei eine Aufforderung des Einzelnen an sich selber, den »Weg Gottes« zu

suchen und zu finden. Interview, Mahmut und Semra, 25.02.2014, Yunus Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 337

Der Vorwurf, dass in formalisierten religiösen Ritualenwie der Koranrezitation

diese ihre semantische Bedeutung verlieren bzw. semantisch verarmt werden und

damit sinnlos sind, lässt sich bei genauerer Betrachtung dieses Rituals als soziale

Praktik und religiöse Praxis nicht aufrecht erhalten. Die Akteur*innen selbst deu-

ten ihr Handeln mit kognitiv zugänglichen und funktionell erfassbaren Gründen

wie Heilung, Reinigung, Vertreibung des Bösen oder Segnung durch Gottes Wort

im Korantext und dadurch in allerletzter Konsequenz durch Gott selbst. Das Ri-

tual der Koranrezitation ist einerseits vom Alltäglichen abgesondert, andererseits

befördert es eine Praxis der intimen Konversation mit Gott mit dessen eigener Of-

fenbarung auf mehreren Ebenen, nämlich auf emotionaler, spiritueller undmagischer

Ebene, verbunden mit Tradition,Gedächtnis und Gemeinschaft sowie mit sozialem Ka-

pital:

In der Gemeinschaft spüren die Menschen die reinigende, göttliche Kraft der

Koranrezitation, durch die kurzzeitige Ruhe und Andachtssituation, die sie in ei-

ner ihnen kognitiv nicht verständlichen, aber ästhetisch erfassten Sprache erfahren

haben. Wichtig ist die emotionale und spirituelle Bedeutung der Koranrezitation, die

mit Gottes Worten im Original zu tun haben. Die Segnung oder die Abwehr von

Üblem funktioniert genauso wie der Erwerb von Gotteslohn für die Rezitation nur

darüber. Eine muttersprachliche Bedeutungswiedergabe weist weder die Intonati-

on auf noch hat es den ästhetischen Wert und kann ergo auch nicht die göttliche

Wirkung entfalten. Dies wird auch nicht erwartet. Nicht nur die Sprache, auch der

Ablauf der Koranrezitation mit ihrer jedes Mal sehr ähnlichen, wenn nicht sogar

gleichen Abfolge und Wiederholung kann die Formalisiertheit und einer solchen

inne wohnenden Rigidität auch überwinden helfen287: Denn mit der ähnlich bis

gleichen Struktur gestaltet sich eben eine Praxis, die mit jeder Wiederholung ver-

bessert wird und dadurch auch die Ausbildung einer spirituellen Ästhetik beför-

dert, womit die Kraft, die der Koranrezitation immanent ist, befreit werden kann.

Eng verbunden hiermit ist die Vorstellung, dass die Rezitation von Koransu-

ren nach dem Tod eines Gläubigen dem Verstorbenen direkt zugute kommt. Der

Erwerb von durch die Rezitation des Korans einerseits und durch die Spei-

sung von Gästen andererseits weist auf die doppelte Dimension von ḥasanāt im

Allgemeinen hin: Die guten Taten gegenüber den Mitmenschen, hier die Speisung

von Gästen, werden auch als gute Taten der verstorbenen Angehörigen gedacht

(türk. »ruhuna değsin«). Zurück gehen diese Praktiken auf ein Hadith, wonach das

ḥasanāt-Konto des Menschen mit dessen Tod zum Stillstand kommt außer in den

Fällen, in denen der Verstorbene Stätten für das Allgemeinwohl erbauen ließ oder

stiftete wieMoscheen oder Schulen, oder wenn sie einWerk hinterließen, wodurch

auch nach ihrem Tod Gutes weiterwirken kann wie z.B. eine nützliche Erfindung

287 Vgl. Haeri in Bezug auf die Repetition der ṣalāt: Haeri 2013: 26.

ṯawāb

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Moscheeleben in Deutschland

und/oder drittens wenn sie Kinder hinterließen, die für die Seelen ihrer verstor-

benen Ahnen beten und den Koran rezitieren. Der erste Teil dieses Hadithes ist im

Zusammenhang mit der Wichtigkeit der Wissensgenerierung schon aufgetaucht.

Für den Kult für die verstorbenen Ahnen informiert der letzte Teil des Hadithes die

religiöse Praxis der Gastfreundschaft und Koranrezitation. Die religiöse Praxis der

Koranrezitation verweist somit auf die enge Verzahnung zwischen normativierten

religiösen Aussagen und die religiösen Formen ihrer praktischen Umsetzung. Sie

ist in die Praktiken der Menschen so eingeschrieben, dass ihnen selbst die Praxis

gar nicht kognitiv bewusst ist. Eltern von Koranschulkindern, die ich sporadisch

gefragt habe, warum sie ihr Kind denn zum Religionsunterricht der Moschee schi-

cken, antworteten so oder in abgewandelter Form: »[…] damit sie an meinem Ster-

bebett Yāsīn rezitieren können.« Oder: »Damit ich bei der Rückgabe meiner Seele

[an Gott] nicht im letztemMoment doch den Versuchungen des Teufels erliege und

meinen Glauben [an den Teufel] verliere.« Nur eine einzige Mutter betonte, dass

ihre Tochter mit dem Unterricht etwas Handfestes für ihr Leben gewinnen könne.

Auch Yilgin zählt in seiner Studie ähnliche Antworten auf:

»Auf die Frage: »Welche Themen sollen ihre Kinder beim Religionsunterricht in

Moscheen vermittelt werden?« antwortet fast jede Familie: Unsere Kinder sollen

lernen, den Koran zu rezitieren, das rituelle Gebet zu verrichten, die rituelle Wa-

schung (abdest) und die ganzkörperliche rituelleWaschung (gusl) durchzuführen

und das Basiswissen eines jeden Muslim erwerben.«288

Der Glaube, dass das Heft für Gebete und Rezitationen für die Verstorbenen nicht

geschlossen wird, so dass Kinder für ihre verstorbenen Eltern noch um Barmher-

zigkeit bitten können, spielt eine immens wichtige emotionale und spirituelle Rol-

le. Es geht schließlich um das eigene Heil. Gleichzeitig sollen die Nachkommen

durch Nachahmung dieser Traditionen dazu erzogen werden, am religiösen Le-

ben teilzuhaben, indem sie den tiefen Respekt vor dem Koran praktisch erfahren

sowie mit einer religiösen Sprache in Berührung kommen, die jenseits der Alltags-

sprache etwas Besonderes ausdrückt. Das Hineintauchen in das religiöse Leben

und die Verinnerlichung des religiösen Lebens durch diese Traditionen stellt eine

stetige religiöse Bindung her. Haeri interpretiert die Koranrezitation jenseits der

literalen Ebene als verbunden mit einem Gedächtnis: »Hence, there is not simply a

repetition – a re-production of a copy of what has been recited before. These res-

onances, memories, and associations are part and parcel of what we call, almost

always rather vaguely, ›the meaning‹ of a ritual.«289

Die Tradition der Koranrezitation auf Arabisch und das Vortragen der Fürbit-

ten im gemeinschaftlichen Ritual – nach dem Essen, zu Treffen oder ähnlichem

288 Yilgin 2007: 87.

289 Haeri 2013: 21.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 339

– sollen weitergeführt werden, weil sie innerhalb der muslimischen Communities

in der Regel als eine vor Gott hochgewertete religiöse Praxis gilt, wie die folgende

Beobachtung belegen soll:

Anhand eines Geschwisterpaares (ca. 13 und 9 Jahre alt, weiblich) konnte ich

sehen, wie stolz die Eltern auf diese Fähigkeiten sein können: ihre ältere Tochter

konnte auf einer Moscheefeier aus dem Gedächtnis längere Koranverse rezitieren,

was zu stolzen Beglückwünschungen der Gemeinde führte. Die jüngere Tochter

hing seit zwei Jahren an der Koranalphabetisierung und konnte nicht eine ein-

zige Fürbitte sprechen, was wiederum zu Unmutsbezeugungen seitens der Ge-

meinde führte.290 Den Koranrezitationswettbewerb 2014, für die fünf umliegen-

de Moscheen der DITIB jeweils einen Kandidaten bzw. Kandidatin entsendeten,

besuchten mindestens doppelt so viele Menschen wie zu den anderen beiden zen-

tralen Veranstaltungen, die auch vom türkischen Konsulat gefördert und vom Ver-

band ausgerichtet werden.291 Die Siegerin eines Moscheegebiets (türk. bölge) kam

aus der Yunus-Emre-Moschee. Sie wurde von allen Gemeindeangehörigen freu-

dig beglückwünscht, die Eltern zu ihrer erfolgreichen Tochter gratuliert und die

Moscheegemeinde war stolz, dass aus ihrer Reihe die Siegerin aus dem Wettbe-

werb hervorging. Die Siegerin nahm mit Sieger*innen der anderen Gebiete an-

schließend am Landeswettbewerb teil und erhielt auch dort eine hohe Bewertung.

Die Sure, die zum Rezitieren ausgewählt war, war die Sure Yāsīn, also jene Su-

re, deren Rezitation am Krankenbett, am Todesbett, am Grab und an Todestag-

Veranstaltungen als besonders verdienstvoll angesehen wird. Für die Gemeinschaft

und ihr Gedächtnis stellt die Koranrezitationspraxis somit eine generationsüber-

greifende Kontinuität her, die die Hochbewertung der islamischen Tradition allge-

mein informiert.292 Diese Kontinuität garantiert weiterhin dasWesen der Koranre-

zitationsfähigkeit als symbolisches Kapital, weil sie als religiöses Kapital höchsten

Wert zugesprochen bekommtwie in diesemBeispielmit derNachwuchsförderung.

Das Verhalten der Gemeinde, nämlich »stolz sein« und »beglückwünschen« zeigen

außerdem an, dass neben der ästhetischen Seite des religiösen Erlebens, der emo-

tionalen sowie spirituellen Bedeutung der Koranrezitation und der sozialen Kom-

ponente, die Koranrezitationsfähigkeit als ein bedeutsames Gut im islamischen

Feld betrachtet wird. Als Teil des religiösen Kapitals, das die Gläubigen habituell

ausgebildet und zu symbolischem Kapital erkoren haben, kommt ihr somit eine

umfassende Bedeutung zu.

290 Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Feier/Aşure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee.

291 Es handelt sich um den ›Wettbewerb um den schönsten Gebetsruf und ḫuṭba-Vortrag‹

sowie um den ›Wettbewerb religiöses Wissen‹. Feldnotiz, Ezan- und Hutbe-Wettbewerb,

23.02.2014, Mimar-Sinan-Moschee. Feldnotiz, Wettbewerb religiöses Wissen, 01.03.2014,

Zentralmoschee. Siehe auch Abschnitt II, Kap. 2.

292 Vgl. auch Mohr 2006a: 47.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Moscheeleben in Deutschland

Koranverstehkompetenzen vs. Koranrezitationskompetenzen?

Wie oben ausführlich analysiert, wird der arabische Korantext für ritualisierte got-

tesdienstliche Handlungen gebraucht und sinngebend eingesetzt. Der Inhalt ent-

schwindet aber dem direkten Zugang der Nicht-Expert*innen, weil ihnen die Ko-

ranverstehkompetenz in einer Fremdsprache (für die allermeisten Muslim*innen

auf der Welt) oder in einer nicht adäquat verständlichen arabischen Version (für

arabische Muttersprachler) in der Regel nicht zugänglich ist. Allenfalls sind die

konkreten Themen der Rezitationsverse zum Teil aus dem Unterricht in den Mo-

scheen, teilweise auch durch Predigten am Freitag oder zum Feiertag bekannt. Je-

doch erschließt sich der Gesamttext einer Rezitationssure allenfalls für Expert*in-

nen. Die Bedeutung der koranischen Verse für die Entwicklung von religiöser Hal-

tung im Leben – konkret eben anhand des Korantextes – ist zunächst nachgelagert

und wird über koranisch fundierte fromme Erzählungen in der Muttersprache er-

wirkt. Das Nachschlagen der jeweiligen Koranstellen ist unüblich, die Sprache des

Korans bleibt auch bei den meisten Übersetzungen wegen der Sprache und der

Erzählform ungewohnt. Das Heiligen des Inhalts, indem man sich dafür einsetzt,

den Koran zu verstehen, und das Heiligen des Gegenstandes und der Worte wegen

deren emotional-sinngebenden Bedeutungen stellen für dieseMenschen keineWi-

dersprüche dar. Allerdings überlassen diese Nicht-Expert*innen das Verstehen und

Vermitteln den Expert*innen, die – so wurde das teilweise ausgedrückt – »echtes«

oder »richtiges«Wissen erworben haben und sich damit eingehend beschäftigt ha-

ben. Die als religiöse Arbeitsteilung zu bezeichnende funktionelle Wahrnehmung,

wie sie von Nicht-Expert*innen gegenüber Expert*innen in Stellung gebracht wer-

den, wird von diesen aber auch nicht immer akzeptiert. Melek in der Altstadt-

Moschee betonte dies besonders deutlich: »Auch ich bin keine ›Hoca‹. Auch ich bin

nur eine, die auf demWeg zumWissen ist,wie ihr!«293 Die Selbst-Degradierung ge-

genüber dem Publikum weist daraufhin, dass jede und jeder durch Selbstanstren-

gung mehr Wissen erwerben kann. Expert*innen können daher als Helfer*innen

und als Beistand für den richtigen Weg betrachtet werden. Während Melek in der

Altstadt-Moschee durch positives Vorbild und Nähe zu anwesenden Gläubigen de-

ren religiösen Wissenserwerb ankurbelt, gibt es auch solche Expert*innen, die ihr

eigenes Expert*innentum hervorheben. Sie werfen dann Nicht-Expert*innen de-

ren Nicht-Expert*innentum vor. Semra in der Yunus-Emre-Moschee versteht die

gemeindlicheWahrnehmung der religiösen Arbeitsteilung in Expert*in und Nicht-

Expert*in als »Bequemlichkeit« und »Faulheit des Denkes« der Gläubigen.294 Für

293 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee, Melek: »Ben de hoca

değilim, ben de sizin gibi ilim yolundayım.«

294 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 14.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »rahatlık« […] »tem-

bellik«.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 341

die Expert*innen in der Yunus-Emre-Moschee ist der Koran die handlungsgebende

Richtschnur für das ganze Leben: »Religion bedeutet eine Haltung zu entwickeln.

Wie entwickelt man Haltung? Mit dem Koran!«295 Und zwar, indem man ihn ver-

stehend liest und die Inhalte anwendet, und nicht nur symbolisch Ehre erweist

oder den Korantext rezitiert bzw. der Rezitation zuhört. Für diese Expert*innen

steht somit der kognitiv-sinngebende Inhalt des Korans zuvorderst und jedem an-

derenGebrauch des Koranswohne ein gefährlicherMoment inne: Da dieMenschen

selber keine Koranverstehkompetenz hätten, könnten allerlei Interpretationen des

Korans ungeprüft zirkulieren: »Irrtümer kommen auf und falsches Wissen kann

weiter existieren.«296 Reflexion sei daher das Gebot der Stunde:

»Der Mann [irgendjemand] möchte seit 40 Jahren das Gleiche hören. Er möchte

immer die sechs Glaubenssäulen hören. Etwas anderes zu hören, macht ihn un-

ruhig. […] Denn dann müsste er sein Leben hinterfragen. ›Ich habe immer so und

so gehandelt, aber habe ich auch richtig gehandelt‹ müsste er sich fragen. Es stört

ihn, über Ehrlichkeit zu sprechen, über Moral und Ethik.«297

Dadurch, dass die weitverbreitete religiöse Praxis der Koranrezitation erhebliche

Bedeutung habe, sei das (kognitive) Verstehen des Korans ins Hintertreffen gera-

ten. So versuchen religiöse Expert*innen eine Koranpraxis zu fördern, die auch in

der deutschenUmgebung als erstrebenswert gilt: reflektierte, bewusste Religiosität

und die Entwicklung der religiösen Sprachfähigkeit durch verstehende, hinterfra-

gende Haltung, also Koranverstehkompetenzen. Daher begreifen die meisten religiö-

sen Akteur*innen, die ihren Fokus auf Koranverstehkompetenzen legen, diese als

Gegensatz zur Koranrezitation, auch wenn sie selbst der Koranrezitation per se

den religiösen Wert nicht absprechen. Natürlich soll auch weiterhin das arabische

Original der Rezitationsverse vorgetragen werden. Es geht darum, dass die aller-

meisten Expert*innen, mit denen ich gesprochen habe, eine pädagogisch-psycho-

logische Haltung an den Tag legen. Ihrer Ansicht nach praktizierten die Menschen

nicht mit dem Koran, sondern über den Koran. Daher sei deren gesamtes Religi-

onsverständnis überlagert von falschen Vorstellungen. Für Expert*innen in allen

Moscheen hängen falsche Religionsverständnisse und falsche Koranpraktiken un-

mittelbar zusammen.Damit rücken Koranverstehkompetenzen in denMittelpunkt

295 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gespräch mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee.: »Din

tavır almak demektir. Nasıl tavır alırız? Kur’an’la.«

296 Feldnotiz, Gemeindebesuch (ausgefallene Kinder-Koranschule), 28.12.2013, Yunus-Emre-

Moschee, Mahmut: »Yoldan sapmalar ortaya çıkıyor ve yanlış bilgiler devam ediyor.«

297 Interview,Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Adam40 yıldır hep aynı şeyi duymak

istiyor.Farklıbir şey duymak onu rahatsızediyor.Rahatını bozuyor.Hep imanın altı şartınıduy-

mak istiyor. Çünkü hayatını sorgulaması gerekiyor. ›Ben hep böyleböyle yaptım, amadoğru

mu yaptım?‹ demesi gerekiyor. Doğruluktan, ahlaktan bahs edilmesi onu rahatsız ediyor.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Moscheeleben in Deutschland

ihres Engagements. Sie bieten viel tafsīr (Koranexegese) in der Moschee an.298 Da-

durch erklärt sich auch, warum Mahmut beispielsweise dem Religionsunterricht

innerhalb des Kinder-Koranschulunterrichts keinen großenWert beimisst: »Zuerst

der Koran! Das religiöse Wissen können sie später auch noch lernen.«299 Das Ver-

ständnis dieser Expert*innen ist, dass der Koran die einzig wahre Quelle des reli-

giösenWissens ist und sein muss. Daher sei es notwendig, dass alle Muslim*innen

zunächst den Koran lernen.300 Diese Haltungen sind Ausdruck eines Gegensatzes

zwischen Verstehen und Memorieren, was wiederum auf ein umkämpftes Gut im

islamischen Feld hindeutet, in dem Verstehen vs. Memorieren zu symbolischen

Kapitalien stilisiert werden. Allerdings hat die Konstruktion dieses Gegensatzes

soziale Folgen, die mit strukturellen Gründen der religiösen Arbeit in Moscheen

zu tun hat.

In Abschnitt I Kap. 2 wurde die Struktur der Koranschulen schon beschrie-

ben. An dieser Stelle sollen die auf Koranverstehkompetenzen ausgerichteten Kur-

se hinsichtlich ihrer Ziele und ihrer Erfolge differenzierter betrachtet werden. Die-

se Kurse unterscheiden sich naturgemäß von denjenigen, in denen der Rezitation

und dem Memorieren Bedeutung beigemessen wird, aber auch untereinander:

Im ersten Typ (in der Yunus-Emre-Moschee) lernen die Schüler*innen zunächst

die basale Koran-Alphabetisierung (Stufe 1: türk. elif cüz). In der zweiten Stufe wird

nach den Regeln des korrekten Rezitierens dann Koranrezitation (Stufe 2a) unter-

richtet und schon einzelne Verse und duʿāʾ auswendig gelernt (Stufe 2b). Erst wenn

die Schüler*innen nun »am Koran« (türk. »Kur’an’da«) sind, sollen sie beginnen,

Verse in korrekter Aussprache, also nicht in einer türkisierten Fassung, auswen-

dig zu lernen und mithilfe der Expert*innen Wort für Wort zu verstehen (Stufe 3).

Im üblichen Unterricht in anderen Moscheen und auch in anderen Moscheen der

DITIB geschehen die Koranalphabetisierung und das Memorieren wichtiger Verse

in lateinischer/türkischer Umschrift parallel. Die Expert*innen mit dem Fokus auf

das Verstehen lehnen dies ab, weil das türkische Alphabet nicht alle Laute des Ara-

bischen korrekt wiedergebe und außerdem die Schüler*innen lediglich die Verse

auswendig gelernt hätten ohne diese zu verstehen.301

Im zweiten Typ (einer der Kurse in der Altstadt-Moschee) wird zunächst Reli-

gionsunterricht auf einer Werte-Ebene abgehalten. Das heißt, dass die Lehrenden

298 Allerdings wurde dies in der Yunus-Emre-Moschee kaum nachgefragt, undmusste daher im-

mer wieder eingestellt werden. Nach mehreren Anläufen wurde tafsīr schließlich in die soh-

bet-Stunden integriert.

299 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 21.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut: »Önce Kur’an! Di-

ni bilgiyi sonra da öğrenseler olur.«

300 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 21.12.2013, Yunus-Emre-Moschee.

301 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 14.12.2013, Yunus-Emre-Moschee. Auch die Praxis, dass fort-

geschrittene Schüler*innen Anfänger*innen mitunterrichten, wird von Semra in der Yunus-

Emre-Moschee abgelehnt.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 343

religiöse Werteerziehung wie Respekt, Fürsorge, Sittlichkeit und Vertrauen, zum

Teil an praktischen Beispielen, einüben. Das Memorieren von ausgewählten Ver-

sen läuft strikt auf dem Fundament des Verstehens ab, so dass sie zunächst in

deutscher Bedeutung vermittelt werden, bevor sie auf Arabisch memoriert wer-

den sollen. Die Koran-Alphabetisierung geht einher mit einer Grundvermittlung

arabischer Grammatik, so dass die Schüler*innen anhand der koranischen Verse

auch schon die grammatische Semantik lernen. Die Lehrenden in diesem Kurs-

Typ argumentieren, dass bisher die Kinder religiöse Merksätze auswendig lernen

würden, ohne die theologische Dimension dieser Aussagen zu verstehen. Anhand

der kurzen Suren, die man normalerweise für die Verrichtung des Ritualgebets

memoriert, sollen die Kinder auch sogleich die Fundamente der Religion erlernen

und so religiös sprachfähig werden.302

In beiden Typen dominiert die Anschauung, dass die Kinder Memorieren und

Verstehen zusammen erlernen sollen und nicht dem bloßen Memorieren Vorzug

geben sollen.

Allerdings gab es in den verstehensorientierten Kursen Beschwerden von El-

tern, dass ihre Kinder nicht zeitgleichmit der Koranalphabetisierung auchmit dem

Memorieren von Koranversen und Fürbitten auf Arabisch beginnen und schnell die

wichtigsten Formeln auswendig können. Da der Unterrichtsbesuch nicht regelmä-

ßig ist, kann es nämlich recht lange dauern, bis ein Kind tatsächlich »amKoran« ist

und wichtige Koranverse auswendig kann. Während meiner Feldforschungszeit in

der Moschee, deren Korankurs dem Typ 1 entspricht, gab es Schüler und Schülerin-

nen, die bis zu zwei Jahre für die Koranalphabetisierung gebraucht haben. Und in

all dieser Zeit lernen die Kinder keine einzige Sure und Fürbitte,weder das Tischge-

bet noch die wichtige Eröffnungssure al-Fātiḥa, noch die Fürbitte, mit der die ṣalāt

eröffnet wird (al-istiftāḥ, türk. Sübhaneke). Aus Sicht der Kinder und Eltern bleibt

der Erfolg imMoscheeunterricht dadurch für eine lange Zeit aus,wenn sich die Ko-

ranalphabetisierung hinzieht. Die Expert*innen allerdings haben ihren Lehrplan

weitgehend beibehalten und den Wünschen der Eltern nur insoweit nachgegeben,

indem kleinere und einfache Fürbitten zum Memorieren aufgegeben wurden. Die

Standard-Suren, die für das korrekte Verrichten der ṣalāt gebraucht werden (türk.

Namaz Sureleri), kommen tatsächlich erst nach der ersten Stufe auf die Tagesord-

nung. Das erwies sich als problematisch, denn mit Abschluss der Koranalphabeti-

sierung, wenn dann tafsīr-Stunden folgen sollen, kommen die Schüler*innen noch

unregelmäßiger. Semra beschwerte sichmir gegenüber: »Sie begnügen sichmit der

302 Interview, Jussuf, Dezember 2006. Gespräch, Jussuf, 14.02.2012. Feldnotiz, Gemeindebe-

suche, 04.-09.08.2014, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, Interreligiöser Dialogabend zu »Abra-

ham«, 20.01.2015, Altstadt-Moschee, Jussuf.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Moscheeleben in Deutschland

[einfachen] Rezitationsfähigkeit.«303 Das gilt sowohl für die Kinder und Jugendli-

chen als auch für erwachsene Männer und Frauen. Von bis zu 30 Schüler*innen in

den Korankursen bleiben nur eine Handvoll Schüler*innen, die in Bedeutung und

Interpretation des Korans unterrichtet werden können. Bei den Erwachsenen hat

das seinen Grund darin, dass diese sowieso nur die korrekte Koranrezitation erler-

nen wollen. Eigene Koranverstehkompetenzen wirken entrückt, da sie kein Koran-

arabisch können und auch nicht erlernen. Das Fernbleiben vom Unterricht hat bei

den Kindern und Jugendlichen seine Ursache im Alter und den altersgemäßen so-

zialen Anforderungen in Schule und Familie, so dass schließlich zu Ungunsten der

Moschee entschieden wird: Mit Beginn der Pubertät, verstärkten Anforderungen

im schulischen Bereich und der Ausbildung anderer Interessen wird der Moschee-

unterricht für viele Schüler*innen zu einer Pflichtveranstaltung, die sie aufgrund

der schon erlernten Koranlesefähigkeiten und der gestiegenen intellektuellen An-

forderungen auch immer seltener besuchen. Damit folgt der Koranlesekompetenz

nicht – wie von den Expert*innen gefordert – die Koranverstehkompetenz und

damit die Befähigung, selbst religionskompetent zu werden. Einige Eltern haben

ihre Kinder wegen des fehlenden Memorierens der Koranverse, die für das Ritual-

gebet ṣalāt gebraucht werden, in andere Moscheen oder in Ferien-Kompaktkurse

anderer Moscheen geschickt.304 Bei diesen handelt es sich um Koranschulen, wie

sie in empirischer Forschung zur Genüge als »traditionelle« Formen des Koranun-

terrichts analysiert worden sind.305 Im Gegensatz zu den verstehensorientierten

Kursen der ersten beiden Typen waren diese Kurse überfüllt.306 Koranalphabeti-

sierung, Rezitation, Memorierübungen und Wissen über Grundlagen der Religion

(Prophetengeschichten und Muḥammadbiographie, Kenntnisse über Rechts- und

theologische Schulen, die Pflichtenlehre und Glaubensartikel) werden hier zeitlich

parallel unterrichtet. Die unterschiedlichen Lernniveaus der Schüler*innen führen

dazu, dass sich die Schüler*innen gegenseitig abfragen,miteinander üben und sich

Hilfestellung leisten können. Die Aussprache und die Leseübungen spielen neben

den Memorierübungen eine wichtige Rolle. Die Bedeutung der Verse erfährt der

303 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra nach der Veranstal-

tung: »Ich kann den Koran rezitieren, sagen sie und belassen es dabei.« (»Kur’an okuyabili-

yorum deyip, bırakıyorlar.«).

304 Yilgin hat auch schon beobachtet, dass Eltern teilweise weitreichende Vorstellungen für den

Koranschulunterricht hätten, dies auch an die Koranschulen kommunizierten und auch an-

dere Koranschulen aufsuchen, wenn diese eher ihren Wünschen oder denen ihrer Kinder

entsprechen. Vgl. Yilgin 2007: 85-94.

305 Vgl. Alacacioğlu 1999a, Ceylan 2008 und 2010. Siehe auch Abschnitt I, Kap. 2.

306 Durch die hohe Anzahl der Interessent*innen macht es durchaus Sinn mehrere Kurse (mit

verschiedenen Lehrenden) anzubieten, in denen dann auch sogleich auf Geschlechtertren-

nung geachtet wird. »Traditionelle« Koranpädagogik bedeutet aber nicht automatisch auch

Geschlechtertrennung. Bei nur einem Lehrenden (meist der Imam) sind alle Schüler*innen

ungeachtet ihres Geschlechtes in einem Kurs.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 345

Schüler in der Regel nur durch eine oberflächliche Bedeutungswiedergabe, die aber

selten eingeübt, erörtert und/oder abgefragt wird.

Obwohl die allermeisten Eltern Koranverstehkompetenzen auch für wichtig

halten, trifft die Gestaltung eines auf Verstehen hin ausgerichteten Korankurses

auf Unverständnis, wenn dies bedeutet, dass die bisherige Korandidaktik vernach-

lässigt oder sogar abgelehnt wird. Die Menschen möchten, dass ihre Kinder Suren

auswendig aufsagen und am religiösen Leben teilhaben können, also z.B. schon

an den ṣalāt-Gebeten mitbeten oder zu Krankenbesuchen, Todesfälle oder auf Fa-

milientreffen aus dem Koran rezitieren können.307 So haben sie das selber schon

als Kinder erlernt bzw. diese Unterrichtsgestaltung ist ihnen geläufig. Mohrs Ver-

weis auf die Herstellung von Kontinuität der Gemeinschaft und ihres Gedächtnis-

ses durch die identifizierte Lehre und Lehrmethode verdeutlicht dies:

»Doch eben die Form, die Art der Vermittlung stellt für die Gemeinschaft und ihr

Gedächtnis Kontinuität her. […] Dabei korrelieren die Methodik des Unterrichts,

Disziplin und das Fehlen von Erläuterungen zu einem als fest und memorierbar

gedachtem Wissen […]. […] Der Vorwurf, der Koranunterricht wie die Katechese

seien ausschließlich auf die kognitive Lernebene bezogen und gäben religiöse

Aussagen merksatzmäßig weiter, berücksichtigt den Hintergrund gemeinschaft-

licher Praxis nicht. Zudem begegnen dem Besucher des islamischen Unterrichts

eine religiös konnotierte Klangwelt und eine Formelsprache, die sich die Kinder

auf einer zuallererst emotionalen Ebene aneignen.«308

Wenn diese Begegnung mit der »religiös konnotierten Klangwelt« in den ersten

Jahren des Moscheebesuchs fehlt, ergibt sich eine Verschiebung in der Bindung,

sowohl an die von der Gemeinschaft als wertvoll angesehenen religiösen Praxen

als auch an die Moschee. Der verstehensorientierte Unterricht bezieht sich auf ei-

ne kognitive Ebene, die nur die religiösen Bedürfnisse einiger Muslim*innen be-

rücksichtigt, aber die anderen Schüler und Schülerinnen und elterlichen Wünsche

ignoriert und derenWünsche entwertet. Eine lediglich auf Verstehen ausgerichtete

Korandidaktik bleibt daher unzulänglich.

Das Spannungsfeld zwischen Memorieren und Nachahmen auf der einen Seite

und Verstehen und Reflektieren auf der anderen Seite wird in der bisherigen For-

schung normativ unter der Prämisse einer auf Verstehen ausgerichteten Religions-

pädagogik in Stellung gebracht.309 Tenor der Kritik in der Forschung ist stets, dass

307 Dies haben auch Ceylan und Alacacioğlu so festgestellt. Sie bewerten allerdings den Um-

stand, dass Eltern mit den Lernzielen Memorieren und Nachahmen konform gehen würden,

markiert negativ. Vgl. Ceylan 2008: 61-65.

308 Mohr 2006a: 47.

309 Vgl. Tosun 1993, Alacacioğlu 1999a, Ceylan 2008, 2010 und 2014. Siehe auch Abschnitt I,

Kap. 2

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Moscheeleben in Deutschland

im Koranschulunterricht das Memorieren und Nachahmen im Vordergrund ste-

he, das Verstehen und Reflektieren jedoch vernachlässigt werde. Der Lehrplan der

DITIB (Stand 2013) wie auch die untersuchte lokale Praxis von Moscheen verschie-

dener Ausrichtung zeigen allerdings, dass es zum einen unterschiedlich ist und

zum anderen das Ziel der Koranlesekompetenz mit dem Ziel der Koranversteh-

kompetenz Hand in Hand gehen können. Allerdings sind die Korankurse durch

die unsystematische Unterrichtung teilweise über Jahre gestreckt, so dass diese

Ziele mit den gegenwärtigen Möglichkeiten und Strukturen kaum erreicht werden

können. Somit ist der Effekt einer koranzentrierten religiösen Bildung ohne Me-

morieren genau der gleiche wie die auf Memorieren fokussierte Bildung, die der

Anthropologe Richard T. Antoun schon beschreibt:

»The Muslim primary school or kuttab did not teach reading and writing, and the

primary school teacher usually had no printed or manuscript copy of the Quran;

rather he wrote the verses to be memorized on the blackboard each day, and only

many years later, if the student persisted in attaining a religious education—andmost did

not—would he gain some idea of the literal meaning of the verses. In order not to mis-

construe the significance of Quranic memorization and recitation, however, one

must remember that what was being inculcated by such recitation was ›meaning‹

rather than ›information‹.«310

Die von Antoun hier stark gemachte Unterscheidung in »meaning« (Bedeu-

tung/Sinn) und »information« (Information) verdeutlicht genau das Problem der

Korandidaktik wie sie hier in den untersuchten Moscheen und in Korankursen

des verstehensorientierten Typs betrieben wird.

Nun wird zwar sowohl im Feld als auch in der Forschung Verstehen gegen

Memorieren ausgespielt. Das heißt aber nicht, dass der Umgang mit Koranwis-

sen entweder nur memoriert, aber unverstanden, oder verstanden, aber nicht auswendig

existiert. DiemeistenNicht-Expert*innen, die einige Verse und Suren aus demKo-

ran memoriert haben, können zwar die gleichen Verse nicht in ihre Muttersprache

übertragen. Eine solche direkte Übertragung ist weder erlernt worden noch selbst

erwünscht. Das heißt aber nicht, dass sie gar kein Koranwissen besitzen würden.

Ganz im Gegenteil: Man könnte erstaunt darüber sein, wie viele Aussagen aus dem

Koran die Leute zu verschiedenen Gelegenheiten vortragen. Koranwissen ist den

meisten Nicht-Expert*innen doch geläufig, auch wenn sie oft selbst nicht wissen,

wo das im Koran vorkommt, ob es überhaupt im Koran vorkommt und in welchem

Kontext es verortet wird.311 Die wörtliche Übertragung aus dem Arabischen ge-

310 Antoun 1989: 258-259 [Hervorhebung AAA].

311 Antoun spricht davon, dass das Verstehen des Korans bei Gelehrten daran gemessen werde,

inwiefern in bestimmten Situationen auf koranische Verse verwiesen werde: »Explanation of

the Quran was a science and required years of study, particularly of the exegetical literature

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 347

schieht ebenfalls nicht adäquat.312 Doch wörtliches Nacherzählen aus dem Koran,

insbesondere Prophetengeschichten, auch ohne das arabische Original wörtlich zu

verstehen oder die genaue Stelle zu kennen, ist durchaus verbreitet. Koranwissen

zu erwerben war/ist demnach nicht an die direkte wörtliche Koranübertragung

mitsamt der genauen Koranstelle gebunden. Das Memorieren von Versen und das

Verstehen des Korans sind auf unterschiedlichen Ebenen angesiedelt. Dies kann

als ein Relikt der oralen Lern- und Lehrkultur angesehen werden: Ältere Gemein-

deangehörige erzählen, dass in ihrer Kindheit und Jugend Ältere ihnen religiöse

Geschichten erzählt haben, die sie ebenso an ihre Kinder weitergegeben haben.

Auf Nachfrage ist einigen unklar – und häufig auch unwichtig –, ob dies Erzäh-

lungen aus dem Koran oder Hadithe sind, ob sie »Legenden« (türk. »rivayet«) sind,

derenWahrheitsgehalt per se angenommenwird oder literarische Erzählungen aus

Sufi-Werken sind. Das hegemoniale Koranwissen in denMoscheen ist somit als ein

über orale Kultur vermitteltes Wissen zu betrachten, in dessen Fokus nicht allein

das tatsächlich aus dem Korantext selbst erfahrene Koranwissen ist.

Der Umgang mit dem SpannungsfeldMemorieren ohne Verstehen kann aber auch

versöhnlich angegangen werden: In einem Referat in der interkulturellen Frauen-

gemeinschaft in der Altstadt-Moschee wird Wert auf ein symbiotisches Denken

entgegen einer Dichotomie gelegt:

»Und wenn man eine Surah lernt, dann nicht nur die Bedeutung. Wenn jemand

fragt, was ist wichtiger, auswendig lernen oder die Bedeutung verstehen. Wie

kann man sagen, dass man diese beiden Sachen trennen kann? Warum denkst

du das?Wenn wir den Quran auswendig lernen, dann wiederholen wir ihn immer

wieder. Und je öfter wir es wiederholen, gibt Allah uns immer mehr Raum dar-

über nachzudenken, und immer wieder neue Sachen in diesen Versen zu entde-

cken. Und nach 10-mal Wiederholen wird man Dinge erkennen, die man vorher

nicht erkannt hat, als man es nur 9-mal wiederholt hat. Allah öffnet noch mehr

Türen. Das ist dieWahrheit, was den Quran betrifft. Je mehrman ihn rezitiert und

liest, desto mehr versteht man ihn. Und je weniger man ihn liest und rezitiert,

desto weniger versteht man. Der Quran ist nicht wie jedes andere Buch. Und ihn

auswendig zu lernen ist ein grundlegender Teil davon ihn zu verstehen. Und die

(tafsīr). Understanding of the Quran (or other texts) would later be evaluated by the ability

to make practical reference to it in appropriate contexts.« (Antoun 1989: 260).

312 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet-Frühstück, 28.01.2015, Privatwohnung, Yunus-Emre-Moschee:

So gab eine Frau mittleren Alters in Bezug auf die Schöpfungskraft Gottes an, dass Gott nur

»kun feyekün« [kun fa-yakūn] sagenmüsse, und eswerde. (»Allah ›kun feyekün‹ der, ve olur.«).

Korrekt müsste es heißen, dass Gott »kun« sagt und es wird [›Feyekün‹ [fa-yakūn] bedeutet ja

schon »und es wird«].

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Moscheeleben in Deutschland

Surah, die man versteht und lernt, diese kann man dann auch besser auswendig

lernen. Also diese zwei Dinge gehen immer zusammen.«313

Die Referentin, Stephanie Maryam, betrachtet Verstehen und Memorieren als zu-

sammengehörige Aspekte des Koranwissens ohne das eine gegen das andere auf-

zuwiegen und geht damit einen anderen Weg als die strikt verstehensorientierten

religiösen Akteur*innen, für die das Verstehen lange vor demMemorieren kommt.

Das didaktische Vorgehen von StephanieMaryam ist dadurch geprägt, dass sie ver-

sucht, diese beiden sich oft unversöhnlich gegenüberstehenden Aspekte des Koran-

wissens zu versöhnen:

»Zum Beispiel hast du dir vorgenommen in diesem Jahr Surah Kahf auswendig zu

lernen. Das bedeutet, ich lerne sie auswendig, ich lerne den Tafsir dieser Surah,

ich lese die Übersetzung, ich versuche jede einzelne Vokabel zu verstehen. Wenn

es ein Seminar oder eine Vortragsreihe, ein Tafsirvortrag zu dieser Surah gibt, ein

Artikel oder Hausarbeit oder sonstiges, das nehme ich mit und nehme daran teil,

egal ob physisch oder übers Internet. Das ist dann mein Surah Kahf Jahr. Nächs-

tes Jahr könnte es dann mein Surah Rahman Jahr werden, oder sonst irgendeine

Surah.«314

Die auf Verstehen hin ausgerichtete Koranpraxis definiert sich selbst besonders

stark durch die Gegenüberstellung zum Memorieren wie auch schon dem Aspekt

»Vernunft« über die Ablehnung der »Nachahmung« Wert beigemessen wird. Es

mangelt weiterhin an einer allgemeinen Positivbewertung der Koranverstehkom-

petenzen und auch rituelle, emotionale Religiosität kann damit bisher nicht herge-

stellt werden.Dadurch gelingt es dieser Akteursgruppe eher nicht,Deutungsmacht

zu erhalten. Daher leistet eine Initiative, die diese Dichotomie aufzuheben ver-

sucht, anstatt innerhalb des dichotomischen Systems sich über die im islamischen

Feld anerkannten religiösen Kapitalien Geltungsmacht zu verschaffen, einen enor-

men Beitrag zu einer bestimmten Entwicklung, nämlich dazu, auf welche Weise

verstehensorientierte Religiosität als ein symbolisch wertvolles religiöses Kapital

angesehen werden kann.

313 Interkulturelle Frauengemeinschaft, aus dem Handout zum Referat von Stephanie Maryam

am 01.01.2017.

314 Interkulturelle Frauengemeinschaft, aus dem Handout zum Referat von Stephanie Maryam

am 01.01.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019 - am 14.02.2026, 06:10:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

