»Erklart doch die Esel durch Volksbeschluss

fiir Pferde!«

Zur Relevanzrelativierung des Politischen flir das Leben
durch >Emotionalisierung< in den Anfangen der Kyniker

Simon Varga

Prolog

Die Philosophie der Antike ist — wie andere Epochen der Geschichte des politi-
schen Denkens auch - ein Ort, an dem Emotionalisierungen des Politischen in
unterschiedlichen Formen und Intensititen zu beobachten sind. Bereits in der (ar-
chaischen) Vorsokratik finden sich diesbeziiglich erste Spuren. Hesiod duflert in
seinem Text der Werke und Tage unter anderem unmissverstindliche, wie teils auch
emotionale Kritik an der damaligen Herrschaftspolitik. Er bezeichnet die regio-
nalen Herrscher, die aristokratischen GrofRgrundbesitzer, die zumeist Einfluss auf
Politik und Rechtsprechung hatten, als »Gabenfresser«, verbunden mit dem Ap-
pell, doch Gerechtigkeit walten zu lassen und Korruption und Bestechlichkeit nicht
zuzulassen, zumal, so Hesiods eindringliche Ermahnung bzw. Erinnerung an alle
politisch Herrschenden, die Gotter selbst Konige richten.'

Das bedeutendste gleichwohl individuellste Beispiel politischer Emotionalisie-
rung ist jedoch zweifelsfrei Leben und Tod des Sokrates in Athen: durch seine phi-
losophische Lebensform die politische Gemeinschaft, vor allem die Biirgerschaft
zutiefst irritierend; von mehreren Anklagern vor Gericht gestellt; mit den Vorwiir-
fen des Rechtsbruchs, der sinnleeren Naturforschung »am Himmel und unter der
Erde«, der manipulativen wie demagogischen Rhetorik, der Verfithrung der Jugend
Athens aus ethisch-politischer Perspektive und mit dem Vorwurf der Gottlosigkeit
vor Gericht konfrontiert; letztendlich schuldig gesprochen und im Jahr -399 zum
Tode verurteilt.”

1 Hesiod: Werke und Tage, Stuttgart: Reclam Verlag 2007, 262-268; 257-261. Simon Varga: Leben
in Gemeinschaft. Politische Anthropologie anhand Hesiod, Hamburg: Meiner Verlag 2019, S.172-
173; 30.

2 Vgl. Platon: Apologie des Sokrates, Stuttgart: Reclam Verlag 2001, 3b; 11b—c.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

50

Simon Varga

Bemerkenswert ist, dass die politische Emotionalisierung gegeniiber der Per-
son des Sokrates in der athenischen politischen Offentlichkeit, der Biirgerschaft
und wohl auch tber sie hinaus, in Bezug auf Leben und Wirken des Philosophen,
bereits iiber zwei Jahrzehnte vor Prozess und Todesurteil einsetzte. Bereits im Jahr
-423 wird in Athen die Komdodie Die Wolken des Aristophanes uraufgefithrt. Der
Hauptprotagonist: Sokrates. Simtliche der in der 24 Jahre spiter folgenden Ankla-
geschrift thematisierten Anschuldigungen gegeniiber ihm und seinem Verhalten
werden in dieser Komddie bereits angesprochen. Die Rede ist auch hier von ei-
nem unmoralischen Sophisten, einem politischen Querulanten, von einem atheis-
tischen Naturphilosophen und vieles andere mehr. Die daraus zu ziehenden komé-
diantischen Konsequenzen aus diesen Perspektiven fasst die Figur des Strepsiades
in der Form des Aufrufs zusammen: »Scheifdt auf Sokrates!«®

Aristophanes zeichnet ein Zerrbild des Philosophen mit enormer Offentlich-
keitswirksambkeit, das zu einer grofRen Emotionalisierung gegeniiber dem gemein-
schaftspolitischen Verhalten des Sokrates sowie gegeniiber seinen Freunden und
Anhingern fithrt. In der Komddie ist die Rede von »Gaunern«, »windigen Brii-
dern«, »Blassschniblern« und »Barfufdliufern« im Allgemeinen sowie vom »Affen
Sokrates samt Chairephon« im Speziellen.* Sokrates zeigt sich in seiner Verteidi-
gungsrede vor Gericht sehr betroffen tiber die emotionalisierten Verleumdungen
durch Aristophanes.® Er sieht sich gemeinschaftspolitischen >Fake News«< ausge-
setzt, und bezeichnet dieses und dhnliches Gerede tiber ihn und seinen Titigkeiten
als »dummes Zeug« und als »Unsinn«.® Festzuhalten ist: Die politische Gemein-
schaft Athens hatte also zumindest zweieinhalb Jahrzehnte Zeit, sich iiber die Le-
bensfithrung des Sokrates und dessen Vorstellungen iiber ein tugendhaftes, gutes
und gelingendes Leben des Einzelnen in politischer Gemeinschaft zu emotionali-
sieren, bevor es letztendlich zur Anklage und zum Todesurteil gekommen ist.

Das Leben des Sokrates ist also offensichtlich mit politischer Emotionalisie-
rung verbunden. Zum einen trigt Sokrates selbst dazu bei, zumal er die Biirger der
politischen Gemeinschaft innerhalb der Polis in ihrem Handeln hinterfragt: »Mein
Bester, du bist Athener, ein Biirger der grofdten und durch Bildung und Macht be-
rithmtesten Stadt, und du schimst dich nicht, dich darum zu kiimmern, wie du zu
moglichst viel Geld und wie du zu Ehre und Ansehen kommst, doch um die Ver-
nunft und die Wahrheit und darum, dass du eine moglichst gute Seele hast, kiim-
merst und sorgst du dich nicht?«’ Zum anderen lassen sich viele Biirger Athens das
Verhalten des Sokrates nicht gefallen. Dabei insbesondere nicht die Hartnickigkeit

3 Aristophanes: Die Wolken, Stuttgart: Reclam Verlag 1963, 174.
4 Ebd.102-104.

5 Vgl. Platon: Apologie des Sokrates, 3c.

6 Ebd. 19c.

7 Ebd. 17d-e.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Erklart doch die Esel durch Volksbeschluss fiir Pferde!«

des sokratischen Fragens selbst und iiberdies ebenso nicht die Aufforderung des
Sokrates an seine Anhinger, die Lebensfithrung der Athener auch ohne ihn weiter-
hin, ungefragt und permanent zu hinterfragen: »Plagt die Menschen ebenso, wie
ich sie geplagt habe. Wenn ihr den Eindruck habt, dass sie auf Reichtum oder etwas
anderes mehr bedacht sind als auf die Tugend, oder wenn sie sich fiir etwas halten,
was sie nicht sind, dann tadelt sie, wie ich euch getadelt habe, weil sie sich nicht
um das kitmmern, worum sie sich kiimmern sollten, und weil sie sich einbilden,
etwas zu sein, wihrend sie doch nichts wert sind.«®

1. Ubersicht

An dieser Stelle kann Sokrates in Bezug auf eine antike griechische Emotionalisie-
rung des Politischen als individuelles Beispiel, jedoch auch als individueller Anfang
angesehen werden. Denn eine iiberaus markante Fortsetzung — vielleicht auch in
der Form einer >Radikalisierung< — der politischen Emotionalisierung im sokrati-
schen Verstindnis findet sich bereits in den Anfingen des Kynismus. In diesem
Beitrag steht deshalb die Frage im Zentrum, in welcher Art und Weise und mit
welchem grundsitzlichen Ziel das Politische in der Philosophie des Kynismus ei-
ner >zynischen Emotionalisierung« unterzogen worden ist.

Die These ist, dass der Kynismus der griechischen Antike in seinem politi-
schen Aktionismus und Zynismus politisch-anthropologische Lebensideale zum
Ausdruck gebracht hat, die den Einzelnen zum einen aus der totalen politischen
Partizipation innerhalb der Gemeinschaft der Polis herauslésen sollen und zum
anderen eine Form der Eigenverantwortlichkeit des Menschen fiir ein gutes und
gelingendes Leben postulieren, die in letzter Konsequenz dem Einzelnen von der
Politik nicht abgenommen werden kann — und das alles mit dem Mittel einer >zy-
nisch-politischen Emotionalisierung:.

Im ersten Schritt werden die antiken zynisch-politischen Zuginge des frithen
kynischen Denkens nach einer kurzen Einfithrung anhand des Antisthenes von
Athen, Diogenes von Sinope und Krates von Theben — in der Form der Anekdo-
tenbetrachtung — dargestellt. Im zweiten Schritt werden aus diesen Bildern un-
mittelbare gemeinschaftspolitische Konsequenzen in der Umlegung auf das politi-
sche Verstindnis der antiken griechischen Polis gezogen. Im dritten Schritt folgen
ein experimenteller anachronistischer Vergleich, Konklusionen sowie vereinzelte
Forschungskorrekturen, bevor zum Abschluss eine politische Perspektive des Ky-
nismus besonders hervorgehoben wird: die (rudimentire) Entwicklung einer kos-
mopolitischen Anthropologie.

8 Ebd. 33e.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op

51


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

52

Simon Varga

2. Grundlagen des Kynismus

Der Begriff des Kynismus spricht fiir sich selbst: Kyon ist im Altgriechischen >der
Hund< und kynismos steht in der wortlichen Ubertragung fiir »Hundigkeit<. Woher
die Kyniker ihren Namen hitten, wurde bereits in der Antike »tiblicherweise da-
hingehend beantwortet, dass es sich dabei um einen Spitznamen handle, den die
mit ihm Benannten ihrer Lebensweise verdankten, genauer: der Tatsache, dass sie
wie Hunde lebten«.” Die Kyniker unternahmen den Versuch, im Einklang mit der
Natur zu leben. Sie ernihrten sich so einfach wie nur méglich, schliefen auf dem
Erdboden, hatten kaum Besitz, trugen keine Schuhe und diskutierten ihre Philo-
sophie weder in der Akademie (Platon) noch im Lykeion (Aristoteles), sondern an
offentlichen Plitzen oder auf der Strafle.

An diese Lebensweise schliefen sich die grundlegenden politischen Charakte-
ristika vieler Kyniker an. Sie {iben an Kultur, Okonomie und Politik zynische Kritik
und wollen — dhnlich wie Sokrates — die Polisgemeinschaft durch ihre unkonven-
tionelle Lebensform irritieren, vielfach auch politisch provozieren und - damit in-
begriffen — ebenso emotionalisieren. Und tatsichlich hat der Kynismus vielfach die
durch und durch kritische Art und Weise der (politischen) Lebensform des Sokra-
tes iitbernommen, diese weiter verschirft und damit den Versuch unternommen,
den Polisgemeinschaften der damaligen Zeit in noch deutlicherer Form den Spiegel
vorzuhalten, als es Sokrates bereits getan hatte. Viele der Kyniker gelten daher —
nach dem Urteil von Henning Ottmann — als »tollgewordene Sokratiker«, aber auch
als »halbe Sophisten«, die den rhetorischen Schlagabtausch dem (zumeist) gepfleg-
ten sokratisch-platonischen Dialog vorgezogen haben, mitunter auch als »Kultur-
evolutionire« sowie als »gesellschaftspolitische Aussteiger«,' trotz der Tatsache,
dass sie inmitten der Polis leben, auf den éffentlichen Plitzen in den Zentren der
Stadtstaaten zu sehen sind und sich in Versammlungen auch 6ffentlich zur Schau
stellen.

Doch die politische Provokation ist nur Mittel, nicht Zweck. Der Kyniker orien-
tiert sein Leben und Denken unter anderen an den Prinzipien der Askese (askésis),
der Tugend (areté) und der Autarkie (autarkeia). Das asketische Leben bezog sich
dabei auf die gekonnte Ubung eines gemifigten Umgangs mit dufleren Giitern
(Geld, Wertgegenstinde, Kleidung) und korperlichen Giitern (Essen, Trinken, Se-
xualitit). Die Askese im Bereich der dufleren Giiter konnte sich dabei bis hin zu

9 Klaus Doring: »Zweites Kapitel: Sokrates, die Sokratiker und die von ihnen begriindeten Tra-
ditionen, in: Hellmut Flashar (Hg.), Grundriss der Geschichte der Philosophie, Die Philosophie
der Antike, Band 2/1, Sophistik, Sokrates, Sokratik, Mathematik, Medizin, Basel: Schwabe Verlag
1998, S. 267.

10 Henning Ottmann: Ceschichte des politischen Denkens. Band 1/2. Die Griechen: Von Platon bis zum
Hellenismus, Stuttgart/Weimar: Metzler Verlag 2001, S. 279-280.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Erklart doch die Esel durch Volksbeschluss fiir Pferde!«

dem Anspruch bzw. dem Ziel nach vélliger Bediirfnislosigkeit erstrecken. Um das
alles in der Tat auch leben zu konnen, verlangt es nach einer tugendhaften Lebens-
weise, die fir den Kyniker auch sinnerfiillend und fiir das autonome und autarke
Leben unverzichtbar ist. Zusitzlich von Bedeutung, und fiir die politische Provo-
kation und Emotionalisierung unverzichtbar, ist fiir den Kyniker letztendlich die
Redefreiheit (parrhésia), also »das Recht, »alles beim Namen zu nennen«, worauf
sich bereits die Alte Komédie, in der attischen Form begriindet und vertreten durch
Kratinos, Eupolis sowie durch den zuvor genannten Aristophanes, berufen hatte.”

3. Die Anfange des Kynismus in drei Szenen

Sicherlich haben die frithen Kyniker bereits durch Lebensstil und Denkweise zu ei-
ner Emotionalisierung des Politischen in den Stadtstaaten beigetragen, die jedoch
nicht ausschlieRlich als polemisch, zynisch oder dekonstruktiv angesehen werden
muss. Denn zumeist ist die kynische Kritik in der Form der Emotionalisierung bzw.
der gemeinschaftspolitischen Aufregung mit einer konkreten politischen Aussage
in Bezug auf das Spannungsfeld von Individuum und Gemeinschaft in Verbindung
zu bringen. Dazu folgen drei Beispiele in einem ersten Schritt, die anschliefend
in einem zweiten Schritt einer Interpretation zugefithrt werden — mit dem Fokus
auf die kynischen gemeinschaftspolitischen Anliegen.

3.1 Antisthenes von Athen

Der Kynismus hat seine philosophische Wurzel in der Sokratik. Antisthenes, der
zumeist — allerdings nicht unumstritten — als Begriinder der kynischen Lebens-
weise und ihrer Tradition angesehen wird, war lange Zeit Schiiler des Sokrates
und war der Ansicht, die sokratischen Lehren deutlich besser verstanden zu haben
als andere Schiiler, u.a. auch besser als Platon. Nach dem Tod des Sokrates diirfte
zuerst Antisthenes der bekannteste Sokratiker Athens gewesen sein, bevor Platon
diese Rolle spiter eingenommen hat."”

Die Bewunderung des Antisthenes gegeniiber Sokrates spiegelt sich in der Aus-
sage wider, dass die Tugend fir die Gliickseligkeit des Menschen ausreiche und
nichts weiter bediirfe als die »Sokratische Willenskraft«.” Zutiefst beeindruckt
vom Vorbild des Sokrates, soll er dennoch der Uberzeugung gewesen sein, dass es

11 Georg Luck: Die Weisheit der Hunde. Texte der antiken Kyniker in deutscher Ubersetzung mit Erliu-
terungen, Stuttgart: Alfred Kérner Verlag 1997, S. 28.

12 Vgl. Doring: Die Sokratiker, S. 269-270.

13 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen beriihmter Philosophen, Hamburg: Meiner Verlag1998,
V1.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op

53


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

54

Simon Varga

in der individuellen Lebensfithrung noch reduzierter bzw. noch mafivoller gehen
miisse und konne, als es Sokrates selbst vorgelebt haben soll.

Doch dies hatte offenkundig keine negativen Auswirkungen auf die Vorbild-
wirkung des Sokrates. So sagt Antisthenes im Symposium des Xenophon auf Auf-
forderung des Sokrates sich iiber Reichtum und Armut zu dufiern: »Und daher seht
ihr bei mir auch immer den kostbarsten Besitz, die freie Zeit. Daher kann ich das
Sehenswerte anschauen, das Horenswerte anhéren, und was ich am meisten schit-
ze, ich kann mit Sokrates in voller Mufle den Tag verbringen.«** Antisthenes soll
aufgrund dieser Begeisterung bereit gewesen sein — obwohl in Pirdus wohnend -,
»Tag fiir Tag den Weg von vierzig Stadien« zuriickzulegen, nur um Sokrates zu ho-
ren und dessen Philosophie zu verinnerlichen. Denn: »Seinem Vorbild [Anm.: des
Sokrates] verdankte er [Anm.: Antisthenes] jene Beharrungskraft und jene Reini-
gung der Seele von aller Leidenschaft, womit er den Grund zur kynischen Schule
legte.«

Dennoch gingen bereits die frithen Kyniker ihre eigenen Wege, dabei auch An-
tisthenes. Viele der politischen Anekdoten, die von ihm tiberliefert worden sind,
legen diese Ansicht nahe. Anklage, Prozess und Todesurteil des Sokrates zum Trotz
sind die Kyniker in ihrer Lebensfithrung und mit ihrer Philosophie 6ffentlich pra-
sent und verwenden die Redefreiheit als Mittel, an dem politischen Selbstverstind-
nis der Biirgerschaft und an den politischen Strukturen der Stadtstaaten auf ih-
re Art und Weise unmissverstindliche, zynische wie emotionalisierende politische
Kritik pointiert an die — wie im Falle des Antisthenes — athenische Offentlichkeit
zu tragen. Neben Kultur, Okonomie, Philosophie etc. ist also auch die Politik und
das Politische selbst Zielscheibe der kynischen Kritik. Dabei auch eine — durch und
durch emotionalisierende — Kritik an dem demokratischen Selbstverstindnis der
Biirgerschaft Athens. So tiberliefert der Doxograph Diogenes Laertius den Aus-
spruch des Antisthenes: »Erklart doch die Esel durch Volksbeschluss fiir Pferde! -
Warum denn nicht? Auch die Feldherren, die ihr habt, verstehen ja nichts, sondern
sind nur durch Abstimmung gewihlt.«*

3.2 Diogenes von Sinope

Der bekannteste Kyniker, der >Protokyniker« schlechthin, ist Diogenes, der aus sei-
ner Heimatstadt Sinope an der Siidkiiste des Schwarzen Meeres vertrieben worden
sein soll, aufgrund, so der Vorwurf, von Falschmiinzerei (paracharattein to nomis-
ma), was sich auch als das >Umprigen geltender — dabei insbesondere politischer

14 Xenophon: »Symposion, in: Ernst Bux (Hg.): Die sokratischen Schriften. Memorabilien, Sympo-
sion, Oikonomikos, Apologie, Stuttgart: Alfred Kérner Verlag 1956, IV 43.

15 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, V| 2.

16 Wilhelm Nestle: Die Sokratiker [Neudruck aus 1922]: Scientia Verlag Aalen 1969, S. 84/47.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Erklart doch die Esel durch Volksbeschluss fiir Pferde!«

— Werte« verstehen lisst.”” Diogenes Laertius dokumentiert (neben vielen anderen
Erzihlungen beziiglich dieser angesprochenen Ereignisse) eine weitere Geschichte,
die beinhaltet, dass Diogenes in einem Tempel des Apollon auf eigene Anfrage hin
vom Orakel die Weissagung erhalten habe, eine Anderung der staatlichen Ordnung
(politikon nomisma) vorzunehmen, nicht jedoch der Miinze (nomisma)."® Die >sokra-
tische Parallele« zu dem Gang des Chairephons nach Delphi und der dort erfolgten
Aussage des Orakels, der Pythia, der weissagenden Priesterin, dass niemand in
Athen weiser sei als Sokrates, ist uniibersehbar.”

Nach Athen kommend, so bereits in der Antike vielfach festgehalten, hat sich
Diogenes dem Antisthenes angeschlossen, was allerdings in der neueren Forschung
nicht unumstritten ist.>°* Und Platon soll Diogenes in Athen bei einem der zahlrei-
chen philosophischen Disputen als einen »verriickt gewordenen Sokrates< bezeich-
net haben. Die weiteren Legenden iiber Diogenes sind bekannt wie umstritten:
Er soll in einer Tonne, ausgelegt mit Stroh, seinen Mikrokosmos gefunden und
aufer einem Mantel, einem Stock und einer Umhingetasche nichts weiter beses-
sen haben. Wie Antisthenes, diirfte auch Diogenes, ganz gleich ob sich in Sinope,
Athen oder in Korinth aufthaltend 6ffentlich wahrnehmbar gewesen sein. Und dhn-
lich wie Friedrich Nietzsche war bereits Diogenes auf der Suche nach dem >wahren
Menschen«. Im Zuge dieser Suche rief er aus: »Heda, Menschen!< Und als einige
daraufhin auf ihn zuliefen, soll er sie mit seinem Stock gepriigelt haben mit den
Worten: sMenschen habe ich gerufen, nicht Unflat!«.”

Plutarch berichtet (wie Diogenes Laertius)** von einer — mit hoher Wahrschein-
lichkeit fiktiven — Begegnung zwischen Diogenes und Alexander dem GrofRen in
der Polis Korinth: »Als nun viele, Staatsminner sowohl wie Philosophen, zu ihm
[Anm.: Alexander] kamen und ihn begliickwiinschten, erwartete er, dass auch Dio-
genes von Sinope dasselbe tun wiirde, der in Korinth lebte, und da dieser, ohne
sich im mindesten um Alexander zu kiimmern, in aller Ruhe im Kraneion [Anm.:
Versammlungsplatz im Osten der Polis Korinth] blieb, ging er selbst zu ihm. Er lag
gerade in der Sonne und setzte sich nur eben ein bisschen auf, als so viele Leute
herankamen, und blickte auf Alexander. Als dieser ihn mit seinem Namen begri3-
te und ihn fragte, ob er irgendeine Bitte habe, antwortete er:>Nur eine kleine: Geh
mir aus der Sonnel< Das soll auf Alexander einen solchen Eindruck gemacht und er
soll itber den Hochmut und die Grofde des Mannes, der ihm solche Nichtachtung
bewies, so gestaunt haben, dass er, wihrend die Leute seiner Umgebung lachten

17 Vgl. Ottmann: Geschichte des politischen Denkens, S. 283.
18 Vgl. Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, V1 20.

19 Vgl. Platon : Apologie des Sokrates, 21a.

20  Vgl. Doring: Die Sokratiker, S. 282-283.

21 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, V1 32.

22 Vgl.ebd. VI38.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op

55


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

56

Simon Varga

und spotteten, sagte: >Nein, wahrhaftig, wire ich nicht Alexander, so wire ich Dio-
genes«.”

3.3 Krates von Theben

Von einer wohlhabenden thebanischen Familie abstammend soll Krates, inspiriert
durch die griechische Tragddie und den Erzihlungen iiber die Last des Besitzens
und des Besitzverlusts, sein ererbtes Vermogen an seine Mitbiirger verschenkt und
sich anschliefend dem Kynismus zugewandt haben. Ob Krates tatsichlich unmit-
telbar ein Schiiler des Diogenes war, ist nicht geklart. Zweifelsfrei kannte er die
Philosophie von Antisthenes und Diogenes.** Krates war mit Hipparchia verhei-
ratet, die sich fiir seine Lehre sehr interessiert und deswegen seine Nihe gesucht
und mit ihm die kynische Lebensweise verwirklicht haben soll. Diogenes Laerti-
us widmet ihr ein eigenes Kapitel in seinen Aufzeichnungen und nennt sie »eine
Philosophin« (tés philosophou).”

Im Gegensatz zu Antisthenes und Diogenes diirfte Krates in seiner kynischen
Praxis andere Charakterziige an den Tag gelegt haben als seine beiden Vorganger.
Zwar vertrat auch er durchaus die grundlegenden Prinzipien der frithen Kyniker,
doch »tat er dies nicht in der aggressiven und >bissigen< Art des »Hundes, son-
dern in leutseliger und milder Form«.?® Das alles diirfte dazu beigetragen haben,
dass Krates zu Lebzeiten gemeinschaftspolitische Anerkennung gefunden hatte.
Diogenes Laertius (und andere antike Autoren) nennen ihn den »Tiirenéffner«.””
Denn Krates sollen — aufgrund seiner gutmiitigen Ermahnung, der Fihigkeit zur
Streitschlichtung und aufgrund der Kenntnis iiber die Seele des Menschen in allen
ihren unterschiedlichen Facetten — die Hiuser seiner Mitbiirger fiir Diskurs und
Gesprich tiber das gute und gelingende Leben offen gestanden haben.

Ahnlich den Anekdoten iiber die Begegnung zwischen Diogenes von Sinope
und Alexander dem Groflen wird auch Krates von Theben ein Zusammentreffen
mit dem angehenden hellenistischen Weltherrscher nachgesagt. Als Alexander der
GrofRe im Zuge seiner Eroberungen und Unterwerfungen der griechischen Stadt-
staaten die Polis Theben -355 in Schutt und Asche gelegt hatte, soll er Krates gefragt
haben, ob er dessen Heimatstadt wiederaufbauen solle. Die Antwort des Kynikers:
»Wozu das? Denn wer weif}, bald wird wieder ein anderer Alexander kommen und
sie zerstoren.«*®

23 Plutarch: Fiinf Doppelbiographien. 1. Teil: Alexandros und Caesar u.a., Dusseldorf & Ziirich: Arte-
mis & Winkler Verlag 2001, S.14.

24 Vgl. Déring: Die Sokratiker, S. 297-298.

25  Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, V1 98.

26  Doring: Die Sokratiker, S. 299.

27  Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, VI 86.

28  Ebd.Vl93.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Erklart doch die Esel durch Volksbeschluss fiir Pferde!«

In der Emotionalisierung des Politischen setzt Krates ganz und gar auf Dioge-
nes, der, auf die Frage aus welcher Polis er denn komme, geantwortet haben soll:
»Ich bin ein Biirger der Welt (kosmopolités).«** In dhnlicher Art und Weise legt nun
Krates im Sinne einer programmatischen »Formulierung des kynischen Kosmopo-
litismus«*®* nach und begriindet dadurch gemeinsam mit Diogenes die Ideenge-
schichte des kosmopolitischen Denkens: »Die ganze Erde ist mir Heimat, ist mir
Stadt, und stets bereit, zu dienen mir als Aufenthalt.«*

4. Eine Interpretation der friihen kynischen Emotionalisierung
des Politischen

Vorausgeschickt werden muss, dass die Quellenlage zu den frithen Kynikern in
Summe aufgrund von verlorengegangenen Schriften, Liicken innerhalb der Tra-
dierung selbst und in Bezug auf die Frage nach Historizitit und Authentizitit der
Uberlieferungen als problematisch anzusehen ist — dabei unter anderem auch die
Erzihlungen des Doxographen Diogenes Laertius. Zum einen kann - und muss
— hinterfragt werden, ob sich die erzihlten Begebenheiten, die aufgezeichneten
Anekdoten, die sich zum Teil widersprechen oder in mehreren moglichen Varian-
ten des >Horensagens«< ausgefithrt werden, iiberhaupt aus historischer Perspektive
in dieser Art und Weise zugetragen haben oder nicht. Zum anderen jedoch spie-
geln diese Erzdhlungen den kynischen Zugang zu ihrer politischen Kritik und ihrer
Emotionalisierung des Politischen in den Grundansitzen am deutlichsten wider,
wodurch eine Auseinandersetzung mit diesen Anekdoten, eben nicht zuletzt auch
aufgrund des Mangels an anderen Quellen, als unverzichtbar erscheint.

Heinrich Niehues-Probsting konstatiert in seiner umfassenden Auseinander-
setzung mit Diogenes von Sinope und dem Kynismus, dass viele dieser bedeutsa-
men Anekdoten aus der Geschichtsschreibung der Philosophie im Laufe der Zeit
»gleichsam wegkritisiert« wurden, »ohne anderswo einen adiquaten wissenschaft-
lichen Aufbewahrungsort wiedergefunden zu haben«. Die neuzeitliche kritische
Geschichtsschreibung habe »ein historisch-wissenschaftliches Anathema tiber An-
ekdoten verhingt« und dabei insbesondere tiber jene Erzihlungen, die »dem ge-
schichtlichen Wahrheitsanspruch nicht strikt nachkommen« wiirden. Und den-
noch spricht sich auch Niehues-Probsting fiir eine verstirkte Beachtung der An-
ekdoten der frithen Kyniker innerhalb der Philosophie aus: »Sie [Anm.: die Anek-
doten] sind vieldeutig; sie wandeln sich in neuen Zusammenhingen und werden
sinnreicher, je hiufiger sie in neue Kontexte gestellt und je mehr sie zur Illustration

29 Ebd.VIe3.
30  Doring: Die Sokratiker, S.301.
31 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, V1 98.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op

57


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

58

Simon Varga

unterschiedlicher Gedanken und Sachverhalte zitiert werden.«** All das spricht da-
fiir, den antiken Anekdoten wieder mehr philosophische Relevanz zuzusprechen.

Es bleibt festzuhalten: Die Anekdoten aus der Zeit des frithen Kynismus sind
zum einen — aufgrund des Mangels an anderen Uberlieferungen - in der Tat un-
verzichtbar wie relevant und zum anderen tragen diese Erzihlungen bei genaue-
rer Betrachtung und einer umsichtigen Interpretation enormes philosophisches
Potential, das fiir die weitere Entwicklung der politischen Philosophie durchaus
bedeutsam gewesen ist.

Die vorab dargestellten Uberlieferungen der frithen Kyniker, von Antisthenes,
Diogenes und Krates, insbesondere anhand der gebrachten Anekdoten, verbinden
sich an mindestens drei Punkten: (i) Allen ist erstens die kynische Lebensweise
gemeinsam. So unter anderem eine — durchaus als >radikal« zu verstehende — Re-
duktion der duferen und der kérperlichen Giiter, die Fokussierung auf das ihrer
Uberzeugung nach Wesentliche im Leben des Menschen, auf die Natur, fernab von
Macht, Ansehen bzw. Ruhm oder Reichtum sowie die fundamentale Betonung des
Individuellen gegeniiber dem Gemeinschaftlichen in allen Fragen des Politischen.
(i) Uberdies erscheint zweitens der Bezug auf die Redefreiheit (und ihre >Aus-
reizung) fur den frithen Kynismus charakteristisch zu sein: eine ausgekligelte,
schlagkriftige wie pointierte Rhetorik kombiniert mit einer Form des politischen
Aktivismus und damit verbunden die unmittelbare Bereitschaft, das politische Ge-
meinwesen in den unterschiedlichen Stadtstaaten zu provozieren und zu emotio-
nalisieren. (iii) Simtliche der hier bislang angefithrten Anekdoten sind dariiber
hinaus drittens durch und durch politisch motiviert. Der Kyniker ist darum be-
mitht, durch sein Schauspiel vor den Augen der politischen Offentlichkeit gemein-
schaftspolitische Kritik zum Ausdruck zu bringen, die auf eine andere Art und Wei-
se in diesen Dimensionen wohl kein Gehér finden wiirde. Und hinzu kommt, dass
das Leben und die Rede der Kyniker aus damaliger gemeinschaftspolitischer Per-
spektive heraus betrachtet realpolitisch keineswegs unproblematisch — und mitun-
ter auch gefihrlich fir die jeweiligen Protagonisten wie zuvor auch am Beispiel des
Sokrates gezeigt — gewesen sind. An dieser Stelle angelangt empfiehlt sich eine ge-
nauere Interpretation dreier ausgewihlter Anekdoten von Antisthenes von Athen,
Diogenes von Sinope und Krates von Theben, womit gezeigt werden soll, wie der
frithe Kynismus das Politische seiner Zeit einer Emotionalisierung unterzogen hat.

(A) Antisthenes kritisiert in zynischer Art und Weise die politische Praxis der
biirgerlichen demokratischen Entscheidungsfindung durch die Abstimmung »aller
tiber alles< — wobei »alle< im antiken klassischen politischen Verstindnis immer in
Bezug auf den freien (minnlichen) Biirger zu verstehen ist. Kritik an demokrati-
schen Entscheidungsfindungen der Gemeinschaft und an den demokratischen Ver-

32 Heinrich Niehues-Probsting: Der Kynismus des Diogenes und der Begriff des Zynismus, Miinchen:
Suhrkamp Verlag 2016, S. 40.

- am 14.02.2026, 09:42:13. Op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Erklart doch die Esel durch Volksbeschluss fiir Pferde!«

fassungsformen der Stadtstaaten findet sich in der politischen Geschichte der grie-
chischen Antike immer wieder, so auch bei Platon und bei Aristoteles, die beide die
Demokratie als>entartete Verfassung<angesehen haben.*® Doch das Briiskieren des
Abstimmungsvorgangs selbst als eine sinnlose Ersatzhandlung aufgrund von In-
kompetenz, Kurzsichtigkeit und Unwissen mit der Aufforderung dazu, doch durch
demokratische Abstimmung einfach Esel zu Pferden zu erkliren, ist an zynisch-
emotionaler Intensitit kaum zu iibertreffen. Und die spéttische Ubertragung die-
ses Bildes von Esel und Pferd auf die demokratische Abstimmung der Biirgerschaft
tiber die Heerfithrer durch die Volksversammlung unternimmt Antisthenes gleich
selbst.

(B) Diogenes stellt mit seinem Verhalten gegeniiber Alexander dem Grof3en in
der Polis Korinth unmissverstindlich die Bedeutung von Macht, Herrschaft und
Weltreichsgedanken fiir das gute und gelingende Leben des einzelnen Menschen
kategorisch in Frage. Fiir ein an kynischen Werten orientiertes Leben ist keine
tibermafiig aktive Politik, geschweige denn eine Form von Weltpolitik, unmittelbar
notwendig. Im Gegenteil: Vielmehr liegt die konkrete Lebensfithrung und -gestal-
tung im Ermessen des Einzelnen, in dessen individueller Autarkie und Autonomie.
Kurz gesagt: Das, was Diogenes fiir sein Leben tatsichlich braucht, kann ihm kein
politischer Herrscher geben. Und ein angehender Weltherrscher wie Alexander ist
vermutlich auch weder in Kenntnis noch im Besitz dessen, was ein solches (ky-
nisches) Leben letztendlich ausmacht. Die Politik moge also dem Diogenes doch
bitte aus den Augen gehen — denn die Natur (in dem Bild der Sonne, die Alexander
der Grofle dem Diogenes von Sinope durch seine Prisenz verstellt), ist der einzig
wahre Orientierungspunkt und die einzig wahre relevante Ordnung fiir das Leben
des Kynikers.

(C) Krates kreiert auf der Grundlage des Diogenes, der sich als >»Biirger der Welt«
(als kosmopolités) bezeichnet hatte, einen weiteren Vorboten einer antiken kosmo-
politischen Anthropologie. Charakteristisch hierfiir ist nicht, dass diese neue An-
thropologie den Menschen zur Ginze aus der politischen Gemeinschaft der Polis
herausstellt, sondern den Kosmos als Polis hinzustellt. Der Mensch sei demnach in
erster Linie ein Biirger der Welt. In diesem rudimentiren kynischen Kosmopolitis-
mus lisst sich eine dreifache Provokation herauslesen, die mit Sicherheit zu einer
weiteren Emotionalisierung des Politischen beigetragen hat. Die erste Provokation
ist, dass sich der Kyniker nicht als festen Bestandteil einer existenten politischen
Gemeinschaft einer konkreten Polis sieht. Das scheint einem gemeinschaftspoli-
tischen Affront gleichzukommen, zumal alle, Manner, Frauen und Kinder sowie
selbst Unfreie — auch ohne politische Rechte —, Teile der Polis, wenn auch keine

33 Vgl. u.a. Platon: Der Staat (Politeia), Stuttgart: Reclam Verlag 2001, VIII 10 und Aristoteles:
Politik, Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag 2003, IV 4-6.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op

59


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

60

Simon Varga

freien Biirger und somit von der politischen Partizipation ausgeschlossen, gewe-
sen sind. Die zweite Provokation kann darin gesehen werden, dass der Kyniker
stattdessen den Kosmos als seine Polis betrachtet. Damit wird abermals zum Aus-
druck gebracht, dass die unmittelbare Politik der politischen Gemeinschaft keine
direkte Bedeutung fiir ein asketisches, tugendhaftes und autonom-autarkes Le-
ben hat. Die dritte Provokation liegt nun letztendlich darin, dass sich der Kyniker
in seiner individuellen Lebensfithrung nicht von dem Politischen zur Ginze ver-
einnahmen lisst und in weiterer Konsequenz auch keine Vorschreibungen fiir das
Leben durch das gesetzte Recht, den Nomos, akzeptiert, sondern einzig und allein
den Nomos der Kosmopolis anerkennt.

Somit ldsst sich anhand dieser drei frithen Kyniker die zynische Emotionali-
sierung des Politischen in drei Elementen ausmachen: erstens in einer Kritik an
iberregulierten politischen Systemen und Prozessen inklusive an allen méglichen
Begleiterscheinungen (Korruption, Machtmonopole, Betrug etc.). Zweitens in der
Kritik an der Uberbewertung der Bedeutung des Politischen fiir das unmittelbare
Leben des einzelnen Menschen und drittens in der Uberwindung der anthropo-
logischen, ethischen wie politischen einengenden Grenzen der Polismauern der
Klassik — auf dem Weg hin zu einer kosmopolitischen Anthropologie.

5. Das Verhaltnis der friihen Kyniker zur Politik

Im frithen Kynismus zeichnet sich ein neues Politikverstindnis ab, das in Summe
betrachtet fiir die Philosophie im Hellenismus charakteristisch ist, also von Alex-
ander dem Grof3en (-356) bis zum ersten romischen Kaiser Augustus (14) und ins-
besondere im Gegensatz zur Philosophie der Klassik (allen voran Sokrates, Platon
und Aristoteles), andere Wege des Politischen geht. Gegeniiber dem Kollektiv der
politischen Gemeinschaft, der politiké koinonia, wird nun in den philosophischen
hellenistischen Schulen im stirkeren Ausmaf} das Individuum betrachtet und her-
vorgehoben, grofitenteils losgeldst von der Politik der Polis, die zu dieser Zeit den
Hohepunkt ihrer Entwicklung bereits hinter sich hatte. Das Interesse an der »pri-
vaten Lebensfithrung« erhilt den »Vorrang vor der Politik«. »Der grofRe Konflikt
des Sokrates, dass er Philosoph und Biirger in einem sein wollte, hat sich fiir die
Philosophen des Hellenismus geldst. Sie sind in erster Linie Philosophen, Biirger
dagegen nur noch, wenn es sich denn nicht vermeiden lisst und das eigentlich
philosophische Lebensziel ansonsten gefihrdet ist.«<** Somit machen sich in der
philosophiehistorischen Phase des Hellenismus Formen des Individualismus und
der Apolitie gegeniiber dem politischen Kollektiv und der totalen politischen Par-

34  Ottmann: Geschichte des politischen Denkens, S. 276.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Erklart doch die Esel durch Volksbeschluss fiir Pferde!«

tizipation des Biirgers der Klassik bemerkbar, wobei die frithen Kyniker zu diesem
Paradigmenwechsel durchaus das Ihre beigetragen haben.

Die dringlichste Frage lautet nun, ob der Kyniker den Rahmen der politischen
Gemeinschaft der Polis allgemeingiiltig auflésen oder individuell verlassen will. Fiir
den Kyniker steht jedoch keine radikale Auflésung des politischen Bewusstseins des
Menschen und keine absolute Flucht aus dem Politischen im Fokus, zumal, davon
sind auch die Kyniker tiberzeugt, politische Partizipation (itber-)lebenswichtig ist.
Und das, obwohl viele Kyniker empfehlen, zur Politik im engeren Sinne Distanz zu
halten. Antisthenes auf die Frage: »Wie soll man sich zur Politik verhalten? »Wie
zum Feuer: nicht zu nahe herantreten, damit man nicht anbrennt; nicht zu ferne
bleiben, um nicht zu frieren«.«*

Der politische Aktionismus der Kyniker, in Kombination mit der bewussten
Emotionalisierung des Gemeinwesens bis hin zum markanten, phasenweise auch
durchaus derben Zynismus, ist fiir den Kyniker Methode. Das Ziel ist die Notwen-
digkeit der Relativierung des Verstindnisses des Politischen, jedoch nicht die Auf-
16sung des politischen Bewusstseins selbst. Unverzichtbar fiir den politischen Ak-
tivismus ist dabei die Direktheit der Sprache, ohne die das kynische >Happening«
nur halb so interessant wire. Diogenes: »Gefragt, was unter den Menschen das
Schénste sei, antwortete: »das freie Wort (parrhésia)«.<*®

Im kynischen Verstindnis ist der Mensch fiir den Grofteil des guten und ge-
lingenden Lebens selbst verantwortlich, somit nicht das Politische und nicht die
politische Gemeinschaft. Und Philosophie und Tugendhaftigkeit stehen itber dem
Politischen, auch im engeren Sinne tiber dem Politischen im Verstindnis des ge-
setzten Nomos, den Gesetzen der Polis. Krates: »(An die Schiiler): Das Gesetz ist gut,
aber es steht nicht tiber der Philosophie. Es zwingt uns, kein Unrecht zu tun; sie
aber lehrt uns dies. So wie es weniger gut ist, etwas unter Zwang zu tun statt frei-
willig, im selben Maf} ist auch das Gesetz weniger gut als die Philosophie. Darum
beschiftigt euch mit der Philosophie und lasst die Politik, denn es ist besser, das zu
verstehen, wodurch die Menschen lernen, kein Unrecht zu tun, als das, wodurch
sie gezwungen werden.«*’

6. Exkurs: Das kynische >Happening¢
in einem anachronistischen Vergleich

Der politische Aktionismus der Kyniker ist pointiert und schlagkriftig, wie es sich
anhand des Diogenes von Sinope in zwei weiteren Anekdoten (in aller Kiirze) zei-

35  Nestle: Die Sokratiker, S. 84/44.
36  Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, V1 69.
37  Luck: Die Weisheit der Hunde, S. 211/585 (Hercher: Epistolographi Craeci, 5).

- am 14.02.2026, 09:42:13. op

61


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

62

Simon Varga

gen lasst: (i) Als der Rhetor Anaximenes eine Disputation abhielt, machte sich Dio-
genes durch das plotzliche Emporheben eines Salzfisches bemerkbar, wodurch er
die Aufmerksamkeit des Auditoriums auf sich zog. Der Rhetor zeigte sich davon
alles andere als begeistert und soll sich iiber das Verhalten des Diogenes beschwert
haben. Worauf hin dieser gesagt haben soll: »Ein elender Salzfisch fiir einen Obo-
lus hat geniigt, der Disputation des Anaximenes ein Ende zu setzen.«<*® (ii) Und
Diogenes Laertius hilt einen weiteren kynischen Aktionismus des Diogenes von
Sinope fest: »Ins Theater ging er, wenn die andern ihm daraus entgegenstromten,
und, nach dem Grunde gefragt, sagte er: »So halte ich es grundsitzlich in meiner
ganzen Lebensfithrung«.«*

An dieser Stelle ein — zumindest experimentell erlaubter — anachronistischer
Vergleich zwischen Antike und Gegenwart: Das kynische sHappenings, ganz gleich
ob in Form eines Salzfisches, im Theater o. 4. war zum einen eine einmalige Sache,
die nur den unmittelbar Beteiligten bekannt gewesen ist und zum anderen als An-
ekdote, Legende — auch als sMirchen« — weitergetragen und spiter sehr vereinzelt
niedergeschrieben wurde. Die gesellschaftspolitischen Emotionsriume der Gegen-
wart hingegen erscheinen in den meisten Fillen in multimedialer Begleitung. Und
hinzu kommt, dass viele dieser politischen Emotionalisierungen aktuell in »digita-
len Dokumentationszentren« archiviert werden. Diese politisch emotionalisierten
digitalen Riume lassen sich nicht oder kaum mehr auflésen bzw. nur selten in ihrer
Bedeutung relativieren.

Die kynische >Performances, z.B. auf der Agora hingegen kam und ging, oh-
ne Ton- und Bildaufzeichnung, ganz zu schweigen von einem Posting in diversen
»Social Media«-Kanilen. Diese Digitalisierung von Emotionen erlaubt jedoch nicht
nur eine Dokumentation, sondern kann aus jedem Winkel der Welt kommentiert
und diskutiert werden. Durch Digitalitit und Datenspeicherung ist es nunmehr
moglich, sich — weltweit — in unterschiedlichsten gesellschaftspolitischen Emoti-
onsrdumen zu bewegen und sich dabei auch emotionalisieren zu lassen oder selbst
zu emotionalisieren. Unter anderem iiber Dinge oder Ereignisse, die einen selbst
vielleicht gar nicht betreffen. Und in den meisten Fillen ist es aus globaler Perspek-
tive kaum bis gar nicht abschitzbar, ob der Anlass der Ursprungsemotionalisierung
der Wahrheit entspricht oder aber vielleicht auch nicht.

7. Fazit und Wiirdigung

Festgehalten werden kann: Der Kyniker — wie auch die Kynikerin, so z.B. die ge-
nannte Hipparchia — emotionalisiert durch Lebensweise, Philosophie, Politik- und

38  Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, V1 57.
39  Ebd.VIé4.

- am 14.02.2026, 09:42:13. Op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Erklart doch die Esel durch Volksbeschluss fiir Pferde!«

Gemeinschaftsverstindnis. Sie tadeln die politische Gemeinschaft und konterka-
rieren durch Aktionismus und freie Rede die politische Praxis sowie den von ihnen
oftmals angeprangerten scheinmoralischen Charakter der handelnden politischen
Akteure innerhalb der Stadtstaaten. Ahnlich wie es Sokrates bereits getan hatte,
jedoch in einer anderen Tonalitit, Schirfe und insbesondere mit einem anderen
Ziel. Sokrates wollte die politische Gemeinschaft zu einer tugendhaften, ethisch als
auch politisch besseren Polis machen und so die politische Gemeinschaft Athens in
ihrem inneren Zusammenhalt und Selbstverstindnis stirken. Die Kyniker hinge-
gen bemithen sich um einen Perspektivenwechsel des Individuums, das die Politik
und das Politische nicht (mehr) als oberste Prioritit im Leben betrachtet. Dennoch
verlassen die Kyniker nie ginzlich die Gemeinschaft. Im Gegenteil. Der emotiona-
lisierende Zynismus gegeniiber dem Politischen vollzieht sich in ihrer Mitte.

Aufgrund dessen kann es nicht damit getan sein, die frithen Kyniker in ihrer
Gesamtbetrachtung als sozial- und gemeinschaftspolitische Aussteiger zu sehen,
die sich ausschlieflich um sich selbst kitmmern und die politische Gemeinschaft
zur Ginze ablehnen wiirden. Vielmehr ist der Kyniker um eine Relativierung der
Bedeutung des Politischen in Bezug auf die individuelle Lebensfithrung des Men-
schen bemiiht. Er fordert personale Autarkie und politische Autonomie im Ver-
stindnis einer grofRen politischen Freiheit, die es dem Menschen méglich machen
soll, ein Leben gemif} der kynischen Lehre zu fithren und selbst Entscheidungen
iiber die eigene Lebensfithrung zu treffen. Und diese Autonomie, die Selbstgesetz-
gebung des Individuums, impliziert, dass der Einzelne das politische Ganze nicht
zur Ginze fiir das eigene tugendhafte, gute und gelingende Leben verantwortlich
machen kann und soll. Denn hierfiir steht der Mensch in erster Linie selbst in der
Pflicht. Die Politik kénne dazu nur einen duflerst diinnen Rahmen schaffen, nicht
mehr — und mehr sei auch gar nicht notwendig.

All diesen Relativierungen des Politischen zum Trotz, die durch eine Emotiona-
lisierung eingeleitet werden sollen, fithrt der Kyniker eine neue politische Dimen-
sion ein, zumindest dem Begriff nach: nimlich den Kosmos als Polis aller Men-
schen. Innerhalb der Forschung wird diese geistesgeschichtliche Entwicklung kon-
trir beurteilt. Heinrich Niehues-Probsting fithrt aus, dass die frithen kynischen
Ansitze des Kosmopolitismus sich nicht mit den modernen Ideen kosmopoliti-
scher Konzepte vergleichen lassen wiirden.*® Henning Ottmann ist der Ansicht,
dass das Ergebnis des permanenten Strebens der Kyniker nach individueller Aut-
arkie und Autonomie mit politischen und sozialen Bindungsverlusten verbunden
sei und »der grofite Verlust sei der der Heimat und der Heimatstadt«.* Julian
Nida-Riimelin spricht von kynischen Vorliufern im Hinblick auf eine »umfassen-
de kosmopolitische Konzeption«, die »aber offenbar eher gegen einen engstirnigen

40  Vgl. Niehues-Probsting: Der Kynismus des Diogenes, S.188-189.
41 Ottmann: Geschichte des politischen Denkens, S. 285.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op

63


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

64

Simon Varga

Polis-Patriotismus Stellung nahmen, um die Einheit das Hellenentums zu bekrif-
tigen«.**

Der rudimentire Ansatz des kynischen Kosmopolitismus sollte jedoch nicht
lediglich als eine Flucht nach vorne oder als Ausdruck des Strebens nach einem
hellenisch-politischen Einigungsprogramm interpretiert werden. Denn im Vorder-
grund steht vielmehr das Bewusstsein und die (Lebens-)Einstellung dariiber, dass
Leben und Denken des Menschen nicht auf die Zugehdrigkeit zu einer politischen
Gemeinschaft reduziert werden kann. Und dass die Gesetze der Polis durch den
Menschen nicht iiber den Gesetzen der Natur und des Kosmos stehen. Dariiber
hinaus klingt insbesondere bei Diogenes an, dass es fiir das asketische, tugend-
hafte und autonome Leben nicht zwingend einer realpolitischen Staatenzugeho-
rigkeit bedarf. Vermutlich ist die Zielscheibe der Kyniker in der Tat der engstirnige
Polis-Patriotismus der damaligen Zeit gewesen, getroffen wurden jedoch alle po-
litischen Institutionen und jedwede (menschliche) politische Ordnung oder Herr-
schaft, ganz gleich welcher Kultur oder Region zugehorig. Denn fiir alle Menschen
ist der Kosmos gleich.

Deshalb ist der kynische Kosmopolitismus erstens durchaus als Vorliufer —
wenn auch in der Tat unter anderen Vorzeichen — des modernen Kosmopolitismus
zu verstehen (contra Niehues-Probsting); zweitens ist dieser deutlich offener und
vorausschauender, vielleicht auch visionirer auszulegen, und kann daher nicht als
das Ergebnis eines (sozial-)politischen Verlustes (contra Ottmann) verstanden wer-
den; drittens kommt hinzu, dass diese kosmopolitische Anthropologie nicht allein
auf den Versuch der Entwicklung eines Panhellenentums (contra Nida-Riimelin)
beschrankt werden kann, zumal im kynischen Verstindnis unter der Sonne alle
Menschen gleich sind - so auch ein Kyniker wie Diogenes von Sinope und ein
Weltherrscher wie Alexander der Grof3e.

Die Ungeheuerlichkeit den Kosmos als notwendigere Polis des Menschen zu be-
trachten, ist die herausragendste zynisch-politisch-emotionalisierte Leistung der
frithen griechischen Kyniker und bereitet, obgleich des ihr immanenten Zynis-
mus in den diversen Aussagen und Anekdoten, eine neue Anthropologie vor: Der
Mensch ist Biirger der Welt von Natur aus, nicht durch das gesetzte Recht. Und
dieser Zugang setzt die ersten Mosaiksteine auf dem Weg zur Allgemeinen Erkli-
rung der Menschenrechte.

Der Kyniker emotionalisiert. Er tadelt zum einen die politische Gemeinschaft
in ihrem politischen Selbstverstindnis und zum anderen konterkariert er durch
Aktionismus und freie Rede die politische Praxis. Und dennoch fillt der Kyniker nie
zur Ginze aus der politischen Gemeinschaft heraus. Er sucht Distanz. Dafiir emo-
tionalisiert er in erster Instanz, um in zweiter Instanz politisch abzukiihlen. Das

42 Julian Nida-Riimelin: »Zur Philosophie des Kosmopolitismus, in: Zeitschrift fiir internationale
Beziehungen (2/2006), S. 227.

- am 14.02.2026, 09:42:13. Op


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Erklart doch die Esel durch Volksbeschluss fiir Pferde!«

alles mit dem vorrangigen Ziel, die Bedeutung des Politischen fiir das Leben des
Einzelnen in Autarkie und Autonomie, in Selbstgeniigsamkeit und Selbstbestim-
mung, dabei aber dennoch weiterhin in Gemeinschaft, um im gemeinschaftspoli-
tischen Verstindnis nicht als >individualisiertes Individuumc« zu >erfrierenc, einer
Relevanzrelativierung fiir das eigene Leben zuzufithren, die fiir die spitere Philo-
sophie im Hellenismus wie auch — mit weiteren Adaptionen - in der Philosophie
der Aufklirung der Neuzeit weiter verfolgt werden wird.

- am 14.02.2026, 09:42:13. op

65


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 09:42:13.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

