
»Erklärt doch die Esel durch Volksbeschluss

für Pferde!«

Zur Relevanzrelativierung des Politischen für das Leben

durch ›Emotionalisierung‹ in den Anfängen der Kyniker

Simon Varga

Prolog

Die Philosophie der Antike ist – wie andere Epochen der Geschichte des politi-

schen Denkens auch – ein Ort, an dem Emotionalisierungen des Politischen in

unterschiedlichen Formen und Intensitäten zu beobachten sind. Bereits in der (ar-

chaischen) Vorsokratik finden sich diesbezüglich erste Spuren. Hesiod äußert in

seinem Text derWerke und Tage unter anderem unmissverständliche, wie teils auch

emotionale Kritik an der damaligen Herrschaftspolitik. Er bezeichnet die regio-

nalen Herrscher, die aristokratischen Großgrundbesitzer, die zumeist Einfluss auf

Politik und Rechtsprechung hatten, als »Gabenfresser«, verbunden mit dem Ap-

pell, doch Gerechtigkeit walten zu lassen und Korruption und Bestechlichkeit nicht

zuzulassen, zumal, so Hesiods eindringliche Ermahnung bzw. Erinnerung an alle

politisch Herrschenden, die Götter selbst Könige richten.1

Das bedeutendste gleichwohl individuellste Beispiel politischer Emotionalisie-

rung ist jedoch zweifelsfrei Leben und Tod des Sokrates in Athen: durch seine phi-

losophische Lebensform die politische Gemeinschaft, vor allem die Bürgerschaft

zutiefst irritierend; von mehreren Anklägern vor Gericht gestellt; mit den Vorwür-

fen des Rechtsbruchs, der sinnleeren Naturforschung »am Himmel und unter der

Erde«, dermanipulativenwie demagogischen Rhetorik, der Verführung der Jugend

Athens aus ethisch-politischer Perspektive und mit dem Vorwurf der Gottlosigkeit

vor Gericht konfrontiert; letztendlich schuldig gesprochen und im Jahr -399 zum

Tode verurteilt.2

1 Hesiod:Werke und Tage, Stuttgart: Reclam Verlag 2007,  262-268; 257-261. Simon Varga: Leben

in Gemeinschaft. Politische Anthropologie anhand Hesiod, Hamburg: Meiner Verlag 2019, S. 172-

173; 30.

2 Vgl. Platon: Apologie des Sokrates, Stuttgart: Reclam Verlag 2001, 3b; 11b–c.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


50 Simon Varga

Bemerkenswert ist, dass die politische Emotionalisierung gegenüber der Per-

son des Sokrates in der athenischen politischen Öffentlichkeit, der Bürgerschaft

und wohl auch über sie hinaus, in Bezug auf Leben und Wirken des Philosophen,

bereits über zwei Jahrzehnte vor Prozess und Todesurteil einsetzte. Bereits im Jahr

-423 wird in Athen die Komödie Die Wolken des Aristophanes uraufgeführt. Der

Hauptprotagonist: Sokrates. Sämtliche der in der 24 Jahre später folgenden Ankla-

geschrift thematisierten Anschuldigungen gegenüber ihm und seinem Verhalten

werden in dieser Komödie bereits angesprochen. Die Rede ist auch hier von ei-

nem unmoralischen Sophisten, einem politischen Querulanten, von einem atheis-

tischen Naturphilosophen und vieles anderemehr. Die daraus zu ziehenden komö-

diantischen Konsequenzen aus diesen Perspektiven fasst die Figur des Strepsiades

in der Form des Aufrufs zusammen: »Scheißt auf Sokrates!«3

Aristophanes zeichnet ein Zerrbild des Philosophen mit enormer Öffentlich-

keitswirksamkeit, das zu einer großen Emotionalisierung gegenüber dem gemein-

schaftspolitischen Verhalten des Sokrates sowie gegenüber seinen Freunden und

Anhängern führt. In der Komödie ist die Rede von »Gaunern«, »windigen Brü-

dern«, »Blassschnäblern« und »Barfußläufern« im Allgemeinen sowie vom »Affen

Sokrates samt Chairephon« im Speziellen.4 Sokrates zeigt sich in seiner Verteidi-

gungsrede vor Gericht sehr betroffen über die emotionalisierten Verleumdungen

durch Aristophanes.5 Er sieht sich gemeinschaftspolitischen ›Fake News‹ ausge-

setzt, und bezeichnet dieses und ähnliches Gerede über ihn und seinen Tätigkeiten

als »dummes Zeug« und als »Unsinn«.6 Festzuhalten ist: Die politische Gemein-

schaft Athens hatte also zumindest zweieinhalb Jahrzehnte Zeit, sich über die Le-

bensführung des Sokrates und dessen Vorstellungen über ein tugendhaftes, gutes

und gelingendes Leben des Einzelnen in politischer Gemeinschaft zu emotionali-

sieren, bevor es letztendlich zur Anklage und zum Todesurteil gekommen ist.

Das Leben des Sokrates ist also offensichtlich mit politischer Emotionalisie-

rung verbunden. Zum einen trägt Sokrates selbst dazu bei, zumal er die Bürger der

politischen Gemeinschaft innerhalb der Polis in ihrem Handeln hinterfragt: »Mein

Bester, du bist Athener, ein Bürger der größten und durch Bildung und Macht be-

rühmtesten Stadt, und du schämst dich nicht, dich darum zu kümmern, wie du zu

möglichst viel Geld und wie du zu Ehre und Ansehen kommst, doch um die Ver-

nunft und die Wahrheit und darum, dass du eine möglichst gute Seele hast, küm-

merst und sorgst du dich nicht?«7 Zum anderen lassen sich viele Bürger Athens das

Verhalten des Sokrates nicht gefallen. Dabei insbesondere nicht die Hartnäckigkeit

3 Aristophanes: Die Wolken, Stuttgart: Reclam Verlag 1963, 174.

4 Ebd. 102-104.

5 Vgl. Platon: Apologie des Sokrates, 3c.

6 Ebd. 19c.

7 Ebd. 17d–e.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


»Erklärt doch die Esel durch Volksbeschluss für Pferde!« 51

des sokratischen Fragens selbst und überdies ebenso nicht die Aufforderung des

Sokrates an seine Anhänger, die Lebensführung der Athener auch ohne ihn weiter-

hin, ungefragt und permanent zu hinterfragen: »Plagt die Menschen ebenso, wie

ich sie geplagt habe.Wenn ihr den Eindruck habt, dass sie auf Reichtum oder etwas

anderes mehr bedacht sind als auf die Tugend, oder wenn sie sich für etwas halten,

was sie nicht sind, dann tadelt sie, wie ich euch getadelt habe, weil sie sich nicht

um das kümmern, worum sie sich kümmern sollten, und weil sie sich einbilden,

etwas zu sein, während sie doch nichts wert sind.«8

1. Übersicht

An dieser Stelle kann Sokrates in Bezug auf eine antike griechische Emotionalisie-

rung des Politischen als individuelles Beispiel, jedoch auch als individueller Anfang

angesehen werden. Denn eine überaus markante Fortsetzung – vielleicht auch in

der Form einer ›Radikalisierung‹ – der politischen Emotionalisierung im sokrati-

schen Verständnis findet sich bereits in den Anfängen des Kynismus. In diesem

Beitrag steht deshalb die Frage im Zentrum, in welcher Art und Weise und mit

welchem grundsätzlichen Ziel das Politische in der Philosophie des Kynismus ei-

ner ›zynischen Emotionalisierung‹ unterzogen worden ist.

Die These ist, dass der Kynismus der griechischen Antike in seinem politi-

schen Aktionismus und Zynismus politisch-anthropologische Lebensideale zum

Ausdruck gebracht hat, die den Einzelnen zum einen aus der totalen politischen

Partizipation innerhalb der Gemeinschaft der Polis herauslösen sollen und zum

anderen eine Form der Eigenverantwortlichkeit des Menschen für ein gutes und

gelingendes Leben postulieren, die in letzter Konsequenz dem Einzelnen von der

Politik nicht abgenommen werden kann – und das alles mit dem Mittel einer ›zy-

nisch-politischen Emotionalisierung‹.

Im ersten Schritt werden die antiken zynisch-politischen Zugänge des frühen

kynischen Denkens nach einer kurzen Einführung anhand des Antisthenes von

Athen, Diogenes von Sinope und Krates von Theben – in der Form der Anekdo-

tenbetrachtung – dargestellt. Im zweiten Schritt werden aus diesen Bildern un-

mittelbare gemeinschaftspolitische Konsequenzen in der Umlegung auf das politi-

sche Verständnis der antiken griechischen Polis gezogen. Im dritten Schritt folgen

ein experimenteller anachronistischer Vergleich, Konklusionen sowie vereinzelte

Forschungskorrekturen, bevor zum Abschluss eine politische Perspektive des Ky-

nismus besonders hervorgehoben wird: die (rudimentäre) Entwicklung einer kos-

mopolitischen Anthropologie.

8 Ebd. 33e.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


52 Simon Varga

2. Grundlagen des Kynismus

Der Begriff des Kynismus spricht für sich selbst: Kyôn ist im Altgriechischen ›der

Hund‹ und kynismos steht in der wörtlichen Übertragung für ›Hundigkeit‹. Woher

die Kyniker ihren Namen hätten, wurde bereits in der Antike »üblicherweise da-

hingehend beantwortet, dass es sich dabei um einen Spitznamen handle, den die

mit ihm Benannten ihrer Lebensweise verdankten, genauer: der Tatsache, dass sie

wie Hunde lebten«.9 Die Kyniker unternahmen den Versuch, im Einklang mit der

Natur zu leben. Sie ernährten sich so einfach wie nur möglich, schliefen auf dem

Erdboden, hatten kaum Besitz, trugen keine Schuhe und diskutierten ihre Philo-

sophie weder in der Akademie (Platon) noch im Lykeion (Aristoteles), sondern an

öffentlichen Plätzen oder auf der Straße.

An diese Lebensweise schließen sich die grundlegenden politischen Charakte-

ristika vieler Kyniker an. Sie üben an Kultur, Ökonomie und Politik zynische Kritik

und wollen – ähnlich wie Sokrates – die Polisgemeinschaft durch ihre unkonven-

tionelle Lebensform irritieren, vielfach auch politisch provozieren und – damit in-

begriffen – ebenso emotionalisieren. Und tatsächlich hat der Kynismus vielfach die

durch und durch kritische Art und Weise der (politischen) Lebensform des Sokra-

tes übernommen, diese weiter verschärft und damit den Versuch unternommen,

den Polisgemeinschaften der damaligen Zeit in noch deutlicherer Form den Spiegel

vorzuhalten, als es Sokrates bereits getan hatte. Viele der Kyniker gelten daher –

nach demUrteil vonHenningOttmann – als »tollgewordene Sokratiker«, aber auch

als »halbe Sophisten«, die den rhetorischen Schlagabtausch dem (zumeist) gepfleg-

ten sokratisch-platonischen Dialog vorgezogen haben, mitunter auch als »Kultur-

evolutionäre« sowie als »gesellschaftspolitische Aussteiger«,10 trotz der Tatsache,

dass sie inmitten der Polis leben, auf den öffentlichen Plätzen in den Zentren der

Stadtstaaten zu sehen sind und sich in Versammlungen auch öffentlich zur Schau

stellen.

Doch die politische Provokation ist nur Mittel, nicht Zweck. Der Kyniker orien-

tiert sein Leben und Denken unter anderen an den Prinzipien der Askese (askêsis),

der Tugend (aretê ) und der Autarkie (autarkeia). Das asketische Leben bezog sich

dabei auf die gekonnte Übung eines gemäßigten Umgangs mit äußeren Gütern

(Geld, Wertgegenstände, Kleidung) und körperlichen Gütern (Essen, Trinken, Se-

xualität). Die Askese im Bereich der äußeren Güter konnte sich dabei bis hin zu

9 Klaus Döring: »Zweites Kapitel: Sokrates, die Sokratiker und die von ihnen begründeten Tra-

ditionen«, in: Hellmut Flashar (Hg.), Grundriss der Geschichte der Philosophie, Die Philosophie

der Antike, Band 2/1, Sophistik, Sokrates, Sokratik, Mathematik, Medizin, Basel: Schwabe Verlag

1998, S. 267.

10 Henning Ottmann: Geschichte des politischen Denkens.Band 1/2. Die Griechen: Von Platon bis zum

Hellenismus, Stuttgart/Weimar: Metzler Verlag 2001, S. 279-280.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


»Erklärt doch die Esel durch Volksbeschluss für Pferde!« 53

dem Anspruch bzw. dem Ziel nach völliger Bedürfnislosigkeit erstrecken. Um das

alles in der Tat auch leben zu können, verlangt es nach einer tugendhaften Lebens-

weise, die für den Kyniker auch sinnerfüllend und für das autonome und autarke

Leben unverzichtbar ist. Zusätzlich von Bedeutung, und für die politische Provo-

kation und Emotionalisierung unverzichtbar, ist für den Kyniker letztendlich die

Redefreiheit (parrhêsia), also »das Recht, ›alles beim Namen zu nennen‹«, worauf

sich bereits die Alte Komödie, in der attischen Form begründet und vertreten durch

Kratinos, Eupolis sowie durch den zuvor genannten Aristophanes, berufen hatte.11

3. Die Anfänge des Kynismus in drei Szenen

Sicherlich haben die frühen Kyniker bereits durch Lebensstil und Denkweise zu ei-

ner Emotionalisierung des Politischen in den Stadtstaaten beigetragen, die jedoch

nicht ausschließlich als polemisch, zynisch oder dekonstruktiv angesehen werden

muss.Denn zumeist ist die kynische Kritik in der Formder Emotionalisierung bzw.

der gemeinschaftspolitischen Aufregung mit einer konkreten politischen Aussage

in Bezug auf das Spannungsfeld von Individuum und Gemeinschaft in Verbindung

zu bringen. Dazu folgen drei Beispiele in einem ersten Schritt, die anschließend

in einem zweiten Schritt einer Interpretation zugeführt werden – mit dem Fokus

auf die kynischen gemeinschaftspolitischen Anliegen.

3.1 Antisthenes von Athen

Der Kynismus hat seine philosophische Wurzel in der Sokratik. Antisthenes, der

zumeist – allerdings nicht unumstritten – als Begründer der kynischen Lebens-

weise und ihrer Tradition angesehen wird, war lange Zeit Schüler des Sokrates

und war der Ansicht, die sokratischen Lehren deutlich besser verstanden zu haben

als andere Schüler, u.a. auch besser als Platon. Nach dem Tod des Sokrates dürfte

zuerst Antisthenes der bekannteste Sokratiker Athens gewesen sein, bevor Platon

diese Rolle später eingenommen hat.12

Die Bewunderung des Antisthenes gegenüber Sokrates spiegelt sich in der Aus-

sage wider, dass die Tugend für die Glückseligkeit des Menschen ausreiche und

nichts weiter bedürfe als die »Sokratische Willenskraft«.13 Zutiefst beeindruckt

vom Vorbild des Sokrates, soll er dennoch der Überzeugung gewesen sein, dass es

11 Georg Luck: DieWeisheit der Hunde. Texte der antiken Kyniker in deutscher Übersetzungmit Erläu-

terungen, Stuttgart: Alfred Körner Verlag 1997, S. 28.

12 Vgl. Döring: Die Sokratiker, S. 269-270.

13 Diogenes Laertius: LebenundMeinungen berühmter Philosophen, Hamburg:Meiner Verlag 1998,

V 11.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


54 Simon Varga

in der individuellen Lebensführung noch reduzierter bzw. noch maßvoller gehen

müsse und könne, als es Sokrates selbst vorgelebt haben soll.

Doch dies hatte offenkundig keine negativen Auswirkungen auf die Vorbild-

wirkung des Sokrates. So sagt Antisthenes im Symposium des Xenophon auf Auf-

forderung des Sokrates sich über Reichtum und Armut zu äußern: »Und daher seht

ihr bei mir auch immer den kostbarsten Besitz, die freie Zeit. Daher kann ich das

Sehenswerte anschauen, das Hörenswerte anhören, undwas ich ammeisten schät-

ze, ich kann mit Sokrates in voller Muße den Tag verbringen.«14 Antisthenes soll

aufgrund dieser Begeisterung bereit gewesen sein – obwohl in Piräus wohnend –,

»Tag für Tag denWeg von vierzig Stadien« zurückzulegen, nur um Sokrates zu hö-

ren und dessen Philosophie zu verinnerlichen. Denn: »Seinem Vorbild [Anm.: des

Sokrates] verdankte er [Anm.: Antisthenes] jene Beharrungskraft und jene Reini-

gung der Seele von aller Leidenschaft, womit er den Grund zur kynischen Schule

legte.«15

Dennoch gingen bereits die frühen Kyniker ihre eigenen Wege, dabei auch An-

tisthenes. Viele der politischen Anekdoten, die von ihm überliefert worden sind,

legen diese Ansicht nahe. Anklage, Prozess und Todesurteil des Sokrates zum Trotz

sind die Kyniker in ihrer Lebensführung und mit ihrer Philosophie öffentlich prä-

sent und verwenden die Redefreiheit als Mittel, an dem politischen Selbstverständ-

nis der Bürgerschaft und an den politischen Strukturen der Stadtstaaten auf ih-

re Art und Weise unmissverständliche, zynische wie emotionalisierende politische

Kritik pointiert an die – wie im Falle des Antisthenes – athenische Öffentlichkeit

zu tragen. Neben Kultur, Ökonomie, Philosophie etc. ist also auch die Politik und

das Politische selbst Zielscheibe der kynischen Kritik. Dabei auch eine – durch und

durch emotionalisierende – Kritik an dem demokratischen Selbstverständnis der

Bürgerschaft Athens. So überliefert der Doxograph Diogenes Laertius den Aus-

spruch des Antisthenes: »Erklärt doch die Esel durch Volksbeschluss für Pferde! –

Warum denn nicht? Auch die Feldherren, die ihr habt, verstehen ja nichts, sondern

sind nur durch Abstimmung gewählt.«16

3.2 Diogenes von Sinope

Der bekannteste Kyniker, der ›Protokyniker‹ schlechthin, ist Diogenes, der aus sei-

ner Heimatstadt Sinope an der Südküste des SchwarzenMeeres vertrieben worden

sein soll, aufgrund, so der Vorwurf, von Falschmünzerei (paracharattein to nomis-

ma), was sich auch als das ›Umprägen geltender – dabei insbesondere politischer

14 Xenophon: »Symposion«, in: Ernst Bux (Hg.): Die sokratischen Schriften. Memorabilien, Sympo-

sion, Oikonomikos, Apologie, Stuttgart: Alfred Körner Verlag 1956, IV 43.

15 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, VI 2.

16 Wilhelm Nestle: Die Sokratiker [Neudruck aus 1922]: Scientia Verlag Aalen 1969, S. 84/47.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


»Erklärt doch die Esel durch Volksbeschluss für Pferde!« 55

–Werte‹ verstehen lässt.17 Diogenes Laertius dokumentiert (neben vielen anderen

Erzählungen bezüglich dieser angesprochenen Ereignisse) eineweitere Geschichte,

die beinhaltet, dass Diogenes in einem Tempel des Apollon auf eigene Anfrage hin

vomOrakel dieWeissagung erhalten habe, eine Änderung der staatlichen Ordnung

(politikon nomisma) vorzunehmen, nicht jedoch der Münze (nomisma).18 Die ›sokra-

tische Parallele‹ zu dem Gang des Chairephons nach Delphi und der dort erfolgten

Aussage des Orakels, der Pythia, der weissagenden Priesterin, dass niemand in

Athen weiser sei als Sokrates, ist unübersehbar.19

Nach Athen kommend, so bereits in der Antike vielfach festgehalten, hat sich

Diogenes demAntisthenes angeschlossen,was allerdings in der neueren Forschung

nicht unumstritten ist.20 Und Platon soll Diogenes in Athen bei einem der zahlrei-

chen philosophischen Disputen als einen ›verrückt gewordenen Sokrates‹ bezeich-

net haben. Die weiteren Legenden über Diogenes sind bekannt wie umstritten:

Er soll in einer Tonne, ausgelegt mit Stroh, seinen Mikrokosmos gefunden und

außer einem Mantel, einem Stock und einer Umhängetasche nichts weiter beses-

sen haben. Wie Antisthenes, dürfte auch Diogenes, ganz gleich ob sich in Sinope,

Athen oder in Korinth aufhaltend öffentlich wahrnehmbar gewesen sein. Und ähn-

lich wie Friedrich Nietzsche war bereits Diogenes auf der Suche nach dem ›wahren

Menschen‹. Im Zuge dieser Suche rief er aus: »›Heda, Menschen!‹ Und als einige

daraufhin auf ihn zuliefen, soll er sie mit seinem Stock geprügelt haben mit den

Worten: ›Menschen habe ich gerufen, nicht Unflat!‹«.21

Plutarch berichtet (wie Diogenes Laertius)22 von einer –mit hoherWahrschein-

lichkeit fiktiven – Begegnung zwischen Diogenes und Alexander dem Großen in

der Polis Korinth: »Als nun viele, Staatsmänner sowohl wie Philosophen, zu ihm

[Anm.: Alexander] kamen und ihn beglückwünschten, erwartete er, dass auch Dio-

genes von Sinope dasselbe tun würde, der in Korinth lebte, und da dieser, ohne

sich im mindesten um Alexander zu kümmern, in aller Ruhe im Kraneion [Anm.:

Versammlungsplatz im Osten der Polis Korinth] blieb, ging er selbst zu ihm. Er lag

gerade in der Sonne und setzte sich nur eben ein bisschen auf, als so viele Leute

herankamen, und blickte auf Alexander. Als dieser ihn mit seinem Namen begrüß-

te und ihn fragte, ob er irgendeine Bitte habe, antwortete er: ›Nur eine kleine: Geh

mir aus der Sonne!‹ Das soll auf Alexander einen solchen Eindruck gemacht und er

soll über den Hochmut und die Größe des Mannes, der ihm solche Nichtachtung

bewies, so gestaunt haben, dass er, während die Leute seiner Umgebung lachten

17 Vgl. Ottmann: Geschichte des politischen Denkens, S. 283.

18 Vgl. Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, VI 20.

19 Vgl. Platon : Apologie des Sokrates, 21a.

20 Vgl. Döring: Die Sokratiker, S. 282-283.

21 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, VI 32.

22 Vgl. ebd. VI 38.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 Simon Varga

und spotteten, sagte: ›Nein, wahrhaftig, wäre ich nicht Alexander, so wäre ich Dio-

genes‹«.23

3.3 Krates von Theben

Von einer wohlhabenden thebanischen Familie abstammend soll Krates, inspiriert

durch die griechische Tragödie und den Erzählungen über die Last des Besitzens

und des Besitzverlusts, sein ererbtes Vermögen an seine Mitbürger verschenkt und

sich anschließend dem Kynismus zugewandt haben. Ob Krates tatsächlich unmit-

telbar ein Schüler des Diogenes war, ist nicht geklärt. Zweifelsfrei kannte er die

Philosophie von Antisthenes und Diogenes.24 Krates war mit Hipparchia verhei-

ratet, die sich für seine Lehre sehr interessiert und deswegen seine Nähe gesucht

und mit ihm die kynische Lebensweise verwirklicht haben soll. Diogenes Laerti-

us widmet ihr ein eigenes Kapitel in seinen Aufzeichnungen und nennt sie »eine

Philosophin« (tês philosophou).25

Im Gegensatz zu Antisthenes und Diogenes dürfte Krates in seiner kynischen

Praxis andere Charakterzüge an den Tag gelegt haben als seine beiden Vorgänger.

Zwar vertrat auch er durchaus die grundlegenden Prinzipien der frühen Kyniker,

doch »tat er dies nicht in der aggressiven und ›bissigen‹ Art des ›Hundes‹, son-

dern in leutseliger und milder Form«.26 Das alles dürfte dazu beigetragen haben,

dass Krates zu Lebzeiten gemeinschaftspolitische Anerkennung gefunden hatte.

Diogenes Laertius (und andere antike Autoren) nennen ihn den »Türenöffner«.27

Denn Krates sollen – aufgrund seiner gutmütigen Ermahnung, der Fähigkeit zur

Streitschlichtung und aufgrund der Kenntnis über die Seele des Menschen in allen

ihren unterschiedlichen Facetten – die Häuser seiner Mitbürger für Diskurs und

Gespräch über das gute und gelingende Leben offen gestanden haben.

Ähnlich den Anekdoten über die Begegnung zwischen Diogenes von Sinope

und Alexander dem Großen wird auch Krates von Theben ein Zusammentreffen

mit dem angehenden hellenistischen Weltherrscher nachgesagt. Als Alexander der

Große im Zuge seiner Eroberungen und Unterwerfungen der griechischen Stadt-

staaten die PolisTheben -355 in Schutt und Asche gelegt hatte, soll er Krates gefragt

haben, ob er dessen Heimatstadt wiederaufbauen solle. Die Antwort des Kynikers:

»Wozu das? Denn wer weiß, bald wird wieder ein anderer Alexander kommen und

sie zerstören.«28

23 Plutarch: Fünf Doppelbiographien. 1. Teil: Alexandros und Caesar u.a., Düsseldorf & Zürich: Arte-

mis &Winkler Verlag 2001, S. 14.

24 Vgl. Döring: Die Sokratiker, S. 297-298.

25 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, VI 98.

26 Döring: Die Sokratiker, S. 299.

27 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, VI 86.

28 Ebd. VI 93.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


»Erklärt doch die Esel durch Volksbeschluss für Pferde!« 57

In der Emotionalisierung des Politischen setzt Krates ganz und gar auf Dioge-

nes, der, auf die Frage aus welcher Polis er denn komme, geantwortet haben soll:

»Ich bin ein Bürger der Welt (kosmopolitês).«29 In ähnlicher Art und Weise legt nun

Krates im Sinne einer programmatischen »Formulierung des kynischen Kosmopo-

litismus«30 nach und begründet dadurch gemeinsam mit Diogenes die Ideenge-

schichte des kosmopolitischen Denkens: »Die ganze Erde ist mir Heimat, ist mir

Stadt, und stets bereit, zu dienen mir als Aufenthalt.«31

4. Eine Interpretation der frühen kynischen Emotionalisierung
des Politischen

Vorausgeschickt werden muss, dass die Quellenlage zu den frühen Kynikern in

Summe aufgrund von verlorengegangenen Schriften, Lücken innerhalb der Tra-

dierung selbst und in Bezug auf die Frage nach Historizität und Authentizität der

Überlieferungen als problematisch anzusehen ist – dabei unter anderem auch die

Erzählungen des Doxographen Diogenes Laertius. Zum einen kann – und muss

– hinterfragt werden, ob sich die erzählten Begebenheiten, die aufgezeichneten

Anekdoten, die sich zum Teil widersprechen oder in mehreren möglichen Varian-

ten des ›Hörensagens‹ ausgeführt werden, überhaupt aus historischer Perspektive

in dieser Art und Weise zugetragen haben oder nicht. Zum anderen jedoch spie-

geln diese Erzählungen den kynischen Zugang zu ihrer politischen Kritik und ihrer

Emotionalisierung des Politischen in den Grundansätzen am deutlichsten wider,

wodurch eine Auseinandersetzung mit diesen Anekdoten, eben nicht zuletzt auch

aufgrund des Mangels an anderen Quellen, als unverzichtbar erscheint.

Heinrich Niehues-Pröbsting konstatiert in seiner umfassenden Auseinander-

setzung mit Diogenes von Sinope und dem Kynismus, dass viele dieser bedeutsa-

men Anekdoten aus der Geschichtsschreibung der Philosophie im Laufe der Zeit

»gleichsamwegkritisiert« wurden, »ohne anderswo einen adäquaten wissenschaft-

lichen Aufbewahrungsort wiedergefunden zu haben«. Die neuzeitliche kritische

Geschichtsschreibung habe »ein historisch-wissenschaftliches Anathema über An-

ekdoten verhängt« und dabei insbesondere über jene Erzählungen, die »dem ge-

schichtlichen Wahrheitsanspruch nicht strikt nachkommen« würden. Und den-

noch spricht sich auch Niehues-Pröbsting für eine verstärkte Beachtung der An-

ekdoten der frühen Kyniker innerhalb der Philosophie aus: »Sie [Anm.: die Anek-

doten] sind vieldeutig; sie wandeln sich in neuen Zusammenhängen und werden

sinnreicher, je häufiger sie in neue Kontexte gestellt und jemehr sie zur Illustration

29 Ebd. VI 63.

30 Döring: Die Sokratiker, S. 301.

31 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, VI 98.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 Simon Varga

unterschiedlicher Gedanken und Sachverhalte zitiert werden.«32 All das spricht da-

für, den antiken Anekdoten wieder mehr philosophische Relevanz zuzusprechen.

Es bleibt festzuhalten: Die Anekdoten aus der Zeit des frühen Kynismus sind

zum einen – aufgrund des Mangels an anderen Überlieferungen – in der Tat un-

verzichtbar wie relevant und zum anderen tragen diese Erzählungen bei genaue-

rer Betrachtung und einer umsichtigen Interpretation enormes philosophisches

Potential, das für die weitere Entwicklung der politischen Philosophie durchaus

bedeutsam gewesen ist.

Die vorab dargestellten Überlieferungen der frühen Kyniker, von Antisthenes,

Diogenes und Krates, insbesondere anhand der gebrachten Anekdoten, verbinden

sich an mindestens drei Punkten: (i) Allen ist erstens die kynische Lebensweise

gemeinsam. So unter anderem eine – durchaus als ›radikal‹ zu verstehende – Re-

duktion der äußeren und der körperlichen Güter, die Fokussierung auf das ihrer

Überzeugung nachWesentliche im Leben des Menschen, auf die Natur, fernab von

Macht, Ansehen bzw. Ruhm oder Reichtum sowie die fundamentale Betonung des

Individuellen gegenüber dem Gemeinschaftlichen in allen Fragen des Politischen.

(ii) Überdies erscheint zweitens der Bezug auf die Redefreiheit (und ihre ›Aus-

reizung‹) für den frühen Kynismus charakteristisch zu sein: eine ausgeklügelte,

schlagkräftige wie pointierte Rhetorik kombiniert mit einer Form des politischen

Aktivismus und damit verbunden die unmittelbare Bereitschaft, das politische Ge-

meinwesen in den unterschiedlichen Stadtstaaten zu provozieren und zu emotio-

nalisieren. (iii) Sämtliche der hier bislang angeführten Anekdoten sind darüber

hinaus drittens durch und durch politisch motiviert. Der Kyniker ist darum be-

müht, durch sein Schauspiel vor den Augen der politischen Öffentlichkeit gemein-

schaftspolitische Kritik zumAusdruck zu bringen, die auf eine andere Art undWei-

se in diesen Dimensionen wohl kein Gehör finden würde. Und hinzu kommt, dass

das Leben und die Rede der Kyniker aus damaliger gemeinschaftspolitischer Per-

spektive heraus betrachtet realpolitisch keineswegs unproblematisch – undmitun-

ter auch gefährlich für die jeweiligen Protagonisten wie zuvor auch am Beispiel des

Sokrates gezeigt – gewesen sind. An dieser Stelle angelangt empfiehlt sich eine ge-

nauere Interpretation dreier ausgewählter Anekdoten von Antisthenes von Athen,

Diogenes von Sinope und Krates von Theben, womit gezeigt werden soll, wie der

frühe Kynismus das Politische seiner Zeit einer Emotionalisierung unterzogen hat.

(A) Antisthenes kritisiert in zynischer Art und Weise die politische Praxis der

bürgerlichen demokratischen Entscheidungsfindung durch die Abstimmung ›aller

über alles‹ – wobei ›alle‹ im antiken klassischen politischen Verständnis immer in

Bezug auf den freien (männlichen) Bürger zu verstehen ist. Kritik an demokrati-

schen Entscheidungsfindungen der Gemeinschaft und an den demokratischen Ver-

32 Heinrich Niehues-Pröbsting: Der Kynismus des Diogenes und der Begriff des Zynismus, München:

Suhrkamp Verlag 2016, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


»Erklärt doch die Esel durch Volksbeschluss für Pferde!« 59

fassungsformen der Stadtstaaten findet sich in der politischen Geschichte der grie-

chischen Antike immer wieder, so auch bei Platon und bei Aristoteles, die beide die

Demokratie als ›entartete Verfassung‹ angesehen haben.33 Doch das Brüskieren des

Abstimmungsvorgangs selbst als eine sinnlose Ersatzhandlung aufgrund von In-

kompetenz, Kurzsichtigkeit und Unwissen mit der Aufforderung dazu, doch durch

demokratische Abstimmung einfach Esel zu Pferden zu erklären, ist an zynisch-

emotionaler Intensität kaum zu übertreffen. Und die spöttische Übertragung die-

ses Bildes von Esel und Pferd auf die demokratische Abstimmung der Bürgerschaft

über die Heerführer durch die Volksversammlung unternimmt Antisthenes gleich

selbst.

(B) Diogenes stellt mit seinem Verhalten gegenüber Alexander dem Großen in

der Polis Korinth unmissverständlich die Bedeutung von Macht, Herrschaft und

Weltreichsgedanken für das gute und gelingende Leben des einzelnen Menschen

kategorisch in Frage. Für ein an kynischen Werten orientiertes Leben ist keine

übermäßig aktive Politik, geschweige denn eine Form vonWeltpolitik, unmittelbar

notwendig. Im Gegenteil: Vielmehr liegt die konkrete Lebensführung und -gestal-

tung im Ermessen des Einzelnen, in dessen individueller Autarkie und Autonomie.

Kurz gesagt: Das, was Diogenes für sein Leben tatsächlich braucht, kann ihm kein

politischer Herrscher geben. Und ein angehender Weltherrscher wie Alexander ist

vermutlich auch weder in Kenntnis noch im Besitz dessen, was ein solches (ky-

nisches) Leben letztendlich ausmacht. Die Politik möge also dem Diogenes doch

bitte aus den Augen gehen – denn die Natur (in dem Bild der Sonne, die Alexander

der Große dem Diogenes von Sinope durch seine Präsenz verstellt), ist der einzig

wahre Orientierungspunkt und die einzig wahre relevante Ordnung für das Leben

des Kynikers.

(C) Krates kreiert auf der Grundlage desDiogenes, der sich als ›Bürger derWelt‹

(als kosmopolitês) bezeichnet hatte, einen weiteren Vorboten einer antiken kosmo-

politischen Anthropologie. Charakteristisch hierfür ist nicht, dass diese neue An-

thropologie den Menschen zur Gänze aus der politischen Gemeinschaft der Polis

herausstellt, sondern den Kosmos als Polis hinzustellt. Der Mensch sei demnach in

erster Linie ein Bürger derWelt. In diesem rudimentären kynischen Kosmopolitis-

mus lässt sich eine dreifache Provokation herauslesen, die mit Sicherheit zu einer

weiteren Emotionalisierung des Politischen beigetragen hat. Die erste Provokation

ist, dass sich der Kyniker nicht als festen Bestandteil einer existenten politischen

Gemeinschaft einer konkreten Polis sieht. Das scheint einem gemeinschaftspoli-

tischen Affront gleichzukommen, zumal alle, Männer, Frauen und Kinder sowie

selbst Unfreie – auch ohne politische Rechte –, Teile der Polis, wenn auch keine

33 Vgl. u.a. Platon: Der Staat (Politeia), Stuttgart: Reclam Verlag 2001, VIII 10 und Aristoteles:

Politik, Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag 2003, IV 4-6.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 Simon Varga

freien Bürger und somit von der politischen Partizipation ausgeschlossen, gewe-

sen sind. Die zweite Provokation kann darin gesehen werden, dass der Kyniker

stattdessen den Kosmos als seine Polis betrachtet. Damit wird abermals zum Aus-

druck gebracht, dass die unmittelbare Politik der politischen Gemeinschaft keine

direkte Bedeutung für ein asketisches, tugendhaftes und autonom-autarkes Le-

ben hat. Die dritte Provokation liegt nun letztendlich darin, dass sich der Kyniker

in seiner individuellen Lebensführung nicht von dem Politischen zur Gänze ver-

einnahmen lässt und in weiterer Konsequenz auch keine Vorschreibungen für das

Leben durch das gesetzte Recht, den Nomos, akzeptiert, sondern einzig und allein

den Nomos der Kosmopolis anerkennt.

Somit lässt sich anhand dieser drei frühen Kyniker die zynische Emotionali-

sierung des Politischen in drei Elementen ausmachen: erstens in einer Kritik an

überregulierten politischen Systemen und Prozessen inklusive an allen möglichen

Begleiterscheinungen (Korruption, Machtmonopole, Betrug etc.). Zweitens in der

Kritik an der Überbewertung der Bedeutung des Politischen für das unmittelbare

Leben des einzelnen Menschen und drittens in der Überwindung der anthropo-

logischen, ethischen wie politischen einengenden Grenzen der Polismauern der

Klassik – auf dem Weg hin zu einer kosmopolitischen Anthropologie.

5. Das Verhältnis der frühen Kyniker zur Politik

Im frühen Kynismus zeichnet sich ein neues Politikverständnis ab, das in Summe

betrachtet für die Philosophie im Hellenismus charakteristisch ist, also von Alex-

ander dem Großen (-356) bis zum ersten römischen Kaiser Augustus (14) und ins-

besondere im Gegensatz zur Philosophie der Klassik (allen voran Sokrates, Platon

und Aristoteles), andere Wege des Politischen geht. Gegenüber dem Kollektiv der

politischen Gemeinschaft, der politikê koinonia, wird nun in den philosophischen

hellenistischen Schulen im stärkeren Ausmaß das Individuum betrachtet und her-

vorgehoben, größtenteils losgelöst von der Politik der Polis, die zu dieser Zeit den

Höhepunkt ihrer Entwicklung bereits hinter sich hatte. Das Interesse an der »pri-

vaten Lebensführung« erhält den »Vorrang vor der Politik«. »Der große Konflikt

des Sokrates, dass er Philosoph und Bürger in einem sein wollte, hat sich für die

Philosophen des Hellenismus gelöst. Sie sind in erster Linie Philosophen, Bürger

dagegen nur noch, wenn es sich denn nicht vermeiden lässt und das eigentlich

philosophische Lebensziel ansonsten gefährdet ist.«34 Somit machen sich in der

philosophiehistorischen Phase des Hellenismus Formen des Individualismus und

der Apolitie gegenüber dem politischen Kollektiv und der totalen politischen Par-

34 Ottmann: Geschichte des politischen Denkens, S. 276.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


»Erklärt doch die Esel durch Volksbeschluss für Pferde!« 61

tizipation des Bürgers der Klassik bemerkbar, wobei die frühen Kyniker zu diesem

Paradigmenwechsel durchaus das Ihre beigetragen haben.

Die dringlichste Frage lautet nun, ob der Kyniker den Rahmen der politischen

Gemeinschaft der Polis allgemeingültig auflösen oder individuell verlassenwill. Für

denKyniker steht jedoch keine radikale Auflösung des politischen Bewusstseins des

Menschen und keine absolute Flucht aus dem Politischen im Fokus, zumal, davon

sind auch die Kyniker überzeugt, politische Partizipation (über-)lebenswichtig ist.

Und das, obwohl viele Kyniker empfehlen, zur Politik im engeren Sinne Distanz zu

halten. Antisthenes auf die Frage: »Wie soll man sich zur Politik verhalten? »Wie

zum Feuer: nicht zu nahe herantreten, damit man nicht anbrennt; nicht zu ferne

bleiben, um nicht zu frieren«.«35

Der politische Aktionismus der Kyniker, in Kombination mit der bewussten

Emotionalisierung des Gemeinwesens bis hin zum markanten, phasenweise auch

durchaus derben Zynismus, ist für den Kyniker Methode. Das Ziel ist die Notwen-

digkeit der Relativierung des Verständnisses des Politischen, jedoch nicht die Auf-

lösung des politischen Bewusstseins selbst. Unverzichtbar für den politischen Ak-

tivismus ist dabei die Direktheit der Sprache, ohne die das kynische ›Happening‹

nur halb so interessant wäre. Diogenes: »Gefragt, was unter den Menschen das

Schönste sei, antwortete: »das freie Wort (parrhêsia)«.«36

Im kynischen Verständnis ist der Mensch für den Großteil des guten und ge-

lingenden Lebens selbst verantwortlich, somit nicht das Politische und nicht die

politische Gemeinschaft. Und Philosophie und Tugendhaftigkeit stehen über dem

Politischen, auch im engeren Sinne über dem Politischen im Verständnis des ge-

setztenNomos, den Gesetzen der Polis. Krates: »(An die Schüler): Das Gesetz ist gut,

aber es steht nicht über der Philosophie. Es zwingt uns, kein Unrecht zu tun; sie

aber lehrt uns dies. So wie es weniger gut ist, etwas unter Zwang zu tun statt frei-

willig, im selben Maß ist auch das Gesetz weniger gut als die Philosophie. Darum

beschäftigt euchmit der Philosophie und lasst die Politik, denn es ist besser, das zu

verstehen, wodurch die Menschen lernen, kein Unrecht zu tun, als das, wodurch

sie gezwungen werden.«37

6. Exkurs: Das kynische ›Happening‹
in einem anachronistischen Vergleich

Der politische Aktionismus der Kyniker ist pointiert und schlagkräftig, wie es sich

anhand des Diogenes von Sinope in zwei weiteren Anekdoten (in aller Kürze) zei-

35 Nestle: Die Sokratiker, S. 84/44.

36 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, VI 69.

37 Luck: Die Weisheit der Hunde, S. 211/585 (Hercher: Epistolographi Graeci, 5).

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


62 Simon Varga

gen lässt: (i) Als der Rhetor Anaximenes eine Disputation abhielt, machte sich Dio-

genes durch das plötzliche Emporheben eines Salzfisches bemerkbar, wodurch er

die Aufmerksamkeit des Auditoriums auf sich zog. Der Rhetor zeigte sich davon

alles andere als begeistert und soll sich über das Verhalten des Diogenes beschwert

haben. Worauf hin dieser gesagt haben soll: »Ein elender Salzfisch für einen Obo-

lus hat genügt, der Disputation des Anaximenes ein Ende zu setzen.«38 (ii) Und

Diogenes Laertius hält einen weiteren kynischen Aktionismus des Diogenes von

Sinope fest: »Ins Theater ging er, wenn die andern ihm daraus entgegenströmten,

und, nach dem Grunde gefragt, sagte er: »So halte ich es grundsätzlich in meiner

ganzen Lebensführung«.«39

An dieser Stelle ein – zumindest experimentell erlaubter – anachronistischer

Vergleich zwischen Antike und Gegenwart: Das kynische ›Happening‹, ganz gleich

ob in Form eines Salzfisches, imTheater o. ä. war zum einen eine einmalige Sache,

die nur den unmittelbar Beteiligten bekannt gewesen ist und zum anderen als An-

ekdote, Legende – auch als ›Märchen‹ – weitergetragen und später sehr vereinzelt

niedergeschrieben wurde.Die gesellschaftspolitischen Emotionsräume der Gegen-

wart hingegen erscheinen in den meisten Fällen in multimedialer Begleitung. Und

hinzu kommt, dass viele dieser politischen Emotionalisierungen aktuell in ›digita-

len Dokumentationszentren‹ archiviert werden. Diese politisch emotionalisierten

digitalen Räume lassen sich nicht oder kaummehr auflösen bzw. nur selten in ihrer

Bedeutung relativieren.

Die kynische ›Performance‹, z.B. auf der Agora hingegen kam und ging, oh-

ne Ton- und Bildaufzeichnung, ganz zu schweigen von einem Posting in diversen

›Social Media‹-Kanälen. Diese Digitalisierung von Emotionen erlaubt jedoch nicht

nur eine Dokumentation, sondern kann aus jedem Winkel der Welt kommentiert

und diskutiert werden. Durch Digitalität und Datenspeicherung ist es nunmehr

möglich, sich – weltweit – in unterschiedlichsten gesellschaftspolitischen Emoti-

onsräumen zu bewegen und sich dabei auch emotionalisieren zu lassen oder selbst

zu emotionalisieren. Unter anderem über Dinge oder Ereignisse, die einen selbst

vielleicht gar nicht betreffen. Und in denmeisten Fällen ist es aus globaler Perspek-

tive kaumbis gar nicht abschätzbar, ob der Anlass der Ursprungsemotionalisierung

der Wahrheit entspricht oder aber vielleicht auch nicht.

7. Fazit und Würdigung

Festgehalten werden kann: Der Kyniker – wie auch die Kynikerin, so z.B. die ge-

nannte Hipparchia – emotionalisiert durch Lebensweise, Philosophie, Politik- und

38 Diogenes Laertius: Leben und Meinungen, VI 57.

39 Ebd. VI 64.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


»Erklärt doch die Esel durch Volksbeschluss für Pferde!« 63

Gemeinschaftsverständnis. Sie tadeln die politische Gemeinschaft und konterka-

rieren durch Aktionismus und freie Rede die politische Praxis sowie den von ihnen

oftmals angeprangerten scheinmoralischen Charakter der handelnden politischen

Akteure innerhalb der Stadtstaaten. Ähnlich wie es Sokrates bereits getan hatte,

jedoch in einer anderen Tonalität, Schärfe und insbesondere mit einem anderen

Ziel. Sokrates wollte die politische Gemeinschaft zu einer tugendhaften, ethisch als

auch politisch besseren Polis machen und so die politische Gemeinschaft Athens in

ihrem inneren Zusammenhalt und Selbstverständnis stärken. Die Kyniker hinge-

gen bemühen sich um einen Perspektivenwechsel des Individuums, das die Politik

und das Politische nicht (mehr) als oberste Priorität im Leben betrachtet. Dennoch

verlassen die Kyniker nie gänzlich die Gemeinschaft. Im Gegenteil. Der emotiona-

lisierende Zynismus gegenüber dem Politischen vollzieht sich in ihrer Mitte.

Aufgrund dessen kann es nicht damit getan sein, die frühen Kyniker in ihrer

Gesamtbetrachtung als sozial- und gemeinschaftspolitische Aussteiger zu sehen,

die sich ausschließlich um sich selbst kümmern und die politische Gemeinschaft

zur Gänze ablehnen würden. Vielmehr ist der Kyniker um eine Relativierung der

Bedeutung des Politischen in Bezug auf die individuelle Lebensführung des Men-

schen bemüht. Er fordert personale Autarkie und politische Autonomie im Ver-

ständnis einer großen politischen Freiheit, die es dem Menschen möglich machen

soll, ein Leben gemäß der kynischen Lehre zu führen und selbst Entscheidungen

über die eigene Lebensführung zu treffen. Und diese Autonomie, die Selbstgesetz-

gebung des Individuums, impliziert, dass der Einzelne das politische Ganze nicht

zur Gänze für das eigene tugendhafte, gute und gelingende Leben verantwortlich

machen kann und soll. Denn hierfür steht der Mensch in erster Linie selbst in der

Pflicht. Die Politik könne dazu nur einen äußerst dünnen Rahmen schaffen, nicht

mehr – und mehr sei auch gar nicht notwendig.

All diesen Relativierungen des Politischen zum Trotz, die durch eine Emotiona-

lisierung eingeleitet werden sollen, führt der Kyniker eine neue politische Dimen-

sion ein, zumindest dem Begriff nach: nämlich den Kosmos als Polis aller Men-

schen. Innerhalb der Forschung wird diese geistesgeschichtliche Entwicklung kon-

trär beurteilt. Heinrich Niehues-Pröbsting führt aus, dass die frühen kynischen

Ansätze des Kosmopolitismus sich nicht mit den modernen Ideen kosmopoliti-

scher Konzepte vergleichen lassen würden.40 Henning Ottmann ist der Ansicht,

dass das Ergebnis des permanenten Strebens der Kyniker nach individueller Aut-

arkie und Autonomie mit politischen und sozialen Bindungsverlusten verbunden

sei und »der größte Verlust sei der der Heimat und der Heimatstadt«.41 Julian

Nida-Rümelin spricht von kynischen Vorläufern im Hinblick auf eine »umfassen-

de kosmopolitische Konzeption«, die »aber offenbar eher gegen einen engstirnigen

40 Vgl. Niehues-Pröbsting: Der Kynismus des Diogenes, S. 188-189.

41 Ottmann: Geschichte des politischen Denkens, S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


64 Simon Varga

Polis-Patriotismus Stellung nahmen, um die Einheit das Hellenentums zu bekräf-

tigen«.42

Der rudimentäre Ansatz des kynischen Kosmopolitismus sollte jedoch nicht

lediglich als eine Flucht nach vorne oder als Ausdruck des Strebens nach einem

hellenisch-politischen Einigungsprogramm interpretiert werden.Denn imVorder-

grund steht vielmehr das Bewusstsein und die (Lebens-)Einstellung darüber, dass

Leben und Denken des Menschen nicht auf die Zugehörigkeit zu einer politischen

Gemeinschaft reduziert werden kann. Und dass die Gesetze der Polis durch den

Menschen nicht über den Gesetzen der Natur und des Kosmos stehen. Darüber

hinaus klingt insbesondere bei Diogenes an, dass es für das asketische, tugend-

hafte und autonome Leben nicht zwingend einer realpolitischen Staatenzugehö-

rigkeit bedarf. Vermutlich ist die Zielscheibe der Kyniker in der Tat der engstirnige

Polis-Patriotismus der damaligen Zeit gewesen, getroffen wurden jedoch alle po-

litischen Institutionen und jedwede (menschliche) politische Ordnung oder Herr-

schaft, ganz gleich welcher Kultur oder Region zugehörig. Denn für alle Menschen

ist der Kosmos gleich.

Deshalb ist der kynische Kosmopolitismus erstens durchaus als Vorläufer –

wenn auch in der Tat unter anderen Vorzeichen – des modernen Kosmopolitismus

zu verstehen (contra Niehues-Pröbsting); zweitens ist dieser deutlich offener und

vorausschauender, vielleicht auch visionärer auszulegen, und kann daher nicht als

das Ergebnis eines (sozial-)politischen Verlustes (contra Ottmann) verstanden wer-

den; drittens kommt hinzu, dass diese kosmopolitische Anthropologie nicht allein

auf den Versuch der Entwicklung eines Panhellenentums (contra Nida-Rümelin)

beschränkt werden kann, zumal im kynischen Verständnis unter der Sonne alle

Menschen gleich sind – so auch ein Kyniker wie Diogenes von Sinope und ein

Weltherrscher wie Alexander der Große.

Die Ungeheuerlichkeit den Kosmos als notwendigere Polis desMenschen zu be-

trachten, ist die herausragendste zynisch-politisch-emotionalisierte Leistung der

frühen griechischen Kyniker und bereitet, obgleich des ihr immanenten Zynis-

mus in den diversen Aussagen und Anekdoten, eine neue Anthropologie vor: Der

Mensch ist Bürger der Welt von Natur aus, nicht durch das gesetzte Recht. Und

dieser Zugang setzt die ersten Mosaiksteine auf dem Weg zur Allgemeinen Erklä-

rung der Menschenrechte.

Der Kyniker emotionalisiert. Er tadelt zum einen die politische Gemeinschaft

in ihrem politischen Selbstverständnis und zum anderen konterkariert er durch

Aktionismus und freie Rede die politische Praxis. Und dennoch fällt der Kyniker nie

zur Gänze aus der politischen Gemeinschaft heraus. Er sucht Distanz. Dafür emo-

tionalisiert er in erster Instanz, um in zweiter Instanz politisch abzukühlen. Das

42 Julian Nida-Rümelin: »Zur Philosophie des Kosmopolitismus«, in: Zeitschrift für internationale

Beziehungen (2/2006), S. 227.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


»Erklärt doch die Esel durch Volksbeschluss für Pferde!« 65

alles mit dem vorrangigen Ziel, die Bedeutung des Politischen für das Leben des

Einzelnen in Autarkie und Autonomie, in Selbstgenügsamkeit und Selbstbestim-

mung, dabei aber dennoch weiterhin in Gemeinschaft, um im gemeinschaftspoli-

tischen Verständnis nicht als ›individualisiertes Individuum‹ zu ›erfrieren‹, einer

Relevanzrelativierung für das eigene Leben zuzuführen, die für die spätere Philo-

sophie im Hellenismus wie auch – mit weiteren Adaptionen – in der Philosophie

der Aufklärung der Neuzeit weiter verfolgt werden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452783-004 - am 14.02.2026, 09:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

