Dynamische Kulturbegriffe

turen«, doch scheint mir seine »Ortspolygamie« (»mit mehreren Or-
ten verheiratet zu sein«) doch eher ein Upperclass-Phanomen." Wir
miissen aber in vielen modernen Gesellschaften nicht mehr weit rei-
sen, um anderen Kulturen zu begegnen; man kann daher keineswegs
mehr vom iiberholten Konzept einer »Container-Kultur« ausgehen,
nach dem man Kulturen als aufruhend auf einem bestimmten zu-
grunde liegenden Volksgeist oder an bestimmten ethnischen Merk-
malen festmacht und also als in sich geschlossen versteht.’? Sie sind
auch nicht inkommensurabel, blof3 weil sie andersartig sein kénnen,
mit jeweils in ihnen implizierten spezifischen Werten und andersarti-
gen Realititsvorstellungen.”® All dies kann sich mit den jeweiligen —
auch gemeinsamen — Lebensformen dndern, und es gilt, die Gewor-
denheit des Andersartigen zu verstehen.

1.2 Dynamische Kulturbegriffe

Kulturen wandeln sich. Bereits Nietzsche hatte deutlich gemacht,
dass statische Begriffe insgesamt prinzipiell inaddquat sein miissen
zur Beschreibung einer sich verindernden, in Entwicklung befindli-
chen Lebenswelt!, eine Kritik, die u.a. von Whitehead in seinen
Uberlegungen zu Prozess und Realitit aufgenommen wird.

Erhellend ist hier auch der Vergleich von »Kultur«begriffen in
verschiedenen Sprachen (Im Franzosischen und Englischen spricht
man oft eher von civilisations.™):

Wird »Kultur« heute oft als Gegenbegriff zu »Natur« verstan-
den und als Inbegriff menschlicher Gestaltungsleistungen gesehen, so
wurde das lateinische »cultura« zunichst konkret als Pflege und Be-
arbeitung von Ackern verstanden und erst durch Cicero auf die Kulti-
vierung der Seele, des Selbst iibertragen, was noch in Kants und Her-
ders Bildungsbegriff aufgenommen wurde. 6

" Welsch, Transkulturalitit. Lebensformen nach dem Ende der Kulturen, S. 8ff.

12 Beck, Was ist Globalisierung?, S. 49f.

13 Goller, Sind Kulturen inkommensurabel?, in: Jammal (Hg.), Kultur und Interkul-
turalitit, S. 43 ff.

4 Nietzsche, Uber Wahrheit und Liige im aufermoralischen Sinn, SS 111, S. 309 ff.
15 Die deutsche Debatte um »Zivilisation« und »Kultur« zwischen Politik und Geist
beschreibt gut Geyer, Einfiihrung in die Philosophie der Kultur, S. 17 ff.

16 Elberfeld, Sprache und Sprachen, S. 280 ff zeichnet die Entwicklung der Semantik
dieses Wortfelds in der deutschen und englischen Sprache nach.

31

https://dol.org/10.5771/9783495620629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

Als »Kultur« gilt aber heute auch die Gesamtheit menschlicher
Erzeugnisse, die Weltdeutung beinhalten und als ihre Reflexion zu
gelten haben.

In Asien hingehen gelten andere Vorstellungen, z. B. ist im Japa-
nischen der entsprechende Ausdruck mit »Wind« ganz anders gela-
gert.”7 (Zum besseren Verstindnis sei angemerkt, dass das chinesische
Wort fiir Wind, »feng«, auch »musikalisch-dichterische Liedweise«
bedeutet und sich gleich auf zwei Sinne bezieht, nimlich Gehor und
Geruchssinn. Héren / Riechen wird mit dem gleichen Wort »wén«
bezeichnet. »Wind« kann also den Sinn eines atmosphirischen Ein-
drucks, einer Aura annehmen.'®) Kulturbegriffe sind also kulturell
verschieden. Zudem sind sie, wie Geyer nach seiner Aufficherung
unterschiedlichster (»westlicher«) Kulturbegriffe formuliert, nicht
nur plural, sondern auch interessengeleitet, und das gilt natiirlich
auch fiir den hier praferierten Kulturbegriff Cassirers.

Die Humboldtsche Unterscheidung zwischen ergon und ener-
geia, zwischen Werk und wirkender Kraft in der Sprache, greift auch
Cassirer fir seine Philosophie der symbolischen Formen auf und kri-
tisiert damit den klassischen Substanzbegriff.?

Seine Kulturphilosophie ist zugleich philosophische Anthro-
pologie?® und keineswegs reduktionistisch wie die von ihm erweiterte
klassische Definition des Menschen als animal rationale. Denn Cas-
sirer geht auf Uexkiills Beschreibung von Umwelten der Tiere zu-
riick, die dieser relativ zu ihrer organischen Ausstattung durch Merk-
welt und Wirkwelt je anders in Funktionskreise gliedert.?!

Cassirer stellt sich die Frage, ob man dieses Konzept nicht auch
auf Menschen iibertragen konne. Er geht dabei von der Lebenswelt
des Menschen aus und stellt fest, dass sich hier, anders als bei Tieren,
zwischen Merkwelt und Wirkwelt noch eine neue Dimension auftut,
die er als »Symbolnetz« oder »Symbolsystem« bezeichnet.??

Daher kann der Mensch — »wenn es iiberhaupt eine Definition

17 Ohashi, Der Wind als Kulturbegriff in Japan, in: Paul (Hg.), Kultur: Begriff und
Wort in China und Japan, S. 79-93.

18 Vgl. Obert, Welt als Bild, S. 98.

19 Grundlegend ist hier Cassirers Untersuchung zu Substanzbegriff und Funktions-
begriff, etwa S. 3-34 sowie S. 359-409.

20 Recki, Ernst Cassirer, S. 50.

2 vgl. Uexkiill, Umwelt und Innenwelt der Tiere, S.219; s. auch Cassirer, Versuch
iiber den Menschen (VM), S. 47.

2 Cassirer, VM, S. 49.

32

https://dol.org/10.5771/9783495620629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dynamische Kulturbegriffe

des Wesens oder der Natur des Menschen gibt« — nur funktional,
nicht aber iiber eine ihm eigene Substanz definiert werden: »Das
Eigentiimliche des Menschen, das, was ihn wirklich auszeichnet, ist
nicht seine metaphysische oder physische Natur, sondern sein
Wirken.«?

Das fiihrt Cassirer dazu, den Menschen als animal symbolicum
zu bezeichnen, denn wenn man eine empirische Darstellung von der
Natur des Menschen geben wolle, so reiche das Merkmal Rationalitit
nicht aus. Die Beschreibung der Sprache als Quelle von Rationalitit
z.B. sei nur ein Teilaspekt, neben dem man die emotionale Sprache
und die der poetischen Phantasie nicht vergessen diirfe: »Zuallererst
driickt die Sprache nicht Gedanken oder Ideen aus, sondern Gefiihle
und Affekte.«*

Unter »symbolischer Form« versteht Cassirer »jede Energie des
Geistes [...], durch welche ein geistiger Bedeutungsgehalt an ein kon-
kretes sinnliches Zeichen gekniipft und diesem Zeichen innerlich zu-
geeignet wird.«®

Solche Symbolisierung ist schon in der Welterfassung vor-
begrifflich als produktives Gestalten am Werk, wenn z.B. Erklirung
und Deutung von Naturphidnomenen in mythischen Bildern? eine
erste »Fernstellung der Umwelt zur Welt«?” bewirkt und anstelle tie-
rischer Reaktion menschliche Antworten? ermoglicht. Doch miissen
solche Bilder und Welterklirungen sprachlich vermittelt werden,

2 Cassirer, VM, S. 110.

24 3.a.0., S. 51 und 50.

% Cassirer, Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften,
S.79.

2% vgl. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. II (»Mythos«).

27 Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 38 ff.

% Cassirer, VM, S. 52. Wihrend Cassirer in der Philosophie der symbolischen For-
men noch »Zeichen« und »Symbol« synonym benutzt, unterscheidet er diese in
VM 57 streng: »Dass es im tierischen Verhalten ziemlich komplexe Zeichen- und
Signalsysteme gibt, scheint eine gesicherte Tatsache zu sein« (wie die komplexen
Tdnze der Bienen, die die Richtung einer Futterquelle durch Abweichung von der
Schwerkraft andeuten, die im dunklen Bienenstock fiir die Abweichung von der Son-
ne steht). »Wir konnen sogar sagen, dass einige Tiere, vor allem Haustiere, aufler-
ordentlich empfinglich fiir Zeichen sind. Ein Hund reagiert auf die geringfiigigsten
Verdnderungen im Verhalten seines Herrn; er kann sogar den Gesichtsausdruck des
Menschen oder Modulationen der menschlichen Stimme differenzierend wahrneh-
menc« (ich erginze: und eigene Befindlichkeiten mit den ihm zur Verfiigung stehen-
den Mitteln ausdriicken). »Aber diese Phinomene sind vom Verstehen der Symbol-
sprache des Menschen noch sehr weit entfernt.«

33

https://dol.org/10.5771/9783495620629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

weshalb Cassirer im ersten Band der Philosophie der symbolischen
Formen zunichst die Sprache als weltbewiltigendes Medium ab-
handelt. Es wird aber an diesem Beispiel deutlich, dass die von
Cassirer gewihlte Reihenfolge seiner Abhandlung eine blof3 analy-
tische Trennung darstellt und in der Praxis ein Ineinander verschie-
dener symbolischen Formen sich zu dem bereits erwahnten Symbol-
netz verdichtet; und erst durch die Vielfalt der Symbolsysteme wird
relationales Denken moglich.?

Es entstehen durch die Verkniipfung oder »Relationierung« von
Symbolprozessen Verweisungszusammenhinge, die dadurch - sich
stabilisierend — zunehmend »Kohirenz und Konnotativitit« erhalten,
und Dinge, die zueinander passen oder sich voneinander abgrenzen,
in Beziehung zueinander setzen®.

Das gilt insbesondere auch fiir das Symbolschaffen in der Kunst,
speziell der bildenden Kunst:

Cassirers Beschiftigung mit der Renaissance® (da in ihr sich —
zusammen mit der Zentralperspektive, die den Menschen in den Mit-
telpunkt des Sehens stellte — der fiir unsere Kultur so wichtige Ge-
danke der Individualitit entwickelt habe) zielt auf die besondere Art
des kiinstlerischen Sehens. Auch in ihm sind bereits Gestaltungsleis-
tungen am Werk:

»Bei dieser kiinstlerischen Vision geht es nicht nur um ein Aufnehmen von
Eindriicken, die auf uns einstromen. Es geht vielmehr auch und vorab um
das Sehen von Gestaltungsmdoglichkeiten in dieser Welt der auf uns ein-
stromenden Eindriicke, und damit um eine Gestaltung schon im Sehen
selbst. Wo der blof3 aufnehmende Blick die zerstreuten Sichten registriert,
die die Welt uns bietet, gestaltet der kiinstlerische Blick diese Sichten zu
einer Sicht, die sich in einem Bilde oder einer Plastik, einer Erzahlung oder
einer musikalischen Komposition, kurz: in einem Kunstwerk verdichtet.«*

Diese schopferische Vision als Quelle individuellen Ausdrucks berei-
tet spiteren Abstraktionsleistungen den Weg. Denn solch gestalten-
des Sehen (spdter wird Wittgenstein von »etwas als etwas sehenc
sprechen) schafft die sinnliche Fundierung aller spdteren begriff-
lichen Leistungen, und indem es zu einem individuellen eigenstindi-

29 Cassirer, VM, S. 66.

30 Schwemmer, a.a.O., S. 93 1.

3 z.B. in: Individuum und Kosmos in der Renaissance, oder in der »Logik der Kultur-
wissenschaften«.

32 Schwemmer, a.a. 0., S. 230.

34

https://dol.org/10.5771/9783495620629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dynamische Kulturbegriffe

gen und unabhingigen Werk geworden ist, ist damit eine eigene neue
Wirklichkeit geschaffen.

Cassirer fasziniert an der Renaissance — und z.B. auch an Leo-
nardo da Vinci —, dass hier Kunst und Wissenschaft, z. B. in Architek-
tur, Mathematik, Musik und Malerei, eine Synthese eingingen.

Es handelt sich dabei jeweils — auch in der Wissenschaft — um
Ausdrucksphinomene; und damit trigt Cassirer der Husserl’schen
Kritik am Ausblenden der Lebenswelt und des Wissenschaft treiben-
den Subjekts Rechnung. (Nur so kann es zum »objektivistischen
Schein« der Wissenschaften kommen und zum Vergessen der auch
in ihnen zentralen menschlichen Gestaltungsleistungen in Symbol-
prozessen.) Alle symbolischen Phanomene sind fiir Cassirer durch die
Grundfunktionen des Ausdrucks, der Darstellung in einer Reprisen-
tation und der damit intendierten Bedeutung, z.B. einer wissen-
schaftlichen Theorie, definiert.>*

Wenn iiberpersonale Krifte wie das Wirken eines »Volksgeistes«
oder einer »Kulturseele« zur Erklirung des Ursprungs von Sprache,
Religion und Gesellschaft bemiiht werden, so ist dies fiir Cassirer
»nichts anderes als ein Verzicht auf wissenschaftliche Erklirung und
ein Riickfall in den Mythos«.*

»Die Welt der Kultur wird dabei als eine Art von Uberwelt erklért, die in die
physikalische Welt und das Dasein der Menschen hineinwirkt. Eine kriti-
sche Kulturphilosophie kann sich keiner der beiden Erklirungsarten gefan-
gen geben. Sie muss eben sowohl die Scylla des Naturalismus als auch die
Charybdis der Metaphysik vermeiden.«3

Das gelingt dadurch, dass man sich klar macht, dass Subjekt und Ob-
jektwelt, Ich und Du, nicht fertig sind, sondern sich miteinander im
Austausch entwickeln. Sie sind keine zwei substanziell getrennte We-
senheiten, sondern sind im Sprechen, kiinstlerischem Bilden, im
Denken und Forschen miteinander aktiv, um sich in dieser Aktivitit
zu finden und sich gleichzeitig voneinander zu unterscheiden® und
gemeinsam im Medium der Kultur in Wechselwirkung zu treten.
Cassirer will also die Bedingungen der Moglichkeit von Kultur
tiberhaupt in den Blick nehmen. Er geht nicht von verschiedenen zu

% a.a.0.,S. 2311

3 Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen 1, S. 19.
% a.a.0., S. 50.

3 ebd.

7 a.a.0., S.51.

35

https://dol.org/10.5771/9783495620629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

bewertenden kulturellen Inhalten aus, verliert sich also nicht in Di-
versifikationen, sondern sucht Einheit in der Arbeit des Erzeugens
von Kultur. Solche Kulturphilosophie muss wohl Strukturanalyse be-
treiben, sucht aber auch nach einer Zusammenschau, die alle Einzel-
formen umfasst, und muss ihren Blick daher auf den Kultur generie-
renden Prozess lenken. Sie ist hier »nicht Morphologie der Kultur
und ebenso wenig Kritik der einzelnen Kulturerscheinungen (und
auch nicht ihre Kommentierung), sondern transzendentale Anthro-
pologie.«*® Dieser integrative Ansatz »ist nicht nur Kultur-, sondern
Fundamentalphilosophie. Es geht Cassirer um das Ganze der geisti-
gen Formen von Weltauffassung und -gestaltung.«*

Damit ergibt sich ein geradezu logisches Interesse, tiber die eige-
nen habitualisierten Kategorien hinaus andere Moglichkeiten von
Welterfassung und -deutung kennen zu lernen, denn die eigenen Pri-
missen werden in ihrer Eigenart und Funktion um so klarer, je besser
wir sie von anderen Kategorien, Weltzugriffen und Denkmodalititen
unterscheiden konnen. Gemifs Whorfs Beschreibung des »Hinter-
grundsphinomens«* kann man namlich auch die eigene Kultur als
ein solches identifizieren: Jeder Mensch wird durch die Kultur, in der
er aufwichst, entscheidend geprigt. Allerdings weif3 er im normalen
Alltag davon nichts, wenn er nicht mit anderen Prigungen konfron-
tiert wird. So sind seine eigenen kulturspezifischen Eigenarten fiir
ihn selbstverstiandlich, und da fiir die anderen Menschen seiner Um-
gebung die gleichen Selbstverstiandlichkeiten gelten, gibt es keinen
Anlass dartiber nachzudenken oder diesen Hintergrund als besonders
wahrzunehmen. Es ist die eigene Standpunkthaftigkeit, die unserem
Bewusstsein wie der »blinde Fleck« in unserem Auge unbewusst
bleibt. (Waldenfels spricht treffend von einem »Selbstentzug im
Fremdbezug«.*)

Erst auf einem nicht ausgeblendeten Hintergrund aber erhalten
alle kulturellen Phanomene ihre Kontrastierung und Bedeutung bzw.
werden in ihrer Eigenart erst wahrnehmbar: Kulturelle »Prigungen
zum Sein« werden erst dann in ihrer Besonderheit richtig verstind-

% Geyer, a.2.0.,, S. 48

¥ ebd.

% Whorf, Sprache, Denken, Wirklichkeit, S. 913 beschreibt einen Stamm, der auf-
grund besonderer physiologischer Beschaffenheit nur die Farbe Blau sehen kann.
Kann er einen Begriff von Farbe haben? Oder eine Vorstellung von »Blau«?

4 Waldenfels, Sinnesschwellen, S. 127.

36

https://dol.org/10.5771/9783495620629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dynamische Kulturbegriffe

lich, wenn wir andere Moglichkeiten solcher Weltschopfung da-
nebenhalten. Nur so gelangen wir zu einem vertieften Verstindnis
nicht nur des anderen, sondern auch des eigenen symbolischen Ge-
staltens und zugleich nicht nur zu einer Synopse, sondern auch zu
einem Verstehen allgemein menschlicher Weisen von Welterzeu-
gung.*

Schwemmer kritisiert aber zu Recht, dass Cassirer »die Materia-
litdt dieser Symbolismen und die Rolle, die die mit dieser Materialitit
gegebene Eigenstruktur auch fiir die Bedeutung dieser Symbolismen
spielt« eher weniger gesehen® und damit vernachlassigt hat. Die
Funktion muss ndmlich die Eigenart einer symbolischen Form be-
stimmen und nicht ihre materiale Struktur, was Cassirer das »Prinzip
des Primats der Funktion vor dem Gegenstand« nennt und sogar als
»Grundprinzip des kritischen Denkens« sieht.*

Man konnte zwar auch dem prozessualen Kulturbegriff von Sar-
tre den Vorzug geben, der z.B. von Zimmermann »im Ausgang von
der empirischen Phinomenologie« — unter Einbeziehung von Lacan —
zugrunde gelegt wird. Doch auch hier sind in der Auseinanderset-
zung mit Marx und Kierkegaard ontologische Pramissen am Werk,
und daher kritisiert Zimmermann Sartres europiische Perspektive®
und fordert Differenzierungen im Kulturbegriff.

Doch wegen des Aspektreichtums des Cassirer’schen Ansatzes,
der eine »Vielheit von Einheiten« auch kulturell erméglicht, und der
Relevanz der symbolischen Formen gerade auch fiir das Bilden in der
Kunst ziehe ich es vor, aus interkultureller Perspektive in die Rich-
tung weiterzudenken, wie sie sich z.B. in Steinecks Kritik der sym-
bolischen Formen artikuliert. (Damit sind sowohl genitivus subjecti-
vus als auch objectivus gemeint, und Steineck entfaltet entsprechend
diese Kritik der Philosophie der symbolischen Formen und des sich
daraus ergebenden Kulturbegriffs am herkommlichen Substanzden-
ken, schildert dartiber hinaus dieses Denken als noch zu europaisch
und will »allfillige blinde Flecken« — gerade auch im Hinblick auf und
in Beschiftigung mit japanischer Kultur — reflektieren.* SchliefSlich

4 Recki, a.a.0., S. 30

# Schwemmer, Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europdischen Moderne, S. 49

4 Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen 1, S. 11

4 Zimmermann, Kritik der interkulturellen Vernunft, S. 70f sowie S. 101-123.

4 Steineck, Kritik der symbolischen Formen 1, S.1, 3. (Letzeres geschieht in den
Folgebdnden.)

37

https://dol.org/10.5771/9783495620629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

