
turen«, doch scheint mir seine »Ortspolygamie« (»mit mehreren Or-
ten verheiratet zu sein«) doch eher ein Upperclass-Phänomen.11 Wir
müssen aber in vielen modernen Gesellschaften nicht mehr weit rei-
sen, um anderen Kulturen zu begegnen; man kann daher keineswegs
mehr vom überholten Konzept einer »Container-Kultur« ausgehen,
nach dem man Kulturen als aufruhend auf einem bestimmten zu-
grunde liegenden Volksgeist oder an bestimmten ethnischen Merk-
malen festmacht und also als in sich geschlossen versteht.12 Sie sind
auch nicht inkommensurabel, bloß weil sie andersartig sein können,
mit jeweils in ihnen implizierten spezifischenWerten und andersarti-
gen Realitätsvorstellungen.13 All dies kann sich mit den jeweiligen –
auch gemeinsamen – Lebensformen ändern, und es gilt, die Gewor-
denheit des Andersartigen zu verstehen.

1.2 Dynamische Kulturbegriffe

Kulturen wandeln sich. Bereits Nietzsche hatte deutlich gemacht,
dass statische Begriffe insgesamt prinzipiell inadäquat sein müssen
zur Beschreibung einer sich verändernden, in Entwicklung befindli-
chen Lebenswelt14, eine Kritik, die u. a. von Whitehead in seinen
Überlegungen zu Prozess und Realität aufgenommen wird.

Erhellend ist hier auch der Vergleich von »Kultur«begriffen in
verschiedenen Sprachen (Im Französischen und Englischen spricht
man oft eher von civilisations.15):

Wird »Kultur« heute oft als Gegenbegriff zu »Natur« verstan-
den und als Inbegriff menschlicher Gestaltungsleistungen gesehen, so
wurde das lateinische »cultura« zunächst konkret als Pflege und Be-
arbeitung von Äckern verstanden und erst durch Cicero auf die Kulti-
vierung der Seele, des Selbst übertragen, was noch in Kants und Her-
ders Bildungsbegriff aufgenommen wurde.16

31

Dynamische Kulturbegriffe

11 Welsch, Transkulturalität. Lebensformen nach dem Ende der Kulturen, S. 8 ff.
12 Beck, Was ist Globalisierung?, S. 49 ff.
13 Göller, Sind Kulturen inkommensurabel?, in: Jammal (Hg.), Kultur und Interkul-
turalität, S. 43 ff.
14 Nietzsche, Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn, SS III, S. 309ff.
15 Die deutsche Debatte um »Zivilisation« und »Kultur« zwischen Politik und Geist
beschreibt gut Geyer, Einführung in die Philosophie der Kultur, S. 17 ff.
16 Elberfeld, Sprache und Sprachen, S. 280 ff zeichnet die Entwicklung der Semantik
dieses Wortfelds in der deutschen und englischen Sprache nach.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als »Kultur« gilt aber heute auch die Gesamtheit menschlicher
Erzeugnisse, die Weltdeutung beinhalten und als ihre Reflexion zu
gelten haben.

In Asien hingehen gelten andere Vorstellungen, z.B. ist im Japa-
nischen der entsprechende Ausdruck mit »Wind« ganz anders gela-
gert.17 (Zum besseren Verständnis sei angemerkt, dass das chinesische
Wort für Wind, »feng«, auch »musikalisch-dichterische Liedweise«
bedeutet und sich gleich auf zwei Sinne bezieht, nämlich Gehör und
Geruchssinn. Hören / Riechen wird mit dem gleichen Wort »wén«
bezeichnet. »Wind« kann also den Sinn eines atmosphärischen Ein-
drucks, einer Aura annehmen.18) Kulturbegriffe sind also kulturell
verschieden. Zudem sind sie, wie Geyer nach seiner Auffächerung
unterschiedlichster (»westlicher«) Kulturbegriffe formuliert, nicht
nur plural, sondern auch interessengeleitet, und das gilt natürlich
auch für den hier präferierten Kulturbegriff Cassirers.

Die Humboldtsche Unterscheidung zwischen ergon und ener-
geia, zwischen Werk und wirkender Kraft in der Sprache, greift auch
Cassirer für seine Philosophie der symbolischen Formen auf und kri-
tisiert damit den klassischen Substanzbegriff.19

Seine Kulturphilosophie ist zugleich philosophische Anthro-
pologie20 und keineswegs reduktionistisch wie die von ihm erweiterte
klassische Definition des Menschen als animal rationale. Denn Cas-
sirer geht auf Uexkülls Beschreibung von Umwelten der Tiere zu-
rück, die dieser relativ zu ihrer organischen Ausstattung durchMerk-
welt und Wirkwelt je anders in Funktionskreise gliedert.21

Cassirer stellt sich die Frage, ob man dieses Konzept nicht auch
auf Menschen übertragen könne. Er geht dabei von der Lebenswelt
des Menschen aus und stellt fest, dass sich hier, anders als bei Tieren,
zwischen Merkwelt und Wirkwelt noch eine neue Dimension auftut,
die er als »Symbolnetz« oder »Symbolsystem« bezeichnet.22

Daher kann der Mensch – »wenn es überhaupt eine Definition

32

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

17 Ohashi, Der Wind als Kulturbegriff in Japan, in: Paul (Hg.), Kultur: Begriff und
Wort in China und Japan, S. 79–93.
18 Vgl. Obert, Welt als Bild, S. 98.
19 Grundlegend ist hier Cassirers Untersuchung zu Substanzbegriff und Funktions-
begriff, etwa S. 3–34 sowie S. 359–409.
20 Recki, Ernst Cassirer, S. 50.
21 vgl. Üexküll, Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 219; s. auch Cassirer, Versuch
über den Menschen (VM), S. 47.
22 Cassirer, VM, S. 49.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Wesens oder der Natur des Menschen gibt« – nur funktional,
nicht aber über eine ihm eigene Substanz definiert werden: »Das
Eigentümliche des Menschen, das, was ihn wirklich auszeichnet, ist
nicht seine metaphysische oder physische Natur, sondern sein
Wirken.«23

Das führt Cassirer dazu, den Menschen als animal symbolicum
zu bezeichnen, denn wenn man eine empirische Darstellung von der
Natur des Menschen geben wolle, so reiche das Merkmal Rationalität
nicht aus. Die Beschreibung der Sprache als Quelle von Rationalität
z.B. sei nur ein Teilaspekt, neben dem man die emotionale Sprache
und die der poetischen Phantasie nicht vergessen dürfe: »Zuallererst
drückt die Sprache nicht Gedanken oder Ideen aus, sondern Gefühle
und Affekte.«24

Unter »symbolischer Form« versteht Cassirer »jede Energie des
Geistes […], durch welche ein geistiger Bedeutungsgehalt an ein kon-
kretes sinnliches Zeichen geknüpft und diesem Zeichen innerlich zu-
geeignet wird.«25

Solche Symbolisierung ist schon in der Welterfassung vor-
begrifflich als produktives Gestalten am Werk, wenn z.B. Erklärung
und Deutung von Naturphänomenen in mythischen Bildern26 eine
erste »Fernstellung der Umwelt zur Welt«27 bewirkt und anstelle tie-
rischer Reaktion menschliche Antworten28 ermöglicht. Doch müssen
solche Bilder und Welterklärungen sprachlich vermittelt werden,

33

Dynamische Kulturbegriffe

23 Cassirer, VM, S. 110.
24 a. a.O., S. 51 und 50.
25 Cassirer, Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften,
S. 79.
26 vgl. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. II (»Mythos«).
27 Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 38 ff.
28 Cassirer, VM, S. 52. Während Cassirer in der Philosophie der symbolischen For-
men noch »Zeichen« und »Symbol« synonym benutzt, unterscheidet er diese in
VM 57 streng: »Dass es im tierischen Verhalten ziemlich komplexe Zeichen- und
Signalsysteme gibt, scheint eine gesicherte Tatsache zu sein« (wie die komplexen
Tänze der Bienen, die die Richtung einer Futterquelle durch Abweichung von der
Schwerkraft andeuten, die im dunklen Bienenstock für die Abweichung von der Son-
ne steht). »Wir können sogar sagen, dass einige Tiere, vor allem Haustiere, außer-
ordentlich empfänglich für Zeichen sind. Ein Hund reagiert auf die geringfügigsten
Veränderungen im Verhalten seines Herrn; er kann sogar den Gesichtsausdruck des
Menschen oder Modulationen der menschlichen Stimme differenzierend wahrneh-
men« (ich ergänze: und eigene Befindlichkeiten mit den ihm zur Verfügung stehen-
den Mitteln ausdrücken). »Aber diese Phänomene sind vom Verstehen der Symbol-
sprache des Menschen noch sehr weit entfernt.«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weshalb Cassirer im ersten Band der Philosophie der symbolischen
Formen zunächst die Sprache als weltbewältigendes Medium ab-
handelt. Es wird aber an diesem Beispiel deutlich, dass die von
Cassirer gewählte Reihenfolge seiner Abhandlung eine bloß analy-
tische Trennung darstellt und in der Praxis ein Ineinander verschie-
dener symbolischen Formen sich zu dem bereits erwähnten Symbol-
netz verdichtet; und erst durch die Vielfalt der Symbolsysteme wird
relationales Denken möglich.29

Es entstehen durch die Verknüpfung oder »Relationierung« von
Symbolprozessen Verweisungszusammenhänge, die dadurch – sich
stabilisierend – zunehmend »Kohärenz und Konnotativität« erhalten,
und Dinge, die zueinander passen oder sich voneinander abgrenzen,
in Beziehung zueinander setzen30.

Das gilt insbesondere auch für das Symbolschaffen in der Kunst,
speziell der bildenden Kunst:

Cassirers Beschäftigung mit der Renaissance31 (da in ihr sich –
zusammen mit der Zentralperspektive, die den Menschen in den Mit-
telpunkt des Sehens stellte – der für unsere Kultur so wichtige Ge-
danke der Individualität entwickelt habe) zielt auf die besondere Art
des künstlerischen Sehens. Auch in ihm sind bereits Gestaltungsleis-
tungen am Werk:

»Bei dieser künstlerischen Vision geht es nicht nur um ein Aufnehmen von
Eindrücken, die auf uns einströmen. Es geht vielmehr auch und vorab um
das Sehen von Gestaltungsmöglichkeiten in dieser Welt der auf uns ein-
strömenden Eindrücke, und damit um eine Gestaltung schon im Sehen
selbst. Wo der bloß aufnehmende Blick die zerstreuten Sichten registriert,
die die Welt uns bietet, gestaltet der künstlerische Blick diese Sichten zu
einer Sicht, die sich in einem Bilde oder einer Plastik, einer Erzählung oder
einer musikalischen Komposition, kurz: in einem Kunstwerk verdichtet.«32

Diese schöpferische Vision als Quelle individuellen Ausdrucks berei-
tet späteren Abstraktionsleistungen den Weg. Denn solch gestalten-
des Sehen (später wird Wittgenstein von »etwas als etwas sehen«
sprechen) schafft die sinnliche Fundierung aller späteren begriff-
lichen Leistungen, und indem es zu einem individuellen eigenständi-

34

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

29 Cassirer, VM, S. 66.
30 Schwemmer, a. a.O., S. 93 f.
31 z.B. in: Individuum und Kosmos in der Renaissance, oder in der »Logik der Kultur-
wissenschaften«.
32 Schwemmer, a. a.O., S. 230.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen und unabhängigenWerk geworden ist, ist damit eine eigene neue
Wirklichkeit geschaffen.33

Cassirer fasziniert an der Renaissance – und z.B. auch an Leo-
nardo da Vinci –, dass hier Kunst und Wissenschaft, z.B. in Architek-
tur, Mathematik, Musik und Malerei, eine Synthese eingingen.

Es handelt sich dabei jeweils – auch in der Wissenschaft – um
Ausdrucksphänomene; und damit trägt Cassirer der Husserl’schen
Kritik am Ausblenden der Lebenswelt und des Wissenschaft treiben-
den Subjekts Rechnung. (Nur so kann es zum »objektivistischen
Schein« der Wissenschaften kommen und zum Vergessen der auch
in ihnen zentralen menschlichen Gestaltungsleistungen in Symbol-
prozessen.) Alle symbolischen Phänomene sind für Cassirer durch die
Grundfunktionen des Ausdrucks, der Darstellung in einer Repräsen-
tation und der damit intendierten Bedeutung, z.B. einer wissen-
schaftlichen Theorie, definiert.34

Wenn überpersonale Kräfte wie das Wirken eines »Volksgeistes«
oder einer »Kulturseele« zur Erklärung des Ursprungs von Sprache,
Religion und Gesellschaft bemüht werden, so ist dies für Cassirer
»nichts anderes als ein Verzicht auf wissenschaftliche Erklärung und
ein Rückfall in den Mythos«.35

»DieWelt der Kultur wird dabei als eine Art von Überwelt erklärt, die in die
physikalische Welt und das Dasein der Menschen hineinwirkt. Eine kriti-
sche Kulturphilosophie kann sich keiner der beiden Erklärungsarten gefan-
gen geben. Sie muss eben sowohl die Scylla des Naturalismus als auch die
Charybdis der Metaphysik vermeiden.«36

Das gelingt dadurch, dass man sich klar macht, dass Subjekt und Ob-
jektwelt, Ich und Du, nicht fertig sind, sondern sich miteinander im
Austausch entwickeln. Sie sind keine zwei substanziell getrennteWe-
senheiten, sondern sind im Sprechen, künstlerischem Bilden, im
Denken und Forschen miteinander aktiv, um sich in dieser Aktivität
zu finden und sich gleichzeitig voneinander zu unterscheiden37 und
gemeinsam im Medium der Kultur in Wechselwirkung zu treten.

Cassirer will also die Bedingungen der Möglichkeit von Kultur
überhaupt in den Blick nehmen. Er geht nicht von verschiedenen zu

35

Dynamische Kulturbegriffe

33 a. a.O., S. 231f.
34 Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen 1, S. 19.
35 a. a.O., S. 50.
36 ebd.
37 a. a.O., S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewertenden kulturellen Inhalten aus, verliert sich also nicht in Di-
versifikationen, sondern sucht Einheit in der Arbeit des Erzeugens
von Kultur. Solche Kulturphilosophie muss wohl Strukturanalyse be-
treiben, sucht aber auch nach einer Zusammenschau, die alle Einzel-
formen umfasst, und muss ihren Blick daher auf den Kultur generie-
renden Prozess lenken. Sie ist hier »nicht Morphologie der Kultur
und ebenso wenig Kritik der einzelnen Kulturerscheinungen (und
auch nicht ihre Kommentierung), sondern transzendentale Anthro-
pologie.«38 Dieser integrative Ansatz »ist nicht nur Kultur-, sondern
Fundamentalphilosophie. Es geht Cassirer um das Ganze der geisti-
gen Formen von Weltauffassung und -gestaltung.«39

Damit ergibt sich ein geradezu logisches Interesse, über die eige-
nen habitualisierten Kategorien hinaus andere Möglichkeiten von
Welterfassung und -deutung kennen zu lernen, denn die eigenen Prä-
missen werden in ihrer Eigenart und Funktion um so klarer, je besser
wir sie von anderen Kategorien, Weltzugriffen und Denkmodalitäten
unterscheiden können. Gemäß Whorfs Beschreibung des »Hinter-
grundsphänomens«40 kann man nämlich auch die eigene Kultur als
ein solches identifizieren: Jeder Mensch wird durch die Kultur, in der
er aufwächst, entscheidend geprägt. Allerdings weiß er im normalen
Alltag davon nichts, wenn er nicht mit anderen Prägungen konfron-
tiert wird. So sind seine eigenen kulturspezifischen Eigenarten für
ihn selbstverständlich, und da für die anderen Menschen seiner Um-
gebung die gleichen Selbstverständlichkeiten gelten, gibt es keinen
Anlass darüber nachzudenken oder diesen Hintergrund als besonders
wahrzunehmen. Es ist die eigene Standpunkthaftigkeit, die unserem
Bewusstsein wie der »blinde Fleck« in unserem Auge unbewusst
bleibt. (Waldenfels spricht treffend von einem »Selbstentzug im
Fremdbezug«.41)

Erst auf einem nicht ausgeblendeten Hintergrund aber erhalten
alle kulturellen Phänomene ihre Kontrastierung und Bedeutung bzw.
werden in ihrer Eigenart erst wahrnehmbar: Kulturelle »Prägungen
zum Sein« werden erst dann in ihrer Besonderheit richtig verständ-

36

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

38 Geyer, a. a.O., S. 48
39 ebd.
40 Whorf, Sprache, Denken, Wirklichkeit, S. 9–13 beschreibt einen Stamm, der auf-
grund besonderer physiologischer Beschaffenheit nur die Farbe Blau sehen kann.
Kann er einen Begriff von Farbe haben? Oder eine Vorstellung von »Blau«?
41 Waldenfels, Sinnesschwellen, S. 127.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich, wenn wir andere Möglichkeiten solcher Weltschöpfung da-
nebenhalten. Nur so gelangen wir zu einem vertieften Verständnis
nicht nur des anderen, sondern auch des eigenen symbolischen Ge-
staltens und zugleich nicht nur zu einer Synopse, sondern auch zu
einem Verstehen allgemein menschlicher Weisen von Welterzeu-
gung.42

Schwemmer kritisiert aber zu Recht, dass Cassirer »die Materia-
lität dieser Symbolismen und die Rolle, die die mit dieser Materialität
gegebene Eigenstruktur auch für die Bedeutung dieser Symbolismen
spielt« eher weniger gesehen43 und damit vernachlässigt hat. Die
Funktion muss nämlich die Eigenart einer symbolischen Form be-
stimmen und nicht ihre materiale Struktur, was Cassirer das »Prinzip
des Primats der Funktion vor dem Gegenstand« nennt und sogar als
»Grundprinzip des kritischen Denkens« sieht.44

Man könnte zwar auch dem prozessualen Kulturbegriff von Sar-
tre den Vorzug geben, der z.B. von Zimmermann »im Ausgang von
der empirischen Phänomenologie« – unter Einbeziehung von Lacan –
zugrunde gelegt wird. Doch auch hier sind in der Auseinanderset-
zung mit Marx und Kierkegaard ontologische Prämissen am Werk,
und daher kritisiert Zimmermann Sartres europäische Perspektive45

und fordert Differenzierungen im Kulturbegriff.
Doch wegen des Aspektreichtums des Cassirer’schen Ansatzes,

der eine »Vielheit von Einheiten« auch kulturell ermöglicht, und der
Relevanz der symbolischen Formen gerade auch für das Bilden in der
Kunst ziehe ich es vor, aus interkultureller Perspektive in die Rich-
tung weiterzudenken, wie sie sich z.B. in Steinecks Kritik der sym-
bolischen Formen artikuliert. (Damit sind sowohl genitivus subjecti-
vus als auch objectivus gemeint, und Steineck entfaltet entsprechend
diese Kritik der Philosophie der symbolischen Formen und des sich
daraus ergebenden Kulturbegriffs am herkömmlichen Substanzden-
ken, schildert darüber hinaus dieses Denken als noch zu europäisch
und will »allfällige blinde Flecken« – gerade auch im Hinblick auf und
in Beschäftigung mit japanischer Kultur – reflektieren.46 Schließlich

37

Dynamische Kulturbegriffe

42 Recki, a. a.O., S. 30
43 Schwemmer, Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europäischen Moderne, S. 49
44 Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen 1, S. 11
45 Zimmermann, Kritik der interkulturellen Vernunft, S. 70 f sowie S. 101–123.
46 Steineck, Kritik der symbolischen Formen I, S. 1, 3. (Letzeres geschieht in den
Folgebänden.)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31 - am 26.01.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

