Goethes Heldin Iphigenie:
Zu einer Morphologie des Fremden

Gabriella Catalano

Als in den 1930er Jahren der Winckelmann-Kenner Walther Rehm von einem
siphigenischen Griechentum® sprach,! war Goethes Drama lingst zum klassischen
Paradigma der modernen Begegnung der deutschen Literatur mit der Antike ge-
worden, so dass der Name der Heldin als selbstverstindliches Aktualisierungsattri-
but der Antike gelten konnte. Gleichzeitig zeigt die Aussage Rehms, dass die
modellbildende Geltung von Goethes Adaption des Iphigenie-Stoffes einen Dis-
kurs des Klassischen initiiert hat, der mit dem Ideal eines Heldentums und der
damit verbundenen subjektbildenden Funktion zusammenhingt. Beide - davon
wird die Rede sein — entstehen nicht zuletzt aus dem spannungsvollen Verhiltnis
zwischen dem Eigenen und dem Fremden.? Die Frage der Identitit — sowohl der
Protagonistin als auch der Griechenwelt — erwichst in Goethes Schauspiel aus einer
Polaritit, die Auen- und Innenwelt involviert. Angenommen, die Dynamik zwi-
schen Autonomie und Heteronomie wiirde die Subjektbildung im 18. Jahrhundert
charakterisieren, so liefle sich das exemplarisch an Goethes dramatischem Versuch
beobachten, der die Welt der Antike auf der Bithne vergegenwirtigt.> Mit der Ver-
abschiedung des antiquarischen Modells geht die Inszenierung der Antike als
Suche nach einer Balance zwischen dem modernen Subjekt und der mythischen
Welt einher. Dabei werden die innewohnenden Ambivalenzen nicht eliminiert
(was gegen eine unproblematische modellbildende Funktion spricht), sondern
fruchtbar gemacht. Bezeichnend ist, dass das klassische Werk par excellence den Be-
griff des Fremden durchschaut und vielfiltig versteht. Es ist daher kein Zufall,
wenn das griechische Drama Goethes nicht im attischen Griechenland, sondern im
Land der Taurer spielt. Schon Adorno hat hervorgehoben, dass ,die pragmatische

1 Walther Rehm: Griechentum und Goethezeit. Geschichte eines Glaubens. Leipzig 1936, 132.

2 Auf die ,Akzentuierung der Fremdenthematik in Goethes Schauspiel in Bezug auf die
Stofftradition geht Aloys Wierlacher ein: Aloys Wierlacher: Ent-fremdete Fremde. Goethes
Iphigenie auf Tauris als Drama des Volkerrechts. In: Zeitschrift fiir Deutsche Philologie 102,
1983, 161-180. Das Problem der ,Selbstbegriindung moralischen Handelns in einer alten
Geschichte” wird von Klaus Weimar analysiert: Klaus Weimar: ,Ihr Gotter!“. In: Wilfried
Barner [et al.] (Hg.): Unser Commercium: Goethes und Schillers Literaturpolitik (Veroffent-
lichungen der Deutschen Schillergesellschaft; 42). Stuttgart 1984, 303-327, hier 313.

Vgl. Helmut Pfotenhauer: Zerstiickelung und phantasmatische Ganzheit: Grundmuster
asthetischer Argumentation in Klassizismus und Antiklassizismus um 1800 (Winckelmann,
Moritz, Goethe, Jean Paul). In: Elena Agazzi und Eva Kocziszky (Hg): Der fragile Korper.
Zwischen Fragmentierung und Ganzheitsmuster. Gottingen 2005, 121-131.

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

192 GABRIELLA CATALANO

Voraussetzung der Iphigenie |...] Barbarei“ sei Eine solche Primisse macht den
Schauplatz zum Anhaltspunkt einer Morphologie des Fremden, die dessen Typi-
sierung als Variation versteht. Wenn sich Orest am Ende des Dramas ,den Frem-
den fiir die Fremden® nennt,> deutet er auf die Perspektivierung des Fremdseins
hin. Damit relativiert er den mannigfaltig auftauchenden Alterititsbegriff: Das
Fremde wird nicht ein fiir alle Mal bestimmt, vielmehr bildet es einzelne Konstel-
lationen. Anders gesagt, verlangt das Fremde den Gestus der Interpretation, das
heifdt der Aufgabe einer dsthetischen Formulierung, die den modernen Mythos des
Klassischen arrangiert.

In der scheinbaren Linearitit des dramatischen Aufbaus entspricht die Morpho-
logie des Fremden der Konstruktion von archetypischen Figuren, deren Gegen- und
Miteinanderspielen Iphigenies Heldentum umringt. Reprisentiert die aufklirende
Liste der dramatis personae die Projektionsfliche einer elementaren Ordnungsstruk-
tur, die auf der Gegeniiberstellung von Einheimischen und Fremden basiert, so
bleibt das Schauspiel der abstrakten Ubersichtlichkeit des Plans dennoch nicht
treu. In Goethes Interpretation beruht der antike Stoff auf einer beziehungsreichen
Konfrontation zwischen Einheimischen und Fremden, welche die vorgestellte
Ordnung bezweifelt. Auch der Raum der Handlung, der das Rollenspiel auf einen
gemeinsamen Nenner bringt, ist weit davon entfernt, lediglich die Raumeinheit
des Iphigenie anf Tanris betitelten Dramas zu bezeichnen. Vom Titel her definiert,
spricht sie die fiktionale Textdimension an: nicht die der geografischen Wahrheit
entsprechende Halbinsel wird als Handlungsort fixiert, der Raum wird eigentlich
als eine Insel evoziert (die Priposition ,auf* ist Indiz dafiir), welche Trennung, Iso-
lation und Distanz bedeutet. Somit wird das Fremde fiktional konkret markiert,
und die Ferne als Voraussetzung des Anderen und einer anderen Existenz sugge-
riert, die dem Experiment des Klassischen entgegenkommt. Isoliert, beinah statua-
risch konnten in der Abgeschlossenheit der Bithne die Dramenfiguren wirken,
wenn nichtsdestoweniger ihre dramatische Prisenz durch die Mobilitit des Sprach-
flusses gekennzeichnet wire, der die nicht festlegbare emotionale Welt zum Aus-
druck bringt und tiber dies hinaus die Ambivalenz der Sprache in den Vordergrund
stellt. Nebenbei sei auch bemerkt, dass die Regieanweisungen, die sowohl in der
Prosa- als auch in der Versfassung minimal angelegt sind, erst vermittels der Spra-
che Landschaft, Umgebung und affektorientierte Hinweise vermitteln. Auf das
Ufer als topografische Grenzfiguration der Ferne von einem verlorenen Ursprungs-
ort bezieht sich Iphigenie selbst am Anfang des Schauspiels, wobei die Schwelle
der Bithne die innere Unruhe der Protagonistin metatheatralisch signalisiert.

4 Theodor Wiesengrund Adorno: Zum Klassizismus von Goethes Iphigenie. In: Theodor

Wiesengrund Adorno: Noten zur Literatur IV. Frankfurt am Main 1974, 12.

Johann Wolfgang Goethe: Iphigenie auf Tauris. In: Johann Wolfgang Goethe: Simtliche
Werke, Briefe, Tagebiicher, Gespriche, Abt. 1, Bd. 5: Klassische Dramen, hg. von Dieter Borch-
meyer. Frankfurt am Main 1988, 616, V. 2051. Von nun an werden Goethes Werken aus
dieser Ausgabe (FA) mit Hinweise auf Abteil und Binde zitiert. Nachweise aus dem Drama
erfolgen im Folgenden mit Versangabe unmittelbar im Text.

5

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 193

Aus dem Ufer als dem Ort des Heimatverlusts und des inneren Exils ergibt sich
die melancholisch gefirbte Seelenlage Iphigenies, sich selbst fremd zu sein, die im
Archetext des Euripides keinen Platz fand. Die Funktion des Eingangsmonologs
bei Euripides, das Stiick formal und inhaltlich zu prisentieren (in der griechischen
Iphigenie galt der Monolog auch als Prolog, wie es sonst nur bei Elektra der Fall
war), hat Goethe tibernommen und variiert. Im Eingangsmonolog der Euripide-
ischen Iphigenie steht die individuelle Geschichte unter der Obhut der Genealogie.
An dieser Stelle erzahlt Iphigenie ihre Existenz, indem sie von Pelops ausgehend
die Historie der Tantaliden beziehungsweise deren Mythos resiimiert. Der Bruch
der Kontinuitit wird lediglich als Drohung dargestellt, wie die Zerstdrung des
viterlichen Hauses in der Traumerzihlung der Heldin zeigt. An die Stelle der
Genealogie, das heifdt der zeitlichen Kontinuitit zwischen Gegenwart und Vergan-
genheit, tritt in Goethes Iphigenie das Fremdsein als entscheidende Konnotation der
seelischen Verfassung der Heldin. Zur Ferne und zur Fremde verurteilt, kann sie
dem nicht entgehen, wie der Bote Arkas gleich bestitigt: Iphigenies rhetorische
Frage: ,Kann uns zum Vaterland’ die Fremde werden?“ (V. 76) findet in der chiasti-
schen Antwort des Arkas ,,Und dir ist fremd das Vaterland geworden® (V. 77) eine
aufklirende Behauptung. Die sprachliche Symmetrie deutet auf eine gedankliche
Asymmetrie, die das Figene und das Fremde als Gegensitze prisentiert.

Von Anfang an wird deutlich, dass Iphigenies Alleinsein auf der Bithne die Dis-
tanz einer wesenseigenen Entfremdung ankiindigt. Die Moglichkeit einer heroi-
schen Losung des Konflikts ist noch fern: ein ,ehrenvoller Tod” (V. 28) sei nur den
Minnern gewihrt, sagt sie, indem sie eine alternative Interpretation der Helden-
figur prifiguriert, die mit dufleren Taten nicht identisch ist. Wenn sie spiter die
weibliche Freiheit fur sich beansprucht (,,Ich bin so frei geboren als [sic.] ein Mann®
[V. 1858]) und damit auf der Autonomie ihres aufklirerischen Denkens besteht,
zielt sie auf einen Heroismus, der ideal und ethisch Mann und Frau gleichermafien
meint. Die Idealisierung eliminiert jedoch nicht den Konflikt, sondern vergeistigt
ihn. Da die zeitliche und riumliche Distanz Agamemnons Tochter die ,,Greuel ih-
res Hauses ,spiter und tiefer fuhlen® (V. 1048-1049) liefle, auch wenn die Heldin
am Ende des Dramas zu sich selbst und nach Griechenland zuriickkehrt, wird die
Heimkehr ins eigene Land durch die Erfahrung in der Fremde geprigt sein: Die
innere Resonanz von Vergangenheit hat sich als das Kennzeichnen der modernen
Seele etabliert. Die innere Spaltung, die sich in der Zeit der Absonderung und des
Nachdenkens in ihre Seele eingegraben hat, wird nicht vergessen sein.

Als Gegenspieler zu Iphigenie tritt Thoas, der Nicht-Grieche, auf. Er wird als der
Fremde, der Barbar, prisentiert, aber sein Anderssein wird nicht als endgiiltig pos-
tuliert. Erfordert der Mythos Griechenland die Kontrastfolie des barbarischen Lan-
des, so erhilt das Fremde auch humane Ziige.® Die fiir die griechische Kultur gin-

6 Uber die reziproke Abhingigkeit des Barbarischen vom Ideal der griechischen Humanitit

und zur Raumeinteilung als Visualisierung dieser Opposition vgl. Markus Winkler: Vor

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

194 GABRIELLA CATALANO

gige Opposition von Hellenen und Barbaren mit der daraus folgenden Diskrimi-
nierung der Barbaren als Fremden schlechthin wird in Goethes Drama angezwei-
felt, denn die Liebe fur die griechische Priesterin hat bei Thoas einen Wandel ein-
geleitet. Sinnbild dafiir ist die Authebung des Menschenopfers. Der Konig der Tau-
rer nimmt den Widerspruch zwischen Figenem (seinem Volk und seinen Sitten)
und Fremdem (Iphigenies Humanismus) auf sich. Deswegen steht er einsam und
isoliert da: ,Ein einsam hiilflos Alter, ja vielleicht | Verwegnen Aufstand und frith-
zeit'gen Tod® (V. 162-163) - so in den Worten des Arkas — bedrohen nun sein
Weiterleben unter den Skythen. Nachdem er im Krieg am Tod seines Sohnes Ra-
che geiibt hat, verrit die eingetretene Leere des Herzens die Unbestimmitheit seines
Daseins. Als sich Iphigenie seiner Liebe verweigert, setzt er mit willkiirlicher Geste
das Menschenopfer wieder ein. Damit tritt ein Markenzeichen der Differenz mit
aller Gewalt nochmals in den Vordergrund. Ins Zentrum der Aufmerksamkeit ge-
riickt, unterscheidet das Blutritual die Barbaren von den griechischen Gisten. An-
ders verlduft es auf der sprachlichen Ebene: Hier durchschaut der Barbar Thoas die
Widerspriiche der zivilisierten Welt, indem er die Rhetorik der schonen Seele kriti-
siert. Die kultivierte Form ihrer Sprache diene nur dazu, die Wahrheit zu verschlei-
ern (,Man spricht vergebens viel, um zu versagen; | Der andere hort von allem nur
das Nein“ [V. 450-451]). Sogar der gingige Topos der Reinheit der Priesterin wird
infrage gestellt. Auf die Herausforderung Iphigenies (,Verdirb uns - wenn du
darfst® [V. 1936]) reagiert Thoas mit einer Infragestellung der Harmonie der grie-
chischen Welt: ,Du glaubst, es hore | Der rohe Scythe, der Barbar, die Stimme |
Der Wahrheit und der Menschlichkeit, die Atreus, | Der Grieche, nicht vernahm?*
(V. 1936-1939). Anders gesagt, wird die Priesterin der Wahrheit der Unwahrheit
beschuldigt. Aber nicht nur darin bestehen die Widerspriiche der Griechenwelt.
Auch grausame Taten kennt sie, wie die Geschichte des Atreus bezeugt.

Trotz der gravierenden und untilgbaren Unterschiede, die Zivilisation und Bar-
barei trennen, ist Thoas zur Versdhnung bereit: Die Griechen werden befreit, und
die Priesterin Dianas wird ihre Heimat wiederfinden. Das ,freundliche Gastrecht®
(V. 2153), das Iphigenie in ihren letzten Worten vom Herrscher der Taurer verlangt,
zielt von ihrer Seite auf die Aufthebung der Trennung, das heifit auf den Traum ei-
ner Versdhnung, welche die Differenzen utopisch abbaut. Im gleichen Atemzug
wird das von den Griechen verlassene Land damit allerdings als fremd gebrand-
markt und die Trennung endgiiltig festgelegt. Beherrscht das ganze Schauspiel die
Opposition der Einheimischen und der Fremden durch ihre paarweise Anordnung
und die Zentralitit der Protagonistin als Vermittlerin zwischen den Sphiren, zeugt
das Ende von der Niederlage der barbarischen Welt: Thoas bleibt allein zuriick,
wihrend die drei Griechen als eine neue Konstellation des Eigenen die Insel verlas-
sen. Erscheinen Thoas letzte Abschiedsworte ,Leb wohl“ (V. 2174) als Gestus des
Friedens, sind sie doch der Sprachlosigkeit nah. Die Kargheit der Sprache weist auf

Iphigenie zu Medea. Semantik und Dramaturgie des Barbarischen bei Goethe und Grillparzer
(Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte; 133). Ttibingen 2009, 5-7.

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 195

ein utopisches Potenzial hin: Thre Form lasst etwas noch Vage-Seiendes ahnen. Was
Realitit ist, wird als Grenziberschreitung dargestellt: Iphigenie hat auf Liige und
List verzichtet und gerade damit ihre Freiheit zuriickgewonnen. Deswegen erweist
sich ihr Verlassen der Insel als eine Moglichkeit des Heroischen.” Erst wenn Iphi-
genies Parabel zu Ende ist, kann sie sich als Heldin zeigen, denn ihre Auflerordent-
lichkeit bestitigt sie als poetisch verbindende Instanz zwischen Riumen und Zei-
ten. Die Willkiir der mythischen Urzeit wird durch den Eintritt in die Geschichte
beziehungsweise in die humane Zwiespiltigkeit aufgehoben.

Genau genommen kann sich die Uberlebende aus Tantalus’ Haus, als die sich
Iphigenie bezeichnet, als Heldin der Wahrheit nur darstellen, wenn sie bereit ist,
dem Paradox des Griechisch-Barbarischen (der Greuel ihres Geschlechts) in threm
Leben nicht zu entweichen. Sie kehrt aus der fremdem in die eigene Welt zuriick,
aber die lakonischen Worte des Konigs lassen den Zwiespalt in ihrer Identitit er-
kennen. Diese Spaltung bedeutet gleichzeitig die Moglichkeit eines ethischen Hel-
dentums, das die Widerspriiche duldet. Nicht zufillig wird das ,duldende Wider-
streben® aus der Distanz der spiteren autobiografischen Erzihlung in Dichtung und
Wabrheit zu dem Merkmal einer neuen, sich vom radikalen Sturm und Drang dis-
tanzierenden Phase der Auseinandersetzung mit der griechischen Mythologie.?

Vor diesem Hintergrund lisst sich behaupten, dass der Leser, der mit einem fes-
ten Begriff des Eigenen und des Fremden sowie des Griechischen und Ungriechi-
schen, des Antiken und Modernen an Goethes Iphigenie herantritt, enttduscht wird.
Dies hat Schiller bald erkannt, indem er besonders auf eine verinnerlichte Figura-
tion des Fremden, das heifdt auf die Furien hingedeutet hat, die Orest an seine Ver-
gangenheit erinnern und ihn innerlich verfolgen. Nicht nur behauptet Schiller in
einem Brief vom 22. Januar 1802, dass ,,ohne Furien kein Orest” sei, darin sihe er
das ,,Bedenklichste” im ganzen Stiick — die ,,Ursache seines Zustands“ lige nur ,,im
Gemiit®, sein ,Zustand“ sei ,eine zu lange und zu einférmige Qual, ohne Gegen-
stand“.” An Orest kann Schiller die ,,Grenzen des alten und neuen Trauerspiels“!?
messen. Wenn auch aus einer kritischen Perspektive liest Schiller Goethes Drama
unter dem Zeichen der Differenz. Zu wenig duflere Handlung sei vorhanden, zu
sehr das Unsichtbare der Gefiihle in den Vordergrund gestellt, was aus Schillers
Sicht einen Mangel an dramatischem Effekt bedeutet. Das Fremde wird hier mit
dem Unsichtbaren gleichgesetzt, das aber bei Goethe die antike Welt der Griechen
mit der modernen Dominanz der Gefiihle verkniipft. Dass die Sprache der Gotter
auf der Bithne nicht vernehmbar ist, folgt aus der Verinnerlichung des Gebots und

Vgl. Nikolas Immer und Mareen von Marwyck: Vorwort und Prolog. Helden gestalten. Zur

Prisenz und Performanz des Heroischen. In: Nikolas Immer und Mareen von Marwyck

(Hg.): Asthetischer Heroismus. Konzeptionelle und figurative Paradigmen des Helden (Edition Kul-

turwissenschaft; 22). Bielefeld 2013, 11-28.

8 Johann Wolfgang Goethe: Dichtung und Wabrheit, hg. von Klaus-Detlef Miiller, FA I, Bd.
14, 697.

% FAIL Bd. 5, 1307.

10 Ebd.

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

196 GABRIELLA CATALANO

als Hinweis auf den unergriindlichen Willen der Gotter, der nur subjektiv (daraus
entsteht das Missverstindnis beim Orakelspruch) gedeutet werden kann. Dies gilt
auch fur die Welt der Heroen. In der Konfrontation zwischen Orest und seinem
Freund Pylades wird die handelnde Rolle letzterem zugewiesen. Er glaubt daran,
dass die Taten der Helden von Dichtern gesungen werden kénnen: ,Wir mdchten
jede Tat | So groff gleich tun als wie sie wichst und wird | Wenn Jahre lang durch
Linder und Geschlechter | Der Mund der Dichter sie vermehrend walzt“ (V. 681-
684). Tat und Dichtung sind bei Pylades so verkniipft, dass Orest ihn mit Odysseus
vergleicht. Auf das ironisch nuancierte Appellativ gleich reagierend beansprucht
Pylades aber die Subjektivitit der Projektionen als einzige Moglichkeit, eine Hel-
denwelt zu konstruieren: ,Ein jeglicher muf§ seinen Helden wihlen, | Dem er die
Wege zum Olymp hinauf | Sich nacharbeitet” (V. 763-765). Mit seinen Worten
enthiillt der Stratege Pylades, wie die modernen Heldentaten mit ihrer idealisierten
Asthetisierung gekoppelt sind.

2.

Kurz vor seinem Tod nennt sich Winckelmann in einem Brief aus Italien an Chris-
tian Gottlob Heyne einen ,leichten Fuflganger”.!! Damit spielt er auf die Vorstel-
lung eines Fremden an, der das neue Land behutsam beschreitet und mit Augen
vermisst. Das denkende Auge, das Winckelmann schon vor seinem italienischen
Aufenthalt in der Beschreibung der Dresdner Galerie bemiiht hatte, findet in Rom
die begehrte Wirklichkeit einer historischen und sinnlichen Betrachtung. Das aus
dem Johannesevangelium stammende Motto (,Komm und Sieh®) - auch schon in
Dresden erprobt — wird in der Hauptstadt der Welt zur Sehpraxis. Den Spuren
Winckelmanns folgend verweilt der Wanderer Goethe in Italien, wo er bekannter-
maflen die Versfassung seines Dramas Iphigenie auf Tanris vollendet. Die pygmalion-
artige Belebung der antiken Welt, die der Weimarer Dichter auf dem klassischen
Boden Italiens erlebt, hat mit neuen Facetten der Ferne und der Nihe, des Eigenen
und des Fremden zu tun: ,Mir geht es sehr wohl, ich finde mich immer mehr in
mich zurtick und lerne unterscheiden was mir eigen und was mir fremd ist®,
schreibt Goethe aus Rom am 16. Juni 1787.12 Mit anderen Worten: Die Unter-
schiede animieren zu einem System der Zugehorigkeit, welche erst die Vorausset-
zung fur den Austausch bildet.

Aus einer sich neu abzeichnenden Verschrinkung von Topografie und Chrono-
logie tritt die Anlage des modernen Reisenden zutage, Bezlige lesbar zu machen.
In Italien iibt Goethe vor allem eine Praxis des Vergleichs, die mit der Vielfalt der
Natur und der Kunst zusammenhingt: Sein Klassizismus geht aus der Anerken-

11 Johann Joachim Winckelmann: Briefe. Kritisch-historische Gesamtausgabe, Bd. 3. Berlin 1956,
357.

12 Johann Wolfgang Goethe: Italienische Reise, hg. von Christoph Michel und Hans-Georg
Drewitz, FA 1, Bd. 15/1, 375.

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 197

nung der Entfernung beziehungsweise der Differenzen hervor, die gleichzeitig die
Mehrschichtigkeit der Epochen einbezieht. So schreibt der deutsche Dichter bald
nach seiner Ankunft in Rom:

Wenn man so eine Existenz ansieht, die zweitausend Jahre und dariiber alt ist, durch den
Wechsel der Zeiten so mannigfaltig und vom Grund aus verindert, und doch noch der-
selbe Boden, derselbe Berg, ja oft dieselbe Siule und Mauer, und im Volke noch die Spu-
ren des alten Charakters, so wird man ein Mitgenosse der grofen Ratschliisse des Schick-
sals und so wird es dem Betrachter von Anfang schwer zu entwickeln, wie Rom auf Rom
folgt, und nicht allein das neue auf das alte, sondern die verschiedenen Epochen des alten
und neuen selbst aufeinander.!3

Die Mehrschichtigkeit findet ihre poetische Variante im Bild des Schattens. In der
Versfassung der Iphigenie erwirbt der Schatten eine metonymische Funktion, wel-
che die Heldin fur sich beansprucht: ,Selbst gerettet, war | Ich nur ein Schatten
mir, und frische Lust | Des Lebens blitht in mir nicht wieder auf® (V. 88-90), sagt
die Priesterin Dianas. Das Enjambement markiert einerseits die Trennung und
lasst andererseits die Kontinuitit des Schattendaseins in der Vergangenheit und in
der Gegenwart erkennen. Der Schatten reprisentiert gleichzeitig das dramatische,
das heifdt poetische Dasein der fiktiven Heldin und die mythische Existenz der
Priesterin. In beiden Fillen versinnbildlicht der Schatten das Fremd- beziehungs-
weise Entferntsein vom Altertum. ,Nur aus der Ferne, nur vor allem Gemeinen
getrennt, nur als vergangen muf das Altertum uns erscheinen® - schreibt Goethe
in seiner Biografie Winckelmanns, indem er einen Satz aus einem Brief Hum-
boldts aufgreift.!* Er weiff, dass beim Archegeten der Kunstgeschichte zeitliche
und riumliche Weite die Verschrinkung von Sinnlichem und Ideellem, Gegen-
wirtigkeit, Anschaubarkeit und Sehnsucht nach einer unwiederbringlichen Ver-
gangenheit voraussetzt. Die Koprisenz von Geschichte und Vergegenwirtigung
wird am Ende der Geschichte der Kunst im Bild der Liebenden versinnbildlicht,
die vom Ufer des Meeres im sich entfernenden Segel den Schattenriss des Gelieb-
ten zu sehen glaubt:
Wir haben, wie die Geliebte, gleichsam nur einen Schattenriff von dem Vorwurfe unsrer
Wiinsche tbrig; aber desto groflere Sehnsucht nach dem Verlohrnen erwecket derselbe,

und wir betrachten die Copien der Urbilder mit grofler Aufmerksamkeit, als wie wir in
dem volligen Besitze von diesen nicht wiirden gethan haben.1?

In dieser ,,Allegorie der Archiologie“!® wird die Doppelidentitit des Schattens mit
der Doppelidentitit der Kopie gleichgesetzt. Als Medien der Kunst avancieren

13" Ebd., 140.

14 Johann Wolfgang Goethe: Winckelmann und sein Jahrhundert. In: Johann Wolfgang
Goethe: Asthetische Schrifien, hg. von Friedmar Apel, FA I, Bd. 19, 190.

15 Johann Joachim Winckelmann: Geschichte der Kunst des Altertums, hg. von Adolf H. Borbein
[et al.], Bd. 1. Mainz 2002, 838.

16 Charlottte Kurbjuhn: Kontur. Geschichte einer dsthetischen Denkfignr (Quellen und Forschun-
gen zur Literatur- und Kulturgeschichte; 81). Berlin und Boston 2014, 251.

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

198 GABRIELLA CATALANO

beide als Projektionen beziehungsweise als Surrogate einer verlorenen Vergangen-
heit. Die Entfernung verlangt nach einer Riickgewinnung, die auf Medialisierung
basiert.

Zweifellos wird Goethes Aufenthalt in Italien nicht nur von der Erfahrung der
Kunst markiert, sondern auch vom breiten Spektrum ihrer Vermittlung: Museums-
sile, tableaux vivants, Fackelbeleuchtungen der Statuen und nicht zuletzt die in der
romischen Wohnung gesammelten Gipsabgiisse gewinnen die vergegenwirtigende
Kraft eines Erinnerungsrituals: Die Junokopfe und die Jupiterbiiste kann er tiglich
in seinem Zimmer in der Via del Corso anschauen. War der monumentale Juno-
kopf Goethes erste Liebe in Rom, ersetzt die Kopie die Einzigartigkeit des Origi-
nals, wie auch seine Iphigenie nur aus der seriellen Wiederholung des tradierten
Stoffes erwachsen kann. Erst die Vervielfiltigung ermoglicht die Aneignung, erst
dadurch prigt sich die fremde und faszinierende Originalgestalt ins Gedachtnis
ein. Durch die Nicht-Identitit der Reproduktion realisiert Goethe eine Sehiibung,
die darauf zielt, die Kunstform zu verinnerlichen. Der Umgang mit antiken Gestal-
ten kann von der Performativitit von Inszenierungen profitieren; man denke etwa
an die tableaux vivants von Lady Hamilton, denen Goethe in Neapel beiwohnt:

Iphigenie war das wohlgetroffene Bildnis der Lady Hamilton, welche damals auf dem
hochsten Gipfel der Schonheit und des Ansehens glinzte. Auch eine der Furien war
durch die Ahnlichkeit mit ihr veredelt, wie sie denn iiberhaupt als Typus fiir alle Hero-
inen, Musen und Halbgbttinnen gelten muf3te.1”

Im tableau von Lady Hamilton erlangt Iphigenie ihre Funktion als Urbild wieder:
Die Typisierung erméoglicht den Wiedergebrauch. Im Ubrigen werden wiederhol-
tes Betrachten und wiederholtes Lesen und Schreiben in Italien konsequent kulti-
viert. Mit der Entdeckung der Originale gehen Vermittlung und Kopien einher.
Sowohl die bildende als auch die poetische Kunst brauchen Vervielfiltigung und
Ubertragung in andere Materialien. Was fiir Marmor und Gips gilt, gilt auch fiir
Prosa und Blankvers. Beide veranschaulichen den Gestus der Wiederaufnahme.
Das Schauspiel Iphigenie geht auf die Antike als Transformationspotenzial ein: als
Literatur au second degré.'® Die inventio beziehungsweise die Fiktionalisierung ent-
spricht der Aneignung beziehungsweise der Anniherung. Zu dieser Strategie ge-
hort auch das bildliche Programm zur Veroffentlichung des Dramas. Am 13. Ja-
nuar 1787 schreibt Goethe an den Verleger Goschen, der seine gesammelten Wer-
ke in Leipzig publiziert:

17 Goethe: Italienische Reise (Anm. 12), 408.

18 Vgl. Werner Frick: ,La Querelle des anciens et des anciens®. Tragddienexperimente in der
Ara der Weimarer Klassik. In: Werner Frick (Hg): Die Tragidie. Eine Leitgattung der europd-
ischen Literatur. Gottingen 2003, 218-251.

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 199

Die Titelkupfer des vierten Bandes lasse ich hier stechen, wie auch zwey Vignetten eine
Uber den Anfang der Iphigenie und eine zu Ende des Stiicks, dazu Sie die Giite haben
werden Plaz zu lassen.

Alle drey Stiicke sind nach anticken Basrelief gezeichnet und werden den Leser zum Sin-
ne des Altherthum<s> niher leiten.!?

Obwohl der allgemeine Hinweis auf antike Basreliefs nicht der Realitit ent-
spricht,?% ist bezeichnend, dass Goethe fiir die Publikation des Schauspiels im
Rahmen der Werksammlung ein Bildprogramm formuliert, das die Nihe der Ferne
darstellen soll. Insgesamt werden vier Bilder im Band der Goschen-Ausgabe das
Schauspiel Iphigenie prisentieren. Die vom Zeichner und Stecher Johann Heinrich
Lips gezeichneten Anfangs- und Schlufivignetten reproduzieren beziehungsweise
interpretieren einen im Museo Pio Clementino ausgestellten Orestsarkophag (um
die Mitte des 2. Jahrhunderts), wihrend das von Lips gelieferte Frontispiz auf ein
Muster — die Pitture di Ercolano e contorni (Neapel 1757) — zuriickgreift, das antike
Vorbilder aufgreift. Seinerseits bringt das von Adam Friedrich Oeser gezeichnete
Titelkupfer die Vermittlung der Rezeption ans Licht, denn in seinem Bild - Thoas,
Orest und Iphigenie darstellend - wird die Tradition der italienischen Renais-
sancemalerei mitgedacht. Die Visualisierung auf der Buchseite geht tiber den Text
hinaus: Die kleinen Illustrationen am Textkopf und am Textende nehmen nicht
auf Goethes Text Bezug, sondern auf die mythische Vor- und Nachgeschichte. Dar-
gestellt ist Orest als Muttermorder und dann in Delphi. Somit greifen die Illustra-
tionen in die Erzdhlung des griechischen Stoffes ein. Aber nicht nur das: Sie neh-
men den Erzidhlfaden wieder auf und weisen konnotativ auf die Antike hin. Die-
sem Zweck dienen antike wie moderne Vorbilder, die nebeneinander gestellt wer-
den. Kommt den Illustrationen die Aufgabe zu, ,den Sinn der Antike® zu erwe-
cken, so deuten sie doch vor allem auf den Zwischenraum der Interpretation hin.

Verstand Winckelmann die Abbildungen seiner Geschichte des Altertums als
»Zierde und Beweis“,?! reprisentieren sie nun konnotativ die Wiederbelebung der
Antike. Bei Goethe gehoren sie zum pddagogischen Vorhaben: Er versteht die
bildliche Darstellung als Bestandteil des Leseaktes, was er auch in Bezug auf das
Bild von Angelika Kaufmann bemerkt:

Angelika hat aus meiner Iphigenie ein Bild zu malen unternommen; der Gedanke ist sehr
gliicklich und sie wird ihn trefflich ausfiihren. Den Moment da sich Orest in der Nihe
der Schwester und des Freundes wiederfindet. Das was die drei Personen hinter einander

19 Johann Wolfgang Goethe: Italien — Im Schatten der Revolution. Briefe. Tagebiicher, Gespriche
vom 3. September 1786 bis 12. Juni 1794, hg. von Karl Eibl, FA II, Bd. 3, 216.

20 Das Bildprogramm der Illustrationen hat Ruth Bielfeldt untersucht: Ruth Bielfeldt: Antike
Sarkophag-Bilder fir Goethes ,verteufelt humane® Iphigenie. In: Pegasus. Berliner Beitrige
zum Nachleben der Antike 7, 2005, 163-186. Zu Lips vgl. Joachim Kruse: Johann Heinrich Lips
1758-1817: Ein Ziircher Kupferstecher zwischen Lavater und Goethe. Coburg 1989.

21 Vgl. Ernst Osterkamp: Zierde und Beweis. Uber die Illustrationsprinzipien von J. J. Winckel-
manns ,Geschichte der Kunst des Altertums®. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift 39,
1989, 301-325.

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

200 GABRIELLA CATALANO

sprechen, hat sie in eine gleichzeitige Gruppe gebracht und jene Worte in Gebirden ver-
wandelt. Man sieht auch hieran wie zart sie fiihlt und wie sie sich zuzueignen weif3, was
in ihr Fach gehort. Und es ist wirklich die Achse des Stiicks.22

Als Pendant zum Stiick setzt das Bild eigene Akzente, denn in der Auswahl der
Szene veranschaulicht die Illustration deren Textlektiire. Macht die Auffihrung
den Text wieder lebendig, so entspricht die Visualisierung auf der Buchseite dem
Programm der Aktualisierung der Antike. Die musealisierte Kunst, der Goethe in
Italien begegnet, verweist auf Zirkulation und Verbreitung der Bilder im neuen
Horizont der Mobilitit: Sowohl die Kunstobjekte als auch die Bilder werden in
einem Rahmen prisentiert, der die Leerstellen authebt und in eine Montage iiber-
fuhrt, die das Klassizititsverstindnis zum Ausdruck bringt.?3

Vorausgesetzt, dass die ethische Idealisierung Iphigenie als Heldin konstruiert,
dient ihre Visualisierung im klassizistischen Gewand zur Konkretisierung des Bil-
des. Damit wird das Fremde der fernen Welt der Antike eigen gemacht.2* Aus der
historisierenden Distanz der Moderne entsteht ein konstruiertes, mediales Alter-
tum: ,es ging gar nicht um ,das Bild® der Gottin, Iphigenie ist dieses Bild“,
schreibt Arthur Henkel in seinem bahnbrechenden Aufsatz von 1965.25 Die Iden-
titit zwischen dem Bild der Gottin, welche die Griechen entfithren miissen, und
der Dramenfigur Iphigenie zeigt die Heldin als ein Scheinbild, das Konkretes und
Abstraktes in sich vereinigt. Eine solche Kombination ldsst sich auch bei der Ur-
pflanze bemerken, iiber die Goethe bekanntlich in der Zeit seiner Italienreise re-
flektiert. Der in Italien geschulte Methodentransfer zwischen Kunst und Natur
hinterldsst auch in der Iphigenie-Gestalt seine Spuren.?¢ Als Urbild sammelt Iphi-
genie die Variation einer Grundgestalt in sich, welche die westliche kulturelle Tra-
dition zu bieten hat. Bekannt ist die Stelle der Italienischen Reise, an der Goethe
ein Bild der Heiligen Agathe mit Iphigenie in Berithrung bringt:

Trifft man denn gar wieder einmal auf eine Arbeit von Raphael, oder die ihm wenigstens
mit einiger Wahrscheinlichkeit zugeschrieben wird, so ist man gleich vollkommen geheilt
und froh. So habe ich eine heilige Agathe gefunden, ein kostbares, obgleich nicht ganz

22 Goethe: Italienische Reise (Anm. 12), 221.

23 Daniela Gallo: Quale storia dell’arte antica nel Museo Pio Clementino (1770-1796)? In:

Barbara Marx und Karl-Siegbert Rehberg (Hg.): Sammeln als Institution. Von der fiirstlichen

Wunderkammer zum Mdizenatentum des Staates. Miinchen und Berlin 2006, 153-162.

Auf die zeitliche, historische Distanz bei der kulturellen Frage der Fremdheit im spiten

18. und frithen 19. Jahrhundert weist Andrea Polaschegg hin: Andrea Polaschegg: Athen

am Nil oder Jersualem am Ganges? Der Streit um den kulturellen Ursprung um 1800. In:

Alexandra Bohm und Monika Sproll (Hg.): Fremde Figuren. Alterisierungen in Kunst, Wissen-

schaft und Anthropologie wm 1800 (Stiftung fir Romantikforschung; 31). Wirzburg 2008,

41-66, hier 41-42.

25 Arthur Henkel: Goethe-Erfabrungen. Studien und Vortrige. Stuttgart 1982, 61-83, hier 81.

26 Johannes Grave und Jonas Maatsch: Das Allgemeine im Anschaulichen. Morphologische
Reihen in Goethes Sammlungen. In: Thorsten Valk (Hg.): Heikle Balancen. Die Weimarer
Klassik im Prozess der Moderne (Schriftenreihe des Zentrums fir Klassikforschung; 1). Got-
tingen 2014, 287-310, hier 295.

24

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 201

wohl erhaltenes Bild. Der Kiinstler hat ihr eine gesunde, sichere Jungfriulichkeit gegeben,
doch ohne Kilte und Rohheit. Ich habe mir die Gestalt wohl gemerkt, und werde ihr im
Geist meine Iphigenie vorlesen, und meine Heldin nichts sagen lassen, was diese Heilige
nicht aussprechen mochte.’

Es ldsst sich konstatieren, dass moderne mythische Figuren das Resultat eines Syn-
kretismus sind, der Bilder aus der antiken Gotterwelt oder aus dem religiésen Vor-
rat der christlichen Kunst zusammenfiigt. So gesehen, zeigt Goethes Schauspiel ex-
emplarisch, dass die verschiedenartigen Traditionen nicht miteinander konkurrie-
ren. Vielmehr demonstriert die Variation der Tradierung die Existenz eines Arche-
typs, bei dem sich Held und Mirtyrer iiberlagern. Iphigenie zeichnet sich als Hel-
din und Mirtyrerin zugleich ab, oder, anders gesagt, sie ist Heldin, weil sie Opfer
war. So betrachtet, fillt ihre Geschichte mit einem gezielten Kulturprogramm zu-
sammen. Aus der Projektion des heroischen Bildes ergibt sich die Moglichkeit
einer Individualisierung. Beide — das Heroische und das Individuum - erfordern
Bilder, die das Bildungsprogramm vergegenstindlichen.

Dass in diesem Zusammenhang Urbilder und Nachbilder identisch sind, wird
mustergiltig auf der Ebene der Kiinstlerikonografie dargelegt. Nicht von ungefihr
gehort die Iphigenie-Gestalt zum Bild Goethes in Italien: Im bekanntesten Bild
des Dichters, Tischbeins Goethe in der Campagna di Roma, ist ein Fries mit Orest
und Iphigenie zu sehen.?® In seiner Attitiide das Modell eines Flussgottes aufneh-
mend wird hier der Dichter von einer montageartigen Anhiufung von Kunstwer-
ken umgeben, die verschiedene Epochen der Kunstgeschichte kennzeichnen. Mit
seiner Prisenz verbildlicht der Dichter die Vermittlung zwischen Gegenwart und
Vergangenheit, was auch Karl Philipp Moritz in seiner Reise eines Deutschen nach
Italien literarisch bestitigt:

Auf einem Platze, wo man von einem halben Cirkel von Biumen eingeschlossen wird, ist
die Mauer des Gartens durchbrochen; und man blickt auf einmal mitten aus dem Uber-
fluss von Kunst und mannigfaltiger Pracht, in die 6de einsame Gegend, von welcher der
Garten umgeben ist; dies macht einen duflerst romantischen Kontrast, und auf diesem
Fleck hat Goethe seine Iphigenie vollendet.2?

Als Schreibort gehort das arkadische Ambiente der Villa Borghese zum Portrait des
Dichters en plein air, der metaphorisch an der Schwelle von Natur und Kunst, Ge-
genwart und Vergangenheit steht. Die Tatigkeit des Schreibens und das drama-
tische Produkt der Iphigenie machen den Kontrast zwischen der begrenzten Schon-
heit der Parkanlage und der 6den Realitit der Auflenwelt dsthetisch fruchtbar. Jphi-
genie wird fur Moritz zum Sinnbild eines auf die Antike zuriickgreifenden Autors,

27 Qoethe: Italienische Reise (Anm. 12), 114-115.

28 Uber die Vorlage des Reliefblocks in der ersten zeichnerischen Fassung und in der zweiten
Fassung des Bildes von Tischbein siehe Bielfeldt: Antike Sarkophag-Bilder (Anm. 20), 180,
Anm. 14.

Karl Philipp Moritz: Reisen eines Deutschen in Italien, hg. von Heide Hollmer und Albert
Meier, Bd. 2. Frankfurt am Main 1997, 660.

29

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

202 GABRIELLA CATALANO

dessen Identitit mit einer fernen und fremd gewordenen Welt verkniipft wird. Iphi-
genie scheint das Werk zu sein, an dem sich diese Aneignung vollziehen kann. Mit
anderen Worten wird Goethes Schauspiel phigenie auf Tauris zu einem modernen
Urdrama der Wiederverwendung der Antike aus der fremden und fernen Perspek-
tive der Moderne. Da der Dichter aus Weimar in Italien mit dem Fremden und
Fernen der antiken Vergangenheit im Zusammenhang mit Anniherungsmethoden
experimentiert, versteht er seine Aufgabe als Dichter als vermittelnde Instanz. Er
appelliert an eine Kunst der Wiederholung, die Differenzen moduliert und das
Fremde der Antike dem modernen Publikum poetisch niherbringt. Dies gilt nicht
nur fur die Grizismen oder fur die antikisierende Sprache, insgesamt vollbringt die
italienische Versfassung sprachlich eine ,Kunst der Uberginge®,3° welche die Ver-
gangenheit erkennbar macht und gleichzeitig aktualisiert. Jegliche Normativitit der
Nachahmung wird damit infrage gestellt und durch das Prinzip der Transformation
ersetzt. Der denkende Kiinstler setzt diesen Prozess in Gang.

3.

1969 berief sich Joseph Beuys auf Goethes Iphigenie,! als er in einer Kunstaktion
auftrat, in der Goethes Verse wieder zu horen waren. Zwei Jahre nach dem in der
Neuen Rundschau erschienenen Aufsatz Adornos tiber Goethes Iphigenie lief§
Beuys Goethes Drama im Theater am Turm anlisslich der Experimenta 3 in Frank-
furt zu Wort kommen: Ein Wort aus der Fremde eines Tonbands begleitet die Per-
formance der Kiinstlers, der selbst auftritt, Gerdusche und Verse vortrigt. Die dich-
terische Sprache wird in der Materialitit der mit dem Tonband aufgenommenen
Stimme evoziert. Wihrend ein weifles Pferd Heu frisst, waren aus einem Lautspre-
cher einige von Claus Peymann und Wolfgang Wien montierte und vorgelesene
Szenenausschnitte aus Goethes Iphigenie und aus Shakespeares Titus Andronicus zu
hoéren. Das in beiden Dramen thematisierte Verhiltnis von Kunst und Tod, Rache
und Heilung wird im Umfeld einer Aktion hervorgerufen, die Abstraktes und
Konkretes korrelieren ldsst. Inzwischen trat der Kiinstler im Pelzmantel zwischen
der Kunstlichkeit der Kunst und der Natiirlichkeit der Natur als Vermittler auf: Er
spielte auf zwei aus der Dunkelheit sich abhebenden Konzertbecken, deren Musik
sich mit den Literaturzitaten und den Tierlauten mischte. Mit der nomadischen
Kultur der Tataren vertraut, verbindet Beuys assoziativ Kunstwerke aus der west-
lichen Tradition in einem schamanischen Ritual der Verarbeitung des Todes. In der
Mitte steht der Zuschauer, der mit dem Kunstler identisch ist. In seiner kollektiven

30 Henkel: Goethe-Erfabrungen (Anm. 25), 62.

31 Auf Beuys’ Performance verweist Stephan Nienhaus: I luoghi della speranza. Ifigenia in
Tauride di Goethe e la musica di Beethoven. In: Giovanni Cipriani und Antonella Tede-
schi (Hg.): Risonanze. Forme e contenuti della memoria dell’antico. Campobasso 2014, 353-364,
hier 361.

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GOETHES HELDIN IPHIGENIE 203

Auffassung der Kunst inszeniert Beuys fur sich und sein Publikum das Echo der
Tradition: ,Ich (Ich selbst die Iphigenie)“,3? lautet seine Aussage im Zeichen einer

entfremdeten Duplizitit und Redundanz des Kiinstlers, der die ferne und fremde
Tradition auf sich bezieht.

32 Joseph Beuys: Ich (Ich selbst die Iphigenie). Miinchen 2011.

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 08:31:34.


https://doi.org/10.5771/9783956503016-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

