Rezensionen

fields. The “Biosocial Becomings” is a highly original
volume including inspiriting texts. I personally find the
book ground-breaking, because it is really an effort to re-
store connection of social and biological anthropology.
Martin Soukup

Juncker, Kristine: Afro-Cuban Religious Arts. Popu-
lar Expressions of Cultural Inheritance in Espiritismo and
Santerfa. Gainesville: University Press of Florida, 2014.
174 pp. ISBN 978-0-8130-4970-0. Price: $ 74.95

Kiristine Juncker es historiadora del arte; en esta, su
primera monografia, tiene por objetivo realizar una com-
pilacion de documentaciones visuales, a fin de trazar una
historia del arte afrocubano. Se trata de un estudio trans-
nacional, ya que la investigacion se llevé a cabo en los lu-
gares en los que actuaron las cuatro santeras que forman
el foco del libro: en Nueva York (varios afios), dieciocho
meses en Cuba, entre los afios 2002 y 2004, y tres meses
en Puerto Rico. El trabajo se centra en altares, que son
esenciales en la parafernalia ritual de santeros y santeras;
en este caso, en altares del espiritismo y de la Regla de
Ocha (Santeria). En casi todo, la imagen mds utilizada era
la Virgen de la Caridad del Cobre (correspondiente a Oc-
hin en la Regla Ocha), Elegu4, el orisha que “abre los ca-
minos”, y una mufieca en la que se encarnan las almas de
los muertos. A lo largo de la investigacion, la autora pre-
sencié mas de cien misas espirituales y varias docenas de
celebraciones de la Regla de Ocha, sin ver dos ceremonias
iguales, ya que existe variacion y creatividad en cuanto a
las artes visuales, musica y danza. También se adaptan a
distinto tipos de audiencias y son diferentes, segtn sea el
objetivo de las mismas.

El libro consta de cuatro capitulos mds uno de conclu-
siones. Luego de un iluminador andlisis de la bibliografia
pertinente (capitulo 1), sigue, en sendos capitulos, el tra-
tamiento de las actividades de cuatro espiritistas y sante-
ras, emparentadas no por lazos sanguineos, sino a través
de un parentesco ritual: Tiburcia (1861-1938), Hortensia
(1906-1992, una huérfana adoptada por la anterior) e Ilu-
minada (1918-1981, capitulo 3). Esta tltima, nacida en
Puerto Rico, emigré luego a La Habana y de alli, en 1959,
a Nueva York. Alli conocié a Carmen (1933), que dirigia
un centro espiritista, de quien fue su mentora. Nacida en
Puerto Rico, Carmen emigré a Nueva York, y de alli nue-
vamente a Puerto Rico, sin haber vivido nunca en Cuba.
Comuin a todas ellas fue su origen humilde, problemas de
salud y todo tipo de desgracias, que las llevé a abrazar la
actividad religiosa.

Debido a la época de la investigacion y las fechas de
fallecimiento de las santeras, Carmen (que nunca estuvo
en Cuba) fue la tnica de ellas con la que Juncker pudo
conversar en Puerto Rico. ;Cudles son entonces sus fuen-
tes? En primer lugar, conversaciones mantenidas con la
hija adoptiva de Tiburcia, que sigue habitando la casa ha-
banera que pertenecia a aquella. Ademds, varias fotos de
altares de la década de 1940-50, que fueron encargadas
por Hortensia. A los problemas inherentes de la fidegni-
dad de la tradicion oral, estas fuentes son en parte elu-
sivas, ya que generalmente los objetos de los altares de

Anthropos 110.2015

633

la Regla de Ocha se destruyen a la muerte de la santera,
mientras que los del espiritismo son tan sencillos que no
se conservan (flores, recipientes para agua, velas). Ade-
mas, los santeros suelen poseer objetos a los cuales los
une una intima relacion, y de los cuales raramente ha-
blan. Tiburcia, por ej., tenfa en su dormitorio dos gabine-
tes cerrados; cuando fallecid, los objetos que se hallaban
en ellos fueron destruidos, y nadie sabe hoy cudles eran.

Tiburcia, la iniciadora de esta familia ritual, nacié en
un ingenio azucarero de la provincia habanera y migro,
luego del colapso de la esclavitud, a La Habana, donde
fue iniciada por una exesclava originaria de Africa occi-
dental. Ambas eran miembros del Cabildo Africano Lu-
cumi. Su altar central, que formaba el centro de su culto,
era, el de la Virgen de la Caridad del Cobre. Juncker indi-
ca que su prominente posicion representa la importancia
de las mujeres y es un recordatorio sutil de las nuevas po-
siciones de lideres que tenfan las mujeres negras a princi-
pios del siglo XX (62).

El capitulo 3 se halla dedicado a Hortensia, adoptada
por Tiburcia y quien hered¢ la casa a la muerte de aque-
1la. Continué alli las précticas religiosas, ampliando con-
siderablemente el nimero de adeptos e iniciados (se cal-
cula que inici6é unos doscientos santeras/os a lo largo de
su vida). El hecho que Hortensia hiciera fotografiar sus
altares, era, segin Juncker, contrario al secreto en que se
mantenian estos cultos, ya que las autoridades perseguian
a los seguidores de la Regla de Ocha, el Palo Monte y a
los Abakud. Cuando se contemplan las fotografias que es-
tdn en posesion de su familia y reproducidas en el libro,
no es posible compartir esa opinién de la autora: los al-
tares muestran a la Virgen del Cobre, rodeada de plantas.
Este altar no podria haber suscitado ninguna persecucion
por parte de las autoridades de la época, ya que se trata-
ba de una figura del catolicismo popular aceptada social-
mente (Recordemos que ya en 1916 la Virgen del Cobre
habia sido declarada Patrona de Cuba). Hortensia practi-
caba también el Palo Monte, una religién con fuertes in-
fluencias del Congo, que si estaba sujeta a persecuciones.
Con muy buen tino, Hortensia tenia este altar en la parte
trasera de su casa, a salvo de miradas curiosas. De esta
tendencia de su praxis ritual sus descendientes no saben
practicamente nada.

El capitulo 4 se basa en [luminada, que naci6 en Puer-
to Rico y emigré a Cuba en 1938, donde fue iniciada por
Hortensia. Debido a problemas de convivencia no especi-
ficados, [luminada emigra a Nueva York en 1959, con el
surgimiento de la revolucién cubana. Alli conoce a Car-
men, asimismo originaria de Puerto Rico, que practicaba
el espiritismo en un centro que habia fundado, a quien
inicia en la Regla de Ocha. Su altar incluye la figura del
indio, y otras, ausentes en los altares anteriores.

Una de las mds importantes conclusiones de esta mo-
nografia se refiere a lo que se entendfa bajo “espiritismo”,
ya que, a diferencia de una opinion generalizada, Juncker
argumenta que una examinacion de los escritos de Kardec
muestra que probablemente no tuvieron influencias en el
tardio siglo XIX y temprano siglo XX. M4s bien se trata
de un espiritismo afrocaribefio. Los escritos de Kardec,
por lo demads, tuvieron influencias minimas, ya que €l no

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:31. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-633

634

tenia interés en las artes visuales, un interés que si tenia
el espiritismo caribefio con respecto a la construccién de
los altares (6).

La monografia hace entrever también la necesidad de
investigacion de lo que se calificaba como “espiritismo”
en los documentos del siglo XIX y principios del XX. El
Archivo Nacional, en La Habana, asi como el Archivo
Histérico Provincial de Santiago de Cuba custodian nu-
merosos documentos que no han sido examinados hasta
ahora bajo este aspecto. En los afios 1880 y en los 1890,
los gobiernos provinciales estaban obligados a consignar
todos los encuentros de varias personas que se llevaran a
cabo en un registro de asociaciones. Estos encuentros son
calificados alli como “espiritismo”, pero se mencionan
entidades africanas (9). La autora agradece con justicia
a su ayudante de investigacién cubano, Roberto Gémez
Reyes, cuya tarea le permiti6 hallar documentos en el Ar-
chivo Nacional y en archivos parroquiales.

El trabajo de Juncker se inscribe en un estudio de gé-
nero, que quizds ha ido en algunos aspectos demasiado
lejos: Una breve mencién alude a la continuidad de la
praxis religiosa en la misma casa habanera, ya que el ahi-
jado de Hortensia es babalao y atiende alli. Dado que ese
lugar juega un papel tan importante en la continuidad de
la familia ritual a través de varias generaciones, era muy
dificil no referirse, aunque sea someramente, a la praxis
ritual de este. El lector no puede evitar preguntarse si esta
laguna en la informacién se debe a que el continuador de
la familia ritual sea un hombre, hecho que evidentemente
molestaba en la perspectiva de estudio de género.

Juncker ha seguido exitosamente pistas en parte in-
completas, en parte evanescentes, a lo largo de unos cien-
toveinte afos, que muestran fehacientemente, aun en su
fragilidad, el devenir de una familia ritual. Esta perspec-
tiva es aun mds valiosa, porque generalmente se hallan a
disposicion con respecto a estos temas estudios etnogra-
ficos diacrénicos.

La bibliografia utilizada no solo es amplia, sino que re-
une libros y articulos de revistas cubanas de dificil acce-
so. Es de lamentar que cite erroneamente a algunos auto-
res, solamente por su segundo apellido, lo que en espafiol
los convierte en irreconocibles (La conocida historiado-
ra cubana Olga Portuondo Zufiiga, por €j., aparece citada
como Zuiiga).

En una época en la que no existian los conceptos de
didspora ni de globalizacién, las vidas de estas cuatro mu-
jeres unen, a lo largo de unos cientoveinte afios, el naci-
miento en una plantacion azucarera de la provincia haba-
nera, hasta la conquista del mundo urbano en La Habana,
con Puerto Rico y el barrio de Harlem en Nueva York y
muestran fehacientemente la circulacién y adopcion de
concepciones religiosas caribefias en diferentes zonas a
través del tiempo. Maria Susana Cipolletti

Kato, Takahiro: Tejidos de suefios. Imagenes y fies-
tas en el mundo andino. Lima: Fondo Editorial del Con-
greso del Pert, 2013. 288 pp. ISBN 978-612-4075-30-8.

Fiel a la excelencia de la tradicion de investigaciones
etnoldgicas en el Pert inaugurada en 1959 por la “Expe-

Rezensionen

dicion cientifica de Japén en América nuclear”, patrocina-
da por la universidad de Tokio, el presente volumen retine
seis ensayos de Takahiro Kato dedicados a distintos sitios
y sectores de la sociedad peruana.

El distrito de Aco (Concepcion, Junin) constituye el
primer escenario para discutir las concepciones campesi-
nas del tiempo a propdsito del cardcter tabu (incluso de-
monifaco) que se le atribuye al mes de agosto en lo que
respecta a la celebracién de matrimonios, entre otras acti-
vidades sociales. Mds alld del cardcter interdicto asociado
a dicho mes y el simbolismo a través del cual se expresa,
lo que procura este ensayo es develar los fundamentos po-
sitivos de esta condicion desde la perspectiva que ofrece
el calendario agricola. En Aco el ciclo agricola comienza
en septiembre (siembra) y finaliza en julio (cosecha). Este
dltimo mes estd dedicado a la celebracion de las fiestas
patronales y las bodas deberian ajustarse, segtin el pensa-
miento popular, a las fiestas de los santos catélicos. Por su
parte, agosto es el mes en el que la efervescencia colectiva
disminuye hasta el punto de hacerse casi invisible. Ahora
bien, lejos de existir una oposicion insalvable entre estos
meses, ambos constituyen dos unidades “extraordinarias”
de tiempo que se oponen al tiempo “ordinario” del traba-
jo agricola ajustandose a dos momentos criticos del ciclo
anual. Julio, en calidad de mes “extraordinario positivo”,
representa el final (cosecha) de las labores en el campo
y promueve la sociabilidad extrema. Agosto, en calidad
de mes “extraordinario negativo”, representa el comienzo
(siembra) de la reanudacién del ciclo y fomenta la aus-
teridad y el trabajo en la chacra. Desde esta perspectiva,
agosto no es un mes atipico sino que, junto con julio, con-
forman una pareja que pauta el ritmo del calendario anual
y que detenta un rol significativo en el ordenamiento de
los tiempos del gasto y de la prevision.

El andlisis diacrénico del proceso de transformacién
de la fiesta del Cruz Velacuy en el Cuzco — que junto con
la Semana Santa y el Corpus Christi es una de las tres ce-
lebraciones mds importantes del ciclo ritual de la ciudad —
es materia de estudio en el segundo ensayo de la obra. Si
bien a comienzos del siglo XVIII el Cruz Velacuy se pre-
senta como una festividad privada, familiar y eminente-
mente indigena, desde mediados del siglo XX se aprecia
un incremento subito en su extension y el nimero de sus
devotos asi como un cambio en sus contenidos. Este in-
cremento esta relacionado con el cambio experimentado
en el Cuzco después del terremoto de 1950, el cual invo-
lucré un incremento exponencial del contingente migra-
torio del campo a la ciudad en calidad de mano de obra
que, sumado al sector migrante ya existente, pasé a asen-
tarse en sitios periféricos y participar activamente en la
vida citadina. La celebracion anual de la cruz estd amplia-
mente extendida en el dmbito rural — independientemen-
te del escaso conocimiento teoldgico de la religiosidad
campesina — y en general estd asociada con las figuras de
los cerros, la casa familiar y las agrupaciones de personas
(gremios, cofradias) encargadas de realizarla con miras
a prevenir y evitar calamidades y acontecimientos infe-
lices. Si bien la estructura morfolégica de la celebracion
no ha cambiado significativamente a lo largo del tiempo
y del espacio, su contenido si ha experimentado transfor-

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:31. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-633

