
Rezensionen

Anthropos  110.2015

633

fields. The “Biosocial Becomings” is a highly original 
volume including inspiriting texts. I personally find the 
book ground-breaking, because it is really an effort to re-
store connection of social and biological anthropology.

Martin Soukup

Juncker, Kristine: Afro-Cuban Religious Arts. Popu-
lar Expressions of Cultural Inheritance in Espiritismo and 
Santería. Gainesville: University Press of Florida, 2014. 
174 pp. ISBN 978-0-8130-4970-0. Price: $ 74.95

Kristine Juncker es historiadora del arte; en esta, su 
primera monografía, tiene por objetivo realizar una com-
pilación de documentaciones visuales, a fin de trazar una 
historia del arte afrocubano. Se trata de un estudio trans-
nacional, ya que la investigación se llevó a cabo en los lu-
gares en los que actuaron las cuatro santeras que forman 
el foco del libro: en Nueva York (varios años), dieciocho 
meses en Cuba, entre los años 2002 y 2004, y tres meses 
en Puerto Rico. El trabajo se centra en altares, que son 
esenciales en la parafernalia ritual de santeros y santeras; 
en este caso, en altares del espiritismo y de la Regla de 
Ocha (Santería). En casi todo, la imagen más utilizada era 
la Virgen de la Caridad del Cobre (correspondiente a Oc-
hún en la Regla Ocha), Eleguá, el orisha que “abre los ca-
minos”, y una muñeca en la que se encarnan las almas de 
los muertos. A lo largo de la investigación, la autora pre-
senció más de cien misas espirituales y varias docenas de 
celebraciones de la Regla de Ocha, sin ver dos ceremonias 
iguales, ya que existe variación y creatividad en cuanto a 
las artes visuales, música y danza. También se adaptan a 
distinto tipos de audiencias y son diferentes, según sea el 
objetivo de las mismas.

El libro consta de cuatro capítulos más uno de conclu-
siones. Luego de un iluminador análisis de la bibliografía 
pertinente (capítulo 1), sigue, en sendos capítulos, el tra-
tamiento de las actividades de cuatro espiritistas y sante-
ras, emparentadas no por lazos sanguíneos, sino a través 
de un parentesco ritual: Tiburcia (1861–1938), Hortensia 
(1906–1992, una huérfana adoptada por la anterior) e Ilu-
minada (1918–1981, capítulo 3). Esta última, nacida en 
Puerto Rico, emigró luego a La Habana y de allí, en 1959, 
a Nueva York. Allí conoció a Carmen (1933), que dirigía 
un centro espiritista, de quien fue su mentora. Nacida en 
Puerto Rico, Carmen emigró a Nueva York, y de allí nue-
vamente a Puerto Rico, sin haber vivido nunca en Cuba. 
Común a todas ellas fue su origen humilde, problemas de 
salud y todo tipo de desgracias, que las llevó a abrazar la 
actividad religiosa.

Debido a la época de la investigación y las fechas de 
fallecimiento de las santeras, Carmen (que nunca estuvo 
en Cuba) fue la única de ellas con la que Juncker pudo 
conversar en Puerto Rico. ¿Cuáles son entonces sus fuen-
tes? En primer lugar, conversaciones mantenidas con la 
hija adoptiva de Tiburcia, que sigue habitando la casa ha-
banera que pertenecía a aquella. Además, varias fotos de 
altares de la década de 1940–50, que fueron encargadas 
por Hortensia. A los problemas inherentes de la fidegni-
dad de la tradición oral, estas fuentes son en parte elu-
sivas, ya que generalmente los objetos de los altares de 

la Regla de Ocha se destruyen a la muerte de la santera, 
mientras que los del espiritismo son tan sencillos que no 
se conservan (flores, recipientes para agua, velas). Ade-
más, los santeros suelen poseer objetos a los cuales los 
une una íntima relación, y de los cuales raramente ha-
blan. Tiburcia, por ej., tenía en su dormitorio dos gabine-
tes cerrados; cuando falleció, los objetos que se hallaban 
en ellos fueron destruidos, y nadie sabe hoy cuáles eran. 

Tiburcia, la iniciadora de esta familia ritual, nació en 
un ingenio azucarero de la provincia habanera y migró, 
luego del colapso de la esclavitud, a La Habana, donde 
fue iniciada por una exesclava originaria de Africa occi-
dental. Ambas eran miembros del Cabildo Africano Lu-
cumí. Su altar central, que formaba el centro de su culto, 
era, el de la Virgen de la Caridad del Cobre. Juncker indi-
ca que su prominente posición representa la importancia 
de las mujeres y es un recordatorio sutil de las nuevas po-
siciones de líderes que tenían las mujeres negras a princi-
pios del siglo XX (62).

El capítulo 3 se halla dedicado a Hortensia, adoptada 
por Tiburcia y quien heredó la casa a la muerte de aque-
lla. Continuó allí las prácticas religiosas, ampliando con-
siderablemente el número de adeptos e iniciados (se cal-
cula que inició unos doscientos santeras/os a lo largo de 
su vida). El hecho que Hortensia hiciera fotografiar sus 
altares, era, según Juncker, contrario al secreto en que se 
mantenían estos cultos, ya que las autoridades perseguían 
a los seguidores de la Regla de Ocha, el Palo Monte y a 
los Abakuá. Cuando se contemplan las fotografías que es-
tán en posesión de su familia y reproducidas en el libro, 
no es posible compartir esa opinión de la autora: los al-
tares muestran a la Virgen del Cobre, rodeada de plantas. 
Este altar no podría haber suscitado ninguna persecución 
por parte de las autoridades de la época, ya que se trata-
ba de una figura del catolicismo popular aceptada social-
mente (Recordemos que ya en 1916 la Virgen del Cobre 
había sido declarada Patrona de Cuba). Hortensia practi-
caba también el Palo Monte, una religión con fuertes in-
fluencias del Congo, que sí estaba sujeta a persecuciones. 
Con muy buen tino, Hortensia tenía este altar en la parte 
trasera de su casa, a salvo de miradas curiosas. De esta 
tendencia de su praxis ritual sus descendientes no saben 
prácticamente nada.

El capítulo 4 se basa en Iluminada, que nació en Puer-
to Rico y emigró a Cuba en 1938, donde fue iniciada por 
Hortensia. Debido a problemas de convivencia no especi-
ficados, Iluminada emigra a Nueva York en 1959, con el 
surgimiento de la revolución cubana. Allí conoce a Car-
men, asimismo originaria de Puerto Rico, que practicaba 
el espiritismo en un centro que había fundado, a quien 
inicia en la Regla de Ocha. Su altar incluye la figura del 
indio, y otras, ausentes en los altares anteriores.

Una de las más importantes conclusiones de esta mo-
nografía se refiere a lo que se entendía bajo “espiritismo”, 
ya que, a diferencia de una opinión generalizada, Juncker 
argumenta que una examinación de los escritos de Kardec 
muestra que probablemente no tuvieron influencias en el 
tardío siglo XIX y temprano siglo XX. Más bien se trata 
de un espiritismo afrocaribeño. Los escritos de Kardec, 
por lo demás, tuvieron influencias mínimas, ya que él no 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-633 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-633


634 Rezensionen

Anthropos  110.2015

tenía interés en las artes visuales, un interés que sí tenía 
el espiritismo caribeño con respecto a la construcción de 
los altares (6).

La monografía hace entrever también la necesidad de 
investigación de lo que se calificaba como “espiritismo” 
en los documentos del siglo XIX y principios del XX. El 
Archivo Nacional, en La Habana, así como el Archivo 
Histórico Provincial de Santiago de Cuba custodian nu-
merosos documentos que no han sido examinados hasta 
ahora bajo este aspecto. En los años 1880 y en los 1890, 
los gobiernos provinciales estaban obligados a consignar 
todos los encuentros de varias personas que se llevaran a 
cabo en un registro de asociaciones. Estos encuentros son 
calificados allí como “espiritismo”, pero se mencionan 
entidades africanas (9). La autora agradece con justicia 
a su ayudante de investigación cubano, Roberto Gómez 
Reyes, cuya tarea le permitió hallar documentos en el Ar-
chivo Nacional y en archivos parroquiales.

El trabajo de Juncker se inscribe en un estudio de gé-
nero, que quizás ha ido en algunos aspectos demasiado 
lejos: Una breve mención alude a la continuidad de la 
praxis religiosa en la misma casa habanera, ya que el ahi-
jado de Hortensia es babalao y atiende allí. Dado que ese 
lugar juega un papel tan importante en la continuidad de 
la familia ritual a través de varias generaciones, era muy 
difícil no referirse, aunque sea someramente, a la praxis 
ritual de este. El lector no puede evitar preguntarse si esta 
laguna en la información se debe a que el continuador de 
la familia ritual sea un hombre, hecho que evidentemente 
molestaba en la perspectiva de estudio de género. 

Juncker ha seguido exitosamente pistas en parte in-
completas, en parte evanescentes, a lo largo de unos cien-
toveinte años, que muestran fehacientemente, aun en su 
fragilidad, el devenir de una familia ritual. Esta perspec-
tiva es aun más valiosa, porque generalmente se hallan a 
disposición con respecto a estos temas estudios etnográ-
ficos diacrónicos. 

La bibliografía utilizada no solo es amplia, sino que re-
une libros y artículos de revistas cubanas de difícil acce-
so. Es de lamentar que cite erróneamente a algunos auto-
res, solamente por su segundo apellido, lo que en español 
los convierte en irreconocibles (La conocida historiado-
ra cubana Olga Portuondo Zuñiga, por ej., aparece citada 
como Zuñiga).

En una época en la que no existían los conceptos de 
diáspora ni de globalización, las vidas de estas cuatro mu-
jeres unen, a lo largo de unos cientoveinte años, el naci-
miento en una plantación azucarera de la provincia haba-
nera, hasta la conquista del mundo urbano en La Habana, 
con Puerto Rico y el barrio de Harlem en Nueva York y 
muestran fehacientemente la circulación y adopción de 
concepciones religiosas caribeñas en diferentes zonas a 
través del tiempo.  María Susana Cipolletti 

Kato, Takahiro: Tejidos de sueños. Imágenes y fies-
tas en el mundo andino. Lima: Fondo Editorial del Con-
greso del Perú, 2013. 288 pp. ISBN 978-612-4075-30-8.

Fiel a la excelencia de la tradición de investigaciones 
etnológicas en el Perú inaugurada en 1959 por la “Expe-

dición científica de Japón en América nuclear”, patrocina-
da por la universidad de Tokio, el presente volumen reúne 
seis ensayos de Takahiro Kato dedicados a distintos sitios 
y sectores de la sociedad peruana.

El distrito de Aco (Concepción, Junín) constituye el 
primer escenario para discutir las concepciones campesi-
nas del tiempo a propósito del carácter tabú (incluso de-
moníaco) que se le atribuye al mes de agosto en lo que 
respecta a la celebración de matrimonios, entre otras acti-
vidades sociales. Más allá del carácter interdicto asociado 
a dicho mes y el simbolismo a través del cual se expresa, 
lo que procura este ensayo es develar los fundamentos po-
sitivos de esta condición desde la perspectiva que ofrece 
el calendario agrícola. En Aco el ciclo agrícola comienza 
en septiembre (siembra) y finaliza en julio (cosecha). Este 
último mes está dedicado a la celebración de las fiestas 
patronales y las bodas deberían ajustarse, según el pensa-
miento popular, a las fiestas de los santos católicos. Por su 
parte, agosto es el mes en el que la efervescencia colectiva 
disminuye hasta el punto de hacerse casi invisible. Ahora 
bien, lejos de existir una oposición insalvable entre estos 
meses, ambos constituyen dos unidades “extraordinarias” 
de tiempo que se oponen al tiempo “ordinario” del traba-
jo agrícola ajustándose a dos momentos críticos del ciclo 
anual. Julio, en calidad de mes “extraordinario positivo”, 
representa el final (cosecha) de las labores en el campo 
y promueve la sociabilidad extrema. Agosto, en calidad 
de mes “extraordinario negativo”, representa el comienzo 
(siembra) de la reanudación del ciclo y fomenta la aus-
teridad y el trabajo en la chacra. Desde esta perspectiva, 
agosto no es un mes atípico sino que, junto con julio, con-
forman una pareja que pauta el ritmo del calendario anual 
y que detenta un rol significativo en el ordenamiento de 
los tiempos del gasto y de la previsión.

El análisis diacrónico del proceso de transformación 
de la fiesta del Cruz Velacuy en el Cuzco – que junto con 
la Semana Santa y el Corpus Christi es una de las tres ce-
lebraciones más importantes del ciclo ritual de la ciudad – 
es materia de estudio en el segundo ensayo de la obra. Si 
bien a comienzos del siglo XVIII el Cruz Velacuy se pre-
senta como una festividad privada, familiar y eminente-
mente indígena, desde mediados del siglo XX se aprecia 
un incremento súbito en su extensión y el número de sus 
devotos así como un cambio en sus contenidos. Este in-
cremento está relacionado con el cambio experimentado 
en el Cuzco después del terremoto de 1950, el cual invo-
lucró un incremento exponencial del contingente migra-
torio del campo a la ciudad en calidad de mano de obra 
que, sumado al sector migrante ya existente, pasó a asen-
tarse en sitios periféricos y participar activamente en la 
vida citadina. La celebración anual de la cruz está amplia-
mente extendida en el ámbito rural – independientemen-
te del escaso conocimiento teológico de la religiosidad 
campesina – y en general está asociada con las figuras de 
los cerros, la casa familiar y las agrupaciones de personas 
(gremios, cofradías) encargadas de realizarla con miras 
a prevenir y evitar calamidades y acontecimientos infe-
lices. Si bien la estructura morfológica de la celebración 
no ha cambiado significativamente a lo largo del tiempo 
y del espacio, su contenido sí ha experimentado transfor-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-633 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-633

