6. »Subtilere Sprachenc«

»Das Wichtigste im Leben und in der
Arbeit ist, etwas zu werden, das man am
Anfang nicht war. Wenn Sie ein Buch
beginnen und wissen schon am Anfang,
was Sie am Ende sagen werden, hitten
Sie dann noch den Mut, es zu schreiben?
Was fiir das Schreiben gilt und fiir eine
Liebesbeziehung, das gilt fiir das Leben
(berhaupt. Das Spiel ist deshalb lohnend,
weil wir nicht wissen, was am Ende dabei
herauskommen wird.«

Michel Foucault

6.1 Die Handlungsmacht des Bildungssubjekts

Die kritischen Analysen des Bildungsbegriffs, wie sie in den bildungsphilosophi-
schen Perspektiven von Alfred Schifer (2017) und Christiane Thompson (2009)
exemplarisch vorgelegt worden sind, befragen ein emphatisches Verstindnis von
Subjektivitit und Erfahrung. Die sowohl der Kritischen Theorie als auch dem Pa-
radigma der Dekonstruktion folgende Kritik hinterfragt das neuzeitlich geprigte
Verstindnis von Rationalitit, dem sie einen paradigmatischen Status (auch fir
Bildungstheorie) und sogar >imperialistische« Ziige zuschreibt, auf fundamentale
Weise. An dieser Kritik iiberzeugen die dekonstruktiven Argumente hinsichtlich
eines starken Gebrauchs der Begriffe Subjekt und Erfahrung. Charakteristisch
fiir diese Position und die damit verbundenen Argumentationen ist eine scharfe
Grenzziehung zwischen begrifflichem Denken und unbegrifflichem oder nicht
begrifflichem Denken. Dabei stellen sich die Fragen, wie ein Verstehen jenseits
des »begrifflichen Begreifens« denkbar ist und ob es eine gewinnbringende bil-
dungsphilosophische Strategie darstellt, einer (allzu) logozentrischen Rationalitit
den Gedanken einer radikalen Alteritit entgegenzustellen. Die Verwendungsweise
der Konzepte der Alteritit und Grenze bzw. der Unverfiigbarkeit des Subjekts

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Die Arbeit am Ausdruck

und seiner Erfahrung stehen so in unmittelbarer Opposition zum kritisierten
Logozentrismus.

Diese >Philosophie der Unverfiigbarkeit« scheint den gesamten Bereich der Spra-
che der logozentrischen Kritik auszusetzen. Das damit verbundene bildungstheo-
retische Denken legitimiert sich also primir negativ, d.h. in Form einer Gegenposi-
tion. Es wendet sich gegen eine logozentrisch verstandene Rationalitit und betont
die damit verbundenen Grenzen bzw. deren Begrenztheit. Gleichzeitig verdankt es
die eigene Verortung dem Kritisierten und kann seine Geltung allein negativ bzw.
oppositionell beanspruchen. Es suggeriert, dass die konstitutiven oder wenigstens
relevanten bildungstheoretischen Elemente und Aspekte jenseits der kritisierten be-
grifflichen Rationalitit zu verorten sind.

Mit dieser Ausrichtung riicken Begrifflichkeiten wie die >Singularitit des Ande-
ren< oder die >Erfahrung des Nichterfahrbaren« ins Zentrum des bildungsphiloso-
phischen Denkens. Das Bildungssubjekt ist in dieser letztlich paradoxalen Sicht al-
lein in Erfahrungen des Entzugs und der Unverfiigbarkeit thematisierbar — infolge
der nie zu schliessenden oder iiberwindenden Differenz von Sagen und Gesagtem.
»Begreifen« wird hier ausschliesslich als ein »Begreifen in Begriffen« verstanden
(Schifer 2017, S. 219). Dem Paradigma des Logozentrismus in kritischer Oppositi-
on folgend erscheint das Subjekt als eine sich auf prinzipielle Weise und dauerhaft
entzogene, fremde Entitit. Eine treffende Beschreibung und Selbstbeschreibung
bleiben dem Subjekt letztlich unverfiigbar und es besteht kaum Hoffnung, dass
es sich selbst darin begegnet. Im Lichte der Rede des Fremdbleibens, des Entzugs
und der Unverfiigbarkeit werden Konzepte, die sich affirmativ den Prozessen der
Selbstwerdung, Erfahrung und Bildung zuzuwenden wagen, von vornherein ver-
dichtigt, die Identifizierbarkeit von Ich und Welt anzustreben, d.h. keinen Sinn fiir
das >Jenseitige« aufzuweisen, da diese Bereiche als der Sprache und dem sprachli-
chen Ausdruck prinzipiell entzogen markiert sind.

Mit dieser Perspektive wird eine (sehr) enge Auffassung von Sprache vorgelegt,
das Sprachliche auf den logisch-diskursiven Modus reduziert, der als solcher zwar
kritisiert, aber auch als gesetzt akzeptiert wird. Bei genauerer Betrachtung spielt
jedoch das fiir diese Bildungskritik konstitutive Jenseits im kritisierten Sprach-
spiel der sogenannten diskursiven Logik mit. Denn die Grenze wird als auf fun-
damentale Weise ja gerade negativ durch jene Rationalitit bestimmt, von welcher
sich das Bildungsdenken abgrenzen will. Tatsichlich kann die konstatierte Grenze
auch nur mittels der Kriterien des kritisierten Sprach- und Rationalititsbegriffs
gezogen werden, verstanden als eine Grenze des Aussagbaren und Begreifbaren.
Markiert wird somit eine Grenze eines bestimmten Sprachbegriffs, eine Grenze, die
sich an der Tragweite von Begriffen in ihrer logozentrischen, d.h. rein diskursiven
Fassung orientiert, wie man mit Georg Misch sagen konnte.

Wie aber mit Mischs Theorie des evozierenden Sprechens und dem damit
verbundenen Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen sowie mit der ar-

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

tikulationsanthropologischen Perspektive deutlich geworden ist, sind Ausdrucks-,
Erfahrungs- und Artikulationsprozesse auch wesentlich vielschichtiger und als auf
komplexe Weise aufeinander bezogen denkbar. Rein diskursives Begreifen bzw.
rein logisch-diskursive Aussagen sind nur eine Moglichkeit von sehr vielen Mog-
lichkeiten des Bildungssubjekts, Bedeutung und Bedeutsames der menschlichen
Erfahrung auszudriicken. Doch fiir die Feinheiten und Differenzerfahrungen der
Ubergénge in und zwischen menschlichen Artikulationspraxen und -formen im
Umgang mit komplexer Lebensrealitit hat diese bildungstheoretische Perspektive
offenbar wenig Sinn - zumindest werden diese nicht in Betracht gezogen. Das
subtile Verhiltnis von Meinen, Sprechen und Sagen wird vernachlissigt und
die Bedeutung aisthetischer Weltverhiltnisse, das heisst das Zusammenspiel von
Wahrnehmung und Artikulation, findet kaum Erwihnung.

So itberzeugend und auch wichtig die Kritik am Logozentrismus tatsichlich ist,
muss doch festgehalten werden, dass sie problematisch und iberzogen erscheint,
wenn sie in Hypersensibilitit gegen simtliche Versuche der Diskursivierung um-
schligt. Die Moglichkeiten des Bildungssubjekts werden dadurch m.E. systema-
tisch unterschdtzt. Daher sollen im folgenden Kapitel — ganz im argumentativen
Rahmen Kritischer Theorie — die Moglichkeiten situierter Autonomie und refle-
xiver Subjektivitit erwogen werden. Dabei wird insbesondere auf das Verhiltnis
von Herrschaftsmacht und Handlungsmacht hingewiesen und aufgezeigt, dass Bil-
dungsphilosophie die Méglichkeiten des Bildungssubjekts nicht nur tiberschitzen,
sondern eben auch unterschitzen kann.

6.1.1 Herrschaftsmacht und Handlungsmacht

»Denn im Bildungsbegrift soll eine Idee von Menschsein geschiitzt werden, die
fiir individuelle Ausgestaltungen offenbleiben soll, um eine eigene Vision von ge-
lingendem Leben entwickeln zu kénnen, schreibt Birbel Frischmann emphatisch
(2012, S. 160). Trotz dieser affirmativen Emphase sieht auch Frischmann den Men-
schen als gefihrdet im Spielfeld gesellschaftlicher Unterdriickung und Vereinnah-
mung. Insbesondere durch einen zwar idealistischen, aber von den Markt- und
Verwertungslogiken vereinnahmten Bildungs- und damit einhergehendem Sub-
jektbegriff sieht sie die Idee des Zusammenhangs von Humanitit und Bildung
pervertiert. Im Gestus der Verteidigung des humanistischen Gedankens folgt sie
— grob gefasst — dem Impetus der Kritischen Theorie in ihrem Urteil itber die Un-
moglichkeit von Bildung. In diesem Spannungsfeld hat die Idee der individuellen
Ausgestaltung als Vision eines gelingenden Lebens einen schweren Stand. Sie ris-
kiert, als Ausdruck eines naiven und unzureichenden Verstindnisses der Einsich-
ten der Kritischen Theorie zu erscheinen. Diesem Verdacht will sich eine Pidagogik
nicht aussetzen, die sich als modern versteht.

- am14.02.2026, 08:12:57.

209


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

Doch wie soll eine Bildungsphilosophie beurteilt werden, die sich dogmatisch
auf negative Dialektik festlegt und in ihrem Anti-Positivismus von vorneherein jeg-
liches Gelingen von Bildungsprozessen und jede Form gesellschaftlicher Anerken-
nung auszuschliessen scheint? (vgl. Zenkert 2015, S. 156) Kritische Bildungstheorie
folgt Adornos »Bilderverbot«, das »untersagt, eine Gegenwirklichkeit oder Utopie
explizit zu machen und zu propagieren, da selbst die eigenen Normen, Wiinsche
und Triume von den herrschenden Gegebenheiten kontaminiert sind und diese
lediglich perpetuieren« (Deines 2003, S. 69). Getragen vom Misstrauen gegen die
eigenen Visionen kann nur immer auf das Nicht-Identische, das Unbeschreibbare
und ganz Andere verwiesen — und vielleicht gehofft werden.

Die Individualitit des Bildungssubjekts gehort dabei zu diesem entzogenen Be-
reich, der geschiitzt werden soll. Allerdings riskiert die Fixierung auf das Theorem
der Unverfiigbarkeit im Namen der Ideologiekritik, ihrerseits dogmatisch oder
ideologisch zu werden, so der Bildungsphilosoph Georg Zenkert, und »ein Ver-
dikt tiber die Unmoglichkeit der Bildung bringt eine kritische Auseinandersetzung
eher zum Verstummen« (2015, S. 156). Es scheint, als erfordere der affirmative Um-
gang mit den wichtigen Einsichten der negativen Dialektik grosses Fingerspitzen-
gefithl. Dieses besteht darin, deren Kritik mit guten Griinden zu antizipieren, aber
dabei nicht iiber das Ziel hinauszuschiessen und den intendierten, schiitzenswer-
ten Bereich einer >Idee des Menschseins« zu verfehlen. Bildungstheoretisch geht
es darum, die Gestaltungsmoglichkeiten des Menschen nicht nur fiir begrenzt zu
erkliren, sondern den Umgang mit der Grenze, dem Unergriindlichen als fiir Bil-
dung konstitutiv zu verstehen, ohne die Problemzonen zu nivellieren. Das besagte
Fingerspitzengefiihl ist deskriptiv (Bildungstheorie) sowie normativ (Vollzugsform
von Bildungsprozessen) entscheidend. Cornelia Klinger beschreibt, wie schnell die
Situation »kippen« kann. In ihrer Analyse stellt sie der »Dialektik der Aufklirung«
eine »Dialektik der Romantik« zur Seite:

»Dialektik der Aufklarung hatte geheiRen: statt der Herrschaft des Subjekts setzt
sich mitjedem Schritt auf dem Weg der Rationalitit die Herrschaft des blind Ob-
jektiven fort. Nicht zuletzt in Opposition dagegen und in der Absicht, die Herr-
schaft des Subjekts im positiven Sinne zu vollenden, hatte die Wendung zum In-
dividuum stattgefunden. Sie entwickelte eine Dynamik, die im Streben (iber das
Subjektive hinauszugelangen, letztlich doch wieder auf es zuriick féllt, so dass
Dialektik der Romantik heiRen kann:jeder Versuch, die herrschaftlich strukturier-
te Subjektivitit durch den Sprunginssganz Andere<zu iiberwinden, fithrt statt zur
ersehnten Riickkehr zur Substantialitat zu nichts anderem als zur Diktatur einer
hypertrophen Subjektivitat.« (Klinger 1995, S. 85f.)

Der charakteristische »Sprung ins >ganz Andere« scheint die hauptsichliche Pro-
blematik darzustellen und ist letztlich — von den kritisch informierten Positionen
sicher nicht intendiert — mit Klinger als »Dialektik der Romantik« beschreibbar.

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

Dennoch, die proklamierte (Selbst-)Entzogenheit des Individuums wird gerne zum
»ganz Anderenc stilisiert und fithrt in der Folge zu der von Georg Zenkert festge-
stellten Verstummung des Bildungsdiskurses. Zenkert macht dahingegen deutlich,
dass es darauf ankomme, den Zusammenhang von Individualitit und Handlungs-
macht zu analysieren, da eine pauschale Kritik der Macht Gefahr laufe, wirkungslos
zu bleiben (vgl. 2015, S. 156.).

Der fiir die Kritische Theorie charakteristische Paradigmenwechsel von der
Individualitit zur Subjektivitit hat die kategoriale Beschrinkung von Macht auf
Herrschaftsbeziehung zur Voraussetzung. Die Uberblendung der unterschiedli-
chen und unterscheidbaren Konzepte des Selbst, der Individualitit und der Sub-
jektivitit ergibt sich aus einem spezifischen Verstindnis der negativen Dialektik
von Macht und Herrschaft. Mit dem reduktionistischen Verstindnis von Macht als
Herrschaftsmacht iibernimmt die so zugespitzte Bildungsphilosophie fraglos die
charakteristische Argumentationsstruktur Adornos. Die begriffliche und konzep-
tuelle Auflgsung des Individuums im und als Subjekt korreliert begrifflich mit dem
Machttypus der Herrschaft. Zenkert zeigt dies an Adornos Argumentation auf, ins-
besondere wenn dieser fir die Diagnose der Machtwirkung von Institutionen zu-
nichst auf den positiven Sinn von Individualitit zuriickgreife: »Einerseits unter-
stellt er pauschal jeder Organisation, die urspriinglichen Regungen der Individuen
zu unterdriicken, entlarvt aber andererseits im selben Atemzug die Vorstellung ei-
ner Urspriinglichkeit als schlechten Schein. Noch die Konzeption von Individuali-
tit selbst wird als Produkt des ideologischen Wirkens des Systems entlarvt.« (2015,
S. 150). Das Konzept der Individualitit als Effekt der Herrschaftsmacht ist Zenkert
zu Folge aber keine Diagnose, sondern Teil der Voraussetzung, soziale Macht ge-
nerell unter die Kategorie von Herrschaft zu fassen (S. 149). Fiir eine iiberzeugende
Bestandsaufnahme der empirischen Verhiltnisse sei aber entscheidend, dass die
relevanten Kategorien das Ergebnis nicht schon antizipieren. In dieser Hinsicht
bestehe die Herausforderung anspruchsvoller Bildungskritik darin, »ein begriffli-
ches Instrumentarium zu entwickeln, das Unterdriickung von produktiver Macht
zu unterscheiden erlaubt« (S. 155). Mit einem lingeren Zitat sei hier zusammen-
fassend Zenkerts Argumentation gefolgt:

»Sofern indes die Individuen von der Wirklichkeit des Handelns abgeschnitten,
also ohnmaichtig sind, ergibt sich eine Konstellation, die ideologisch zu nennen
dann durchaus berechtigt wire, wenn sich das Individuum durch seine Machtlo-
sigkeit bestitigt glaubt und seine eigenen Defizite der schlechten Wirklichkeit
anlastet. Individuen mussen um ihrer eigenen Identitit willen bestrebt sein,
Wirklichkeit zu pragen. Das bedeutet immer, als Macht in Erscheinung zu treten.
Aber daraus folgt keineswegs, dass dies unweigerlich zur Unterdriickung fithrt.
Nicht Herrschaft, sondern Wirkungsmacht ist das elementare Ziel des Handelns.

- am14.02.2026, 08:12:57.

21


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

Im gesellschaftlichen Raum kommt es deshalb darauf an, Macht zu gestalten,
statt sie pauschal als Unterdriickung zu diffamieren.« (Ebd.)

Zenkert betont die Notwendigkeit einer analytischen Unterscheidung der Be-
grifflichkeiten von Selbst, Individualitit und Subjektivitit. Das Subjekt der
(Bildungs-)Kritik als Produkt von Herrschaftsmacht bestimmt Individualitit nur
im Rahmen eben dieses Machtbegriffs und kann darum zu einem differenzierten
Verstindnis des Verhiltnises von Subjektivierungsprozessen als Machteffekte einer-
seits und als Moglichkeiten individueller Handlungsfihigkeit andererseits nichts
beitragen.

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass Adornos »Theorie der
Halbbildung« nicht in erster Linie als Theorie der Bildung, sondern als — bedeut-
same — Kritik der Bildung zu verstehen ist. Als Bildungstheorie ist das darin auf-
scheinende Bildungskonzept zu unbestimmt: »Es ist nicht hinreichend konkreti-
siert, um der Differenz zwischen dem produktiven Prozess der Entwicklung des
Selbst in Auseinandersetzung mit der Welt einerseits und der Entfremdung unter
dem Einfluss ideologischer Tendenzen andererseits gerecht zu werden.« (Zenkert
2015, S. 155) Zenkert kommt zum Schluss, dass einer sich kritisch verstehenden
Bildungsphilosophie zwar der Status der Bildungskritik, jedoch nicht jener einer
Bildungstheorie zukommen koénne, wenn sie der Argumentation Adornos in dieser
distanzlosen Art und Weise folge.

6.1.2 Reflexive Subjektivitat und individuelle Handlungsmacht

Wie Zenkert gehort auch Hans-Herbert Kogler zu jenen Autoren, die »mit dem
Poststrukturalismus die Uberzeugung teilen, dass all jene Subjektkonzeptionen,
die das Selbstverhiltnis auf ein direktes epistemisches Selbstwissen griinden
wollen, problematisch sind« (2003, S. 78, Anm. 2). Es geht in diesen Uberlegungen
daher nicht darum, die poststrukturalistischen Einsichten an sich in Frage zu
stellen. Die Anbindung des Subjekts an konkrete Diskurspraktiken beinhaltet
immer schon seine Integration in die Machtbeziehungen und seine Abhingigkeit
von Herrschaftsstrukturen einer bestimmten Gesellschaft. Doch: »Die radikale
Subjektdestruktion am und gegen das Leitbild der Substanzmetaphysik, die sich
gegen die cartesianische Verdinglichung des Bewusstseins richtet, hat keinen
Sinn fiir das Konzept eines moglichen hermeneutischen Selbstbezugs reflexiver
Subjektivitit.« (S. 83f.)

Der machtbestimmte Hintergrund der symbolisch-praktischen Vermittlung
des subjektiven Selbstbezugs kann unterschiedlich ausgelegt werden. Wie Zenkert
moniert auch Kogler einen einseitigen Machtbegriff und betont, dass die durch
die sprachliche Vermittlung des Denkens erzeugte Riickbindung des Subjekts
an kontingente kulturelle Kontexte nicht mit einer Reduktion des Subjekts auf

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

anonyme Sinn- und Machtstrukturen verwechselt werden sollte (vgl. 2003, S. 78).
Kogler hilt zwar terminologisch am Begrift des Subjekts fest, unterscheidet aber
das psychologisch-identische vom reflexiv-interpretativen Subjekt. Mit dieser Differenz
versucht er zu zeigen, dass eine véllige Destruktion des Subjekts nicht schliissig
sein kann und auch nicht dem Sinn der postmodernen Kritik entspricht. Dabei
bezieht er sich insbesondere auf die Arbeiten Michels Foucaults.

Die klassischen Arbeiten Foucaults zeichnen sich methodisch zweifach durch
eine subjektdestruktive Methode aus (archiologisch/epistemisch; genealogisch/so-
zial-ontologisch). Das sprechende Subjekt wird als in diskursive Kontexte zuriick-
gebundenes konzipiert. Diese Kontexte versteht Foucault als durch soziale Prakti-
ken bestimmt, die immer auch als Machtpraktiken zu verstehen sind. Die histo-
rische Situiertheit und Kontingenz der diskursiven Hintergrundregeln triumphie-
ren hier iiber das transzendentale Subjekt, das hinter den Produkten der Macht
verschwindet. Doch die diskursive Macht ist ohne reflexive Leistung des (titigen)
Menschen nicht denkbar. Wihrend transzendentale Subjektivitit diese Reflexivitit
als allgemeines Vermogen menschlicher Vernunft bestimmte, ist sie bei Foucault
an die konkreten diskursiven und sozialen Praktiken gebunden. Machtpraktiken
wiren wirkungslos, witrden sie von Menschen nicht verstanden und interpretiert.
In Koglers Worten:

»Die entscheidende begriffliche Weichenstellung in unserem Zusammenhang
besteht darin, dass sich die Macht nur durch eine kooperierende Handlungsdis-
position des Subjekts erhalten kann. [..] Die Macht steht also in Foucault nicht,
wie gemeinhin angenommen, dem subjektiven Selbstverstindnis der Subjekte
als das Andere, das Entgegengesetzte, das Objektive gegeniiber; vielmehr exis-
tiert Macht nur dadurch, dass sie ontologisch Selbst-Verstehen schafft, dass sie
Subjekte als Subjekte formt.« (2003, S. 81f.)

Und er kommt zum Schluss: »Die Macht ist also selbst auf die Subjekte, auf deren
Korper, Gesten und Gedanken sie bildend wirkt, essentiell angewiesen.« (ebd.).

Macht ist, aus dieser Perspektive betrachtet, auf Menschen angewiesen, die
empfindsam und empfinglich sind und mit ihren Kérpern, Gesten und Gedanken
die Erwartungen und Zumutungen interpretieren. Nur konkret handelnde Indi-
viduen verleihen der Macht ihre Effizienz, Uberzeugungskraft und Unangreifbar-
keit. Das Angewiesensein auf die interpretative Leistung individuellen Handelns
bedeutet auch, das Macht ohne die entsprechende Entwicklung eines Selbstver-
stindnisses von situierten Subjekten nicht moglich ist. Doch das Selbstverstehen
der Subjekte ist nie véllig kontrollierbar und damit ist die Transzendenz der Macht
mit ihrer Implementierung mitgesetzt und ermdoglicht eine »hermeneutische In-
version der Macht« (S. 82). Diese (andere) Macht verdankt sich im Grunde einem
»sich selbst zugewendeten interpretativen Akt« — darin liegen die hermeneutischen
Wurzeln der Macht (ebd.).

- am14.02.2026, 08:12:57.

213


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

Auch wenn das Selbstverstehen sozial strukturiert ist, bleibt es einer determi-
nierenden Kausalitit entzogen. Da der Sinn in und von Interpretationsakten nicht
einfach festzustellen ist, kann auch das subjektive Selbstverhiltnis nie endgiiltig
dominiert werden (vgl. ebd.). Voraussetzung fiir die Wirksamkeit des hermeneuti-
schen Potentials ist aber die reflexive Thematisierung von Intentionen und Verhilt-
nissen. Diese Voraussetzungen und ihr Mittel sieht Kégler in der Sprache gegeben,
die potentiell als eigene Meta-Sprache fungieren kann (vgl. ebd.). »Agency« als si-
tuierte Handlungsfihigkeit, so Kogler,

»besteht demnach in der Kompetenz zur Ausschopfung der sprachlich angeleg-
ten Reflexionspotentiale und darf weder als transzendentales Geschenk (Be-
wusstseinsphilosophie) noch als existentieller Freibrief (Sartre, spater Foucault)
missverstanden werden. Das Subjekt existiert vielmehr als kritisch-reflexive
Selbstrelation von dem Hintergrund vorgegebener Strukturen.« (S. 83)

Die Moglichkeit der Selbstverstindigung ist als eine im weitesten Sinne sprach-
lich vermittelte Reflexion zu verstehen. Oder artikulationstheoretisch formuliert:
Artikulationsprozesse von Selbst- und Weltverhiltnissen konnen ein zunehmend
reflexives Verstindnis und Bewusstsein fir die Moglichkeiten selbstreferenzieller
Situierung und die sozial strukturierte Selbstbestimmung erméglichen.

Zenkert verfolgt einen dhnlichen Gedanken. Was Kogler als reflexives Selbst-
verstindnis situierter Subjektivitit konzipiert, bezeichnet Zenkert als Individuali-
tit. Diese fillt nicht mit dem als determiniert verstandenen und dekonstruierten
Subjekt der Kritischen Theorie zusammen, so wenig wie reflexive, situierte Sub-
jektivitit von Subjektivierungsprozessen nicht ganzlich iiberwiltigt wird. Zenkert
verweist ebenfalls auf einen zu differenzierenden Machtbegriff. Zwar spricht er
nicht von einer »Inversion der Macht, siedelt sie aber strukturell an einem ana-
logen Ort an: Handlungsfihigkeit als Handlungsmacht markiert das Moment des
Individuellen (bei Kdgler: situierte, reflexive Subjektivitit).

Handlungsmacht stehe gemiss der aristotelischen Handlungstheorie »fir ei-
nen Machttypus, der sich nicht auf Herrschaft zuriickfithren lisst, noch unmittel-
bar in Herrschaft miindet« (Zenkert 2015, S. 149). Vielmehr sei das Selbstverstehen
des reflexiven Subjekts konsequent im Zusammenhang des Konzepts der Indivi-
dualitit zu begreifen. Individualitit sei das Konzept des Selbst und hier zeige sich
der intrinsische Bezug zu seiner Bildung (S. 151). Wie auch Kogler betont Zenkert
die fundamental bedeutsame Praxis der Selbstdeutung. Dazu ausfiihrlich:

»Stellt man die strukturelle Differenz von >Individuumc« gegeniiber >Subjekt< in
Rechnung, dann kristallisiert sich im Spektrum divergierender Auffassungen ein
Kriterium heraus, das als unverzichtbar gelten muss: Das Individuum ist ganz ent-
scheidend gepragt von den Versuchen seiner Selbstdeutung. Dieser Sachverhalt
stellt einen komplexen Zusammenhang dar. Selbstdeutung ist nicht ein reiner Re-

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

flexionsakt noch eine Reihe einzelner Akte. Denn das Selbst, von dem die Rede ist,
besitzt keine Realitit aufRerhalb des Prozesses, esistin seiner ganzen Erscheinung
diachron. Sein Wesen kann nurim Modus des Werdens zur Erscheinung kommen.
Dieses Werden ist sowohl das Ergebnis seiner eigenen Tatigkeit als auch der for-
menden Wirkung seiner Umwelt. Ein Individuum realisiert sich — mit anderen
Worten — durch Bildung und im Modus der Bildung gestaltet sich das Verhiltnis
von Individuum und Welt.« (Ebd.)

Bildungstheoretisch kommt es darauf an, den Sinn fiir die Feinheiten dieser
Verhiltnisse zu schirfen und dieselben kritisch-produktiv mit Blick auf die
Méglichkeit von Bildungsprozessen zu priifen bzw. zur Geltung zu bringen. Die
bildungsphilosophisch konstatierten Phinomene der (Selbst-)Entzogenheit und
(Selbst-)Unverfiigbarkeit konnen zwar aus einer bildungskritischen Sicht, aber eben
auch aus einer bildungstheoretischen Sicht beleuchtet werden. Bildungskritisch geht
es darum, die Phinomene, Moglichkeiten und Grenzen der Bildung in kultur-
und gesellschaftskritischer Perspektive zu diskutieren, wihrend Bildungstheorie
grundsitzlicher auch versucht, sie — wenn auch natiirlich nicht ausschliesslich — in
anthropologischer Hinsicht zu deuten. Kritik ist an der Reflexion der historischen
Situation einer Gesellschaft interessiert, das Verstindnis fiir die iiberkontextuelle
Situation des Menschen tritt hier in den Hintergrund. Dennoch lisst sich tiber
die Bildung nicht ohne zumindest implizite oder stillschweigende Vorannahmen
zur conditio humana sprechen, auch wenn anthropologischen Zugingen in der ge-
genwirtigen Bildungsphilosophie mit ihrem bildungskritischen Fokus mit Skepsis
begegnet wird. Die nicht explizierten bzw. nicht reflektierten Vorannahmen
prigen jedoch auch die Kritikbildung und Bildungskritik massgeblich (vgl. Kap.1).

Mit dem anthropologischen Verstindnis der exzentrischen Positionalitit im
Sinne Plessners ist eine Grundlage gegeben, um tiber Anlass, Notwendigkeit und
Moglichkeit der Vollzugsformen des Bildungsprozesses nachzudenken. Auch in
dieser Anthropologie steht die Selbstentzogenheit des Menschen im Zentrum, die-
se wird sogar als strukturelles Merkmal der Art und Weise des In-der-Welt-Seins ver-
standen. Doch Gesellschaftsverstindnis und Gesellschaftskritik sind diesem Merk-
mal entwicklungs- und begriffslogisch nachgelagert. Andererseits ist die anthro-
pologische Reflexion ausserhalb des Gesellschaftlichen wohl eine Illusion. Die an
dieser Stelle erforderliche theoretische Sensibilitit fiir die Standortgebundenbheit,
d.h. die historischen Bedingungen, kennzeichnet Plessners philosophische Anthro-
pologie. Sie weiss um die Verletzlichkeit der menschlichen Situation, die in deren
Unergriindlichkeit und Unverfiigbarkeit begriindet liegt, der sich der Mensch aber
auch im alltdglichen Lebensvollzug nicht entziehen kann, sondern sie vielmehr auf
die eine oder andere Weise, und sei es bloss implizit, bewiltigen und mit ihr umge-
hen muss. Mit dem Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit (vgl. Kapitel
3.4) wird die Bedeutung des Verbindlichnehmens dieser zugrundeliegenden Uner-

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

griindlichkeit bildungstheoretisch hervorgehoben, artikulationstheoretisch inter-
pretiert und weiterentwickelt.

Entscheidend ist aus bildungstheoretischer Perspektive nicht das Faktum der
Entzogenheit, sondern der Umgang mit ihr. Die konstitutiven Phinomene der Ent-
zogenheit und Unverfiigbarkeit stellen nicht die Grenze oder das Ende der Mog-
lichkeit von (bildenden) Erfahrungen dar, sondern sind zuallererst ihr Anlass. Die
durchaus typischen Erfahrungen der Grenze der logisch-diskursiven Rationalitit
fithren ja nicht zum Denkstopp, sondern sind vielmehr Motiv fiir die Bemithungen,
die jeweilige Situation des Selbst mit anderen sprachlichen und nicht-sprachlichen
Artikulations- und Ausdruckmitteln zu beschreiben, zu verstehen und zu bewilti-
gen versuchen. Das Deutungsfeld, das dabei evozierend erweitert wird, mag nach-
folgend auch im logisch-diskursiven Modus eingeholt und bearbeitet werden. Dies
schmilert oder entwertet die individuellen Ausdrucks- und Artikulationsversuche
in keiner Weise, im Gegenteil. Was fiir eine Person ein schon selbstverstindlicher
Bestandteil ihres diskursiv-explizierbaren Weltverstehens ist, mag fir die andere
Person noch einen Bereich darstellen, dem sie sich erst evozierend annihert, um
ihn sich anschaulich und verstindlich zu machen, das heisst, vor Augen zu fithren.

Es kann daran erinnert werden, dass Wittgensteins Diktum — »Was sich tiber-
haupt sagen lisst, lasst sich klar sagen; und wovon man nicht reden kann, dariiber
muss man schweigen« (2003, S.7) — in seinem Spitwerk eine klare Revision er-
fahrt. Was gemessen an Kriterien eines moglichen (philosophischen) Paradigmas
als unverfiigbar oder unaussagbar erscheint, steht nicht auch automatisch fiir ei-
ne Unverfiigbarkeit der menschlichen Erfahrungen in der Lebenswelt itberhaupt.
Mit diesem Blick wird nicht suggeriert oder behauptet, es gebe keine Grenzen der
Erfahrung und des Erfahrbaren. Schon der Begriff der Erfahrung bleibt einer theo-
retischen Bestimmung bzw. Verfiigung entzogen. Aber der Mensch ist in seinen
Lebensvollziigen sicher nicht auf sprachphilosophische und -theoretische Gren-
zen festgelegt. Er muss schweigen, wo ihm die Worte fehlen, aber mag, wo seine
sprachlichen Moglichkeiten enden, andere Ausdrucksformen finden. Er ist darauf
angewiesen und bestimmte Situationen fordern ihn auf, nicht die, sondern seine
Grenzen, die Grenzen des fiir ihn Aussagbaren in seinem Ausdruck zu erweitern.
Diese besondere Fihigkeit ist ihm gegeben, aber dennoch nicht als beliebig ein-
setzbare Technik verfiigbar. Hingegen kann er an seinem Umgang damit arbeiten.
Ohne das »Gliick« der Bildsamkeit miisste er an der Unverriickbarkeit absoluter
Grenzen scheitern oder sogar verzweifeln.

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

6.2 Die Erweiterung des Ausdrucksvermdgens: »Subtilere Sprachen«
(Charles Taylor)

»Als erstes lernen wir, bestimmte Be-
deutungen enaktiv umzusetzen, und
anschlieRend lernen wir vielleicht, wie
man sie beschreibt. Beides ist notwendig,
aber es dirfte klar sein, dass der erste
Lernschritt einen gewissen ontogeneti-
schen Vorrang hat.«

Charles Taylor

»Subtilere Sprachenc ist eine Bezeichnung, die Charles Taylor dem romantischen
Dichter Percy Bysshe Shelley (1792-1822) entnimmt (Taylor 1996, S. 664). Roman-
tische Dichtung habe das Anliegen gehabt, eine »originelle Sicht des Kosmos« zu
artikulieren, besonders in der Beschreibung der Natur bzw. der natiirlichen Um-
gebung sollte etwas zum Bewusstsein gebracht werden, »wofir wir bisher noch
keine angemessenen Worte haben« (S. 665). Wie in der Dichtung finde sich die-
se Bemithung auch in der Malerei, meint Taylor und geht beispielhaft auf Caspar
David Friedrich ein, der in der Natur einen Symbolismus gesucht habe, »der nicht
auf den anerkannten Konventionen basiert«, sondern vielmehr von der »iiberlie-
ferten Ikonographie« abgeriickt sei (S. 664). Mit Kants Trennung von Natur und
Vernunft, die quasi prototypisch fur das »tibliche Aufklirungsdenken« stehe, sei
die Natur nicht mehr eine Quelle von Erkenntnis und Bedeutung. Als romantisch
kann die Suche nach einer Uberwindung dieses modernen »Desengagement« be-
zeichnet werden. »Wenn wir etwas objektivieren oder neutralisieren, erkliren wir
unsere Trennung, unsere moralische Unabhingigkeit von dem betreffenden Et-
was.« (S. 667) Diese Trennung hindere uns daran, uns fir den inneren und dusseren
Elan der Natur zu 6ffnen (ebd.).

Nun ist hier nicht der Ort, um den philosophischen und isthetischen Kampf
um die geistigen Einstellungen zur Welt und Natur zu kommentieren oder zu dis-
kutieren, der im achtzehnten Jahrhundert beginnt. Mit den wenigen Bemerkungen
soll darauf verwiesen werden, dass die Auseinandersetzung darum, was sich lo-
gisch-diskursiv und was sich evozierend ausdriicken lisst, was als gesichertes Wis-
sen gilt und was eher als kiinstlerische Expression, eine lange Geschichte hat. Die
Geschichte der Bildungstheorie, besonders aber der isthetischen Bildung kann -
zumindest teilweise — als Bestreben rekonstruiert werden, die Erzihlung plausibel
zu machen, dass die mit dem Aufklirungsdenken getrennten Wege von Vernunft
und Natur urspriinglich eine Einheit gebildet hitten, die dann - so das Verspre-
chen der Bildung bzw. der Asthetik —auf eine neue Art, namentlich durch Bildung,
sversohnt« werden konnten.

- am14.02.2026, 08:12:57.

27


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Arbeit am Ausdruck

Dieser Bruch wird von den romantischen Denkern aber nicht beklagt, sondern
vielmehr als Fortschritt akzeptiert. So meint Taylor mit Bezug auf Friedrich Schil-
lers Briefe Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, es habe sich die Vorstellung
herausgebildet, »dass der Bruch zwischen Vernunft und Natur notwendig ist und
dass der Mensch ihn herbeifthren muss, um sein Vermégen des rationalen Den-
kens und der Abstraktion zu entfalten« (S. 671). Kritisiert werden seit Beginn der
Aufklirung hingegen eindimensionale Auffassungen iiber den Menschen. Ein be-
trichtlicher Teil der Auseinandersetzung, die in den vorausgegangenen Kapiteln
dieser Arbeit erfolgt, kann im weitesten Sinn als Fortfithrung dieser Kritik ver-
standen werden, wobei Akzentverschiebungen natiirlich historisch und systema-
tisch bedeutsam sind. Dennoch: Diese Kritik hatte und hat Berechtigung und zeigt
ihre Wirkungen.

Taylor, der in Quellen des Selbst die Entstehung der neuzeitlichen Identitit und
Subjektivitit rekonstruiert, schreibt: »Das neuzeitliche Subjekt ist nicht mehr nur
durch das Vermogen der desengagierten rationalen Kontrolle definiert, sondern
auflerdem durch dieses neue Vermdgen der expressiven Selbstartikulierung: das Ver-
mogen mithin, das seit der Romantik der schopferischen Einbildungskraft zugeschrie-
ben wird.« (S. 678; Hervorh. A. P.) Diese beiden »Sichtweisen« auf den Menschen —
aufklirerische und romantische Akzentuierung — sind sicher nicht als »verséhnt«
zu verstehen. Vielmehr befindet sich ein »Mensch der Moderne, der beide Ver-
mogen anerkennt, [...] von vorneherein in einem Zustand der Spannung« (S. 679).
Moglicherweise anerkennt er die beiden Vermégen nicht als gleichwertig, aber
wenn er es tut, wird seine »moralische Situation« zwar »sehr viel komplizierter,
aber auch »gehaltvoller« (ebd.).

In seinem neuen Werk Das sprachbegabte Tier (2017) vertieft und systematisiert
Taylor die Analyse der Bedeutung des menschlichen Sprachvermdégens. Seine Per-
spektive ist von sprachtheoretischen Denkern jener Epoche geprigt, die als »deut-
sche Romantik« bezeichnet wird, namentlich von Johann Georg Hamann, Johann
Gottfried Herder und Wilhelm von Humboldt, deren Positionen er entsprechend
zu einer »HHH-Theorie« zusammenfasst. Dieser stellt er die »HLC-Theorie« ge-
geniiber, deren Hauptexponenten er in Thomas Hobbes, John Locke und Etienne
Bonnot de Condillac sieht (S. 7). Mit der HLC-Theorie werde versucht, die Spra-
che innerhalb »der Grenzen der von Descartes zur Vorherrschaft gebrachten re-
prisentationalistischen Erkenntnistheorie der Neuzeit zu verstehen« (8. 15). Wis-
sen bestehe aus dieser Perspektive im Wesentlichen darin, dass die »Darstellung
tatsichlich mit der Wirklichkeit« iibereinstimme (ebd.), wihrend die Vertreter der
HHH-Theorie (besonders Herder) von der »Einsicht« ausgehe[n], »dass die Sprache
eine neue Art von Bewusstsein« ermdgliche (S. 18).

Letztlich geht es dabei um die Frage, welche Kriterien der Richtigkeit wir bei Be-
schreibungen akzeptieren. Es gehore zur »semantischen« Leistung, fiir Fragen einer
»intrinsischen Richtigkeit« empfinglich zu sein (S. 28). Das ist Herders Position.

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

»Ein Wort einer menschlichen Sprache zu beherrschen heifit, einen Sinn dafiir zu
haben, dass es das richtige Wort ist, oder [...]: fiir die Thematik seiner unhintergeh-
baren Richtigkeit empfinglich zu sein.« (S. 40) Dies entspricht dem Bedeutungsholis-
mus von Herder, der besagt, dass Einzelwdrter »itberhaupt nur im Zusammenhang
einer artikulierten Sprache Worter sein [konnen]. Die Sprache ist nichts, was man
Wort fiir Wort nacheinander aufbauen konnte« (S. 43). Dies zu verkennen, sei der
Irrtum etwa Condillacs, demzufolge »ein Lexikon mit einem einzigen Wort durch-
aus denkbar« sei (ebd.). Humboldt greift auf Herders Bedeutungsholismus zuriick,
wenn er das Bild entwirft, wonach die Sprache als ein Gewebe verstanden werden
konne (S. 45). Bedeutsam an der sprachholistischen Sicht ist die damit verbundene
Einsicht, dass sprachliches Bewusstsein zu haben auch bedeutet, dass man stindig
an die Grenzen dieses Bewusstseins stdsst (S. 52). Auf manche Fragen koénnen wir
keine Antworten geben oder nur solche, die uns selbst nicht befriedigen und den
anderen vielleicht noch weniger. Um zwei Beispiele von Taylor (ebd.) zu nennen:
»Warum hast Du das getan?«, »Warum magst Du dieses Bild nicht?« Um sich und
andere zu verstehen, briuchten wir neue »Modelle«, die man anzuerkennen lernen
miisse. Das sei auch der Grund, warum Literatur eine so wichtige Quelle fiir neue
Einsichten sein kénne (8. 53). Humboldt zeige, »wie wichtig diese Grenze zwischen
dem Sagbaren und dem ist, was jenseits dieser Grenze liegt, und gibt Aufschluss
iiber unseren stets wiederkehrenden Drang, diese Grenze weiter hinauszuschieben und das
Gebiet unseres Artikulationsvermdgens zu erweitern« (S. 54; Hervorh. A. P.).

Die Arbeit am Ausdruck ist der Versuch, die Grenze des Sagbaren hinauszu-
schieben, eine subtilere Sprache zu finden, treffende(re) Beschreibungen zu voll-
bringen. Diese Titigkeit wurde in der vorliegenden Arbeit insbesondere als Evozie-
ren verstanden. Natiirlich ist die Reichweite des menschlichen Sprachvermdgens
begrenzt, denn Grenzen konnen nicht beliebig erweitert werden. Dies zu akzep-
tieren gehort auch zum Ethos der Verbindlichkeit der Unergrindlichkeit, auf das
mit Plessner und Misch hingewiesen worden ist (vgl. Kapitel 3.4). Die Begrenzun-
gen sind vielfacher Natur, insbesondere ontogenetischer, sozialer, epistemischer
und kultureller. Bildungsprozesse als Arbeit am Ausdruck zu verstehen, dabei die
Bedingungen der Artikulationsmoglichkeiten wahrzunehmen und zu bedenken,
gehort zum zentralen Anliegen nicht nur der personlichen oder personalen, son-
dern auch der institutionellen Bildung.

Aus dieser Perspektive wird deutlich, dass ein rein analytischer, begriin-
dungstheoretisch konzipierter Begriff von Bildung, wie er exemplarisch mit
Krassimir Stojanov vorgestellt wurde, keinen Sinn fiir jenen subtilen Sprachsinn
aufbringt bzw. diesen schlicht nicht einbezieht. Diese Perspektive meint vielmehr,
begrifflich propositional verniinftig geleitete Begriindungs- und Argumentati-
onspraktiken der Selbstreflexion von narrativen und poetischen Praktiken des
Sich-selbst-neu-Beschreibens messerscharf unterscheiden und bildungsrelevante
Selbst-Transformation ausschliesslich mit ersteren identifizieren zu miissen. Dass

- am14.02.2026, 08:12:57.

219


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Die Arbeit am Ausdruck

diese Einschitzung nicht iiberzeugt, wurde m.E. bereits aufgezeigt. Es kommt
aber nicht darauf an, eine Artikulationspraxis gegen die andere auszuspielen. Der
Glaube an die Moglichkeit der vollstindigen argumentativen Selbstergriindung
und -begriindung ist ebenso naiv wie der Glaube an die Méglichkeit einer ganz
seigenen, kreativen Selbst-Beschreibung als Kriterium gelungener Bildung. Beide
Sichtweisen verpassen das prozessuale Moment, welches fur Bildungstheorie letzt-
lich entscheidend ist. Unabhingig davon, ob es sich um begrifflich-propositionale
(Selbst-)Begriindungsdiskurse oder um poetische (Selbst-)Beschreibungen han-
delt, geht es darum, Artikulationsprozesse — sowohl das Artikulieren-Miissen (als
anthropologische Konstante) als auch das Artikulieren-Kéonnen (als ontogenetisch
gegebenes und individuelles Vermodgen) - als zentrale Aspekte menschlicher
Lebens- und Verinderungspraxis anzuerkennen und zu verstehen.

Mit dieser Arbeit sollte aus einer systematisch-anthropologischen sowie einer
ontogenetischen Perspektive gezeigt werden, dass das Selbst- und Weltverhiltnis
schon immer als ein artikuliertes und zu artikulierendes zu verstehen ist (Kapitel
3 & 4). Es bietet sich erkenntniskritisch an, dabei von der Gleichurspriinglichkeit
von Selbst- und Weltbewusstsein auszugehen. Die Rede von der »Nachtriglichkeit
des Selbst« (z.B. Schifer 2017) scheint aus dieser Perspektive unzutreffend oder
zumindest ungenau zu sein. Denn Selbst und Welt sind nicht als determiniertes,
sondern artikuliertes und sich jeweils im Vollzug artikulierendes Verhiltnis zu den-
ken. Zwar mogen Prozesse der Zuschreibung und Adressierung dabei durchaus
macht- und wirkungsvoll sein. Aber dieselben hitten keinen Halt, keinen Zugriff,
wire beispielsweise das Kleinkind nicht expressiv zeigend als Zeigendes fir die Er-
scheinungen der Welt empfinglich und sich selbst dabei als Wahrnehmendes im
Hinblick auf das, was sich ihm zeigt, zu situieren bereit und fihig — und wiirde
es diese Beziehung nicht zunehmend auf komplexere und vielfiltigere Weise zu
artikulieren beginnen.

Das Artikulationsbemiihen ist dabei immer ein doppeltes: aus der (Beobach-
ter-)Perspektive der bereits bestehenden Verhiltnisse erscheint es als nachtrigli-
cher Vollzug der Verhiltnisse, doch zugleich ist der Vollzug dieses Verhiltnisses
im Hier und Jetzt der einzige Ort, an dem diese Verhiltnishaftigkeit unmittelbar
gewiss und manifest ist. Die Rede von >Selbst und Welt< erhilt also nur im jeweili-
gen Vollzug eine Wirklichkeit. In diesem Vollzug zeigt sich die Unvertretbarkeit des
Menschen als Person, geht es doch um die Artikulation als eine Verwirklichung des
Selbst. So betrachtet kann die Moglichkeit und Bedeutung von Artikulationspro-
zessen im Hinblick auf >Selbstverwirklichung reflektiert werden, ohne dass dabei
naive, idealistische oder triviale Positionen bezogen werden miissen.

Artikulation griindet in der unumginglichen symbolisch strukturierten Di-
mension des Selbst- und Weltverhiltnisses. Auch der — scheinbar - sreine« oder
sunmittelbare« Ausdruck ist fiir den und vom Menschen durch symbolische
Artikulationskraft strukturiert, in welcher die Moglichkeiten und Grenzen der

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

Selbstdistanzierung und Verhiltnisbestimmung liegen. Die kulturellen, sozia-
len und historischen Bedingungen sind die Realprimissen dafiir, ob iiberhaupt
und in welcher Form Moglichkeiten bestehen, die Selbst- und Weltverhiltnisse
hermeneutisch-produktiv zu artikulieren. Die Aufgabe einer Bildungstheorie
besteht daher unter anderem darin, diese Bedingungen in die Reflexion aufzu-
nehmen. Dies zumindest in gewisser Perspektive geleistet zu haben, ist ein Teil
des Anspruchs der vorliegenden Arbeit.

Dabei ist erstens einsichtig geworden, dass die sozialen und diskursiven Sub-
jektivierungspraxen nicht das Ende subjektiver Autonomie bedeuten und subjekti-
ve Selbstbeziehung undenkbar machen. Sprachliche Konventionen, institutionelle
Subjektivierungsregeln und -praxen, deren >Produkt« das Subjekt ist, stellen zu-
gleich einen wesentlichen Teil der konstitutiven Rahmenbedingungen dar, die zu
reflektieren der Mensch nicht nur fihig ist, sondern — und darin besteht eine
weitere zentrale Einsicht — die er auch verdndert und gestaltet, ohne iiber den
Handlungsrahmen direkt verfiigen zu konnen. Freilich ist der historische, sozia-
le und kulturelle konventionell normierte Raum mit seinen Symbolsystemen und
Ausdrucksformen kontingent. Damit wird gesagt, dass die Unergriindlichkeit zur
strukturellen Voraussetzung der Moglichkeit von Artikulation im bildungstheoreti-
schen Sinn gehort (vgl. Kapitel 3.4). Mit dem Prinzip der Verbindlichkeit der Uner-
grindlichkeit ist im weitesten Sinne ein ethisch-normatives Kriterium formuliert,
wonach die Arbeit der (Artikulations-)Erweiterung Bestimmungsversuche und Be-
fragungen notwendig macht. Dadurch wird dem Menschen ein Handlungs- und
Reflexionsraum zugemutet und ermoglicht, den dieser nur dann fiir die Praxen des
Deutens, Befragens und Denkens, und das heisst letztlich: fir den Raum des Hu-
manen, offenhilt, wenn er selbst die Unergriindlichkeit verbindlich nimmt. Nimmt
er diese fiir verbindlich, so versteht er seine Bestimmungen und Antworten als not-
wendig, ohne aber das darin Fragliche als endgiiltig und abschliessend verstanden
und aufgehoben zu meinen.

Bildung dagegen ausschliesslich als ein rein diskursives, propositional-argu-
mentatives Begriindungsverfahren zu betrachten, scheint von der (nicht begriin-
deten) Vorannahme der Ergriindbarkeit auszugehen und die Dimension des Uner-
griindlichen nicht als »verbindlich« zu verstehen. Darin kann quasi der eine Pol des
diskursiven Kontinuums gesehen werden, an dessen gegeniiberliegendem Ende
die benannte »Beschwoérung der Unergriindlichkeit« zu verorten wire, welche die
Moglichkeiten der artikulatorischen Kraft subjektiver Deutung und Bedeutung von
Selbst und Welt grundsitzlich skeptisch bewertet. An diesem Ende des Spektrums
des diskursiven Raumes wird die Unergriindlichkeit nicht als verbindlich wahrge-
nommen, sondern vielmehr in einer Weise verabsolutiert, dass die entsprechend
qualifizierten Artikulationsversuche — d.h. im Grunde: Bildung! — zum Scheitern
bestimmt sind. Anzumerken ist, dass beide (Extrem-)Positionen, wenn auch letz-

- am14.02.2026, 08:12:57.

¥l


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Die Arbeit am Ausdruck

tere in Negation, am selben eng gefassten Logos-Begriff orientiert sind (vgl. Kapitel
6.1).

Mit Georg Mischs Erweiterung des Logikbegriffs und der Theorie des Evozie-
rens wurde dagegen ein Sprachverstindnis vorgeschlagen, welches sehr viel sensi-
bler fiir die Moglichkeiten verschiedener Formen der Artikulation ist. Der Formas-
pekt kann die Art und Weise der Formulierung des Artikulierten bezeichnen, also
auch das Artikulationsmedium insgesamt. Das kulturell dominante Artikulations-
medium ist unbestritten die gesprochene und geschriebene Sprache. Ein weiteres
sehr prisentes Artikulationsmedium ist jedoch das Bild bzw. sind die Bilder. Die
Ausfihrungen zur Ekphrasis (vgl. Kapitel 2) haben gezeigt, dass diese augenschein-
lich sehr unterschiedlichen Artikulationsformen und -medien tatsichlich aber in
einem komplexen und sogar wechselseitig konstitutiven Verhiltnis stehen, auch wenn
dies in der alltiglichen Gebrauchspraxis kaum auffillt. Formulierungen wie >die
Sprachlichkeit des Bildes< und »die Bildhaftigkeit der Sprache< u.a.m. verweisen
auf die nicht endgiiltig zu klirende Struktur dieser wechselseitigen Abhingigkeit.

Allgemein wird die paradigmatische Stellung der Sprache mit der formal-logi-
schen Kraft von rationalen Aussagen und Argumentation begriindet, mit der auch
die Moglichkeit zur Metareflexivitit gegeben ist. Unter Metareflexivitit wird ver-
standen, dass Sprache auch das, was nur implizit artikuliert ist, zu explizieren
fihig sei. Der einseitige Fokus auf die Moglichkeit so verstandener sprachlogi-
scher Explikationen und Begriindungen wurde hier bereits geniigend kritisiert.
Allerdings sind deren Bedeutsambkeit — unter anderem auch fiir ein verniinftiges
und friedliches Zusammenleben — keineswegs in Frage zu stellen. Vielmehr geht
es darum, darauf aufmerksam zu machen, dass es in bildungstheoretischer Per-
spektive nebst der Betonung des Potentials verniinftiger Diskurse (bzw. von Dis-
kursivitit und Diskursfihigkeit) vor allem darauf ankommt, diese wechselseitige
Abhingigkeit in doppelter Weise zu verstehen: einerseits als Moglichkeit, aber auch
Herausforderung realer Bildungsprozesse (im Sinne der Arbeit am Ausdruck) und
andererseits als zentrale, wenn auch meist vernachlissigte, Elemente der bildungs-
theoretischen Reflexion.

6.3 Die Beschreibung der Arbeit am Ausdruck
der expressiven Differenz

Im Vorwort zu ihrem Essayband Freedom richtet sich die afroamerikanische Au-
torin Zadie Smith an die Leserin und reflektiert die Aspekte ihrer Titigkeit des
Schreibens:

»Meine Beweisfiihrung — soweit vorhanden — ist praktisch immer sehr intim. Ich
empfinde das so — Sie auch? Dieser Gedanke beschiftigt mich — und Sie? Es-

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

says, die von der affektiven Erfahrung eines einzelnen Menschen handeln, ste-
hen schon ihrem Wesen nach auf verlorenem Posten. Sie haben nur ihre Freiheit.
Und die Leserin ihrerseits ist ebenso ungewoéhnlich frei, weil ich ihr absolut nichts
voraus-, keine Macht (iber sie habe. Sie darf meine Gefiihle jederzeit von sich wei-
sen, sie darf sagen:>Nein, so habe ich das noch nie empfundens, oder auch: >Mein
Cott, dieser Gedanke ist mir wirklich noch nie gekommen!«

Schreiben existiert (aus meiner Sicht) an der Schnittstelle dreier recht heikler,
unsicherer Elemente: Sprache, Welt und Ich. Ersteres gehdrt mir niemals ganz,
zweiteres kann ich allenfalls teilweise erfassen, und das dritte Element ist ei-
ne formbare, improvisierte Antwort auf die ersten beiden. Wenn mein Schreiben
also ein Psychodramaist, dann liegt das, glaube ich, nicht daran, dass ich zu emo-
tional wire —so many feels, wie es im Internet so schén heifst —, sondern daran,
dass die richtige Balance und Gewichtung jedes einzelnen dieser drei Elemente
fir mich niemals offensichtlich ist. Dieses Ich, dessen Grenzen unsicher bleiben,
dessen Sprache niemals rein, dessen Welt in keiner Hinsicht>offensichtlich<ist —
das ist es, aus dem heraus, an das ich zu schreiben versuche. Ich hoffe dabei auf
eine Leserin, die sich wie die Autorin haufig fragt, wie frei sie wirklich ist, und
es als selbstverstindlich hinnimmt, dass Lesen genau dieselben Freiheiten und
Erfordernisse umfasst wie Schreiben.« (2018, S. 11f.)

Freiheit besteht fiir Smith in der und als Moglichkeit, individuelle Erfahrungen
als eine legitime Grundlage fir gesellschaftskritisches Denken zu beanspruchen
und damit verbundene Schlussfolgerungen artikulieren zu kénnen. Diese Art der
Beweisfithrung enthilt das Risiko, das sensible Moment individueller Selbstiiber-
zeugungen zu offenbaren. Dieses Moment besteht im fehlenden letzten Grund fur
gesicherte Erkenntnis: Der beanspruchten Freiheit der Autorin steht die Freiheit
der Leserin gegeniiber, die mit Ablehnung auf die Beschreibungen und interpre-
tierten Zusammenhinge reagieren kann oder sich umgekehrt in Aspekten erkennt,
welche ihren Erfahrungshorizont treffen oder diesen vielleicht irritieren und wo-
moglich erweitern.

Die jeweilige »Freiheit« ist aber keineswegs so harmlos, dass es letztlich keine
Rolle spielen wiirde, ob das Ausgedriickte auf emphatische oder ablehnende Re-
sonanz stdsst. Vielmehr kann Ge- und Beschriebenes sowie Gelesenes das Selbst
auf fundamentale Weise treffen. Denn diese (ihre) Art des Schreibens, so Smith,
existiere an der Schnittstelle dreier Elemente: Sprache, Welt und Ich. Jedes der drei
Elemente besitzt seine eigenen Schwierigkeiten und hat seine Tiicken, die Schrei-
ben zu einer riskanten Praxis werden lassen. Die Sprache steht der Autorin zwar
zur Verfiigung, aber als gesellschaftlich geteiltes Reprisentationsmedium >gehort«
es ihr natiirlich nicht. Die Welt ist zwar vertrautes Lebensmittel, ihr Element und
Ort der Erfahrung, aber die Autorin hat hinzunehmen, dass sie sich zum gréssten
Teil der umfassenden Wahrnehmung entzieht.

- am14.02.2026, 08:12:57.

223


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Die Arbeit am Ausdruck

Aufgrund dieser Eigenart beschreibt Smith das Ich als eine formbare, immer
improvisierte Antwort: Das Ich konstituiert sich in Resonanz auf die eben charak-
terisierten Elemente der Sprache und der Welt. Die Bestimmung des Ich bleibt
daher immer unsicher, seine Sprache kann nicht rein sein und seine Welt ist nicht
offensichtlich. Dieses Ich ist es, aus dem heraus Smith zu schreiben versucht, und
es ist zugleich jenes Ich, an das Smith sich schreibend wendet. Dies deutet die pre-
kire Situation des intimen Ich an, das seine Erfahrungen und Empfindungen mit
der Welt zum Ausgang prignanter Beschreibungen derselben macht. Gleichzeitig
ist es dieses Ich, an welches sich die Beschreibungen richten, weil es dieser »im-
provisierten Antworten« bedarf, ja im Grunde nur in diesen Beschreibungen und
Narrativen erfahrbar ist und eine vorliufige Form erhilt. Dann wiederum ist das
Ich, an das sich Smith schreibend wendet, potentiell jedes andere Ich, das Ich jeder
Leserin sozusagen, unsicher und im instabilen Universum von Sprache und Welt
der Artikulation bediirftig. Schreiben kann daher einerseits als ein mehrfach nicht-
souverdner Prozess und andererseits gerade deshalb als Freiheitspraxis verstanden
werden.

Auf einen zentralen Aspekt geht Zadie Smith in ihrer prosaischen Analyse nicht
ein: dass niamlich die Praxis des Schreibens zugleich auf seine Ermdglichungsbe-
dingungen zuriickwirkt. Die Sprache wird Teil derer, die sich ihrer annehmen, und
die Welt gewinnt in der und durch die Beschreibung an Gestalt. Schreiben ist an-
gewiesen auf und verbindet alle drei Elemente: Sprache, Welt und Ich. Aber erst
in der Praxis und im Prozess des Schreibens und - allgemeiner — des Artikulie-
rens kommen diese drei Elemente iiberhaupt zur Geltung, weil sie dadurch eine
Form erhalten und wahrnehmbar werden. Schreiben als Arbeit am Ausdruck — nicht
als blosser, rein zweckorientierter Gebrauch von Schriftzeichen - ist eine exem-
plarische Artikulationspraxis, welche die Verschrinkung von Selbst- und Weltver-
hiltnissen deutlich macht; mit der erfahrungsbezogenen Beschreibung steht daher
immer auch das das Selbst auf dem Spiel, sei dies in scheinbar freier, explorieren-
der und ungezwungener Art, sei es in ernsthafter Bemithung um biographische
Aufrichtigkeit. In der Arbeit am Ausdruck betritt der Mensch einen Raum, in wel-
chem er seine Freiheit zu spiiren bekommt.

Smith beschreibt drei zentrale Momente, die ihre Artikulationspraxis, das
Schreiben, strukturieren: Sprache, Welt und Ich. Aus einer artikulationstheore-
tischen Perspektive kann Smiths Beschreibung verallgemeinert werden. Denn
wenn Sprache allgemein als symbolische Artikulationsform zu verstehen ist,
dann liegen diese drei Momente allen Formen menschlicher Artikulationspraxis
zu Grunde, strukturieren diese und kommen dabei selbst auf eine bestimmte
Weise zum Ausdruck, werden erfahrbar. Diese Praxis ist selbstverstindlich auf
ein Medium angewiesen, das sich der Mensch zumindest minimal, auch in einem
(kultur-)technischen Sinne, aneignen konnte; auch sind die realen kulturellen und
institutionellen Bedingungen mitentscheidend. Ob die Realisierung artikulatori-

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

scher Praxen ein gesellschaftliches Gut darstellen und erwiinscht sind zeigt sich
u.a. daran, inwiefern Riume zur Entfaltung von Artikulationspotentialen offen
stehen und ob die Entwicklung von Artikulationspraxen geférdert und unterstiizt
wird. Aus einer Perspektive, die an Prozessen der Bildung interessiert ist, steht
aber zunichst die Frage im Vordergrund, inwiefern die Praxis des Artikulierens
insgesamt als Bildungsprozess verstehbar ist.

6.3.1 Artikulation und expressive Differenz

Mit >Arbeit am Ausdruck« soll der Prozess der Artikulation in der vorliegenden Stu-
die vor dem Hintergrund artikulationsanthropologischer Uberlegungen bildungs-
theoretisch verstanden werden. Die charakterisierte Weise, wie der Mensch in der
Welt zu leben hat, kann mit der von Plessner hervorgehobenen Expressivitit deut-
lich gemacht werden (vgl. Kapitel 3). Der Begriff der Expressivitit verweist auf
den Modus menschlichen Lebens und bezieht sich auf die Ausdriicklichkeit als Be-
sonderheit der menschlichen Lebensform. Die Begriffe Ausdriicklichkeit und Ex-
pressivitit sind substantivierte Adverbien, mit welchen Plessner die Art und Weise
spezifiziert, wie zu einem Inhalt eine Form gefunden wird (vgl. 2016, S. 398ff.).

Plessner geht es in seiner Reflexion darum, den begrifflich-strukturellen Zu-
sammenhang von Expressivitit und exzentrischer Positionalitit hinsichtlich des
Selbst- und Weltverhiltnisses des Menschen zu verdeutlichen. Aufgrund der Ex-
zentrizitit seiner Position befindet sich der Mensch in einer Lage, mit der Welt
und sich selbst in indirekt-direkter Beziehung zu stehen und darum an der Verbin-
dung von Inhalt und Form ausdriicklich arbeiten zu miissen. Plessner bezeichnet
dies auch als Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit (vgl. S. 396). Wihrend in ei-
ner direkten Beziehung die Glieder ohne Zwischenglieder verkniipft sind, bediirfen
sie in der indirekten Beziehung letzterer. Die indirekt-direkte Beziehung ist eine
Form der Verkniipfung, in der das vermittelnde Zwischenglied notwendig ist, um
die Unmittelbarkeit der Verbindung zu gewihrleisten (vgl. S. 398). In der Lage der
exzentrischen Positionalitit steht der Mensch im Zentrum dieser Vermittlung, die
er als notwendig und unmittelbar erlebt. Zugleich weiss er um die Vermitteltheit
dieser Unmittelbarkeit, er ist sich seiner Vermittlungsposition bewusst, ohne diese
vermeiden zu konnen.

Expressivitit bedeutet fiir den Menschen demnach, unmittelbare Gewissheit
von Etwas zu haben und gleichzeitig vom Vermittlungscharakter dieser Gewissheit
durch sich selbst wissen zu konnen. Plessner bezeichnet dies als die Situation der
Bewusstseinsimmanenz (vgl. S. 404). Dies bedeutet, dass Expressivitit ein Wissen
um die Mittelbarkeit, also um die Vermitteltheit des Erscheinenden und Wahrge-
nommenen, zwar bedingt, der Mensch aber aufgrund seiner Position, selbst im
Zentrum dieser expressiven Vermittlung zu stehen, das so Vermittelte als unmit-
telbar real, im Sinne einer subjektiv-sinnlichen Gewissheit, und nicht beliebig er-

- am14.02.2026, 08:12:57.

225


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

Die Arbeit am Ausdruck

fahrt. Wenn Plessner von der »Ausdriicklichkeit« und Expressivitit« als dem Le-
bensmodus des Menschen spricht, dann impliziert dies das (mogliche) Wissen um
die Notwendigkeit, einem Inhalt ausdriicklich eine Form geben zu miissen, ohne
dabei iiber ein sicheres Wissen iiber die Gestalt, den Ausdruck verfiigen zu kénnen.
Fiir ein sensibles Verstindnis dieser Situation, auf die sich die Arbeit am Ausdruck
bezieht, ist die Wahrnehmungsweise, d.h. die Ausdruckswahrnehmung als Erfah-
rung des Wahrnehmungseindrucks, von zentraler Bedeutung, denn der Mensch
erfihrt sein Wahrnehmen als spezifischen Eindruck eines prignanten Ausdrucks
von Etwas. Dieses Etwas ist ihm als spezifischer Wahrnehmungseindruck zuging-
lich. Es handelt sich also nicht um ein Irgendetwas oder Irgendwie, sondern um
ein besonderes Etwas. Dieses Etwas ist als ein bestimmtes da und zugleich ist ge-
niigend unklar bzw. unbestimmt, was es eigentlich ist, das sich der Wahrnehmung
so aufzudringen vermag und sie auf prignante Weise beeindruckt. Die charak-
teristisch menschliche Weise wahrzunehmen, so konnte man auch sagen, ist auf
diese Differenz von Ausdruckswahrnehmung und Wahrnehmungseindruck bezogen; sie
scheint ihr sogar zu entspringen, denn in und mit dieser Differenz wird Etwas pri-
gnant bzw. zeigt sich iberhaupt. In diesem Sich-Zeigen erfihrt sich der Mensch
als jemand, dem seine Wahrnehmung etwas zeigt, und dieses Etwas verleiht ihm
Gewissheit iiber sich selbst als Wahrnehmenden (vgl. Kapitel 4).

Der Preis dafiir, dass sich etwas — als Etwas — zeigt, besteht u.a. darin, dass das
in der Wahrnehmung Vermittelte in vielerlei Hinsicht (noch) so unbestimmt ist,
dass es nach einem Umgang mit ihm und nach einer Bestimmung verlangt, was
es ist bzw. als was es zu verstehen sei. Wie auch immer der Mensch diese Aufga-
be 16st, der pragnant artikulierte Wahrnehmungseindruck lisst sich nur mitteilen
indem dieses Etwas des Eindrucks mittels eines symbolischen Reprisentationsme-
diums artikuliert wird, d.h., indem ihm eine Form zu geben versucht wird. Dieser
pragnante Eindruck ist im Grunde durch das differenzielle Spiel von Ausdrucks-
wahrnehmung und Wahrnehmungseindruck erwirkt und bewirkt, in welchem et-
was pragnant zur Wirkung kommt, sich zeigt. Dieses Etwas ist mehrschichtig und
kann in sehr unterschiedlicher Form ausgedriickt werden; es kénnen sehr unter-
schiedliche Aspekte artikuliert werden, iiber deren Form auch trefflich gestritten
werden kann. Nie aber lisst sich dieses Etwas vollstindig explizieren. Was sich
zwischen Ausdruckswahrnehmung und Wahrnehmungseindruck ereignet, iiber-
schreitet diese objektivierte, verallgemeinerte Zweistelligkeit und verweist auf den
Menschen selbst als denjenigen, dessen Wahrnehmung Gewissheit von Etwas hat.

In dieser Differenz erfihrt der Mensch seine subjektive Wahrnehmung als
(s)ein eigenes Vermogen, er kann sich damit also seiner als eines eindrucks- und
ausdrucksfihigen Selbst gewahr werden.! Der Mensch befindet sich in der Situati-

1 Lambert Wiesing spricht in seiner phanomenologischen »inversen Transzendentalphiloso-
phie vom »Mich der Wahrnehmung«. (2009).

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

on, in welcher er — bei vollem Bewusstsein — erstens etwas prignant wahrnimmt,
sich zweitens selbst als (etwas prignant) Wahrnehmender und drittens ein >Auf-
sich-selbst-gestellt-Sein« wahrnimmt, das von ihm erfordert, tiber diese Situation,
d.h. ber sich selbst, hinauszugehen, um das in der Wahrnehmung Gegebene als
Ausdruck (und letztlich sich selbst) zu realisieren. Mit dieser Situation verbindet
sich die Einsicht und das Problem, dass das in der Wahrnehmung Artikulierte
zwar nach Ausdruck verlangt, sein Sinn und seine Bedeutung aber nicht schon im
Wahrnehmungseindruck impliziert ist, so dass schon klar wire, wie es sich mit
dem passenden Artikulationsmedium und einer angemessenen kulturtechnischen
Kompetenz ausdriicken und explizieren liesse. Im Gegenteil, besonders »ich-nahe«
Eindriicke sind schwer einzuordnen und zu deuten; ihr interpretativer Ausdruck
lasst sich nicht auf unmittelbare Weise vollziehen. Immer wieder zeigt sich die
Aufgabe, das Leben auf »ausdriickliche Weise« vollziehen zu miissen.

Die damit einhergehende Wahrnehmung als Wahrnehmender, als ein beein-
drucktes bzw. eindrucksfihiges Selbst, dessen Ausdruck aufgrund der Eindrucks-
fahigkeit nie unmittelbar und immer auch Ausdruck seiner selbst sein kann, ist
als eine Wahrnehmung zweiter Ordnung zu verstehen: Hier wird dem Menschen die
expressive Differenz,” seine Situation der Ausdriicklichkeit des Ausdrucks zuneh-
mend bewusst. Dem Strukturgesetz der vermittelten Unmittelbarkeit entspricht
die Struktur der Ausdriicklichkeit des artikulierten Ausdrucks als kontingente
Nichtkontingenz, wie man sagen kénnte. Artikulierter Ausdruck ist zwar in einem
gewissen Sinne unvermeidbar und notwendig, also nicht kontingent. Artikulation
als Arbeit am Ausdruck bedeutet aber zugleich, dass gerade die Kontingenz des
Ausdrucks, d.h. die eigene Zustindigkeit fiir die Ausdriicklichkeit des Ausdrucks,
erkennbar wird. Dies implizert, dass die Differenz zwischen Eindruck und Aus-
druck selbst ausdriicklich gemacht werden muss. Diese Differenz kann aufgrund
der expressiven Selbstzustindigkeit als >expressive Differenz« und die damit
verbundene Praxis als >Arbeit am Ausdruck« bezeichnet werden.

Die expressive Selbsttitigkeit, d.h. die dem Selbst auferlegte Ausdrucksarbeit,
er6ffnet unter diesen Bedingungen einen Bereich fiir expressive und ausdriickliche
Freiheitspraxen. Diese frohe Botschaft ist aber nur die eine Seite der Artikulation
als Arbeit am Ausdruck. Denn wahrend die Differenz Artikulationsarbeit notwen-
dig macht, die Arbeit am Ausdruck der Differenz fiir den Menschen eine Freiheit

2 Boehm (2010) pragte den Begriff der ikonischen Differenz, um die Eigenart zu markieren,
wie sich bildlicher Sinn ereignet. Ikonische Differenz verweist auf die Differenz zwischen der
materialen Beschaffenheit des Mediums »Bild« und dem, was sich darin zeigt. Gleichzeitig
verweist sie auch auf ihren Zusammenhang. Mit der Formel »expressive Differenz« sei hier
analog die Differenz zwischen dem Medium des Ausdrucks und dem damit und darin Aus-
gedriickten bezeichnet. Diese Differenz ist hingegen im Subjekt selbst situiert und insofern
allgemeiner und stellt gewissermassen die anthropologische Voraussetzung und Ermogli-
chung (auch) der ikonischen Differenz dar.

- am14.02.2026, 08:12:57.

227


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

Die Arbeit am Ausdruck

des Ausdrucks bedeutet und die Differenz sogar den erméglichenden Grund die-
ser Praxis darstellt, bleibt sie als solche letztlich unergriindlich, unbestimmbar und
entzogen. Dieser Umstand wird mit Plessner und Misch als »Unergriindlichkeit des
Lebens« bezeichnet (vgl. Kapitel 3.4). Die Arbeit am Ausdruck ist daher eine bewusste
Arbeit, insofern eine Anstrengung zu erkennen ist bzw. ein Bemithen sichtbar wird,
die eigene Artikulationstitigkeit zu befragen und bearbeiten. Darin zeigt sich der
Mensch als interessiertes Wesen, das wissen will, wie sich etwas verhilt, und das
auch die Bereitschaft zeigt, sich jener Artikulationsprozesse — der Beschreibung,
Darstellung und Formgebung als Arbeit am Ausdruck — anzunehmen, um der Welt
und sich selbst besser auf die Schliche zu kommen. Hierfiir ist die prignante Erfah-
rung die Voraussetzung, d.h. die Wahrnehmung eines Etwas, das im alltiglichen
Lebensvollzug bisher kaum oder wenig spiirbar gewesen ist. Der Unmittelbarkeits-
charakter der kulturell erprobten und konventionalisierten symbolischen Artikulati-
onsformen mag so stark sein, dass ihre Kiinstlichkeit und Unzulinglichkeit dem oder
der Einzelnen erst auffallen, wenn sich ein Anlass ergibt, sie als Ausdrucksformen
selbst in den Blick zu nehmen und zu befragen.

Wahrend mit Expressivitit im Sinne Plessners eher eine statisch verstandene
anthropologische Strukturbedingung bezeichnet wird, ist hier eine philosophisch-
anthropologisch fundierte und artikulationstheoretisch erweiterte bildungstheore-
tische Perspektive vorgestellt worden, um iiber diese Lebensaufgabe nachzuden-
ken. Bildung kann also als eine Titigkeit gedeutet werden, die ganz allgemein
mit Artikulation und Explikation, als konkrete Praxis aber mit bestimmten Arti-
kulationsprozessen in Verbindung steht bzw. zu stehen hat. Zwar sind im wei-
testen Sinne alle menschlichen Artikulationsprozesse als anthropologischer Aus-
druck von Bildsamkeit zu verstehen; im engeren Sinn bezeichnet Bildung vor dem
erliuterten theoretischen Hintergrund hingegen die Aufgabe der bewussten und in-
dividuellen Arbeit am Ausdruck von Erfahrungen und den zunehmend differenzier-
ten Umgang mit der expressiven Differenz. Die Arbeit am Ausdruck wird damit
zu einer zentralen bildungstheoretischen Kategorie, zumindest insofern der Um-
gang mit der expressiven Differenz zum Ausdruck kommt und darin - letztlich -
ein Verbindlich-Nehmen der Unergriindlichkeit des Lebens sichtbar wird, welches
konstitutiv fiir diese Artikulationsstruktur ist.

Mit der hier vorgeschlagenen Begrifflichkeit der expressiven Differenz werden die
Erfahrungen des Bildungssubjekts und Bildungsselbst bezeichnet, das sich - in
zweifacher Weise: als Subjekt und als Selbst — nur durch seine Versuche, einen tref-
fenden Ausdruck der Welt- und Selbstbeschreibung zu finden, gewinnen (Gewahr
nehmen) bzw. konstituieren kann. Diese Beschreibungsbemithungen fithren ihm
gleichzeitig vor Augen, dass sie nie ganz treffend sein konnen, letztlich bloss Be-
schreibungen bleiben und daher mit dem Beschriebenen nicht zusammenfallen kén-
nen. Im Zentrum der Bedeutung der expressiven Differenz steht aber nicht dieses
scheinbare Ungeniigen, sondern vielmehr der verbindliche und bewusste Umgang

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

mit demselben. Erfahrungen der expressiven Differenz erfordern eine Sensibili-
tit fir den Unterschied zwischen prignanter Wahrnehmung und der Méglichkeit,
diese beschreiben und ausdriicken zu kénnen.

6.3.2 Artikulation: Kriterien der Arbeit am Ausdruck
der expressiven Differenz

Der fiir Bildung relevanten Arbeit am Ausdruck entspricht aus der erliuterten Per-
spektive gesehen die Formung und Gestaltung der expressiven Differenz, betrifft
also die Umgangsform mit der expressiven Differenz. Erst die Wahrnehmung der
Differenz macht die Frage nach dem treffenden Ausdruck mdglich, aber impliziert
keineswegs, welches die passende Form und der treffende Ausdruck sind. Im Um-
gang mit der expressiven Differenz erfihrt sich das Artikulationswesen Mensch als
fiir seine Wahrnehmungs- und Ausdruckspriifung verantwortlich. Ausdrucksarbeit
gibt der expressiven Differenz ihre auch — aber nicht ausschliesslich - individuel-
le und subjektive Form und pragt somit ihren Charakter. Damit wird impliziert,
dass das Ziel des Bildungsprozesses nicht darin gesehen werden sollte, die Diffe-
renz von Ausdruck und Ausgedriicktem zum Verschwinden zu bringen. Vielmehr
erdffnet die Differenz einen Raum, der durch die Arbeit am Ausdruck bearbeitbar
und geformt wird. Diesen Raum und diese Arbeit mit dem Bildungsversprechen der
Freiheit zu assoziieren, scheint ausdruckstheoretisch angemessen und berechtigt
zu sein.

In bildungstheoretischer Hinsicht, wie sie hier fokussiert wird, ist daher die
Artikulationsweise das entscheidende Kriterium. Gerade weil wir uns selbst und
die Welt nur tber artikulierte Formen erschliessen kénnen und Selbst und Welt
gleichzeitig nicht in diesen Artikulationen aufgehen, ist die Art und Weise der Ar-
beit am Ausdruck entscheidend. Ausdrucksformen und Beschreibungen, die den
Aspekt der expressiven Differenz in keiner Weise beriicksichtigen, verschliessen
sich letztlich dem Prozess der Arbeit am Ausdruck iiberhaupt. Mit der Formel >Ar-
beit am Ausdruck« wird Artikulation als Suche nach treffenden und angemessenen
Ausdrucksformen bei gleichzeitiger Offenheit fiir die Bearbeitung und Befragung
derselben verstanden. Daran konkretisiert sich die theoretische Relevanz der Ver-
bindlichkeit der Unergriindlichkeit im Hinblick auf die Praxis der Ausdrucksar-
beit. Hierbei geht es um die Erkenntnis, dass mit der Arbeit am Ausdruck dem
Auszudriickenden eine Form gegeben wird, mit welcher die Kraft und Macht der
Verbindlichkeit selbst geschaffen wird. Ideen und Konzepte der Formbarkeit, die
diese Unergriindlichkeit gianzlich ignorieren, d.h. nicht verbindlich nehmen, rich-
ten sich letztlich gegen ein angemessenes Verstindnis der menschlichen Expres-
sivitit, indem sie gerade den Raum zu schliessen trachten, der sich in und mit der
expressiven Differenz ja erst er6ffnet. Daher ist die Idee einer Arbeit am Ausdruck
als einer Suche nach treffender Form mit dem Wissen verbunden, dass das Auffin-

- am14.02.2026, 08:12:57.

229


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

Die Arbeit am Ausdruck

den der letzten oder endgiiltigen Form kein Bildungsziel sein kann und auch nicht
sein soll.

Die artikulierten (Erscheinungs-)Formen beziehen sich auf das phinomenal
Zugingliche. Unsere Wahrnehmungen der Welt — was sich uns also als Etwas zeigt
— erleben wir qualitativ auf umfassende Weise, d.h. als jeweils Ganzes. Die ganz-
heitliche Erlebnisqualitit der Phinomene ist aber nie véllig unartikuliert, sie ist
keine bloss chaotische Fiille, sondern stets in ein spezifisches Selbst- und Weltver-
hiltnis eingebettet. Dieses Etwas der komplexen Erlebnisqualitit, das nicht blos-
ses Irgendetwas ist, aber auch (noch) nicht etwas klar Bestimmtes, enthilt auf-
grund der Geschichtlichkeit und Gewordenheit unserer Daseinsweise implizit ei-
ne Richtung, eine Bewegung, die aufgrund der Ausdriicklichkeit des menschlichen
Lebensmodus auf Verwirklichung ausgerichtet ist. In diesem Lebens- und Erfah-
rungsmodus sind die Wahrnehmung und der Umgang mit der expressiven Diffe-
renz hinsichtlich der in Frage stehenden Phinomene notwendige Bestandteile. Die
qualitative Ganzheit der so verstandenen Wahrnehmung erfordert die Ausfithrung
und Gestaltung dieser nur impliziten Bewegung und Richtung, sie bedarf der ar-
tikulierten Vermittlung, damit sie erfahren, mitgeteilt und gedeutet werden kann.
Mit der Emphase »nur implizit« wird der Umstand bezeichnet, dass das Sinnpo-
tential der Phinomene erst durch die symbolische Titigkeit des Menschen aktuali-
siert wird, es also nicht der Fall ist, dass Bedeutung von vornherein impliziert wire
und bloss noch mit den richtigen Mitteln expliziert werden miisste.? Artikulation
ist immer eine bestimmte Gestaltung, die sich vor einem Horizont moglicher Be-
deutungen auch anders zeigen kénnte. Die Artikulationen selbst haben wiederum
Phinomencharakter, weisen nun aber mehr oder weniger sichtbare Spuren der Be-
arbeitung, gewissermassen der expressiven Differenzbildung auf.

Qualititskriterien fiir diese Art der Ausdrucksarbeit lassen sich nicht anhand
der Formen gewinnen, durch die sie ihre Gestalt erhilt. Vielmehr scheinen sie sich
auf Vorstellungen iiber den Verlauf und Gehalt des Artikulationsprozesses zu be-
ziehen und sind als (bloss) analytische Kategorien zu verstehen, anhand derer ver-
sucht werden kann, die unterschiedlichen, aber moglicherweise entscheidenden
Momente der Ausdrucksarbeit differenzierter zu beschreiben. Ein grundsitzliches

3 Hier kann auf die feine erfahrungstheoretische Differenz von »implizit« und »impliziert«von
Dewey verwiesen werden, mit der Jung eine »Verdinglichung des Ausgangspunktes von Ar-
tikulationen« kritisiert, der irrtimlich von einem Parallelismus des Implizierten zum Expli-
zierten ausgeht (vgl. 2009, S. 218). Expressive Akte explizieren (artikulieren, »verwirklichen«)
aus einem Horizont von Méglichkeiten immer nur eine, »das Implizite hat also den Charak-
ter nie vollstandig explizierbarer Moglichkeiten« (ebd.). Mit anderen Worten: das Implizite
istentscheidend, lasst sich aber nicht beziehungsweise immer nur vorbehaltlich explizieren.
Mit dem »Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen« wird dieser Aspekt ausfiihrlich
behandelt (Kapitel 3.4).

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

Kriterium ergibt sich aus der Uberlegung, dass es unterschiedliche Weisen der ex-
pressiven Differenzbildung, also verschiedene Artikulationsweisen gibt, mit denen
der Artikulationsgehalt auch anders verstanden werden kann. Die Arbeit am Aus-
druck wiirde sich in bildungstheoretischer Hinsicht namentlich als zunehmende
Sensitivitit fir diesen Zusammenhang zeigen, in Form einer zunehmenden Diffe-
renziertheit der Artikulationsstruktur selbst.

Diese analytischen Differenzmomente, die den Artikulationsprozess als Arbeit
am Ausdruck strukturieren, sind nun zu erhellen. Wiewohl es immer der Mensch
selbst ist, der artikuliert und damit seinen Umgang mit den Dingen, einem Gegen-
stand des Interesses, diesem Etwas, worum es geht, sowohl strukturiert als auch
sichtbar macht, lassen sich grundsitzlich zwei Positionen bzw. Artikulationsmodi
unterscheiden, aus denen heraus artikuliert wird: der objektorientierte Modus (auf
den Gegenstand bezogen) und der subjektorientierte Modus (auf die eigene Wahrneh-
mungsweise bezogen). Objektorientiert heisst, dass das wahrgenommene Etwas im
Zentrum der artikulierenden Titigkeit steht. Subjektorientiert heisst umgekehrt,
dass die Wahrnehmung von diesem Etwas in der Artikulation fokussiert wird. Ei-
ne weitere Differenz ergibt sich aus der Unterscheidung zwischen einem bestim-
menden und einem reflektierenden bzw. befragenden* Artikulationsmodus (vgl. dazu
Park & Reichenbach 2012 in Anlehnung an die kantische Urteilskraft). Mit den Be-
zeichnungen bestimmend und befragend wird ein Kriterium vorgeschlagen, mit dem
sich Beschreibungen im Hinblick auf ihren Artikulationsmodus verstehen lassen,
also hinsichtlich der Art und Weise, wie das in ihnen Thematische im Rahmen ei-
nes qualitativen Kontinuums (der ganzen Beschreibungsmaoglichkeiten) artikuliert
wird. Damit soll die mégliche Konfusion von Artikulationsmodus und Ausdrucks-
form vermieden werden, denn darin scheint jener Reflex begriindet, dass prisen-
tative Ausdrucks- und Symbolisierungsformen als (nur) subjektiv, nicht-diskursiv
sowie nicht-logisch zu bestimmen seien, da sie scheinbar >nur dsthetisch« sind (vgl.
Kapitel 4.4).

Beschreibungen sind immer als artikuliert zu verstehen. Beschrieben wird in
und mit ganz unterschiedlichen Formen des Ausdrucks (etwa tanzend, malend,
singend usw.). Dabei wird das zu artikulierende Etwas in jeweils unterschiedli-
chen Artikulationsmodi, also auf unterschiedliche Art und Weise, ausgedriickt. Die
Unterscheidungen zwischen einem objektorientierten und subjektorientierten Modus
sowie einem bestimmenden und befragenden Modus sind der Ausgangspunkt, um
die hier vorgeschlagenen bildungstheoretischen Kriterien der Arbeit am Ausdruck
zu verstehen.

4 Mit Susanne Langer kann hier auch auf die Differenz von diskursiver und prasentativer Sym-
bolisierung verwiesen werden, die als Grundlage ihrer dsthetischen Theorie gilt (vgl. Langer
1987 sowie Kapitel 4.4 dieser Arbeit).

- am14.02.2026, 08:12:57.

231


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Die Arbeit am Ausdruck

Es kommen nun mehrere Moglichkeiten in Betracht, diese vier Modi respek-
tive die zwei bipolaren Dimensionen aufeinander zu beziehen. Die Artikulation
kann in »Reinform« vorwiegend in einem erstens bestimmenden-objektbezogenen,
zweitens bestimmenden-subjektbezogenen, drittens befragend-objektbezogenen
und viertens befragend-subjektbezogenen Modus erfolgen. Im ersten Fall scheint
das Subjekt klar zu »wissen«, was es tut und was der Fall ist: in seiner Artikulation
weist es dem Wahrgenommenen eine klare Position im Bereich der symbolischen
Ordnungen zu. Im zweiten Fall thematisiert das Subjekt seine Wahrnehmung
in einer quasi selbstverstindlichen, moglicherweise >egozentrischen< Art und
Weise, als ob es sich um eine objektive Gegebenheit handeln wiirde, mit der eine
Sache aufgefasst werden kann. Im dritten Fall befragt das Subjekt das Objekt der
Wahrnehmung in der Unsicherheit einer klaren Bestimmung und Zuordnung. Im
vierten Fall schliesslich befragt das Subjekt seine Wahrnehmung der Sache selbst,
welcher es einen Ausdruck verleihen mochte, aber darin verunsichert ist.

Natiirlich ist diese Einteilung einerseits »idealtypisch« zu verstehen und viele
Mischformen sind moglich. Andererseits ist evident, dass solche fixierten Modi der
Ausdrucksarbeit empirisch vorkommen (vgl. Park & Reichenbach 2012). Bildungs-
theoretisch bedeutsam sind aber weniger solche Fixierungen in den expressiven
Gewohnheiten als vielmehr die Fahigkeit, in der Ausdruckstitigkeit einen Wechsel
der Perspektiven zu vollziehen, d.h. die Modi zu wechseln und den Wechsel selbst the-
matisch werden zu lassen. Erst in dieser Titigkeit des Oszillierens, Erwigens und
Abwigens der Artikulationsmodi kommt die Wahrnehmung der expressiven Differenz
zum Ausdruck. Das mehr oder weniger fixe Festhalten an einem der genannten
idealtypischen Modi scheint einer Unfihigkeit gleichzukommen, mit dem Phino-
men der expressiven Differenz auf eine bewusste Art umzugehen. Im Wechsel der
Artikulationsmodi und vielleicht sogar der Ausdrucksform beweist das Subjekt im
ginstigen Fall einen ambiguititstoleranten Umgang mit der expressiven Differenz.
Das wiirde sich darin zeigen, dass einerseits beide, nimlich objektbezogene und
subjektbezogene Artikulationen, realisiert und gegeneinander abgewogen werden
und dieselben anderseits mit befragenden und bestimmenden Momenten reflek-
tiert witrden.

Die Vorstellung eines diskursiven Kontinuums zwischen rein diskursiv-logischen
Aussagen auf der einen Seite und dem evozierenden Sprechen auf der anderen
Seite, wie sie Georg Misch vorgeschlagen hat, kénnte mit der Unterscheidung von
befragenden und bestimmenden Artikulationsmodi in Verbindung gebracht wer-
den. So scheint eine Affinitit zwischen befragendem Modus und dem evozierenden
Sprechen auf der einen Seite und bestimmendem Modus und dem diskursiv-logi-
schen Sprechen andererseits naheliegend zu sein. Dies ist plausibel, dennoch fal-
len beide Unterscheidungen nicht zusammen. Insbesondere ist zu beachten, dass
Mischs Sprechtypus, Artikulationsmodus und Ausdrucksform nicht eins zu eins zusam-
menfallen, da der Bereich des Sprechens und der Sprache nur eine — wenn auch

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. »Subtilere Sprachen«

iiberaus wichtige — Form innerhalb des grossen Gebietes der menschlichen Aus-
drucksformen darstellt. Dennoch ist es aber kaum denkbar, dass das evozierende
Sprechen gleichzeitig die Qualitit eines bestimmenden Artikulationsmodus oder
gar Urteilens aufweisen kann. Insofern besteht zwischen dem Evozieren und dem
Befragen (oder Reflektieren) ganz sicher eine Affinitit.

Diese Unterscheidungen fithren, mit anderen Worten, zur Einsicht, dass die
drei analytischen, jeweils zweipoligen Dimensionen bzw. Differenzierungen (1. evo-
zierendes Sprechen — diskursiv-logisches Sprechen, 2.. subjektorientierter Modus — objektori-
entierter Modus und 3. bestimmender Modus — befragender Modus) in zwar vielfiltigen
Kombinationen denkbar sind und auch notwendig erscheinen, um Artikulations-
prozesse besser zu verstehen oder bildungstheoretisch zu fassen, dass aber die
Kombinationen im konkreten Fall wohl nicht auf beliebige Weise realisiert werden.
Die Wahrnehmung der expressiven Differenz zwingt das Subjekt nicht, sich fiir
diese oder jene Perspektive zu entscheiden, und die jeweilige Perspektivierung im-
pliziert auch nicht, ob der Gegenstand am Ende eher im bestimmenden oder im be-
fragenden Modus artikuliert wird, wiewohl die Person vielleicht Tendenzen spiirt
und auch Angewohnheiten aufweist, entweder sich selbst oder aber den Gegen-
stand zu fokussieren und diesen dabei jeweils bestimmend oder eben befragend zu
artikulieren. Vielmehr erméglicht die bewusste und differenzierende Wahrnehmung
der expressiven Differenz gerade eine oszillierende Hin- und Her-Bewegung in der
Perspektivenwahl. Die artikulierende Arbeit am Ausdruck ist daher immer auch ei-
ne Arbeit am Perspektivenwechsel und ermdglicht ihn @iberhaupt erst.

Die hier vorgeschlagenen Unterscheidungen der Artikulationsmodi sind im
Grunde rein analytischer Art; sie miissen dem Bildungssubjekt als Beschreibungs-
selbst keineswegs bewusst sein, aber — und das ist entscheidend - sie kinnen ihm
bewusst sein bzw. ihm zu Bewusstsein kommen. Ausdrucksarbeit bleibt aber den-
noch ein ganzheitliches Tun, eine einheitliche Tatigkeit am synthetischen Amalgam
des Wahrnehmens und des Wahrgenommenen. Diese Vorschlige der analytischen
Unterscheidung der Artikulationstitigkeit treten in ihrer Bedeutung bildungstheore-
tisch in gewisser Weise jedoch in den Hintergrund, wenn im Artikulationsprozess
nicht das entscheidende Moment einer Zustindigkeit fir Prozessgeschehen, und
vielleicht auch das Produkt der Tatigkeit, mitformuliert wird. Wiewohl es (auch
und gerade dem Bildungssubjekt) ritselhaft bleiben mag, was den Prozess des Ar-
tikulierens antreibt und vorantreibt, so ist das Gefiihl fiir die >Titerschaft«in dieser
Selbsttitigkeit entscheidend, weil mit ihm eine Selbstzustindigkeit erfahrbar wird,
worin der tiefere Sinn der hiufig geiusserten Idee liegen mag, dass Bildung im-
mer nur Selbstbildung sein kénne. Ob es nun aber der nie ruhende Geist des Men-
schen oder die unerschopfliche Fiille und Qualitit des im Ausdruck Gegebenen
ist — sie ist es, die zwischen der selbstverstindlichen (aber sich selbst offenbar
nicht verstehenden) Geste eines reinen Bildungskonstruktivismus und dem end-
losen Oszillieren zwischen den befragenden und bestimmenden, den objektori-

- am14.02.2026, 08:12:57.

233


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Die Arbeit am Ausdruck

entierten und subjektorientierten Modi der Artikulation, diskursiv-logisch ausfor-
muliert oder in evozierender Anniherung zur Erscheinung kommt. Am Ende inter-
essiert bildungstheoretisch, ob dabei die Bereitschaft des Subjekts zum Ausdruck
kommt, fiir seine mehr oder weniger reflektierende Titigkeit »Verantwortung« zu
ibernehmen. Es handelt sich um eine Verantwortung fiir sein Gestalten im schop-
ferischen zu Sehen-lassen-kommen, fiir seine Antwortversuche auf das fraglich
Erscheinende und vielleicht fraglich Bleibende, wie auch fiir das Befragen dessen,
was scheinbar sicher und bestimmt ist. Am Befragen und Bestimmen, in der Suche
nach Ausdrucksantworten zeigt sich, ob itberhaupt und in welcher Art und Weise
der Mensch seine Zustindigkeit erkennt, in Anspruch nimmt und sie als konsti-
tutiven Teil der Artikulationen in dieselben ausdriicklich eingehen lisst. Es diirfte
deutlich geworden sein, dass die Selbstzuschreibung einer (expressiven) Verant-
wortung am ehesten dann méglich wird, wenn das Subjekt mit dem Phinomen
der expressiven Differenz (die ja eine Differenz innerhalb des Subjekts darstellt) in
Kontakt kommt, d.h. sie wahrzunehmen fihig ist.

Es wird kiinftigen Arbeiten und vertiefenden Analysen vorbehalten sein, die
hier genannten Kriterien der Artikulationstitigkeit weiter zu erhellen. An dieser
Stelle kann die Zuversicht gedussert werden, dass dies moglich ist und angemes-
sene analytische Kriterien formuliert werden kénnen, mit denen auch empirisch
gearbeitet werden kann (vgl. Park & Reichenbach 2012). Es wire ein Missverstind-
nis, die hier vorgelegten bildungstheoretischen Erérterungen als abschliessende
Antworten zu betrachten. Die Beriicksichtigung der sinnlichen Gewissheit, die im
Zuge der modernen Asthetisierung der Rhetorik und des Rhetorischen als aus-
schliesslich unzuverlissige Kategorie und bloss subjektives Wissen verunglimpft
worden ist, erweist sich am Ende dieser Untersuchung als zentral fiir das Verstehen
der 4sthetischen Dimension der Bildung. Ihre Bedeutung besteht in der Einsicht,
dass Bildung und Bildungsprozesse ohne den Einbezug der subjektiven Gewiss-
heit in ihrer konstitutiven Bedeutung fiir die artikulierende Arbeit am Ausdruck
der Perspektiven, die immer Arbeit am Ausdruck einer expressiven Differenz ist,
nicht denkbar wiren.

- am14.02.2026, 08:12:57.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

