
6. »Subtilere Sprachen«

»Das Wichtigste im Leben und in der

Arbeit ist, etwas zu werden, das man am

Anfang nicht war. Wenn Sie ein Buch

beginnen und wissen schon am Anfang,

was Sie am Ende sagen werden, hätten

Sie dann noch den Mut, es zu schreiben?

Was für das Schreiben gilt und für eine

Liebesbeziehung, das gilt für das Leben

überhaupt. Das Spiel ist deshalb lohnend,

weil wir nicht wissen, was am Ende dabei

herauskommen wird.«

Michel Foucault

6.1 Die Handlungsmacht des Bildungssubjekts

Die kritischen Analysen des Bildungsbegriffs, wie sie in den bildungsphilosophi-

schen Perspektiven von Alfred Schäfer (2017) und Christiane Thompson (2009)

exemplarisch vorgelegt worden sind, befragen ein emphatisches Verständnis von

Subjektivität und Erfahrung. Die sowohl der Kritischen Theorie als auch dem Pa-

radigma der Dekonstruktion folgende Kritik hinterfragt das neuzeitlich geprägte

Verständnis von Rationalität, dem sie einen paradigmatischen Status (auch für

Bildungstheorie) und sogar ›imperialistische‹ Züge zuschreibt, auf fundamentale

Weise. An dieser Kritik überzeugen die dekonstruktiven Argumente hinsichtlich

eines starken Gebrauchs der Begriffe Subjekt und Erfahrung. Charakteristisch

für diese Position und die damit verbundenen Argumentationen ist eine scharfe

Grenzziehung zwischen begrifflichem Denken und unbegrifflichem oder nicht

begrifflichem Denken. Dabei stellen sich die Fragen, wie ein Verstehen jenseits

des »begrifflichen Begreifens« denkbar ist und ob es eine gewinnbringende bil-

dungsphilosophische Strategie darstellt, einer (allzu) logozentrischen Rationalität

den Gedanken einer radikalen Alterität entgegenzustellen. Die Verwendungsweise

der Konzepte der Alterität und Grenze bzw. der Unverfügbarkeit des Subjekts

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Die Arbeit am Ausdruck

und seiner Erfahrung stehen so in unmittelbarer Opposition zum kritisierten

Logozentrismus.

Diese ›Philosophie der Unverfügbarkeit‹ scheint den gesamten Bereich der Spra-

che der logozentrischen Kritik auszusetzen. Das damit verbundene bildungstheo-

retische Denken legitimiert sich also primär negativ, d.h. in Form einer Gegenposi-

tion. Es wendet sich gegen eine logozentrisch verstandene Rationalität und betont

die damit verbundenen Grenzen bzw. deren Begrenztheit. Gleichzeitig verdankt es

die eigene Verortung dem Kritisierten und kann seine Geltung allein negativ bzw.

oppositionell beanspruchen. Es suggeriert, dass die konstitutiven oder wenigstens

relevanten bildungstheoretischen Elemente und Aspekte jenseits der kritisierten be-

grifflichen Rationalität zu verorten sind.

Mit dieser Ausrichtung rücken Begrifflichkeiten wie die ›Singularität des Ande-

ren‹ oder die ›Erfahrung des Nichterfahrbaren‹ ins Zentrum des bildungsphiloso-

phischen Denkens. Das Bildungssubjekt ist in dieser letztlich paradoxalen Sicht al-

lein in Erfahrungen des Entzugs und der Unverfügbarkeit thematisierbar – infolge

der nie zu schliessenden oder überwindenden Differenz von Sagen und Gesagtem.

»Begreifen« wird hier ausschliesslich als ein »Begreifen in Begriffen« verstanden

(Schäfer 2017, S. 219). Dem Paradigma des Logozentrismus in kritischer Oppositi-

on folgend erscheint das Subjekt als eine sich auf prinzipielle Weise und dauerhaft

entzogene, fremde Entität. Eine treffende Beschreibung und Selbstbeschreibung

bleiben dem Subjekt letztlich unverfügbar und es besteht kaum Hoffnung, dass

es sich selbst darin begegnet. Im Lichte der Rede des Fremdbleibens, des Entzugs

und der Unverfügbarkeit werden Konzepte, die sich affirmativ den Prozessen der

Selbstwerdung, Erfahrung und Bildung zuzuwenden wagen, von vornherein ver-

dächtigt, die Identifizierbarkeit von Ich undWelt anzustreben, d.h. keinen Sinn für

das ›Jenseitige‹ aufzuweisen, da diese Bereiche als der Sprache und dem sprachli-

chen Ausdruck prinzipiell entzogen markiert sind.

Mit dieser Perspektive wird eine (sehr) enge Auffassung von Sprache vorgelegt,

das Sprachliche auf den logisch-diskursiven Modus reduziert, der als solcher zwar

kritisiert, aber auch als gesetzt akzeptiert wird. Bei genauerer Betrachtung spielt

jedoch das für diese Bildungskritik konstitutive Jenseits im kritisierten Sprach-

spiel der sogenannten diskursiven Logik mit. Denn die Grenze wird als auf fun-

damentale Weise ja gerade negativ durch jene Rationalität bestimmt, von welcher

sich das Bildungsdenken abgrenzen will. Tatsächlich kann die konstatierte Grenze

auch nur mittels der Kriterien des kritisierten Sprach- und Rationalitätsbegriffs

gezogen werden, verstanden als eine Grenze des Aussagbaren und Begreifbaren.

Markiert wird somit eine Grenze eines bestimmten Sprachbegriffs, eine Grenze, die

sich an der Tragweite von Begriffen in ihrer logozentrischen, d.h. rein diskursiven

Fassung orientiert, wie man mit Georg Misch sagen könnte.

Wie aber mit Mischs Theorie des evozierenden Sprechens und dem damit

verbundenen Prinzip der Verbindlichkeit des Unergründlichen sowie mit der ar-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 209

tikulationsanthropologischen Perspektive deutlich geworden ist, sind Ausdrucks-,

Erfahrungs- und Artikulationsprozesse auch wesentlich vielschichtiger und als auf

komplexe Weise aufeinander bezogen denkbar. Rein diskursives Begreifen bzw.

rein logisch-diskursive Aussagen sind nur eine Möglichkeit von sehr vielen Mög-

lichkeiten des Bildungssubjekts, Bedeutung und Bedeutsames der menschlichen

Erfahrung auszudrücken. Doch für die Feinheiten und Differenzerfahrungen der

Übergänge in und zwischen menschlichen Artikulationspraxen und -formen im

Umgang mit komplexer Lebensrealität hat diese bildungstheoretische Perspektive

offenbar wenig Sinn – zumindest werden diese nicht in Betracht gezogen. Das

subtile Verhältnis von Meinen, Sprechen und Sagen wird vernachlässigt und

die Bedeutung aisthetischer Weltverhältnisse, das heisst das Zusammenspiel von

Wahrnehmung und Artikulation, findet kaum Erwähnung.

So überzeugend und auchwichtig die Kritik amLogozentrismus tatsächlich ist,

muss doch festgehalten werden, dass sie problematisch und überzogen erscheint,

wenn sie in Hypersensibilität gegen sämtliche Versuche der Diskursivierung um-

schlägt. Die Möglichkeiten des Bildungssubjekts werden dadurch m.E. systema-

tisch unterschätzt. Daher sollen im folgenden Kapitel – ganz im argumentativen

Rahmen Kritischer Theorie – die Möglichkeiten situierter Autonomie und refle-

xiver Subjektivität erwogen werden. Dabei wird insbesondere auf das Verhältnis

von Herrschaftsmacht und Handlungsmacht hingewiesen und aufgezeigt, dass Bil-

dungsphilosophie die Möglichkeiten des Bildungssubjekts nicht nur überschätzen,

sondern eben auch unterschätzen kann.

6.1.1 Herrschaftsmacht und Handlungsmacht

»Denn im Bildungsbegriff soll eine Idee von Menschsein geschützt werden, die

für individuelle Ausgestaltungen offenbleiben soll, um eine eigene Vision von ge-

lingendem Leben entwickeln zu können«, schreibt Bärbel Frischmann emphatisch

(2012, S. 160). Trotz dieser affirmativen Emphase sieht auch Frischmann den Men-

schen als gefährdet im Spielfeld gesellschaftlicher Unterdrückung und Vereinnah-

mung. Insbesondere durch einen zwar idealistischen, aber von den Markt- und

Verwertungslogiken vereinnahmten Bildungs- und damit einhergehendem Sub-

jektbegriff sieht sie die Idee des Zusammenhangs von Humanität und Bildung

pervertiert. Im Gestus der Verteidigung des humanistischen Gedankens folgt sie

– grob gefasst – dem Impetus der Kritischen Theorie in ihrem Urteil über die Un-

möglichkeit von Bildung. In diesem Spannungsfeld hat die Idee der individuellen

Ausgestaltung als Vision eines gelingenden Lebens einen schweren Stand. Sie ris-

kiert, als Ausdruck eines naiven und unzureichenden Verständnisses der Einsich-

ten der KritischenTheorie zu erscheinen.DiesemVerdacht will sich eine Pädagogik

nicht aussetzen, die sich als modern versteht.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Die Arbeit am Ausdruck

Doch wie soll eine Bildungsphilosophie beurteilt werden, die sich dogmatisch

auf negative Dialektik festlegt und in ihrem Anti-Positivismus von vorneherein jeg-

liches Gelingen von Bildungsprozessen und jede Form gesellschaftlicher Anerken-

nung auszuschliessen scheint? (vgl. Zenkert 2015, S. 156) Kritische Bildungstheorie

folgt Adornos »Bilderverbot«, das »untersagt, eine Gegenwirklichkeit oder Utopie

explizit zu machen und zu propagieren, da selbst die eigenen Normen, Wünsche

und Träume von den herrschenden Gegebenheiten kontaminiert sind und diese

lediglich perpetuieren« (Deines 2003, S. 69). Getragen vom Misstrauen gegen die

eigenen Visionen kann nur immer auf das Nicht-Identische, das Unbeschreibbare

und ganz Andere verwiesen – und vielleicht gehofft werden.

Die Individualität des Bildungssubjekts gehört dabei zu diesem entzogenenBe-

reich, der geschützt werden soll. Allerdings riskiert die Fixierung auf das Theorem

der Unverfügbarkeit im Namen der Ideologiekritik, ihrerseits dogmatisch oder

ideologisch zu werden, so der Bildungsphilosoph Georg Zenkert, und »ein Ver-

dikt über die Unmöglichkeit der Bildung bringt eine kritische Auseinandersetzung

eher zum Verstummen« (2015, S. 156). Es scheint, als erfordere der affirmative Um-

gang mit den wichtigen Einsichten der negativen Dialektik grosses Fingerspitzen-

gefühl. Dieses besteht darin, deren Kritik mit guten Gründen zu antizipieren, aber

dabei nicht über das Ziel hinauszuschiessen und den intendierten, schützenswer-

ten Bereich einer ›Idee des Menschseins‹ zu verfehlen. Bildungstheoretisch geht

es darum, die Gestaltungsmöglichkeiten des Menschen nicht nur für begrenzt zu

erklären, sondern den Umgang mit der Grenze, dem Unergründlichen als für Bil-

dung konstitutiv zu verstehen, ohne die Problemzonen zu nivellieren. Das besagte

Fingerspitzengefühl ist deskriptiv (Bildungstheorie) sowie normativ (Vollzugsform

von Bildungsprozessen) entscheidend. Cornelia Klinger beschreibt, wie schnell die

Situation »kippen« kann. In ihrer Analyse stellt sie der »Dialektik der Aufklärung«

eine »Dialektik der Romantik« zur Seite:

»Dialektik der Aufklärung hatte geheißen: statt der Herrschaft des Subjekts setzt

sich mit jedem Schritt auf demWeg der Rationalität die Herrschaft des blind Ob-

jektiven fort. Nicht zuletzt in Opposition dagegen und in der Absicht, die Herr-

schaft des Subjekts im positiven Sinne zu vollenden, hatte die Wendung zum In-

dividuum stattgefunden. Sie entwickelte eine Dynamik, die im Streben über das

Subjektive hinauszugelangen, letztlich doch wieder auf es zurück fällt, so dass

Dialektik der Romantik heißen kann: jeder Versuch, die herrschaftlich strukturier-

te Subjektivität durch den Sprung ins ›ganz Andere‹ zu überwinden, führt statt zur

ersehnten Rückkehr zur Substantialität zu nichts anderem als zur Diktatur einer

hypertrophen Subjektivität.« (Klinger 1995, S. 85f.)

Der charakteristische »Sprung ins ›ganz Andere‹« scheint die hauptsächliche Pro-

blematik darzustellen und ist letztlich – von den kritisch informierten Positionen

sicher nicht intendiert – mit Klinger als »Dialektik der Romantik« beschreibbar.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 211

Dennoch, die proklamierte (Selbst-)Entzogenheit des Individuumswird gerne zum

»ganz Anderen« stilisiert und führt in der Folge zu der von Georg Zenkert festge-

stellten Verstummung des Bildungsdiskurses. Zenkert macht dahingegen deutlich,

dass es darauf ankomme, den Zusammenhang von Individualität und Handlungs-

macht zu analysieren, da eine pauschale Kritik derMacht Gefahr laufe,wirkungslos

zu bleiben (vgl. 2015, S. 156.).

Der für die Kritische Theorie charakteristische Paradigmenwechsel von der

Individualität zur Subjektivität hat die kategoriale Beschränkung von Macht auf

Herrschaftsbeziehung zur Voraussetzung. Die Überblendung der unterschiedli-

chen und unterscheidbaren Konzepte des Selbst, der Individualität und der Sub-

jektivität ergibt sich aus einem spezifischen Verständnis der negativen Dialektik

von Macht und Herrschaft. Mit dem reduktionistischen Verständnis von Macht als

Herrschaftsmacht übernimmt die so zugespitzte Bildungsphilosophie fraglos die

charakteristische Argumentationsstruktur Adornos. Die begriffliche und konzep-

tuelle Auflösung des Individuums im und als Subjekt korreliert begrifflich mit dem

Machttypus der Herrschaft. Zenkert zeigt dies an Adornos Argumentation auf, ins-

besondere wenn dieser für die Diagnose der Machtwirkung von Institutionen zu-

nächst auf den positiven Sinn von Individualität zurückgreife: »Einerseits unter-

stellt er pauschal jeder Organisation, die ursprünglichen Regungen der Individuen

zu unterdrücken, entlarvt aber andererseits im selben Atemzug die Vorstellung ei-

ner Ursprünglichkeit als schlechten Schein. Noch die Konzeption von Individuali-

tät selbst wird als Produkt des ideologischenWirkens des Systems entlarvt.« (2015,

S. 150). Das Konzept der Individualität als Effekt der Herrschaftsmacht ist Zenkert

zu Folge aber keine Diagnose, sondern Teil der Voraussetzung, soziale Macht ge-

nerell unter die Kategorie von Herrschaft zu fassen (S. 149). Für eine überzeugende

Bestandsaufnahme der empirischen Verhältnisse sei aber entscheidend, dass die

relevanten Kategorien das Ergebnis nicht schon antizipieren. In dieser Hinsicht

bestehe die Herausforderung anspruchsvoller Bildungskritik darin, »ein begriffli-

ches Instrumentarium zu entwickeln, das Unterdrückung von produktiver Macht

zu unterscheiden erlaubt« (S. 155). Mit einem längeren Zitat sei hier zusammen-

fassend Zenkerts Argumentation gefolgt:

»Sofern indes die Individuen von der Wirklichkeit des Handelns abgeschnitten,

also ohnmächtig sind, ergibt sich eine Konstellation, die ideologisch zu nennen

dann durchaus berechtigt wäre, wenn sich das Individuum durch seine Machtlo-

sigkeit bestätigt glaubt und seine eigenen Defizite der schlechten Wirklichkeit

anlastet. Individuen müssen um ihrer eigenen Identität willen bestrebt sein,

Wirklichkeit zu prägen. Das bedeutet immer, als Macht in Erscheinung zu treten.

Aber daraus folgt keineswegs, dass dies unweigerlich zur Unterdrückung führt.

Nicht Herrschaft, sondern Wirkungsmacht ist das elementare Ziel des Handelns.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Die Arbeit am Ausdruck

Im gesellschaftlichen Raum kommt es deshalb darauf an, Macht zu gestalten,

statt sie pauschal als Unterdrückung zu diffamieren.« (Ebd.)

Zenkert betont die Notwendigkeit einer analytischen Unterscheidung der Be-

grifflichkeiten von Selbst, Individualität und Subjektivität. Das Subjekt der

(Bildungs-)Kritik als Produkt von Herrschaftsmacht bestimmt Individualität nur

im Rahmen eben dieses Machtbegriffs und kann darum zu einem differenzierten

Verständnis des Verhältnises von Subjektivierungsprozessen alsMachteffekte einer-

seits und als Möglichkeiten individueller Handlungsfähigkeit andererseits nichts

beitragen.

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass Adornos »Theorie der

Halbbildung« nicht in erster Linie als Theorie der Bildung, sondern als – bedeut-

same – Kritik der Bildung zu verstehen ist. Als Bildungstheorie ist das darin auf-

scheinende Bildungskonzept zu unbestimmt: »Es ist nicht hinreichend konkreti-

siert, um der Differenz zwischen dem produktiven Prozess der Entwicklung des

Selbst in Auseinandersetzung mit der Welt einerseits und der Entfremdung unter

dem Einfluss ideologischer Tendenzen andererseits gerecht zu werden.« (Zenkert

2015, S. 155) Zenkert kommt zum Schluss, dass einer sich kritisch verstehenden

Bildungsphilosophie zwar der Status der Bildungskritik, jedoch nicht jener einer

Bildungstheorie zukommen könne, wenn sie der Argumentation Adornos in dieser

distanzlosen Art und Weise folge.

6.1.2 Reflexive Subjektivität und individuelle Handlungsmacht

Wie Zenkert gehört auch Hans-Herbert Kögler zu jenen Autoren, die »mit dem

Poststrukturalismus die Überzeugung teilen, dass all jene Subjektkonzeptionen,

die das Selbstverhältnis auf ein direktes epistemisches Selbstwissen gründen

wollen, problematisch sind« (2003, S. 78, Anm. 2). Es geht in diesen Überlegungen

daher nicht darum, die poststrukturalistischen Einsichten an sich in Frage zu

stellen. Die Anbindung des Subjekts an konkrete Diskurspraktiken beinhaltet

immer schon seine Integration in die Machtbeziehungen und seine Abhängigkeit

von Herrschaftsstrukturen einer bestimmten Gesellschaft. Doch: »Die radikale

Subjektdestruktion am und gegen das Leitbild der Substanzmetaphysik, die sich

gegen die cartesianische Verdinglichung des Bewusstseins richtet, hat keinen

Sinn für das Konzept eines möglichen hermeneutischen Selbstbezugs reflexiver

Subjektivität.« (S. 83f.)

Der machtbestimmte Hintergrund der symbolisch-praktischen Vermittlung

des subjektiven Selbstbezugs kann unterschiedlich ausgelegt werden. Wie Zenkert

moniert auch Kögler einen einseitigen Machtbegriff und betont, dass die durch

die sprachliche Vermittlung des Denkens erzeugte Rückbindung des Subjekts

an kontingente kulturelle Kontexte nicht mit einer Reduktion des Subjekts auf

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 213

anonyme Sinn- und Machtstrukturen verwechselt werden sollte (vgl. 2003, S. 78).

Kögler hält zwar terminologisch am Begriff des Subjekts fest, unterscheidet aber

das psychologisch-identische vom reflexiv-interpretativen Subjekt. Mit dieser Differenz

versucht er zu zeigen, dass eine völlige Destruktion des Subjekts nicht schlüssig

sein kann und auch nicht dem Sinn der postmodernen Kritik entspricht. Dabei

bezieht er sich insbesondere auf die Arbeiten Michels Foucaults.

Die klassischen Arbeiten Foucaults zeichnen sich methodisch zweifach durch

eine subjektdestruktiveMethode aus (archäologisch/epistemisch; genealogisch/so-

zial-ontologisch). Das sprechende Subjekt wird als in diskursive Kontexte zurück-

gebundenes konzipiert. Diese Kontexte versteht Foucault als durch soziale Prakti-

ken bestimmt, die immer auch als Machtpraktiken zu verstehen sind. Die histo-

rische Situiertheit und Kontingenz der diskursiven Hintergrundregeln triumphie-

ren hier über das transzendentale Subjekt, das hinter den Produkten der Macht

verschwindet. Doch die diskursive Macht ist ohne reflexive Leistung des (tätigen)

Menschen nicht denkbar.Während transzendentale Subjektivität diese Reflexivität

als allgemeines Vermögen menschlicher Vernunft bestimmte, ist sie bei Foucault

an die konkreten diskursiven und sozialen Praktiken gebunden. Machtpraktiken

wären wirkungslos, würden sie von Menschen nicht verstanden und interpretiert.

In Köglers Worten:

»Die entscheidende begriffliche Weichenstellung in unserem Zusammenhang

besteht darin, dass sich die Macht nur durch eine kooperierende Handlungsdis-

position des Subjekts erhalten kann. […] Die Macht steht also in Foucault nicht,

wie gemeinhin angenommen, dem subjektiven Selbstverständnis der Subjekte

als das Andere, das Entgegengesetzte, das Objektive gegenüber; vielmehr exis-

tiert Macht nur dadurch, dass sie ontologisch Selbst-Verstehen schafft, dass sie

Subjekte als Subjekte formt.« (2003, S. 81f.)

Und er kommt zum Schluss: »Die Macht ist also selbst auf die Subjekte, auf deren

Körper, Gesten und Gedanken sie bildend wirkt, essentiell angewiesen.« (ebd.).

Macht ist, aus dieser Perspektive betrachtet, auf Menschen angewiesen, die

empfindsam und empfänglich sind und mit ihren Körpern, Gesten und Gedanken

die Erwartungen und Zumutungen interpretieren. Nur konkret handelnde Indi-

viduen verleihen der Macht ihre Effizienz, Überzeugungskraft und Unangreifbar-

keit. Das Angewiesensein auf die interpretative Leistung individuellen Handelns

bedeutet auch, das Macht ohne die entsprechende Entwicklung eines Selbstver-

ständnisses von situierten Subjekten nicht möglich ist. Doch das Selbstverstehen

der Subjekte ist nie völlig kontrollierbar und damit ist die Transzendenz der Macht

mit ihrer Implementierung mitgesetzt und ermöglicht eine »hermeneutische In-

version der Macht« (S. 82). Diese (andere) Macht verdankt sich im Grunde einem

»sich selbst zugewendeten interpretativen Akt« – darin liegen die hermeneutischen

Wurzeln der Macht (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Die Arbeit am Ausdruck

Auch wenn das Selbstverstehen sozial strukturiert ist, bleibt es einer determi-

nierenden Kausalität entzogen. Da der Sinn in und von Interpretationsakten nicht

einfach festzustellen ist, kann auch das subjektive Selbstverhältnis nie endgültig

dominiert werden (vgl. ebd.). Voraussetzung für die Wirksamkeit des hermeneuti-

schen Potentials ist aber die reflexiveThematisierung von Intentionen und Verhält-

nissen. Diese Voraussetzungen und ihr Mittel sieht Kögler in der Sprache gegeben,

die potentiell als eigene Meta-Sprache fungieren kann (vgl. ebd.). »Agency« als si-

tuierte Handlungsfähigkeit, so Kögler,

»besteht demnach in der Kompetenz zur Ausschöpfung der sprachlich angeleg-

ten Reflexionspotentiale und darf weder als transzendentales Geschenk (Be-

wusstseinsphilosophie) noch als existentieller Freibrief (Sartre, später Foucault)

missverstanden werden. Das Subjekt existiert vielmehr als kritisch-reflexive

Selbstrelation von dem Hintergrund vorgegebener Strukturen.« (S. 83)

Die Möglichkeit der Selbstverständigung ist als eine im weitesten Sinne sprach-

lich vermittelte Reflexion zu verstehen. Oder artikulationstheoretisch formuliert:

Artikulationsprozesse von Selbst- und Weltverhältnissen können ein zunehmend

reflexives Verständnis und Bewusstsein für die Möglichkeiten selbstreferenzieller

Situierung und die sozial strukturierte Selbstbestimmung ermöglichen.

Zenkert verfolgt einen ähnlichen Gedanken. Was Kögler als reflexives Selbst-

verständnis situierter Subjektivität konzipiert, bezeichnet Zenkert als Individuali-

tät. Diese fällt nicht mit dem als determiniert verstandenen und dekonstruierten

Subjekt der Kritischen Theorie zusammen, so wenig wie reflexive, situierte Sub-

jektivität von Subjektivierungsprozessen nicht gänzlich überwältigt wird. Zenkert

verweist ebenfalls auf einen zu differenzierenden Machtbegriff. Zwar spricht er

nicht von einer »Inversion der Macht«, siedelt sie aber strukturell an einem ana-

logen Ort an: Handlungsfähigkeit als Handlungsmacht markiert das Moment des

Individuellen (bei Kögler: situierte, reflexive Subjektivität).

Handlungsmacht stehe gemäss der aristotelischen Handlungstheorie »für ei-

nen Machttypus, der sich nicht auf Herrschaft zurückführen lässt, noch unmittel-

bar in Herrschaft mündet« (Zenkert 2015, S. 149). Vielmehr sei das Selbstverstehen

des reflexiven Subjekts konsequent im Zusammenhang des Konzepts der Indivi-

dualität zu begreifen. Individualität sei das Konzept des Selbst und hier zeige sich

der intrinsische Bezug zu seiner Bildung (S. 151). Wie auch Kögler betont Zenkert

die fundamental bedeutsame Praxis der Selbstdeutung. Dazu ausführlich:

»Stellt man die strukturelle Differenz von ›Individuum‹ gegenüber ›Subjekt‹ in

Rechnung, dann kristallisiert sich im Spektrum divergierender Auffassungen ein

Kriteriumheraus, das als unverzichtbar geltenmuss: Das Individuum ist ganz ent-

scheidend geprägt von den Versuchen seiner Selbstdeutung. Dieser Sachverhalt

stellt einen komplexen Zusammenhang dar. Selbstdeutung ist nicht ein reiner Re-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 215

flexionsakt noch eine Reihe einzelner Akte. Denn das Selbst, von demdie Rede ist,

besitzt keine Realität außerhalb des Prozesses, es ist in seiner ganzen Erscheinung

diachron. SeinWesen kann nur imModus desWerdens zur Erscheinung kommen.

Dieses Werden ist sowohl das Ergebnis seiner eigenen Tätigkeit als auch der for-

menden Wirkung seiner Umwelt. Ein Individuum realisiert sich – mit anderen

Worten – durch Bildung und im Modus der Bildung gestaltet sich das Verhältnis

von Individuum undWelt.« (Ebd.)

Bildungstheoretisch kommt es darauf an, den Sinn für die Feinheiten dieser

Verhältnisse zu schärfen und dieselben kritisch-produktiv mit Blick auf die

Möglichkeit von Bildungsprozessen zu prüfen bzw. zur Geltung zu bringen. Die

bildungsphilosophisch konstatierten Phänomene der (Selbst-)Entzogenheit und

(Selbst-)Unverfügbarkeit können zwar aus einer bildungskritischen Sicht, aber eben

auch aus einer bildungstheoretischen Sicht beleuchtet werden. Bildungskritisch geht

es darum, die Phänomene, Möglichkeiten und Grenzen der Bildung in kultur-

und gesellschaftskritischer Perspektive zu diskutieren, während Bildungstheorie

grundsätzlicher auch versucht, sie –wenn auch natürlich nicht ausschliesslich – in

anthropologischer Hinsicht zu deuten. Kritik ist an der Reflexion der historischen

Situation einer Gesellschaft interessiert, das Verständnis für die überkontextuelle

Situation des Menschen tritt hier in den Hintergrund. Dennoch lässt sich über

die Bildung nicht ohne zumindest implizite oder stillschweigende Vorannahmen

zur conditio humana sprechen, auch wenn anthropologischen Zugängen in der ge-

genwärtigen Bildungsphilosophie mit ihrem bildungskritischen Fokus mit Skepsis

begegnet wird. Die nicht explizierten bzw. nicht reflektierten Vorannahmen

prägen jedoch auch die Kritikbildung und Bildungskritik massgeblich (vgl. Kap.1).

Mit dem anthropologischen Verständnis der exzentrischen Positionalität im

Sinne Plessners ist eine Grundlage gegeben, um über Anlass, Notwendigkeit und

Möglichkeit der Vollzugsformen des Bildungsprozesses nachzudenken. Auch in

dieser Anthropologie steht die Selbstentzogenheit des Menschen im Zentrum, die-

se wird sogar als strukturellesMerkmal der Art undWeise des In-der-Welt-Seins ver-

standen. Doch Gesellschaftsverständnis und Gesellschaftskritik sind diesemMerk-

mal entwicklungs- und begriffslogisch nachgelagert. Andererseits ist die anthro-

pologische Reflexion ausserhalb des Gesellschaftlichen wohl eine Illusion. Die an

dieser Stelle erforderliche theoretische Sensibilität für die Standortgebundenheit,

d.h. die historischen Bedingungen, kennzeichnet Plessners philosophische Anthro-

pologie. Sie weiss um die Verletzlichkeit der menschlichen Situation, die in deren

Unergründlichkeit und Unverfügbarkeit begründet liegt, der sich der Mensch aber

auch im alltäglichen Lebensvollzug nicht entziehen kann, sondern sie vielmehr auf

die eine oder andereWeise, und sei es bloss implizit, bewältigen undmit ihr umge-

hen muss. Mit dem Prinzip der Verbindlichkeit der Unergründlichkeit (vgl. Kapitel

3.4) wird die Bedeutung des Verbindlichnehmens dieser zugrundeliegenden Uner-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Die Arbeit am Ausdruck

gründlichkeit bildungstheoretisch hervorgehoben, artikulationstheoretisch inter-

pretiert und weiterentwickelt.

Entscheidend ist aus bildungstheoretischer Perspektive nicht das Faktum der

Entzogenheit, sondern der Umgangmit ihr. Die konstitutiven Phänomene der Ent-

zogenheit und Unverfügbarkeit stellen nicht die Grenze oder das Ende der Mög-

lichkeit von (bildenden) Erfahrungen dar, sondern sind zuallererst ihr Anlass. Die

durchaus typischen Erfahrungen der Grenze der logisch-diskursiven Rationalität

führen ja nicht zumDenkstopp, sondern sind vielmehrMotiv für die Bemühungen,

die jeweilige Situation des Selbst mit anderen sprachlichen und nicht-sprachlichen

Artikulations- und Ausdruckmitteln zu beschreiben, zu verstehen und zu bewälti-

gen versuchen. Das Deutungsfeld, das dabei evozierend erweitert wird, mag nach-

folgend auch im logisch-diskursiven Modus eingeholt und bearbeitet werden. Dies

schmälert oder entwertet die individuellen Ausdrucks- und Artikulationsversuche

in keiner Weise, im Gegenteil. Was für eine Person ein schon selbstverständlicher

Bestandteil ihres diskursiv-explizierbaren Weltverstehens ist, mag für die andere

Person noch einen Bereich darstellen, dem sie sich erst evozierend annähert, um

ihn sich anschaulich und verständlich zu machen, das heisst, vor Augen zu führen.

Es kann daran erinnert werden, dass Wittgensteins Diktum – »Was sich über-

haupt sagen lässt, lässt sich klar sagen; und wovon man nicht reden kann, darüber

muss man schweigen« (2003, S. 7) – in seinem Spätwerk eine klare Revision er-

fährt. Was gemessen an Kriterien eines möglichen (philosophischen) Paradigmas

als unverfügbar oder unaussagbar erscheint, steht nicht auch automatisch für ei-

ne Unverfügbarkeit der menschlichen Erfahrungen in der Lebenswelt überhaupt.

Mit diesem Blick wird nicht suggeriert oder behauptet, es gebe keine Grenzen der

Erfahrung und des Erfahrbaren. Schon der Begriff der Erfahrung bleibt einer theo-

retischen Bestimmung bzw. Verfügung entzogen. Aber der Mensch ist in seinen

Lebensvollzügen sicher nicht auf sprachphilosophische und -theoretische Gren-

zen festgelegt. Er muss schweigen, wo ihm die Worte fehlen, aber mag, wo seine

sprachlichen Möglichkeiten enden, andere Ausdrucksformen finden. Er ist darauf

angewiesen und bestimmte Situationen fordern ihn auf, nicht die, sondern seine

Grenzen, die Grenzen des für ihn Aussagbaren in seinem Ausdruck zu erweitern.

Diese besondere Fähigkeit ist ihm gegeben, aber dennoch nicht als beliebig ein-

setzbare Technik verfügbar. Hingegen kann er an seinem Umgang damit arbeiten.

Ohne das »Glück« der Bildsamkeit müsste er an der Unverrückbarkeit absoluter

Grenzen scheitern oder sogar verzweifeln.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 217

6.2 Die Erweiterung des Ausdrucksvermögens: »Subtilere Sprachen«
(Charles Taylor)

»Als erstes lernen wir, bestimmte Be-

deutungen enaktiv umzusetzen, und

anschließend lernen wir vielleicht, wie

man sie beschreibt. Beides ist notwendig,

aber es dürfte klar sein, dass der erste

Lernschritt einen gewissen ontogeneti-

schen Vorrang hat.«

Charles Taylor

»Subtilere Sprachen« ist eine Bezeichnung, die Charles Taylor dem romantischen

Dichter Percy Bysshe Shelley (1792–1822) entnimmt (Taylor 1996, S. 664). Roman-

tische Dichtung habe das Anliegen gehabt, eine »originelle Sicht des Kosmos« zu

artikulieren, besonders in der Beschreibung der Natur bzw. der natürlichen Um-

gebung sollte etwas zum Bewusstsein gebracht werden, »wofür wir bisher noch

keine angemessenen Worte haben« (S. 665). Wie in der Dichtung finde sich die-

se Bemühung auch in der Malerei, meint Taylor und geht beispielhaft auf Caspar

David Friedrich ein, der in der Natur einen Symbolismus gesucht habe, »der nicht

auf den anerkannten Konventionen basiert«, sondern vielmehr von der »überlie-

ferten Ikonographie« abgerückt sei (S. 664). Mit Kants Trennung von Natur und

Vernunft, die quasi prototypisch für das »übliche Aufklärungsdenken« stehe, sei

die Natur nicht mehr eine Quelle von Erkenntnis und Bedeutung. Als romantisch

kann die Suche nach einer Überwindung dieses modernen »Desengagement« be-

zeichnet werden. »Wenn wir etwas objektivieren oder neutralisieren, erklären wir

unsere Trennung, unsere moralische Unabhängigkeit von dem betreffenden Et-

was.« (S. 667) Diese Trennung hindere uns daran, uns für den inneren und äusseren

Elan der Natur zu öffnen (ebd.).

Nun ist hier nicht der Ort, um den philosophischen und ästhetischen Kampf

um die geistigen Einstellungen zur Welt und Natur zu kommentieren oder zu dis-

kutieren, der im achtzehnten Jahrhundert beginnt.Mit den wenigen Bemerkungen

soll darauf verwiesen werden, dass die Auseinandersetzung darum, was sich lo-

gisch-diskursiv und was sich evozierend ausdrücken lässt, was als gesichertesWis-

sen gilt und was eher als künstlerische Expression, eine lange Geschichte hat. Die

Geschichte der Bildungstheorie, besonders aber der ästhetischen Bildung kann –

zumindest teilweise – als Bestreben rekonstruiert werden, die Erzählung plausibel

zu machen, dass die mit dem Aufklärungsdenken getrennten Wege von Vernunft

und Natur ursprünglich eine Einheit gebildet hätten, die dann – so das Verspre-

chen der Bildung bzw. der Ästhetik –auf eine neue Art, namentlich durch Bildung,

›versöhnt‹ werden könnten.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Die Arbeit am Ausdruck

Dieser Bruch wird von den romantischen Denkern aber nicht beklagt, sondern

vielmehr als Fortschritt akzeptiert. So meint Taylor mit Bezug auf Friedrich Schil-

lers Briefe Über die ästhetische Erziehung des Menschen, es habe sich die Vorstellung

herausgebildet, »dass der Bruch zwischen Vernunft und Natur notwendig ist und

dass der Mensch ihn herbeiführen muss, um sein Vermögen des rationalen Den-

kens und der Abstraktion zu entfalten« (S. 671). Kritisiert werden seit Beginn der

Aufklärung hingegen eindimensionale Auffassungen über den Menschen. Ein be-

trächtlicher Teil der Auseinandersetzung, die in den vorausgegangenen Kapiteln

dieser Arbeit erfolgt, kann im weitesten Sinn als Fortführung dieser Kritik ver-

standen werden, wobei Akzentverschiebungen natürlich historisch und systema-

tisch bedeutsam sind. Dennoch: Diese Kritik hatte und hat Berechtigung und zeigt

ihre Wirkungen.

Taylor, der in Quellen des Selbst die Entstehung der neuzeitlichen Identität und

Subjektivität rekonstruiert, schreibt: »Das neuzeitliche Subjekt ist nicht mehr nur

durch das Vermögen der desengagierten rationalen Kontrolle definiert, sondern

außerdem durch dieses neue Vermögen der expressiven Selbstartikulierung: das Ver-

mögenmithin, das seit der Romantik der schöpferischen Einbildungskraft zugeschrie-

ben wird.« (S. 678; Hervorh. A. P.) Diese beiden »Sichtweisen« auf den Menschen –

aufklärerische und romantische Akzentuierung – sind sicher nicht als »versöhnt«

zu verstehen. Vielmehr befindet sich ein »Mensch der Moderne, der beide Ver-

mögen anerkennt, […] von vorneherein in einem Zustand der Spannung« (S. 679).

Möglicherweise anerkennt er die beiden Vermögen nicht als gleichwertig, aber

wenn er es tut, wird seine »moralische Situation« zwar »sehr viel komplizierter«,

aber auch »gehaltvoller« (ebd.).

In seinem neuen Werk Das sprachbegabte Tier (2017) vertieft und systematisiert

Taylor die Analyse der Bedeutung des menschlichen Sprachvermögens. Seine Per-

spektive ist von sprachtheoretischen Denkern jener Epoche geprägt, die als »deut-

sche Romantik« bezeichnet wird, namentlich von Johann Georg Hamann, Johann

Gottfried Herder und Wilhelm von Humboldt, deren Positionen er entsprechend

zu einer »HHH-Theorie« zusammenfasst. Dieser stellt er die »HLC-Theorie« ge-

genüber, deren Hauptexponenten er in Thomas Hobbes, John Locke und Étienne

Bonnot de Condillac sieht (S. 7). Mit der HLC-Theorie werde versucht, die Spra-

che innerhalb »der Grenzen der von Descartes zur Vorherrschaft gebrachten re-

präsentationalistischen Erkenntnistheorie der Neuzeit zu verstehen« (S. 15). Wis-

sen bestehe aus dieser Perspektive im Wesentlichen darin, dass die »Darstellung

tatsächlich mit der Wirklichkeit« übereinstimme (ebd.), während die Vertreter der

HHH-Theorie (besonders Herder) von der »Einsicht« ausgehe[n], »dass die Sprache

eine neue Art von Bewusstsein« ermögliche (S. 18).

Letztlich geht es dabei umdie Frage,welche Kriterien der Richtigkeit wir beiBe-

schreibungen akzeptieren. Es gehöre zur »semantischen« Leistung, für Fragen einer

»intrinsischen Richtigkeit« empfänglich zu sein (S. 28). Das ist Herders Position.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 219

»Ein Wort einer menschlichen Sprache zu beherrschen heißt, einen Sinn dafür zu

haben, dass es das richtigeWort ist, oder […]: für dieThematik seiner unhintergeh-

baren Richtigkeit empfänglich zu sein.« (S. 40) Dies entspricht demBedeutungsholis-

mus von Herder, der besagt, dass Einzelwörter »überhaupt nur im Zusammenhang

einer artikulierten Sprache Wörter sein [können]. Die Sprache ist nichts, was man

Wort für Wort nacheinander aufbauen könnte« (S. 43). Dies zu verkennen, sei der

Irrtum etwa Condillacs, demzufolge »ein Lexikon mit einem einzigen Wort durch-

aus denkbar« sei (ebd.). Humboldt greift auf Herders Bedeutungsholismus zurück,

wenn er das Bild entwirft, wonach die Sprache als ein Gewebe verstanden werden

könne (S. 45). Bedeutsam an der sprachholistischen Sicht ist die damit verbundene

Einsicht, dass sprachliches Bewusstsein zu haben auch bedeutet, dass man ständig

an die Grenzen dieses Bewusstseins stösst (S. 52). Auf manche Fragen können wir

keine Antworten geben oder nur solche, die uns selbst nicht befriedigen und den

anderen vielleicht noch weniger. Um zwei Beispiele von Taylor (ebd.) zu nennen:

»Warum hast Du das getan?«, »Warum magst Du dieses Bild nicht?« Um sich und

andere zu verstehen, bräuchten wir neue »Modelle«, die man anzuerkennen lernen

müsse. Das sei auch der Grund, warum Literatur eine so wichtige Quelle für neue

Einsichten sein könne (S. 53). Humboldt zeige, »wie wichtig diese Grenze zwischen

dem Sagbaren und dem ist, was jenseits dieser Grenze liegt, und gibt Aufschluss

über unseren stets wiederkehrenden Drang, diese Grenze weiter hinauszuschieben und das

Gebiet unseres Artikulationsvermögens zu erweitern« (S. 54; Hervorh. A. P.).

Die Arbeit am Ausdruck ist der Versuch, die Grenze des Sagbaren hinauszu-

schieben, eine subtilere Sprache zu finden, treffende(re) Beschreibungen zu voll-

bringen. Diese Tätigkeit wurde in der vorliegenden Arbeit insbesondere als Evozie-

ren verstanden. Natürlich ist die Reichweite des menschlichen Sprachvermögens

begrenzt, denn Grenzen können nicht beliebig erweitert werden. Dies zu akzep-

tieren gehört auch zum Ethos der Verbindlichkeit der Unergründlichkeit, auf das

mit Plessner und Misch hingewiesen worden ist (vgl. Kapitel 3.4). Die Begrenzun-

gen sind vielfacher Natur, insbesondere ontogenetischer, sozialer, epistemischer

und kultureller. Bildungsprozesse als Arbeit am Ausdruck zu verstehen, dabei die

Bedingungen der Artikulationsmöglichkeiten wahrzunehmen und zu bedenken,

gehört zum zentralen Anliegen nicht nur der persönlichen oder personalen, son-

dern auch der institutionellen Bildung.

Aus dieser Perspektive wird deutlich, dass ein rein analytischer, begrün-

dungstheoretisch konzipierter Begriff von Bildung, wie er exemplarisch mit

Krassimir Stojanov vorgestellt wurde, keinen Sinn für jenen subtilen Sprachsinn

aufbringt bzw. diesen schlicht nicht einbezieht. Diese Perspektive meint vielmehr,

begrifflich propositional vernünftig geleitete Begründungs- und Argumentati-

onspraktiken der Selbstreflexion von narrativen und poetischen Praktiken des

Sich-selbst-neu-Beschreibens messerscharf unterscheiden und bildungsrelevante

Selbst-Transformation ausschliesslich mit ersteren identifizieren zu müssen. Dass

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Die Arbeit am Ausdruck

diese Einschätzung nicht überzeugt, wurde m.E. bereits aufgezeigt. Es kommt

aber nicht darauf an, eine Artikulationspraxis gegen die andere auszuspielen. Der

Glaube an die Möglichkeit der vollständigen argumentativen Selbstergründung

und -begründung ist ebenso naiv wie der Glaube an die Möglichkeit einer ganz

›eigenen‹, kreativen Selbst-Beschreibung als Kriterium gelungener Bildung. Beide

Sichtweisen verpassen das prozessuale Moment, welches für Bildungstheorie letzt-

lich entscheidend ist. Unabhängig davon, ob es sich um begrifflich-propositionale

(Selbst-)Begründungsdiskurse oder um poetische (Selbst-)Beschreibungen han-

delt, geht es darum, Artikulationsprozesse – sowohl das Artikulieren-Müssen (als

anthropologische Konstante) als auch das Artikulieren-Können (als ontogenetisch

gegebenes und individuelles Vermögen) – als zentrale Aspekte menschlicher

Lebens- und Veränderungspraxis anzuerkennen und zu verstehen.

Mit dieser Arbeit sollte aus einer systematisch-anthropologischen sowie einer

ontogenetischen Perspektive gezeigt werden, dass das Selbst- und Weltverhältnis

schon immer als ein artikuliertes und zu artikulierendes zu verstehen ist (Kapitel

3 & 4). Es bietet sich erkenntniskritisch an, dabei von der Gleichursprünglichkeit

von Selbst- und Weltbewusstsein auszugehen. Die Rede von der »Nachträglichkeit

des Selbst« (z.B. Schäfer 2017) scheint aus dieser Perspektive unzutreffend oder

zumindest ungenau zu sein. Denn Selbst und Welt sind nicht als determiniertes,

sondern artikuliertes und sich jeweils imVollzug artikulierendes Verhältnis zu den-

ken. Zwar mögen Prozesse der Zuschreibung und Adressierung dabei durchaus

macht- und wirkungsvoll sein. Aber dieselben hätten keinen Halt, keinen Zugriff,

wäre beispielsweise das Kleinkind nicht expressiv zeigend als Zeigendes für die Er-

scheinungen der Welt empfänglich und sich selbst dabei als Wahrnehmendes im

Hinblick auf das, was sich ihm zeigt, zu situieren bereit und fähig – und würde

es diese Beziehung nicht zunehmend auf komplexere und vielfältigere Weise zu

artikulieren beginnen.

Das Artikulationsbemühen ist dabei immer ein doppeltes: aus der (Beobach-

ter-)Perspektive der bereits bestehenden Verhältnisse erscheint es als nachträgli-

cher Vollzug der Verhältnisse, doch zugleich ist der Vollzug dieses Verhältnisses

im Hier und Jetzt der einzige Ort, an dem diese Verhältnishaftigkeit unmittelbar

gewiss und manifest ist. Die Rede von ›Selbst und Welt‹ erhält also nur im jeweili-

gen Vollzug eineWirklichkeit. In diesemVollzug zeigt sich die Unvertretbarkeit des

Menschen als Person, geht es doch um die Artikulation als eine Verwirklichung des

Selbst. So betrachtet kann die Möglichkeit und Bedeutung von Artikulationspro-

zessen im Hinblick auf ›Selbstverwirklichung‹ reflektiert werden, ohne dass dabei

naive, idealistische oder triviale Positionen bezogen werden müssen.

Artikulation gründet in der unumgänglichen symbolisch strukturierten Di-

mension des Selbst- und Weltverhältnisses. Auch der – scheinbar – ›reine‹ oder

›unmittelbare‹ Ausdruck ist für den und vom Menschen durch symbolische

Artikulationskraft strukturiert, in welcher die Möglichkeiten und Grenzen der

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 221

Selbstdistanzierung und Verhältnisbestimmung liegen. Die kulturellen, sozia-

len und historischen Bedingungen sind die Realprämissen dafür, ob überhaupt

und in welcher Form Möglichkeiten bestehen, die Selbst- und Weltverhältnisse

hermeneutisch-produktiv zu artikulieren. Die Aufgabe einer Bildungstheorie

besteht daher unter anderem darin, diese Bedingungen in die Reflexion aufzu-

nehmen. Dies zumindest in gewisser Perspektive geleistet zu haben, ist ein Teil

des Anspruchs der vorliegenden Arbeit.

Dabei ist erstens einsichtig geworden, dass die sozialen und diskursiven Sub-

jektivierungspraxen nicht das Ende subjektiver Autonomie bedeuten und subjekti-

ve Selbstbeziehung undenkbar machen. Sprachliche Konventionen, institutionelle

Subjektivierungsregeln und -praxen, deren ›Produkt‹ das Subjekt ist, stellen zu-

gleich einen wesentlichen Teil der konstitutiven Rahmenbedingungen dar, die zu

reflektieren der Mensch nicht nur fähig ist, sondern – und darin besteht eine

weitere zentrale Einsicht – die er auch verändert und gestaltet, ohne über den

Handlungsrahmen direkt verfügen zu können. Freilich ist der historische, sozia-

le und kulturelle konventionell normierte Raum mit seinen Symbolsystemen und

Ausdrucksformen kontingent. Damit wird gesagt, dass die Unergründlichkeit zur

strukturellen Voraussetzung derMöglichkeit von Artikulation im bildungstheoreti-

schen Sinn gehört (vgl. Kapitel 3.4). Mit dem Prinzip der Verbindlichkeit der Uner-

gründlichkeit ist im weitesten Sinne ein ethisch-normatives Kriterium formuliert,

wonach die Arbeit der (Artikulations-)Erweiterung Bestimmungsversuche und Be-

fragungen notwendig macht. Dadurch wird dem Menschen ein Handlungs- und

Reflexionsraum zugemutet und ermöglicht, den dieser nur dann für die Praxen des

Deutens, Befragens und Denkens, und das heisst letztlich: für den Raum des Hu-

manen, offenhält,wenn er selbst die Unergründlichkeit verbindlich nimmt.Nimmt

er diese für verbindlich, so versteht er seine Bestimmungen und Antworten als not-

wendig, ohne aber das darin Fragliche als endgültig und abschliessend verstanden

und aufgehoben zu meinen.

Bildung dagegen ausschliesslich als ein rein diskursives, propositional-argu-

mentatives Begründungsverfahren zu betrachten, scheint von der (nicht begrün-

deten) Vorannahme der Ergründbarkeit auszugehen und die Dimension des Uner-

gründlichen nicht als »verbindlich« zu verstehen. Darin kann quasi der eine Pol des

diskursiven Kontinuums gesehen werden, an dessen gegenüberliegendem Ende

die benannte »Beschwörung der Unergründlichkeit« zu verorten wäre, welche die

Möglichkeiten der artikulatorischen Kraft subjektiver Deutung und Bedeutung von

Selbst und Welt grundsätzlich skeptisch bewertet. An diesem Ende des Spektrums

des diskursiven Raumes wird die Unergründlichkeit nicht als verbindlich wahrge-

nommen, sondern vielmehr in einer Weise verabsolutiert, dass die entsprechend

qualifizierten Artikulationsversuche – d.h. im Grunde: Bildung! – zum Scheitern

bestimmt sind. Anzumerken ist, dass beide (Extrem-)Positionen, wenn auch letz-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Die Arbeit am Ausdruck

tere in Negation, am selben eng gefassten Logos-Begriff orientiert sind (vgl. Kapitel

6.1).

Mit Georg Mischs Erweiterung des Logikbegriffs und der Theorie des Evozie-

rens wurde dagegen ein Sprachverständnis vorgeschlagen, welches sehr viel sensi-

bler für die Möglichkeiten verschiedener Formen der Artikulation ist. Der Formas-

pekt kann die Art und Weise der Formulierung des Artikulierten bezeichnen, also

auch das Artikulationsmedium insgesamt. Das kulturell dominante Artikulations-

medium ist unbestritten die gesprochene und geschriebene Sprache. Ein weiteres

sehr präsentes Artikulationsmedium ist jedoch das Bild bzw. sind die Bilder. Die

Ausführungen zur Ekphrasis (vgl. Kapitel 2) haben gezeigt, dass diese augenschein-

lich sehr unterschiedlichen Artikulationsformen und -medien tatsächlich aber in

einem komplexen und sogar wechselseitig konstitutiven Verhältnis stehen, auch wenn

dies in der alltäglichen Gebrauchspraxis kaum auffällt. Formulierungen wie ›die

Sprachlichkeit des Bildes‹ und ›die Bildhaftigkeit der Sprache‹ u.a.m. verweisen

auf die nicht endgültig zu klärende Struktur dieser wechselseitigen Abhängigkeit.

Allgemein wird die paradigmatische Stellung der Sprache mit der formal-logi-

schen Kraft von rationalen Aussagen und Argumentation begründet, mit der auch

die Möglichkeit zur Metareflexivität gegeben ist. Unter Metareflexivität wird ver-

standen, dass Sprache auch das, was nur implizit artikuliert ist, zu explizieren

fähig sei. Der einseitige Fokus auf die Möglichkeit so verstandener sprachlogi-

scher Explikationen und Begründungen wurde hier bereits genügend kritisiert.

Allerdings sind deren Bedeutsamkeit – unter anderem auch für ein vernünftiges

und friedliches Zusammenleben – keineswegs in Frage zu stellen. Vielmehr geht

es darum, darauf aufmerksam zu machen, dass es in bildungstheoretischer Per-

spektive nebst der Betonung des Potentials vernünftiger Diskurse (bzw. von Dis-

kursivität und Diskursfähigkeit) vor allem darauf ankommt, diese wechselseitige

Abhängigkeit in doppelterWeise zu verstehen: einerseits alsMöglichkeit, aber auch

Herausforderung realer Bildungsprozesse (im Sinne der Arbeit am Ausdruck) und

andererseits als zentrale,wenn auchmeist vernachlässigte, Elemente der bildungs-

theoretischen Reflexion.

6.3 Die Beschreibung der Arbeit am Ausdruck
der expressiven Differenz

Im Vorwort zu ihrem Essayband Freedom richtet sich die afroamerikanische Au-

torin Zadie Smith an die Leserin und reflektiert die Aspekte ihrer Tätigkeit des

Schreibens:

»Meine Beweisführung – soweit vorhanden – ist praktisch immer sehr intim. Ich

empfinde das so – Sie auch? Dieser Gedanke beschäftigt mich – und Sie? Es-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 223

says, die von der affektiven Erfahrung eines einzelnen Menschen handeln, ste-

hen schon ihremWesen nach auf verlorenem Posten. Sie haben nur ihre Freiheit.

Und die Leserin ihrerseits ist ebenso ungewöhnlich frei, weil ich ihr absolut nichts

voraus-, keineMacht über sie habe. Sie darf meine Gefühle jederzeit von sich wei-

sen, sie darf sagen: ›Nein, so habe ich das noch nie empfunden‹, oder auch: ›Mein

Gott, dieser Gedanke ist mir wirklich noch nie gekommen!‹

Schreiben existiert (aus meiner Sicht) an der Schnittstelle dreier recht heikler,

unsicherer Elemente: Sprache, Welt und Ich. Ersteres gehört mir niemals ganz,

zweiteres kann ich allenfalls teilweise erfassen, und das dritte Element ist ei-

ne formbare, improvisierte Antwort auf die ersten beiden. Wenn mein Schreiben

also ein Psychodrama ist, dann liegt das, glaube ich, nicht daran, dass ich zu emo-

tional wäre – so many feels, wie es im Internet so schön heißt –, sondern daran,

dass die richtige Balance und Gewichtung jedes einzelnen dieser drei Elemente

für mich niemals offensichtlich ist. Dieses Ich, dessen Grenzen unsicher bleiben,

dessen Sprache niemals rein, dessen Welt in keiner Hinsicht ›offensichtlich‹ ist –

das ist es, aus dem heraus, an das ich zu schreiben versuche. Ich hoffe dabei auf

eine Leserin, die sich wie die Autorin häufig fragt, wie frei sie wirklich ist, und

es als selbstverständlich hinnimmt, dass Lesen genau dieselben Freiheiten und

Erfordernisse umfasst wie Schreiben.« (2018, S. 11f.)

Freiheit besteht für Smith in der und als Möglichkeit, individuelle Erfahrungen

als eine legitime Grundlage für gesellschaftskritisches Denken zu beanspruchen

und damit verbundene Schlussfolgerungen artikulieren zu können. Diese Art der

Beweisführung enthält das Risiko, das sensible Moment individueller Selbstüber-

zeugungen zu offenbaren. Dieses Moment besteht im fehlenden letzten Grund für

gesicherte Erkenntnis: Der beanspruchten Freiheit der Autorin steht die Freiheit

der Leserin gegenüber, die mit Ablehnung auf die Beschreibungen und interpre-

tierten Zusammenhänge reagieren kann oder sich umgekehrt in Aspekten erkennt,

welche ihren Erfahrungshorizont treffen oder diesen vielleicht irritieren und wo-

möglich erweitern.

Die jeweilige »Freiheit« ist aber keineswegs so harmlos, dass es letztlich keine

Rolle spielen würde, ob das Ausgedrückte auf emphatische oder ablehnende Re-

sonanz stösst. Vielmehr kann Ge- und Beschriebenes sowie Gelesenes das Selbst

auf fundamentale Weise treffen. Denn diese (ihre) Art des Schreibens, so Smith,

existiere an der Schnittstelle dreier Elemente: Sprache,Welt und Ich. Jedes der drei

Elemente besitzt seine eigenen Schwierigkeiten und hat seine Tücken, die Schrei-

ben zu einer riskanten Praxis werden lassen. Die Sprache steht der Autorin zwar

zur Verfügung, aber als gesellschaftlich geteiltes Repräsentationsmedium ›gehört‹

es ihr natürlich nicht. DieWelt ist zwar vertrautes Lebensmittel, ihr Element und

Ort der Erfahrung, aber die Autorin hat hinzunehmen, dass sie sich zum grössten

Teil der umfassenden Wahrnehmung entzieht.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Die Arbeit am Ausdruck

Aufgrund dieser Eigenart beschreibt Smith das Ich als eine formbare, immer

improvisierte Antwort: Das Ich konstituiert sich in Resonanz auf die eben charak-

terisierten Elemente der Sprache und der Welt. Die Bestimmung des Ich bleibt

daher immer unsicher, seine Sprache kann nicht rein sein und seine Welt ist nicht

offensichtlich. Dieses Ich ist es, aus dem heraus Smith zu schreiben versucht, und

es ist zugleich jenes Ich, an das Smith sich schreibend wendet. Dies deutet die pre-

käre Situation des intimen Ich an, das seine Erfahrungen und Empfindungen mit

der Welt zum Ausgang prägnanter Beschreibungen derselben macht. Gleichzeitig

ist es dieses Ich, an welches sich die Beschreibungen richten, weil es dieser »im-

provisierten Antworten« bedarf, ja im Grunde nur in diesen Beschreibungen und

Narrativen erfahrbar ist und eine vorläufige Form erhält. Dann wiederum ist das

Ich, an das sich Smith schreibend wendet, potentiell jedes andere Ich, das Ich jeder

Leserin sozusagen, unsicher und im instabilen Universum von Sprache und Welt

der Artikulation bedürftig. Schreiben kann daher einerseits als einmehrfach nicht-

souveräner Prozess und andererseits gerade deshalb als Freiheitspraxis verstanden

werden.

Auf einen zentralen Aspekt geht Zadie Smith in ihrer prosaischen Analyse nicht

ein: dass nämlich die Praxis des Schreibens zugleich auf seine Ermöglichungsbe-

dingungen zurückwirkt. Die Sprache wird Teil derer, die sich ihrer annehmen, und

die Welt gewinnt in der und durch die Beschreibung an Gestalt. Schreiben ist an-

gewiesen auf und verbindet alle drei Elemente: Sprache, Welt und Ich. Aber erst

in der Praxis und im Prozess des Schreibens und – allgemeiner – des Artikulie-

rens kommen diese drei Elemente überhaupt zur Geltung, weil sie dadurch eine

Form erhalten und wahrnehmbar werden. Schreiben als Arbeit am Ausdruck – nicht

als blosser, rein zweckorientierter Gebrauch von Schriftzeichen – ist eine exem-

plarische Artikulationspraxis, welche die Verschränkung von Selbst- und Weltver-

hältnissen deutlichmacht; mit der erfahrungsbezogenen Beschreibung steht daher

immer auch das das Selbst auf dem Spiel, sei dies in scheinbar freier, explorieren-

der und ungezwungener Art, sei es in ernsthafter Bemühung um biographische

Aufrichtigkeit. In der Arbeit am Ausdruck betritt der Mensch einen Raum, in wel-

chem er seine Freiheit zu spüren bekommt.

Smith beschreibt drei zentrale Momente, die ihre Artikulationspraxis, das

Schreiben, strukturieren: Sprache, Welt und Ich. Aus einer artikulationstheore-

tischen Perspektive kann Smiths Beschreibung verallgemeinert werden. Denn

wenn Sprache allgemein als symbolische Artikulationsform zu verstehen ist,

dann liegen diese drei Momente allen Formen menschlicher Artikulationspraxis

zu Grunde, strukturieren diese und kommen dabei selbst auf eine bestimmte

Weise zum Ausdruck, werden erfahrbar. Diese Praxis ist selbstverständlich auf

ein Medium angewiesen, das sich der Mensch zumindest minimal, auch in einem

(kultur-)technischen Sinne, aneignen konnte; auch sind die realen kulturellen und

institutionellen Bedingungen mitentscheidend. Ob die Realisierung artikulatori-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 225

scher Praxen ein gesellschaftliches Gut darstellen und erwünscht sind zeigt sich

u.a. daran, inwiefern Räume zur Entfaltung von Artikulationspotentialen offen

stehen und ob die Entwicklung von Artikulationspraxen gefördert und unterstüzt

wird. Aus einer Perspektive, die an Prozessen der Bildung interessiert ist, steht

aber zunächst die Frage im Vordergrund, inwiefern die Praxis des Artikulierens

insgesamt als Bildungsprozess verstehbar ist.

6.3.1 Artikulation und expressive Differenz

Mit ›Arbeit am Ausdruck‹ soll der Prozess der Artikulation in der vorliegenden Stu-

die vor dem Hintergrund artikulationsanthropologischer Überlegungen bildungs-

theoretisch verstanden werden. Die charakterisierte Weise, wie der Mensch in der

Welt zu leben hat, kann mit der von Plessner hervorgehobenen Expressivität deut-

lich gemacht werden (vgl. Kapitel 3). Der Begriff der Expressivität verweist auf

den Modus menschlichen Lebens und bezieht sich auf die Ausdrücklichkeit als Be-

sonderheit der menschlichen Lebensform. Die Begriffe Ausdrücklichkeit und Ex-

pressivität sind substantivierte Adverbien, mit welchen Plessner die Art undWeise

spezifiziert, wie zu einem Inhalt eine Form gefunden wird (vgl. 2016, S. 398ff.).

Plessner geht es in seiner Reflexion darum, den begrifflich-strukturellen Zu-

sammenhang von Expressivität und exzentrischer Positionalität hinsichtlich des

Selbst- und Weltverhältnisses des Menschen zu verdeutlichen. Aufgrund der Ex-

zentrizität seiner Position befindet sich der Mensch in einer Lage, mit der Welt

und sich selbst in indirekt-direkter Beziehung zu stehen und darum an der Verbin-

dung von Inhalt und Form ausdrücklich arbeiten zu müssen. Plessner bezeichnet

dies auch als Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit (vgl. S. 396). Während in ei-

ner direkten Beziehung die Glieder ohne Zwischenglieder verknüpft sind, bedürfen

sie in der indirekten Beziehung letzterer. Die indirekt-direkte Beziehung ist eine

Form der Verknüpfung, in der das vermittelnde Zwischenglied notwendig ist, um

die Unmittelbarkeit der Verbindung zu gewährleisten (vgl. S. 398). In der Lage der

exzentrischen Positionalität steht der Mensch im Zentrum dieser Vermittlung, die

er als notwendig und unmittelbar erlebt. Zugleich weiss er um die Vermitteltheit

dieser Unmittelbarkeit, er ist sich seiner Vermittlungsposition bewusst, ohne diese

vermeiden zu können.

Expressivität bedeutet für den Menschen demnach, unmittelbare Gewissheit

von Etwas zu haben und gleichzeitig vom Vermittlungscharakter dieser Gewissheit

durch sich selbst wissen zu können. Plessner bezeichnet dies als die Situation der

Bewusstseinsimmanenz (vgl. S. 404). Dies bedeutet, dass Expressivität ein Wissen

um die Mittelbarkeit, also um die Vermitteltheit des Erscheinenden und Wahrge-

nommenen, zwar bedingt, der Mensch aber aufgrund seiner Position, selbst im

Zentrum dieser expressiven Vermittlung zu stehen, das so Vermittelte als unmit-

telbar real, im Sinne einer subjektiv-sinnlichen Gewissheit, und nicht beliebig er-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Die Arbeit am Ausdruck

fährt. Wenn Plessner von der »Ausdrücklichkeit« und Expressivität« als dem Le-

bensmodus des Menschen spricht, dann impliziert dies das (mögliche) Wissen um

die Notwendigkeit, einem Inhalt ausdrücklich eine Form geben zu müssen, ohne

dabei über ein sicheresWissen über die Gestalt, den Ausdruck verfügen zu können.

Für ein sensibles Verständnis dieser Situation, auf die sich die Arbeit am Ausdruck

bezieht, ist die Wahrnehmungsweise, d.h. die Ausdruckswahrnehmung als Erfah-

rung des Wahrnehmungseindrucks, von zentraler Bedeutung, denn der Mensch

erfährt sein Wahrnehmen als spezifischen Eindruck eines prägnanten Ausdrucks

von Etwas. Dieses Etwas ist ihm als spezifischer Wahrnehmungseindruck zugäng-

lich. Es handelt sich also nicht um ein Irgendetwas oder Irgendwie, sondern um

ein besonderes Etwas. Dieses Etwas ist als ein bestimmtes da und zugleich ist ge-

nügend unklar bzw. unbestimmt, was es eigentlich ist, das sich derWahrnehmung

so aufzudrängen vermag und sie auf prägnante Weise beeindruckt. Die charak-

teristisch menschliche Weise wahrzunehmen, so könnte man auch sagen, ist auf

diese Differenz von Ausdruckswahrnehmung undWahrnehmungseindruck bezogen; sie

scheint ihr sogar zu entspringen, denn in undmit dieser Differenz wird Etwas prä-

gnant bzw. zeigt sich überhaupt. In diesem Sich-Zeigen erfährt sich der Mensch

als jemand, dem seine Wahrnehmung etwas zeigt, und dieses Etwas verleiht ihm

Gewissheit über sich selbst als Wahrnehmenden (vgl. Kapitel 4).

Der Preis dafür, dass sich etwas – als Etwas – zeigt, besteht u.a. darin, dass das

in der Wahrnehmung Vermittelte in vielerlei Hinsicht (noch) so unbestimmt ist,

dass es nach einem Umgang mit ihm und nach einer Bestimmung verlangt, was

es ist bzw. als was es zu verstehen sei. Wie auch immer der Mensch diese Aufga-

be löst, der prägnant artikulierte Wahrnehmungseindruck lässt sich nur mitteilen

indem dieses Etwas des Eindrucksmittels eines symbolischen Repräsentationsme-

diums artikuliert wird, d.h., indem ihm eine Form zu geben versucht wird. Dieser

prägnante Eindruck ist im Grunde durch das differenzielle Spiel von Ausdrucks-

wahrnehmung und Wahrnehmungseindruck erwirkt und bewirkt, in welchem et-

was prägnant zur Wirkung kommt, sich zeigt. Dieses Etwas ist mehrschichtig und

kann in sehr unterschiedlicher Form ausgedrückt werden; es können sehr unter-

schiedliche Aspekte artikuliert werden, über deren Form auch trefflich gestritten

werden kann. Nie aber lässt sich dieses Etwas vollständig explizieren. Was sich

zwischen Ausdruckswahrnehmung und Wahrnehmungseindruck ereignet, über-

schreitet diese objektivierte, verallgemeinerte Zweistelligkeit und verweist auf den

Menschen selbst als denjenigen, dessen Wahrnehmung Gewissheit von Etwas hat.

In dieser Differenz erfährt der Mensch seine subjektive Wahrnehmung als

(s)ein eigenes Vermögen, er kann sich damit also seiner als eines eindrucks- und

ausdrucksfähigen Selbst gewahr werden.1 Der Mensch befindet sich in der Situati-

1 Lambert Wiesing spricht in seiner phänomenologischen »inversen Transzendentalphiloso-

phie vom »Mich der Wahrnehmung«. (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 227

on, in welcher er – bei vollem Bewusstsein – erstens etwas prägnant wahrnimmt,

sich zweitens selbst als (etwas prägnant) Wahrnehmender und drittens ein ›Auf-

sich-selbst-gestellt-Sein‹ wahrnimmt, das von ihm erfordert, über diese Situation,

d.h. über sich selbst, hinauszugehen, um das in der Wahrnehmung Gegebene als

Ausdruck (und letztlich sich selbst) zu realisieren. Mit dieser Situation verbindet

sich die Einsicht und das Problem, dass das in der Wahrnehmung Artikulierte

zwar nach Ausdruck verlangt, sein Sinn und seine Bedeutung aber nicht schon im

Wahrnehmungseindruck impliziert ist, so dass schon klar wäre, wie es sich mit

dem passenden Artikulationsmedium und einer angemessenen kulturtechnischen

Kompetenz ausdrücken und explizieren liesse. ImGegenteil, besonders »ich-nahe«

Eindrücke sind schwer einzuordnen und zu deuten; ihr interpretativer Ausdruck

lässt sich nicht auf unmittelbare Weise vollziehen. Immer wieder zeigt sich die

Aufgabe, das Leben auf »ausdrückliche Weise« vollziehen zu müssen.

Die damit einhergehende Wahrnehmung als Wahrnehmender, als ein beein-

drucktes bzw. eindrucksfähiges Selbst, dessen Ausdruck aufgrund der Eindrucks-

fähigkeit nie unmittelbar und immer auch Ausdruck seiner selbst sein kann, ist

als eine Wahrnehmung zweiter Ordnung zu verstehen: Hier wird demMenschen die

expressive Differenz,2 seine Situation der Ausdrücklichkeit des Ausdrucks zuneh-

mend bewusst. Dem Strukturgesetz der vermittelten Unmittelbarkeit entspricht

die Struktur der Ausdrücklichkeit des artikulierten Ausdrucks als kontingente

Nichtkontingenz, wie man sagen könnte. Artikulierter Ausdruck ist zwar in einem

gewissen Sinne unvermeidbar und notwendig, also nicht kontingent. Artikulation

als Arbeit am Ausdruck bedeutet aber zugleich, dass gerade die Kontingenz des

Ausdrucks, d.h. die eigene Zuständigkeit für die Ausdrücklichkeit des Ausdrucks,

erkennbar wird. Dies implizert, dass die Differenz zwischen Eindruck und Aus-

druck selbst ausdrücklich gemacht werden muss. Diese Differenz kann aufgrund

der expressiven Selbstzuständigkeit als ›expressive Differenz‹ und die damit

verbundene Praxis als ›Arbeit am Ausdruck‹ bezeichnet werden.

Die expressive Selbsttätigkeit, d.h. die dem Selbst auferlegte Ausdrucksarbeit,

eröffnet unter diesen Bedingungen einen Bereich für expressive und ausdrückliche

Freiheitspraxen. Diese frohe Botschaft ist aber nur die eine Seite der Artikulation

als Arbeit am Ausdruck. Denn während die Differenz Artikulationsarbeit notwen-

dig macht, die Arbeit am Ausdruck der Differenz für den Menschen eine Freiheit

2 Boehm (2010) prägte den Begriff der ikonischen Differenz, um die Eigenart zu markieren,

wie sich bildlicher Sinn ereignet. Ikonische Differenz verweist auf die Differenz zwischen der

materialen Beschaffenheit des Mediums »Bild« und dem, was sich darin zeigt. Gleichzeitig

verweist sie auch auf ihren Zusammenhang. Mit der Formel »expressive Differenz« sei hier

analog die Differenz zwischen dem Medium des Ausdrucks und dem damit und darin Aus-

gedrückten bezeichnet. Diese Differenz ist hingegen im Subjekt selbst situiert und insofern

allgemeiner und stellt gewissermassen die anthropologische Voraussetzung und Ermögli-

chung (auch) der ikonischen Differenz dar.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Die Arbeit am Ausdruck

des Ausdrucks bedeutet und die Differenz sogar den ermöglichenden Grund die-

ser Praxis darstellt, bleibt sie als solche letztlich unergründlich, unbestimmbar und

entzogen.Dieser Umstandwirdmit Plessner undMisch als »Unergründlichkeit des

Lebens« bezeichnet (vgl. Kapitel 3.4).Die Arbeit amAusdruck ist daher eine bewusste

Arbeit, insofern eine Anstrengung zu erkennen ist bzw. ein Bemühen sichtbar wird,

die eigene Artikulationstätigkeit zu befragen und bearbeiten. Darin zeigt sich der

Mensch als interessiertes Wesen, das wissen will, wie sich etwas verhält, und das

auch die Bereitschaft zeigt, sich jener Artikulationsprozesse – der Beschreibung,

Darstellung und Formgebung als Arbeit am Ausdruck – anzunehmen, um derWelt

und sich selbst besser auf die Schliche zu kommen. Hierfür ist die prägnante Erfah-

rung die Voraussetzung, d.h. die Wahrnehmung eines Etwas, das im alltäglichen

Lebensvollzug bisher kaum oder wenig spürbar gewesen ist. Der Unmittelbarkeits-

charakter der kulturell erprobten und konventionalisierten symbolischen Artikulati-

onsformen mag so stark sein, dass ihre Künstlichkeit und Unzulänglichkeit dem oder

der Einzelnen erst auffallen, wenn sich ein Anlass ergibt, sie als Ausdrucksformen

selbst in den Blick zu nehmen und zu befragen.

Während mit Expressivität im Sinne Plessners eher eine statisch verstandene

anthropologische Strukturbedingung bezeichnet wird, ist hier eine philosophisch-

anthropologisch fundierte und artikulationstheoretisch erweiterte bildungstheore-

tische Perspektive vorgestellt worden, um über diese Lebensaufgabe nachzuden-

ken. Bildung kann also als eine Tätigkeit gedeutet werden, die ganz allgemein

mit Artikulation und Explikation, als konkrete Praxis aber mit bestimmten Arti-

kulationsprozessen in Verbindung steht bzw. zu stehen hat. Zwar sind im wei-

testen Sinne alle menschlichen Artikulationsprozesse als anthropologischer Aus-

druck von Bildsamkeit zu verstehen; im engeren Sinn bezeichnet Bildung vor dem

erläuterten theoretischen Hintergrund hingegen die Aufgabe der bewussten und in-

dividuellen Arbeit am Ausdruck von Erfahrungen und den zunehmend differenzier-

ten Umgang mit der expressiven Differenz. Die Arbeit am Ausdruck wird damit

zu einer zentralen bildungstheoretischen Kategorie, zumindest insofern der Um-

gang mit der expressiven Differenz zum Ausdruck kommt und darin – letztlich –

ein Verbindlich-Nehmen der Unergründlichkeit des Lebens sichtbar wird, welches

konstitutiv für diese Artikulationsstruktur ist.

Mit der hier vorgeschlagenen Begrifflichkeit der expressivenDifferenzwerden die

Erfahrungen des Bildungssubjekts und Bildungsselbst bezeichnet, das sich – in

zweifacherWeise: als Subjekt und als Selbst – nur durch seine Versuche, einen tref-

fenden Ausdruck der Welt- und Selbstbeschreibung zu finden, gewinnen (Gewahr

nehmen) bzw. konstituieren kann. Diese Beschreibungsbemühungen führen ihm

gleichzeitig vor Augen, dass sie nie ganz treffend sein können, letztlich bloss Be-

schreibungen bleiben und dahermit demBeschriebenen nicht zusammenfallen kön-

nen. Im Zentrum der Bedeutung der expressiven Differenz steht aber nicht dieses

scheinbare Ungenügen, sondern vielmehr der verbindliche und bewusste Umgang

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 229

mit demselben. Erfahrungen der expressiven Differenz erfordern eine Sensibili-

tät für den Unterschied zwischen prägnanter Wahrnehmung und der Möglichkeit,

diese beschreiben und ausdrücken zu können.

6.3.2 Artikulation: Kriterien der Arbeit am Ausdruck

der expressiven Differenz

Der für Bildung relevanten Arbeit am Ausdruck entspricht aus der erläuterten Per-

spektive gesehen die Formung und Gestaltung der expressiven Differenz, betrifft

also die Umgangsform mit der expressiven Differenz. Erst die Wahrnehmung der

Differenz macht die Frage nach dem treffenden Ausdruck möglich, aber impliziert

keineswegs, welches die passende Form und der treffende Ausdruck sind. Im Um-

gang mit der expressiven Differenz erfährt sich das ArtikulationswesenMensch als

für seineWahrnehmungs-undAusdrucksprüfung verantwortlich. Ausdrucksarbeit

gibt der expressiven Differenz ihre auch – aber nicht ausschliesslich – individuel-

le und subjektive Form und prägt somit ihren Charakter. Damit wird impliziert,

dass das Ziel des Bildungsprozesses nicht darin gesehen werden sollte, die Diffe-

renz von Ausdruck und Ausgedrücktem zum Verschwinden zu bringen. Vielmehr

eröffnet die Differenz einen Raum, der durch die Arbeit am Ausdruck bearbeitbar

und geformt wird. Diesen Raum und diese Arbeit mit dem Bildungsversprechen der

Freiheit zu assoziieren, scheint ausdruckstheoretisch angemessen und berechtigt

zu sein.

In bildungstheoretischer Hinsicht, wie sie hier fokussiert wird, ist daher die

Artikulationsweise das entscheidende Kriterium. Gerade weil wir uns selbst und

die Welt nur über artikulierte Formen erschliessen können und Selbst und Welt

gleichzeitig nicht in diesen Artikulationen aufgehen, ist die Art und Weise der Ar-

beit am Ausdruck entscheidend. Ausdrucksformen und Beschreibungen, die den

Aspekt der expressiven Differenz in keiner Weise berücksichtigen, verschliessen

sich letztlich dem Prozess der Arbeit am Ausdruck überhaupt. Mit der Formel ›Ar-

beit am Ausdruck‹ wird Artikulation als Suche nach treffenden und angemessenen

Ausdrucksformen bei gleichzeitiger Offenheit für die Bearbeitung und Befragung

derselben verstanden. Daran konkretisiert sich die theoretische Relevanz der Ver-

bindlichkeit der Unergründlichkeit im Hinblick auf die Praxis der Ausdrucksar-

beit. Hierbei geht es um die Erkenntnis, dass mit der Arbeit am Ausdruck dem

Auszudrückenden eine Form gegeben wird, mit welcher die Kraft und Macht der

Verbindlichkeit selbst geschaffen wird. Ideen und Konzepte der Formbarkeit, die

diese Unergründlichkeit gänzlich ignorieren, d.h. nicht verbindlich nehmen, rich-

ten sich letztlich gegen ein angemessenes Verständnis der menschlichen Expres-

sivität, indem sie gerade den Raum zu schliessen trachten, der sich in und mit der

expressiven Differenz ja erst eröffnet. Daher ist die Idee einer Arbeit am Ausdruck

als einer Suche nach treffender Formmit demWissen verbunden, dass das Auffin-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Die Arbeit am Ausdruck

den der letzten oder endgültigen Form kein Bildungsziel sein kann und auch nicht

sein soll.

Die artikulierten (Erscheinungs-)Formen beziehen sich auf das phänomenal

Zugängliche. Unsere Wahrnehmungen der Welt – was sich uns also als Etwas zeigt

– erleben wir qualitativ auf umfassende Weise, d.h. als jeweils Ganzes. Die ganz-

heitliche Erlebnisqualität der Phänomene ist aber nie völlig unartikuliert, sie ist

keine bloss chaotische Fülle, sondern stets in ein spezifisches Selbst- und Weltver-

hältnis eingebettet. Dieses Etwas der komplexen Erlebnisqualität, das nicht blos-

ses Irgendetwas ist, aber auch (noch) nicht etwas klar Bestimmtes, enthält auf-

grund der Geschichtlichkeit und Gewordenheit unserer Daseinsweise implizit ei-

ne Richtung, eine Bewegung, die aufgrund der Ausdrücklichkeit des menschlichen

Lebensmodus auf Verwirklichung ausgerichtet ist. In diesem Lebens- und Erfah-

rungsmodus sind die Wahrnehmung und der Umgang mit der expressiven Diffe-

renz hinsichtlich der in Frage stehenden Phänomene notwendige Bestandteile. Die

qualitative Ganzheit der so verstandenenWahrnehmung erfordert die Ausführung

und Gestaltung dieser nur impliziten Bewegung und Richtung, sie bedarf der ar-

tikulierten Vermittlung, damit sie erfahren, mitgeteilt und gedeutet werden kann.

Mit der Emphase »nur implizit« wird der Umstand bezeichnet, dass das Sinnpo-

tential der Phänomene erst durch die symbolische Tätigkeit des Menschen aktuali-

siert wird, es also nicht der Fall ist, dass Bedeutung von vornherein impliziert wäre

und bloss noch mit den richtigen Mitteln expliziert werden müsste.3 Artikulation

ist immer eine bestimmte Gestaltung, die sich vor einem Horizont möglicher Be-

deutungen auch anders zeigen könnte. Die Artikulationen selbst haben wiederum

Phänomencharakter, weisen nun aber mehr oder weniger sichtbare Spuren der Be-

arbeitung, gewissermassen der expressiven Differenzbildung auf.

Qualitätskriterien für diese Art der Ausdrucksarbeit lassen sich nicht anhand

der Formen gewinnen, durch die sie ihre Gestalt erhält. Vielmehr scheinen sie sich

auf Vorstellungen über den Verlauf und Gehalt des Artikulationsprozesses zu be-

ziehen und sind als (bloss) analytische Kategorien zu verstehen, anhand derer ver-

sucht werden kann, die unterschiedlichen, aber möglicherweise entscheidenden

Momente der Ausdrucksarbeit differenzierter zu beschreiben. Ein grundsätzliches

3 Hier kann auf die feine erfahrungstheoretische Differenz von »implizit« und »impliziert« von

Dewey verwiesen werden, mit der Jung eine »Verdinglichung des Ausgangspunktes von Ar-

tikulationen« kritisiert, der irrtümlich von einem Parallelismus des Implizierten zum Expli-

zierten ausgeht (vgl. 2009, S. 218). Expressive Akte explizieren (artikulieren, »verwirklichen«)

aus einem Horizont von Möglichkeiten immer nur eine, »das Implizite hat also den Charak-

ter nie vollständig explizierbarer Möglichkeiten« (ebd.). Mit anderen Worten: das Implizite

ist entscheidend, lässt sich aber nicht beziehungsweise immer nur vorbehaltlich explizieren.

Mit dem »Prinzip der Verbindlichkeit des Unergründlichen« wird dieser Aspekt ausführlich

behandelt (Kapitel 3.4).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 231

Kriterium ergibt sich aus der Überlegung, dass es unterschiedliche Weisen der ex-

pressiven Differenzbildung, also verschiedene Artikulationsweisen gibt, mit denen

der Artikulationsgehalt auch anders verstanden werden kann. Die Arbeit am Aus-

druck würde sich in bildungstheoretischer Hinsicht namentlich als zunehmende

Sensitivität für diesen Zusammenhang zeigen, in Form einer zunehmenden Diffe-

renziertheit der Artikulationsstruktur selbst.

Diese analytischen Differenzmomente, die den Artikulationsprozess als Arbeit

am Ausdruck strukturieren, sind nun zu erhellen. Wiewohl es immer der Mensch

selbst ist, der artikuliert und damit seinen Umgangmit den Dingen, einem Gegen-

stand des Interesses, diesem Etwas, worum es geht, sowohl strukturiert als auch

sichtbar macht, lassen sich grundsätzlich zwei Positionen bzw. Artikulationsmodi

unterscheiden, aus denen heraus artikuliert wird: der objektorientierte Modus (auf

den Gegenstand bezogen) und der subjektorientierte Modus (auf die eigene Wahrneh-

mungsweise bezogen). Objektorientiert heisst, dass das wahrgenommene Etwas im

Zentrum der artikulierenden Tätigkeit steht. Subjektorientiert heisst umgekehrt,

dass die Wahrnehmung von diesem Etwas in der Artikulation fokussiert wird. Ei-

ne weitere Differenz ergibt sich aus der Unterscheidung zwischen einem bestim-

menden und einem reflektierenden bzw. befragenden4 Artikulationsmodus (vgl. dazu

Park & Reichenbach 2012 in Anlehnung an die kantische Urteilskraft). Mit den Be-

zeichnungen bestimmend und befragend wird ein Kriterium vorgeschlagen, mit dem

sich Beschreibungen im Hinblick auf ihren Artikulationsmodus verstehen lassen,

also hinsichtlich der Art und Weise, wie das in ihnen Thematische im Rahmen ei-

nes qualitativen Kontinuums (der ganzen Beschreibungsmöglichkeiten) artikuliert

wird. Damit soll die mögliche Konfusion von Artikulationsmodus und Ausdrucks-

form vermieden werden, denn darin scheint jener Reflex begründet, dass präsen-

tative Ausdrucks- und Symbolisierungsformen als (nur) subjektiv, nicht-diskursiv

sowie nicht-logisch zu bestimmen seien, da sie scheinbar ›nur ästhetisch‹ sind (vgl.

Kapitel 4.4).

Beschreibungen sind immer als artikuliert zu verstehen. Beschrieben wird in

und mit ganz unterschiedlichen Formen des Ausdrucks (etwa tanzend, malend,

singend usw.). Dabei wird das zu artikulierende Etwas in jeweils unterschiedli-

chen Artikulationsmodi, also auf unterschiedliche Art und Weise, ausgedrückt. Die

Unterscheidungen zwischen einem objektorientierten und subjektorientierten Modus

sowie einem bestimmenden und befragenden Modus sind der Ausgangspunkt, um

die hier vorgeschlagenen bildungstheoretischen Kriterien der Arbeit am Ausdruck

zu verstehen.

4 Mit Susanne Langer kann hier auch auf die Differenz von diskursiver und präsentativer Sym-

bolisierung verwiesen werden, die als Grundlage ihrer ästhetischen Theorie gilt (vgl. Langer

1987 sowie Kapitel 4.4 dieser Arbeit).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Die Arbeit am Ausdruck

Es kommen nun mehrere Möglichkeiten in Betracht, diese vier Modi respek-

tive die zwei bipolaren Dimensionen aufeinander zu beziehen. Die Artikulation

kann in »Reinform« vorwiegend in einem erstens bestimmenden-objektbezogenen,

zweitens bestimmenden-subjektbezogenen, drittens befragend-objektbezogenen

und viertens befragend-subjektbezogenen Modus erfolgen. Im ersten Fall scheint

das Subjekt klar zu »wissen«, was es tut und was der Fall ist: in seiner Artikulation

weist es dem Wahrgenommenen eine klare Position im Bereich der symbolischen

Ordnungen zu. Im zweiten Fall thematisiert das Subjekt seine Wahrnehmung

in einer quasi selbstverständlichen, möglicherweise ›egozentrischen‹ Art und

Weise, als ob es sich um eine objektive Gegebenheit handeln würde, mit der eine

Sache aufgefasst werden kann. Im dritten Fall befragt das Subjekt das Objekt der

Wahrnehmung in der Unsicherheit einer klaren Bestimmung und Zuordnung. Im

vierten Fall schliesslich befragt das Subjekt seine Wahrnehmung der Sache selbst,

welcher es einen Ausdruck verleihen möchte, aber darin verunsichert ist.

Natürlich ist diese Einteilung einerseits »idealtypisch« zu verstehen und viele

Mischformen sind möglich. Andererseits ist evident, dass solche fixiertenModi der

Ausdrucksarbeit empirisch vorkommen (vgl. Park & Reichenbach 2012). Bildungs-

theoretisch bedeutsam sind aber weniger solche Fixierungen in den expressiven

Gewohnheiten als vielmehr die Fähigkeit, in der Ausdruckstätigkeit einenWechsel

der Perspektiven zu vollziehen, d.h. die Modi zu wechseln und denWechsel selbst the-

matisch werden zu lassen. Erst in dieser Tätigkeit des Oszillierens, Erwägens und

Abwägens der Artikulationsmodi kommt dieWahrnehmung der expressiven Differenz

zum Ausdruck. Das mehr oder weniger fixe Festhalten an einem der genannten

idealtypischen Modi scheint einer Unfähigkeit gleichzukommen, mit dem Phäno-

men der expressiven Differenz auf eine bewusste Art umzugehen. Im Wechsel der

Artikulationsmodi und vielleicht sogar der Ausdrucksform beweist das Subjekt im

günstigen Fall einen ambiguitätstolerantenUmgangmit der expressivenDifferenz.

Das würde sich darin zeigen, dass einerseits beide, nämlich objektbezogene und

subjektbezogene Artikulationen, realisiert und gegeneinander abgewogen werden

und dieselben anderseits mit befragenden und bestimmenden Momenten reflek-

tiert würden.

Die Vorstellung eines diskursiven Kontinuums zwischen rein diskursiv-logischen

Aussagen auf der einen Seite und dem evozierenden Sprechen auf der anderen

Seite, wie sie Georg Misch vorgeschlagen hat, könnte mit der Unterscheidung von

befragenden und bestimmenden Artikulationsmodi in Verbindung gebracht wer-

den. So scheint eine Affinität zwischen befragendemModus und dem evozierenden

Sprechen auf der einen Seite und bestimmendem Modus und dem diskursiv-logi-

schen Sprechen andererseits naheliegend zu sein. Dies ist plausibel, dennoch fal-

len beide Unterscheidungen nicht zusammen. Insbesondere ist zu beachten, dass

Mischs Sprechtypus, Artikulationsmodus und Ausdrucksform nicht eins zu eins zusam-

menfallen, da der Bereich des Sprechens und der Sprache nur eine – wenn auch

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. »Subtilere Sprachen« 233

überaus wichtige – Form innerhalb des grossen Gebietes der menschlichen Aus-

drucksformen darstellt. Dennoch ist es aber kaum denkbar, dass das evozierende

Sprechen gleichzeitig die Qualität eines bestimmenden Artikulationsmodus oder

gar Urteilens aufweisen kann. Insofern besteht zwischen dem Evozieren und dem

Befragen (oder Reflektieren) ganz sicher eine Affinität.

Diese Unterscheidungen führen, mit anderen Worten, zur Einsicht, dass die

drei analytischen, jeweils zweipoligen Dimensionen bzw.Differenzierungen (1. evo-

zierendes Sprechen – diskursiv-logisches Sprechen, 2. subjektorientierter Modus – objektori-

entierter Modus und 3. bestimmender Modus – befragender Modus) in zwar vielfältigen

Kombinationen denkbar sind und auch notwendig erscheinen, um Artikulations-

prozesse besser zu verstehen oder bildungstheoretisch zu fassen, dass aber die

Kombinationen im konkreten Fall wohl nicht auf beliebigeWeise realisiert werden.

Die Wahrnehmung der expressiven Differenz zwingt das Subjekt nicht, sich für

diese oder jene Perspektive zu entscheiden, und die jeweilige Perspektivierung im-

pliziert auch nicht, ob der Gegenstand amEnde eher im bestimmenden oder im be-

fragenden Modus artikuliert wird, wiewohl die Person vielleicht Tendenzen spürt

und auch Angewohnheiten aufweist, entweder sich selbst oder aber den Gegen-

stand zu fokussieren und diesen dabei jeweils bestimmend oder eben befragend zu

artikulieren. Vielmehr ermöglicht die bewusste und differenzierende Wahrnehmung

der expressiven Differenz gerade eine oszillierende Hin- und Her-Bewegung in der

Perspektivenwahl. Die artikulierende Arbeit am Ausdruck ist daher immer auch ei-

ne Arbeit am Perspektivenwechsel und ermöglicht ihn überhaupt erst.

Die hier vorgeschlagenen Unterscheidungen der Artikulationsmodi sind im

Grunde rein analytischer Art; sie müssen dem Bildungssubjekt als Beschreibungs-

selbst keineswegs bewusst sein, aber – und das ist entscheidend – sie können ihm

bewusst sein bzw. ihm zu Bewusstsein kommen. Ausdrucksarbeit bleibt aber den-

noch ein ganzheitliches Tun, eine einheitliche Tätigkeit am synthetischen Amalgam

des Wahrnehmens und des Wahrgenommenen. Diese Vorschläge der analytischen

Unterscheidung der Artikulationstätigkeit treten in ihrer Bedeutung bildungstheore-

tisch in gewisser Weise jedoch in den Hintergrund, wenn im Artikulationsprozess

nicht das entscheidende Moment einer Zuständigkeit für Prozessgeschehen, und

vielleicht auch das Produkt der Tätigkeit, mitformuliert wird. Wiewohl es (auch

und gerade dem Bildungssubjekt) rätselhaft bleiben mag, was den Prozess des Ar-

tikulierens antreibt und vorantreibt, so ist das Gefühl für die ›Täterschaft‹ in dieser

Selbsttätigkeit entscheidend, weil mit ihm eine Selbstzuständigkeit erfahrbar wird,

worin der tiefere Sinn der häufig geäusserten Idee liegen mag, dass Bildung im-

mer nur Selbstbildung sein könne. Ob es nun aber der nie ruhende Geist des Men-

schen oder die unerschöpfliche Fülle und Qualität des im Ausdruck Gegebenen

ist – sie ist es, die zwischen der selbstverständlichen (aber sich selbst offenbar

nicht verstehenden) Geste eines reinen Bildungskonstruktivismus und dem end-

losen Oszillieren zwischen den befragenden und bestimmenden, den objektori-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Die Arbeit am Ausdruck

entierten und subjektorientierten Modi der Artikulation, diskursiv-logisch ausfor-

muliert oder in evozierender Annäherung zur Erscheinung kommt. AmEnde inter-

essiert bildungstheoretisch, ob dabei die Bereitschaft des Subjekts zum Ausdruck

kommt, für seine mehr oder weniger reflektierende Tätigkeit »Verantwortung« zu

übernehmen. Es handelt sich um eine Verantwortung für sein Gestalten im schöp-

ferischen zu Sehen-lassen-kommen, für seine Antwortversuche auf das fraglich

Erscheinende und vielleicht fraglich Bleibende, wie auch für das Befragen dessen,

was scheinbar sicher und bestimmt ist. Am Befragen und Bestimmen, in der Suche

nach Ausdrucksantworten zeigt sich, ob überhaupt und in welcher Art und Weise

der Mensch seine Zuständigkeit erkennt, in Anspruch nimmt und sie als konsti-

tutiven Teil der Artikulationen in dieselben ausdrücklich eingehen lässt. Es dürfte

deutlich geworden sein, dass die Selbstzuschreibung einer (expressiven) Verant-

wortung am ehesten dann möglich wird, wenn das Subjekt mit dem Phänomen

der expressiven Differenz (die ja eine Differenz innerhalb des Subjekts darstellt) in

Kontakt kommt, d.h. sie wahrzunehmen fähig ist.

Es wird künftigen Arbeiten und vertiefenden Analysen vorbehalten sein, die

hier genannten Kriterien der Artikulationstätigkeit weiter zu erhellen. An dieser

Stelle kann die Zuversicht geäussert werden, dass dies möglich ist und angemes-

sene analytische Kriterien formuliert werden können, mit denen auch empirisch

gearbeitet werden kann (vgl. Park & Reichenbach 2012). Es wäre ein Missverständ-

nis, die hier vorgelegten bildungstheoretischen Erörterungen als abschliessende

Antworten zu betrachten. Die Berücksichtigung der sinnlichen Gewissheit, die im

Zuge der modernen Ästhetisierung der Rhetorik und des Rhetorischen als aus-

schliesslich unzuverlässige Kategorie und bloss subjektives Wissen verunglimpft

worden ist, erweist sich amEnde dieser Untersuchung als zentral für das Verstehen

der ästhetischen Dimension der Bildung. Ihre Bedeutung besteht in der Einsicht,

dass Bildung und Bildungsprozesse ohne den Einbezug der subjektiven Gewiss-

heit in ihrer konstitutiven Bedeutung für die artikulierende Arbeit am Ausdruck

der Perspektiven, die immer Arbeit am Ausdruck einer expressiven Differenz ist,

nicht denkbar wären.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007 - am 14.02.2026, 08:12:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

