
Der chinesische Held – ein Opernstoff aus dem  
alten China im aufgeklärten Europa 

Achim Aurnhammer 

Am 13. Mai 1752 wurde im Gartentheater von Schloss Schönbrunn bei Wien die 
Oper L’eroe cinese, Der chinesische Held, uraufgeführt. Das italienische Libretto 
stammt von dem kaiserlichen Hofdichter Pietro Metastasio, die Musik von Giu-
seppe Bonno. Anlass der Aufführung war der 35. Geburtstag der Kaiserin Maria 
Theresia, die Aufführenden waren Hof-„Damen und Cavaliere“, darunter die Erz-
herzoginnen.1  

Metastasios Libretto war im 18. Jahrhundert überaus populär und wurde immer 
wieder in Musik gesetzt, unter anderem von den namhaften Komponisten Baldas-
sare Galuppi, Johann Adolph Hasse und Domenico Cimarosa. Eine Aufstellung 
über die diversen Aufführungen von Metastasios Chinesischem Helden in wechseln-
den Vertonungen bezeugt den enormen und europaweiten Erfolg dieses Stücks.2 
Erstaunlicherweise blieb Metastasios Drama forscherlich lange unbeachtet; erst in 
jüngerer Zeit wurde es im Zuge der Kulturtransferforschung als bedeutendes Zeug-
nis der China-Mode des 18. Jahrhunderts neu gewürdigt, deren projektive Über-
formung des historischen China zu einem europäischen Wunsch- oder Imaginati-
onsraum Adrian Hsia als ‚Chinesia‘ bestimmt hat. Die zentrale Helden-Thematik, 

 
1  So die Angabe („rappresentato nell’Imperial Corte da Dame, e Cavalieri“) auf dem Titel-

blatt der editio princeps: Pietro Metastasio: L’eroe cinese. Dramma per musica, Palermo 
1752; das Libretto, das häufig aufgelegt wurde (vgl. etwa ders.: Tutte le opere, hg. von 
Bruno Brunelli, Bd. 1, Turin 21965, S. 1153–1194), wird im Folgenden nach der Erstausga-
be zitiert; die erste deutsche Übersetzung erschien als Bilingue anlässlich einer Aufführung 
in Hamburg im Juli 1754 (ders.: L’eroe cinese. Dramma per musica / Der Sinesische Held, 
ein musicalisches Schauspiel, Hamburg 1754). Bereits für den Karneval des Jahres 1735 
hatte Metastasio mit den ‚Chinesinnen‘ ein chinesisches Sujet für eine Festa teatrale ausge-
wählt: Vgl. Pietro Metastasio: Le cinesi, in: ders.: Tutte le opere, hg. von Bruno Brunelli, 
Bd. 2, Turin 21965, S. 341–354. Das Stück ist durch Glucks Vertonung operngeschichtlich 
bedeutsam; vgl dazu Silke Leopold: Glucks „Chinesinnen“, in: Winfried Kirsch / Sieghart 
Döhring (Hg.): Geschichte und Dramaturgie des Operneinakters, Laaber 1991, S. 75–84.  

2  Einen ausgezeichneten Überblick über Auflagen und Vertonungen von Metastasios Libretto 
L’eroe cinese bieten der Wikipedia-Eintrag „L’eroe cinese“, de.wikipedia.org/wiki/L%E2%80 
%99eroe_cinese, 15. Dezember 2019 sowie die einschlägigen Artikel: Don Neville: Art. Me-
tastasio, Pietro (Antonio Domenico Bonaventura), in: Grove Music Online, online veröf-
fentlicht 2001, doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.53181, 16. Dezember 2019, 
und zu Metastasio allgemein vgl. Silke Leopold: Art. Metastasio, Pietro Antonio Dome-
nico Bonaventura, in: Laurenz Lütteken (Hg.): MGG Online, Kassel u. a. 2016ff., zuerst 
veröffentlicht 2004, online veröffentlicht 2016, www.mgg-online.com/mgg/stable/14236, 
15. Dezember 2019.  

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ACHIM AURNHAMMER 62

auf die der Titel des Librettos hinweist, blieb im Kulturvergleich allerdings weitge-
hend unberücksichtigt.3 

Im deutschen Sprachraum uraufgeführt und bald auch ins Deutsche übersetzt, 
bietet sich Der chinesische Held für einen interkulturellen deutsch-chinesischen Ver-
gleich der Heldenkonzeption geradezu idealtypisch an: Er spielt nicht nur im alten 
China und behandelt einen in China populären Stoff, wie Metastasio im Vorwort 
andeutet, sondern hat zudem auch ein chinesisches Drama zur Vorlage.  

1. Der chinesische Prätext 

1.1. Entstehung  

Die chinesische Quelle, auf die sich Metastasio bezieht, ist das erste chinesische 
Drama überhaupt, das in Europa übersetzt und bekannt wurde; überdies wurde 
der Stoff im 18. Jahrhundert mehrfach dramatisiert und adaptiert. Dem chinesi-
schen Drama aus dem 13. Jahrhundert liegt als historische Quelle das einflussreiche 
Geschichtswerk Shiji des Historikers Sima Qian (145–90 v. Chr.) zugrunde.4 Darin 
findet sich die in das Jahr 583 v. Chr. datierte Geschichte von dem Waisenkind 
Zhao. Die Episode von der Rache eines vertauschten Kindes, das ein herrscher-
treuer Vater rettet, indem er seinen eigenen Sohn opfert, wurde in der Yuan-
Dynastie dramatisiert. Die Waise von Zhao übt große Rache (Zhaoshi gu’er da baochu) 
ist ein sogenanntes zaju, eine vieraktige Oper, Verfasser ist Ji Junxiang. Vollständig 
ediert wurde es erst im 16. Jahrhundert.5 Um es dem Zeitgeschmack der Ming-

 
3  Metastasios Libretto ist vergleichsweise wenig behandelt; vgl. vor allem Willy Richard Ber-

ger: China-Bild und China-Mode im Europa der Aufklärung, Köln/Wien 1990, bes. 
S. 198–201, Adrian Hsia: The Transplanted Chinese Orphan in England, France, Germany, 
Italy And his Repatriation to Hong Kong, in: ders.: Chinesia. The European Construction 
of China in the Literature of the 17th and 18th Centuries, Tübingen 1998, S. 75–98 sowie 
Chen Shouyi: The Chinese Orphan: A Yuan Play. Its Influence on European Drama of the 
Eighteenth Century, in: Adrian Hsia (Hg.): The Vision of China in the English Literature 
of the Seventeenth and Eighteenth Centuries, Hong Kong 1998, S. 359–382, und 
Adrienne Ward: Pagodas in Play: China on the Eighteenth-Century Italian Opera Stage, 
Lewisburg 2010, bes. S. 98–111.  

4  Die Episode von der Waise aus dem Hause Zhou ist allerdings nur bei Sima Qian überlie-
fert.  

5  Vgl. die chinesische Ausgabe: Zhaoshi gu’er, in: Yuanqu xuan, hg. von Zang Mouxun, 
Hangzhou 1998, S. 664–674; moderne Übersetzungen: Six Yuan Plays, übers. von Jung-en 
Liu, Harmondsworth, S. 21–25, S. 41–81. The Revenge of the Orphan of Chao, übers. von 
Pi-twan H. Wang, in: Renditions 9, 1978, S. 103–131 [engl.] und The Orphan of Zhao, in: 
The Orphan of Zhao and other Yuan Plays, hg. von Stephen H. West und Wilt L. Idema, 
New York und Chichester 2015, S. 49–56 [Einleitung] und S. 73–111 [Text]; nach dieser 
englischen Übersetzung wird im Folgenden zitiert.  

 Vgl. Wolfgang Bauer / Wolfgang Kubin: Ji Junxiang – Zhaoshi gu’er, in: Kindlers Literatur 
Lexikon in 18 Bänden, 32009, hier Bd. 8, S. 363, sowie Wolfgang Kubin: Ji Junxiang (?–?): 
Die Waise von Zhao, in: Das traditionelle chinesische Theater: Vom Mongolendrama bis zur 
Pekinger Oper (Geschichte der chinesischen Literatur, Bd. 6), München 2009, S. 93–101 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER CHINESISCHE HELD 63 

Dynastie anzupassen, hat es der Herausgeber Zang Maoxum wohl verändert und 
um einen fünften Akt erweitert. So ist in der mutmaßlichen Originalversion der 
Yuan-Ära das Selbstopfer wichtiger als die Rache. Sie wird von dem Prinzen, der 
seine wahre Identität erfahren hat, am Ende des vierten Akts lediglich angekündigt. 
Dagegen wird die Rache im fünften Akt der Ming-Redaktion auf der Bühne blutig 
vollzogen.6  

Das Drama hebt vorrangig auf die Rolle des Retters, Cheng Ying, und seine 
Beweggründe ab, für den Fortbestand des Zhao-Clans sich und seinen eigenen 
Sohn zu opfern. Typisch für diese Frühform der chinesischen Oper ist auch, dass 
die Einheiten von Ort, Zeit und Handlung nicht beachtet werden und die Perso-
nen sich bei ihren Auftritten jeweils selbst vorstellen und ihre Absichten bekun-
den. Da komische, sentimentale und tragische Ereignisse miteinander abwech-
seln, lässt sich kaum entscheiden, ob es sich um eine Komödie (glückliches Ende) 
oder Tragödie (grausame Handlungen, unglückliches Ende) handelt.  

1.2. Handlung 

Das Stück spielt zur Zeit des Herrschers Jin Ling im 6. Jahrhundert v. Chr. Im Vor-
spiel berichtet der Bösewicht, General Tu’an Gu, von seiner Intrige gegen seinen 
Rivalen am Hof, den höchsten Zivilbeamten Zhao Dun. Diesem gelang zwar die 
Flucht, doch Tu’an Gu ließ alle dreihundert Mitglieder des Clans der Zhao töten. 
Bevor sich der Schwiegersohn von Zhao Dun erdolcht, mahnt er seine schwangere 
Frau, ihr gemeinsames Kind solle Rache für das Unrecht üben.7  

Als (I. Akt) der Intrigant Tu’an Gu erfährt, dass die Tochter seines Rivalen Zhao 
Dun einen Sohn zur Welt gebracht hat, ordnet er dessen Ermordung an. Doch der 
dem Clan treu ergebene Arzt Cheng Ying entschließt sich zur Rettung des Neuge-
borenen, während die verzweifelte Prinzessin sich erhängt. Als Chen Ying das 
Kind, genannt die ‚Waise aus dem Hause Zhao‘, in seinem Arztkoffer aus dem Pa-
last schmuggelt, lässt ihn der diensthabende General aus Mitleid passieren, er-
dolcht sich aber anschließend, um einer Bestrafung zuvorzukommen.  

Als daraufhin (II. Akt) der Bösewicht plant, alle Neugeborenen im Land zu tö-
ten, übergibt der Arzt Cheng Ying seinen eigenen kleinen Sohn einem alten, ehe-
maligen Offizier, der sich desillusioniert vom Hof aufs Land zurückgezogen hat, 
und verwahrt den neugeborenen Prinzen als eigenen Sohn bei sich zuhause.  

 
sowie S. 106–107, sowie ders.: Ji Junxiang, in: Marc Herrmann u. a. (Hg.): Biographisches 
Handbuch chinesischer Schriftsteller. Leben und Werke, Berlin/New York 2011, S. 106–
107.  

6  Allerdings erfolgt die Rache erst, nachdem sie von einem Abgesandten des Herrscherhau-
ses legitimiert wurde. 

7  „Wait until that child of mine has grown to manhood / And say, „For the three hundred of 
us – / Revenge! Take revenge for our injustice (The Orphan of Zhao [Anm. 5], Prolog 
[wedge], S. 76).  

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ACHIM AURNHAMMER 64

Im dritten Akt gesteht der Arzt zum Schein, er habe die ‚Waise von Zhao‘ dem 
Offizier übergeben und verrate dies Geheimnis nur, um seinen eigenen neugebo-
renen Sohn zu retten. Als Tu’an Gu’s Schergen bei dem alten Offizier in einem 
Versteck die angebliche ‚Waise aus dem Hause Zhao‘ finden, in Wahrheit der 
Arztsohn, wird dieser von Tu’an Gu getötet. Während Cheng Yin, der leibliche Va-
ter, der Ermordung seines leiblichen Sohnes stoisch beiwohnen muss, nimmt sich 
der alte Offizier das Leben. Im Glauben, das Haus Zhao nun ganz vernichtet zu 
haben, verspricht Tu’an Gu dem Arzt, dessen neugeborenen Sohn zu adoptieren, 
nicht ahnend, dass dieser das vermeintlich getötete adlige Waisenkind ist.  

Der vierte Akt setzt nach einem Zeitsprung von 20 Jahren ein, als Tu’an Gu die 
Herrschaft des Landes Jin an sich reißen will, um es an seinen Adoptivsohn, der 
den Namen Chen Bo führt, abzugeben. Darauf klärt der Arzt die Waise von Zhao 
über die Vorgeschichte auf, indem er dem jungen Mann eine Bilderrolle überreicht, 
in welcher die tragischen Episoden am Hof bildlich festgehalten sind. Dem Prinzen 
wird schlagartig klar, dass er die Waise von Zhao und sein Adoptivvater in Wahr-
heit der Mörder seiner leiblichen Eltern und seines Hauses ist. Die anaphorisch in-
tensivierte Anagnorisis führt bei Cheng Bo zu einem hyperbolischen Rache-
schwur:8 Nachdem er in einer langen Arie seine Vergeltung drastisch ausmalt, 
versichert der Arzt in einem lakonischen Schlusswort die ‚Waise‘ seiner Hilfe.  

Der wohl später hinzugefügte fünfte Akt schildert die Exekution der Rache. 
Während Tu’an Gu auf grausame Art hingerichtet wird, darf die Waise nun wieder 
als Zhao Wu den Namen seines Hauses führen und wird in die alten Rechte einge-
setzt. Zugleich wird sein Retter, der Arzt Cheng Ying, belohnt, wie auch diejenigen 
postum geehrt werden, die sich geopfert hatten, um das Leben des Waisenkindes 
zu retten. Dies bekräftigt die Schlussarie der Waisen Zhao Wu: „Die loyalen und 
gerechten Helden werden alle gerühmt und belohnt werden“.9  

Die französische Übersetzung des jesuitischen Gelehrten und China-Missionars 
Joseph Henri Marie de Prémare (1666–1736) erschien als erste europäische Version 
eines chinesischen Dramas überhaupt im Jahre 1735 in Jean-Baptiste Du Haldes 
(1674–1743) monumentaler, vierbändiger Description de la Chine et de la Tartarie  
chinoise (Beschreibung Chinas und der chinesischen Tartarei) (1735). Prémare überging 
allerdings die Arien in seiner Übersetzung und passte damit das Werk eher dem 
Stil einer europäischen Tragödie an. Doch wurde durch seine französische Version,  
die kurz darauf ins Englische und Deutsche übersetzt wurde, die „Chinesische 

 
8  „He, he, he had our whole clan executed, / I, I, I will return by butchering nine genera-

tions of his“ (The Orphan of Zhao [Anm. 5], IV. Akt, S. 106).  
9  „Heroes loyal and righteous are all praised and rewarded, / Those who were military offi- 

cers are restored to their commands, / Those who are destitute commoners are given sus-
tenance, / Those who had died already are awarded a noble burial, / Those who are still 
alive receive titles and gifts. […] In the history books we will leave our name, / For later 
generations to praise!“ (The Orphan of Zhao [Anm. 5], V. Akt, Schlussarie, S. 111). 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER CHINESISCHE HELD 65 

Tragödie“ Le petit Orphelin de La Maison de Tchao (Der junge Wayse aus dem Hause 
Tchao) europaweit bekannt und mehrfach dramatisch bearbeitet.10  

2. Intertextueller Vergleich  

Pietro Metastasios Anleihen bei dem Yuan-zaju sind offensichtlich, für das Hel-
den-Konzept seiner Version sind aber die Differenzen aussagekräftiger. Sie zeigen 
sich in Struktur und Handlung, sowie einer anderen personellen Konstellation 
und thematischen Verschiebung.  

2.1. Strukturelle Differenzen  

Augenfällig ist die unterschiedliche Struktur der Stücke. Metastasio ändert Ort, Zeit 
und Handlung nach den klassizistischen Kriterien: Er vermeidet die Ortswechsel 
der chinesischen Vorlage. Einziger Schauplatz des Geschehens ist nurmehr die kai-
serliche Residenz, und die zwanzig Jahre umfassende Handlungszeit reduziert er 
auf einen einzigen Tag. Die Heldentat, die Vertauschung seines neugeborenen 
Sohns mit dem Erbprinzen sowie die stoische Haltung, mit welcher der Arzt 
Cheng Ying die Ermordung des eigenen Kindes scheinbar fühllos erträgt, stehen 
im chinesischen zaju im Zentrum. Diesen dramatischen Höhepunkt der Vorlage 
spart Metastasio aus und distanziert ihn zur episch nachgetragenen Vorgeschichte. 
Zu dieser klassizistischen Regulierung passt auch die Verkürzung des fünfaktigen 
Prätexts auf drei Akte, wie sie für ein dramma per musica typisch ist. Auch endet das 
Libretto nicht mit einer blutigen Rache, sondern mit einer Rührszene.  

2.2. Geänderte Figurenkonstellation  

Der strukturellen Verdichtung entspricht eine neue Konstellation. Metastasio nobi-
litiert – passend zum Milieu des Kaiserhofs – das Personal und reduziert die Zahl 
der Dramenpersonen von zwölf auf fünf. Auch die Namen hat Metastasio geän-
dert: So heißt der ‚chinesische Held‘ bei ihm Leango, der Erbprinz Siveno alias 
Svenvango. Vor allem aber ist, und das ist die gravierendste Änderung, der böse  

 
10  Tchao chi cou ell ou Le petit Orphelin de la Maison de Tchao. Tragédie chinoise trad. par 

Joseph Henri Marie de Prémare SJ, in: J[ean]-B[aptiste] Du Halde SJ: Description […] de 
l’empire de la Chine et de la Tartarie Chinoise, 4 tomes, Paris 1735, t. III, S. 340–378; die 
deutsche Übersetzung: Tchao Chi cou ell. Oder Der junge Wayse aus dem Hause Tchao. 
Eine Chinesische Tragödie, in: Johann Baptista du Halde: Ausführliche Beschreibung des 
Chinesischen Reichs und der großen Tartarey, Dritter Theil, Rostock 1749, S. 418–444.  

 Die übersetzerische und produktive europäische Rezeption vermitteln überblickshaft Liu 
Wu-Chi: The Original Orphan of China, in: Comparative Literature 5, 1953, S. 193–212, 
Adrian Hsia: The Transplanted Chinese Orphan in England, France, Germany, Italy (Anm. 3), 
und Sherry J. Mou: A Child for all Ages: „The Orphan of Zhao“, in: Education About 
Asia 14, 2009, S. 23–28.  

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ACHIM AURNHAMMER 66

 

 

Abb. 1: Diagramm zur Figurenkonstellation. 

Gegenspieler des Chinesischen Helden, Tu’an Gu, der im chinesischen zaju die 
Hauptrolle spielt, ganz gestrichen.11 Die andere wichtige Änderung der Konfigura-
tion betrifft die neu hinzugefügte Figur des Minteo, des brüderlichen Freundes Si-
venos und zugleich totgeglaubten Sohns Leangos. Er hat als Neugeborenes das 
Massaker schwer verletzt überlebt und ist von einem kaisertreuen Beamten groß-
gezogen worden, im Glauben, er wäre der Erbprinz. Außerdem flankiert Metasta-
sio die Handlung mit einem politisch grundierten Liebesgeschehen, indem er die 
zwei tartarischen Prinzessinnen Lisinga und deren Schwester Ulania einführt, die 
als Geiseln am Kaiserhof leben. Die Liebeshandlung intensiviert die Korrespon-
denzrelation der beiden Paare, die Leango spiegelsymmetrisch zugeordnet sind: 
Die dynamischen Interaktionsstrukturen, die sogenannten Figurenkonstellatio-
nen,12 lassen sich in einem Diagramm illustrieren (Abb. 1).  

 
 

 
11  Metastasio folgt mit dieser Änderung mehr dem faktualen Gehalt als der fiktionalen Ge-

staltung der Episode, denn die chinesische Kaisergeschichte kennt nach Du Halde keinen 
Ministerstreit, sondern schreibt den Sturz des Kaisers Livango einem Volksaufstand zu. 

12  Zur Terminologie ‚Figurenkonstellation‘ und ‚Konfiguration‘ vgl. Manfred Pfister: Das 
Drama, München 112001, bes. S. 232–235.  

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER CHINESISCHE HELD 67 

Leango will nach zwanzigjähriger Regentschaft den von ihm geretteten Erbprin-
zen und an Sohnes statt großgezogenen Siveno als Herrscher inthronisieren und 
nutzt dessen Liebe zur tartarischen Prinzessin Lisinga zum Friedensabkommen mit 
der Tartarei. Zum Konflikt kommt es aber, weil Minteo, Sivenos Herzbruder und 
Leangos wahrer Sohn, sich für den rechtmäßigen Thronfolger hält. Zudem achtet 
Minteo Leango, ohne zu wissen, dass er dessen leiblicher Sohn ist, als Förderer 
und ‚Vater‘. Da Minteo und Ulania, die andere tartarische Prinzessin, sich lieben, 
entsteht eine spiegelsymmetrische personale Korrespondenz zu Siveno und Li-
singa. Damit verlagert Metastasio die tödliche Konkurrenz der Minister aus dem 
Yuan-zaju auf die nachfolgende Generation der Söhne, den Ziehsohn Siveno und 
den leiblichen Sohn Minteo.  

Mit der neuen Konstellation nimmt Metastasio auch eine thematische Verschie-
bung vor. Die Konzentration auf nurmehr fünf Personen ohne einen wirklichen 
Gegenspieler und die Distanzierung des dramatischen Gewaltakts zur nachgetrage-
nen Vorgeschichte verlagert den Konflikt in das Innere der Personen. Diese Interna-
lisierung zeigt sich in der neuen zentralen Liebesthematik. Alle fünf Personen sind 
durch wechselseitige Liebesbeziehungen unterschiedlicher Art fest miteinander 
verbunden: Das Relationengeflecht umfasst neben der Vater-Sohn-Liebe (Leango–
Siveno und Leango–Minteo) die freundschaftliche Liebe zwischen Siveno und 
Minteo bis zur geschwisterlichen Liebe zwischen Lisinga und Ulania.  

Alle Liebesbeziehungen werden durch charakteristische Kippfiguren auf eine 
mehr oder minder starke Probe gestellt. In diesen Dramensituationen variiert und 
repetiert Metastasio die klassischen tragischen Elemente der Peripetie (‚Glückswech-
sel‘) und Anagnorisis (‚Wiedererkennen‘), die plötzliche Erkenntnis nach Irrtum: 
Das betrifft Leango, wenn er erfährt, dass Minteo, der geliebte Freund seines Zieh-
sohns Siveno, sein leiblicher Sohn ist; das betrifft Siveno, wenn er erfährt, dass Le-
ango gar nicht sein Vater ist; noch stärker wechseln für Lisinga Glück und Unglück: 
Sie sieht sich zu einer politischen Zwangsheirat genötigt, bevor sie den geliebten 
Siveno für den ihr zugedachten Mann hält, doch daran zweifeln muss, bevor sie 
wieder daran glauben kann, anschließend jedoch Siveno tot wähnt, bis er glücklich 
von Minteo gerettet wird. Auf solche Wechselbäder der Gefühle hebt Metastasios 
Libretto ab. Die klassische Peripetie und Anagnorisis werden repetitiv eingesetzt 
und so zu einem desillusionierenden Dauermechanismus, in dem die Seelenstärke 
der Dramenpersonen erprobt und bewiesen wird.  

2.3. Internalisierung des Konflikts  

Metastasios Verschiebung des äußerlichen dramatischen Konflikts zum inneren 
seelischen Widerspruch zeigt sich lexikalisch-semantisch daran, dass Worte wie 
‚Seele‘ und ‚Herz‘ [‚alma‘, und ‚cuore‘] sowie ‚Liebe‘ und ‚Schmerz‘ [‚amore‘ und 
‚dolore‘] die Dialoge und Arien bestimmen. Die Kippfiguren, die Metastasios 
‚Drama für Musik‘ prägen, stellen jeweils die Identität der Personen in Frage. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ACHIM AURNHAMMER 68

Daher reflektieren die Personen in Monologen und in a parte-Passagen immer 
wieder die Peripetien und Scheinwahrheiten. Vor allem Siveno erfährt gleich 
mehrfach solche Identitätskrisen:  

SIVENO: Giusto ciel, che mi avvene!  
Son Svenvango o Siven!  
Dove son! Chi son io! M’inganna il Padre!  
Mi tradisce l’amico!13 

SIVENUS: Gerechter Himmel, was wiederfähret mir! Bin ich Svenvangus, oder Sivenus? 
wo befinde ich mich? wer bin ich? betrüget mich der Vater? Verräth mich der 
Freund?14 

Derartige Zweifel, die in der deutschen Version durch die Fragezeichen anstelle der 
Ausrufezeichen noch stärker akzentuiert sind, sind typisch für das Libretto. Immer 
wieder werden die Personen mit Situationen konfrontiert, die ihre Identität und 
Zukunft erschüttern und eine biographische Neuorientierung verlangen.  

3. Die Heldenkonzepte im Vergleich 

Mit Hilfe der intertextuellen Differenzen zwischen dem zaju der Yuan-Ära und 
dem aufklärerischen Libretto Metastasios lassen sich die unterschiedlichen Hel-
denkonzeptionen konturieren, die beiden Stücken zugrunde liegen.  

3.1. Die Waise von Zhao übt große Rache (Zhaoshi gu’er da baochu)  

Das chinesische zaju präsentiert die Heldentat eines dem Herrscherhaus loyalen 
Arztes, der aus wertrationalen oder traditionalen Motiven seinen eigenen Sohn 
opfert, um den Erbprinzen am Leben zu erhalten.15 Das Handeln des Arztes ist 
nicht situativ, sondern geplant und verlangt Ausdauer sowie Selbstverleugnung 
und Verstellung. So muss der Arzt mitansehen, wie sein leiblicher Sohn als ver-
meintlicher Erbprinz massakriert wird. Überdies stellt die heroische Tat keine 
rein individuelle Leistung, sondern ein Gemeinschaftswerk dar, an dem mehrere 
Helfer mitwirken. So der wachhabende General, der Cheng Ying mit dem Neu-
geborenen im Arztkoffer passieren lässt, und sich danach das Leben nimmt, und 
der alte Offizier, der den Sohn des Arztes als angeblichen Erbprinzen verwahrt 
und sich nach dessen Ermordung ebenfalls selbst tötet.  

Inwieweit die Heldentat auch noch die Rache an dem Bösewicht einschließt, ist 
dagegen zweifelhaft. Denn zu den ausgreifenden und drastischen Plänen, in wel-

 
13  Metastasio: L’eroe cinese (Anm. 1), S. 33 [II 8]. 
14  Metastasio: Der Chinesische Held [L’eroe cinese, dt.], übers. von Johann Anton Koch, 

Bd. 6, Frankfurt am Main/Leipzig 1774, S. 89–164, hier S. 138 [II 8].  
15  Vgl. Max Weber: Gesamtausgabe, Abt. 1., Bd. 23. Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie. 

Unvollendet 1919–1920, hg. von Knut Borchardt u. a., Tübingen 2013, S. 175–177, der das 
‚soziale Handeln‘ vierfach differenziert: Er unterscheidet (1) ‚zweckrationales‘, (2) ‚wertratio- 
nales‘, (3) ‚affektuelles‘ und (4) ‚traditionales‘ Handeln. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER CHINESISCHE HELD 69 

chen der Erbprinz die grausame Tortur des Verräters ausmalt, bekennt Cheng Ying 
im Schlusswort lediglich seine Gefolgschaft.16 Allerdings ist die Rache bereits ein 
Motiv der heroischen Rettungs- und Tauschaktion,17 und als Cheng Ying den 
ehemaligen Offizier überredet, den vermeintlichen Prinz bei sich aufzunehmen, 
deutet er als symbolischen Lohn schon die Rache des Waisen von Zhao voraus: 
„He may take revenge for his father and mother. Wouldn’t that be the best?“ [‚Er 
wird Rache nehmen für seinen Vater und seine Mutter. Wäre das nicht das bes-
te?‘]18 Nicht zufällig trägt das Stück den Titel Die Waise von Zhao übt große Rache 
(Zhaoshi gu’er da baochu) und hebt damit weniger auf die Rettungsaktion des Arztes 
als vielmehr auf die Legitimation der Rache ab, die das erwachsene Waisenkind im 
Schlussakt vollzieht.  

Ein weiteres Motiv für das heroische Handeln ist die Hoffnung auf zeitüberdau-
ernden Ruhm, wie es Cheng Ying eben dem retirierten Offizier verspricht: „If you 
make it possible for the Orphan of Zhao to survive, your name will be recorded in 
the history books and you will leave a reputation for all eternity“ [‚Wenn Du es der 
Waise von Zhao ermöglichst zu überleben, wird Dein Name in den Geschichtsbü-
chern erinnert werden und Du wirst Ruhm haben für alle Ewigkeit‘].19 Eine Hero- 
isierung, öffentlicher Ruhm, wird am Ende Cheng Ying und seinen Helfern zuteil, 
in der Schlussansprache der wieder zur Macht gelangten Waise von Zhao. Zugleich 
wird die Ehrung der Toten und Restitution der Geächteten zur militärischen Ver-
pflichtung gegen äußere Feinde umgemünzt, um nach dem heroischen Vorbild das 
eigene Leben für das nationale Gemeinwohl zu riskieren:  

Heroes loyal and righteous are all praised and rewarded.  
Those who were military officers are restored to their commands,  
Those who are destitute commoners are given sustenance,  
Those who had died are awarded a noble burial.  
Those who are still alive receive titles and gifts.  
This grace is as broad as heaven!  
And who would dare to make polite refusals?  
We swear we will sacrifice our lives on the battlefield,  
To make neighboring states all give us their allegiance.  
In the history books we will leave our names,  
For later generations to praise!20  

 
16  „(Cheng Ying speaks:) Tomorrow the young master definitively will arrest that old traitor. I 

will have to follow him to be of assistance. (Exits.)“ (The Orphan of Zhao [Anm. 5], S. 107 
[Schluss 4. Akt]).  

17  Auf die Rettung des Neugeborenen wird der Arzt schon von dessen Mutter im Hinblick 
auf spätere Rache eingeschworen: „Cheng Ying, [...] You must think of a way to hide this 
baby away so that later, when he’s man, he can pay back the enemy of the Zhaos“ (The 
Orphan of Zhao [Anm. 5], S. 107 [1. Akt]). 

18  The Orphan of Zhao (Anm. 5), S. 89 [2. Akt].  
19  The Orphan of Zhao (Anm. 5), S. 90 [2. Akt]. 
20  The Orphan of Zhao (Anm. 5), S. 111 [Schluss 5. Akt]. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ACHIM AURNHAMMER 70

Damit wird die Heldentat Cheng Yings, die durch ihre Helfer bereits vergemein-
schaftet war, nicht nur dem kollektiven Gedächtnis verpflichtend anvertraut, 
sondern auch zu einem verpflichtenden Präfigurat, einem Appell zur imitatio he-
roica an die Zeitgenossen und die Nachwelt, „for later generations“, denen die 
Namen und Taten in den Geschichtsbüchern als Vorbild vorgehalten werden.  

3.2. Der chinesische Held / L’eroe cinese 

Von der gewaltbereiten Heroisierung des chinesischen Prätexts unterscheidet sich 
Pietro Metastasios Bearbeitung des ‚Waisen von Zhao‘ fundamental. Da ein Ge-
genspieler fehlt, ist auch der Rachegedanke ausgeblendet. Es ist kein böses Indi-
viduum, sondern bezeichnenderweise das Volk, das den gefährdenden Faktor im 
Kampf um die Macht darstellt. Bei einem Volksaufstand hatte der Regent Leango 
den Erbprinzen gerettet, bereit, dafür seinen leiblichen Sohn zu opfern. Einem 
Volksaufstand fällt der Erbprinz am Ende des Stücks dann auch tatsächlich fast 
zum Opfer, bevor ihn sein ‚Herzbruder‘ Minteo aus höchster Not errettet.  

Indem die eigentliche Heldentat, die Vertauschung der Neugeborenen und die 
Rettung des Erbprinzen, die im chinesischen zaju das Geschehen dominiert, zur 
epischen Vorgeschichte distanziert wird, verschiebt Metastasio das heroische 
Handeln auf die Inthronisation des neuen Kaisers. Die traditional motivierte 
Entscheidung des Regenten Leango, für seinen Ziehsohn, den Erbprinzen Siveno 
alias Svenvango, zurückzutreten, wird doppelt kompliziert: zum einen durch die 
Entscheidung des Thronrats, den verdienten Regenten Leango als Herrscher ein-
zusetzen, zum andern durch die unvermutete Situation, dass der totgeglaubte 
Sohn Minteo doch noch am Leben ist und sich als Erbprinz wähnt, zumal ihn 
auch das Volk für den wahren Svenvango hält. Heroisch ist die Seelenstärke aller 
drei Beteiligten. Sie stellen allesamt in der Rührszene, die als offener Schluss das 
Singspiel beschließt, ihre Ambitionen zugunsten des Rivalen zurück. 

SIVENO: Ah tu m’involi, amico (a Minteo.)  
Il caro Padre mio. 

MINTEO: Ma rendo al trono  
Un Monarca sì degno. (Accennando Siveno.)  

SIVENO: Lascia ah lasciami il Padre, e prendi il regno. (Stringendo al petto la mano di 
Leango.) 

LEANGO: Figli miei, cari figli, (Abbracciando or l’uno, or l’altro.) 
Tacete per pietà. No ò vigore  
Per sì teneri assalti. Astri clementi,  
Disponete or di me. Rivenni il figlio:  
Difesi il mio Sovrano:  
Posso or morir, non ò vissuto in vano.21 

 

 
21  Metastasio: L’eroe cinese (Anm. 1), S. 48 [Schlussszene]. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER CHINESISCHE HELD 71 

SIVENUS: Ach du entziehst mir, Freund, (zum Minteus) meinen geliebten Vater.  
MINTEUS: Ich gebe aber dem Throne einen so würdigen Monarchen wieder. (Auf den 

Sivenus zeigend.)  
SIVENUS: Lasse, ach lasse mir den Vater, und nimm das Reich hin. (Die Hand des Lean-

gus sich an die Brust drückend.)  
LEANGUS: Meine Söhne, geliebte Söhne, (Bald den einen, bald den andern umarmend) 

schweiget aus Mitleiden. Ich habe nicht Kräfte genug für so zärtliche Anfälle. 
Gütige Gestirne schaltet nunmehr mit mir. Ich habe den Sohn wiedergefun-
den; ich habe nicht unnütz gelebet.22  

Das Ende, das durch wechselseitige Überbietung an Seelengröße, einer heroischen 
magnanimitas, entsteht, lässt die Frage nach dem künftigen Herrscher offen, und 
auch Leango ist von der Situation affektuell sichtlich überfordert. Anders als im 
chinesischen Prätext wirkt angesichts des offenen Endes von Metastasios Libretto 
darum das Helden-Lob des Tutti-Finale (Coro) ganz unmotiviert:23  

Sarà al mondo intero  
Sarà chiara in ogni età,  
Dell’Eroe di questo Impero  
L’inudita fedeltà. 

In aller Welt klar ausgebreit  
Wird seyn, und wird auch jede Zeit  
Die unerhörte Treue melden,  
Von dieses Reiches Helden. 

Bei Metastasio beruht das Heroische nicht mehr auf Überwindung eines feindli-
chen Gegenübers, sondern auf der altruistischen Überwindung der eigenen Person. 
Damit ähnelt der heroische Schluss des Chinesischen Helden einer Toleranzprobe, 
wie sie später Lessing in seiner Ringparabel in Nathan der Weise propagieren wird.  

Bedenkt man, dass Alterität eine Variable darstellt, so bleibt zu erörtern, wie 
‚fremd‘, genauer, wie ‚chinesisch‘ Metastasio die Heroik Leangos codiert und in-
szeniert. Exotisch sind nicht nur der Schauplatz, das Geschehen und die Figuren 
mit ihren fremden Namen, sondern auch deren Konstellation und heroisches 
Handeln. Chinesisch geprägt ist das setting, wie aus den minuziösen Szenenanwei-
sungen hervorgeht. Nicht nur in der Architektur, sogar in der Natur kommt die 
kulturelle Differenz zum Tragen: „Die Thürme, die Dächer, die Pagoden, die Schif-
fe, ia selbst die Bäume, und alles was man siehet, zeiget den Unterschied, mit wel-
chem sie von der Natur so wohl, als der Kunst, in einer so besondern Landschaft 
hervorgebracht werden“.24 Auch zeitgenössische Illustrationen des Dramas betonen 
das ‚Chinesische‘, wie etwa der Illustrator der französischen Ausgabe von 1780, der 
die abschließende Rührszene, in der Leango in Minteo seinen totgeglaubten Sohn 
erkennt, mit einer chinesischen Repoussoirfigur verfremdet (Abb. 2).  

 
22  Metastasio: Der Chinesische Held (Anm. 14), S. 163–164. 
23  Metastasio: L’eroe cinese (Anm. 1), S. 48 / Metastasio: Der Chinesische Held (Anm. 14), 

S. 164.  
24  Metastasio: Der chinesische Held (Anm. 14), S. 115 [II 1]. Im italienischen Original lautet 

der Passus aus der Szenenanweisung zu II 1, der den Blick von der kaiserlichen Residenz in 
Singana auf den Fluss Vejo öffnet: „Le torri, i tetti, le pagodi, le navi, gli alberi istessi, e tut-
to ciò che si vede, ostenta la diversità, con la quale producono in clima così diverso non 
men la natura, che l’arte“ (Metastasio: L’eroe cinese [Anm. 1], S. 19).  

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ACHIM AURNHAMMER 72

 

Abb. 2: Leango erkennt in Minteo seinen totgeglaubten Sohn. Kupferstich zur 
Schlussszene [III 9] von Pietro Metastasio, L’eroe cinese (in: Opere, Bd. 7, Paris 1780), 
mit dem Zitat von Minteos Rede: „Parlano queste cicatrici abbastanza. Osserva. Il 
caro mio genitor tu sei.“  

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER CHINESISCHE HELD 73 

Inszeniert wird aus europäischem Blick ein China als kulturelle Heterotopie, was 
religiösen Kultus, Architektur und hierarchisches Zeremoniell betrifft:  

Innerer und beleuchteter Theil der grösseren kaiserlichen Pagode. Woselbst sowohl die 
Baukunst als die Auszierungen des prächtigen Gebäudes die Art und den Götzendienst 
der dasigen Völker ausdrücken.  
Bonzen, Mandarinen des Krieges und der Gesetze, Grosse des Reichs, und Wache. 

Bereits in der ersten Szenenanweisung wird das ‚Chinesische‘ vor allem mit Luxus 
und Verfeinerung korreliert, was in der Mitte des 18. Jahrhunderts das gängige Nar-
rativ der damaligen China-Mode war:25  

Appartementi nel Palazzo Imperiale destinati alle Tartare Prigioniere, distinti di strani 
pitture, di vasi trasparenti, di ricchi panni, di vivaci tapeti, e di tutto ciò che serve al Lus-
so, ed alla delizia Cinese.  

Zimmer in dem kaiserlichen Pallast, bestimmt für die Tartarischen Gefangenen, geziert 
mit ausländischen Gemählden, mit durchsichtigen Gefäßen, mit reichen Decken, mit 
gemahlten Teppichen und mit allem demienigen, was zu dem Chinesischen Gepränge 
und zur Ergötzlichkeit dienet.  

Der Hinweis auf ‚Luxus‘ und „Gepränge“ spielt auf einen zivilisationskritischen 
Aspekt im China-Bild der Aufklärung an. Mit kultureller Überfeinerung hat etwa 
Rousseau die Unterwerfung der Chinesen unter die Mongolen erklärt.26 Tatsäch-
lich zeichnet sich auch in Metastasios Libretto ein entsprechender Kulturkonflikt 
ab, wenn die beiden als Geiseln gefangenen tartarischen Prinzessinnen durch ei-
nen Diktatfrieden der Tartaren freikommen. Er schließt als Bedingung die Ver-
heiratung Lisingas mit dem chinesischen Erbprinzen ein, und dank der militäri-
schen Macht der Tartaren wird auch der chinesische Volksaufstand im Schlussakt 
niedergeschlagen. Diese Rahmenhandlung passt zu dem zeitgenössischen Erklä-
rungsmuster von der luxurierenden und verfeinerten chinesischen Aristokratie. 
Mit der ehelichen Verbindung der Tartarenprinzessinnen mit den chinesischen 
Prinzen wird eine vitalisierende Blutauffrischung als Remedium gegen die Über-
feinerung avisiert.  

Versteht man den chinesischen Helden Leango als dynamisch konzipierte Fi-
gur, so spiegeln sich in ihm Stärke wie Schwäche der chinesischen Kultur, freilich 
aus europäischer Perspektive. Während Leango sich zwanzig Jahre zuvor noch 
mutig dem marodierenden Pöbel entgegenstellte und so das Leben des Erbprin-
zen rettete, erweist er sich in der abschließenden Rührszene, als er in Minteo den 
totgewähnten Sohn wiederfindet, gefühlsmäßig überfordert und handlungsunfä-

 
25  Metastasio: L’eroe cinese (Anm. 1), S. 5 / Metastasio: Der Chinesische Held (Anm. 14), 

S. 93.  
26  Gegen Voltaire hatte Rosseau in  seiner Preisschrift Si le rétablissement des sciences et des arts a 

contribué à épurer les mœurs (1750) am Beispiel des wissenschaftlich und künstlerisch hoch 
entwickelten China, das den „unwissenden und plumpen Tartaren“ zum Opfer gefallen sei, 
gezeigt, dass Wissenschaften und Künste zu Sittenverfall und militärischer Schwäche führ-
ten; vgl. Hsia: Chinesia (Anm. 3), S. 100. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ACHIM AURNHAMMER 74

hig. Damit stellt Metastasios Libretto in Leango die beiden Seiten einer zivilisier-
ten Hochkultur und eines vollkommenen Humanismus dar: Leango entspricht 
dem aufklärerischen Ideal eines kultivierten mitmenschlichen Umgangs, anderer-
seits erweist er sich vor lauter Humanität als im Handeln fast paralysiert. Es ent-
behrt nicht der Ironie, dass die großmütige Heroik des Verzichts, die das Libretto 
mit seinem offenen Ende sowohl als Muster propagiert wie in ihrer Schwäche 
kritisiert, ausgerechnet ein Rachestück zum Prätext hat.  

4. Ausblick  

Zu wenig hat man bislang den Diskurscharakter von Metastasios Chinesischem 
Held beachtet. Das Stück kritisiert mit der projektiv überformten Darstellung 
chinesischer Heroik europäische Heldenkonzepte, die bis zur Mitte des 18. Jahr-
hundert militärisch und bellizistisch fundiert waren. Zugleich knüpft er an den 
zeitgenössischen China-Diskurs an, indem er in Leangos Handlungsunfähigkeit 
die Schwäche einer solch überfeinerten und verinnerten Heroik andeutet. Loh-
nend wäre es zu untersuchen, wie die europäische Dramatik des 18. Jahrhunderts 
auf die im Chinesischen Helden sowohl propagierte als auch kritisierte exotisch 
verbrämte interiorisierte Heroik reagierte. Kritisch revidiert Voltaire in seiner Tra-
gödie L’Orphelin de la Chine (1753/55) Metastasios Verklärung. Voltaire greift zwar 
denselben Stoff auf, historisiert und aktualisiert ihn aber stärker, ohne den Ra-
chegedanken auszublenden. Auch in England gibt es mit Arthur Murphys Dra-
ma The Orphan of China (1756) eine eher bellizistische Antwort auf Metastasios 
humanitäre Heroik. Die deutsche Rezeption dieses Stoffs ist bisher noch gar 
nicht vergleichend betrachtet worden. Neben den übersetzerischen Adaptationen 
von Metastasios Libretto und Voltaires Trauerspiel haben prominente Autoren 
der deutschen Klassik wie Wieland in Der goldene Spiegel oder die Könige von Sche-
schian (1772) und Goethe den Stoff aufgegriffen. Möglicherweise ist das Humani-
tätsideal der deutschen Klassik gar nicht nur von der Klassischen Antike geprägt, 
wie man bisher immer annahm. Vielleicht spielt die mitmenschliche Heroik des 
Chinesischen Helden, dessen Spuren in Goethes Elpenor-Fragment unverkennbar 
sind, eine größere Rolle, als man bisher weiß. Aber das bleibt vorerst nur eine 
Mutmaßung.  

Abbildungsnachweise 

Abb. 1: Achim Aurnhammer. 

Abb. 2: Wikimedia Commons, Fotograf: Rodomonte, upload.wikimedia.org/ 
wikipedia/commons/0/06/Metastasio_-_L%E2%80%99eroe_cinese_-_ 

 Herissant_Vol.07_-_Paris_1780.png. 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61 - am 21.01.2026, 08:37:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

