Rezensionen

authority is a measureable entity, presenting lay Muslims
with a singular choice when seeking advice on spiritual
matters. She stresses that authority is non-coercive and
approaches the so-called “Sha‘rawi phenomena” by ana-
lysing the ways in which Shar ‘rawi acquired his celebrity
status in the national media by grasping the demands of
the Egyptian state as well as his audiences. Although nev-
er mentioned explicitly, what Brinton might have in mind
is the Weberian notion of charisma that charismatic au-
thority is mutually constructed between the leader and his
or her followers. However, the fragmentation of authority
thesis, as put forward by Eickelman and Piscatori, does
not necessarily mean that the strength of religious author-
ity would be measurable. It has been a long time since the
‘ulama‘ ceased to monopolise the authority to interpret
the sacred sources of Islam. Instead, the Egyptian public
has access to a wide range of religious-authoritative fig-
ures to follow. For instance, when flipping through satel-
lite television stations in Cairo, one would be faced with
a mesmerising number of Islamic contents. Yet, as dem-
onstrated in the rise of Sha‘rawi’s fandom, ‘ulama‘ con-
tinue to enjoy some influence on the shaping of public
discourses of Islam. Hatsuki Aishima

Camacho, Jorge: Miedo negro, poder blanco en la
Cuba colonial. Madrid: Iberoamericana; Frankfurt: Ver-
vuert, 2015. 272 pp. ISBN 978-84-8489-799-6; ISBN
978-3-95487-346-3. Precio: € 29.80.

La exitosa rebelion de los esclavos en Sainte-Domin-
gue y la creacién de la republica negra de Haiti en 1804
despertaron temores en todo el Caribe. En Cuba surgie-
ron temores rayanos en fobia, que se plasmaron en los es-
critos de hombres de letras e intelectuales con respecto a
la esclavitud y a la cultura criolla y blanca, que veian en
peligro. Este temor, que Camacho analiza a partir de una
gran cantidad de fuentes del siglo XIX, con énfasis en las
literarias, pero sin descuidar bandos y otros documentos
administrativos, sirvié de concepto bdsico en la construc-
cion de la nacion. Si bien preocupaciones similares se die-
ron también en otros paises hispanoamericanos, ellas se
dieron en el seno de las ya conformadas republicas, mien-
tras que en Cuba, por el contrario, surgieron en el con-
texto de la esclavitud, cuya abolicién fue muy tardia, en
1886. La predominancia numérica de la poblacion negra
contribuia seguramente a afianzar estos miedos: en 1774
vivian en la isla unos 100.000 blancos y 75.180 mulatos
y negros; medio siglo mas tarde, 311.000 blancos y casi
400.000 mulatos y negros.

Luego de un capitulo introductorio sobre los alza-
mientos de esclavos, Jorge Camacho analiza, en sendos
capitulos, los articulos de José Victoriano Betancourt so-
bre las zonas periféricas de La Habana, las nodrizas afri-
canas, la situacién social de las mulatas, algunas consi-
deraciones de Marti, los 7idfiigos tratados por Francisco
Calcagno, la influencia de musica y bailes de raiz africana
en la sociedad adinerada de la época y un capitulo final
dedicado a José Marti.

El capitulo titulado “Los monstruos de la periferia”
se refiere a articulos de J. V. Betancourt, a partir de 1838,

Anthropos 112.2017

301

producto de sus visitas a barrios periféricos de La Habana.
Mientras que por lo general se asocia a los esclavos pro-
fugos o cimarrones con escondites en lugares alejados
de los centros poblados y de dificil acceso, también se
daba el hecho que los fugitivos se escondian en los ba-
rrios de extramuros. Betancourt presenta a sus habitantes
bajo imdgenes animalescas, inhumanas. Describe el “tri-
ple velorio” de un nifio, un velorio que se realizaba en tres
dias diferentes, una costumbre que era combatida por las
autoridades, y otros usos vigentes en la época, de interés
para la antropologia, que mencionaremos mds adelante.

“Las nodrizas africanas” trata una realidad conspicua
en la época, por lo cual son mencionadas e incluso ocu-
pan roles importantes en numerosas obras. En realidad,
pareciera ser una paradoja que, a pesar del temor al con-
tacto intimo entre negros y blancos, las familias adinera-
das no dudaran en recurrir a una nodriza africana o afro-
descendiente, aun en los casos en que las propias madres
tuvieran la posibilidad de amamantar. Era comtin que en
los diarios de la época se ofrezcan en venta o en alqui-
ler esclavas con abundante leche. En muchos casos eran
una figura influyente en la educacion de los nifios, y, para
muchos autores, una fuente de “contagio” de ideas y con-
cepciones africanas.

En el siguiente capitulo, titulado “La sangre y la virtud
de la mulata”, Camacho trata brevemente una de las no-
velas criticas del sistema esclavista mas conocida de la li-
teratura cubana — “Cecilia Valdés o la loma del Angel” de
Cirilo Villaverde, cuya primera parte se publicé en 1839
y su edicion completa en 1879 — para dedicarse a dos no-
velas de que no habian recibido hasta ahora la atencién de
la critica: “La campana de la tarde”, de Julio Rosas (1873)
y “Es Angel”, de Eduardo Ezponda, de 1877.

Teniendo en cuenta las relaciones de poder reinantes,
no extraila que en ninguna obra la esclava logre resistir-
se a los deseos sexuales del amo. Por su parte, las mula-
tas aspiraban a casarse por lo general con blancos, lo que
posibilitaba un ascenso en la escala social, lo cual pocas
veces sucedid. En todas las novelas, con una sola excep-
cion, su vida termina tragicamente, muchas veces desem-
boca en el suicidio. Por lo demas, las leyes restrictivas de
la Corona dificultaban los casamientos mixtos: los contra-
yentes debian sacar un permiso de “limpieza de sangre”,
que demostrara que ninguno de los dos tenia ascendencia
africana. En principio, esta ley iba dirigida a la nobleza,
pero a partir de 1805 se hizo mds restrictiva y debi6 ser
acatada por todos los blancos. La prohibicién se dejé en
efecto recién en 1881.

El tnico capitulo que no tiene a Cuba como escenario
es el que trata la interpretacion de José Marti con respecto
a las manifestaciones de terror de los esclavos en ocasién
del fuerte terremoto acaecido en 1886 en Charleston (Ca-
rolina del Norte), y sus manifestaciones extremas. Mart{
ve a éstas como una herencia de sangre debidas a las dife-
rencias psiquicas de los esclavos con respecto a los blan-
cos. Marti, apunta el autor, se inscribe aqui atin dentro del
discurso bioldgico racial tan comtin en su época.

El capitulo 6 esta dedicado a los fidriigos en la obra de
Francisco Calcagno, un autor prolifico, que escribié nue-
ve novelas muy poco conocidas fuera del circulo de es-

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:43. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-301

302

pecialistas. Bajo la denominacién de 7idriigos se conoce
a los miembros de la sociedad secreta Abakud, originaria
de Africa, y que se asentd sobre todo en el Occidente de
la isla. Desde 1870 los fidiiigos eran criticados por la in-
telectualidad cubana, que ratificaba que las “supersticio-
nes” no cesaban con el fin de la esclavitud. (Posiblemente
se trata de la Unica sociedad secreta en tierras americanas,
que tiene una notable continuidad hasta la actualidad.)
La primera asociacion de este tipo que aceptd a blancos
como miembros fue fundada en 1863. Para Calcagno, el
hecho que adoptaran simbolos cristianos (como la cruz)
era una infamia. Las autoridades tuvieron una actitud muy
dura con respecto a la sociedad Abakua. Si bien Camacho
menciona la deportacion de 7idiiigos en 1895 ala carcel de
Ceuta (179), investigaciones actuales muestran que esta
fue de mayor envergadura y hacia otras regiones: Aranza-
di Pérez (2013) constata en Fernando Poo (hoy Bioko) la
presencia de fiafiigos, a través de la prensa decimondnica.
Entre 1862 y 1897 se deportaron cubanos que luchaban
por la emancipacién de Espafa a Fernando Poo, a los que
se sumaron cientos de fdnigos (I. Aranzadi Pérez, Pre-
sencia de la Sociedad Abakud en Fernando Poo a finales
del siglo XIX. Deportados nafigos cubanos en la prensa
espafiola. Batey — Revista Cubana de Antropologia So-
ciocultural 5/5.2013: 38-58; <http://www.revista-batey.
com/index.php/batey/article/view/47/25>).

Otro tema tratado por el autor es de qué modo la mu-
sica y los bailes con influencias africanas penetraron en
la sociedad, y el tesén que ponian los jovenes de alta so-
ciedad en imitar esas danzas.

El dltimo capitulo (“La herencia racial y la igualdad es-
piritual en Marti”’) muestra la preocupacién martiana por
lograr la incorporacion de los afrodescendientes a la vida
del pafs. En un escrito inédito anterior habia visto la “he-
renciaracial” africana como un peligro; por el contrario, en
obras posteriores enfatiza que la nacién era para todos los
habitantes de Cuba. No queda claro porqué el autor anali-
za el pensamiento de Marti en dos capitulos diferentes, ya
que se trata de un desarrollo similar del pensamiento de
éste: con respecto a la reaccion de los esclavos ante el te-
rremoto de Charleston, Marti estaba atn influenciado por
el determinismo bioldgico reinante en su época, que su-
per6 al abogar por la integracion de los afrodescendientes.

Si bien la mayor parte de las fuentes utilizadas son
literarias, su contribucion a los estudios antropoldgicos es
considerable, no solo porque las obras literarias analiza-
das dan una nocién cabal de conceptos e ideas presentes
en el siglo XIX, sino también en cuanto a conocimientos
puntuales. Los articulos de Betancourt sobre el hampa
en los extramuros de La Habana, que también eran lugar
de refugio para esclavos que habian huido de sus amos,
reproducen didlogos del habla bozal (el uso del idioma
espafiol por los esclavos), la practica aun parcialmente
vigente de la mutilacion (afilamiento) dentario que os-
tentaban los Carabalies (denominacién aliterada para los
esclavos procedentes de la costa de Calabar, en Nigeria)
y otras costumbres.

Calcagno ve como especialmente funesto el hecho que
hombres blancos se hacieran 7idiiigos. Lo que no le fue
posible a este y otros autores entender en esa época, y

Rezensionen

aparece claro en la actualidad, es que, a través de la acep-
tacién de miembros blancos en una sociedad de raigambre
africana, se expresa que el criterio de pertenencia a cultos
de origen africano ya en esa época no era racial sino ini-
cidtico, lo cual se fue ahondando con el correr del tiempo.
Lo determinante es la iniciacién religiosa y no el color de
la piel. Inmersos en la época en que vivieron, Calcagno y
otros autores no pudieron entender los procesos de trans-
culturacion que se estaban realizando, sino que los vieron
como un “contagio”. (En la actualidad, nadie podria ver
en Cuba como paraddjico que un santero blanco tenga una
familia ritual africana y como espiritus auxiliares en los
rituales a esclavos de la época colonial.)

Es de sefialar que en varias de estas obras, uno de los
personajes sea un indigena. Si bien se trata de una figu-
ra idealizada — en contraposicion a africanos y afrodes-
cendientes — es sugestivo que los indigenas no desapare-
cieron en parte del Caribe tan rapidamente como afirmé
la historiograffa. Este hecho estd siendo trabajado des-
de hace algunos afos por algunos etnohistoriadores, que
muestran a partir de documentos de archivos la super-
vivencia en “pueblos de indios” hasta por 1o menos 1800
e incluso una fuerte raigambre indigena actual en algunas
regiones del Oriente cubano.

Terminada la lectura y cerrado el libro, es dificil no
pensar en los procesos posteriores de cambio y en la enor-
me contribucion de dos pioneros. Aun entrado el siglo
XX, buscar un contacto con afrocubanos que fuera mas
alld de la relacién amo y siervo y recoger sus creencias
eran vistos como actitudes bizarras. Fueron dos conspi-
cuos representantes de la clase alta cubana quienes inicia-
ron un formidable camino de investigacion: Lydia Cabre-
ra (1900-1991) comenzd6 en la década de 1930 su enorme
tarea de recopilacion, primeramente con los servidores de
su casa (E. M. Rodriguez-Mangual, Lydia Cabrera and
the Construction of an Afro-Cuban Identity. Chapel Hill
2004). El respetado Fernando Ortiz (1881-1969) fue visto
por la sociedad cubana como actor de una actitud rayana
en la locura al estudiar en profundidad la musica de raiz
africana e invitar en 1936, a una de sus conferencias, a
tocadores de tambores batd, utilizados en los cultos. Esto
le costé ademds una gran tarea de convencimiento de los
musicos, pues los ritmos e instrumentos se utilizaban ex-
clusivamente en la liturgia (F. Ortiz, La africania de la mu-
sica folkldrica cubana. Madrid 2001: 101).

Jorge Camacho es profesor de Literatura Hispanica y
Estudios Comparados de la Universidad de South Caro-
lina, en Estados Unidos, y ha publicado numerosas con-
tribuciones sobre temas similares, decantados ahora en el
contexto mayor de una monograffa. En un par de casos,
falt6 una lectura final que homogeneizara el texto, asi,
por ejemplo, repite la misma cita en contextos similares
(41 y 43). En algtin caso, hubiera sido adecuado explicar
brevemente términos poco conocidos por los no especia-
listas, como siboneyismo. El autor se refiere en detalle a
los argumentos de muchas de las novelas que analiza, un
procedimiento esclarecedor ya que la mayoria de ellas son
poco conocidas. Hubieran sido indicadas algunas referen-
cias a la recepcion que tuvieron las distintas obras en la
sociedad de la época.

Anthropos 112.2017

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:43. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-301

Rezensionen

En resumen, se trata de un aporte valioso, ain mas
alla de la literatura cubana del siglo XIX. Vista desde la
perspectiva antropoldgica actual, la riqueza cultural y re-
ligiosa de Cuba reside en los aportes de grupos étnicos
que en la época colonial inspiraron desprecio y temor, y
cuyos descendientes fueron integrados a partir de 1959 a
la vida nacional. Maria Susana Cipolletti

Carr, C. Lynn: A Year in White. Cultural Newcomers
to Lukumi and Santerfa in the United States. New Bruns-
wick: Rutgers University Press, 2015. 227 pp. ISBN 978-
0-8135-7119-5. Price: $ 27.95

Bisher galt das wissenschaftliche Interesse an der San-
teria dem Pantheon der Orisha-Gottheiten, der Besessen-
heit unter Trommeln, der Vitalitit der auf Yoruba-Skla-
ven zuriickgehenden Religion und ihrer Ausbreitung tiber
die Grenzen Kubas hinaus. (Die Bezeichnung “Santeria”
kommt aus dem Spanischen und lésst sich mit “Heiligen-
kult” ibersetzen. Es ist der vormals akzeptierte, aber heu-
te abgelehnte Name fiir eine religiose Ausdrucksform, die
Sklaven aus Westafrika nach Kuba brachten. Diese Skla-
ven, deren Nachkommen heute als Yoruba bekannt sind,
trugen in der Kolonialzeit den Namen Lukumi. Lukumi
ist deshalb eine akzeptiere Alternativbezeichnung fiir die
Religion, die heute auch Och(ri)a-Regel heif3it. Die Rezen-
sentin behilt hier den bekannteren Begriff “Santeria” bei.)
Nun hat Lynn C. Carr ein neues Thema erschlossen: das
Novizenjahr. Entsprechend der Bezeichnung iyawo fiir
Neuinitiierte nennt Carr diesen Zeitraum yaworaje. (Die
Autorin schreibt von yaworaje, wohl weil es meist so aus-
gesprochen wird. Es ist tiblicherweise auch von iyaworaje
die Rede. Es geht auf das aus dem Yoruba stammenden
Wort iyawo fiir Braut zuriick und bezeichnete urspriing-
lich die jiingste Ehefrau in einem Gehoft, die allen iibri-
gen Frauen untergeordnet war. Dieser Begriff wurde fiir
die Neulinge in der Ocha-Regel der afrokubanischen San-
terfa beibehalten.) Er beginnt im Anschluss an die Initia-
tion, u. a. auch kariocha genannt, welche die Energie der
personlichen Schutzgottheit in Kopf und Korper des In-
itianden verankert. Ab diesem Moment kontrolliert und
beherrscht eine Vielzahl von Ge- und Verboten Leben
und Alltag des neuen Priesters fiir die Dauer eines Jahres.
Sichtbarer Ausdruck ist die weifle Tracht. Die vorliegende
Untersuchung zur yaworaje beschrinkt sich auf Initiierte
in den USA, die ohne familidre Santeria-Tradition aufge-
wachsen sind. Mittels einer anspruchsvollen Methode legt
die Autorin eine empirisch gesittigte Studie vor und zeigt
eindriicklich, dass die Santeria-Novizen oft unverstanden
von Familie, Freundeskreis und Kollegen eine ambiva-
lente Ubergangszeit zu durchlaufen haben, die sie in der
Mehrheit dennoch nicht bereuen.

Lynn C. Carr ist Soziologin, aber auch Reiki-Meisterin
und selbst in die Santeria eingeweiht. Neben ihrem friihe-
ren Interesse am Neopaganismus spielte bei der Entschei-
dung fiir die Initiation ihre Krebserkrankung eine Rolle,
von der sie sich, wie viele andere Initianden, eine heilsame
Wirkung erhoffte. Thre personlichen Befindlichkeiten
und privaten Tagebuchaufzeichnungen flieen als auto-
ethnografische Dokumente in die Studie ein. Dennoch ist

Anthropos 112.2017

303

daraus kein Fall von Bekenntnisliteratur geworden. Die
Autorin hat vielmehr eigene Eindriicke und wissenschaft-
lich generierte Einsichten gekonnt zu kombinieren ver-
standen: 52 qualitative Interviews lieferten Einsichten in
das Empfinden und Befinden von Jungpriestern im Novi-
zenjahr. 197 Online-Befragungen bildeten die statistische
Grundlage zum Erstellen von Trendanalysen. Sie selbst
wurde zu ihrem eigenen Studienobjekt. Dieses Verfah-
ren, dessen drei Komponenten die Autorin noch einmal
im Anhang (173-197) transparent und plausibel begriin-
det, macht Aspekte einer bekannten Religion sichtbar, die
bisher unbekannt und unbeachtet waren.

In der Einfithrung (1-15) bringt die Autorin dem Leser
ihre eigene yaworaje nahe, als die obligate weille Klei-
dung sie ihrem Empfinden nach von sich selbst entfrem-
dete. Die Idee fiir eine wissenschaftliche Arbeit zu die-
sem Thema soll dann aber in einer Stunde der Inspiration
entstanden sein. Carr stellt die wesentlichen Merkmale
der Santeria vor, ohne jene “Geheimnisse” anzusprechen,
iiber die gegeniiber Auflenstehenden Stillschweigen be-
wahrt wird. Es werden zentrale Begriffe thematisiert, de-
ren Verwendung sprachlich und sachlich kompliziert ist,
gerade wenn sie doppelt iibersetzt werden (miissen): Vom
Yoruba ins Spanische und ins Englische. So handelt es
sich bei den iyawo — der Begriff meint in Yoruba “Braut”,
hat in Kuba aber die Bedeutung von “Kleinkind” ange-
nommen — doch kaum um “Konvertiten” im Sinne der
Strenge vieler Weltregionen, da die Santeria doch gera-
de keinen Exklusivitdtsanspruch auf den Glauben ihrer
Anhinger erhebt. Den iyawo einen Status als Priester zu
attestieren, wie es Carr tut, stellt sie zwar im Sinne ei-
ner Aufwertung auf das gleiche Niveau wie die etablier-
ten Religionsexperten, tibergeht jedoch die Tatsache, dass
die Santerfa selbst begrifflich unterscheidet zwischen In-
itiierten und Initiierenden. Allerdings geht die Autorin
insgesamt versiert mit den begrifflichen Schwierigkei-
ten um.

Das 1. Kapitel “Situating the Iyawo” (16-34) erldu-
tert den Status der iyawo mittels des in der Initiation aus-
gelosten Prozesses. Die Initiation selbst begreift Carr als
Ubergangsritus, durch welchen unter der Agide des per-
sonlichen Orisha die alte Identitdt durch eine neue abge-
16st werde. Carr beschreibt dies als transformativen Pro-
zess, der mit einem Sozialisationsprozess einhergeht, d. h.
der Reintegration des Novizen in die soziale Welt. Das
Novizenjahr beinhaltet auch Elemente einer Seklusion,
die dem Neophyten den Riickzug aus der iiblichen sozia-
len Geselligkeit auferlegt, indem er Menschenaufldufe,
Konzerte, Restaurants und Ahnliches meiden muss. Dies
soll dem in kiihles, ruhiges und friedliches Weif3 gehiill-
ten Neuling, der als verletzlich gilt, den Ubergang in sein
neues Dasein ermoglichen. Aus ethnischer und rassischer
Zugehorigkeit lieBen sich statistisch keine relevanten Un-
terschiede hinsichtlich der Griinde erkennen, welche die
Befragten zur Initiation bewogen. Als Motive wurden Di-
vination, Besessenheit, Fiigung des Schicksals, Kraft der
Tridume, Liebe zu den Gottheiten, Hoffnung auf physische
Heilung und Stabilitdt genannt. Allerdings forderte das
Vorhandensein einer religiosen Familientradition in der
Santerfa die Entscheidung fiir eine Initiation.

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:43. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-301

