5. Kybernetik

5.5 Technikverstandnis

Mit der Analogie zwischen Mensch und Maschine entwirft die Kybernetik
nicht nur ein Erklirungsmodell fiir den Menschen von der Maschine aus, son-
dern arbeitet reziprok auch an einem Verstindnis von Technik mit, dessen
Auswirkungen sich bis in heutige Technikdiskurse verfolgen lassen. Dass der
gegenwartig mit dem grofiten Potenzial vermutete Zweig der Technik, den
man programmatisch Kiinstliche Intelligenz genannt hat, nicht als vollstindig
eigenes artifizielles Prinzip, sondern als potenzierte Nachahmung mensch-
licher Fahigkeiten verhandelt wird, ist ein Folgeeffekt, der aus der unreflek-
tierten Ubernahme eines Denkmodells resultiert, das sich in der kyberneti-
schen Auseinandersetzung mit dem Technischen theoretisch weiter manifes-
tiert hat.

An der kybernetischen Theoriegenese lassen sich zwei grundsitzliche Pro-
jektionsrichtungen der Mensch-Maschine-Analogie festmachen. Auf der Ebe-
ne des Erklirungsmodells projiziert die Kybernetik von der Technik ausge-
hend auf den Menschen. Das ist keine polemische Infragestellung mensch-
licher Fihigkeiten, sondern notwendige Voraussetzung, um den Menschen
innerhalb einer kybernetischen Episteme erfassen zu kénnen. Weil das Er-
klirungsmodell von Seiten der Technik entwickelt wird, muss, damit das Er-
klirungsmodell nicht hoffnungslos inadiquat ist, der Mensch eben durch das
definiert werden, fiir das sich ein technisches Aquivalent bestimmen l4sst.
Ware das nicht der Fall, hitte das kybernetische Modell nicht den Hauch ei-
ner Chance, den Menschen auch nur partiell zu erfassen und es gibe kei-
ne Schnittstelle, an der sich die Méglichkeit eines Anschlusses bieten wiirde.
Zwar suggeriert die Kybernetik, dass die Isomorphie zwischen Mensch und
Maschine so offensichtlich wie auch weitreichend ist, in Wirklichkeit ist die
tatsdchliche Schnittmenge aber extrem diinn, womit das kybernetische Mo-
dell eine sehr begrenzte Reichweite und Tiefe aufweist. Das liegt in der Natur
der Sache: Die Adaption von Erklirungsmodellen von einem Bezugssystem
in ein anderes, funktioniert immer nur innerhalb der Schnittmenge partiel-
ler Isomorphie zweier Objektbereiche.®® Fiir die Reichweite spielt es dabei
iiberhaupt keine Rolle, aus welcher Richtung man das Modell entwickelt, es
wird immer nur auf der partiellen Isomorphie der Objekte griinden und al-
lenfalls fur diesen Bereich gelten. Diesen Umstand erkennt bereits Kapp in

66  Eine Ausnahme stellt die vollstindige Substitution eines Objektbereichs unter iiber-
geordnete GesetzmafRigkeiten dar.

- am 14.02.2026, 10:18:58.

149


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Riskantes Denken

seinen Grundlinien, wenn er feststellt: »Das physikalische Gesetz deckt aller-
dings vollkommen den Mechanismus, nicht aber den Organismus, den wir
nur insoweit begreifen, wie wir mit jenem reichen.«%?

Fur die Organprojektionsthese ist ein solches Eingestindnis weniger pro-
blematisch, weil es sich ohnehin um ein normatives Modell handelt, dessen
einzige Aufgabe es ist, Technik in einem philosophisch-anthropologischen
Bezugssystem zu etablieren. Weil die Organprojektion iiberhaupt kein Erkla-
rungsmodell sein will, mit dem sich ernsthaft Wissensbestinde erweitern las-
sen, ist es eben auch vernachlissigbar, ob es als solches funktioniert.

Der kybernetische Ansatz verspricht hingegen ein tatsichliches Erkla-
rungspotenzial und ein gréfRtmagliches hinsichtlich seiner Reichweite, wenn
er iiber die Stufe genuin mechanischer und organischer Eigenschaften hinaus
entwickelt wird. Denn weil die Kybernetik von den konkreten Objekteigen-
schaften abstrahiert, scheinen die durch die Heterogenitit des Besonderen
gesetzten Grenzen eines objektbezogenen Erklirungsmodells itberwunden.
Das ist natiirlich absolutes Wunschdenken. Die Grenze des kybernetischen
Erklirungsmodells ist diesem bereits durch die Schnittmenge, die sich aus
der Reduktion der Objekteigenschaften generiert, eingeschrieben. Die Ap-
plizierbarkeit mag man als universal verstehen, das Erklirungspotenzial ist
es nicht, weil es immer partiell bleibt. Als Erklirungsmodell verliert die Ky-
bernetik damit weniger an Umfang, den es qua Abstraktion erschafft, als an
Tiefe, die an einer durch Reduktion generierten Schnittmenge verlorengeht.
Am Ende bleibt ein Formalismus, der nur deswegen universell anschlussfihig
ist, weil er von allem Besonderen absieht.

Die zweite Projektionsrichtung, die die Kybernetik erzeugt, geht in die
entgegengesetzte Richtung, vom Menschen hin zur Maschine als die techni-
sche Verwirklichung menschlicher Fihigkeiten. Diese Richtung ist ausschlag-
gebend fiir das kybernetische Verstindnis iiber das Prinzip des Technischen,
das sich mit Hans Blumenberg als Prinzip der Nachahmung bezeichnen lasst.
Das ist deswegen bemerkenswert, weil die Kybernetik nicht miide wird, das
Neuartige der Apparate gegeniiber den mechanischen Maschinen zu beto-
nen. Innerhalb eines kybernetischen Denkmodells wird die Maschine aber an
einen anthropomorphen Referenzpunkt gebunden, wenn sie als technische
Realisierung menschlicher Fahigkeiten bzw. kognitiver Prozesse interpretiert
wird. Diese doppelt konstituierende Projektion von technischem Erklirungs-
modell auf den Menschen und von menschlichen Eigenschaften auf die Tech-

67 Kapp1877,S.100.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

nik, macht es der Kybernetik — und dem, was nach ihr kommt - schwer, Tech-
nik generell iiber die Analogie hinauszudenken. Wahrend man also auf der
einen Seite den Menschen notwendigerweise als informationsverarbeitende
Maschine konzeptualisiert, erzeugt man auf der anderen Seite ein mimeti-
sches Verstindnis von Technik. Die Folgeeffekte davon zeigen sich nicht nur
in den theoretischen Schriften zur Kybernetik, sondern dariiber hinaus auch
in deren Dunstkreis. Gordischer Knoten des ganzen Unterfangens war und
ist bis heute ungebrochen die menschliche Kognition.

Die Frage, ob eine technische Realisierung von Denken méglich ist, ist un-
zihlige Male und von den unterschiedlichsten Disziplinen gestellt und beant-
wortet worden. Sowohl die Frage als auch die Antworten sind von verschiede-
nen Parametern abhingig, die, obwohl breit diskutiert, zu keiner eindeutigen
Antwort fithren. Der Punkt ist aber ein anderer, denn, dass die Frage iiber-
haupt gestellt wird, setzt zumindest einmal voraus, dass man die Maschine
in Analogie zum Menschen denkt. Eine frithe Symbolfigur in dieser nie abrei-
Benden Debatte ist der englische Mathematiker Alan Turing. Turing geht es
allerdings nicht um die finale Beantwortung der Frage, ob Maschinen denken
konnen, sondern darum, wo die Grenzen fiir deren technische Formalisierung
liegen und was mogliche Kriterien fiir das Vermdgen zu denken, sein kénnen.
Der berithmt gewordene Turing-Test, der auch als »imitation game«®® bekannt
ist, wird 1950 in der von dem Philosophen Gilbert Ryle herausgegebenen Zeit-
schrift Mind vorgestellt.

Anstelle der Beantwortung der Frage, ob Maschinen denken kdnnen,
schlagt Turing ein Spiel vor, in dem die Ununterscheidbarkeit von Computer
und Mensch fiir einen Beobachter zum Kriterium der Evaluation wird. »May
not machines carry out something which ought to be described as thinking
but which is very different from what a man does?«%?, referiert Turing einen
moglichen Einwand gegen sein Evaluationskriterium und fihrt fort. »This
objection is a very strong one, but at least we can say that if, nevertheless, a
machine can be constructed to play the imitation game satisfactorily, we need
not to be troubled by this objection.«’® Die Imitation konkreter menschlicher
Fihigkeiten wird zur hinreichenden Bedingung fiir maschinelles Denkver-
mogen. Turings Kriterium ist dulerst schwach, weil er darauf verzichtet, die

68  Alan Turing [1950]. Computing Machinery and Intelligence. In: Mind. A quarterly Review of
Psychology and Philosophy, Vol. 59 Nr.236, Oktober 1950, S. 433-460, hier: S. 433.

69 Ebd.,S.43s.

70  Ebd.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Riskantes Denken

Black-Box zu 6ffnen, in der sich der Prozess als solcher abspielt. Mit dem
Gedankenexperiment Chinesisches Zimmer zeigt der Philosoph John Searle
dann auch, wo die Unzulinglichkeit einer solchen Anordnung liegt.

Bereits finf Jahre zuvor erscheint Bushs Aufsatz As we may think. Bushs
Erfahrungen mit den Schwierigkeiten riesige Datenmengen zu organisieren,
bringen ihn auf die Idee des Memex. Denn wihrend des Krieges unterste-
hen ihm, als Direktor des Office of Scientific Research and Development, zeitwei-
se Tausende von Wissenschaftlern, fiir deren Koordination er innerhalb ei-
nes geheimen militirischen Projekts verantwortlich ist. Dabei ist die quan-
titative Zunahme des Wissensbestands nicht das eigentliche Problem, son-
dern dessen Spezialisierung in immer kleinteiligere Forschungseinheiten, de-
ren Bezug aufeinander nur noch schwer zu erkennen ist. »There is a gro-
wing mountain of researche, heifdt es in As we may think. »But there is in-
creased evidence that we are being bogged down today as specialization ex-
tends.«”* Wie Wiener, Bigelow, Shannon etc. glaubt auch Bush an die grund-
satzliche Notwendigkeit technischer Entwicklung als Problemlésungsstrate-
gie. Die Spezialisierung der Physiker, Chemiker, Ingenieure und Mathema-
tiker auf einzelne, sehr kleine Teilbereiche eines grofieren Sachzusammen-
hangs fithrt in der Konsequenz dazu, dass an vielen Stellen zwar Wissen pro-
duziert wird, aber ohne die einzelnen Wissensbestinde effizient zusammen-
zufithren. Bushs Idee ist es, Speicher- und Organisationsprozesse von Wis-
sensbestinden maschinell so abzubilden, dass sie der Art entsprechen, wie
der Mensch Wissen kognitiv organisiert. Das Prinzip aller Organisation ist
fiir Bush dabei die Selektion und ein Kriterium von kognitiver Selektion ist
Assoziation.””

Dahinter steht die Grundannahme, dass wenn die Organisation bzw. die
Selektion von Wissen maschinell iibersetzt, das Abbild eines natiirlichen, ko-
gnitiven Prozesses ist, eine ideale Organisation erreicht ist. Die Mimesis-Idee
wird hier zum Primat des Technischen und die strukturelle Isomorphie von
kognitivem und maschinellem Prozess zu einem grundlegenden Prinzip fiir
die Funktionsfihigkeit von Maschinen. Kennzeichnend fiir das mimetische

71 Bush194s.

72 »[The human mind] operates by association. With one item in its grasp, it snaps in-
stantly to the next that is suggested by the association of ideas in accordance with
some intricate web of trails carried by the cells of the brain.« Vannevar Bush [1967].
Memex Revisited. In: ders. Science is not enough. New York 1967, S. 75-101, hier: S. 76.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

Prinzip des Technischen ist auch hier, dass die Evaluation fiir die maschinel-
le Organisationstruktur nicht a posteriori an der Empirie erfolgt, sondern a
priori durch eine Pridisposition menschlicher und maschineller Aquivalenz.
Das Schliisselprinzip, also der assoziative Vorgang menschlichen Erinnerns
bzw. Selektierens, wird auf einen technisch zu realisierenden verkiirzt. »The
process of tying two items together is the important thing.«”® Das ist ein klas-
sisch kybernetisches Prinzip, das letzten Endes ein Technikverstindnis speist,
in dem das Technische die Reproduktion (und Steigerung) menschlicher Fi-
higkeiten ist.

In der Logik einer Natiirlich-Kiinstlich-Dichotomie, in der die Ontolo-
gie von Entititen aus deren Genese abgeleitet wird, ist der Mensch immer
schon das natiirlich Vorhandene, wihrend die Technik immer nur ein vom
Menschen Gemachtes sein kann. Und auch wenn der Mensch in einem ky-
bernetischen Erklirungsmodell unter technischen Pramissen gedacht wird,
kann aus analogischer Sicht immer nur der Mensch Vorbild fiir die Maschi-
ne sein. Wenn das Referenzobjekt fiir das Technische funktional der Mensch
ist, dann wird es schwierig, dem Technischen eigenstindige Qualititen ab-
zuringen. Die epistemische Notwendigkeit partieller Isomorphie, die man
durch die Analogiesierung von Mensch und Maschine geschaffen hat, fithrt
reflexiv zu einem Verstindnis von Technik als dem Menschen Nachgeahm-
ten. Da, wo Kapp noch die Organprojektion als erklirendes universelles Prinzip
von Technikgenese und als Nachweis fiir eine systematische Isomorphie zwi-
schen Menschen und technischem Artefakt bemiiht, begniigt sich die Kyber-
netik mit analogischen Nachweisen, ohne noch ein metaphysisches Prinzip
begriinden zu wollen, das eine notwendige Beziehung zwischen dem Men-
schen und den technischen Artefakten festschreibt. Gleichwohl sie diese Be-
ziehung durch die Genese eines analogen Erklirungsmodells natiirlich gleich
mitliefert.

So einigt die Kybernetik und die Organprojektion mindestens die Annah-
me, dass Technik struktur-, form-, funktionshomogen zum Menschen ge-
dacht werden muss. Sowohl die Kybernetik als auch die Organprojektion kon-
stituieren eine von der Technik zum Menschen gewendete Erkenntnisfigur.
Bei Kapp handelt es sich dabei um die grundlegende epistemische Figur sei-
ner Technikphilosophie, in der der Mensch seine Physiologie iiber den Um-
weg der technischen Artefakte erblickt. Kybernetisch initiierte Ansitze, die
aus der Maschine Erkenntnisse iiber den Menschen zu gewinnen versuchen,

73 Bush194s.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Riskantes Denken

finden sich gehiuft in Hirn-Computer-Analogien. So ist die Existenz eines
Speichers (memory) im menschlichen Hirn fiir den Computerpionier von Neu-
mann »highly plausible, if not certain — if for no other reason than that it had
play a vital role in all artificial computing machines, constructed to date.«”*

In beiden Fillen ist der Referenzpunkt fir die Technik ein anthropolo-
gischer. Bei Kapp systematisch, weil die Organprojektion allein durch ih-
re logische Konstitution, man konnte auch sagen qua Definition, die Exis-
tenz technischer Artefakte ausschlief3t, die nicht anthropomorph-iquivalent
sind. Im kybernetischen Sinne als Formalisierung der technischen Umset-
zung menschlich-kognitiver Fihigkeiten. Was hier in den Blick gerit, ist die
Vorstellung, Technik sei eine morphologische, strukturelle oder funktiona-
le Nachahmung des Menschen bzw. ein Aquivalent zu diesem. Technik als
Nachahmung ist urspriinglich ein Motiv aus der Antike, in der sie als eine
Nachahmung der Ideen bzw. der Natur verstanden wird. »Teils vollbringt die
Kunst (téchne) das, was die Natur (physis) nicht auszuarbeiten vermag, teils
ahmt sie (die Natur) nach«”, heifit es in Aristoteles Physik, der unter dem
Begriff der Kunst noch alles vom Menschen Hergestellte subsumiert. »Natur
und >Kunst«, sind in der aristotelischen Tradition, »strukturgleich: die im-
manenten Wesensziige der einen Sphire kénnen fiir die andere eingesetzt
werden.«”®

Die Etablierung einer Mensch-Maschine-Analogie, sowohl in der
Kapp'schen Technikphilosophie als auch in der Kybernetik, bestimmt re-
flexiv ein Denken tiber Technik als Nachahmung oder wenn man so will als
Reproduktion. Die Analogien, die die Kybernetik nutzt, um ihr Modell zu le-
gitimieren, tragen die Vorstellung der Technik als Nachahmung implizit mit
sich. Und auch wenn die Vertreter der Kybernetik daraus keine Ontologie,
sondern ein Erklirungsmodell konstituieren, ist die Grundannahme letztlich
dieselbe. »Die Ausgangsfrage ist stets die gleiche«, konstatiert Bense.

Welcher technische Vorgang entspricht dem bestimmten geistigen Vor-
gang? Die Zuriickfithrung auf die identische formale Operation erleichtert
die Auffindung des technischen Analogons fiir einen intelligiblen Akt. Hat

74 Johnvon Neumann [1958]. The Computer and the Brain. New Haven 1958, S. 60.

75  Arist. Phys. 199 a15-a17.

76  Hans Blumenberg [1957]. »Nachahmung der Natur«. Zur Vorgeschichte der Idee des schop-
ferischen Menschen. In: ders. Schriften zur Technik, hg.v. Alexander Schmitz u. Bernd
Stiegler. Berlin 2015, S. 86-125, hier: S. 87.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

man den formalen Zugang gefunden, so gewinnt man Zugang, sowohl zu
seiner mechanischen als auch zu seiner geistigen Reproduktion.””

Bense spricht sich hier fiir ein von der Technik her entworfenes Erklirungs-
modell aus. Der intelligible Akt formalisiert, verweist auf einen identisch for-
malisierten technischen Akt und damit auf ein technisches Analogon. Die An-
nahme, dass intelligible Akte, wenn sie sich formalisieren lassen, prinzipiell
im Technischen realisierbar sind, ist das Fundament der Kybernetik. Die ler-
nenden, voraussehenden, ihr Verhalten an thre Umwelt anpassenden Appara-
te reproduzieren menschliches Verhalten oder organische Prinzipien. Daraus
folgt zwangsliufig eine normative Uberhéhung der Maschine, die sich allein
aus der Sonderstellung des Menschen bzw. der menschlichen Kognition und
nicht aus einem genuin technischen Prinzip speist. Die Mystifizierung einer
sich selbst steuernden Maschinen, die die Kybernetik in Wirklichkeit permanent
betreibt, lisst die Annahme zu, dass das anthropomorphe Bezugssystem gern
gesehen und die apparative Technik als eigenstindig zu reflektieren, tiber-
haupt nicht erwiinscht ist. Das Ergebnis ist ein restriktives Bild des Tech-
nischen, weil man es systematisch vermeidet, die technischen Phinomene
als eigenstindige, rein technische Prinzipien anzuerkennen. Ironischerweise
vertritt die Kybernetik damit ein recht konservatives Technikverstindnis, das
eigentlich im Widerspruch zu ihrem progressiven Programm steht.

5.5.1 Autonomie oder das Ende der Mimesis?

Ein Verstindnis von Technik entsteht nicht aus geschichtlicher Notwendig-
keit, sondern ist das Ergebnis von Prisumtionen, aus denen sich fiir den Ge-
genstand Bedeutung generieren lasst. Und auch wenn die Kybernetik nicht so
sehr das Prinzip der ars imitatur naturam aristotelischer Tradition, sondern das

77  Bense 1951, S. 433. Und weiter heifst es da: »So kann man sich etwa eine Aussage, also
das Cebilde, liber das der Logiker spricht und das die Eigenschaft besitzt wahr oder
falsch zu sein, technisch dargestellt denken durch ein Relais, durch einen Schalter; der
aus- oder eingeschaltet sein kann. Die logische Zweiwertigkeit der Aussage, wahr oder
falsch zu sein, ein rein formales Merkmal entspricht der technischen Zweiwertigkeit,
ein- oder ausgeschaltet zu sein.«

- am 14.02.2026, 10:18:58.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Riskantes Denken

der Reproduktion’®

menschlicher (kognitiver) Fihigkeiten vertritt, hat sich
weniger das Prinzip als lediglich das Referenzobjekt verandert.

Ein solcherart anthropomorphes Verstindnis des Technischen produziert
eine ganze Reihe von Folgephinomenen. Zum einen erschwert es, techni-
sche Prinzipien als grundsitzlich autonom zu denken, so dass ironischer-
weise selbst der Autonomiebegriff, den man heute an Technik anlegt, aus der
Subjektphilosophie stammt. Das fithrt zum einen zu Paradigmen, die viele
technische Phinomene systematisch iberhaupt nicht adiquat fassen kénnen,
weil sie nicht an den genuin technischen Qualititen, sondern an einer anthro-
pologischen Referenz entwickelt werden. Auf einer Diskursebene miinden
anthropomorphe Technikvorstellungen dann auch regelmiRig in apokalyp-
tischen oder erlosungsfantastischen Prophezeiungen. Das ist fiir eine sachli-
che Debatte nicht nur duflerst hinderlich, sondern dariiber hinaus verlingern
und verfestigen sich dadurch auch normative Vorstellungen immer weiter.
Die so verstellte Sicht auf die prinzipielle Méglichkeit, dem Technischen bzw.
technischen Artefakten einen Eigensinn abzugewinnen, verhindert zugleich
eine genuine Theoriebildung. Ein Folgeeffekt davon ist dann eben, dass Erkli-
rungsmodelle hoffnungslos inadiquat sind und ein Denken iiber die Analogie
hinaus, und damit iiber die Referenz selbst, unter den gegebenen Umstinden
kaum mehr méglich ist.

Referenzgenerierte Erklirungsmodelle miissen nicht per se ungeeignet
beziiglich ihres Gegenstandsbereichs sein. Wenn sie aber aus einer Analogie
abgeleitet sind, die notwendig auf einem Reduktionismus griindet, sind sie
eben auch nur begrenzt anwendbar. Und weil man auf einer partiellen Iso-
morphie konstituiert, besteht grundsitzlich immer das Risiko, den Gegen-
stand selbst aus dem Blick zu verlieren. Der Wirkkreis von auf diese Weise

78  Die Begriffswahl ist nicht ganz gliicklich, aber die entschieden bessere Wahl im Ver-
gleich zu dem ziemlich belasteten Begriff der Simulation, der vor allem im Kontext von
Daten- und Theoriegenese, so wie in der Postmoderne als Kernbegriff im Besonderen
bei Jean Baudrillard verwendet wird. Bei diesem heifit es, dass sich »die Ara der Si-
mulation durch Liquidierung aller Referentiale [6ffnet].« (Jean Baudrillard [1978]. Die
Priizession der Simulakra. In: der. Agonie des Realen. Berlin 1978, S. 7-69, hier: S. 9) Eine re-
ferenzlose Simulation ist an sich schon problematisch, fir den vorliegenden Kontext
ist der Begriff in diesem Sinne aber véllig unbrauchbar. Bei Bense liest man schliefs-
lich»technische Reproduktion idealer, gedanklicher Vorgdnge«und »maschinemaRige
Reproduktion« (Bense 1951, S. 433) usw., was in diesem Kontext wesentlich passender
Ist.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

generierten Paradigmen ist also wesentlich eingeschrankter, als man gemein-
hin wahrhaben maéchte.

Zugegeben, die Verweisstrukturen innerhalb des kybernetischen Systems
sind einigermafSen uniibersichtlich. Grund dafiir ist, dass sich gleich drei ge-
genliufige Annahmen benennen lassen:

«  Ein Verstindnis von technischen Apparaten als Nachahmung bzw. Repro-
duktion

« Ein Erklirungsmodell, das von der Anthropologie aus entworfen wird

« Eine Konzeption der Entitit Mensch, die von dem Technischen her be-
stimmt ist

Zwar entwickelt man Erklirungsmodelle mit Blick auf die neuen technischen
Qualititen der kybernetischen Apparate, aber indem man die technischen
Eigenschaften als technische Reproduktion anthropomorpher Eigenschaften
deutet und dadurch den Analogieschluss mit dem Menschen sucht. Dabei fin-
det gleichzeitig eine normative Wertung des Technischen durch den anthro-
pomorphen Konnex statt. Denn wihrend Technik als bloffe Nachahmung der
Natur negativ konnotiert wird und der Mensch erst im Zuge der Aufklirung
als schopferische Kreatur hervorgeht, nimlich nachdem »Kreativitit sich als
Bedingung der Existenz technischer Artefakte und damit als zentrale ontolo-
gische Kategorie [erwies]«”, fithrt das Reproduktionsmotiv paradoxerweise
zu einer Erh6hung der Technik, weil sie sich mit den menschlichen Fihigkei-
ten messen kann.

Weil das Denken iiber Technik bis heute, etwa in den Debatten iiber
Kinstliche Intelligenz - eine Entitdt, die die Analogie bereits im Namen
trigt — von den partiellen Isomorphien zwischen Mensch und technischem
Apparat gesteuert wird, ist man grofitenteils blind fiir eine andere Sicht auf
Technik und damit auf ein grundlegend anderes Verstindnis. Die kyber-
netische Theoriegenese ist dabei eine der theoretischen Urspriinge dieses
Denkens, weil sie itber Analogien u.a. ein Erklirungsmodell aus einem
anthropologischen Bezugssystem (Behaviorismus) fiir technisch-apparative
Prozesse adaptiert.

Eine Idee von Technik ohne eine Referenz zu einem natiirlichen Vorbild,
und damit iiber die Analogie hinaus, findet sich bei dem deutschen Philoso-

79  Hans Poser [2016]. Homo Creator. Technik als philosophische Herausforderung. Wiesbaden
2016, S.100.

- am 14.02.2026, 10:18:58.

157


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Riskantes Denken

phen Hans Blumenberg, wenn nicht ausformuliert, so doch zumindest an-
gedeutet. Und es ist gerade diese Referenzlosigkeit der Technik von jedem
natiirlichen oder organischen Vorbild, die sie als »von reiner Technizitit«®°,
wie Blumenberg es nennt, auszeichnet. Ernst Cassirer macht einen ihnli-
chen Vorschlag, wenn er in seiner Rezeption der Kapp'schen Grundlinien von
der »Sphire der eigentlich technischen Betitigung« mit Marx als der Sphare
spricht, die von dem Gesetz der »Emanzipation von der organischen Schran-
ke«® bestimmt ist. Nimmt man diese Ansitze ernst, dann wire das erste
definitorisch genuine des Technischen, dass es absolut artifiziell ist.

Aus einer geisteswissenschaftlichen Position®? heraus, scheint eine Situ-
ierung des Technischen in den Bereich des rein Artifiziellen notwendig, um
die theoretischen Rahmenbedingungen zu schaffen, in denen ein autonomes
Denken iiber Technik zuallererst méglich und sinnvoll ist.®* Aber auch dann
ist immer noch eine gewisse Vorsicht geboten, denn die Konzeptionierung
des Technischen als Artifizielles, abgeleitet aus einer Natiirlich-Kiinstlich-
Dichotomie, schliefdt nicht logisch notwendig das Prinzip der Nachahmung
aus. Das Kinstliche kann immer noch das dem Natiirlichen Nachgeahmte
sein und wird auch bis mindestens in die Renaissance hinein als solches
verstanden.

Die Technik als Antithese der Natur hat in der Vergangenheit vor allem
dazu gefiihrt, sie dem Menschen gegeniiberzustellen. Und weil dichotome
Denkmodelle einen Hang zur normativen Aufladung haben, findet sich diese
Figur verstirkt in den kulturkritischen Texten zur Technik in der ersten Hilf-
te des 20. Jahrhunderts. Denn innerhalb von Dichotomien ist es ein Leich-
tes, durch disjunkte Zuordnungen Oppositionen zu generieren, die sich ohne
Weiteres normativ aufladen lassen. Technik als das rein Artifizielle wird dann
automatisch zum Gegenbegriff der Natur. Und die parallele Einordnung des
Menschen in den Bereich des Natiirlichen macht diesen dann zum Opponen-
ten der Technik. Aus dieser Ausgangslage heraus lassen sich dann miihelos die

80 Blumenberg1957,S.S. 92.

81  Cassirer1930, S.158.

82  Hier geht es nicht um naturwissenschaftliche Erklarungsmodelle, mit denen jedes
technische Artefakt natiirlich immer beschreibbar ist, sondern um die Technik in ei-
nem geisteswissenschaftlichen Bezugssystem.

83 Dasist die eine Seite. Normativ aufgeladen, indem man dieses Denken iiber Technik
in eine dichotome Figur von Natiirlichem und Kinstlichen integriert, fithrt letztlich zu
jener Kritik, die eben Marx heraufbeschwort, in der die Technik den Menschen von sich
selbst entfremdet, weil sie diesem wesensverschieden ist.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

bekannten Entfremdungs-, Dimonisierungs- und Ohnmachtsmotive herlei-
ten.

Und tatsichlich hat die Ableitung eines technisch Eigenstindigen aus ei-
ner Natiirlich-Kiinstlich-Dichotomie heraus in der Vergangenheit weniger zu
einer irgendwie gearteten Wesensfrage des Technischen als zu dessen norma-
tiven Deutung gefithrt. Ideologische Ansitze einer Kulturkritik der Technik,
wie etwa die marxistische Theorie oder Oswald Spenglers Uberlegungen zum
Technischen, argumentieren namlich genau vor dem Hintergrund dichoto-
mer Prisumtionen. »Alles Organischex, heifdt es bei Letzterem, in gewohnt
martialischem Ton, »erliegt der um sich greifenden Organisation. Eine kiinst-
liche Welt durchsetzt und vergiftet die natiirliche.«3* Die zuvor als artifizi-
ell herausgestellten Strukturen des Technischen widersprechen den natirli-
chen Strukturen menschlicher Lebenswelten und dass sich der Mensch sei-
ner technisch modifizierten Lebenswelt entfremdet, begriindet sich mit der
dichotomen Setzung von Mensch und Technik. In einer Natiirlich-Kiinstlich-
Dichotomie wird das Technische schnell zum Antagonisten des Menschlichen
bzw. Natiirlichem gemacht.

Theorien iiber Technik lassen sich bis heute holzschnittartig in zwei Kate-
gorien einteilen, die hier lediglich zur veranschaulichenden Verortung dienen
sollen. Zum einen sind das die Theorien, die Technik am Ende des Tages unter
die Gesetze der Mechanik, Thermodynamik, Stromungslehre etc. also unter
die Naturwissenschaft subsumieren. Auf der anderen Seite versammeln sich
die Ansitze, die Technik in Bezug zu einem Referenzsystem denken, wie etwa
Gesellschaft, Kultur oder Politik und tendenziell den Hang zum Normativen
haben. Ein Ansatz, der Technik autonom denkt, miisste mit dem Eigensinn
des Technischen selbst beginnen, bevor er in Verbindung zu einer Referenz
gedacht wird. Dann erst lief3e sich tiberhaupt nur so etwas wie das Technische
erfassen, selbst wenn dieses auf eine apparative Ebene beschrinkt bleibt. Das
bedeutet nicht nur eine Emanzipation von der organischen Schranke, sondern von
jeder Art von Referenzbezug.

5.5.2 Der Vogelflug

Eine der bekanntesten Passagen in Blumenbergs Schriften zur Technik (1950)
handelt von der Erfindung des Flugzeugs. »[D]ie Flugmaschinex, heif3t es da,

84  Oswald Spengler [1931]. Der Mensch und die Technik. Miinchen 1931, S. 77f.

- am 14.02.2026, 10:18:58.

159


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Riskantes Denken

»ist gerade dadurch wirkliche Erfindung, daf sie sich von der Traumvorstel-
lung der Nachahmung des Vogelflugs freimacht und das Problem mit einem
neuen Prinzip 16st.«®° Erst in dem Moment, als man sich von dem Vorbild
der Natur lost und ein grundsitzlich neues analogiefreies Prinzip erdacht
wird, kann das Problem des Fliegens technisch geldst werden. Hierin liegt ein
Wechsel im Denken iiber das technische Artefakt als ein Gemachtes, nim-
lich von einem mimetischen Nachgeahmten hin zu einer tatsichlichen Erfindung.
Ein Wechsel, der bereits in der Renaissance verhandelt wird, von dem Prin-
zip der imitatio zum Prinzip der inventio als originir schopferische Kraft des
Menschen.

Von der Genese aus gedacht, ist ein Denken von eigenstindigen techni-
schen Qualititen also méglich. Erfindung ist nicht Nachahmung, sondern von
grundsitzlich anderer Qualitit. Da das technische Artefake nicht mehr auf ei-
ne Natur als Vorbild referiert, verfiigt es iiber ein Mehr, das iiber alles natiir-
lich Entstandene hinausgeht. Das artifiziell referenzlose Technische wiirde so
zumindest @iber einen Eigensinn verfiigen, der sich nicht hinlinglich an ei-
ner natiirlichen Referenz erschopft, sondern dem man gegebenenfalls eigene
Prinzipien entlocken kann. In diesem Sinne formuliert auch Friedrich Des-
sauer in seiner Philosophie der Technik. Das Problem der Realisierung 1927: »Das
Schopferische der Technik beruht auf der Gewinnung neuer Qualititen. Mit
diesen neuen Qualititen ausgeriistet, besitzt das Werk seine Eigengesetzlich-
keit.«86

Bei Blumenberg hat die berithmte Passage iiber die Flugmaschine und
den Vogelflug allerdings noch eine Pointe. Denn zum Mythos der Erfindung
der Flugmaschine gehort auch, »daf? die Briidder Wright sechs Jahre vor ihrem
ersten Flug in Kitty Hawk ein Buch iiber Ornithologie in die Hand bekom-
men hitten und ihnen dabei aufgestofRen sei, warum der Vogel eine Fihigkeit
besitzen sollte, die der Mensch nicht durch mafistibliche Nachbildung der
physischen Mechanismen sich aneignen konnte.«®” Dieses Zeugnis lisst sich
als Ausdruck eines Selbstverstindnisses von Ingenieuren und Erfindern le-
sen, die den Prozess der Erfindung in ein Narrativ der Nachahmung kleiden.
Ein Selbstverstindnis, das sich nach Blumenberg nicht hinreichend durch ei-
ne generelle Unerklarbarkeit von Erfindungsprozessen selbst erkliren lisst.

85  Blumenberg1957, S.92.

86  Friedrich Dessauer [1927]. Philosophie der Technik. Das Problem der Realisierung. Bonn
1927, S.10.

87 Ebd, S. o1f.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

Denn tatsdchlich ist die Flugmaschine erst moglich, als man von der Idee ei-
ner »homorphen Konstruktion«3® ablisst und das Problem des Fliegens mit
genuin technischen Prinzipien zu lésen versucht, nimlich der Anwendung ei-
genstindiger technischer Komponenten, fiir die es kein Vorbild in der Natur
gibt, z.B. eines Explosionsmotors oder rotierender Elemente. Und die Briider
Wright sind noch nicht einmal die Einzigen und auch nicht die Ersten, die
flugfihige Maschinen auf der Grundlage von Prinzipien erfinden, fir die es
in der Natur kein Vorbild gibt.

So findet sich in den sogenannten Pariser Manuskripten Leonardo da Vin-
cis die Darstellung einer Luftschraube, die bereits das Prinzip spiterer Hub-
schraubermodelle vorwegnimmt. Mit ihren rotierenden Blittern haben sich
diese nimlich bereits vollstindig von dem Vorbild des Vogelfluges emanzi-
piert. Und auch fiir den, von den Gebriidern Montgolfiére 1873 in der siid-
franzosischen Stadt Annonay vorgestellten Heifdluftballon, findet sich in der
Natur kein direktes Vorbild. Genaugenommen kennt die Geschichte der Luft-
fahrt wesentlich mehr Fluggerite, die sich vollstindig vom Vorbild des Vogel-
flugs emanzipiert haben, als solche, die das Prinzip des Schlagfluges der Vogel
nachbilden.®

Was sich an diesem Beispiel zeigt, ist eine grundlegende Inkongruenz
zwischen einem Technikverstindnis und dem Prinzip des Technischen selbst.
Die Paradoxie ist, dass die Erfindung des Flugzeugs ein originir-schopferi-
scher Akt ist, das Narrativ dariiber aber diesen originir-schopferischen Mo-
ment als Nachahmung des Vogelflugs relativiert. Der relativierende Referenz-
bezug ist fiir Blumenberg eine Art Verlegenheitshandlung des Menschen, der
seinen Anspruch auf die Originalitit der Erfindung nicht geltend macht. »Es
ist vor allem ein Phinomen der »Sprachlosigkeit« der Technik«’®, so Blumen-
berg. Im Gegensatz zu der Kunst stehe der Technik kein breites Arsenal an
»Kategorien und Metaphern, bis ins Anekdotische hinab«* bereit.

Das hat schliefllich zu dem erst heute —da die technische Sphére erstrangig
gesellschaftsfahig geworden ist — kraf auffallenden Sachverhalt gefiihrt,

88 Ebd,S.92.

89  Ein gewichtiger Grund dafiir diirfte der sein, dass Fluggerate, die auf dem Prinzip des
Schlagflugs beruhen, extrem schwer zu realisieren sind. Erst 2011 hat die deutsche Fir-
ma Festo auf der Hannover-Messe SmartBird, ein flugfahiges technisches Objekt vorge-
stellt, dessen Flugprinzip eine mimetische Konstruktion des Vogelflugs ist.

90 Ebd,S.o1.

91  Ebd.

- am 14.02.2026, 10:18:58.

161


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Riskantes Denken

dafd die Leute, die das Gesicht unserer Welt am starksten bestimmen, am
wenigsten wissen und zu sagen wissen, was sie tun. Autobiographen von
grofden Erfindern sind —im Gegensatz zur raffiniert gesteigerten Selbstdeu-
tung des modernen Kiinstlers — von oft rithrender Ohnmacht der Sprache
der Phianomene gegeniiber, die sie verstindlich machen wollen.??

Blumenbergs konstatierter Sprachlosigkeit kann noch ein Weiteres zur Erkli-
rung hinzugefiigt werden, nimlich die bis zum Ende des 19. Jahrhunderts —
wenn nicht sogar bis zur ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts - fehlende theo-
retische Reflexion tiber Technik. Bis dahin liegt das Interesse am Technischen
in deren Folgeerscheinungen fiir andere Systeme und deren Funktionsweise.
Die neuzeitliche Verbriiderung der Technik mit der Naturwissenschaft, als
ihr Gegenstand und als Instrument der naturwissenschaftlichen Erkenntnis-
genese, hat offenbar dazu gefiihrt, dass eine philosophische Reflexion, die
itber Formerscheinungen hinausgeht und das Wesenhafte der Technik selbst
in den Blick nimmyt, iberhaupt nicht stattfinden konnte.

Nach Cassirer wiirde ein eigenstindiges Denken voraussetzen, iiber den
»Selbst-Sinn und Selbst-Wert«®> des Technischen zu befinden. »Die Technik
aber, schreibt Cassirer 1930 in Form und Technik,

ist diesem Kreis der philosophischen Selbstbesinnung noch nicht wahrhaft
eingeordnet. Sie scheint noch immer einen eigentiimlich peripheren Cha-
rakter zu behalten. Mit dem Wachsen ihres Umfangs hat ihre eigentliche
Erkenntnis, hat die Einsicht in ihr geistiges »Wesen« nicht Schritt gehal-

ten.*

Ganz im Gegensatz zur Technik gehért in der Kunst ein Modus gesteiger-
ter Selbstreflexion zum Programm, der Theorie und Praxis konstituiert.
Wenn man es pointiert formulieren mochte, dann lief3e sich sagen, dass
sich das Selbstverstindnis der Kunst mit ihrem Gegenstand deckt. Die
Darstellungsweisen der Kunst sind immer auch an ein metaphysisches
Programm gekoppelt.”> Kunst ist versinnbildlichte Selbstreflexion. Uber die
Eigenschaften des Schopferischen, Originiren, Nie-Dagewesenen generieren

92 Ebd.
93  Cassirer1930, S.140.
94  Ebd.

95  Im Ubrigen ist das nicht erst seit den sogenannten Avantgarden bzw. Ismen der Fall.
Man denke nur an den Umbruch von einer Bedeutungs- zu einer Zentralperspektive
im Spatmittelalter.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

Kunst und ihre Akteure ihr Selbstverstindnis und ihre Form, selbst da noch,
wo sie dieses Selbstverstindnis kontrastieren, etwa in Marcel Duchamps
Ready-Mades®® oder Andy Warhols Series?”. »Die Alternative zu Picassox,
schreibt der US-amerikanische Kunstkritiker Clement Greenberg, »ist nicht
Michelangelo, sondern Kitsch.«<*® Warum? Weil die Referenzpunkte, die
sich die Kunst bis in die Gegenwart erhalten hat, das Originire und das
Nachgeahmte sind. Die Abgrenzung der Kunst zum Kitsch (und damit zur
Nicht-Kunst) bestimmt sich nicht @iber die Unterscheidung des Alten zum
Neuen, denn auch dem Alten wohnt letztlich immer noch das Schépferisch-
Originire seiner Genese inne, sondern der Unterschied liegt zwischen »dem
schlechten, aktualisierten Alten und dem wirklich Neuen.«®

Die Idee vom Menschen als Schopfer bzw. des Kiinstlers als Schopfer ist
unlésbar mit dem Wesenhaften der Kunst selbst verbunden. Allerdings ist das
so Definierte, nur vor dem Hintergrund bestimmter metaphysischer Primis-
sen moglich, die zuallererst geschaffen werden mussten. Denn bis zur Renais-
sance gab es die Figur des Kiinstlers itberhaupt nicht und auch das Kunstwerk
war nicht zu unterscheiden vom Handwerk. Voraussetzung dafiir — und das
klingt heute recht banal — war ein »Spielraum des Moglichen fiir das »Kiinstli-

100

che«®®, ein Spielraum, der unter bestimmten ontologischen Primissen aber

iberhaupt nicht denkbar ist. »Die Welt als Faktumc, so Blumenberg,

96  Anfangder1920erJahre wihlt der Kiinstler Marcel Duchamp industriell gefertigte All-
tagsgegenstinde, die sogenannten Ready-Mades, aus und stellt sie nahezu unveriandert
in einen Kunstkontext. Sein bekanntestes Fontain, ein mit R. Mutt signiertes Pissoir,
reicht er 1917 im Rahmen einer Ausstellung in New York bei der Society of Independent
ein. Es wird abgelehnt. Duchamp stellt hier den Moment des originar-Schdpferischen
in Frage, indem er ihn durch den (zufélligen) Vorgang der Auswahl ersetzt. Das ist na-
tarlich nur vor einem kiinstlerischen Selbstverstindnis moglich, das auf Originalitat
und Einzigartigkeit griindet.

97 In den 1960er entsteht eine ganze Reihe von Warhols seriellen Siebdruckbildern, in
denen er vorgefundenes Bildmaterial koloriert und vervielfiltigt. Warhol zielt auf die
Auflésung von Originalitat und damit auf die Auflésung der Kiinstlerfigur an sich. Wie
schon bei Duchamp funktioniert die Abkehr von einem kiinstlerischen Ideal nur vor
dem Hintergrund dieses Ideals.

98 Clement Greenberg [1939]. Avantgarde und Kitsch. In: Ute Dettmar, Thomas Kiipper:
Kitsch. Texte und Theorie. Stuttgart 2007, S. 203-212, hier: S. 208.

99  Ebd.

100 Blumenberg1957,S.108.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Riskantes Denken

das ist die ontologische Voraussetzung fiir die Méglichkeit der Erwagung,
schlielich fiir den Antrieb und die Lockung, im Spielraum des Unverwirk-
lichten, durch das Faktische nicht Ausgefillten, das origindr Menschliche zu
setzen, das authentisch »Neue« zu realisieren, aus dem Angewiesenen auf
»Nachahmung der Natur« ins von der Natur Unbetretene hinaus vorzusto-
Ren.'®

Sowohl in der aristotelischen, platonischen und spiter scholastischen Onto-
logie ist das Artefakt immer schon Nachgeahmtes, weil sein Urbild bereits
als Idee vorhanden ist. Unter der metaphysischen Primisse einer als abso-
lut gesetzten Seinswelt gibt es keine Mdoglichkeit fiir originir Neues, weil alles
ja bereits vorhanden ist. Und es ist ausgerechnet die Theologie, die diesen
Bereich des Méglichen und noch nicht Verwirklichten aufschlief3t.

Die zugrundeliegende Annahme ist dabei die Folgende: »der als endlich
gefasste Kosmos schopft das unendliche Universum der Seinsmoglichkeiten
— und daf} heifdt: der Moglichkeiten der gottlichen Allmacht - nicht aus und
kann es nicht ausschépfen.«

Es gibt also einen liegengelassenen Rest oder anders formuliert, es ist mehr
moglich als ist. Wirklichkeit und Méglichkeit sind nicht linger identisch, weil
sich die Endlichkeit des Kosmos nicht mit der Unendlichkeit der Seinsmég-
lichkeiten deckt. Diese Prasumtion schafft den Raum fiir das Mogliche und
damit die Bedingung dafiir, dass der Mensch herstellend in die Natur ein-
greifen kann. »Die Idee der vollstindigen Entsprechung von Méglichkeit und
Wirklichkeit«, schreibt Blumenberg, »l4sst nicht zu, dafy der Mensch geistig
originir wirken kann. Ontologisch bedeutet das: durch das Menschenwerk
kann das Seiende nicht »bereichert« werden, oder anders ausgedriickt: im
Werk des Menschen geschieht essentiell nichts.«'%

Vor diesem Hintergrund ist die Annahme einer gewissen Eigenstindig-
keit des Technischen abhingig von einer bestimmten Vorstellung davon, wie
die Welt eingerichtet ist und wie der Mensch in ihr wirkend titig sein kann.
Die Referenzdichotomie ist dann nicht mehr die von natiirlich/kiinstlich, son-
dern von mimetischer Nachahmung und originirer Erfindung. Die Einord-
nung des Technischen unter einen dieser beiden Bezugspunkte entscheidet
grundsitzlich dariiber, ob man dem Technischen genuin eigene Prinzipien

101 Ebd,, S.113 (Herv.i.0.).
102 Ebd.
103 Ebd,, S.101 (Herv.i.0.).

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

zutraut und es itberhaupt sinnvoll ist, eine Theoriefihigkeit des Technischen
anzunehmen, die sich nicht auf die physikalischen Eigenschaften beschrinkt.

In der Kybernetik bleibt die Maschine also zwangsliufig an das Bezugs-
system Mensch gekoppelt. Das erzeugt zwar Wichtigkeit fiir die technischen
Objekte, erschwert aber gleichzeitig, fiir das Technische eigene Potenziale zu
bestimmen und eine adiquate Theorie, die iiber anthropomorphe Isomorphie
hinaus den Eigensinn der Technik fasst, zu formulieren. Denn die systema-
tische Reduktion bezieht sich nicht nur auf den Menschen, der notwendig
auf die Eigenschaften und Funktionen verkiirzt wird, fir die sich technische
Analoga finden lassen, sondern eben auch auf ein Verstindnis iiber die ky-
bernetischen Apparate, deren Funktionen dann in einem anthropomorphen
Referenzsystem verortet werden.

Wenn es also um die Frage nach der Theoriefihigkeit des Technischen
geht, dann steht offenbar nicht nur der Gegenstand selbst, sondern ebenso
die Primissen, aus denen sich das Verstindnis iiber den Gegenstand herleitet,
im Raum. Dass ein Objektbereich Gegenstand von Theorie wird, fillt nimlich
weder vom Himmel noch gibt es eine zwingende Notwendigkeit dafiir. Im
Gegenteil miissen bestimmte Prisumtionen vorherrschen, unter denen ein
Denken tiber einen Gegenstand als Gegenstand von Theorie iiberhaupt erst
moglich wird.

Wie so eine Theorie dann im Einzelnen aussieht, mag zuerst einmal da-
hingestellt sein. Allerdings sollte sie sich weder im Normativen verlieren noch
sollte der Objektbereich vollstindig unter die Gesetzmafiigkeiten eines ande-
ren Gegenstandsbereichs subsumierbar sein. Gleichsam muss fiir eine theo-
retische Reflexion die Einheit des Gegenstandsbereichs gegeben sein. Fiir das
104 ge.
funden worden zu sein, das einen homogenen Gegenstandsbereich stiften

Technische scheint aber bis heute kein passendes »Einheitsmoment«

kann, aus dem heraus dann Paradigmen abgeleitet werden kénnen. »Mit ent-
sprechender begrifflicher Geniigsambkeit«, stellt Blumenberg fiir den Status
quo der Reflexion iiber das Technische fest, »laf3t sich dann »Technisierung«
als die stindige Vermehrung und Verdichtung dieser Dingwelt verstehen. <
Zu benennen und anzuerkennen was ist, hat aber eben noch wenig mit Theo-

rie zu tun.

104 Hans Blumenberg [1963]. Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phdnomenolo-
gie. In: ders. 2015, S.163-202, S. 165.
105 Ebd.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Riskantes Denken

Kapp ist der Erste, der mit der Organprojektionsthese zumindest den Ver-
such unternimmt, Technik als Ganzes und innerhalb philosophischer Para-
digmen als eigenstindigen Gegenstandsbereich zu fassen, wenn auch als ei-
nen, der durch einen systematisch referenziellen Bezug zum Menschen defi-
niert ist. Das Einheitsmoment des Technischen ist die Organprojektion und die
konstituiert sich in Analogie zum Menschen, mit dem Ziel, das Technische
zur Zeit der Industrialisierung normativ aufzuwerten.

»Um Vorzeichen, um Wertsetzungen«, so Blumenberg, »geht es in der
Geistesgeschichte der Technik sehr wesentlich bis auf den heutigen Tag, an
dem noch unentschieden zu sein scheint, welches Wertvorzeichen der Tech-
nik endgiiltig zufallen wird.«!°® Die Wertsetzung erfolgt als Ableitung aus
bestimmten metaphysischen Primissen, das kann eine dichotome Weltauf-
teilung sein oder eine bestimmte Ontologie. Akzeptiert man, dass das Denken
in der Analogie eine Primisse fiir ein Technikverstindnis definiert, dann wi-
re ein erster Schritt, die Primisse selbst in Frage zu stellen, weil sie offenbar
den Blick auf die Sache selbst versperrt.

5.5.3 Von Selbstverstandnissen oder von der Einheit des Ursprungs
von Technik und Kunst

Das technische Artefakt verbindet mit dem Kunstwerk die Einheit des Ur-
sprungs. Beide »sind Entfaltungen der urspriinglichen sars< des Menschen,
einer>Kunsty, die sich als die Einheit des werkgestaltenden Kénnens des Men-
schen verstehen lisst.«®” Diese Definition impliziert eine ziemlich banale An-
nahme, nimlich dass Kunst und Technik etwas Gemachtes sind und ein der
Natur entgegengesetztes Artifizielles, das »jenem [der Kunst; M.K.] nur in der
Herkunft von diesem [von der Natur; M.K.], also in der Mimesis, Sinnhaftig-
keit zubilligte.«'°%

Den Sinn, den man gemachten Gegenstinden gibt, bezieht man iiber ihr
Verhiltnis zur Natur und aus nichts anderem, schon gar nicht aus dem (tech-
nischen) Artefakt selbst. Trotz ihres gemeinsamen Ursprungs und ihrer bei-

106 Hans Blumenberg [2009]. Ceistesgeschichte der Technik, hg.v. Alexander Schmitz u.
Bernd Stiegler. Frankfurt a.M. 2009, S.17f.

107 HansBlumenberg [1951]. Das Verhdltnis von Natur und Technik als philosophisches Problem.
In: ders. 2015, S.17-29, hier: S. 25. Man findet diese Verbindung noch symptomatisch in
der Kiinstlerfigur der Renaissance verkorpert, die zwischen Handwerker, Erfinder und
Kiinstler changiert, von denen Leonardo Da Vinci nur das bekannteste Beispiel ist.

108 Blumenberg 1963, S.169.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

der Verortung innerhalb einer Natiirlich-Kiinstlich-Dichotomie auf Seite des
Kiinstlichen, haben die Technik und die Kunst unterschiedliche Entwicklun-
gen in ihrer theoretischen Auseinandersetzung erfahren. Im Gegensatz zur
Technik hat sich die Kunst nimlich, bestimmter metaphysischer Annahmen
entledigt und konnte mit verdnderten Primissen, ein Selbstverstindnis ent-
wickeln, auf dessen Grundlage sich genuin eigenstindige Qualititen heraus-
bilden konnten.

Eine Ausdifferenzierung von Kunst und Technik erfolgt bekanntlich erst
im Zuge der Aufklirung. Wihrend aber die Technik mit der Entstehung der
neuzeitlichen Naturwissenschaft von dieser geschluckt wird, emanzipiert
sich die Kunst aus ihren Anlehnungskontexten (Luhmann) Kirche und Hof.
Auch wenn das lediglich eine grobe Bestandsaufnahme ist, zeichnet sich
bereits hier eine Tendenz ab: im Gegensatz zur Kunst, die von da an das
originir Schopferische in ihr Selbstverstindnis implementiert hat, hat sich
die Technik, und dass obwohl es in der Renaissance zu einer Verschiebung
von der imitation zur inventio kommt, »als angewandte Naturwissenschaft
konstituiert.«'®”

Fiar Bense beschreibt dieser Zustand eine vorkybernetische Seinswei-
se des Technischen. Im Zeitalter der Mechanik »[sind] [d]ie technischen
Geschopfe eigentlich nichts anderes als aus dem Zusammenhang des natiir-
lichen Seins und Ablauf der Weltmaterie herauspriparierte Vorginge.«'®
Wihrend sich also fiir die Kunst die Primissen gedndert haben, stellt sich
die Frage, unter welchen Pramissen ein Selbstverstindnis von Technik als
autonom denkbar ist. Denn klar ist auch, dass ein Verstindnis der Technik
als Nachahmung der Natur, als technisches Modell von Naturgesetzen oder
als Reproduktion menschlicher Fihigkeiten, der Technik nicht vollstindig
gerecht wird.

Blickt man auf die Bedingungen, unter denen sich die Kunst ein Be-
wusstsein von Eigenstindigkeit aneignen konnte, lassen sich mindestens
drei Entwicklungslinien ziehen. Die Herausbildung der Kunst als autono-
mes System erfolgt zum einen unter den (1) verinderten Voraussetzungen
ihrer Produktions- und Rezeptionsbedingungen, (2) den damit einherge-
henden systematischen Reflexionen durch eine philosophische Asthetik und

109 Blumenberg19s1, S.17.
110 Max Bense [1949]. Technische Existenz. In: ders. Ausgewihlte Schriften Bd. 3, Asthetik und
Texttheorie. Stuttgart/Weimar 1998, S.122-146, hier: S.141.

- am 14.02.2026, 10:18:58.

167


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Riskantes Denken

schlieflich (3) der Generierung eigener ontologischer Merkmale aus dem Ge-
genstand selbst heraus. Man hat es also mit gleich mehreren Verinderungen
auf unterschiedlichen Ebenen tiber einen langen historischen Zeitraum zu
tun.

In den philosophischen Dunstkreis gerit die Kunst erstmalig im 18. Jahr-
hundert. Grundlegend fiir spitere dsthetische Auseinandersetzungen ist da-
bei die Schrift Aesthetica des Philosophen Alexander Gottlieb Baumgarten von
1750. Kern dieser ersten neuzeitlichen Asthetik ist es, eine »Eigengesetzlich-
keit der sinnlichen Anschauung und der Kunst zu analysieren, zu beschrei-
ben und in ihrer von diskursiver Rationalitit unabhingigen Relevanz fur die
menschliche Weltorientierung herauszustellen.«*™ D.h., essenziell fiir dsthe-
tisch-kunsttheoretische Ansitze wird eine gewisse Eigenstindigkeit der Qua-
lititen des Gegenstandes, die iiber die Emanzipation tradierter Funktionen
geschaffen wird, was fiir die bildende Kunst zuallererst durch ihre Loslosung
vom religiosen Kontext moglich ist.

Erst eine autonome, nicht mehr wie ehedem auf ein vorgegebenes, seitens
kirchlicher oder hofischer Auftraggeber bestimmtes und im Blick auf akzep-
tierte Gattungen, Gehalte usw. weithin kanonisierte Sinnsystem verpflich-
tete, sondern ihre eigenen Sinnkonzepte verfolgende Kunst konnte ja hin-
sichtlich ihres Sinns, ihrer Funktion sowie ihrer Gehalte und Formstrukturen
allererst philosophisch fragwiirdig, ja einer philosophischen Interpretation
gar bediirftig werden. Denn jetzt, da sie nicht mehr an einen (ibergeord-
neten Logos gebunden erscheint, musste sich die Frage nach ihren auto-
nomen Sinnpotenzialen, die die philosophische Asthetik im engeren Sinne

auszeichnet, nachdriicklich stellen.?

Das Kunstwerk als religioses Artefakt bezieht seinen Sinn aus seiner Funk-
tion, die durch einen religiés-didaktischen Modus immer schon festgelegt
ist. Kunstwerke erfilllen religiése oder eben auch herrschaftlich reprisenta-
tive Zwecke. Funktion und Sinn sind voneinander abhingige Faktoren. D.h.,
wenn dem Kunstwerk keine eindeutige Funktion mehr zugeordnet werden
kann, was in dem Moment passiert, in dem es einem religiésen und einem
herrschaftlich-reprisentativen Kontext entbunden wird, sich automatisch die
Frage nach der Sinnhaftigkeit der Kunst stellt. Denn dann entsteht eine sinn-
setzende Leerstelle, die auch als solche wahrgenommen wird und die den Ver-

111 Stefan Majetschak [2007]. Asthetik zur Einfiihrung. Hamburg 20164, S.12 (Herv.i.0.).
112 Ebd, S.13.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

dacht aufkommen lisst, dass ein durch externe Funktionen generierter Sinn
einer gewissen Kontingenz unterliegt und deswegen auch andere Sinnset-
zungen moglich sind. Und in diesem Augenblick stellt sich dann zum ersten
Mal ernsthaft die Frage, was ein Kunstwerk ausmachen konnte?

Erste Uberlegungen zu méglichen eigenstindigen Qualititen des Kunst-
werks finden sich 1766 in Gotthold Ephraim Lessings einflussreicher Abhand-
lung iiber die Laokoon-Gruppe™>: Laokoon oder Uber die Grenzen der Malerei und
Poesie. Die marmorne Gruppe zeigt die mythologische Figur Laokoon, der sich
im Todeskampf mit einer Schlange befindet, die Apoll geschickt hat, um sei-
ne zwei Séhne zu toten, die ebenfalls Teil der Plastik sind. Warum, fragt sich
Lessing angesichts der brutalen Szenerie, schreit Laokoon nicht? Warum ist
der Ausdruck Laokoons in seinem Todeskampf nicht bis zu einer Grimasse
verzerrt?

Eine mogliche Antwort findet sich bei Johann Joachim Winckelmann,
dem groflen Wiederentdecker antiker Formensprache und damit geistigen
Begriinder des theoretischen Klassizismus. Dass Laokoon nicht schreit, fihrt
Winckelmann auf ein iibergeordnetes, humanistisches Ideal zuriick, das er
in die Formel edler Einfalt und stiller GrifSe giefdt, die durch die anhaltende
Rezeption seiner Schrift Gedanken iiber die Nachahmung der griechischen Werke
in der Malerei und Bildhauerkunst von 1755 bis heute geldufig ist. Die Art der
Darstellung, so die Behauptung, wird durch ein humanistisches Wertesystem
vorgegeben.

Lessing lehnt diese Begriitndung ab und verlegt den Fokus auf das Potenzi-
al, ehrlicherweise miisste man sagen auf einen Mangel, bildnerischer Form-
sprache. Dass Laokoon nicht schreit, liegt fiir Lessing in den Darstellungs-
moglichkeiten der bildenden Kunst selbst begriindet. »Die Malerei«, heif3t es
im Laokoon, »kann in ihren coexistierenden Compositionen nur einen einzi-
gen Augenblick der Handlung nutzen, und mufd daher den prignantesten
wihlen, aus welchem das Vorhergehende und Folgende am begreiflichsten
wird.«** Dass Laokoon in seinem Todeskampf nicht schreit, liegt fiir Lessing

113 Beider Laokoon-Gruppe handelt es sich um eine 1506 wiederentdeckte Marmorskulp-
tur, die den trojanischen Priester Laokoon im Todeskampf mit seinen zwei Sohnen dar-
stellt. Heute steht sie in den Vatikanischen Museen.

114  Gotthold Ephraim Lessing [1766]: Laokoon oder Uber die Grenzen der Mahlerey und Poesie.
In: Wilfried Barner u.a. (Hg.): Gotthold Ephraim Lessing Werke und Briefe in zwilf Banden.
Bibliothek deutscher Klassiker Bd.17: Werke 1766-1769, Bd.5/2, Frankfurt a.M. 1990, S. 13-
206, hier: S. 117.

- am 14.02.2026, 10:18:58.

169


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Riskantes Denken

an der fehlenden zeitlichen Komponente, der Dauer, die der bildenden Kunst
im Gegensatz zur erzihlenden Kunst vollig abgeht. In Referenz zur Poetik
entwickelt er, als deren Negation, eine Eigenschaft der Plastik, die nicht in
erster Linie durch externe Elemente, wie die Funktion, bestimmt wird, son-
dern aus genuinen Eigenschaften der méglichen Darstellungsweise. Weil die
Laokoon-Gruppe eine Plastik ist, kann sie nur einen Moment, nicht aber ei-
ne zeitliche Abfolge abbilden. Laokoon schreit nicht, weil die Darstellung des
mythologischen Ereignisses in einem fruchtbaren Augenblick kumuliert, der die
fehlende Komponente der Dauer dadurch kompensiert, dass der gewihlte
Moment das Davor und Danach imaginieren ldsst.

Aufgrund ihrer Formeigenschaften ist die Malerei (und eben auch die
Bildhauerei) darauf angewiesen, den Moment darzustellen, der als verbin-
dendes Glied zwischen der Vergangenheit und der Zukunft liegt, als Mitt-
ler zwischen dem Vorhergehenden und dem Folgenden. Das ist lediglich ei-
ne sehr verkiirzte Darstellung des Sachverhalts, die der Argumentationstiefe
Lessings nicht gerecht wird und natiirlich haben sich viele Stimmen gegen
diese Begriindung erhoben. Der Punkt ist aber ein anderer: Lessing entwi-
ckelt die Formensprache des Kunstwerks an diesem selbst, zwar noch als Ne-
gation der Eigenschaft einer anderen Kunstform, aber er versucht, eine fiir
das Kunstwerk eigene Sprache auf einer aisthetischen Ebene zu begriinden.
Wihrend Winckelmann die Art der Darstellung noch auf ein werkexternes
Ideal zuriickfithre, leitet Lessing sie aus den werkimmanenten Eigenschaften
ab.

Das Kunstwerk als dsthetisches Objekt zu verstehen, ist Voraussetzung,
um fur dieses iiberhaupt eigenstindige Regeln zu generieren. Das ist das No-
vum und gleichzeitig notwendige Voraussetzung fiir ein Bewusstsein fiir die
eigengesetzlichen Potenziale der Kunst. Dieser Prozess, der sich ab dem 15.
Jahrhundert zu formieren beginnt, wird initiiert durch verinderte soziokul-
turelle Rahmenbedingungen und ein Verstindnis des Kunstwerks als origi-
nir-schopferischen Akt.

Die Loslosung des Selbstverstindnisses der Kunst von dem Prinzip der
Nachahmung geschieht nicht tiber Nacht, sondern ist ein Prozess, der in
der Moderne in der Verweigerung jeglicher Form der Darstellung gipfelt.
Konstituiert sich die theoretische Konzipierung der Autonomie von Kunst
iiber die Emanzipation von Referenzen, dann ist die Auflgsung der abs-
trakten Kunst in eine absolute Referenzlosigkeit entweder ihre konsequente
Vollendung oder Ausdruck eines zu ambitionierten Unterfangens. »Lif3t ein
Widerstand nach, gegen den alle Krifte aufgeboten werden mufiten«, weify

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

Blumenberg, »so tragen die mobilisierten Energien leicht iiber die erstreb-
te Position hinaus.<®® Und man mag Kasimir Malewitschs kithnes Werk
Schwarzes Quadrat auf weifSem Grund, das wohl um 1913 entstanden ist, als die
tiberpointierte Zuspitzung dieser Entwicklung betrachten. Doch man mag
auch anerkennen, dass sich hier die Idee einer autonomen Kunst als Kunst
der rein bildnerischen Mittel fiir einen kurzen Moment verwirklicht hat. Das
spiegelt sich auch im Selbstverstindnis des ukrainischen Avantgardisten,
wenn er von einer »neuen Wirklichkeit der Farben« spricht, »begriffen als
ungegenstindliche Bildschopfung.«!® Und so wie Blumenberg von »reiner
Technizitit'? spricht, so Malewitsch von der »reinen Kunst« als einem
»bildnerischen Realismus, rein bildnerisch, weil die Wirklichkeit von Bergen,
Himmel und Wasser fehlt.!'®

Abstraktion in der Moderne als Abkehr vom Prinzip der Nachahmung
ist das logische Ergebnis, wenn »man den Prozef der Autonomsetzung der
Kunst folgerichtig zu Ende [denkt]«.™™ Abstraktion ist nicht der Ausdruck ei-
nes neuen Stils, sondern Ausdruck eines Wechsels des Reflexionsmodus, in
dem sich die Kunst auf ihre eigenstindigen Qualititen hin befragt und in
kritische Distanz zu einem Prinzip der Nachahmung bzw. Abbildung tritt.

Jetzt ist die Frage, inwieweit fiir die Technik dhnliche Prisumtionen fiir
die Entwicklung zur Autonomie gelten kénnten? Klar ist, dass Technik ohne
eine Funktion sinnlos ist. Und klar ist auch, dass sich die Funktion bzw. der
Zweck eines technischen Artefakts nicht aus diesem ableiten lisst. Wo sich
hingegen eine Schnittmenge bildet, ist in dem Prinzip der Nachahmung oder
die Idee eines mimetischen Ideals. Wenn die Emanzipation von dem Prin-
zip der Nachahmung zu einem autonomen Verstindnis von Kunst gefithrt
hat, kénnten dann fiir die Technik dhnliche Bedingungen gelten, so dass sich
wie fiir die Kunst auch fir die Technik eigenstindige Qualititen formulieren
liefSen?

Wenn man davon ausgeht, dass die kybernetische Reflexion tiber die Ma-
schine dadurch initiiert wird, dass man in den kybernetischen Apparaten vol-

115 Blumenberg 1957, S. 89.

116  KasimirS. Malewitsch [1915]. Vom Kubismus und Futurismus zum Suprematismus. Der neue
malerische Realismus. Zit. n. Karl Ruhrberg [1987]. Die Malerei unseres Jahrhunderts. Dis-
seldorf/Wien/New York 1987, S. 213.

117  Blumenberg1957,S. 92.

118 Ebd.

119  Werner Busch [1987]. Kunst. Die Geschichte ihrer Funktionen. Weinheim 1987, S. 203.

- am 14.02.2026, 10:18:58.

m


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Riskantes Denken

lig neue technische Prinzipien annimmt — Bense spricht immerhin von den
Metamaschinen — dann stellt sich zwangsldufig die Frage, warum man das neue
technische Prinzip nicht auch als solches verhandelt, sondern stattdessen fiir
die Theoriebildung ein Referenzsystem bemiiht.’*° Die Nachrichtentechnik
und der frithe Computer basieren auf so fundamental anderen Regeln als die
mechanischen Maschinen, dass fiir die Probleme, die sie generieren keine Lo-
sungsmodelle bereitstehen. Aber anstatt die neuen technischen Eigenschaf-
ten als genuin technisch zu erkennen und zu reflektieren, setzt man sie in
Referenz zu menschlichen Fihigkeiten. Damit erweitert die Kybernetik le-
diglich die Kapp'schen Pramissen der Form- bzw. Strukturhomogenitit von
Mensch und technischem Artefakt um eine Funktionshomogenitit.

Wenn also die Kunst iiber die Emanzipation von Referenzen autonom
gedacht wird und Technik qua Analogie notwendig auf eine Referenz ver-
weist, dann stellt sich die Frage, ob ein Verstindnis eines referenzlosen tech-
nischen Prinzips zu einem autonomen Denken iiber das Technische selbst
fithren wiirde. Indikator fiir eine eigenstindige Gegenstandskonstitution wi-
re es dann, Paradigmen nicht aus anderen Disziplinen zu iibertragen, son-
dern eigene zu generieren. Zudem ist Autonomie nie eine primire Eigen-
schaft des Gegenstandes selbst, sondern immer ein Verstindnis iiber den Ge-
genstand in einer theoretischen Auseinandersetzung. Das Verstindnis iiber
einen Gegenstand ist das Produkt von Bedeutungszuschreibungen und die
sind notwendig kontingent. Ein Selbstverstindnis von Technik als Nachah-
mung der Natur, als Verwirklichung von Naturgesetzen oder eben als Simu-
lation/Reproduktion menschlicher Fahigkeiten, ist das Ergebnis einer Deduk-
tion aus metaphysischen Annahmen, die auf Ahnlichkeitsbeziehungen griin-
den.

Die Eigenstindigkeit eines Gegenstandes erwichst nicht aus einem na-
tirlichen Sachverhalt heraus, sondern aus dem Widerstand gegen eine meta-
physische Primisse. Im Falle des Artifiziellen als Widerstand gegen das Prinzip
der Mimesis, das negativ konnotiert ist und die Autonomie des Gegenstandes
ist dann folglich als die Loslésung von diesem Prinzip definiert. Referenz-
losigkeit als Bedingung eines autonomen Status ist dann die erste Pramisse
fiir die Moglichkeit der Bildung von als eigenstindig verstandenen Qualiti-

120 So wdre eine Besonderheit der kybernetischen Apparate etwa, dass sie programmier-
bar sind. Eine genuin technische Eigenschaft, zu der es keine anthropomorphe Refe-
renzeigenschaft gibt.

- am 14.02.2026, 10:18:58.



https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

ten. Das ist fur die Technik aber nur méglich, wenn sie iiber eine Mensch-
Maschine-Analogie hinauskommt.

5.5.4 Die Metatechnik oder das Surplus der kybernetischen Apparate

Die kybernetische Reflexion iiber Technik setzt in dem Moment ein, in dem
man glaubt, es mit einem neuen Typ von Maschine zu tun zu haben, Bense
spricht von einer Metatechnik."*' Die kybernetischen Maschinen unterschei-
den sich so wesentlich von den vorhergehenden, dass sich die neuen Appara-
te vermeintlich nicht mehr unter die Gesetze bestehender Erklirungsmodelle
subsumieren lassen. Ob das tatsichlich der Fall ist, sei einmal dahingestellt,
denn hier geht es nicht um die Frage nach der Moglichkeit der Subsumie-
rung, sondern darum, wie sich ein kybernetisches Verstindnis von Technik
generiert.

Es wird also davon ausgegangen, dass man es mit grundlegend neuen
technischen Eigenschaften zu tun hat. Die Konsequenz daraus wire eine Be-
griffskonstitution, die aus den neuen Qualititen des Objekts, moglicherweise
aus der Differenz zu dem technisch Bestehenden, abgeleitet wird. Stattdes-
sen versucht die Kybernetik aber, fiir die neuen technischen Eigenschaften
Analogien beim Menschen zu schaffen, um in einem weiteren Schritt ein ein-
heitliches Erklirungsmodell zu konzipieren.

Von theoretischen Autonomieprozessen, wie sie die Kunst bis zu Beginn
des 20. Jahrhunderts durchlaufen hat, bleibt die Technik seltsam verschont.
Das Argernis dabei ist: Die kybernetischen Maschinen haben ja tatsichlich
Eigenschaften, die keine Referenz in der Natur oder im Organischen haben
und die man mit Blumenberg als von reiner Technizitit bezeichnen kann. Aber
ausgerechnet diese Eigenschaften versucht man dann, tiber die Analogie zu
menschlichen Fihigkeiten zu theoretisieren. Fiir die kybernetischen Maschi-
nen wird der Mensch, seine Fihigkeiten und seine Funktionen das Bezugs-
system fiir alle technischen Eigenschaftszuschreibungen. Das wire auch erst
einmal unproblematisch, aber gerade an der kybernetischen Theoriebildung
zeigt sich besonders gut, dass Denken iiber die Technik, das immer kontin-
gent ist, die Theorie mitschreibt und, was noch schlimmer ist, mitbegriindet.
Am Ende sind solche Konstellationen, die tiber eine Heuristik hinausgehen,
i.d.R. weder fiir den einen noch fiir den anderen Objektbereich gewinnbrin-

121 Siehe hierzu: Bense 1951.

- am 14.02.2026, 10:18:58.

173


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Riskantes Denken

gend. Das wird zu Beginn aber regelmifRig von den Erkenntniseftekte iiber-
strahlt, die durch die Analogie erzeugt werden.

Im Gegensatz zur Kunst fillt es offenbar wesentlich schwerer, ein auto-
nomes Selbstverstindnis fir das Technische zu entwickeln. Dass die Tech-
nik heute nicht annihernd den Reflexionsmodus der Kunst erreicht hat und
vorwiegend als Reproduktion menschlicher Fihigkeiten gedacht wird, ist vor
allem das Ergebnis einer verpassten Tradition.

5.5.5 Emanzipation der Technik?

Wie ein autonomes Verstindnis von Technik aussehen koénnte, beschreibt
Bense in seiner Schrift Technische Existenz. Im Unterschied zu den mecha-
nisch-technischen Artefakten, die »eigentlich nichts anderes als aus dem
Zusammenhang des natiirlichen Seins und Ablaufs der Weltmaterie her-

122 ' stehen neue technische »Gebilde [...], die

auspraparierte Vorginge sind«
ihresgleichen in der natiirlichen Welt nicht besitzen. Die Prinzipien kommen
vor. Aber nicht Verwirklichung dieser Prinzipien.«’**> Das Bemerkenswer-
te daran ist, dass Bense die neuen technischen Qualititen in Abkehr zur
Mimesis-Idee deutet. Die mechanische Technik entspricht bei Bense noch
dem Prinzip von Nachahmung als »Anwendung der Naturerkenntnis«*4, Ma-
schinen sind die Umsetzungen natiirlicher Prinzipien. Physikalische Theorie
und technische Mechanik sind deckungsgleich. »In der mechanischen Welt,
so Bense, »beschreibt die theoretische Gleichung nicht nur das Prinzip,
auch die Realitit des Gebildes und des Vorgangs.«'?> Die Prinzipien der
mechanischen Maschinen subsumieren sich unter die Prinzipien der Physik,
bilden deren Gesetze modellhaft ab. »Theoretische Physik und technische
Physik«, schreibt Bense, »haben die gleichen Gegenstinde: sie haben eine
Naturansicht. Die technischen Gebilde entziehen sich in keinem Augenblick
den Gleichungen, die fiir die natiirlichen Vorginge aufgestellt wurden.«!2®
Eine Theorie der mechanischen Maschine ist eine Theorie natiirlicher Phino-

mene. Man kann allerdings dariiber streiten, ob sich hier noch sinnvoll von

122 Bense 1949, S.141.
123 Ebd.

124 Ebd., S.140.

125 Ebd., S.142.

126 Ebd., S.141.

- am 14.02.2026, 10:18:58.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Kybernetik

einem Prinzip der Nachahmung sprechen lisst. Denn natiirlich beruht die me-
chanische Technik auf physikalischen GesetzmifRigkeiten, die Frage ist aber,
ob das eine notwendige Eigenschaft oder schon Teil eines Verstindnisses von
Technik bzw. ihrer Begriffskonstitution ist. Das Ergebnis ist die Einordnung
der Technik in einen Teilbereich der modernen Naturwissenschaft.

Die Inkongruenz, die die neuen kybernetischen Apparate hervorbringen,
besteht nach Bense zwischen den abstrakten Theorien, die idealiter sind
und der technischen Realitit, die notwendig empirisch erschlossen werden
muss.'?’ Letzteres beruht zwar auf Ersterem, deckt dieses aber nicht voll-
stindig ab. »Die Theorie erfasst in dieser Sphire nur einen Bruchteil der
realen Gebilde«?®, konstatiert Bense. Hier scheint ein Mehrwert des Techni-
schen auf oder zumindest eine Qualitit, die sich nicht vollstindig unter die
klassische Physik subsumieren lisst. Und es wire eine Chance, auch fiir ein
kybernetisches Programm gewesen, dieses Mehr als genuin Technisches zu
begreifen, anstatt es anthropologisch zu interpretieren. Stattdessen begegnet
das kybernetische Programm der von Blumenberg diagnostizierten Sprachlo-
sigkeit mit Begriffsanalogien, um die technischen Phinomene theoretisch in
den Griff zu bekommen. »Mindestens ontologisch«, so Bense,

istdie Technik im Sinne technischer Gebilde und der technischen Welt nicht
aus der Idee eines Modells, aus dem Vorgang der Nachahmung zu verste-
hen. Der Verfall des Modellcharakters ist fiiv die moderne Technik ebenso evident
wie fiir die moderne Physik. Nachahmungen, alle Stufen der Abstraktion und
schlieRlich der methodischen Imagination machen die Seinsthematik der
technischen Sphare genealogisch und spirituell verstindlich.'®

5.6 Zwischenfazit

Die Kybernetik unterscheidet sich von Kapps Technikphilosophie dahinge-
hend, dass sie ein Erklirungsmodell entwirft, das Entititen aus unterschied-
lichen Bezugssystemen fasst, wohingegen Letztere einen Gegenstandsbereich
fiir ein Bezugssystem operabel macht. Weil es sich dabei um zwei divergente

127 Vgl.ebd., S.142.

128 Ebd.

129 Max Bense [1954]. Philosophie der Technik. Fazit einer Disziplin. \n: Physikalische Bldtter,
Heft 11,1954, S. 481-485, hier: S. 484 (Herv.i.0.).

- am 14.02.2026, 10:18:58.

175


https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

