
5. Kybernetik 149

5.5 Technikverständnis

Mit der Analogie zwischen Mensch und Maschine entwirft die Kybernetik

nicht nur ein Erklärungsmodell für denMenschen von derMaschine aus, son-

dern arbeitet reziprok auch an einem Verständnis von Technik mit, dessen

Auswirkungen sich bis in heutige Technikdiskurse verfolgen lassen. Dass der

gegenwärtig mit dem größten Potenzial vermutete Zweig der Technik, den

man programmatisch Künstliche Intelligenz genannt hat, nicht als vollständig

eigenes artifizielles Prinzip, sondern als potenzierte Nachahmung mensch-

licher Fähigkeiten verhandelt wird, ist ein Folgeeffekt, der aus der unreflek-

tierten Übernahme eines Denkmodells resultiert, das sich in der kyberneti-

schen Auseinandersetzung mit dem Technischen theoretisch weiter manifes-

tiert hat.

An der kybernetischenTheoriegenese lassen sich zwei grundsätzliche Pro-

jektionsrichtungen derMensch-Maschine-Analogie festmachen. Auf der Ebe-

ne des Erklärungsmodells projiziert die Kybernetik von der Technik ausge-

hend auf den Menschen. Das ist keine polemische Infragestellung mensch-

licher Fähigkeiten, sondern notwendige Voraussetzung, um den Menschen

innerhalb einer kybernetischen Episteme erfassen zu können. Weil das Er-

klärungsmodell von Seiten der Technik entwickelt wird, muss, damit das Er-

klärungsmodell nicht hoffnungslos inadäquat ist, der Mensch eben durch das

definiert werden, für das sich ein technisches Äquivalent bestimmen lässt.

Wäre das nicht der Fall, hätte das kybernetische Modell nicht den Hauch ei-

ner Chance, den Menschen auch nur partiell zu erfassen und es gäbe kei-

ne Schnittstelle, an der sich die Möglichkeit eines Anschlusses bieten würde.

Zwar suggeriert die Kybernetik, dass die Isomorphie zwischen Mensch und

Maschine so offensichtlich wie auch weitreichend ist, in Wirklichkeit ist die

tatsächliche Schnittmenge aber extrem dünn, womit das kybernetische Mo-

dell eine sehr begrenzte Reichweite und Tiefe aufweist. Das liegt in der Natur

der Sache: Die Adaption von Erklärungsmodellen von einem Bezugssystem

in ein anderes, funktioniert immer nur innerhalb der Schnittmenge partiel-

ler Isomorphie zweier Objektbereiche.66 Für die Reichweite spielt es dabei

überhaupt keine Rolle, aus welcher Richtung man das Modell entwickelt, es

wird immer nur auf der partiellen Isomorphie der Objekte gründen und al-

lenfalls für diesen Bereich gelten. Diesen Umstand erkennt bereits Kapp in

66 Eine Ausnahme stellt die vollständige Substitution eines Objektbereichs unter über-

geordnete Gesetzmäßigkeiten dar.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Riskantes Denken

seinen Grundlinien, wenn er feststellt: »Das physikalische Gesetz deckt aller-

dings vollkommen den Mechanismus, nicht aber den Organismus, den wir

nur insoweit begreifen, wie wir mit jenem reichen.«67

Für die Organprojektionsthese ist ein solches Eingeständnis weniger pro-

blematisch, weil es sich ohnehin um ein normatives Modell handelt, dessen

einzige Aufgabe es ist, Technik in einem philosophisch-anthropologischen

Bezugssystem zu etablieren. Weil die Organprojektion überhaupt kein Erklä-

rungsmodell sein will,mit dem sich ernsthaftWissensbestände erweitern las-

sen, ist es eben auch vernachlässigbar, ob es als solches funktioniert.

Der kybernetische Ansatz verspricht hingegen ein tatsächliches Erklä-

rungspotenzial und ein größtmögliches hinsichtlich seiner Reichweite, wenn

er über die Stufe genuinmechanischer und organischer Eigenschaften hinaus

entwickelt wird. Denn weil die Kybernetik von den konkreten Objekteigen-

schaften abstrahiert, scheinen die durch die Heterogenität des Besonderen

gesetzten Grenzen eines objektbezogenen Erklärungsmodells überwunden.

Das ist natürlich absolutes Wunschdenken. Die Grenze des kybernetischen

Erklärungsmodells ist diesem bereits durch die Schnittmenge, die sich aus

der Reduktion der Objekteigenschaften generiert, eingeschrieben. Die Ap-

plizierbarkeit mag man als universal verstehen, das Erklärungspotenzial ist

es nicht, weil es immer partiell bleibt. Als Erklärungsmodell verliert die Ky-

bernetik damit weniger an Umfang, den es qua Abstraktion erschafft, als an

Tiefe, die an einer durch Reduktion generierten Schnittmenge verlorengeht.

Am Ende bleibt ein Formalismus, der nur deswegen universell anschlussfähig

ist, weil er von allem Besonderen absieht.

Die zweite Projektionsrichtung, die die Kybernetik erzeugt, geht in die

entgegengesetzte Richtung, vom Menschen hin zur Maschine als die techni-

sche Verwirklichungmenschlicher Fähigkeiten. Diese Richtung ist ausschlag-

gebend für das kybernetische Verständnis über das Prinzip des Technischen,

das sich mit Hans Blumenberg als Prinzip der Nachahmung bezeichnen lässt.

Das ist deswegen bemerkenswert, weil die Kybernetik nicht müde wird, das

Neuartige der Apparate gegenüber den mechanischen Maschinen zu beto-

nen. Innerhalb eines kybernetischen Denkmodells wird die Maschine aber an

einen anthropomorphen Referenzpunkt gebunden, wenn sie als technische

Realisierung menschlicher Fähigkeiten bzw. kognitiver Prozesse interpretiert

wird. Diese doppelt konstituierende Projektion von technischem Erklärungs-

modell auf den Menschen und von menschlichen Eigenschaften auf die Tech-

67 Kapp 1877, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 151

nik,macht es der Kybernetik – und dem,was nach ihr kommt – schwer, Tech-

nik generell über die Analogie hinauszudenken. Während man also auf der

einen Seite den Menschen notwendigerweise als informationsverarbeitende

Maschine konzeptualisiert, erzeugt man auf der anderen Seite ein mimeti-

sches Verständnis von Technik. Die Folgeeffekte davon zeigen sich nicht nur

in den theoretischen Schriften zur Kybernetik, sondern darüber hinaus auch

in deren Dunstkreis. Gordischer Knoten des ganzen Unterfangens war und

ist bis heute ungebrochen die menschliche Kognition.

Die Frage, ob eine technische Realisierung vonDenkenmöglich ist, ist un-

zählige Male und von den unterschiedlichsten Disziplinen gestellt und beant-

wortet worden. Sowohl die Frage als auch die Antworten sind von verschiede-

nen Parametern abhängig, die, obwohl breit diskutiert, zu keiner eindeutigen

Antwort führen. Der Punkt ist aber ein anderer, denn, dass die Frage über-

haupt gestellt wird, setzt zumindest einmal voraus, dass man die Maschine

in Analogie zumMenschen denkt. Eine frühe Symbolfigur in dieser nie abrei-

ßenden Debatte ist der englische Mathematiker Alan Turing. Turing geht es

allerdings nicht um die finale Beantwortung der Frage, ob Maschinen denken

können, sondern darum,wo die Grenzen für deren technische Formalisierung

liegen und wasmögliche Kriterien für das Vermögen zu denken, sein können.

Der berühmt gewordene Turing-Test, der auch als »imitation game«68 bekannt

ist, wird 1950 in der von dem Philosophen Gilbert Ryle herausgegebenen Zeit-

schrift Mind vorgestellt.

Anstelle der Beantwortung der Frage, ob Maschinen denken können,

schlägt Turing ein Spiel vor, in dem die Ununterscheidbarkeit von Computer

und Mensch für einen Beobachter zum Kriterium der Evaluation wird. »May

not machines carry out something which ought to be described as thinking

but which is very different from what a man does?«69, referiert Turing einen

möglichen Einwand gegen sein Evaluationskriterium und fährt fort. »This

objection is a very strong one, but at least we can say that if, nevertheless, a

machine can be constructed to play the imitation game satisfactorily, we need

not to be troubled by this objection.«70 Die Imitation konkreter menschlicher

Fähigkeiten wird zur hinreichenden Bedingung für maschinelles Denkver-

mögen. Turings Kriterium ist äußerst schwach, weil er darauf verzichtet, die

68 Alan Turing [1950]. Computing Machinery and Intelligence. In: Mind. A quarterly Review of

Psychology and Philosophy, Vol. 59 Nr.236, Oktober 1950, S. 433-460, hier: S. 433.

69 Ebd., S. 435.

70 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Riskantes Denken

Black-Box zu öffnen, in der sich der Prozess als solcher abspielt. Mit dem

Gedankenexperiment Chinesisches Zimmer zeigt der Philosoph John Searle

dann auch, wo die Unzulänglichkeit einer solchen Anordnung liegt.

Bereits fünf Jahre zuvor erscheint Bushs Aufsatz As we may think. Bushs

Erfahrungen mit den Schwierigkeiten riesige Datenmengen zu organisieren,

bringen ihn auf die Idee des Memex. Denn während des Krieges unterste-

hen ihm, als Direktor des Office of Scientific Research and Development, zeitwei-

se Tausende von Wissenschaftlern, für deren Koordination er innerhalb ei-

nes geheimen militärischen Projekts verantwortlich ist. Dabei ist die quan-

titative Zunahme des Wissensbestands nicht das eigentliche Problem, son-

dern dessen Spezialisierung in immer kleinteiligere Forschungseinheiten, de-

ren Bezug aufeinander nur noch schwer zu erkennen ist. »There is a gro-

wing mountain of research«, heißt es in As we may think. »But there is in-

creased evidence that we are being bogged down today as specialization ex-

tends.«71 Wie Wiener, Bigelow, Shannon etc. glaubt auch Bush an die grund-

sätzliche Notwendigkeit technischer Entwicklung als Problemlösungsstrate-

gie. Die Spezialisierung der Physiker, Chemiker, Ingenieure und Mathema-

tiker auf einzelne, sehr kleine Teilbereiche eines größeren Sachzusammen-

hangs führt in der Konsequenz dazu, dass an vielen Stellen zwar Wissen pro-

duziert wird, aber ohne die einzelnen Wissensbestände effizient zusammen-

zuführen. Bushs Idee ist es, Speicher- und Organisationsprozesse von Wis-

sensbeständen maschinell so abzubilden, dass sie der Art entsprechen, wie

der Mensch Wissen kognitiv organisiert. Das Prinzip aller Organisation ist

für Bush dabei die Selektion und ein Kriterium von kognitiver Selektion ist

Assoziation.72

Dahinter steht die Grundannahme, dass wenn die Organisation bzw. die

Selektion von Wissen maschinell übersetzt, das Abbild eines natürlichen, ko-

gnitiven Prozesses ist, eine ideale Organisation erreicht ist. DieMimesis-Idee

wird hier zum Primat des Technischen und die strukturelle Isomorphie von

kognitivem und maschinellem Prozess zu einem grundlegenden Prinzip für

die Funktionsfähigkeit von Maschinen. Kennzeichnend für das mimetische

71 Bush 1945.

72 »[The human mind] operates by association. With one item in its grasp, it snaps in-

stantly to the next that is suggested by the association of ideas in accordance with

some intricate web of trails carried by the cells of the brain.« Vannevar Bush [1967].

Memex Revisited. In: ders. Science is not enough. New York 1967, S. 75-101, hier: S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 153

Prinzip des Technischen ist auch hier, dass die Evaluation für die maschinel-

le Organisationstruktur nicht a posteriori an der Empirie erfolgt, sondern a

priori durch eine Prädisposition menschlicher und maschineller Äquivalenz.

Das Schlüsselprinzip, also der assoziative Vorgang menschlichen Erinnerns

bzw. Selektierens, wird auf einen technisch zu realisierenden verkürzt. »The

process of tying two items together is the important thing.«73 Das ist ein klas-

sisch kybernetisches Prinzip, das letzten Endes ein Technikverständnis speist,

in dem das Technische die Reproduktion (und Steigerung) menschlicher Fä-

higkeiten ist.

In der Logik einer Natürlich-Künstlich-Dichotomie, in der die Ontolo-

gie von Entitäten aus deren Genese abgeleitet wird, ist der Mensch immer

schon das natürlich Vorhandene, während die Technik immer nur ein vom

Menschen Gemachtes sein kann. Und auch wenn der Mensch in einem ky-

bernetischen Erklärungsmodell unter technischen Prämissen gedacht wird,

kann aus analogischer Sicht immer nur der Mensch Vorbild für die Maschi-

ne sein. Wenn das Referenzobjekt für das Technische funktional der Mensch

ist, dann wird es schwierig, dem Technischen eigenständige Qualitäten ab-

zuringen. Die epistemische Notwendigkeit partieller Isomorphie, die man

durch die Analogiesierung von Mensch und Maschine geschaffen hat, führt

reflexiv zu einem Verständnis von Technik als dem Menschen Nachgeahm-

ten. Da, wo Kapp noch dieOrganprojektion als erklärendes universelles Prinzip

von Technikgenese und als Nachweis für eine systematische Isomorphie zwi-

schen Menschen und technischem Artefakt bemüht, begnügt sich die Kyber-

netik mit analogischen Nachweisen, ohne noch ein metaphysisches Prinzip

begründen zu wollen, das eine notwendige Beziehung zwischen dem Men-

schen und den technischen Artefakten festschreibt. Gleichwohl sie diese Be-

ziehung durch die Genese eines analogen Erklärungsmodells natürlich gleich

mitliefert.

So einigt die Kybernetik und die Organprojektion mindestens die Annah-

me, dass Technik struktur-, form-, funktionshomogen zum Menschen ge-

dacht werden muss. Sowohl die Kybernetik als auch die Organprojektion kon-

stituieren eine von der Technik zum Menschen gewendete Erkenntnisfigur.

Bei Kapp handelt es sich dabei um die grundlegende epistemische Figur sei-

ner Technikphilosophie, in der der Mensch seine Physiologie über den Um-

weg der technischen Artefakte erblickt. Kybernetisch initiierte Ansätze, die

aus der Maschine Erkenntnisse über den Menschen zu gewinnen versuchen,

73 Bush 1945.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Riskantes Denken

finden sich gehäuft in Hirn-Computer-Analogien. So ist die Existenz eines

Speichers (memory) immenschlichenHirn für den Computerpionier vonNeu-

mann »highly plausible, if not certain – if for no other reason than that it had

play a vital role in all artificial computing machines, constructed to date.«74

In beiden Fällen ist der Referenzpunkt für die Technik ein anthropolo-

gischer. Bei Kapp systematisch, weil die Organprojektion allein durch ih-

re logische Konstitution, man könnte auch sagen qua Definition, die Exis-

tenz technischer Artefakte ausschließt, die nicht anthropomorph-äquivalent

sind. Im kybernetischen Sinne als Formalisierung der technischen Umset-

zung menschlich-kognitiver Fähigkeiten. Was hier in den Blick gerät, ist die

Vorstellung, Technik sei eine morphologische, strukturelle oder funktiona-

le Nachahmung des Menschen bzw. ein Äquivalent zu diesem. Technik als

Nachahmung ist ursprünglich ein Motiv aus der Antike, in der sie als eine

Nachahmung der Ideen bzw. der Natur verstanden wird. »Teils vollbringt die

Kunst (téchne) das, was die Natur (physis) nicht auszuarbeiten vermag, teils

ahmt sie (die Natur) nach«75, heißt es in Aristoteles Physik, der unter dem

Begriff der Kunst noch alles vom Menschen Hergestellte subsumiert. »Natur

und ›Kunst‹«, sind in der aristotelischen Tradition, »strukturgleich: die im-

manenten Wesenszüge der einen Sphäre können für die andere eingesetzt

werden.«76

Die Etablierung einer Mensch-Maschine-Analogie, sowohl in der

Kapp’schen Technikphilosophie als auch in der Kybernetik, bestimmt re-

flexiv ein Denken über Technik als Nachahmung oder wenn man so will als

Reproduktion. Die Analogien, die die Kybernetik nutzt, um ihr Modell zu le-

gitimieren, tragen die Vorstellung der Technik als Nachahmung implizit mit

sich. Und auch wenn die Vertreter der Kybernetik daraus keine Ontologie,

sondern ein Erklärungsmodell konstituieren, ist die Grundannahme letztlich

dieselbe. »Die Ausgangsfrage ist stets die gleiche«, konstatiert Bense.

Welcher technische Vorgang entspricht dem bestimmten geistigen Vor-

gang? Die Zurückführung auf die identische formale Operation erleichtert

die Auffindung des technischen Analogons für einen intelligiblen Akt. Hat

74 John von Neumann [1958]. The Computer and the Brain. New Haven 1958, S. 60.

75 Arist. Phys. 199 a15-a17.

76 Hans Blumenberg [1957]. »Nachahmung der Natur«. Zur Vorgeschichte der Idee des schöp-

ferischen Menschen. In: ders. Schriften zur Technik, hg. v. Alexander Schmitz u. Bernd

Stiegler. Berlin 2015, S. 86-125, hier: S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 155

man den formalen Zugang gefunden, so gewinnt man Zugang, sowohl zu

seiner mechanischen als auch zu seiner geistigen Reproduktion.77

Bense spricht sich hier für ein von der Technik her entworfenes Erklärungs-

modell aus. Der intelligible Akt formalisiert, verweist auf einen identisch for-

malisierten technischen Akt und damit auf ein technisches Analogon. Die An-

nahme, dass intelligible Akte, wenn sie sich formalisieren lassen, prinzipiell

im Technischen realisierbar sind, ist das Fundament der Kybernetik. Die ler-

nenden, voraussehenden, ihr Verhalten an ihre Umwelt anpassenden Appara-

te reproduzieren menschliches Verhalten oder organische Prinzipien. Daraus

folgt zwangsläufig eine normative Überhöhung der Maschine, die sich allein

aus der Sonderstellung des Menschen bzw. der menschlichen Kognition und

nicht aus einem genuin technischen Prinzip speist. Die Mystifizierung einer

sich selbst steuerndenMaschinen, die die Kybernetik inWirklichkeit permanent

betreibt, lässt die Annahme zu, dass das anthropomorphe Bezugssystem gern

gesehen und die apparative Technik als eigenständig zu reflektieren, über-

haupt nicht erwünscht ist. Das Ergebnis ist ein restriktives Bild des Tech-

nischen, weil man es systematisch vermeidet, die technischen Phänomene

als eigenständige, rein technische Prinzipien anzuerkennen. Ironischerweise

vertritt die Kybernetik damit ein recht konservatives Technikverständnis, das

eigentlich im Widerspruch zu ihrem progressiven Programm steht.

5.5.1 Autonomie oder das Ende der Mimesis?

Ein Verständnis von Technik entsteht nicht aus geschichtlicher Notwendig-

keit, sondern ist das Ergebnis von Präsumtionen, aus denen sich für den Ge-

genstand Bedeutung generieren lässt. Und auch wenn die Kybernetik nicht so

sehr das Prinzip der ars imitatur naturam aristotelischer Tradition, sondern das

77 Bense 1951, S. 433. Und weiter heißt es da: »So kann man sich etwa eine Aussage, also

das Gebilde, über das der Logiker spricht und das die Eigenschaft besitzt wahr oder

falsch zu sein, technisch dargestellt denken durch ein Relais, durch einen Schalter; der

aus- oder eingeschaltet sein kann. Die logische Zweiwertigkeit der Aussage, wahr oder

falsch zu sein, ein rein formales Merkmal entspricht der technischen Zweiwertigkeit,

ein- oder ausgeschaltet zu sein.«

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Riskantes Denken

der Reproduktion78 menschlicher (kognitiver) Fähigkeiten vertritt, hat sich

weniger das Prinzip als lediglich das Referenzobjekt verändert.

Ein solcherart anthropomorphes Verständnis des Technischen produziert

eine ganze Reihe von Folgephänomenen. Zum einen erschwert es, techni-

sche Prinzipien als grundsätzlich autonom zu denken, so dass ironischer-

weise selbst der Autonomiebegriff, den man heute an Technik anlegt, aus der

Subjektphilosophie stammt. Das führt zum einen zu Paradigmen, die viele

technische Phänomene systematisch überhaupt nicht adäquat fassen können,

weil sie nicht an den genuin technischenQualitäten, sondern an einer anthro-

pologischen Referenz entwickelt werden. Auf einer Diskursebene münden

anthropomorphe Technikvorstellungen dann auch regelmäßig in apokalyp-

tischen oder erlösungsfantastischen Prophezeiungen. Das ist für eine sachli-

che Debatte nicht nur äußerst hinderlich, sondern darüber hinaus verlängern

und verfestigen sich dadurch auch normative Vorstellungen immer weiter.

Die so verstellte Sicht auf die prinzipielle Möglichkeit, dem Technischen bzw.

technischen Artefakten einen Eigensinn abzugewinnen, verhindert zugleich

eine genuineTheoriebildung. Ein Folgeeffekt davon ist dann eben, dass Erklä-

rungsmodelle hoffnungslos inadäquat sind und ein Denken über die Analogie

hinaus, und damit über die Referenz selbst, unter den gegebenen Umständen

kaum mehr möglich ist.

Referenzgenerierte Erklärungsmodelle müssen nicht per se ungeeignet

bezüglich ihres Gegenstandsbereichs sein. Wenn sie aber aus einer Analogie

abgeleitet sind, die notwendig auf einem Reduktionismus gründet, sind sie

eben auch nur begrenzt anwendbar. Und weil man auf einer partiellen Iso-

morphie konstituiert, besteht grundsätzlich immer das Risiko, den Gegen-

stand selbst aus dem Blick zu verlieren. Der Wirkkreis von auf diese Weise

78 Die Begriffswahl ist nicht ganz glücklich, aber die entschieden bessere Wahl im Ver-

gleich zu dem ziemlich belasteten Begriff der Simulation, der vor allem im Kontext von

Daten- und Theoriegenese, so wie in der Postmoderne als Kernbegriff im Besonderen

bei Jean Baudrillard verwendet wird. Bei diesem heißt es, dass sich »die Ära der Si-

mulation durch Liquidierung aller Referentiale [öffnet].« (Jean Baudrillard [1978]. Die

Präzession der Simulakra. In: der. Agonie des Realen. Berlin 1978, S. 7-69, hier: S. 9) Eine re-

ferenzlose Simulation ist an sich schon problematisch, für den vorliegenden Kontext

ist der Begriff in diesem Sinne aber völlig unbrauchbar. Bei Bense liest man schließ-

lich »technischeReproduktion idealer, gedanklicher Vorgänge« und »maschinemäßige

Reproduktion« (Bense 1951, S. 433) usw., was in diesem Kontext wesentlich passender

ist.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 157

generierten Paradigmen ist also wesentlich eingeschränkter, als man gemein-

hin wahrhaben möchte.

Zugegeben, die Verweisstrukturen innerhalb des kybernetischen Systems

sind einigermaßen unübersichtlich. Grund dafür ist, dass sich gleich drei ge-

genläufige Annahmen benennen lassen:

• Ein Verständnis von technischen Apparaten als Nachahmung bzw. Repro-

duktion

• Ein Erklärungsmodell, das von der Anthropologie aus entworfen wird

• Eine Konzeption der Entität Mensch, die von dem Technischen her be-

stimmt ist

Zwar entwickelt man Erklärungsmodelle mit Blick auf die neuen technischen

Qualitäten der kybernetischen Apparate, aber indem man die technischen

Eigenschaften als technische Reproduktion anthropomorpher Eigenschaften

deutet und dadurch den Analogieschlussmit demMenschen sucht. Dabei fin-

det gleichzeitig eine normative Wertung des Technischen durch den anthro-

pomorphen Konnex statt. Denn während Technik als bloße Nachahmung der

Natur negativ konnotiert wird und der Mensch erst im Zuge der Aufklärung

als schöpferische Kreatur hervorgeht, nämlich nachdem »Kreativität sich als

Bedingung der Existenz technischer Artefakte und damit als zentrale ontolo-

gische Kategorie [erwies]«79, führt das Reproduktionsmotiv paradoxerweise

zu einer Erhöhung der Technik, weil sie sich mit den menschlichen Fähigkei-

ten messen kann.

Weil das Denken über Technik bis heute, etwa in den Debatten über

Künstliche Intelligenz – eine Entität, die die Analogie bereits im Namen

trägt – von den partiellen Isomorphien zwischen Mensch und technischem

Apparat gesteuert wird, ist man größtenteils blind für eine andere Sicht auf

Technik und damit auf ein grundlegend anderes Verständnis. Die kyber-

netische Theoriegenese ist dabei eine der theoretischen Ursprünge dieses

Denkens, weil sie über Analogien u.a. ein Erklärungsmodell aus einem

anthropologischen Bezugssystem (Behaviorismus) für technisch-apparative

Prozesse adaptiert.

Eine Idee von Technik ohne eine Referenz zu einem natürlichen Vorbild,

und damit über die Analogie hinaus, findet sich bei dem deutschen Philoso-

79 Hans Poser [2016]. Homo Creator. Technik als philosophische Herausforderung. Wiesbaden

2016, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Riskantes Denken

phen Hans Blumenberg, wenn nicht ausformuliert, so doch zumindest an-

gedeutet. Und es ist gerade diese Referenzlosigkeit der Technik von jedem

natürlichen oder organischen Vorbild, die sie als »von reiner Technizität«80,

wie Blumenberg es nennt, auszeichnet. Ernst Cassirer macht einen ähnli-

chen Vorschlag, wenn er in seiner Rezeption der Kapp’schen Grundlinien von

der »Sphäre der eigentlich technischen Betätigung« mit Marx als der Sphäre

spricht, die von dem Gesetz der »Emanzipation von der organischen Schran-

ke«81 bestimmt ist. Nimmt man diese Ansätze ernst, dann wäre das erste

definitorisch genuine des Technischen, dass es absolut artifiziell ist.

Aus einer geisteswissenschaftlichen Position82 heraus, scheint eine Situ-

ierung des Technischen in den Bereich des rein Artifiziellen notwendig, um

die theoretischen Rahmenbedingungen zu schaffen, in denen ein autonomes

Denken über Technik zuallererst möglich und sinnvoll ist.83 Aber auch dann

ist immer noch eine gewisse Vorsicht geboten, denn die Konzeptionierung

des Technischen als Artifizielles, abgeleitet aus einer Natürlich-Künstlich-

Dichotomie, schließt nicht logisch notwendig das Prinzip der Nachahmung

aus. Das Künstliche kann immer noch das dem Natürlichen Nachgeahmte

sein und wird auch bis mindestens in die Renaissance hinein als solches

verstanden.

Die Technik als Antithese der Natur hat in der Vergangenheit vor allem

dazu geführt, sie dem Menschen gegenüberzustellen. Und weil dichotome

Denkmodelle einen Hang zur normativen Aufladung haben, findet sich diese

Figur verstärkt in den kulturkritischen Texten zur Technik in der ersten Hälf-

te des 20. Jahrhunderts. Denn innerhalb von Dichotomien ist es ein Leich-

tes, durch disjunkte Zuordnungen Oppositionen zu generieren, die sich ohne

Weiteres normativ aufladen lassen. Technik als das rein Artifizielle wird dann

automatisch zum Gegenbegriff der Natur. Und die parallele Einordnung des

Menschen in den Bereich des Natürlichen macht diesen dann zum Opponen-

ten der Technik. Aus dieser Ausgangslage heraus lassen sich dannmühelos die

80 Blumenberg 1957, S.S. 92.

81 Cassirer 1930, S. 158.

82 Hier geht es nicht um naturwissenschaftliche Erklärungsmodelle, mit denen jedes

technische Artefakt natürlich immer beschreibbar ist, sondern um die Technik in ei-

nem geisteswissenschaftlichen Bezugssystem.

83 Das ist die eine Seite. Normativ aufgeladen, indem man dieses Denken über Technik

in eine dichotome Figur von Natürlichem und Künstlichen integriert, führt letztlich zu

jener Kritik, die ebenMarx heraufbeschwört, in der die Technik denMenschen von sich

selbst entfremdet, weil sie diesem wesensverschieden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 159

bekannten Entfremdungs-, Dämonisierungs- und Ohnmachtsmotive herlei-

ten.

Und tatsächlich hat die Ableitung eines technisch Eigenständigen aus ei-

ner Natürlich-Künstlich-Dichotomie heraus in der Vergangenheit weniger zu

einer irgendwie geartetenWesensfrage des Technischen als zu dessen norma-

tiven Deutung geführt. Ideologische Ansätze einer Kulturkritik der Technik,

wie etwa die marxistischeTheorie oder Oswald Spenglers Überlegungen zum

Technischen, argumentieren nämlich genau vor dem Hintergrund dichoto-

mer Präsumtionen. »Alles Organische«, heißt es bei Letzterem, in gewohnt

martialischemTon, »erliegt der um sich greifendenOrganisation. Eine künst-

liche Welt durchsetzt und vergiftet die natürliche.«84 Die zuvor als artifizi-

ell herausgestellten Strukturen des Technischen widersprechen den natürli-

chen Strukturen menschlicher Lebenswelten und dass sich der Mensch sei-

ner technisch modifizierten Lebenswelt entfremdet, begründet sich mit der

dichotomen Setzung von Mensch und Technik. In einer Natürlich-Künstlich-

Dichotomie wird das Technische schnell zum Antagonisten des Menschlichen

bzw. Natürlichem gemacht.

Theorien über Technik lassen sich bis heute holzschnittartig in zwei Kate-

gorien einteilen, die hier lediglich zur veranschaulichenden Verortung dienen

sollen. Zum einen sind das dieTheorien, die Technik amEnde des Tages unter

die Gesetze der Mechanik, Thermodynamik, Strömungslehre etc. also unter

die Naturwissenschaft subsumieren. Auf der anderen Seite versammeln sich

die Ansätze, die Technik in Bezug zu einem Referenzsystem denken, wie etwa

Gesellschaft, Kultur oder Politik und tendenziell den Hang zum Normativen

haben. Ein Ansatz, der Technik autonom denkt, müsste mit dem Eigensinn

des Technischen selbst beginnen, bevor er in Verbindung zu einer Referenz

gedacht wird. Dann erst ließe sich überhaupt nur so etwas wie das Technische

erfassen, selbst wenn dieses auf eine apparative Ebene beschränkt bleibt. Das

bedeutet nicht nur eine Emanzipation von der organischen Schranke, sondern von

jeder Art von Referenzbezug.

5.5.2 Der Vogelflug

Eine der bekanntesten Passagen in Blumenbergs Schriften zur Technik (1950)

handelt von der Erfindung des Flugzeugs. »[D]ie Flugmaschine«, heißt es da,

84 Oswald Spengler [1931]. Der Mensch und die Technik. München 1931, S. 77f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Riskantes Denken

»ist gerade dadurch wirkliche Erfindung, daß sie sich von der Traumvorstel-

lung der Nachahmung des Vogelflugs freimacht und das Problem mit einem

neuen Prinzip löst.«85 Erst in dem Moment, als man sich von dem Vorbild

der Natur löst und ein grundsätzlich neues analogiefreies Prinzip erdacht

wird, kann das Problem des Fliegens technisch gelöst werden. Hierin liegt ein

Wechsel im Denken über das technische Artefakt als ein Gemachtes, näm-

lich von einem mimetischen Nachgeahmten hin zu einer tatsächlichen Erfindung.

Ein Wechsel, der bereits in der Renaissance verhandelt wird, von dem Prin-

zip der imitatio zum Prinzip der inventio als originär schöpferische Kraft des

Menschen.

Von der Genese aus gedacht, ist ein Denken von eigenständigen techni-

schenQualitäten alsomöglich. Erfindung ist nicht Nachahmung, sondern von

grundsätzlich anderer Qualität. Da das technische Artefakt nicht mehr auf ei-

ne Natur als Vorbild referiert, verfügt es über ein Mehr, das über alles natür-

lich Entstandene hinausgeht. Das artifiziell referenzlose Technische würde so

zumindest über einen Eigensinn verfügen, der sich nicht hinlänglich an ei-

ner natürlichen Referenz erschöpft, sondern demman gegebenenfalls eigene

Prinzipien entlocken kann. In diesem Sinne formuliert auch Friedrich Des-

sauer in seiner Philosophie der Technik. Das Problem der Realisierung 1927: »Das

Schöpferische der Technik beruht auf der Gewinnung neuer Qualitäten. Mit

diesen neuen Qualitäten ausgerüstet, besitzt dasWerk seine Eigengesetzlich-

keit.«86

Bei Blumenberg hat die berühmte Passage über die Flugmaschine und

den Vogelflug allerdings noch eine Pointe. Denn zum Mythos der Erfindung

der Flugmaschine gehört auch, »daß die BrüderWright sechs Jahre vor ihrem

ersten Flug in Kitty Hawk ein Buch über Ornithologie in die Hand bekom-

men hätten und ihnen dabei aufgestoßen sei, warum der Vogel eine Fähigkeit

besitzen sollte, die der Mensch nicht durch maßstäbliche Nachbildung der

physischen Mechanismen sich aneignen könnte.«87 Dieses Zeugnis lässt sich

als Ausdruck eines Selbstverständnisses von Ingenieuren und Erfindern le-

sen, die den Prozess der Erfindung in ein Narrativ der Nachahmung kleiden.

Ein Selbstverständnis, das sich nach Blumenberg nicht hinreichend durch ei-

ne generelle Unerklärbarkeit von Erfindungsprozessen selbst erklären lässt.

85 Blumenberg 1957, S. 92.

86 Friedrich Dessauer [1927]. Philosophie der Technik. Das Problem der Realisierung. Bonn

1927, S. 10.

87 Ebd., S. 91f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 161

Denn tatsächlich ist die Flugmaschine erst möglich, als man von der Idee ei-

ner »homorphen Konstruktion«88 ablässt und das Problem des Fliegens mit

genuin technischen Prinzipien zu lösen versucht, nämlich der Anwendung ei-

genständiger technischer Komponenten, für die es kein Vorbild in der Natur

gibt, z.B. eines Explosionsmotors oder rotierender Elemente. Und die Brüder

Wright sind noch nicht einmal die Einzigen und auch nicht die Ersten, die

flugfähige Maschinen auf der Grundlage von Prinzipien erfinden, für die es

in der Natur kein Vorbild gibt.

So findet sich in den sogenannten Pariser Manuskripten Leonardo da Vin-

cis die Darstellung einer Luftschraube, die bereits das Prinzip späterer Hub-

schraubermodelle vorwegnimmt. Mit ihren rotierenden Blättern haben sich

diese nämlich bereits vollständig von dem Vorbild des Vogelfluges emanzi-

piert. Und auch für den, von den Gebrüdern Montgolfière 1873 in der süd-

französischen Stadt Annonay vorgestellten Heißluftballon, findet sich in der

Natur kein direktes Vorbild. Genaugenommen kennt die Geschichte der Luft-

fahrt wesentlich mehr Fluggeräte, die sich vollständig vom Vorbild des Vogel-

flugs emanzipiert haben, als solche, die das Prinzip des Schlagfluges der Vögel

nachbilden.89

Was sich an diesem Beispiel zeigt, ist eine grundlegende Inkongruenz

zwischen einem Technikverständnis und dem Prinzip des Technischen selbst.

Die Paradoxie ist, dass die Erfindung des Flugzeugs ein originär-schöpferi-

scher Akt ist, das Narrativ darüber aber diesen originär-schöpferischen Mo-

ment als Nachahmung des Vogelflugs relativiert. Der relativierende Referenz-

bezug ist für Blumenberg eine Art Verlegenheitshandlung des Menschen, der

seinen Anspruch auf die Originalität der Erfindung nicht geltend macht. »Es

ist vor allem ein Phänomen der »Sprachlosigkeit« der Technik«90, so Blumen-

berg. Im Gegensatz zu der Kunst stehe der Technik kein breites Arsenal an

»Kategorien und Metaphern, bis ins Anekdotische hinab«91 bereit.

Das hat schließlich zu dem erst heute – da die technische Sphäre erstrangig

gesellschaftsfähig geworden ist – kraß auffallenden Sachverhalt geführt,

88 Ebd., S. 92.

89 Ein gewichtiger Grund dafür dürfte der sein, dass Fluggeräte, die auf dem Prinzip des

Schlagflugs beruhen, extrem schwer zu realisieren sind. Erst 2011 hat die deutsche Fir-

ma Festo auf der Hannover-Messe SmartBird, ein flugfähiges technisches Objekt vorge-

stellt, dessen Flugprinzip eine mimetische Konstruktion des Vogelflugs ist.

90 Ebd., S. 91.

91 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Riskantes Denken

daß die Leute, die das Gesicht unserer Welt am stärksten bestimmen, am

wenigsten wissen und zu sagen wissen, was sie tun. Autobiographen von

großen Erfindern sind – im Gegensatz zur raffiniert gesteigerten Selbstdeu-

tung des modernen Künstlers – von oft rührender Ohnmacht der Sprache

der Phänomene gegenüber, die sie verständlich machen wollen.92

Blumenbergs konstatierter Sprachlosigkeit kann noch ein Weiteres zur Erklä-

rung hinzugefügt werden, nämlich die bis zum Ende des 19. Jahrhunderts –

wenn nicht sogar bis zur ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts – fehlende theo-

retische Reflexion über Technik. Bis dahin liegt das Interesse am Technischen

in deren Folgeerscheinungen für andere Systeme und deren Funktionsweise.

Die neuzeitliche Verbrüderung der Technik mit der Naturwissenschaft, als

ihr Gegenstand und als Instrument der naturwissenschaftlichen Erkenntnis-

genese, hat offenbar dazu geführt, dass eine philosophische Reflexion, die

über Formerscheinungen hinausgeht und das Wesenhafte der Technik selbst

in den Blick nimmt, überhaupt nicht stattfinden konnte.

Nach Cassirer würde ein eigenständiges Denken voraussetzen, über den

»Selbst-Sinn und Selbst-Wert«93 des Technischen zu befinden. »Die Technik

aber«, schreibt Cassirer 1930 in Form und Technik,

ist diesem Kreis der philosophischen Selbstbesinnung noch nicht wahrhaft

eingeordnet. Sie scheint noch immer einen eigentümlich peripheren Cha-

rakter zu behalten. Mit dem Wachsen ihres Umfangs hat ihre eigentliche

Erkenntnis, hat die Einsicht in ihr geistiges »Wesen« nicht Schritt gehal-

ten.94

Ganz im Gegensatz zur Technik gehört in der Kunst ein Modus gesteiger-

ter Selbstreflexion zum Programm, der Theorie und Praxis konstituiert.

Wenn man es pointiert formulieren möchte, dann ließe sich sagen, dass

sich das Selbstverständnis der Kunst mit ihrem Gegenstand deckt. Die

Darstellungsweisen der Kunst sind immer auch an ein metaphysisches

Programm gekoppelt.95 Kunst ist versinnbildlichte Selbstreflexion. Über die

Eigenschaften des Schöpferischen, Originären, Nie-Dagewesenen generieren

92 Ebd.

93 Cassirer 1930, S. 140.

94 Ebd.

95 Im Übrigen ist das nicht erst seit den sogenannten Avantgarden bzw. Ismen der Fall.

Man denke nur an den Umbruch von einer Bedeutungs- zu einer Zentralperspektive

im Spätmittelalter.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 163

Kunst und ihre Akteure ihr Selbstverständnis und ihre Form, selbst da noch,

wo sie dieses Selbstverständnis kontrastieren, etwa in Marcel Duchamps

Ready-Mades96 oder Andy Warhols Series97. »Die Alternative zu Picasso«,

schreibt der US-amerikanische Kunstkritiker Clement Greenberg, »ist nicht

Michelangelo, sondern Kitsch.«98 Warum? Weil die Referenzpunkte, die

sich die Kunst bis in die Gegenwart erhalten hat, das Originäre und das

Nachgeahmte sind. Die Abgrenzung der Kunst zum Kitsch (und damit zur

Nicht-Kunst) bestimmt sich nicht über die Unterscheidung des Alten zum

Neuen, denn auch dem Alten wohnt letztlich immer noch das Schöpferisch-

Originäre seiner Genese inne, sondern der Unterschied liegt zwischen »dem

schlechten, aktualisierten Alten und dem wirklich Neuen.«99

Die Idee vom Menschen als Schöpfer bzw. des Künstlers als Schöpfer ist

unlösbarmit demWesenhaften der Kunst selbst verbunden. Allerdings ist das

so Definierte, nur vor dem Hintergrund bestimmter metaphysischer Prämis-

senmöglich, die zuallererst geschaffenwerdenmussten.Denn bis zur Renais-

sance gab es die Figur des Künstlers überhaupt nicht und auch das Kunstwerk

war nicht zu unterscheiden vom Handwerk. Voraussetzung dafür – und das

klingt heute recht banal –war ein »Spielraum desMöglichen für das »Künstli-

che«100, ein Spielraum, der unter bestimmten ontologischen Prämissen aber

überhaupt nicht denkbar ist. »Die Welt als Faktum«, so Blumenberg,

96 Anfang der 1920er Jahre wählt der Künstler Marcel Duchamp industriell gefertigte All-

tagsgegenstände, die sogenanntenReady-Mades, aus und stellt sie nahezu unverändert

in einen Kunstkontext. Sein bekanntestes Fontain, ein mit R. Mutt signiertes Pissoir,

reicht er 1917 im Rahmen einer Ausstellung in New York bei der Society of Independent

ein. Es wird abgelehnt. Duchamp stellt hier den Moment des originär-Schöpferischen

in Frage, indem er ihn durch den (zufälligen) Vorgang der Auswahl ersetzt. Das ist na-

türlich nur vor einem künstlerischen Selbstverständnis möglich, das auf Originalität

und Einzigartigkeit gründet.

97 In den 1960er entsteht eine ganze Reihe von Warhols seriellen Siebdruckbildern, in

denen er vorgefundenes Bildmaterial koloriert und vervielfältigt. Warhol zielt auf die

Auflösung von Originalität und damit auf die Auflösung der Künstlerfigur an sich.Wie

schon bei Duchamp funktioniert die Abkehr von einem künstlerischen Ideal nur vor

dem Hintergrund dieses Ideals.

98 Clement Greenberg [1939]. Avantgarde und Kitsch. In: Ute Dettmar, Thomas Küpper:

Kitsch. Texte und Theorie. Stuttgart 2007, S. 203-212, hier: S. 208.

99 Ebd.

100 Blumenberg 1957, S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Riskantes Denken

das ist die ontologische Voraussetzung für die Möglichkeit der Erwägung,

schließlich für den Antrieb und die Lockung, im Spielraum des Unverwirk-

lichten, durch das Faktische nicht Ausgefüllten, das originär Menschliche zu

setzen, das authentisch »Neue« zu realisieren, aus dem Angewiesenen auf

»Nachahmung der Natur« ins von der Natur Unbetretene hinaus vorzusto-

ßen.101

Sowohl in der aristotelischen, platonischen und später scholastischen Onto-

logie ist das Artefakt immer schon Nachgeahmtes, weil sein Urbild bereits

als Idee vorhanden ist. Unter der metaphysischen Prämisse einer als abso-

lut gesetzten Seinswelt gibt es keine Möglichkeit für originär Neues, weil alles

ja bereits vorhanden ist. Und es ist ausgerechnet die Theologie, die diesen

Bereich des Möglichen und noch nicht Verwirklichten aufschließt.

Die zugrundeliegende Annahme ist dabei die Folgende: »der als endlich

gefasste Kosmos schöpft das unendliche Universum der Seinsmöglichkeiten

– und daß heißt: der Möglichkeiten der göttlichen Allmacht – nicht aus und

kann es nicht ausschöpfen.«102

Es gibt also einen liegengelassenen Rest oder anders formuliert, es ist mehr

möglich als ist.Wirklichkeit undMöglichkeit sind nicht länger identisch, weil

sich die Endlichkeit des Kosmos nicht mit der Unendlichkeit der Seinsmög-

lichkeiten deckt. Diese Präsumtion schafft den Raum für das Mögliche und

damit die Bedingung dafür, dass der Mensch herstellend in die Natur ein-

greifen kann. »Die Idee der vollständigen Entsprechung von Möglichkeit und

Wirklichkeit«, schreibt Blumenberg, »lässt nicht zu, daß der Mensch geistig

originär wirken kann. Ontologisch bedeutet das: durch das Menschenwerk

kann das Seiende nicht »bereichert« werden, oder anders ausgedrückt: im

Werk des Menschen geschieht essentiell nichts.«103

Vor diesem Hintergrund ist die Annahme einer gewissen Eigenständig-

keit des Technischen abhängig von einer bestimmten Vorstellung davon, wie

die Welt eingerichtet ist und wie der Mensch in ihr wirkend tätig sein kann.

Die Referenzdichotomie ist dann nichtmehr die von natürlich/künstlich, son-

dern von mimetischer Nachahmung und originärer Erfindung. Die Einord-

nung des Technischen unter einen dieser beiden Bezugspunkte entscheidet

grundsätzlich darüber, ob man dem Technischen genuin eigene Prinzipien

101 Ebd., S. 113 (Herv.i.O.).

102 Ebd.

103 Ebd., S. 101 (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 165

zutraut und es überhaupt sinnvoll ist, eine Theoriefähigkeit des Technischen

anzunehmen, die sich nicht auf die physikalischen Eigenschaften beschränkt.

In der Kybernetik bleibt die Maschine also zwangsläufig an das Bezugs-

system Mensch gekoppelt. Das erzeugt zwar Wichtigkeit für die technischen

Objekte, erschwert aber gleichzeitig, für das Technische eigene Potenziale zu

bestimmen und eine adäquateTheorie, die über anthropomorphe Isomorphie

hinaus den Eigensinn der Technik fasst, zu formulieren. Denn die systema-

tische Reduktion bezieht sich nicht nur auf den Menschen, der notwendig

auf die Eigenschaften und Funktionen verkürzt wird, für die sich technische

Analoga finden lassen, sondern eben auch auf ein Verständnis über die ky-

bernetischen Apparate, deren Funktionen dann in einem anthropomorphen

Referenzsystem verortet werden.

Wenn es also um die Frage nach der Theoriefähigkeit des Technischen

geht, dann steht offenbar nicht nur der Gegenstand selbst, sondern ebenso

die Prämissen, aus denen sich das Verständnis über denGegenstand herleitet,

im Raum. Dass ein Objektbereich Gegenstand vonTheorie wird, fällt nämlich

weder vom Himmel noch gibt es eine zwingende Notwendigkeit dafür. Im

Gegenteil müssen bestimmte Präsumtionen vorherrschen, unter denen ein

Denken über einen Gegenstand als Gegenstand von Theorie überhaupt erst

möglich wird.

Wie so eine Theorie dann im Einzelnen aussieht, mag zuerst einmal da-

hingestellt sein. Allerdings sollte sie sich weder imNormativen verlieren noch

sollte der Objektbereich vollständig unter die Gesetzmäßigkeiten eines ande-

ren Gegenstandsbereichs subsumierbar sein. Gleichsam muss für eine theo-

retische Reflexion die Einheit des Gegenstandsbereichs gegeben sein. Für das

Technische scheint aber bis heute kein passendes »Einheitsmoment«104 ge-

funden worden zu sein, das einen homogenen Gegenstandsbereich stiften

kann, aus dem heraus dann Paradigmen abgeleitet werden können. »Mit ent-

sprechender begrifflicher Genügsamkeit«, stellt Blumenberg für den Status

quo der Reflexion über das Technische fest, »läßt sich dann »Technisierung«

als die ständige Vermehrung und Verdichtung dieser Dingwelt verstehen.«105

Zu benennen und anzuerkennen was ist, hat aber eben noch wenig mit Theo-

rie zu tun.

104 Hans Blumenberg [1963]. Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenolo-

gie. In: ders. 2015, S. 163-202, S. 165.

105 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Riskantes Denken

Kapp ist der Erste, der mit der Organprojektionsthese zumindest den Ver-

such unternimmt, Technik als Ganzes und innerhalb philosophischer Para-

digmen als eigenständigen Gegenstandsbereich zu fassen, wenn auch als ei-

nen, der durch einen systematisch referenziellen Bezug zum Menschen defi-

niert ist. Das Einheitsmoment des Technischen ist die Organprojektion und die

konstituiert sich in Analogie zum Menschen, mit dem Ziel, das Technische

zur Zeit der Industrialisierung normativ aufzuwerten.

»Um Vorzeichen, um Wertsetzungen«, so Blumenberg, »geht es in der

Geistesgeschichte der Technik sehr wesentlich bis auf den heutigen Tag, an

dem noch unentschieden zu sein scheint, welches Wertvorzeichen der Tech-

nik endgültig zufallen wird.«106 Die Wertsetzung erfolgt als Ableitung aus

bestimmten metaphysischen Prämissen, das kann eine dichotome Weltauf-

teilung sein oder eine bestimmte Ontologie. Akzeptiertman, dass das Denken

in der Analogie eine Prämisse für ein Technikverständnis definiert, dann wä-

re ein erster Schritt, die Prämisse selbst in Frage zu stellen, weil sie offenbar

den Blick auf die Sache selbst versperrt.

5.5.3 Von Selbstverständnissen oder von der Einheit des Ursprungs

von Technik und Kunst

Das technische Artefakt verbindet mit dem Kunstwerk die Einheit des Ur-

sprungs. Beide »sind Entfaltungen der ursprünglichen ›ars‹ des Menschen,

einer ›Kunst‹, die sich als die Einheit des werkgestaltenden Könnens desMen-

schen verstehen lässt.«107Diese Definition impliziert eine ziemlich banale An-

nahme, nämlich dass Kunst und Technik etwas Gemachtes sind und ein der

Natur entgegengesetztes Artifizielles, das »jenem [der Kunst; M.K.] nur in der

Herkunft von diesem [von der Natur; M.K.], also in der Mimesis, Sinnhaftig-

keit zubilligte.«108

Den Sinn, den man gemachten Gegenständen gibt, bezieht man über ihr

Verhältnis zur Natur und aus nichts anderem, schon gar nicht aus dem (tech-

nischen) Artefakt selbst. Trotz ihres gemeinsamen Ursprungs und ihrer bei-

106 Hans Blumenberg [2009]. Geistesgeschichte der Technik, hg. v. Alexander Schmitz u.

Bernd Stiegler. Frankfurt a.M. 2009, S. 17f.

107 Hans Blumenberg [1951].DasVerhältnis vonNatur undTechnik als philosophisches Problem.

In: ders. 2015, S. 17-29, hier: S. 25. Man findet diese Verbindung noch symptomatisch in

der Künstlerfigur der Renaissance verkörpert, die zwischen Handwerker, Erfinder und

Künstler changiert, von denen Leonardo Da Vinci nur das bekannteste Beispiel ist.

108 Blumenberg 1963, S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 167

der Verortung innerhalb einer Natürlich-Künstlich-Dichotomie auf Seite des

Künstlichen, haben die Technik und die Kunst unterschiedliche Entwicklun-

gen in ihrer theoretischen Auseinandersetzung erfahren. Im Gegensatz zur

Technik hat sich die Kunst nämlich, bestimmter metaphysischer Annahmen

entledigt und konnte mit veränderten Prämissen, ein Selbstverständnis ent-

wickeln, auf dessen Grundlage sich genuin eigenständige Qualitäten heraus-

bilden konnten.

Eine Ausdifferenzierung von Kunst und Technik erfolgt bekanntlich erst

im Zuge der Aufklärung. Während aber die Technik mit der Entstehung der

neuzeitlichen Naturwissenschaft von dieser geschluckt wird, emanzipiert

sich die Kunst aus ihren Anlehnungskontexten (Luhmann) Kirche und Hof.

Auch wenn das lediglich eine grobe Bestandsaufnahme ist, zeichnet sich

bereits hier eine Tendenz ab: im Gegensatz zur Kunst, die von da an das

originär Schöpferische in ihr Selbstverständnis implementiert hat, hat sich

die Technik, und dass obwohl es in der Renaissance zu einer Verschiebung

von der imitation zur inventio kommt, »als angewandte Naturwissenschaft

konstituiert.«109

Für Bense beschreibt dieser Zustand eine vorkybernetische Seinswei-

se des Technischen. Im Zeitalter der Mechanik »[sind] [d]ie technischen

Geschöpfe eigentlich nichts anderes als aus dem Zusammenhang des natür-

lichen Seins und Ablauf der Weltmaterie herauspräparierte Vorgänge.«110

Während sich also für die Kunst die Prämissen geändert haben, stellt sich

die Frage, unter welchen Prämissen ein Selbstverständnis von Technik als

autonom denkbar ist. Denn klar ist auch, dass ein Verständnis der Technik

als Nachahmung der Natur, als technisches Modell von Naturgesetzen oder

als Reproduktion menschlicher Fähigkeiten, der Technik nicht vollständig

gerecht wird.

Blickt man auf die Bedingungen, unter denen sich die Kunst ein Be-

wusstsein von Eigenständigkeit aneignen konnte, lassen sich mindestens

drei Entwicklungslinien ziehen. Die Herausbildung der Kunst als autono-

mes System erfolgt zum einen unter den (1) veränderten Voraussetzungen

ihrer Produktions- und Rezeptionsbedingungen, (2) den damit einherge-

henden systematischen Reflexionen durch eine philosophische Ästhetik und

109 Blumenberg 1951, S. 17.

110 Max Bense [1949]. Technische Existenz. In: ders. Ausgewählte Schriften Bd. 3, Ästhetik und

Texttheorie. Stuttgart/Weimar 1998, S. 122-146, hier: S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Riskantes Denken

schließlich (3) der Generierung eigener ontologischer Merkmale aus dem Ge-

genstand selbst heraus. Man hat es also mit gleich mehreren Veränderungen

auf unterschiedlichen Ebenen über einen langen historischen Zeitraum zu

tun.

In den philosophischen Dunstkreis gerät die Kunst erstmalig im 18. Jahr-

hundert. Grundlegend für spätere ästhetische Auseinandersetzungen ist da-

bei die Schrift Aesthetica des Philosophen Alexander Gottlieb Baumgarten von

1750. Kern dieser ersten neuzeitlichen Ästhetik ist es, eine »Eigengesetzlich-

keit der sinnlichen Anschauung und der Kunst zu analysieren, zu beschrei-

ben und in ihrer von diskursiver Rationalität unabhängigen Relevanz für die

menschliche Weltorientierung herauszustellen.«111 D.h., essenziell für ästhe-

tisch-kunsttheoretische Ansätze wird eine gewisse Eigenständigkeit der Qua-

litäten des Gegenstandes, die über die Emanzipation tradierter Funktionen

geschaffen wird, was für die bildende Kunst zuallererst durch ihre Loslösung

vom religiösen Kontext möglich ist.

Erst eine autonome, nicht mehr wie ehedem auf ein vorgegebenes, seitens

kirchlicher oder höfischer Auftraggeber bestimmtes und im Blick auf akzep-

tierte Gattungen, Gehalte usw. weithin kanonisierte Sinnsystem verpflich-

tete, sondern ihre eigenen Sinnkonzepte verfolgende Kunst konnte ja hin-

sichtlich ihres Sinns, ihrer Funktion sowie ihrer Gehalte und Formstrukturen

allererst philosophisch fragwürdig, ja einer philosophischen Interpretation

gar bedürftig werden. Denn jetzt, da sie nicht mehr an einen übergeord-

neten Logos gebunden erscheint, musste sich die Frage nach ihren auto-

nomen Sinnpotenzialen, die die philosophische Ästhetik im engeren Sinne

auszeichnet, nachdrücklich stellen.112

Das Kunstwerk als religiöses Artefakt bezieht seinen Sinn aus seiner Funk-

tion, die durch einen religiös-didaktischen Modus immer schon festgelegt

ist. Kunstwerke erfüllen religiöse oder eben auch herrschaftlich repräsenta-

tive Zwecke. Funktion und Sinn sind voneinander abhängige Faktoren. D.h.,

wenn dem Kunstwerk keine eindeutige Funktion mehr zugeordnet werden

kann, was in dem Moment passiert, in dem es einem religiösen und einem

herrschaftlich-repräsentativen Kontext entbundenwird, sich automatisch die

Frage nach der Sinnhaftigkeit der Kunst stellt. Denn dann entsteht eine sinn-

setzende Leerstelle, die auch als solche wahrgenommenwird und die den Ver-

111 Stefan Majetschak [2007]. Ästhetik zur Einführung. Hamburg 20164, S. 12 (Herv.i.O.).

112 Ebd., S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 169

dacht aufkommen lässt, dass ein durch externe Funktionen generierter Sinn

einer gewissen Kontingenz unterliegt und deswegen auch andere Sinnset-

zungen möglich sind. Und in diesem Augenblick stellt sich dann zum ersten

Mal ernsthaft die Frage, was ein Kunstwerk ausmachen könnte?

Erste Überlegungen zu möglichen eigenständigen Qualitäten des Kunst-

werks finden sich 1766 in Gotthold Ephraim Lessings einflussreicher Abhand-

lung über die Laokoon-Gruppe113: Laokoon oder Über die Grenzen der Malerei und

Poesie. Diemarmorne Gruppe zeigt diemythologische Figur Laokoon, der sich

im Todeskampf mit einer Schlange befindet, die Apoll geschickt hat, um sei-

ne zwei Söhne zu töten, die ebenfalls Teil der Plastik sind. Warum, fragt sich

Lessing angesichts der brutalen Szenerie, schreit Laokoon nicht? Warum ist

der Ausdruck Laokoons in seinem Todeskampf nicht bis zu einer Grimasse

verzerrt?

Eine mögliche Antwort findet sich bei Johann Joachim Winckelmann,

dem großen Wiederentdecker antiker Formensprache und damit geistigen

Begründer des theoretischen Klassizismus. Dass Laokoon nicht schreit, führt

Winckelmann auf ein übergeordnetes, humanistisches Ideal zurück, das er

in die Formel edler Einfalt und stiller Größe gießt, die durch die anhaltende

Rezeption seiner Schrift Gedanken über die Nachahmung der griechischen Werke

in der Malerei und Bildhauerkunst von 1755 bis heute geläufig ist. Die Art der

Darstellung, so die Behauptung, wird durch ein humanistischesWertesystem

vorgegeben.

Lessing lehnt diese Begründung ab und verlegt den Fokus auf das Potenzi-

al, ehrlicherweise müsste man sagen auf einen Mangel, bildnerischer Form-

sprache. Dass Laokoon nicht schreit, liegt für Lessing in den Darstellungs-

möglichkeiten der bildenden Kunst selbst begründet. »Die Malerei«, heißt es

im Laokoon, »kann in ihren coexistierenden Compositionen nur einen einzi-

gen Augenblick der Handlung nutzen, und muß daher den prägnantesten

wählen, aus welchem das Vorhergehende und Folgende am begreiflichsten

wird.«114 Dass Laokoon in seinem Todeskampf nicht schreit, liegt für Lessing

113 Bei der Laokoon-Gruppe handelt es sich um eine 1506 wiederentdeckte Marmorskulp-

tur, die den trojanischen Priester Laokoon im Todeskampfmit seinen zwei Söhnen dar-

stellt. Heute steht sie in den Vatikanischen Museen.

114 Gotthold Ephraim Lessing [1766]: Laokoon oder Über die Grenzen der Mahlerey und Poesie.

In: Wilfried Barner u.a. (Hg.): Gotthold Ephraim LessingWerke und Briefe in zwölf Bänden.

Bibliothek deutscher Klassiker Bd.17: Werke 1766-1769, Bd.5/2, Frankfurt a.M. 1990, S. 13-

206, hier: S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Riskantes Denken

an der fehlenden zeitlichen Komponente, der Dauer, die der bildenden Kunst

im Gegensatz zur erzählenden Kunst völlig abgeht. In Referenz zur Poetik

entwickelt er, als deren Negation, eine Eigenschaft der Plastik, die nicht in

erster Linie durch externe Elemente, wie die Funktion, bestimmt wird, son-

dern aus genuinen Eigenschaften der möglichen Darstellungsweise. Weil die

Laokoon-Gruppe eine Plastik ist, kann sie nur einen Moment, nicht aber ei-

ne zeitliche Abfolge abbilden. Laokoon schreit nicht, weil die Darstellung des

mythologischen Ereignisses in einem fruchtbaren Augenblick kumuliert, der die

fehlende Komponente der Dauer dadurch kompensiert, dass der gewählte

Moment das Davor und Danach imaginieren lässt.

Aufgrund ihrer Formeigenschaften ist die Malerei (und eben auch die

Bildhauerei) darauf angewiesen, den Moment darzustellen, der als verbin-

dendes Glied zwischen der Vergangenheit und der Zukunft liegt, als Mitt-

ler zwischen dem Vorhergehenden und dem Folgenden. Das ist lediglich ei-

ne sehr verkürzte Darstellung des Sachverhalts, die der Argumentationstiefe

Lessings nicht gerecht wird und natürlich haben sich viele Stimmen gegen

diese Begründung erhoben. Der Punkt ist aber ein anderer: Lessing entwi-

ckelt die Formensprache des Kunstwerks an diesem selbst, zwar noch als Ne-

gation der Eigenschaft einer anderen Kunstform, aber er versucht, eine für

das Kunstwerk eigene Sprache auf einer aisthetischen Ebene zu begründen.

Während Winckelmann die Art der Darstellung noch auf ein werkexternes

Ideal zurückführt, leitet Lessing sie aus den werkimmanenten Eigenschaften

ab.

Das Kunstwerk als ästhetisches Objekt zu verstehen, ist Voraussetzung,

um für dieses überhaupt eigenständige Regeln zu generieren. Das ist das No-

vum und gleichzeitig notwendige Voraussetzung für ein Bewusstsein für die

eigengesetzlichen Potenziale der Kunst. Dieser Prozess, der sich ab dem 15.

Jahrhundert zu formieren beginnt, wird initiiert durch veränderte soziokul-

turelle Rahmenbedingungen und ein Verständnis des Kunstwerks als origi-

när-schöpferischen Akt.

Die Loslösung des Selbstverständnisses der Kunst von dem Prinzip der

Nachahmung geschieht nicht über Nacht, sondern ist ein Prozess, der in

der Moderne in der Verweigerung jeglicher Form der Darstellung gipfelt.

Konstituiert sich die theoretische Konzipierung der Autonomie von Kunst

über die Emanzipation von Referenzen, dann ist die Auflösung der abs-

trakten Kunst in eine absolute Referenzlosigkeit entweder ihre konsequente

Vollendung oder Ausdruck eines zu ambitionierten Unterfangens. »Läßt ein

Widerstand nach, gegen den alle Kräfte aufgeboten werden mußten«, weiß

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 171

Blumenberg, »so tragen die mobilisierten Energien leicht über die erstreb-

te Position hinaus.«115 Und man mag Kasimir Malewitschs kühnes Werk

Schwarzes Quadrat auf weißem Grund, das wohl um 1913 entstanden ist, als die

überpointierte Zuspitzung dieser Entwicklung betrachten. Doch man mag

auch anerkennen, dass sich hier die Idee einer autonomen Kunst als Kunst

der rein bildnerischen Mittel für einen kurzen Moment verwirklicht hat. Das

spiegelt sich auch im Selbstverständnis des ukrainischen Avantgardisten,

wenn er von einer »neuen Wirklichkeit der Farben« spricht, »begriffen als

ungegenständliche Bildschöpfung.«116 Und so wie Blumenberg von »reiner

Technizität«117 spricht, so Malewitsch von der »reinen Kunst« als einem

»bildnerischen Realismus, rein bildnerisch, weil die Wirklichkeit von Bergen,

Himmel und Wasser fehlt.«118

Abstraktion in der Moderne als Abkehr vom Prinzip der Nachahmung

ist das logische Ergebnis, wenn »man den Prozeß der Autonomsetzung der

Kunst folgerichtig zu Ende [denkt]«.119 Abstraktion ist nicht der Ausdruck ei-

nes neuen Stils, sondern Ausdruck eines Wechsels des Reflexionsmodus, in

dem sich die Kunst auf ihre eigenständigen Qualitäten hin befragt und in

kritische Distanz zu einem Prinzip der Nachahmung bzw. Abbildung tritt.

Jetzt ist die Frage, inwieweit für die Technik ähnliche Präsumtionen für

die Entwicklung zur Autonomie gelten könnten? Klar ist, dass Technik ohne

eine Funktion sinnlos ist. Und klar ist auch, dass sich die Funktion bzw. der

Zweck eines technischen Artefakts nicht aus diesem ableiten lässt. Wo sich

hingegen eine Schnittmenge bildet, ist in dem Prinzip der Nachahmung oder

die Idee eines mimetischen Ideals. Wenn die Emanzipation von dem Prin-

zip der Nachahmung zu einem autonomen Verständnis von Kunst geführt

hat, könnten dann für die Technik ähnliche Bedingungen gelten, so dass sich

wie für die Kunst auch für die Technik eigenständige Qualitäten formulieren

ließen?

Wenn man davon ausgeht, dass die kybernetische Reflexion über die Ma-

schine dadurch initiiert wird, dass man in den kybernetischen Apparaten völ-

115 Blumenberg 1957, S. 89.

116 Kasimir S. Malewitsch [1915]. VomKubismus und Futurismus zum Suprematismus.Der neue

malerische Realismus. Zit. n. Karl Ruhrberg [1987]. Die Malerei unseres Jahrhunderts. Düs-

seldorf/Wien/New York 1987, S. 213.

117 Blumenberg 1957, S. 92.

118 Ebd.

119 Werner Busch [1987]. Kunst. Die Geschichte ihrer Funktionen. Weinheim 1987, S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Riskantes Denken

lig neue technische Prinzipien annimmt – Bense spricht immerhin von den

Metamaschinen–dann stellt sich zwangsläufig die Frage,warumman das neue

technische Prinzip nicht auch als solches verhandelt, sondern stattdessen für

die Theoriebildung ein Referenzsystem bemüht.120 Die Nachrichtentechnik

und der frühe Computer basieren auf so fundamental anderen Regeln als die

mechanischenMaschinen, dass für die Probleme, die sie generieren keine Lö-

sungsmodelle bereitstehen. Aber anstatt die neuen technischen Eigenschaf-

ten als genuin technisch zu erkennen und zu reflektieren, setzt man sie in

Referenz zu menschlichen Fähigkeiten. Damit erweitert die Kybernetik le-

diglich die Kapp’schen Prämissen der Form- bzw. Strukturhomogenität von

Mensch und technischem Artefakt um eine Funktionshomogenität.

Wenn also die Kunst über die Emanzipation von Referenzen autonom

gedacht wird und Technik qua Analogie notwendig auf eine Referenz ver-

weist, dann stellt sich die Frage, ob ein Verständnis eines referenzlosen tech-

nischen Prinzips zu einem autonomen Denken über das Technische selbst

führen würde. Indikator für eine eigenständige Gegenstandskonstitution wä-

re es dann, Paradigmen nicht aus anderen Disziplinen zu übertragen, son-

dern eigene zu generieren. Zudem ist Autonomie nie eine primäre Eigen-

schaft des Gegenstandes selbst, sondern immer ein Verständnis über den Ge-

genstand in einer theoretischen Auseinandersetzung. Das Verständnis über

einen Gegenstand ist das Produkt von Bedeutungszuschreibungen und die

sind notwendig kontingent. Ein Selbstverständnis von Technik als Nachah-

mung der Natur, als Verwirklichung von Naturgesetzen oder eben als Simu-

lation/Reproduktionmenschlicher Fähigkeiten, ist das Ergebnis einer Deduk-

tion aus metaphysischen Annahmen, die auf Ähnlichkeitsbeziehungen grün-

den.

Die Eigenständigkeit eines Gegenstandes erwächst nicht aus einem na-

türlichen Sachverhalt heraus, sondern aus demWiderstand gegen eine meta-

physische Prämisse. ImFalle des Artifiziellen alsWiderstand gegen das Prinzip

der Mimesis, das negativ konnotiert ist und die Autonomie des Gegenstandes

ist dann folglich als die Loslösung von diesem Prinzip definiert. Referenz-

losigkeit als Bedingung eines autonomen Status ist dann die erste Prämisse

für die Möglichkeit der Bildung von als eigenständig verstandenen Qualitä-

120 So wäre eine Besonderheit der kybernetischen Apparate etwa, dass sie programmier-

bar sind. Eine genuin technische Eigenschaft, zu der es keine anthropomorphe Refe-

renzeigenschaft gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 173

ten. Das ist für die Technik aber nur möglich, wenn sie über eine Mensch-

Maschine-Analogie hinauskommt.

5.5.4 Die Metatechnik oder das Surplus der kybernetischen Apparate

Die kybernetische Reflexion über Technik setzt in dem Moment ein, in dem

man glaubt, es mit einem neuen Typ von Maschine zu tun zu haben, Bense

spricht von einer Metatechnik.121 Die kybernetischen Maschinen unterschei-

den sich so wesentlich von den vorhergehenden, dass sich die neuen Appara-

te vermeintlich nicht mehr unter die Gesetze bestehender Erklärungsmodelle

subsumieren lassen. Ob das tatsächlich der Fall ist, sei einmal dahingestellt,

denn hier geht es nicht um die Frage nach der Möglichkeit der Subsumie-

rung, sondern darum, wie sich ein kybernetisches Verständnis von Technik

generiert.

Es wird also davon ausgegangen, dass man es mit grundlegend neuen

technischen Eigenschaften zu tun hat. Die Konsequenz daraus wäre eine Be-

griffskonstitution, die aus den neuen Qualitäten des Objekts, möglicherweise

aus der Differenz zu dem technisch Bestehenden, abgeleitet wird. Stattdes-

sen versucht die Kybernetik aber, für die neuen technischen Eigenschaften

Analogien beimMenschen zu schaffen, um in einem weiteren Schritt ein ein-

heitliches Erklärungsmodell zu konzipieren.

Von theoretischen Autonomieprozessen, wie sie die Kunst bis zu Beginn

des 20. Jahrhunderts durchlaufen hat, bleibt die Technik seltsam verschont.

Das Ärgernis dabei ist: Die kybernetischen Maschinen haben ja tatsächlich

Eigenschaften, die keine Referenz in der Natur oder im Organischen haben

und die man mit Blumenberg als von reiner Technizität bezeichnen kann. Aber

ausgerechnet diese Eigenschaften versucht man dann, über die Analogie zu

menschlichen Fähigkeiten zu theoretisieren. Für die kybernetischen Maschi-

nen wird der Mensch, seine Fähigkeiten und seine Funktionen das Bezugs-

system für alle technischen Eigenschaftszuschreibungen. Das wäre auch erst

einmal unproblematisch, aber gerade an der kybernetischen Theoriebildung

zeigt sich besonders gut, dass Denken über die Technik, das immer kontin-

gent ist, die Theorie mitschreibt und, was noch schlimmer ist, mitbegründet.

Am Ende sind solche Konstellationen, die über eine Heuristik hinausgehen,

i.d.R. weder für den einen noch für den anderen Objektbereich gewinnbrin-

121 Siehe hierzu: Bense 1951.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Riskantes Denken

gend. Das wird zu Beginn aber regelmäßig von den Erkenntniseffekte über-

strahlt, die durch die Analogie erzeugt werden.

Im Gegensatz zur Kunst fällt es offenbar wesentlich schwerer, ein auto-

nomes Selbstverständnis für das Technische zu entwickeln. Dass die Tech-

nik heute nicht annähernd den Reflexionsmodus der Kunst erreicht hat und

vorwiegend als Reproduktion menschlicher Fähigkeiten gedacht wird, ist vor

allem das Ergebnis einer verpassten Tradition.

5.5.5 Emanzipation der Technik?

Wie ein autonomes Verständnis von Technik aussehen könnte, beschreibt

Bense in seiner Schrift Technische Existenz. Im Unterschied zu den mecha-

nisch-technischen Artefakten, die »eigentlich nichts anderes als aus dem

Zusammenhang des natürlichen Seins und Ablaufs der Weltmaterie her-

auspräparierte Vorgänge sind«122, stehen neue technische »Gebilde […], die

ihresgleichen in der natürlichen Welt nicht besitzen. Die Prinzipien kommen

vor. Aber nicht Verwirklichung dieser Prinzipien.«123 Das Bemerkenswer-

te daran ist, dass Bense die neuen technischen Qualitäten in Abkehr zur

Mimesis-Idee deutet. Die mechanische Technik entspricht bei Bense noch

dem Prinzip von Nachahmung als »Anwendung der Naturerkenntnis«124, Ma-

schinen sind die Umsetzungen natürlicher Prinzipien. Physikalische Theorie

und technische Mechanik sind deckungsgleich. »In der mechanischen Welt«,

so Bense, »beschreibt die theoretische Gleichung nicht nur das Prinzip,

auch die Realität des Gebildes und des Vorgangs.«125 Die Prinzipien der

mechanischen Maschinen subsumieren sich unter die Prinzipien der Physik,

bilden deren Gesetze modellhaft ab. »Theoretische Physik und technische

Physik«, schreibt Bense, »haben die gleichen Gegenstände: sie haben eine

Naturansicht. Die technischen Gebilde entziehen sich in keinem Augenblick

den Gleichungen, die für die natürlichen Vorgänge aufgestellt wurden.«126

Eine Theorie der mechanischen Maschine ist eine Theorie natürlicher Phäno-

mene. Man kann allerdings darüber streiten, ob sich hier noch sinnvoll von

122 Bense 1949, S. 141.

123 Ebd.

124 Ebd., S. 140.

125 Ebd., S. 142.

126 Ebd., S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Kybernetik 175

einem Prinzip der Nachahmung sprechen lässt. Denn natürlich beruht die me-

chanische Technik auf physikalischen Gesetzmäßigkeiten, die Frage ist aber,

ob das eine notwendige Eigenschaft oder schon Teil eines Verständnisses von

Technik bzw. ihrer Begriffskonstitution ist. Das Ergebnis ist die Einordnung

der Technik in einen Teilbereich der modernen Naturwissenschaft.

Die Inkongruenz, die die neuen kybernetischen Apparate hervorbringen,

besteht nach Bense zwischen den abstrakten Theorien, die idealiter sind

und der technischen Realität, die notwendig empirisch erschlossen werden

muss.127 Letzteres beruht zwar auf Ersterem, deckt dieses aber nicht voll-

ständig ab. »Die Theorie erfasst in dieser Sphäre nur einen Bruchteil der

realen Gebilde«128, konstatiert Bense. Hier scheint ein Mehrwert des Techni-

schen auf oder zumindest eine Qualität, die sich nicht vollständig unter die

klassische Physik subsumieren lässt. Und es wäre eine Chance, auch für ein

kybernetisches Programm gewesen, dieses Mehr als genuin Technisches zu

begreifen, anstatt es anthropologisch zu interpretieren. Stattdessen begegnet

das kybernetische Programm der von Blumenberg diagnostizierten Sprachlo-

sigkeit mit Begriffsanalogien, um die technischen Phänomene theoretisch in

den Griff zu bekommen. »Mindestens ontologisch«, so Bense,

ist die Technik im Sinne technischer Gebilde und der technischenWelt nicht

aus der Idee eines Modells, aus dem Vorgang der Nachahmung zu verste-

hen. Der Verfall des Modellcharakters ist für die moderne Technik ebenso evident

wie für die moderne Physik. Nachahmungen, alle Stufen der Abstraktion und

schließlich der methodischen Imagination machen die Seinsthematik der

technischen Sphäre genealogisch und spirituell verständlich.129

5.6 Zwischenfazit

Die Kybernetik unterscheidet sich von Kapps Technikphilosophie dahinge-

hend, dass sie ein Erklärungsmodell entwirft, das Entitäten aus unterschied-

lichen Bezugssystemen fasst, wohingegen Letztere einen Gegenstandsbereich

für ein Bezugssystem operabel macht. Weil es sich dabei um zwei divergente

127 Vgl. ebd., S. 142.

128 Ebd.

129 Max Bense [1954]. Philosophie der Technik. Fazit einer Disziplin. In: Physikalische Blätter,

Heft 11, 1954, S. 481-485, hier: S. 484 (Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023 - am 14.02.2026, 10:18:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

