7. Die affirmative Wendung der heideggerschen
Subjektkritik bei Paul Ricceur

In den letzten drei Kapiteln habe ich zu veranschaulichen versucht, wie eine affir-
mative Wendung von Heideggers Subjektkritik in eine Dekonstruktion des Subjekts
miinden kann. Dabei war es meine These, dass ein Anschluss an die ontologischen
Analysen moglich ist, ohne das Subjekt als wichtige philosophische Kategorie auf-
zugeben: Heideggers Kritik der Subjektphilosophie wird transformiert, indem der
Fokus auf die Subjektivitdt konstituierenden Krifteverhiltnisse gelegt wird. Le-
vinas, Derrida und Foucault gelingt es mit dieser Geste, die ethischen, strukturellen
und materiellen Krifte freizulegen, das sich selbst bestimmende und sich selbst
transparente Subjekt abzusetzen und so itiberhaupt erst Subjektivitit als heteronom
erfahrbar zu machen. Eine Neubestimmung von Handlungsfdhigkeit, Widerstindig-
keit, Verantwortung und Identitit ergibt sich im Ausgang des heteronomen Konsti-
tutionsprozesses von Subjektivitit.

Trotz all dieser Verdienste ist die Subjektkritik der Dekonstruktion in einer be-
stimmten Hinsicht einseitig, da sie die hermeneutischen Implikationen der Philoso-
phie Heideggers nicht hinreichend in ihre Arbeit integriert. Bei meiner Rekonstruk-
tion des heideggerschen Verstdndnisses von Destruktion hat sich ja gezeigt, dass
dieser ein wesentlich interpretierender Impuls zukommt (vgl. Kap. 2.5.4). Der Stel-
lenwert der Interpretation soll nun in den beiden folgenden Kapiteln unter Beriick-
sichtigung der Arbeiten von Paul Ricceur und Charles Taylor aufgewertet werden.
Die zu vollziehende Aufwertung betrifft vor allem das Selbstverstdndnis von Sub-
jekten, welches sowohl bei Heidegger als auch der Dekonstruktion kaum Beachtung
erfiahrt. Die Frage nach den stabilisierenden Komponenten von Identitdt bekommt
in diesem Zuge wieder eine Dringlichkeit. Es wird sich zeigen, dass Ricceur vor al-
lem die systematischen Einsichten einer hermeneutischen Subjektkritik im An-
schluss an Heidegger herausarbeitet und diese zum Teil in direktem Dialog mit der
Dekonstruktion entwickelt. Darauf folgend werde ich mit Taylor die Thematisie-
rung der Selbstbeziige neuzeitlicher Subjekte auf ihre anthropologische und histori-
sche Dimension hin ausrichten. Die Uberzeugungskraft hermeneutischer Argumen-

- am 14.02.2026, 00:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

tation gilt es dabei stets vor dem Hintergrund dekonstruktiver Subjektkritik zu prii-
fen.

Ricceur spricht in Bezug auf das iibergreifende Thema seines Werkes von einer
,.hermeneutics of praxis* (1990: XIII). In seiner frithen Philosophie bemiiht er sich
um eine Wiederaneignung eines hermeneutischen Subjektverstindnisses im Klima
der strukturalistischen und psychoanalytischen Diskurse seiner Zeit. Wichtig ist
hervorzuheben, dass Ricceur zunidchst nicht direkt die philosophischen Positionen
von Levinas, Derrida und Foucault auf- und angreift, sondern sich eher mit deren
Umfeld beschiftigt. Seiner Auseinandersetzung kommt hierbei stets ein wesentlich
konstruktiver Charakter zu: Nicht der Beweis der Unhaltbarkeit der strukturalisti-
schen und psychoanalytischen Theorien steht im Vordergrund, sondern vielmehr
die Beantwortung der Frage, wie eine Hermeneutik des Subjekts von diesen Arbei-
ten profitieren kann — freilich um sie an bestimmten Stellen zu korrigieren. Mit der
Forderung nach einem Ubergang von der Semantik zur Semiotik insistiert Ricceur
darauf, dass der (dekonstruktiven) Explikation der Sprache eine Analyse des Spre-
chers folgen muss. Die traditionelle philosophische Erkundung des Cogito, welche
die Analyse des Subjekts wesentlich an die Reflexion, d.h. das Bewusstsein bindet,
soll iiber eine Einholung der Selbstbeziige neu ausgerichtet werden. Mit einem Vor-
rang der ontologischen Frage nach dem ,,Ich bin“ vor dem ,,Ich denke* schreibt sich
Ricceur in die Subjektkritik Heideggers ein, ohne die Komponente der Reflexion
aufzugeben.

In Ricceurs Spitphilosophie, der ich mich in Form von Das Selbst als ein Ande-
rer zuwende, gewinnt der Andere innerhalb einer hermeneutischen Erorterung des
Konstitutionsprozesses von Subjektivitit an Gewicht. Ricceur positioniert sich nun
kritischer gegeniiber einer Rehabilitierung des Cogito und versucht sich vielmehr an
einer Auslotung des Raumes zwischen einem fundamentalistischen Subjektver-
stdndnis und einer Verwerfung der Kategorie von Subjektivitit. Es sind die beiden
Dialektiken zwischen Selbigkeit und Selbstheit sowie zwischen Selbstheit und An-
dersheit, an deren Schnittstelle sich Subjektivitidt konstituiert. Die Dialektik ist da-
bei jedoch nicht als eine Bewegung zu verstehen, die teleologisch ausgerichtet ist
und auf eine umfassende Synthese abzielt; das Phinomen der Temporalitit durch-
setzt die Totalitdt der Dialektik. Identitdt wird von Ricceur in diesem Kontext als
narrative Identitdt neubestimmt. Mit der zweiten Dialektik zwischen Selbstheit und
Andersheit fithrt Ricceur schlieflich den Anderen in den Konstitutionsprozess von
Subjektivitit ein — und zwar unter gleichzeitiger Abgrenzung zu Levinas’ radikalem
Verstindnis von asymmetrischer Alteritit. Ricceur verortet die Hermeneutik des
Subjekts zwischen der Ontologie Heideggers und der Ethik Levinas’ und versucht
sich so die Vorziige beider Positionen zu eigen zu machen. Meine These wird an
dieser Stelle sein, dass Ricceur aufgrund des Riickgriffs auf die dialektische Bewe-
gung die Spur des Anderen — um deren Freilegung es Levinas primér geht — inner-
halb des Konstitutionsprozesses von Subjektivitdt verkennt und seine Kritik an der

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 263

asymmetrischen Beziehung zum Anderen vorschnell ansetzt. Die Verbindung einer
phidnomenologischen und einer dialektischen Ausrichtung macht es zwar moglich,
das Subjekt zu dezentrieren und die Ethik in eine Analyse der Existenzweise von
Subjekten einzufiihren; weil die vermittelnde Bewegung der Dialektik den asym-
metrischen Konstitutionsprozess der Subjektwerdung jedoch in eine Symmetrie
tberfiihrt, kann die Ausgesetztheit des Subjekts in ihrer vollen Konsequenz nicht
gedacht werden.!

7.1 DER INDIREKTE ZUGANG DER HERMENEUTIK RICCEURS

Ricceurs frithe Philosophie setzt sich zunédchst mit dem Angriff gegen die Sub-
jektphilosophie auseinander, wie er in den 60er Jahren in Frankreich aus struktura-
listischer und psychoanalytischer Richtung vorgenommen wurde. Dabei bemiiht er
sich um eine Relativierung der Rede vom ,,Untergang* des Subjekts, indem die his-
torische Spezifitit eines solchen Diskurses bezweifelt wird:

,.Der Philosophie des Subjekts, heifit es, droht der Untergang. Diese Auffassung ist nicht ganz
unrichtig; und doch war die Philosophie des Subjekts zu keiner Zeit von grundlegenden An-
fechtungen verschont geblieben. Auch gab es nie eine Philosophie des Subjekts, sondern
vielmehr nur eine Folge verschiedenartiger Reflexionsweisen, die alle aus dem Bemiihen her-
vorgingen, angesichts der Angriffe von auen das, was unter dem Begriff ,Subjekt* zu verste-

hen ist, neu zu definieren.* (1969: 137)

Die von mir in dieser Arbeit verteidigte These Heideggers lautet, dass es eine Tradi-
tion der Philosophie gibt, die das Subjekt durchgehend als in der Gegenwart vor-
kommende Substanz auslegt. Durch die Behauptung, dass es eine Pluralitit der
,.Reflexionsweisen* tiber das Subjekt gibt, stimmt Ricceur mit Heidegger darin
iberein, dass der Versuch der Griindung und Stabilisierung des Subjekts ein durch-
gdngiges philosophisches Projekt der Neuzeit ist, dessen Spuren sich aber auch
schon in der Antike ausmachen lassen. Die Gemeinsamkeit der verschiedenen Un-
tersuchungen iiber den Status des Subjekts liegt in ihrer Anordnung um ein zugrun-
de liegendes Cogito, das bei der philosophischen Arbeit — explizit oder implizit —

1 Dezentrierung und Vermittlung sind somit, wie Dieter Teichert hervorhebt, zwei zentrale
Momente von Ricceurs Subjektverstindnis: ,,Ricceur dezentriert das Selbst, hilt aber auf
der Basis komplexer Vermittlungsmodalititen an seiner zentralen Bedeutung fest.* (Tei-
chert 2002: 163f.)

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

vorausgesetzt wird.> Der philosophische Diskurs der Begriindung des Subjekts
wurde und wird nach Ricceur jedoch immer wieder von neuem herausgefordert. Er
produziert selbst Gegendiskurse, welche die Hegemonie der Idee des sich selbst be-
stimmenden und sich selbst transparenten Subjekts in Zweifel ziehen. Aus diesem
Grund handelt es sich bei der Subjektkritik in der Mitte des 20. Jahrhunderts nicht
um eine historisch beispiellose Situation, einen radikalen Bruch mit vorherigen phi-
losophischen Reflexionsformen, sondern um eine Kritik, welche die Geschichte der
Philosophie immer schon begleitet hat. Das bedeutet aber nicht, dass die ,,neue*
Subjektkritik die vergangenen Problematisierungsweisen einfach nur wiederholt:
Ricceur gesteht zu, dass Tiefe und Radikalitiit, mit denen das Subjekt jetzt als Fun-
dament des Wissens angegriffen wird, historisch einzigartig sind.

Aus dem Kontext der zeitgendssischen Torpedierung der Subjektphilosophie
heraus thematisiert Ricceur die Komponenten des Selbstverstindnisses und der
Selbstinterpretation. Die Begriffe der Hermeneutik® und der Interpretation werden

2 Vgl 1969: 137: ,Vor allem aber ist Descartes’ Cogito nur einer — wenn auch vielleicht
der hochste — unter vielen Gipfeln in einer Cogito-Kette, welche die reflexive Tradition
ausmacht. In dieser Kette, im Strome dieser Tradition, interpretiert jeder einzelne Aus-
druck des Cogito den vorhergehenden neu. So kdnnte man von einem sokratischen Co-
gito sprechen (,kiimmere dich um deine Seele‘) — von einem augustinischen Cogifto (der
,innere’ Mensch zwischen den dufieren Dingen und den hoheren Wahrheiten) — natiirlich
von dem cartesianischen Cogito — aber auch von einem kantischen Cogito (das ,Ich den-
ke‘ muss alle meine Vorstellungen begleiten konnen).” Interessant ist an diesem Zitat
auch, dass Ricceur das Selbstbegriindungsmoment von Subjektivitit in der — sokratischen
Version — der antiken Selbstsorge aufspiirt. Diese Interpretation steht natiirlich derjenigen
Foucaults, innerhalb derer die Selbstsorge als Kontrastfolie zur cartesischen Selbstrefle-
xion begriffen wird (vgl. Kap. 6.3.3), diametral entgegen.

3 Teichert weist darauf hin, dass sich Ricceurs Verstindnis von Hermeneutik wihrend sei-
ner Auseinandersetzung mit dem Strukturalismus und der Psychoanalyse im Laufe der
60er Jahre verschiebt: ,,Es ist auffillig, dass Ricceur Ende der 1960er Jahre — moglicher-
weise in Zusammenhang mit der Rezeption von Gadamers 1960 erschienenem Haupt-
werk — eine grundlegende Revision seines Hermeneutikbegriffs durchfiihrt. Die [...] De-
finition der Hermeneutik als Theorie der Interpretation des Symbols bzw. als Metatheorie
der symbolinterpretierenden Disziplinen wird aufgegeben. (Teichert 2002: 158) Walden-
fels hebt hervor, dass die Preisgabe des Symbols in den 70er Jahren zu einer Hermeneutik
des Textes fiihrt: ,,Bezeichnend fiir die 70er Jahre ist eine zunehmende Ausweitung des
hermeneutischen Feldes von einer speziellen Theorie der Symbole zu einer allgemeinen
Theorie des Textes.” (Waldenfels 1983: 269) Letzteres erdffnet die Moglichkeit eines Di-
alogs mit der Dekonstruktion. Es wird sich in Abschnitt 7.2.1 zeigen, wie die Hermeneu-

tik einen produktiven Anschluss an das Textverstidndnis der Dekonstruktion herzustellen

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 265

dabei zunichst im Sinne ihrer Tradition angeeignet. Ricceur schreibt: ,,Dabei be-
zeichne ich als Hermeneutik jede Disziplin, die interpretierend vorgeht, und verste-
he unter dem Begriff Interpretation im strengen Sinne des Wortes die Erkenntnis
eines verborgenen Sinnes in einem offenkundigen Sinn.“ (1969: 170) Hier ist zu-
néchst zu kldren, wie Ricceur den Begriff des Sinns umgrenzt. Das Zitat ldsst sich
leicht missverstehen, indem Sinn metaphysisch aufgefasst wird: Hinter einem Sinn,
der erscheint und philosophisch expliziert werden kann, befindet sich eine zweite,
fundamentalere Ebene des Sinns, welche die Erscheinung eines ,,greifbaren® Sinns
bedingt. Eine solche Zwei-Welten-Lehre, welche die Form des Sinns in eine Er-
scheinung und in ein Ding an sich auftrennt, wire jedoch tief im Kontext der Meta-
physik verankert. Aus diesem Grund entwickelt Ricceur sein Verstindnis von Sinn
im Ausgang der Einsichten Heideggers. Der Sinn ist ein sich stets entziehendes
Phidnomen, das philosophisch erschlossen, aber nicht begrifflich fixiert werden
kann. Den Namen der ,,Methode* als Operation einer solchen ErschlieBung mochte
Ricceur dabei genauso vermeiden wie Derrida und Foucault. In diesem Punkt unter-
scheidet er sich entscheidend von Hans-Georg Gadamer, dessen Hauptwerk be-
kanntlich Wahrheit und Methode heifit. Die Hermeneutik als Destruktion ist bei
Ricceur keine Methode, da sie sich dem erkenntnistheoretischen Dualismus zwi-
schen Subjekt und Objekt widersetzt und sich einer Analyse derjenigen ontologi-
schen Krifteverhiltnisse widmet, die den Sinn erst freisetzen:

~Wer das Verstehen nur im Rahmen einer Methodologie erfassen will, der bleibt in den Vo-
raussetzungen der objektiven Erkenntnis und in den Vorurteilen der kantischen Erkenntniskri-
tik befangen. Darum muss man den Bannkreis der Subjekt-Objekt-Problematik entschlossen
verlassen und das Sein selbst in den Mittelpunkt der Frage stellen. [...] Dieser grundlegenden
Umkehrung des Bezuges zwischen dem Verstehen und dem Sein stimme ich vollkommen
zu.“ (1965: 16)

Die Moglichkeit einer hermeneutischen Interpretation ist dem Erscheinen des Seins
nachgeordnet. Der Hermeneutik kommt somit eine wesentlich ontologische Dimen-
sion zu, die sie mit Heideggers Daseinsanalyse teilt. Die Frage des Subjekts ldsst
sich nur im Rahmen einer Ontologie des Verstehens stellen. In anderen Worten: Ei-
ne Explikation der ontologischen Grundlagen des Verstehens ist integraler Bestand-
teil einer Hermeneutik des Subjekts. Die Vorrangigkeit der Ontologie gegeniiber
dem Verstehen ist die wesentliche Bewegung, durch die sich Ricceurs Hermeneutik
als Spielform eines heteronomen Subjektverstindnisses auslegen lidsst. Die ontolo-
gische Konstitution des Subjekts soll nun aber — und darin beruht der wesentliche
Unterschied sowohl zu Heidegger als auch zur Dekonstruktion — enger an die Kom-

vermag, um von dort aus den Bogen zur Frage des Selbstverstindnisses von Subjekten zu

schlagen.

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

ponente des Selbstverstdndnisses und somit an die Innenperspektive des Subjekts
gebunden werden.

Trotz des Primats der Ontologie gibt es eine wichtige Differenz zwischen
Ricceur und Heidegger in Bezug auf eine Anniherung an das Sein. Im Gegensatz zu
Heidegger ist Ricceur skeptischer, wenn es darum geht, das Sein philosophisch zu
thematisieren. Der direkte Weg zur Ontologie ist versperrt, da sich ontologische
Phénomene niemals als Phinomene erfahren lassen. Sie sind interpretationsbediirf-
tig. Dem direkten Weg zum Sein stellt Ricceur einen indirekten Weg gegeniiber, der
wesentlich iiber die Dimension der Interpretation verlduft:

,,Die Ontologie des Verstehens, auf die Heidegger durch eine unvermittelte Wendung direkt
zugeht, in der er einen Seinsmodus an Stelle eines Erkenntnismodus setzt, kann fiir uns, die
wir den indirekten und abgestuften Weg gewihlt haben, nur ein Horizont sein, mehr eine
Ausrichtung als eine Gegebenheit. Zu einer abgetrennten Ontologie haben wir keinen Zu-
gang, denn das interpretierte Sein erschlieit sich nur im Vollzug der Interpretation selbst.*
(1965: 30)

Weil das Sein immer nur iiber die verschiedenen Arten seiner Sedimentierung, d.h.
tiber seine ontische Seite, erscheint, kann die Beantwortung der Seinsfrage nicht in
einem direkten Zugriff auf das Sein erfolgen. Das ist auch die Ansicht, welche Hei-
degger in Sein und Zeit vertritt. Aus diesem Grund wurde die Explikation der Seins-
frage an die Daseinsanalyse gebunden. Im Ausgang vom Seinsverstindnis des Da-
seins sollte das Sein erschlossen werden. Jedoch ist auch dieser Zugang fiir Riceeur
noch problematisch: Es wird impliziert, dass das Dasein Sein immer schon partiell
verstanden hat. Anders formuliert: Die Néhe des Daseins zum Sein bedingt, dass
das Dasein ein Vor-Verstindnis vom Sein hat, das die Analyse leitet. Die Moglich-
keit des Verstehens ist fiir Ricceur aber gerade an die Interpretation gebunden — und
diese muss vom Subjekt erst vollzogen werden.*

Ricceur versucht durch diese argumentative Geste die ontisch-ontologische Dif-
ferenz von der ontischen Ebene her aufzuspiiren. Die grundsitzliche Bewegung der
ontisch-ontologischen Differenz ist es ja, dass Sein nur als Seiendes erscheint. Soll
das Sein als philosophisches Problem zuginglich gemacht werden, muss folglich
das Seiende befragt werden. In Bezug auf die grundsitzlich hermeneutische Aus-
richtung bedeutet dies, dass eine Ontologie des Verstehens auf die historisch kon-

4 Andris Breitling (2002: 96f.) gibt zu bedenken, dass Ricceurs Hermeneutik aufgrund des
indirekten Wegs — im Gegensatz zu Heidegger — immer schon ein ,,Moment der ,Ver-
fremdung' und der erkenntniskritischen ,Distanzierung“ zukommt. Es wird sich spiter
herausstellen, dass Taylors Hermeneutik in Bezug auf das Verstehen wieder die Nihe zu

Heidegger und damit den direkten Weg sucht (vgl. Kap. 8.1.1).

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 267

kreten Formen des Verstehens angewiesen bleibt und keinen Zugriff auf dessen on-
tologische (Ab-)griinde hat:

»Seine [Heideggers] Absicht war es, unseren Blick umzuerziehen, unserem Denken eine neue
Orientierung zu geben; er wollte uns dazu anleiten, die historische Erkenntnis dem ontologi-
schen Verstehen unterzuordnen wie eine abgeleitete Form einer urspriinglichen. Aber er gibt
uns nicht den geringsten konkreten Hinweis, in welchem Sinn das rein historische Verstehen
von diesem urspriinglichen abgeleitet wird. Ist es darum nicht erforderlich geworden, von den
abgeleiteten Formen des Verstehens auszugehen und in ihnen die Zeichen ihrer Herkunft auf-
zuweisen? Das bedeutet aber, dass wir auf jener Ebene beginnen miissen, auf der sich das
Verstehen vollzieht, das heiflit im Bereich der Sprache (langage).* (1965: 19f.)

Wie auch Levinas, Derrida und Foucault meldet Ricceur Widerstand gegen die Er-
zdhlung einer abstrakten Seinsgeschichte an, gemil} deren Logik sich historisch und
kulturell spezifische ontologische Krifteverhiltnisse dem Menschen hingeben. Ein
hermeneutischer Zugang zur Ontologie muss sich vielmehr der Differenz als bezie-
hende und entziehende Relation zwischen Sein und Seiendem zuwenden. Die Spra-
che ist zunichst das ausgezeichnete Phanomen, an dem die Bewegung der ontisch-
ontologischen Differenz sichtbar werden soll.’> Durch eine stirkere Beriicksichti-
gung nicht nur der Sprache, sondern auch des Sprechens wertet Ricceur die ontische
und somit die beziehende Dimension der ontisch-ontologischen Differenz wieder
auf. Das ontologische Verstehen soll iiber das Subjekt thematisiert werden und die
Sprache stellt den wesentlichen Weg zur Explikation dieser Differenz dar. Die Sub-
jektivitidt des Subjekts ldsst sich phdnomenologisch nur innerhalb eines Seins um-
kreisen, das immer schon sprachliches und damit interpretiertes Sein ist.5

Die wichtigsten Begriffe der ricceurschen Hermeneutik lauten also Subjekt,
Sprache und Sein. Wihrend Heidegger in Sein und Zeit das Gewicht auf die ontolo-
gische Seite legt, da ja letztendlich nicht das Dasein selbst, sondern das Sein Ziel

5 Vgl. dazu 1965: 20: ,,.Die Schwierigkeit, vom Verstehen als Erkenntnismodus zum Ver-
stehen als Seinsmodus iiberzugehen, liegt in Folgendem: Das Verstehen, das aus der Ana-
Iytik des Daseins resultiert, ist genau dasselbe, durch das und in dem dieses Seiende sein
Sein versteht. Heif3t das nicht noch einmal, dass man die Anzeige, das Verstehen sei ein
Seinsmodus, in der Sprache selbst suchen muss?*

6 Dies ist schon eine wesentliche Einsicht des heideggerschen Zugangs zur Sprache in den
Schriften nach der Kehre (vgl. Kap. 3.4.3). Die Erweiterung Ricceurs liegt in der Beriick-
sichtigung der reflexiven Dimension des sprechenden Subjekts, die Heidegger nicht ein-

zuholen gewillt ist.

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

der Analyse ist,” geht es Ricceur um eine ErschlieBung des Selbstverstindnisses von
Subjekten. Mittels des Begriffs der Reflexion sollen zunichst die ontologischen
Grundlagen des Verstehens freigelegt werden, um dann in einem Zirkel erneut zum
Subjekt und den spezifischen Sedimentierungen von Identitit durchzustolen. Die
Bewegung, die Ricceur vollfiihrt, ist folglich eine kreisformige: Im Ausgang von
der Reflexion des Subjekts sollen sich tiber die Sprache die ontologischen Grund-
ziige des Verstehens herauskristallisieren — nur um dann wieder die Frage zu be-
antworten, welche Implikationen daraus fiir das Selbstverstindnis von Subjekten
gezogen werden konnen. Ricceur geht somit im Gegensatz zu Heideggers Weg in
Sein und Zeit einen Umweg und zugleich ein Stiick weiter. Der Weg wird friither
begonnen, weil das Subjekt das Sein nicht immer schon verstanden hat, sondern
dieses ihm nur im Modus der Interpretation zugénglich ist. Das meint Ricceur, wenn
er vom indirekten Zugang der Hermeneutik spricht: ,,Der indirekte Weg zur
menschlichen Existenz geht anders als die direkte Beschreibung des Daseins davon
aus, dass uns unsere Existenz nur da zugiinglich ist, wo sie sinnhaft wird, indem ei-
ne existentielle Erfahrung zur Sprache gebracht wird. (Mattern 1996: 55f.) Diese
Erfahrung muss immer an das Selbstverstidndnis von sich interpretierenden Subjek-
ten gebunden bleiben und ist somit stets eine situierte Erfahrung. Der heideggersche
Weg wird allerdings zugleich weiter geschritten, indem nicht bei der Seinsfrage
Halt gemacht, sondern zum Subjekt zuriickgekehrt wird. Das Subjekt wird als Re-
sultat dieser Bewegung dezentralisiert bzw. tiberhaupt erst in seiner Unverfiigbar-
keit sichtbar. Es ist nicht mehr das souverin iiber sich herrschende, sondern das sei-
ner Autonomie beraubte Subjekt, welches nun auf die Biihne tritt. Die zentrale
hermeneutische Frage ist damit fiir Ricceur diejenige nach dem Subjekt und nicht
nach dem Sein.

7.2 DIE FRUHE HERMENEUTIK DES ,,ICH BIN“ —
SPRACHE UND REFLEXION

Mit der Artikulation der kreisformigen Bewegung von Subjekt, Verstehen, Sprache
und Sein hat Ricceur den Rahmen konstruiert, an dem sich ein hermeneutischer Zu-
gang zum Subjektbegriff orientieren muss. Die Hermeneutik muss Sprache und Re-
flexion gleichermafien ihr Recht zukommen lassen und unterscheidet sich in diesem
Punkt von der ontologischen Analyse Heideggers. Die Néihe zum frithen Heidegger
— und damit wiederum die Distanz zu Derridas Dekonstruktion — beruht hingegen

7  Zur Erinnerung sei hier SZ: 436 zitiert: ,,Die Herausstellung der Seinsverfassung des Da-
seins bleibt aber gleichwohl nur ein Weg. Das Ziel ist die Ausarbeitung der Seinsfrage

iiberhaupt.*

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 269

darin, dass die Hermeneutik nicht auf die Konstitution des Sinns und damit auf die
textliche Ebene zielt, sondern auf eine ontologische Analyse des Selbstverstindnis-
ses von Subjekten.® Die Hermeneutik begniigt sich nicht mit der Behauptung, dass
das Entzugsmoment der Sprache immer auch ein Bezugsmoment ist, da Sprache ja
von Subjekten gesprochen wird. Sie schlidgt den Weg zur Perspektive des Sprechers
und somit zu den ,,positiven* Effekten der Sprache ein. Erst so lésst sich die volle
Bedeutung der Beziehung zwischen Sprache und Sprechen beleuchten. Meine These
ist hier, dass auch die Dekonstruktion diese positive, produktive Seite der Sprache
beriicksichtigt, Ricceur mit der Einbeziehung des Selbstverstindnisses des Spre-
chers in einem wichtigen Punkt jedoch iiber die Dekonstruktion hinausgeht. Das
Resultat dieser Weiterentwicklung ist eine ,,positive Hermeneutik des ,ich bin*“
(1968: 124), die sich an einer Anndherung zwischen Ontologie und Subjekt ver-
sucht, an der Heidegger nicht mehr interessiert war. Positiv ist diese Hermeneutik,
weil sie die produktive Dimension jenes Kontakts artikuliert. Hermeneutisch ist die
Vorgehensweise, da sie die Frage nach dem Selbstverstindnis von Subjekten neu
auslegt.

Sprache und Reflexion sind die beiden zentralen Komponenten von Subjektivi-
tdt, die innerhalb Ricceurs hermeneutischer Wendung der heideggerschen Subjekt-
kritik in den Mittelpunkt geriickt werden. Die Befdhigungen des Sprechens und Re-
flektierens sind fiir das Selbstverstindnis und damit fiir die Existenzweise von
Subjekten irreduzibel. Ricceurs Anspruch ist es, die Philosophie des Cogito in eine
Hermeneutik des ,,Ich bin* zu transformieren (vgl. Jervolino 1990: 26). Eine solche
hermeneutische Neubestimmung von Reflexivitit soll sich von der um Descartes’
Cogito rotierenden Subjektphilosophie 16sen, indem sie an die Ontologie gebunden
wird. Sprache und Reflexion sind dann nicht linger Wesenselemente von Subjek-
ten, sondern Vollziige, die auf eine Seinsweise hindeuten, die Ricceur als ,,Interpre-
tiert-Sein‘ bezeichnet. An dieser Stelle gilt es jedoch die Rekonfiguration von Re-
flexivitdt zu problematisieren und ersichtlich zu machen, dass die Fahigkeit zur
Interpretation eine substanzielle Voraussetzung ist, die Ricceurs Hermeneutik des
,Ich bin“ auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverstindnis blockiert.

7.2.1 Semantik und Semiotik — Die Sprache und der Sprecher

Um die Sprache fiir eine Hermeneutik des Subjekts zu erschliefen, setzt sich
Ricceur zundchst mit dem zeitgendssischen ,,Strukturalismus® auseinander. Die
Sprache als ontisch-ontologisches Phianomen wird in der strukturalistischen Philo-
sophie seiner Zeit wesentlich iiber die beiden Disziplinen der Semantik und der

8 Vgl. Scott-Baumann (2009: 8): ,,Hermeneutics is not textual analysis, it is ontology: the

profound meaning about being human.*

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Semiologie analysiert. Den Unterschied zwischen diesen Disziplinen legt Ricceur
wie folgt aus:

,Das semantische Problem unterscheidet sich vom semiologischen sehr prizise darin, dass
das Zeichen, das sich in der Differenz konstituiert, vermittels der Referenz auf die Welt zu-
riickverwiesen wird; deswegen kann man mit gutem Recht diese Kehrseite der Referenz ge-
geniiber der Differenz im Sinne der gesamten mittelalterlichen, cartesianischen, kantischen
und hegelschen Tradition ,Vorstellung‘ nennen. [...] Die Relation von Zeichen und Zeichen
enthélt die semiologische Funktion; in der Vorstellung des Wirklichen durch Zeichen dagegen
liegt die semantische Funktion; die erste ist der zweiten untergeordnet. Die erste hat ihren
Sinn in der zweiten; oder, wenn man will, ist die Artikulation der Sprache (langage) auf deren

Bedeutung gebende oder vorstellende Funktion ausgerichtet.* (1969: 155f.)

Die semiologische Funktion operiert auf der Ebene des Textes® und umfasst die Re-
lationalitdt der Zeichen untereinander. Einer solchen Relationalitiit hat sich die De-
konstruktion auf verschiedene Art gewidmet. So wird bei Derrida Sinn durch die re-
lationierende Kraft der Différance produziert: Zeichen sind immer in ein —
rdumliches und temporales — Netz mit anderen Zeichen eingelassen. Signifikation
wird dann in einem Spiel des gegenseitigen Abstoens der Zeichen voneinander
produziert (vgl. Kap. 5.2.2). Bei Foucault hat sich die Kraft der Relationierung vor
allem im Kontext der Wirkungsweise von Macht zu erkennen gegeben. Machtver-
héltnisse gibt es nicht an sich, sondern nur im Sinne von Beziehungen, die zwischen
Polen flieBen (vgl. Kap. 6.2.2). Die relationale Dimension der Différance und der
Machtverhiltnisse verweist dabei auf ihren produzierenden Charakter: Relationen
erzeugen infolge ihrer entziehenden und beziehenden Kraft Sedimentierungen in
der Wirklichkeit und dazu zihlen auch Subjektformationen.

Ricceur stellt dieser semiologischen, relationierenden Funktion, mit der sich die
Dekonstruktion hauptsichlich befasst, in einem zweiten Schritt eine semantische
Funktion gegeniiber, die den Bezug zwischen Sprache und Welt thematisiert. Die
Einfiihrung dieser Funktion wird notwendig, da eine hermeneutische Explikation
von Subjektivitit nicht bei der Sinn gebenden Funktion der Sprache stehen bleiben
kann. Sie muss die konkreten ontischen Effekte der Sprache analysieren, das heift
sie muss die Materialisierung der Sprache in der Praxis des Sprechens in ihre Un-
tersuchung integrieren. In diesem Zuge bindet Ricceur das dekonstruktive Textver-
stindnis eng an den Weltbegriff Heideggers (vgl. Clark 2002: 146f.; Simms 2003:
33). Meine These ist, dass die Dekonstruktion zwar die semantische Funktion be-

9  Wie Jervolino betont, grenzt sich Ricceur explizit von der Hermeneutik Gadamers ab und
sucht die Nidhe zum Textverstindnis der Dekonstruktion: ,,Whereas a hermeneutics like
Gadamer's has its paradigmatic moment in dialogue [...], — in Ricceur it is the text, under-

stood as objectified discourse fixed in writing, that has that role.” (Jervolino 1996: 74)

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 271

riicksichtigt, da sie ja immer auch die Subjektivitit konstituierende Dimension der
Sprache und somit die materiellen Ablagerungen in der Wirklichkeit mitdenkt, je-
doch eine konkrete Auslegung in Hinblick auf das Selbstverstindnis der Subjekte
versdumt. Diese Liicke kann die Hermeneutik Ricceurs schlieen.

Entlang der Unterscheidung zwischen Semiologie und Semantik richtet Ricceur
die Differenz zwischen Sprache und Sprecher aus. Ein Vorgehen Heideggers, dem
die Dekonstruktion gefolgt ist, liegt in der Fokussierung auf den Entzug der Sprache
und nicht auf das sprechende Subjekt. Sprache ist ein ontologisches bzw. strukturel-
les und diskursives Phidnomen, das zwar immer auf ein sprechendes Subjekt abzielt,
deren Sinn sich jedoch dem Zugriff des Subjekts entzieht. So hat sich bei Derrida
ergeben, dass Sprache auf die Sinn gebende Struktur einer ,,Urschrift” verweist, die
das Subjekt als sprachfidhiges Wesen einsetzt (vgl. Kap. 5.2.3). Foucaults Argumen-
tation ist auch hier ganz dhnlich: Die Genealogie des Subjekts widmet sich einer
Analyse der hegemonialen Wirkungsweise von Diskursen, um plausibel zu machen,
inwiefern Machtformationen Subjekten erst die Ermichtigung des Sprechens ver-
leihen (vgl. Kap. 6.2.1). Das Verdienst der Dekonstruktion ist die Freilegung des
Entzugsmoments der Sprache, dem zugleich ein Subjektivitit einsetzendes Be-
zugsmoment zukommt. Es fehlt jedoch in einem nichsten Schritt der Briicken-
schlag zum sprechenden Subjekt. Daher sind fiir Ricceur die Einsichten der Dekon-
struktion nicht ausreichend:

,-Man muss sich nicht wundern, dass eine analytische Untersuchung, die sich mit dem Trans-
zendentalen der Sprache (langage) befasst, dabei aber nicht den Ubergang von der Sprache
(langue) zur Rede vollzieht, nur eine negative und nicht-subjektive Bedingung der Sprache
(langage) entdeckt: die Differenz. Das ist gewiss nicht nichts! Aber man hat damit nur die
erste Dimension der Reduktion erreicht, namlich die transzendentale Produktion der Diffe-
renz.” (1969: 164)

Hier mochte ich zunidchst darauf insistieren, dass sowohl Derrida als auch Foucault
nicht beim diskursiven Charakter der Sprache verbleiben, sondern stets auch die
sprachlichen Ablagerungen in der Wirklichkeit beriicksichtigen: Diskursivitit
kommt stets eine materielle Dimension zu. Insbesondere bei Foucault hat sich ge-
zeigt, wie die diskursive Wirkung von Machtverhéltnissen innerhalb spezifischer
Praktiken den Korper von Subjekten formt. Es stehen also nicht nur Diskursivitit
und Differenz im Fokus der Dekonstruktion. Das Versdumnis liegt woanders: Die
Tatsache, dass Subjekte fiir die Reproduktion der Sprache verantwortlich sind, wird
zwar mitgedacht, aber nicht mehr eigens thematisiert.!® Fiir Ricceur ldsst sich der

10 Der semantischen Autonomie des Textes, wie sie sich bei Derrida ausmachen lisst, hilt
Ricceur das Versdumnis einer Beriicksichtigung des Sprechers entgegen: ,If the inten-

tional fallacy overlooks the semantic autonomy of the text, the opposite fallacy forgets

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Prozess der Sinnproduktion erst im Verlauf einer expliziten Analyse des Selbstver-
stdndnisses sprechender Subjekte in seiner vollen Tragweite beleuchten: ,,Doch
enthélt die semiologische Ordnung ja gerade nicht das Ganze der Sprache (langa-
ge); man muss noch den Uberschritt von der Sprache (langue) zur Rede vollziehen:
Erst auf dieser Ebene darf man wirklich von ,Bedeutung® sprechen® (1969: 165).
Die abstrakte semiologische Ebene, die das Netz der ontologischen sowie struktu-
rellen und also dem Subjekt sich entziehenden Kréfteverhiltnisse umfasst, kann al-
leine keine Theorie der Signifikation begriinden. Die Semiologie muss um eine
Hermeneutik erweitert werden. Die Hermeneutik des Subjekts bindet die Antwort
auf die Frage nach den ,,positiven Effekten der ,,negativen* Kraft des sprachlichen
Feldes an die konkrete Reflexion, d.h. an das Selbstverstindnis der Subjekte. Hier
steigt die Dekonstruktion aus. Die Liicke der Dekonstruktion — die fiir ihre Ar-
beitsweise konstitutiv ist — liegt nicht in einer Ignoranz gegeniiber den positiven Ef-
fekten von Sprache und somit auch nicht in einem Ausblenden der materiellen Ebe-
ne, sondern in der Tatsache, dass die Analyse nicht weit genug reicht, ndmlich bis
zum Selbstverstindnis des sprechenden Subjekts.

Wie ldsst sich die Analyse an dieser Stelle erweitern, ohne hinter die von Hei-
degger und der Dekonstruktion erzielten Einsichten zuriickzufallen? Ricceur
schlieit an den hermeneutischen Impuls von Heideggers Daseinsanalyse an, indem
er von der vor-urspriinglichen Offnung des Subjekts in Hinblick auf das Verstehen
ausgeht. Dieses Verstehen ist allerdings kein unmittelbares Verstehen des Seins
mehr. Es bezieht sich auf ein Subjekt, dem das ,,bloe‘ Sein niemals zuginglich ist,
sondern das stets von historisch und kulturell spezifischen Seinsformationen affi-
ziert wird, die es sich erst interpretatorisch erschlieBen muss. Jetzt wird etwas deut-
licher, welche Konsequenzen der Ubergang von der Semiologie zur Semantik fiir
den Status des Subjekts hat. Weil ontologische Krifteverhiltnisse ndmlich immer
schon im Modus der Interpretation erfahren werden, muss eine Hermeneutik des

that a text remains a discourse told by somebody, said by someone to someone else about
something. It is impossible to cancel out this main characteristic of discourse without re-
ducing texts to natural objects, i.e., to things which are not man-made, but which, like
pebbles, are found in the sand.” (IT: 30) In diesem Punkt unterscheidet sich das Ver-
stindnis von Text bei Derrida und Ricceur recht deutlich, auch wenn Ricceur mit der De-
konstruktion darin iibereinstimmt, den Gehalt eines Textes nicht im Ausgang von der In-
tentionen des Autors ermitteln zu konnen. So schreibt Stefan Orth: ,,.Der Begriff des
Textes darf nach Ricceur schon allein deshalb nicht absolut gesetzt werden, weil damit
ausgeblendet wiirde, dass da jemand ist, der spricht, erzihlt, einen Text verfasst — auch
wenn dies wiederum nicht zu dem Kurzschluss verleiten soll, den Autor des Textes in
seinen Texten erkennen zu wollen.” (Orth 2002: 193) Ein wenig provokant konnte man
auch sagen, dass bei Derrida die (verworfene) Autonomie des Autors wieder als Autono-

mie des Textes auftaucht.

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 273

Subjekts von der auf die Relationalitidt der Sprache ausgerichteten Semiologie zur
Semantik und hiermit zur Sinn generierenden Rolle des reflexiven Subjekts iiberge-
hen:

,»50 verstehe ich die eigentliche ,Riickkehr zum Subjekt‘, die man nach der Herausforderung
der Semiologie zu vollziehen hat. Man muss sie notwendigerweise mit einer Reflexion iiber
die Sprache (langage) verflechten, aber mit einer Reflexion, die nicht auf halbem Wege ste-
henbleibt, die vielmehr die Schwelle vom Semiologischen zum Semantischen iiberschreitet.
Und in dieser Sicht bedeutet das Subjekt, das durch die Reduktion in seine Rechte gesetzt
wird, nichts anderes als der Anfang eines Bedeutung verleihenden Lebens, die gleichzeitige
Geburt des Gesagt-Seins der Welt und des Sprechend-Seins des Menschen.* (1969: 167)

Ricceurs Abweichung von der Dekonstruktion besteht in der Einholung der Frage
nach dem Selbstverstdndnis der sprechenden, handelnden, wertenden und erzéihlen-
den Subjekte.!! Ein heteronomes Subjektverstiindnis darf nicht bei einer Explikation
der heteronomen Krifteverhiltnisse, die Subjekte beriihren und unterwerfen, stehen
bleiben, sondern muss die Affizierung des Heteronomen auf das Selbstverstiandnis
von Subjekten in all ihren Konsequenzen beleuchten. Die nur durch eine konstituti-
ve Differenz ermoglichte Selbstinterpretation vollzieht sich — und aus diesem Grund
ist der Unterschied zwischen Semiologie und Semantik so entscheidend — wesent-
lich iiber das Sprechen.!? Da Sprechen immer an das Selbstverstindnis des spre-
chenden Subjekts gebunden ist, stellt die Sprache die Beziehung zwischen Sein und
Subjekt dar. Die Hermeneutik artikuliert dieses Band, indem sie sich dem interpre-
tativen Akt sprechender Subjekte zukehrt.

7.2.2 Das Cogito und die Welt

Ricceurs steilstes Unterfangen im Rahmen seiner frithen Philosophie liegt in dem
Versuch einer Rehabilitierung des bei Heidegger und der Dekonstruktion wohl am
vehementesten kritisierten philosophischen Begriffs: dem Cogito. Die Deutungs-
hoheit iiber das Cogito soll Descartes und der traditionellen Subjektphilosophie —
inklusive Husserls Reaktualisierung — entrissen und das Cogito in einen neuen Dis-
kurs eingeschrieben werden, der die Ebene der Reflexion mit derjenigen der Semio-
logie verkniipft: ,,So lautet also meine philosophische Arbeitshypothese: Ich mochte
sie konkrete Reflexion nennen, d.h. Vermittlung des Cogito mit der gesamten Welt

11 Das sind die vier Dimensionen des Selbst, denen sich Ricceur in Das Selbst als ein Ande-
rer widmet.
12 Ich werde in Kap. 8.1.3 mit Taylor zeigen, wie eine Hermeneutik des sprechenden Sub-

jekts konkreter ausgefiihrt werden kann.

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

274 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

der Zeichen.” (1969: 171) Der Begriff des Cogito, gelost aus seinem historischen
Kontext, wird reaktualisiert, indem er als Punktualitét innerhalb der Relationierung
der Zeichen begriffen wird. Das Sinn generierende Spiel des Aufeinanderverwei-
sens von Zeichen ist keine Reprisentation des Cogito; vielmehr situiert sich das
,Ich denke* nur innerhalb der Relationierung von Zeichen. Das klassische, selbstre-
flexive Cogito wird also in eine Analyse der ihm duferlichen Konstitutionsbedin-
gungen iiberfiihrt — und mit dieser Geste in ein existentielles Cogito transformiert.
Das Resultat ist ein Verstindnis des Cogito, durch das nicht nur die Semantik auf
die Reflexion hin iiberschritten, sondern auch der existenzielle Impetus der Reflexi-
on herausgestellt wird:

,,Eine rein semantische Erhellung bleibt ,in der Luft hingen‘, solange man nicht gezeigt hat,
dass das Verstehen der mehrdeutigen oder symbolischen AuBerungen ein Moment des Selbst-
verstindnisses ist; der semantischen Stufe unserer Uberlegungen muss sich folglich eine re-
flexive anschlieBen. Doch bleibt das Subjekt, das sich interpretiert, indem es die Zeichen deu-
tet, nicht mehr ein pures Cogifo. Es wird zu einer Existenz, die vermittels der Auslegung ihres
Lebens entdeckt, dass sie als ein Seiendes gesetzt ist, noch bevor sie sich selbst setzt und von
sich Besitz ergreift. Somit wird die Hermeneutik eine Existenzweise aufdecken, die sich
durch und durch als ein Interpretiert-Sein (Etre-interprété) ausweist. Erst die Reflexion kann,
indem sie sich als Reflexion selbst aufhebt, zu den ontologischen Wurzeln des Verstehens zu-
riickfithren. Doch geschieht dies immerzu im Bereich der Sprache und bleibt ein unaufhorli-
cher Fortgang der Reflexion.* (1965: 20f.)

Der heteronome Zug dieses hier artikulierten Subjektverstindnisses beruht darin,
dass das reflexive Vermogen des Subjekts von etwas ihm Fremden durchsetzt und
seine Selbstbeherrschung daher immer schon ausgesetzt ist.!* Das autonome Cogito
Descartes’, das befihigt ist, sich von der Welt in sein Inneres zuriickzuziehen, wird
zu einem heteronomen Cogito, welches auf seine ontologische Herkunft und damit
auf seinen Entzug verweist. Ricceur warnt davor, dass die Notwendigkeit, der
sprachlichen Dimension innerhalb des Konstitutionsprozesses von Subjektivitit ei-
ne reflexive Dimension anzuschlieen, nicht dazu fithren darf, Reflexion im Modus
der Selbsttransparenz aufzufassen. Mit diesem Schritt wiirde man der Subjektphilo-
sophie in die Falle tappen. Die Hermeneutik muss aus diesem Grund die Fihigkeit
der Reflexion an die Existenzweise und damit an die ontologische Aussetzung des
Subjekts binden. Subjekte sind nur deshalb reflexive Wesen, weil sie in eine kon-

13 Der Unterschied zum Cogito Descartes’ ldsst sich auch so fassen, dass das Bewusstsein
nicht der Startpunkt der philosophischen Analyse ist, sondern erst im Anschluss an die
Analyse zu bestimmen ist: ,,Das Bewusstsein ist nicht die erste Realitit, die wir erkennen,
sondern die letzte. Wir miissen zu ihm erst vordringen und diirfen nicht von ihm ausge-
hen.” (1962: 2014)

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 275

krete historische und kulturelle Welt geworfen sind, die sie bestindig interpretieren.
Nicht das Seinsverstidndnis, um das sich Heideggers Daseinsanalyse dreht, ist somit
das herausgehobene hermeneutische Strukturmoment von Subjektivitit, sondern die
Interpretation. Die Existenz des Subjekts in der Welt ist kein bloBes Faktum mehr
(vgl. Kap. 2.2.1), sondern interpretationsbediirftig. Darauf zielt Ricceur, wenn er
behauptet, dass die Seinsweise des Subjekts das ,,Interpretiert-Sein‘ ist.

Auch die soeben zur Sprache gebrachte Denkbewegung ist eine kreisformige:
Die Befidhigungen des Sprechens und Reflektierens sind davon abhingig, dass das
Subjekt in einer Welt existiert und sich auf diese Welt hin 6ffnet. Diese von Hei-
degger in Sein und Zeit als In-der-Welt-sein ausgelegte Seinsweise miindet fiir
Ricceur in eine Suche nach den (ontischen) Sedimentierungen der Sprache in der
Wirklichkeit. Erst iiber eine Analyse solcher Ablagerungen, so wurde bereits ausge-
fiihrt, wird dann die Funktion der Sprache verhandelt. Eine solche Diskussion
bringt dann wiederum den Primat der Existenz innerhalb der Analyse zum Vor-
schein:

,.Das Ich-bin ist grundsitzlicher als das Ich-spreche. Die Philosophie muss daher auch den
Weg vom Ich-bin zum Ich-spreche gehen; sie muss sich vom innersten Schof3 der Sprache
aus ,auf den Weg zur Sprache (langage)‘ begeben, wie es Heidegger fordert. Die Aufgabe ei-
ner philosophischen Anthropologie besteht demnach darin, zu zeigen, in welchen ontischen
Strukturen die Sprache auftritt.” (1969: 172)'

Die philosophische Disziplin der Anthropologie, deren Gehalt fiir Heidegger und in
seiner Nachfolge fiir Foucault mit der Idee der Autonomie verschmolzen ist, wird
von Ricceur rehabilitiert, indem sie in die ontologische Untersuchung integriert
wird. Die Anthropologie fragt nun nicht mehr nach den ausgezeichneten Wesens-
merkmalen des Menschen; sie ist nicht langer essentialistische Anthropologie, son-
dern thematisiert die Existenzweise, das ,,Ich bin*“ des Subjekts. Durch die Bindung
der Anthropologie an die Ontologie wird der wesentlich historische Gehalt der
Anthropologie freigelegt: Die Reflexion des Subjekts findet stets in einem spezifi-
schen weltlichen Kontext statt und durchdringt die Moglichkeiten der Interpretati-
on. Es wird im nidchsten Kapitel deutlich, dass Charles Taylor in der Rehabilitie-
rung der Anthropologie durch einen Anschluss an die Ontologie Ricceur folgt und
das narrative Selbstverstindnis der Subjekte in diesem Zusammenhang neu auszu-
legen vermag. Eine philosophische Anthropologie — darin sind sich Ricceur und

14 Vgl. zur Hermeneutik des ,,Ich bin“ auch 1968: 123: , Heideggers Ontologie legt mit ih-
rem ganzen Gewicht den Grund zu einer besonderen interpretierenden Disziplin, die ich
eine Hermeneutik des ,ich bin‘ nennen mochte, eine Hermeneutik, die den ontologischen
Anspruch eines erkenntnistheoretisch konzipierten Cogito zuriickweist und zugleich eine

Seinsschicht aufdeckt, die sozusagen unterhalb des Cogito angesetzt werden muss.*

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Taylor einig — muss das Selbstverstindnis und die Selbstinterpretation sprechender
Subjekte an die historische und kulturelle Konstellation einer Welt binden, in der
Subjekte subjektiviert werden. Die klassische metaphysische Anthropologie, wel-
che mit der Entstehung der Humanwissenschaften Hand in Hand geht, wird somit
zu einer Anthropologie des Menschseins.

Auch wenn Ricceur die Neuformierung des Cogito iiber die Ontologie aushan-
delt, mochte ich argumentieren, dass mit der Beibehaltung dieses cartesischen Be-
griffs einer wichtigen Bewegung der Subjektphilosophie nicht zu entkommen ist,
die einem heteronomen Subjektverstindnis entgegensteht. Vorausgesetzt wird nim-
lich eine Befdhigung des Subjekts, die sich der Kraft des konstitutiven Auflen — den
ontologischen Krifteverhiltnissen — entzieht. Bernhard Waldenfels fragt vor diesem
Hintergrund zu Recht, ob Ricceur nicht gezwungen ist, ein Moment der Selbstgriin-
dung des Subjekts vorauszusetzen: ,,.Diese Arché als die Voraus-setzung der Exis-
tenz hei3t dann ,sum‘. Woher stammt aber die hier auftretende erste Person, wenn
nicht aus dem nachtriglichen Versuch einer Selbstaneignung? Ist das Ich deshalb
urspriinglich, und ist sein Auftreten damit iiberhaupt erklart? (Waldenfels 1983:
311) Die von Ricceur gemachte Voraus-setzung bezieht sich nicht auf das Cogito
und somit auf eine innere Struktur von Subjektivitit;'> das Vorausgesetzte ist viel-
mehr das Vermogen der Interpretation. Auch wenn Ricceur schreibt, dass die ,,An-
mafung [des Bewusstseins], sich selbst von Anbeginn zu kennen, sein Narzissmus*
(1962: 205) durch eine hermeneutische Perspektivierung im Anschluss an die Sub-
jektkritik Heideggers verworfen wird, setzt er ein — wenn auch in Bewegung be-
findliches — Vermogen voraus, das nicht mehr als Effekt der Ausgesetztheit von
Subjekten beschreibbar ist. Hier zeigt sich ein Problem der kreisformigen Bewe-
gung Ricceurs: Das Resultat ist zugleich eine Voraussetzung, ohne welche die Be-
wegung nicht einsetzen kann. Die Interpretation ist das Ziel, aber auch der Start-
punkt, ohne den die ErschlieBung der Welt fiir das Subjekt nicht mdoglich ist. Die
Fahigkeit der Subjekte, ihre Existenzweise und somit ihre Stellung in der Welt zu

15 Waldenfels begriindet diese Problematik auch mit Ricceurs Verteidigungshaltung in Be-
zug auf den Strukturalismus: ,,Allerdings ist es nicht leicht, Ricceur zu folgen, wenn er in
diesem Zusammenhang die strukturale Differenz auf einen Bereich des Unbewussten,
Subjektlosen beschrinkt und die aktuelle Referenz einem Subjekt zuschreibt, das somit
iiber das Spiel der Differenzen erhaben wire. Es macht sich hier nachteilig bemerkbar,
dass diese Polemik sich zu sehr auf einen statischen Strukturalismus zuspitzt und [...] die
Moglichkeit von Strukturierungsprozessen, die Differenzen erzeugen, auflerhalb des
Blickfeldes bleibt.” (Waldenfels 1983: 316) Ricceur verkennt, so mochte ich argumentie-
ren, den post-strukturalistischen Zug des Strukturalismus, ndmlich die Tatsache, dass
Strukturen immer in Bewegung sind, d.h. reproduziert werden miissen und damit perma-
nent verschoben werden. Ein solches Verstindnis von Strukturalismus hat etwa Deleuze
(1992) entworfen.

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 277

reflektieren, wird nicht ausgehend von dem heteronomen Konstitutionsprozess von
Subjektivitit entwickelt, sondern als nicht befragbares Strukturmoment vorausge-
setzt. Das soll nicht zu der Aussage fiihren, dass ein Verstindnis heteronomer Sub-
jektivitét die Begriffe der Interpretation und Reflexion nicht mehr verhandeln kann.
Es heifit jedoch, dass auch die Fihigkeiten des Interpretierens und Reflektierens nur
aufgrund der Ausgesetztheit des Subjekts und also als Sedimentierungen des konsti-
tutiven AuBlen philosophisch thematisierbar sind.

7.3 DIE SPATE HERMENEUTIK DES SELBST

Wihrend es Ricceur in seinen frithen Texten um eine Neuauslotung des Cogito geht,
ist in seinen Spétschriften primér vom ,,Selbst* die Rede. Die dichotome Ordnung
von Cogito und Anti-Cogito wird verlassen, um dem Problem eines vorausgesetzten
Vermogens des Subjekts zu entkommen und um die vermittelnde Komponente von
Subjektivitdt noch stirker zu betonen. Das jetzt als Selbst interpretierte Subjekt
wird innerhalb von Das Selbst als ein Anderer in drei miteinander verbundenen Di-
alektiken entfaltet.'® Ricceur schreibt dazu:

,Selbst sagen heilit nicht ich sagen. Das Ich setzt sich — oder es wird abgesetzt. Das Selbst ist
als reflektiertes in Operationen impliziert, deren Analyse der Riickkehr zu sich selbst voraus-
geht. Auf diese Dialektik von Analyse und Reflexion wird die Dialektik von Ipse und Idem
aufgepfropft. SchlieBlich kront die Dialektik des Selben und des Anderen die beiden ersten
Dialektiken.* (SA: 29)

In diesem Zitat sind bereits die drei wesentlichen Operationen angesprochen, um
dessen Explikation Das Selbst als ein Anderer kreist: Der Umweg der Reflexion
iiber eine Analyse, die sich vor allem mit den Einsichten der analytischen Philoso-
phie auseinandersetzt und im Rahmen meiner Arbeit zu vernachlidssigen ist, die Di-

16 Charles E. Reagan fiihrt aus, inwiefern sich Ricceurs Dialektik in einem entscheidenden
Punkt von derjenigen Hegels absetzt: ,,His dialectical analysis do not result in a Hegelian
,third term* that surpasses the dialectical poles and renders them useless. His ,third term*
[...] can only be understood at the very heart of the dialectic and as completely implying
both poles of the dialectic. This is a constant and essential element in his philosophical
method.* (Reagan 2002: 30) Ricceur geht es demnach nicht um eine Synthese, eine Auf-
hebung von Widerspriichen, sondern um eine Dialektik, die sich als ein Weg versteht, der
immer wieder neu gegangen werden muss und dessen Ende nicht von vornherein abzuse-
hen ist. Vgl. zu Ricceurs Aufweis einer ,,Unmdoglichkeit einer totalen Vermittlung® sowie
der Reduktion der Temporalitit auf die ,,ewige Gegenwart* bei Hegel ZE3: 325-333.

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

alektik von Selbigkeit und Selbstheit und schlieflich die wichtigste und in Ausei-
nandersetzung mit Levinas ausgehandelte Dialektik von Selbstheit und Anders-
heit.!” Im Folgenden soll insbesondere eine Explikation des spezifischen Gehalts
der beiden Dialektiken zwischen Selbigkeit und Selbstheit sowie zwischen Selbst-
heit und Andersheit in Hinblick auf die Einsichten Heideggers und der Dekonstruk-
tion im Vordergrund stehen. Es soll sich herauskristallisieren, inwiefern der herme-
neutische Zugang zum Selbst die Bewegungen der Dekonstruktion mitvollzieht,
aber auch, wo diese Bewegungen durch die vermittelnde Funktion der Dialektik un-
terbrochen werden.'® Am Begriff der Identitit wird dann sichtbar, dass eine herme-
neutische Perspektivierung Facetten von Identitdt einzuholen vermag, denen die
Dekonstruktion wenig Beachtung zukommen lisst.'* Wihrend Levinas ausschlieB-
lich die ethische Dimension des Konstitutionsprozesses von Identitit beleuchtet,
geht Ricceur einen Schritt weiter, indem er das Selbstverstidndnis von Subjekten, die
niemals mit sich identisch sind, erortert. Eine solche Erweiterung des Identititsbe-
griffs ldsst sich vor allem am Phidnomen der narrativen Identitiit aufweisen. Die nar-
rative Identitit stellt die Grenze dar, an welcher Selbigkeit und Selbstheit aufeinan-
derprallen, und an der zugleich auf die Dialektik zwischen Selbstheit und
Andersheit verwiesen wird.

Zuletzt gilt es Ricceurs Verstidndnis von Andersheit der asymmetrischen Bezie-
hung zum Anderen bei Levinas gegeniiberzustellen. Es wird sich ergeben, dass
Ricceur die ontologische Konzeption von Selbstheit um eine ethische Dimension
erweitert, indem Andersheit als integraler Bestandteil des Selbst verstanden wird.
Aufgrund der Bewegung der Dialektik gelingt es Ricceur jedoch nicht, den Anderen
als Anderen, d.h. als der Selbstheit des Subjekts entzogen zu denken. Der hetero-
nome Konstitutionsprozess, auf dessen Pfad Ricceurs Hermeneutik weitgehend

17 Die dialektische Argumentation Ricceurs offenbart sich auch in der Besprechung der in
Das Selbst als ein Anderer behandelten philosophischen Positionen. Die Mangelhaf-
tigkeit und Widerspriichlichkeit einer Position miindet in die Begriindung einer neuen Po-
sition, die neue Begriffe, aber auch neue Probleme aufwirft, die dann durch die folgende
Position wieder gelost werden sollen. Die Positionen entstammen der Geschichte der Phi-
losophie, aber auch der zeitgendssischen analytischen Philosophie.

18 Damit mochte ich nicht behaupten, dass Das Selbst als ein Anderer durchgéngig von ei-
ner dialektischen Bewegung durchzogen ist; vielmehr handelt es sich um ein Changieren
zwischen dialektischen, dekonstruktiven, ontologischen und ethischen Bewegungen, bei
dem mal die eine, mal die andere Bewegung ins Rampenlicht tritt. Alison Scott-Baumann
(2009: 122) vertritt hier die These, dass Ricceur letztendlich der Phidnomenologie treu
bleibt. Burkhard Liebsch (2004: 194; Anm. 42) setzt das Wort ,,Dialektik”, wenn er auf
Ricceur zu sprechen kommt, in Anfithrungszeichen.

19 Vgl. in Bezug auf eine Gegeniiberstellung von Ricceur und Levinas Bourgeois (2002:
113).

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 279

wandelt, wird an dieser Stelle erneut durch die Voraussetzung einer Fihigkeit blo-
ckiert, die nicht mehr Produkt des Konstitutionsprozesses ist. In dieser Vorausset-
zung beruhen die Grenzen des dialektischen Zugangs.

7.3.1 Die Auslotung des Raumes zwischen Cogito und Anti-Cogito

Die Kontinuitdt zwischen Ricceurs Argumentation in Das Selbst als ein Anderer
und seinen frithen Schriften zur Neubestimmung des Cogito liegt in dem Bestreben,
der Dichotomie zwischen einer Subjektphilosophie, die das Subjekt als urspriinglich
gesetzt begreift, und der Forderung nach einer Verabschiedung des Subjekts zu wi-
derstehen. Im Gegensatz zu Heidegger und der Dekonstruktion fasst Ricceur den
Ausdruck ,,Subjektphilosophie‘ enger und schafft es so, seine eigene Philosophie in
einem Zwischenraum zu verorten. Das folgende Zitat verdeutlicht diesen Gedan-
ken:

,,Paradigmatisch fiir die Subjektphilosophien ist hier meiner Auffassung nach, dass das Sub-
jekt in der ersten Person ausgedriickt wird — ego cogito —, sei es, dass das ,Ich* als empiri-
sches oder als transzendentales Ich definiert wird, sei es, dass das ,Ich‘ absolut, das heif3t oh-
ne ein Gegeniiber, gesetzt wird, oder relativ, in welchem Falle die Egologie nach einer
inneren Ergdnzung durch die Intersubjektivitdt verlangen wiirde. In all diesen Fillen ist das
Subjekt ,Ich. Deshalb halten wir hier den Ausdruck Subjektphilosophien fiir gleichwertig mit
dem Ausdruck Philosophien des Cogito.” (SA: 13)

Ricceur arbeitet vier Positionen der Subjektphilosophie heraus, deren Herkunft er
historisch — und im Gegensatz zu Heidegger — nicht an den Namen Descartes bin-
det, und deren Gemeinsamkeit die Fundierung des Subjekts als Fundament des
Wissens ist. Die ersten beiden Positionen einer Setzung des ,.,empirischen® und des
,transzendentalen® Ich lassen sich anhand der Opposition von Empirismus und Ra-
tionalismus zuordnen. Das denkende Ich ist dasjenige, welches einer Welt gegen-
iibersteht, der es nicht angehort und deren Erkenntnis eine philosophische Heraus-
forderung darstellt. Kant bringt als ,,Vermittler der empiristischen und der
rationalistischen Position diesen Gedanken in seiner konsequentesten Form zum
Ausdruck. Die dritte Position des ,,absoluten* Ich beschreibt das zum transzenden-
talen Signifikat gewordene Subjekt, dessen Dekonstruktion in den bisherigen Kapi-
teln dieser Arbeit durchgefiihrt wurde. Sie steht zuletzt der vierten Position des ,,re-
lativen** Ich gegeniiber: Diese Konstellation ist derjenigen des absoluten Ich jedoch
nicht duBerlich, weil das Subjekt auch in diesem Falle bereits gesetzt wurde und le-
diglich noch iiber einen Mangel verfiigt, der durch ein Nicht-Ich behoben werden
soll. Der Mangel ist dann aufgehoben, wenn das Subjekt durch andere Subjekte an-
erkannt wird. In Abgrenzung zu diesem Verstindnis von Intersubjektivitdt wird in

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

der vorliegenden Arbeit der Mangel als konstitutives Strukturmoment von Subjekti-
vitidt gedacht. Er verweist darauf, dass die Identifizierung des Subjekts mit sich
selbst notwendigerweise scheitert. Der Mangel liegt somit nicht im Inneren des
Subjekts, sondern verweist auf die Spur seines Konstitutionsprozesses und also auf
das konstitutive Auflen. Aus diesem Grund gehort auch ein intersubjektives Sub-
jektverstiandnis, das sich um eine Antwort auf die Frage nach der Verbindung und
wechselseitigen Affizierung voneinander getrennter Subjekte bemiiht, dem Hori-
zont der Subjektphilosophie noch an.

Ricceurs Kritik der Subjektphilosophie in Das Selbst als ein Anderer reicht in
ihrer Radikalitét iiber die Einsichten seiner frithen Schriften hinaus. Sie ist jedoch
nur die Vorderseite einer Medaille. Thre Riickseite ist die Problematisierung all der-
jenigen philosophischen Positionen, denen es um eine Auflosung des Subjekts als
philosophischer Kategorie geht. IThren Gewidhrsmann erblickt Ricceur in Nietzsche.
Eine Zielsetzung der Hermeneutik des Selbst ist es, dem selbstsetzenden, souveri-
nen und autonomen Cogito der Subjektphilosophie zu entkommen, ,,ohne deswegen
dem Schwindel der Zersetzung des Selbst zu verfallen, die Nietzsches Dekonstruk-
tion hartnickig verfolgt (SA: 29f.).%° Ricceurs grundsitzlicher Vorwurf gegen
Nietzsche lautet, dass dieser in seiner Kritik des Cogito die reflexive Ebene des
Subjekts zugunsten einer Fokussierung auf die sprachliche Ebene verdringt. Es hat
sich allerdings im letzten Kapitel gezeigt, dass die Reflexion, d.h. das Selbstver-
stdndnis des sprechenden Subjekts, integraler Bestandteil einer affirmativen Wen-
dung der heideggerschen Subjektkritik sein muss. Nietzsches Versdumnis ist es, auf
der ,,negativen®, relationalen und entziehenden Ebene der Sprache zu verbleiben
und ihre ,positive, die Beziehung zwischen Subjekt und Welt konstituierende
Funktion nicht mehr einzuholen.?! Das Augenmerk liegt nach Ricceur auf dem
»lignerischen Charakter jeder Sprache” (SA: 22), der die Reinheit von Identitit
durchkreuzt. Diese negative Beschreibung der Sprache, die letztlich keine Wende
mehr zu einem affirmativen Subjektbegriff zu vollfithren vermag, lehnt Ricceur in
Einklang mit der Dekonstruktion ab.”> Die Hermeneutik des Selbst grenzt sich so-
mit in zwei Richtungen ab, um dann ihre eigene Positionierung stark zu machen:

20 Ich mochte hier unbedingt darauf hinweisen, dass sich Ricceurs Kritik gegen Nietzsche
und nicht gegen die Dekonstruktion richtet. Ob dieser Vorwurf gerechtfertigt ist und ob
auf legitime Weise von ,,Nietzsches Dekonstruktion® gesprochen werden kann, bedarf ei-
ner eigenen philosophischen Erorterung, die den Rahmen dieser Arbeit sprengen wiirde.

21 Vgl. zur Unterscheidung zwischen der negativen und der positiven Dimension der Spra-
che Kap. 7.2.1.

22 Dabei vertritt die Dekonstruktion, insbesondere Derrida und Foucault, freilich eine diffe-
renziertere Lektiire Nietzsches, die sehr wohl die affirmativen Aspekte der Sprachkritik

ausweist.

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 281

., Verherrlichtes Subjekt, gedemiitigtes Subjekt: Stets, so scheint mir, geht man durch einen
solchen Umschlag des Fiir in ein Wider an das Subjekt heran; hieraus miisste man folgern,
dass das ,Ich® der Subjektphilosophie atopos, ortlos, ohne festgelegten Platz im Diskurs ist.
Inwiefern kann man von der hier ins Werk gesetzten Hermeneutik des Selbst sagen, dass sie
einen epistemischen (und ontologischen [...]) Ort einnimmt, der jenseits der Alternative zwi-

schen Cogito und Anti-Cogito angesiedelt wird?* (SA: 26)

Die Auslotung des Raumes zwischen dem selbstsetzenden Cogito und seinem Dop-
pel, dem Anti-Cogito, ist die wesentliche Bewegung, mittels derer sich die Herme-
neutik des Subjekts entfaltet. Die Dialektik ist fiir Ricceur nun die Form des philo-
sophischen Denkens, die sich durch diesen Raum windet. Sie soll jener Dichotomie
von Cogito und Anti-Cogito entgehen, indem sie sich als Dialektik zwischen Sel-
bigkeit und Selbstheit sowie zwischen Selbstheit und Andersheit konfiguriert und
dabei stets ihren femporalen Charakter ausweist. Ich mochte die These vertreten,
dass sowohl die Hermeneutik Ricceurs, als auch die Dekonstruktion den Raum zwi-
schen Cogito und Anti-Cogito ausloten. Der Unterschied zwischen Hermeneutik
und Dekonstruktion liegt jedoch darin, dass sich die Hermeneutik tendenziell mehr
in Richtung des Anti-Cogito abgrenzt und nidher am Cogito befindet, wihrend es

t.2* Die Plausibilitiit einer sol-

bei der Dekonstruktion genau umgekehrt der Fall is
chen, durch eine Dialektik getragenen hermeneutischen Befragung soll nun gepriift

werden.
7.3.2 Die Dialektik zwischen Selbigkeit und Selbstheit

In diesem Unterkapitel mochte ich zunidchst auf die erste Dialektik zwischen Sel-
bigkeit und Selbstheit zu sprechen kommen. Mit Selbigkeit (lateinisch: idem) be-
zeichnet Ricceur die Kontinuitit der Identitét; Selbstheit (lateinisch: ipse) benennt
dagegen den Selbstbezug des Subjekts. Diese erste Dialektik miindet in eine zweite
Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit, die Gegenstand des nichsten Ab-
schnitts ist. Ricceur grenzt in einem ersten Schritt den Terminus der ,,Selbigkeit™
von einer Reduktion auf Gleichheit mit sich selbst und Beharrlichkeit in der Zeit ab,
indem er dessen relationale Komponente betont: ,,Selbigkeit ist ein Begriff der Re-
lation und eine Relation von Relationen.” (SA: 144) Wenn man die Relationierung
von Relationen als zentrale strukturalistische Geste begreift,?* tritt hervor, inwiefern

23 Auch Heideggers Subjektkritik kann als Erkundung eines solchen Raumes interpretiert
werden. In Sein und Zeit ist eine grofere Nidhe zum Cogito vernehmbar, wihrend in den
Schriften nach der Kehre eine Nédhe zum Anti-Cogito vorherrscht.

24 Es ist interessant, dass selbst dort Struktur als Relationierung von Relationen definiert

wird, wo eine Nihe sowohl zum Poststrukturalismus als auch zur Phidnomenologie auf

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

sich ein metaphysischer Zugriff auf das Phanomen der Selbigkeit auf seinen dezent-
ralen und differentiellen Gehalt hin 6ffnen lidsst. Die Kontinuitéit des Subjekts be-
zieht sich dann nicht mehr auf eine zugrunde liegende Substanz, die sich in der Ge-
genwart prisentiert, sondern ist der Name fiir eine Relation — eine Beziehung — die
unterschiedliche Momente miteinander verkniipft.

Nachdem Ricceur die ,,numerische Identitit, als Vereinigung heterogener
,»Vorkommnisse* (SA: 144), und die ,,qualitative Identitat”, als Ahnlichkeit eines
Elements mit sich selbst (SA: 145), als Kandidaten fiir eine inhaltliche Bestimmung
von Selbigkeit zuriickgewiesen hat, findet er in der ,,ununterbrochenen Kontinuitét*
ein iiberzeugendes Kriterium, um Selbigkeit als Komponente von Identitédt zu cha-
rakterisieren (SA: 145f.). Kontinuitit ist ein formaler Begriff und umfasst die sich
von auflen ereignende Identifizierung des Subjekts. Ricceur weist mit der Kontinui-
tat ein Kriterium aus, das einer dekonstruktiven Kritik stand zu halten scheint: Auch
die Dekonstruktion leugnet nicht, dass die Identitdt von Subjekten im Laufe ihres
Lebens in einer Kontinuitit steht, da sowohl Subjekte sich selbst als auch andere
Subjekte notwendigerweise als dieselben identifizieren miissen. Die Transformation
der inhaltlich spezifischen Identitit stellt das Kriterium der Kontinuitidt noch nicht
infrage: Auch einem Subjekt, das eine neue Sprache erlernt, sich in eine andere
Kultur integriert und andere Dinge als Giiter bezeichnet, kommt das formale Krite-
rium der Kontinuitédt von Identitét zu. Eine Freilegung des Selbstverstindnisses von
Subjekten scheint somit nicht an der Annahme einer formalen Kontinuitét von Iden-
titdt vorbeizukommen. Wie ldsst sich nun aber der Begriff ,, Kontinuitit* genau um-
grenzen, ohne ihn als Substanz zu fassen? Worauf verweist Kontinuitét?

Ricceur plausibilisiert die Tauglichkeit von Kontinuitét als Kriterium zur Be-
stimmung von Selbigkeit anhand der Dimension von Temporalitit. Es hat sich be-
reits in meiner Auseinandersetzung mit der Dekonstruktion herausgestellt, dass ein
Ankniipfen an Heideggers Temporalititsverstindnis die Explikation des heterono-
men Konstitutionsprozesses von Subjektivitdt befeuert. Ricceur verfahrt hier zu-
nidchst nicht anders. Das entscheidende Phéanomen, an dem sich die Temporalitit in
das Subjekt einwebt, ist die narrative Identitét:

,Die Vermittlung muss [...] in der Ordnung der Zeitlichkeit gesucht werden. Nun aber nimmt
meiner Meinung nach der Begriff der narrativen Identitit diese ,Mittelstellung‘ ein. Wenn wir
ihn einmal in diesen Zwischenraum hineingestellt haben, wird es uns nicht wundern, zu se-
hen, dass die narrative Identitit zwischen zwei Grenzen oszilliert — einer unteren Grenze, an
der die Bestindigkeit in der Zeit die Vermischung des idem und des ipse zum Ausdruck
bringt, und einer oberen Grenze, an der das ipse die Frage seiner Identitédt aufwirft, ohne die
Hilfe und die Unterstiitzung des idem.* (SA: 154f.)

den ersten Blick schwer ersichtlich ist — in der Systemtheorie Niklas Luhmanns (2015a:
383f.).

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 283

Ricceurs Argumentation in diesem Zitat ist komplex und bedarf einer eingehenden
Betrachtung. Zunichst muss noch einmal darauf insistiert werden, dass die Konti-
nuitdt der Identitit als wesentliches Merkmal von Selbigkeit durch ihren Verweis
auf die Temporalitidt nicht im Sinne einer Substanz interpretiert werden darf. Die
dreidimensionale Temporalitit, die sich an der Grenze zwischen Selbigkeit und
Selbstheit einschiebt bzw. nichts anderes als ihre Begrenzung ist, verhindert die
Priasenz von Selbigkeit: Selbigkeit ist niemals als Selbigkeit greifbar, sie ist stets
tiber das Phidnomen der Selbstheit vermittelt bzw. existiert in ihrer Differenz.
Ricceur verdeutlicht die Ausrichtung von Selbigkeit und Selbstheit an der Bewe-
gung der ontisch-ontologischen Differenz wie folgt: ,,So gesehen, besteht zwischen
der Kategorie der Selbigkeit meiner eigenen Analysen und dem Begriff der Vor-
handenheit bei Heidegger die gleiche Art der Korrelation wie zwischen der Selbst-
heit und der Seinsweise des Daseins. (SA: 373) ,,Bestiandigkeit* gibt es in diesem
Sinne nur, weil es Temporalitit gibt. Im Gegensatz zu Heidegger greift Ricceur aber
auch an dieser Stelle nicht direkt auf das Phianomen der Temporalitét zu; der indi-
rekte Weg der Hermeneutik, dem auch in Das Selbst als ein Anderer die Treue ge-
halten wird, verlangt eine Interpretation von Temporalitit im Ausgang eines onti-
schen Bezugsmoments. In anderen Worten: Es muss offengelegt werden, an
welchem (Nicht-)Ort Temporalitit Beziige ausbildet, d.h. sich sedimentiert. Dieser
sich stets einem begrifflichen Zugriff entziehende (Nicht-)Ort ist die narrative Iden-
titdat: ,,Mit ,narrative Identitit’ bezeichne ich jene Art von Identitit, zu der das
menschliche Wesen durch die Vermittlung der narrativen Funktion Zugang haben
kann.” (1987: 209) Mit diesem Argumentationsschritt gelingt es Ricceur, die Statik
des metaphysischen Identitétsbegriffs aufzubrechen, denn Identitit ist jetzt ein Ef-
fekt einer Erzdhlung, die vom Subjekt selbst vollzogen werden muss bzw. immer
schon vollzogen wird. Die Konstitution von Selbigkeit im Sinne einer Kontinuitit
von Identitit griindet darauf, dass das Subjekt eine Geschichte erzéhlt, die darauf
basiert, dass es immer schon temporalisiertes Subjekt ist. Es ,.entwirft* im strengen
Sinne keine Geschichte; die Moglichkeit und Wirklichkeit des Erzéhlens ist viel-
mehr ein positives Bezugsmoment von Subjektivitit, ein Element seines Selbstver-
standnisses.

Ricceur beantwortet also die Frage nach der Moglichkeit des Identifizierens, in-
dem er nicht auf eine urspriingliche Einheit, d.h. auf einen inneren Kern von Sub-
jektivitédt deutet, der dem Akt des Identifizierens zugrunde liegt, sondern den we-
sentlichen Entzugscharakter des Identifizierens ausweist. Wichtig ist hervorzu-
heben, dass Identitdt auf einer ,, Temporalstruktur beruht, die dem Modell einer
dynamischen Identitéit entspricht, wie sie der poetischen Komposition eines narrati-
ven Textes entspringt” (ZE3: 396). Die Moglichkeit des Identifizierens ist an die
Temporalitdt der (Selbst-)Beziige gebunden: Das Subjekt kann sich nur dann als
Subjekt interpretieren, wenn es seine Gewordenheit erzihlt und das heiflt auch,
wenn es sich als derselbe Handelnde innerhalb der Zeit verortet. Diese Erzdhlung

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

ist jedoch niemals diejenige eines solipsistischen, auf sich selbst zuriickgeworfenen
Subjekts: Das Subjekt artikuliert seine Existenzweise als in einer Welt und unter
anderen Subjekten lebendes. Im néchsten Schritt verweist die narrative Identitit
damit immer schon auf die Ethik. Eine Geschichte von Selbst und Welt ist niemals
eine bloB neutrale Beschreibung, sondern perspektiviert die Existenz eines Subjekts
im Horizont seiner ihm offenstehenden Moglichkeiten.?

Jetzt wird auch klarer, warum Kontinuitit als Kriterium der Selbigkeit nicht der
Status einer Substanz zugesprochen werden darf: Kontinuitét bezieht sich nicht auf
die vermeintliche Priasenz des Selbst, sondern ist vielmehr ein ontischer Effekt eines
temporalen Konstitutionsprozesses. Selbigkeit ist eine Sedimentierung von Selbst-
heit: ,,Ipse manifests itself as idem.” (Rasmussen 2002: 62) Die Temporalisierung
der Selbstheit ldsst erst den ,,Anschein® von Kontinuitit und somit Selbigkeit auf-
kommen. Aufgrund der stindigen Bewegung des Entzugs und Bezugs temporaler
Krifteverhiltnisse entsteht der Schein der Stindigkeit: Die (scheinbare) Prisenz ei-
ner Identitdt in der Zeit ist ein Produkt dieser Bewegung. Damit ist Selbstheit die
Bedingung der Moglichkeit fiir die Erfahrung von Selbigkeit (vgl. Langsdorf 2002:
47). Die negative Implikation dieses Identititsverstindnisses beruht in der Unmog-
lichkeit einer geschlossenen Identitit. Diese Unmoglichkeit verweist zugleich auf
die positive Implikation: Die mangelnde Abgeschlossenheit von Identitdt im Zuge
der Angewiesenheit von Subjekten auf ihre narrative Konstitution fiithrt dazu, dass
es Identitét (als nun unabgeschlossene) iiberhaupt gibt. Die Kontinuitédt der Identitit
basiert dabei auf einer Zuschreibung:*® Subjekte miissen notwendigerweise unter-
stellen, dass sie selbst und Andere dieselben Subjekte wie in einem vorherigen
Moment sind und es im nidchsten Augenblick auch noch sein werden, und sie miis-
sen auch immer wieder vergessen, dass Selbigkeit nur das Produkt eines stets neu
ablaufenden temporalen Konstitutionsaktes ist. Dass die Identitit des Subjekts nar-
rative Identitit ist, bedeutet, dass sie zwischen Selbigkeit und Selbstheit einge-
spannt und stets schon femporale und damit aufgeschobene und nicht-identische
Identitit ist.

Anhand der Dialektik zwischen Selbigkeit und Selbstheit ldsst sich nicht nur
veranschaulichen, wie es moglich ist von einer kontinuierlichen Identitit des Sub-

25 Vgl. dazu ZE3: 400: ,,.Die vom Erzihler entwickelte Strategie der Uberzeugung will dem
Leser eine Sicht der Welt aufzwingen, die niemals ethisch neutral ist, sondern vielmehr
implizit oder explizit eine neue Bewertung der Welt und des Lesers selbst induziert: So
gesehen gehort die Erzdhlung bereits ins Feld der Ethik, und zwar aufgrund des untrenn-
bar mit der Narration verbundenen Anspruchs auf ethische Richtigkeit.*

26 David Rasmussen (2002: 62) hebt hervor, dass Ricceur durch die Temporalisierung des
Selbst dem reduktionistischen Anklang des Terminus ,,Selbigkeit* entkommt und damit
dem konzeptuellen Zwang, die unterschiedlichen Formierungen des Selbstseins im Laufe

eines Lebens in eine Einheit integrieren zu miissen.

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 285

jekts zu sprechen, sondern auch, inwiefern die Konstitution von Identitdt scheitern
kann. In diesem Zusammenhang ist vor allem Ricceurs Antwort auf die Frage nach
der Moglichkeit eines Verlusts von Identitidt erhellend: ,,Was aber bedeutet hier
Identitétsverlust? Genauer: Um welche Modalitit der Identitdt handelt es sich?
Meine These besagt: Diese verwirrenden Fille von Narrativitit lassen sich — zu-
riickversetzt in den Rahmen der Dialektik von idem und ipse — neu interpretieren als
EntbloBung der Selbstheit durch den Verlust der sie unterstiitzenden Selbigkeit.*
(SA: 184) Die Unterstiitzung der Selbstheit durch die Selbigkeit ist notwendig fiir
die Formierung von Identitit, da ohne jegliche Sedimentierung das Selbst nur aus
diffusen, flieBenden und nicht miteinander verbundenen Momenten bestehen wiirde
und sich somit iiberhaupt keine Identitit konstituieren konnte. Auch dieses Argu-
ment findet sich in der Dekonstruktion. Es hat sich ja bereits bei Foucault herausge-
stellt, dass die Diffusion von Krifteverhiltnissen immer auch auf Relationalitéit und
Produktivitidt verweist (vgl. Kap. 6.2.2). Die Hermeneutik des Selbst legt diesen
Gedanken wie folgt aus: Temporalitit produziert materielle Effekte in der Wirk-
lichkeit und die narrative Identitit ist ein solcher Effekt. Die Fiahigkeit eines Sub-
jekts, sich durch die Erzidhlung seiner Gewordenheit zu identifizieren, ist ein irredu-
zibles Bezugsmoment von Subjektivitit. Ein Subjekt ohne die Komponente der
Selbigkeit erleidet nicht nur einen Identititsverlust, sondern verliert auch seine Sub-
jektivitét: Es kann sich nicht mehr als ein Akteur interpretieren, der sich Vollziige
zuschreibt und damit auch nicht mehr als handlungsfihiges und Verantwortung
iibernehmendes Subjekt.?’

7.3.3 Die Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit

Bisher habe ich zu veranschaulichen versucht, wie es Ricceur gelingt, Selbigkeit als
Komponente von Subjektivitit so zu denken, dass sie mit einem heteronomen Sub-
jektverstindnis vereinbar ist. Der nicht-essentialistische Gehalt der Selbigkeit ergibt
sich aus ihrer Bindung an die Selbstheit. Der Vorrang der Selbstheit vor der Selbig-
keit ist dann so zu verstehen, dass Selbigkeit nur in Bezug auf Selbstheit verhandelt
werden kann, weil jene Zuschreibung eine ontische Sedimentierung der Selbstheit
ist. An der Schnittstelle zwischen Selbigkeit und Selbstheit konstituiert sich die nar-
rative Identitit. Da die Erzéhlung des Subjekts immer auch eine ethische ist, bleibt
Ricceur jedoch bei der Dialektik von Selbigkeit und Selbstheit nicht stehen, sondern
legt in einem zweiten Schritt das alteritire Moment der Selbstheit frei. Die Dialek-
tik zwischen Selbigkeit und Selbstheit verweist auf diejenige zwischen Selbstheit
und Andersheit.

27 Es wird sich im nichsten Kapitel ergeben, dass Taylor ein ganz dhnliches Verstdndnis

von Identitétsverlust besitzt (vgl. Kap. 8.2).

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Ricceur entwickelt diese zweite Dialektik iiber eine Auseinandersetzung mit der
Ethik Levinas’. Aus diesem Grund bietet es sich an, auf die Gemeinsamkeiten und
Unterschiede der beiden franzosischen Philosophen beziiglich deren jeweiligen
Verstidndnisses von Alteritidt einzugehen. Im Gegensatz zu Levinas, fiir den der An-
dere das Ich von der Grenze der Welt aus beriihrt und anruft und es durch diese Be-
riihrung und Anrufung als Subjekt einsetzt, ist Andersheit fiir Ricceur eine integrale
Komponente des Selbst. Der ethische Status des Anderen bei Levinas wird deshalb
bei Ricceur zu einem ontologischen:

,Dass die Andersheit nicht von aufien her zur Selbstheit hinzukommt, gleichsam um deren
solipsistische Verirrung zu verhindern, sondern dass sie zum Sinngehalt und zur ontologi-
schen Konstitution der Selbstheit gehort, dies ist ein Zug, der diese [...] Dialektik stark von
derjenigen zwischen Selbstheit und Selbigkeit unterscheidet, deren disjunktiver Charakter

vorherrschend blieb.” (SA: 382; Hervorhebung von mir)

Der Vorgingigkeit eines mit sich selbst identischen Subjekts, das in seiner Ge-
schlossenheit durch die Berithrung des Anderen aufgebrochen wird, setzt Ricoeur
die sich schon immer ereignete Einschreibung des Anderen in das Selbst entgegen.
Auf den ersten Blick scheint Ricceur mit einer solchen Interpretation der Beziehung
zwischen dem Anderen und dem Selbst gegeniiber Levinas im Vorteil zu sein: Der
Radikalitit einer Ethik, die den Anderen als Einbrecher in die Struktur des Subjekts
begreift, wird eine Analyse entgegengehalten, welche Andersheit als Strukturmo-
ment von Selbstheit begreift. Auch einem Problem der Daseinsanalyse Heideggers
scheint Ricceur ausweichen zu konnen, weil das Selbst, in Opposition zum Dasein
in Sein und Zeit, nicht die Einheit aller Strukturmomente ist. Ricceurs Argumentati-
on ist differenzierter, sie vermag den Raum zwischen der Ontologie Heideggers und
der Ethik Levinas’ zu erkunden. Ist die Hermeneutik, indem sie die (ethische) Be-
ziehung zwischen Subjekt und Anderem symmetrisch versteht, aber tatsdchlich der
auf einer Asymmetrie beharrenden Dekonstruktion iiberlegen? Kann sich Ricceur
einen blinden Fleck in der Analyse Levinas’ zu eigen machen? Diesen Fragen soll
im Folgenden nachgegangen werden.

Die Dialektik als Methode der Thematisierung von Selbstheit und Andersheit
16st nach Ricceur das Problem einer, vermeintlich von Levinas verteidigten, ontolo-
gischen Trennung zwischen den beiden Begriffen. Andersheit soll dialektisch in die
Bewegung des Selbst eingeholt werden, um so die Komplexitit der Selbstheit zur
Sprache zu bringen:

,In der Tat richtet sich dieses Werk [von Emmanuel Levinas], was seine kritische Tendenz
anbelangt, gegen eine Konzeption der Identitit des Selben, deren polaren Gegensatz die An-
dersheit des Anderen bildet. Aber sie tut dies auf einer Radikalititsebene, auf der die von mir

vorgeschlagene Unterscheidung zweier Arten der Identitit, der des ipse und der des idem,

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 287

nicht in Betracht gezogen werden kann: zwar nicht aufgrund einer phdnomenologischen oder
hermeneutischen Nachlissigkeit, sondern weil bei E. Levinas die Identitdt des Selben im
Bund mit jener Ontologie der Totalitit steht, die meine eigene Untersuchung niemals in An-
spruch genommen hat und der sie nicht einmal begegnet ist. Hieraus ergibt sich, dass das
nicht vom Ich unterschiedene Selbst nicht in der Bedeutung der Selbstbezeichnung eines Sub-
jektes der Rede, der Handlung, der Erzidhlung, des ethischen Engagements aufgefasst wird. Es
ist von einem Anspruch besessen, der radikaler ist als der Anspruch, welcher Fichtes und
dann Husserls Ehrgeiz einer universellen Konstitution und radikalen Selbstbegriindung er-
fuillt; dieser Anspruch driickt einen Willen zur AbschlieBung, genauer einen Zustand der
Trennung aus, der bewirkt, dass die Andersheit einer radikalen Exterioritit gleichkommen
muss.” (SA: 403).

Levinas antwortet in den Augen Ricceurs auf eine falsche Alternative: Er begreift
das Subjekt als durch ein radikales Aullen konstituiert, um der auf die Einheit fi-
xierten Ontologie des Selbst zu entkommen. Dabei schopft Levinas die philosophi-
schen Moglichkeiten des Terminus ,,Selbst* nicht hinreichend aus, da er eine Ver-
mittlung des Selbst mit dem Anderen zugunsten einer radikalen Trennung ablehnt.
An dieser Stelle mochte ich jedoch einwenden, dass Levinas wesentlich differen-
zierter vorgeht, als es Ricceur unterstellt. Ein grundsitzliches Missverstdndnis
Ricceurs beruht in der Gleichsetzung der Begriffe ,,Trennung® und ,,Exterioritét®.
Es hat sich in meiner Auseinandersetzung mit Levinas ergeben, dass in Jenseits des
Seins die Exterioritit des Anderen als Entzugsmoment von Subjektivitit gedacht
werden muss (vgl. Kap. 4.2.1 und 4.2.2). Eine radikale Trennung zwischen dem
Anderen und dem Subjekt ist gar nicht moglich, weil der Andere das Subjekt an-
dernfalls nicht beriihren und anrufen und somit nicht als Subjekt einsetzen konnte.
Der Andere befindet sich nicht jenseits der Welt, sondern bricht ihre ontologische
Ordnung auf, indem er sie bis zur duflersten Grenze ihrer Innerlichkeit iiberschrei-
tet. Das Auflen, dessen Bewegung Levinas zur Sprache zu bringen versucht, lésst
sich nicht mittels der Logik von Innerlichkeit und AuBerlichkeit deuten: Es ein kon-
stitutives Auflen und kein ontologisches — in den Worten Ricceurs: ,radikales® —
Aullen, welches Subjekt und Anderen in zwei getrennten Welten verortet. Auch
Ricceurs Rede von einer ,,Abschliefung® ist in diesem Kontext verfehlt. Der Andere
bei Levinas ist keine abgeschlossene Substanz, da er sonst ja keine das Subjekt be-
rithrende Spur ziehen konnte.?® Nicht nur das Subjekt, sondern auch der es konstitu-

28 Hier zeigt sich, inwiefern aufgrund der Stellvertretung nicht mehr linger von einer
,» Trennung* gesprochen werden kann. Wenn das Subjekt fiir den Anderen einsteht, ver-
weist dieses Einstehen darauf, dass der Andere nicht ontologisch getrennt sein kann, son-
dern das Subjekt als Spur affiziert. Die doppelte Bewegung von ,,Selbstverleugnung* und
.Bezeugung®, von der bei Ricceur die Rede ist, ist bei Levinas das Subjekt. Es befindet

sich in einer extremen Spannung, die Ricceur dialektisch abzuschwiichen versucht.

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

288 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

ierende Andere sind immer schon auf ihre Rekonstitution hin gedffnet; beide sind
von der Struktur der Temporalitét durchzogen. Ricceur verkennt den paradoxen, ab-
griindigen Charakter des Anderen und des Subjekts, wie er fiir Levinas’ Verstdndnis
heteronomer Subjektivitit wesentlich ist.

Diese Verkennung ist jedoch kein bloBes Versaumnis Ricceurs, sondern spiegelt
die grundsitzliche Uneinigkeit der beiden Philosophen beziiglich Alteritidt wider.”’
Die Hermeneutik Ricceurs wihlt einen anderen, stirker auf Vermittlung abzielenden
Weg, bei dem stets die Erorterung des Selbstverstindnisses von Subjekten im Mit-
telpunkt steht. Aufgrund dieser Ausrichtung kommt Andersheit eine andere Rolle
als in Levinas’ Dekonstruktion zu. Es gilt somit zu untersuchen, wo genau die
Hermeneutik anders verfihrt als die Dekonstruktion. Das folgende Zitat bringt ei-
nen — bei allen seitens Ricceur diagnostizierten Gemeinsamkeiten mit Levinas —
grundlegenden Dissens zum Ausdruck:

,,Im Wesentlichen mochte ich zeigen, dass es unmdoglich ist, diese Dialektik einseitig zu kon-
struieren, sei es, dass man mit Husserl versucht, das alter ego aus dem ego abzuleiten, sei es,
dass man mit Emmanuel Levinas dem Anderen die ausschlieBliche Initiative in der Zuwei-
sung der Verantwortung an das Selbst vorbehilt. Hier gilt es, eine iiberkreuzte Auffassung der
Andersheit zu denken, die wechselseitig dem Primat der Selbstschitzung und dem des vom
Anderen ausgehenden Aufrufs zur Gerechtigkeit gerecht wird. Der springende Punkt ist, wie
wir sehen werden, in einer Formulierung der Andersheit zu suchen, die mit der Grundunter-
scheidung der beiden Ideen des Selben — als idem und als ipse — homogen ist, einer Unter-

scheidung, auf die unsere gesamte Philosophie der Selbstheit sich griindet.* (SA: 398)

Gleich zu Beginn des Zitats offenbart sich der grundsdtzliche Unterschied zwischen
Levinas und Ricceur: Wihrend gemif3 Ersterem die Beziehung zwischen Selbst und
Anderem asymmetrisch ist, weil das Subjekt dem Anderen seine Subjektivitit
schuldet, schreibt Ricceur die Beziehung in eine symmetrische Bewegung ein. Hier
stehen sich zwei unterschiedliche philosophische Anspriiche gegeniiber: Wéhrend
Ricceur die ontologischen Analysen Heideggers in eine dialektische Bewegung
tiberfiihrt, um so die Komplexitit von Selbstheit — im Sinne einer Vermittlung mit

29 Interessant ist, dass es Ricceur in dem 21 Jahre vor Das Selbst als ein Anderer erschiene-
nen Buch Die Interpretation gelingt, den paradoxen Begriff des Anderen als ,,Absolut-
Anderen* so zu denken, wie er Levinas vorschwebt: ,,Natiirlich spreche ich vom Absolut-
Anderen nur, insofern es sich an mich richtet; und das Kerygma, die frohe Botschaft be-
steht gerade darin, dass sie sich an mich wendet und authért, das Absolut-Andere zu sein.
Von einem Absolut-Anderen konnte ich nichts wissen. Aber gerade durch die Art, wie es
sich nihert, kiindigt es sich als das Absolut-Andere, als die Arché und das Telos an, die
ich reflexiv zu begreifen vermag. Es kiindigt sich an als das Absolut-Andere, indem es
seine radikale Andersheit zunichte macht.” (I: 536f.)

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 289

der Welt — ans Licht zu bringen, geht es Levinas ausschliefflich um die Freilegung
der Ausgesetztheit des Subjekts gegeniiber dem Anderen im Zuge einer ethisch-
dekonstruktiven Wendung der heideggerschen Subjektkritik. Da es sich bei Le-
vinas’ Philosophie nicht um eine Dialektik, sondern um eine Uberschreitung des di-
alektischen Denkens handelt, kann auch nicht von einer ,.einseitigen* Dialektik die
Rede sein. Der Konstitutionsprozess von Subjektivitit, wie ihn Levinas versteht, ist
jedoch sehr wohl einseitig: Subjekt und Anderer begegnen sich nicht auf der glei-
chen Ebene, weil die Subjektivitit konstituierende Spur vom Anderen herkommt.
Die Frage nach der konkreten Beziehung, d.h. der dialogischen Interaktion zwi-
schen zwei konkreten Subjekten stellt sich erst, nachdem sich Subjekte konstituiert
haben.

Riceeur tiberspringt hingegen in seiner Analyse den asymmetrischen Konstituti-
onsakt von Subjektivitit und thematisiert zu frith, wie Verantwortung gegeniiber
dem Anderen mit dem ,,Primat der Selbstschitzung® in Einklang gebracht werden
kann. Er vermag zwar das Selbstverstindnis von Subjekten, die sich mit einer sol-
chen Verantwortung konfrontiert sehen, zur Sprache zu bringen und zugleich die
Frage einzuholen, wie Subjekte an der Ubernahme von Verantwortung nicht zer-
brechen; problematisch ist jedoch, dass nicht mehr analysiert werden kann, wie
Subjekte iiberhaupt in den Zustand versetzt werden, sich selbst als handelnde, ge-
geniiber Anderen verantwortliche und sich selbst interpretierende Subjekte zu ach-
ten. Mit dem ,,Primat der Selbstschitzung® kann die Maoglichkeit dieser Selbstbezii-
ge nicht mehr hinreichend beschrieben werden — sie bleibt die Voraussetzung, unter
der die Frage nach der Verantwortung gegeniiber dem Anderen erst beantwortet
werden kann.*

30 In seinem spiten Text Anders (A) aus dem Jahr 1997 legt Ricceur eine Lektiire von Jen-
seits des Seins vor, die der Argumentation seines Landsmannes mehr gerecht wird als die
Lektiire in Das Selbst als ein Anderer und sich insbesondere mit der Differenz zwischen
Sagen und Gesagtem sowie der Bedeutung der Gerechtigkeit beschiftigt. Liebsch ver-
sucht im Ausgang dieses Textes die Plausibilitit von Ricceurs Subjektverstindnis zu er-
hirten, indem er dieses niher an Levinas’ Interpretation asymmetrischer Subjektwerdung
riickt: ,,Ricceur will keineswegs in Abrede stellen, dass es eine radikale, uniiberwindliche
Asymmetrie im Verhiltnis zum Anderen geben kann: dann ndmlich, wenn wir mit jegli-
cher Antwort zu spidt kommen, die wir ihm geben. Aber wenn die Asymmetrie, die von
der radikalen, irrelativen Anderheit des Anderen herriihrt, durch nichts ,kompensiert*
wird, so sein Argument, lasst sich letztlich iiberhaupt kein , Verhiltnis‘ zu ihr mehr den-
ken.* (Liebsch 2015: 90) Liebsch verkennt jedoch, dass Levinas die Notwendigkeit einer
,Kompensation* der Asymmetrie durch die Bildung partieller Beziehungen gar nicht
leugnet. Die Asymmetrie, das heif3t die Ungleichheit in der Beziehung zwischen Subjekt
und Anderem, die Nicht-Beziehung, ist vielmehr eine Bedingung fiir die Erreichbarkeit

des Anderen: Ohne jene kann das Subjekt vom Anderen nicht affiziert werden. Der An-

- am 14.02.2026, 09:44:32.



https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

7.3.4 Die Hermeneutik des Selbst zwischen Ontologie und Ethik

Auch wenn die Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit auf eine Vorausset-
zung verweist, die sie nicht mehr einholt, wére es voreilig und falsch, Ricceur die
Setzung eines autonomen Selbst zu unterstellen. Die Dialektik zwischen Selbstheit
und Andersheit ist feiner eingestellt, weil der temporale Charakter der Selbstheit ei-
ne solche Setzung verhindert. Es lésst sich jedoch ein Changieren der Hermeneutik
des Selbst zwischen den Positionen von Heidegger und Levinas konstatieren. Mit
den aus Sein und Zeit entlehnten Begriffen der ,,Eigentlichkeit” und des ,,Gewis-
sens® umkreist Ricceur die reflexive Komponente des Selbst, um der Kompromiss-
losigkeit der levinasschen Ethik eine ontologische Pointe entgegenzuhalten:

,»Als Bezeugung-Aufforderung bedeutet das Gewissen, dass die ,eigentlichsten Moglichkei-
ten‘ des Daseins urspriinglich vom Optativ des ,Gut-lebens‘ strukturiert sind, der sekundir
auch den Imperativ der Achtung beherrscht und mit der Uberzeugung des moralischen Situa-
tionsurteils zusammentrifft. Verhilt es sich so, so besteht die Passivitéit des Aufgefordertseins
in der Situation des Horens, in der das ethische Subjekt sich einer Stimme gegeniibergestelit
findet, die in der zweiten Person an es gerichtet ist.“ (SA: 422 f.; zweite Hervorhebung von

mir).

Der Unterschied zwischen Heidegger und Ricceur liegt zunéchst in der Tatsache,
dass Ricceur den ontologischen Gewissensbegriff in einen ethischen iiberfiihrt.*!
Diese Ethik ist — und hier liegt nun die entscheidende Ubereinstimmung mit Le-
vinas — eine Ethik des Anderen, weil die Aufforderung, auf die das Gewissen rea-
giert, diejenige der ,,zweiten Person* ist.> Eine solche Form der Aufforderung gibt
es bei Heidegger nicht, da innerhalb der Daseinsanalyse der Ruf des Gewissens
dem Dasein selbst und nicht dem Anderen entstammt. Ricceurs Schritt von Heideg-
ger zu Levinas besteht also in der Anerkennung des ethischen Charakters des Ge-
wissens und der primédren Aufforderung durch den Anderen.

dere begrenzt sich im Zuge der Beriihrung und Ansprache allerdings stets schon selbst,
weil er sich in diesem Akt ja auf das Subjekt bezieht. Es muss daher gar keine Kompensa-
tion von auflen an die Asymmetrie herangetragen werden.

31 Greisch (2009: 139f.) hebt diese Transformation hervor, indem er argumentiert, dass
Ricceur die durch das Gewissen angezeigte ,,Aufforderung® an eine ,,Bezeugung* kettet.

32 Kemp sieht in der Rolle des Anderen bei Ricceur die entscheidende Distanzierung
gegeniiber Heidegger: ,,All of Ricceur's reservations about Heidegger can be summarized
as a criticism of his analytic of the human world, for giving no room for the other at the

border of or inside a world which is mine.* (Kemp 1996: 49)

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 2901

Problematisch wird es jedoch, wenn Ricceur in obigem Zitat von einer ,,Gegen-
iberstellung* spricht: Das Subjekt ist hier bereits als ethisches Subjekt konstituiert,
bevor es die Stimme des Anderen empfingt. Es verfiigt iber einen Selbstbezug,
welcher der Affizierung durch den Anderen vorausgeht. Hier liegt letztlich der be-
deutende Unterschied zwischen Ricceur und Levinas. Wihrend nach Levinas der
Andere das Subjekt erst durch die Beriihrung und Anrufung als ethisches Subjekt
einsetzt, geht Riceeur von einer urspriinglichen Empfénglichkeit des Selbst aus, die
Teil seiner Reflexivitit und damit seiner Struktur ist:

,.Nun erreicht aber das Thema der Exterioritit das Ziel seines Weges, das heifit das Hervorru-
fen einer verantwortlichen Antwort auf den Anruf des Anderen, nur dann, wenn es eine Fd-
higkeit der Empfinglichkeit, der Unterscheidung und der Anerkennung voraussetzt, die mei-
nes Erachtens einer anderen Philosophie des Selben angehort als derjenigen, der die
Philosophie des Anderen widerspricht. [...] Man wird wohl dem Selbst eine Empfinglichkeit
zuerkennen miissen, die sich aus einer reflexiven Struktur ergibt, welche man besser durch
seine Fihigkeit der Wiederaufnahme gegeniiber vorgéingigen Objektivationen als durch eine

anféngliche Trennung definiert.” (SA: 407; Hervorhebungen von mir)

Wie bereits in Ricceurs frithen Schriften, in denen die Frage der Reflexivitit mit der
Neubestimmung des Cogito verkniipft wird, st68t man an dieser Stelle von Das
Selbst als ein Anderer auf das Problem der Voraussetzung. Auch wenn in Ricceurs
Spitwerk die Analyse verfeinert wird, blockiert die Voraussetzung einer urspriing-
lichen Féhigkeit an dieser Stelle den Weg zu einem heteronomen Subjektverstind-
nis. Empfinglichkeit ist fiir Ricceur eine Komponente der Reflexivitit des Subjekts,
sie geht der Willensbildung damit nicht voraus. Das autonome Subjekt bleibt zwar
abgesetzt, es wird jedoch noch nicht vollstindig zum ausgesetzten Subjekt trans-
formiert: Ricceur fiihrt, wie Jens Greisch (2009: 130) betont, ,,ein zusitzliches Mo-
ment der Passivitdt in das Autonomieprinzip ein, und zwar so, dass Selbstsetzung
und Selbstaffektion eine unzertrennliche Einheit bilden“. Empfinglichkeit wird als
Vermogen und nicht als jeder Erfahrung vorausgehende Offnung des Subjekts in-
terpretiert und somit als urspriingliches Strukturmoment, das dem heteronomen
Konstitutionsprozess von Subjektivitit nicht unterliegt. Trotz der Erweiterung der
heideggerschen Denkfiguren um die ethische Komponente der Andersheit bleibt
Ricceur im Dunstkreis der ontologischen Analyse:** Gegen Subjektphilosophie und
Dekonstruktion wird ein Selbst verteidigt, das Passivitdt und Reflexivitét in eine
Einheit integriert.

33 Diese Lesart unterstiitzt Cohen: ,,Ricceur, while standing within Heideggerian ontology,
supplements and corrects it with morality, while Levinas, standing in an ethics outside

Heideggerian ontology, uses morality to overthrow it.” (Cohen 2002: 136)

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Ricceurs Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit resultiert in der Einnah-
me einer (vermeintlichen) Zwischenposition®, die sich sowohl der ontologischen
Symmetrie und Einheitlichkeit Heideggers, wie auch der ethischen Asymmetrie und
Heterogenitit Levinas® zu entziehen versucht:

,Der fiir M. Heideggers Philosophie charakteristischen Reduktion des Schuldigseins auf die
mit der Faktizitdt des In-der-Welt-Seins verbundene Unheimlichkeit stellt E. Levinas eine
symmetrische Reduktion der Andersheit des Gewissens auf die Exterioritdt des Anderen, wie
sie sich in seinem Angesicht manifestiert, gegeniiber. In diesem Sinne gibt es bei E. Levinas
keine andere Modalitdt der Andersheit als diese Exterioritit. Das Modell fiir jede Andersheit
ist der Andere [autrui]. Der Alternative zwischen der Unheimlichkeit nach Heidegger und der
Exterioritidt nach E. Levinas werde ich hartnickig den originalen und urspriinglichen Charak-
ter dessen entgegenstellen, was mir die dritte Modalitdt der Andersheit zu bilden scheint: das
Aufgefordertsein als Struktur der Selbstheit.“ (SA: 425).

Verteidigt wird von Ricceur letztlich ein Subjekt, das sich als durch die Aufforde-
rung des Anderen durchzogen versteht. Ich mochte diesem Vorschlag mit Levinas
entgegenhalten, dass eine solche Durchzogenheit nur moglich ist, weil das Selbst
von einem Anderen beriihrt ist, der sich ihm unendlich entzieht. Das Selbst als An-
deren gibt es nur, weil sich der Andere im Vollzug der Aufforderung bereits in das
Subjekt eingenistet hat. Das levinassche Subjekt ist ein stets schon aufgefordertes
Subjekt. Die Aufforderung ist ein konstitutives Element seines Selbstseins und be-
dingt erst, dass sich das Subjekt dem Anderen zuwenden oder abwenden kann. Das
Spektrum moglicher Reaktionen ist daher philosophisch nicht auf derselben Ebene
wie die Aufforderung zu verorten. Jenes ldsst sich nicht in eine symmetrische Rela-
tion mit der Affizierung des Anderen iiberfithren; die Beriihrung widersteht viel-
mehr einer dialektischen Integration.’ Die Interpretation der Beziehung zwischen

34 Ricceur fasst seine Position selbst wie folgt zusammenfassen: ,,Gegen M. Heidegger habe
ich eingewandt, dass die Bezeugung urspriinglich eine Aufforderung ist; andernfalls ver-
lore sie jede ethische und moralische Bedeutung. Gegen E. Levinas mochte ich einwen-
den, dass die Aufforderung urspriinglich eine Bezeugung ist; andernfalls wiirde die Auf-
forderung nicht entgegengenommen und das Selbst wiirde nicht im Modus des
Aufgefordertseins beriihrt.* (SA: 425f.)

35 Die Aporie, die Ricceurs Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit an dieser Stelle
iiberfillt, bringt letztlich Mattern, der sich eigentlich an einer Verteidigung Ricceurs ver-
sucht, unfreiwillig auf den Punkt: ,,Allein ein Denken der Ipseitit, das die Identitét nicht
mehr wie Levinas im Sinne des ,idem‘ konzipiert, sondern als Aktivitdt und Passivitét
vermittelndes Selbst im Sinne des ,ipse‘, lasst dessen Fahigkeit verstindlich machen, sich
in der ethischen Dimension anrufen zu lassen.” (Mattern 1996: 209) Mattern stellt das

grundsitzliche Problem der Hermeneutik Ricceurs heraus, wenn er auf die ,,Fahigkeit*

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 293

Subjekt und Anderem bei Levinas als (Nicht-)Verhéltnis entkommt sowohl der Ge-
fahr einer ontologischen Trennung als auch einer dialektischen Symmetrisierung,
weil sie als entziehende Beziehung gedacht wird.*® Die Spur des Anderen entzieht
sich im Moment der Beriithrung einer vollstindigen Sedimentierung und legt das
Subjekt aus diesem Grund nicht auf eine letztgiiltige Identitit fest. Gerade weil die
Affizierung des Anderen darin scheitert, sich vollstindig im Subjekt abzulagern,
kann sich eine Identitdt ausbilden, welche das Selbstverstindnis des Subjekts rahmt
und stets in einen Transformationsprozess eingebunden ist. Was Ricceur entgeht, ist
die setzende, positive Implikation der Aufforderung bei Levinas. Die These von der
Untrennbarkeit zwischen Selbstheit und Andersheit reicht nicht weit genug, weil sie
verkennt, dass die Beziehung zwischen Subjekt und Anderem nicht eine der Inter-
dependenz, sondern eine der Nicht-Beziehung — oder in den Worten Levinas’: Eine
Beziehung ohne Beziehung — ist.

Der entscheidende Unterschied zwischen Dekonstruktion und Dialektik, der in-
nerhalb einer Analyse der Beziehung zwischen Selbst und Anderem sichtbar wurde,
ldsst sich auch an folgendem Zitat Zizeks illustrieren: ,,Es ist also nicht nur so, dass
jede Identitdt immer durchkreuzt, zerbrechlich, fiktiv ist (wie das postmoderne
Mantra des ,Dekonstruktivismus* lautet), die Identitit selbst ist streng genommen
das Zeichen ihres Gegenteils, ihres eigenen Mangels, der Tatsache, dass der als mit
sich identisch behaupteten Entitidt die vollstindige Identitdt fehlt. (Zizek 2014:
531; Anm. 30) Zizek verkennt in diesen Zeilen, dass gemél der Dekonstruktion die
Identitit gerade deshalb von einem Mangel beherrscht ist, weil sie von dem Hetero-
nomen durchdrungen wird. Die ,,Binnendifferenzierung des Subjekts, um auf eine
Formulierung Butlers zuriickzugreifen, ist ein Resultat der ,,Auflendifferenzierung*
(Butler 2010: 133). Die Dialektik verlegt den Schauplatz der Spaltung des Subjekts
in sein Inneres, wihrend fiir die Dekonstruktion die Spaltung das Produkt eines sol-
chen — ebenso gespaltenen — Entzugsmoments ist, welches dem vor der Spaltung
noch gar nicht existierenden Subjekt konstitutiv d@uflerlich ist. Es gibt aus diesem
Grund keine gegebene Identitit, die dann vom Heteronomen aufgespalten wird, was
Zizek der Dekonstruktion unterstellt; die Spaltung selbst ist vielmehr fiir das Phi-
nomen konstitutiv. Dekonstruktion und Dialektik gelingt es zwar gleichermalen,
die Nicht-Identitédt des Subjekts zu denken und diese in einen temporalen Konstitu-

des Subjekts zu sprechen kommt: Vorausgesetzt wird ndamlich ein Subjekt, das tiber die
Befihigung verfiigt, den Ruf des Anderen zu vernehmen, bevor es vom Anderen angeru-
fen wird.

36 Diese grundsitzliche Verkniipfung von Dialektik und Integration, die auch als Relationie-
rung gefasst werden kann, sowie die hieraus folgende notwendige Begrenzung werden
von Cohen unterstrichen: ,,For Ricceur, as for Hegel, genuine philosophy must be limited
to ,internal® or ,dialectical‘ relations, that is to say, relations whose terms do not in any ir-
reducible sense exceed their relationality.” (Cohen 2002: 130)

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

294 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

tionsprozess einzuschreiben. Im Gegensatz zu einem dialektischen Verfahren insis-
tiert die Dekonstruktion jedoch darauf, dass Nicht-Identitit kein urspriingliches
Element des Subjekts ist: Nicht-Identitidt ist nur deshalb ein Moment von Subjekti-
vitit, weil sie das Subjekt von auflen iiberféllt. Der ,,Primat der inneren Spaltung®
(Zizek 2014: 531; Hervorhebung von mir), der fiir Zizeks Subjektverstindnis ge-
nauso zentral ist wie fiir dasjenige Ricceurs, ist selbst dort noch gegeben, wo die To-
talitdt der dialektischen Bewegung durch ein konkurrierendes philosophisches Den-
ken — bei Zizek der Psychoanalyse Lacans und bei Ricceur der Ontologie
Heideggers — gedffnet wird. Die Dialektik kommt aus diesem Grund nicht umhin,
an einer Stelle auf die Figur des Ursprungs im Sinne einer urspriinglichen Voraus-
setzung zuriickzugreifen, durch die ihre Bewegung erst in Gang gesetzt wird. Darin
liegen die Grenzen der Dialektik in Bezug auf ein heteronomes Verstindnis von
Subjektivitit.

7.4 RESUMEE

Auch wenn der letzte Abschnitt die dialektische Hermeneutik des Selbst in eine
Aporie getrieben hat, liegt die Gemeinsamkeit zwischen Ricceur und Levinas — die
zugleich ihre Differenz gegeniiber Derrida und Foucault umfasst — in der besonde-
ren Beriicksichtigung des Anderen und damit in dem wesentlich ethischen Charak-
ter eines heteronomen Subjektverstéindnisses.®” Dabei ist es Ricceurs Verdienst her-
ausgearbeitet zu haben, wie eine hermeneutische Wendung der heideggerschen
Subjektkritik die ontologischen Einsichten der Daseinsanalyse mit der Ethik des
Anderen bei Levinas zusammenfiihren kann. Der Ertrag beruht in der ErschlieBung
des Anderen fiir eine Thematisierung des Selbstverstandnisses von Subjekten.
Insgesamt ist die Stellung der Hermeneutik Ricceurs zur Dekonstruktion ambi-
valent; ein hermeneutischer Anschluss an Heideggers Subjektkritik verfiigt sowohl
tiber Vorziige als auch iiber Schwierigkeiten. Hervorzuheben ist insbesondere, dass
Ricceur mit der Innenperspektive des Subjekts, der Reflexivitit und der Kontinuitéit
von Identitdt Komponenten von Subjektivitit diskutiert, denen die Dekonstruktion
wenig bis keine Zuwendung schenkt. Die Hermeneutik Ricceurs legt mehr Gewicht
auf eine Erorterung der Bezugsmomente von Subjektivitiit. Sie beriicksichtigt stér-
ker als es die Dekonstruktion tut, dass Subjekte Selbstbeziige affirmieren miissen.
Das hat sich vor allem an zwei Stellen gezeigt. Zum einen hat sich ergeben, dass
das negative, relationale und entziehende Feld der Sprache immer auf die Realisie-

37 So schreibt Patrick L. Bourgeois: ,,Ricceur and Levinas, against the so-called deconstruc-
tive ethics that deconstructs the ethical relation, both invoke the face to face of the per-

sonal other at the heart of ethical response.* (Bourgeois 2002: 123)

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICCEUR | 295

rungen des iiber sich reflektierenden Sprechers verweist. Zum anderen wurde durch
die Explikation der Komponente der Selbigkeit offengelegt, wie es moglich ist, dass
Subjekte sich als dieselben identifizieren konnen, ohne dass diese Identifizierung
auf eine zugrunde liegende Substanz verweist. Kontinuitédt konnte somit als Teil der
Selbsterfahrung von Subjekten zur Sprache gebracht werden. Zusammengehalten
wird die Hermeneutik des Selbst durch das Phidnomen der narrativen Identitit, mit-
tels derer nicht nur die Temporalitéit, sondern auch die Ethik in die Hermeneutik
eingebunden wird.

Die Schwierigkeiten eines hermeneutischen Zugriffs auf das Subjekt liegen je-
doch in der Setzung von Strukturmomenten, die nicht als Effekt von Entzugsmo-
menten interpretiert und damit nicht innerhalb der Bewegung von Subjektwerdung
verhandelt werden. Beim frithen Ricceur wird die Reflexion als wesentliche Befihi-
gung des Subjekts vorausgesetzt. In Ricceurs Spétphilosophie versperrt die symmet-
rische Bewegung der Dialektik die Anerkennung der asymmetrischen Beziehung
zwischen Selbst und Anderem. Auch wenn es sich bei der Dialektik zwischen
Selbstheit und Andersheit nicht um eine Reduktion des Anderen auf den Selben
handelt, verkennt Ricceur die (Nicht-)Beziehung zwischen Subjekt und Anderem im
Sinne der im selben Moment ablaufenden Beriihrung und des Entzugs. So habe ich
zwar zu veranschaulichen versucht, dass in der Hermeneutik des Selbst die einheit-
liche Struktur des Daseins, wie sie Heidegger vertritt, durch einen Verweis auf den
ethischen Charakter des Selbst erweitert wird. Die Ausgesetztheit des Subjekts wird
aber nicht in aller Konsequenz gedacht, weil eine nicht vom Anderen initiierte
Empfinglichkeit des Selbst im Sinne einer urspriinglichen Befdhigung vorausge-
setzt wird. Vor diesem Hintergrund bleibt zu bedenken, ob ein hermeneutischer An-
schluss an die Subjektkritik Heideggers nicht stirker die asymmetrische Beziehung
zwischen Subjekt und Anderem und somit die alteritdre Pointe der Dekonstruktion
in ihre , konstruktiven Analysen einbeziehen kann.

Im anschlieBenden Kapitel mochte ich anhand der Schriften Taylors zeigen, wie
eine affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik aus hermeneutischer
Perspektive weitergefiihrt werden kann, indem die Suche nach den konstitutiven
Elementen des Selbstverstindnisses von Subjekten inhaltlich konkretisiert wird.
Ricceurs wesentliche Leistung ist es, den Raum ausgelotet zu haben, in dem die
Hermeneutik iiber die Einsichten der Dekonstruktion hinausgehen kann. Dabei gilt
es nun zu untersuchen, wie genau sich das Selbstverstidndnis von Subjekten in sei-
nen unterschiedlichen Dimensionen auslegen ldsst. Hier stellt sich dann auch die
Frage nach den zu bejahenden Selbstverstindnissen spezifisch neuzeitlicher Subjek-
te.

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 09:44:32.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

