
 

7. Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Paul Ricœur 

 
 
 

In den letzten drei Kapiteln habe ich zu veranschaulichen versucht, wie eine affir-
mative Wendung von Heideggers Subjektkritik in eine Dekonstruktion des Subjekts 
münden kann. Dabei war es meine These, dass ein Anschluss an die ontologischen 
Analysen möglich ist, ohne das Subjekt als wichtige philosophische Kategorie auf-
zugeben: Heideggers Kritik der Subjektphilosophie wird transformiert, indem der 
Fokus auf die Subjektivität konstituierenden Kräfteverhältnisse gelegt wird. Le-
vinas, Derrida und Foucault gelingt es mit dieser Geste, die ethischen, strukturellen 
und materiellen Kräfte freizulegen, das sich selbst bestimmende und sich selbst 
transparente Subjekt abzusetzen und so überhaupt erst Subjektivität als heteronom 
erfahrbar zu machen. Eine Neubestimmung von Handlungsfähigkeit, Widerständig-
keit, Verantwortung und Identität ergibt sich im Ausgang des heteronomen Konsti-
tutionsprozesses von Subjektivität. 

Trotz all dieser Verdienste ist die Subjektkritik der Dekonstruktion in einer be-
stimmten Hinsicht einseitig, da sie die hermeneutischen Implikationen der Philoso-
phie Heideggers nicht hinreichend in ihre Arbeit integriert. Bei meiner Rekonstruk-
tion des heideggerschen Verständnisses von Destruktion hat sich ja gezeigt, dass 
dieser ein wesentlich interpretierender Impuls zukommt (vgl. Kap. 2.5.4). Der Stel-
lenwert der Interpretation soll nun in den beiden folgenden Kapiteln unter Berück-
sichtigung der Arbeiten von Paul Ricœur und Charles Taylor aufgewertet werden. 
Die zu vollziehende Aufwertung betrifft vor allem das Selbstverständnis von Sub-
jekten, welches sowohl bei Heidegger als auch der Dekonstruktion kaum Beachtung 
erfährt. Die Frage nach den stabilisierenden Komponenten von Identität bekommt 
in diesem Zuge wieder eine Dringlichkeit. Es wird sich zeigen, dass Ricœur vor al-
lem die systematischen Einsichten einer hermeneutischen Subjektkritik im An-
schluss an Heidegger herausarbeitet und diese zum Teil in direktem Dialog mit der 
Dekonstruktion entwickelt. Darauf folgend werde ich mit Taylor die Thematisie-
rung der Selbstbezüge neuzeitlicher Subjekte auf ihre anthropologische und histori-

sche Dimension hin ausrichten. Die Überzeugungskraft hermeneutischer Argumen-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

tation gilt es dabei stets vor dem Hintergrund dekonstruktiver Subjektkritik zu prü-
fen. 

Ricœur spricht in Bezug auf das übergreifende Thema seines Werkes von einer 
„hermeneutics of praxis“ (1990: XIII). In seiner frühen Philosophie bemüht er sich 
um eine Wiederaneignung eines hermeneutischen Subjektverständnisses im Klima 
der strukturalistischen und psychoanalytischen Diskurse seiner Zeit. Wichtig ist 
hervorzuheben, dass Ricœur zunächst nicht direkt die philosophischen Positionen 
von Levinas, Derrida und Foucault auf- und angreift, sondern sich eher mit deren 
Umfeld beschäftigt. Seiner Auseinandersetzung kommt hierbei stets ein wesentlich 
konstruktiver Charakter zu: Nicht der Beweis der Unhaltbarkeit der strukturalisti-
schen und psychoanalytischen Theorien steht im Vordergrund, sondern vielmehr 
die Beantwortung der Frage, wie eine Hermeneutik des Subjekts von diesen Arbei-
ten profitieren kann – freilich um sie an bestimmten Stellen zu korrigieren. Mit der 
Forderung nach einem Übergang von der Semantik zur Semiotik insistiert Ricœur 
darauf, dass der (dekonstruktiven) Explikation der Sprache eine Analyse des Spre-
chers folgen muss. Die traditionelle philosophische Erkundung des Cogito, welche 
die Analyse des Subjekts wesentlich an die Reflexion, d.h. das Bewusstsein bindet, 
soll über eine Einholung der Selbstbezüge neu ausgerichtet werden. Mit einem Vor-
rang der ontologischen Frage nach dem „Ich bin“ vor dem „Ich denke“ schreibt sich 
Ricœur in die Subjektkritik Heideggers ein, ohne die Komponente der Reflexion 
aufzugeben. 

In Ricœurs Spätphilosophie, der ich mich in Form von Das Selbst als ein Ande-

rer zuwende, gewinnt der Andere innerhalb einer hermeneutischen Erörterung des 
Konstitutionsprozesses von Subjektivität an Gewicht. Ricœur positioniert sich nun 
kritischer gegenüber einer Rehabilitierung des Cogito und versucht sich vielmehr an 
einer Auslotung des Raumes zwischen einem fundamentalistischen Subjektver-
ständnis und einer Verwerfung der Kategorie von Subjektivität. Es sind die beiden 
Dialektiken zwischen Selbigkeit und Selbstheit sowie zwischen Selbstheit und An-
dersheit, an deren Schnittstelle sich Subjektivität konstituiert. Die Dialektik ist da-
bei jedoch nicht als eine Bewegung zu verstehen, die teleologisch ausgerichtet ist 
und auf eine umfassende Synthese abzielt; das Phänomen der Temporalität durch-
setzt die Totalität der Dialektik. Identität wird von Ricœur in diesem Kontext als 
narrative Identität neubestimmt. Mit der zweiten Dialektik zwischen Selbstheit und 
Andersheit führt Ricœur schließlich den Anderen in den Konstitutionsprozess von 
Subjektivität ein – und zwar unter gleichzeitiger Abgrenzung zu Levinas’ radikalem 
Verständnis von asymmetrischer Alterität. Ricœur verortet die Hermeneutik des 
Subjekts zwischen der Ontologie Heideggers und der Ethik Levinas’ und versucht 
sich so die Vorzüge beider Positionen zu eigen zu machen. Meine These wird an 
dieser Stelle sein, dass Ricœur aufgrund des Rückgriffs auf die dialektische Bewe-
gung die Spur des Anderen – um deren Freilegung es Levinas primär geht – inner-
halb des Konstitutionsprozesses von Subjektivität verkennt und seine Kritik an der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 263 

 

asymmetrischen Beziehung zum Anderen vorschnell ansetzt. Die Verbindung einer 
phänomenologischen und einer dialektischen Ausrichtung macht es zwar möglich, 
das Subjekt zu dezentrieren und die Ethik in eine Analyse der Existenzweise von 
Subjekten einzuführen; weil die vermittelnde Bewegung der Dialektik den asym-
metrischen Konstitutionsprozess der Subjektwerdung jedoch in eine Symmetrie 
überführt, kann die Ausgesetztheit des Subjekts in ihrer vollen Konsequenz nicht 
gedacht werden.1 

 

 
7.1 DER INDIREKTE ZUGANG DER HERMENEUTIK RICŒURS  
 
Ricœurs frühe Philosophie setzt sich zunächst mit dem Angriff gegen die Sub-
jektphilosophie auseinander, wie er in den 60er Jahren in Frankreich aus struktura-
listischer und psychoanalytischer Richtung vorgenommen wurde. Dabei bemüht er 
sich um eine Relativierung der Rede vom „Untergang“ des Subjekts, indem die his-
torische Spezifität eines solchen Diskurses bezweifelt wird: 
 

„Der Philosophie des Subjekts, heißt es, droht der Untergang. Diese Auffassung ist nicht ganz 

unrichtig; und doch war die Philosophie des Subjekts zu keiner Zeit von grundlegenden An-

fechtungen verschont geblieben. Auch gab es nie eine Philosophie des Subjekts, sondern 

vielmehr nur eine Folge verschiedenartiger Reflexionsweisen, die alle aus dem Bemühen her-

vorgingen, angesichts der Angriffe von außen das, was unter dem Begriff ‚Subjekt‘ zu verste-

hen ist, neu zu definieren.“ (1969: 137) 
 
Die von mir in dieser Arbeit verteidigte These Heideggers lautet, dass es eine Tradi-
tion der Philosophie gibt, die das Subjekt durchgehend als in der Gegenwart vor-
kommende Substanz auslegt. Durch die Behauptung, dass es eine Pluralität der 
„Reflexionsweisen“ über das Subjekt gibt, stimmt Ricœur mit Heidegger darin 
überein, dass der Versuch der Gründung und Stabilisierung des Subjekts ein durch-

gängiges philosophisches Projekt der Neuzeit ist, dessen Spuren sich aber auch 
schon in der Antike ausmachen lassen. Die Gemeinsamkeit der verschiedenen Un-
tersuchungen über den Status des Subjekts liegt in ihrer Anordnung um ein zugrun-
de liegendes Cogito, das bei der philosophischen Arbeit – explizit oder implizit – 

                                                             
1  Dezentrierung und Vermittlung sind somit, wie Dieter Teichert hervorhebt, zwei zentrale 

Momente von Ricœurs Subjektverständnis: „Ricœur dezentriert das Selbst, hält aber auf 

der Basis komplexer Vermittlungsmodalitäten an seiner zentralen Bedeutung fest.“ (Tei-

chert 2002: 163f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

vorausgesetzt wird.2 Der philosophische Diskurs der Begründung des Subjekts 
wurde und wird nach Ricœur jedoch immer wieder von neuem herausgefordert. Er 
produziert selbst Gegendiskurse, welche die Hegemonie der Idee des sich selbst be-
stimmenden und sich selbst transparenten Subjekts in Zweifel ziehen. Aus diesem 
Grund handelt es sich bei der Subjektkritik in der Mitte des 20. Jahrhunderts nicht 
um eine historisch beispiellose Situation, einen radikalen Bruch mit vorherigen phi-
losophischen Reflexionsformen, sondern um eine Kritik, welche die Geschichte der 
Philosophie immer schon begleitet hat. Das bedeutet aber nicht, dass die „neue“ 
Subjektkritik die vergangenen Problematisierungsweisen einfach nur wiederholt: 
Ricœur gesteht zu, dass Tiefe und Radikalität, mit denen das Subjekt jetzt als Fun-
dament des Wissens angegriffen wird, historisch einzigartig sind. 

Aus dem Kontext der zeitgenössischen Torpedierung der Subjektphilosophie 
heraus thematisiert Ricœur die Komponenten des Selbstverständnisses und der 
Selbstinterpretation. Die Begriffe der Hermeneutik3 und der Interpretation werden 

                                                             
2  Vgl. 1969: 137: „Vor allem aber ist Descartes’ Cogito nur einer – wenn auch vielleicht 

der höchste – unter vielen Gipfeln in einer Cogito-Kette, welche die reflexive Tradition 

ausmacht. In dieser Kette, im Strome dieser Tradition, interpretiert jeder einzelne Aus-

druck des Cogito den vorhergehenden neu. So könnte man von einem sokratischen Co-

gito sprechen (‚kümmere dich um deine Seele‘) – von einem augustinischen Cogito (der 

‚innere‘ Mensch zwischen den äußeren Dingen und den höheren Wahrheiten) – natürlich 

von dem cartesianischen Cogito – aber auch von einem kantischen Cogito (das ‚Ich den-

ke‘ muss alle meine Vorstellungen begleiten können).“ Interessant ist an diesem Zitat 

auch, dass Ricœur das Selbstbegründungsmoment von Subjektivität in der – sokratischen 

Version – der antiken Selbstsorge aufspürt. Diese Interpretation steht natürlich derjenigen 

Foucaults, innerhalb derer die Selbstsorge als Kontrastfolie zur cartesischen Selbstrefle-

xion begriffen wird (vgl. Kap. 6.3.3), diametral entgegen. 

3  Teichert weist darauf hin, dass sich Ricœurs Verständnis von Hermeneutik während sei-

ner Auseinandersetzung mit dem Strukturalismus und der Psychoanalyse im Laufe der 

60er Jahre verschiebt: „Es ist auffällig, dass Ricœur Ende der 1960er Jahre – möglicher-

weise in Zusammenhang mit der Rezeption von Gadamers 1960 erschienenem Haupt-

werk – eine grundlegende Revision seines Hermeneutikbegriffs durchführt. Die […] De-

finition der Hermeneutik als Theorie der Interpretation des Symbols bzw. als Metatheorie 

der symbolinterpretierenden Disziplinen wird aufgegeben.“ (Teichert 2002: 158) Walden-

fels hebt hervor, dass die Preisgabe des Symbols in den 70er Jahren zu einer Hermeneutik 

des Textes führt: „Bezeichnend für die 70er Jahre ist eine zunehmende Ausweitung des 

hermeneutischen Feldes von einer speziellen Theorie der Symbole zu einer allgemeinen 

Theorie des Textes.“ (Waldenfels 1983: 269) Letzteres eröffnet die Möglichkeit eines Di-

alogs mit der Dekonstruktion. Es wird sich in Abschnitt 7.2.1 zeigen, wie die Hermeneu-

tik einen produktiven Anschluss an das Textverständnis der Dekonstruktion herzustellen 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 265 

 

dabei zunächst im Sinne ihrer Tradition angeeignet. Ricœur schreibt: „Dabei be-
zeichne ich als Hermeneutik jede Disziplin, die interpretierend vorgeht, und verste-
he unter dem Begriff Interpretation im strengen Sinne des Wortes die Erkenntnis 
eines verborgenen Sinnes in einem offenkundigen Sinn.“ (1969: 170) Hier ist zu-
nächst zu klären, wie Ricœur den Begriff des Sinns umgrenzt. Das Zitat lässt sich 
leicht missverstehen, indem Sinn metaphysisch aufgefasst wird: Hinter einem Sinn, 
der erscheint und philosophisch expliziert werden kann, befindet sich eine zweite, 
fundamentalere Ebene des Sinns, welche die Erscheinung eines „greifbaren“ Sinns 
bedingt. Eine solche Zwei-Welten-Lehre, welche die Form des Sinns in eine Er-
scheinung und in ein Ding an sich auftrennt, wäre jedoch tief im Kontext der Meta-
physik verankert. Aus diesem Grund entwickelt Ricœur sein Verständnis von Sinn 
im Ausgang der Einsichten Heideggers. Der Sinn ist ein sich stets entziehendes 
Phänomen, das philosophisch erschlossen, aber nicht begrifflich fixiert werden 
kann. Den Namen der „Methode“ als Operation einer solchen Erschließung möchte 
Ricœur dabei genauso vermeiden wie Derrida und Foucault. In diesem Punkt unter-
scheidet er sich entscheidend von Hans-Georg Gadamer, dessen Hauptwerk be-
kanntlich Wahrheit und Methode heißt. Die Hermeneutik als Destruktion ist bei 
Ricœur keine Methode, da sie sich dem erkenntnistheoretischen Dualismus zwi-
schen Subjekt und Objekt widersetzt und sich einer Analyse derjenigen ontologi-
schen Kräfteverhältnisse widmet, die den Sinn erst freisetzen: 

 

„Wer das Verstehen nur im Rahmen einer Methodologie erfassen will, der bleibt in den Vo-

raussetzungen der objektiven Erkenntnis und in den Vorurteilen der kantischen Erkenntniskri-

tik befangen. Darum muss man den Bannkreis der Subjekt-Objekt-Problematik entschlossen 

verlassen und das Sein selbst in den Mittelpunkt der Frage stellen. […] Dieser grundlegenden 

Umkehrung des Bezuges zwischen dem Verstehen und dem Sein stimme ich vollkommen 

zu.“ (1965: 16) 
 

Die Möglichkeit einer hermeneutischen Interpretation ist dem Erscheinen des Seins 
nachgeordnet. Der Hermeneutik kommt somit eine wesentlich ontologische Dimen-
sion zu, die sie mit Heideggers Daseinsanalyse teilt. Die Frage des Subjekts lässt 
sich nur im Rahmen einer Ontologie des Verstehens stellen. In anderen Worten: Ei-
ne Explikation der ontologischen Grundlagen des Verstehens ist integraler Bestand-
teil einer Hermeneutik des Subjekts. Die Vorrangigkeit der Ontologie gegenüber 
dem Verstehen ist die wesentliche Bewegung, durch die sich Ricœurs Hermeneutik 
als Spielform eines heteronomen Subjektverständnisses auslegen lässt. Die ontolo-
gische Konstitution des Subjekts soll nun aber – und darin beruht der wesentliche 
Unterschied sowohl zu Heidegger als auch zur Dekonstruktion – enger an die Kom-
                                                             

vermag, um von dort aus den Bogen zur Frage des Selbstverständnisses von Subjekten zu 

schlagen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ponente des Selbstverständnisses und somit an die Innenperspektive des Subjekts 
gebunden werden. 

Trotz des Primats der Ontologie gibt es eine wichtige Differenz zwischen 
Ricœur und Heidegger in Bezug auf eine Annäherung an das Sein. Im Gegensatz zu 
Heidegger ist Ricœur skeptischer, wenn es darum geht, das Sein philosophisch zu 
thematisieren. Der direkte Weg zur Ontologie ist versperrt, da sich ontologische 
Phänomene niemals als Phänomene erfahren lassen. Sie sind interpretationsbedürf-
tig. Dem direkten Weg zum Sein stellt Ricœur einen indirekten Weg gegenüber, der 
wesentlich über die Dimension der Interpretation verläuft: 

 

„Die Ontologie des Verstehens, auf die Heidegger durch eine unvermittelte Wendung direkt 

zugeht, in der er einen Seinsmodus an Stelle eines Erkenntnismodus setzt, kann für uns, die 

wir den indirekten und abgestuften Weg gewählt haben, nur ein Horizont sein, mehr eine 

Ausrichtung als eine Gegebenheit. Zu einer abgetrennten Ontologie haben wir keinen Zu-

gang, denn das interpretierte Sein erschließt sich nur im Vollzug der Interpretation selbst.“ 

(1965: 30) 
 
Weil das Sein immer nur über die verschiedenen Arten seiner Sedimentierung, d.h. 
über seine ontische Seite, erscheint, kann die Beantwortung der Seinsfrage nicht in 
einem direkten Zugriff auf das Sein erfolgen. Das ist auch die Ansicht, welche Hei-
degger in Sein und Zeit vertritt. Aus diesem Grund wurde die Explikation der Seins-
frage an die Daseinsanalyse gebunden. Im Ausgang vom Seinsverständnis des Da-
seins sollte das Sein erschlossen werden. Jedoch ist auch dieser Zugang für Ricœur 
noch problematisch: Es wird impliziert, dass das Dasein Sein immer schon partiell 
verstanden hat. Anders formuliert: Die Nähe des Daseins zum Sein bedingt, dass 
das Dasein ein Vor-Verständnis vom Sein hat, das die Analyse leitet. Die Möglich-
keit des Verstehens ist für Ricœur aber gerade an die Interpretation gebunden – und 
diese muss vom Subjekt erst vollzogen werden.4 

Ricœur versucht durch diese argumentative Geste die ontisch-ontologische Dif-
ferenz von der ontischen Ebene her aufzuspüren. Die grundsätzliche Bewegung der 
ontisch-ontologischen Differenz ist es ja, dass Sein nur als Seiendes erscheint. Soll 
das Sein als philosophisches Problem zugänglich gemacht werden, muss folglich 
das Seiende befragt werden. In Bezug auf die grundsätzlich hermeneutische Aus-
richtung bedeutet dies, dass eine Ontologie des Verstehens auf die historisch kon-

                                                             
4  Andris Breitling (2002: 96f.) gibt zu bedenken, dass Ricœurs Hermeneutik aufgrund des 

indirekten Wegs – im Gegensatz zu Heidegger – immer schon ein „Moment der ‚Ver-

fremdung' und der erkenntniskritischen ‚Distanzierung‘“ zukommt. Es wird sich später 

herausstellen, dass Taylors Hermeneutik in Bezug auf das Verstehen wieder die Nähe zu 

Heidegger und damit den direkten Weg sucht (vgl. Kap. 8.1.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 267 

 

kreten Formen des Verstehens angewiesen bleibt und keinen Zugriff auf dessen on-
tologische (Ab-)gründe hat: 

 

„Seine [Heideggers] Absicht war es, unseren Blick umzuerziehen, unserem Denken eine neue 

Orientierung zu geben; er wollte uns dazu anleiten, die historische Erkenntnis dem ontologi-

schen Verstehen unterzuordnen wie eine abgeleitete Form einer ursprünglichen. Aber er gibt 

uns nicht den geringsten konkreten Hinweis, in welchem Sinn das rein historische Verstehen 

von diesem ursprünglichen abgeleitet wird. Ist es darum nicht erforderlich geworden, von den 

abgeleiteten Formen des Verstehens auszugehen und in ihnen die Zeichen ihrer Herkunft auf-

zuweisen? Das bedeutet aber, dass wir auf jener Ebene beginnen müssen, auf der sich das 

Verstehen vollzieht, das heißt im Bereich der Sprache (langage).“ (1965: 19f.) 
 
Wie auch Levinas, Derrida und Foucault meldet Ricœur Widerstand gegen die Er-
zählung einer abstrakten Seinsgeschichte an, gemäß deren Logik sich historisch und 
kulturell spezifische ontologische Kräfteverhältnisse dem Menschen hingeben. Ein 
hermeneutischer Zugang zur Ontologie muss sich vielmehr der Differenz als bezie-
hende und entziehende Relation zwischen Sein und Seiendem zuwenden. Die Spra-
che ist zunächst das ausgezeichnete Phänomen, an dem die Bewegung der ontisch-
ontologischen Differenz sichtbar werden soll.5 Durch eine stärkere Berücksichti-
gung nicht nur der Sprache, sondern auch des Sprechens wertet Ricœur die ontische 
und somit die beziehende Dimension der ontisch-ontologischen Differenz wieder 
auf. Das ontologische Verstehen soll über das Subjekt thematisiert werden und die 
Sprache stellt den wesentlichen Weg zur Explikation dieser Differenz dar. Die Sub-
jektivität des Subjekts lässt sich phänomenologisch nur innerhalb eines Seins um-
kreisen, das immer schon sprachliches und damit interpretiertes Sein ist.6 

Die wichtigsten Begriffe der ricœurschen Hermeneutik lauten also Subjekt, 
Sprache und Sein. Während Heidegger in Sein und Zeit das Gewicht auf die ontolo-
gische Seite legt, da ja letztendlich nicht das Dasein selbst, sondern das Sein Ziel 

                                                             
5  Vgl. dazu 1965: 20: „Die Schwierigkeit, vom Verstehen als Erkenntnismodus zum Ver-

stehen als Seinsmodus überzugehen, liegt in Folgendem: Das Verstehen, das aus der Ana-

lytik des Daseins resultiert, ist genau dasselbe, durch das und in dem dieses Seiende sein 

Sein versteht. Heißt das nicht noch einmal, dass man die Anzeige, das Verstehen sei ein 

Seinsmodus, in der Sprache selbst suchen muss?“ 

6  Dies ist schon eine wesentliche Einsicht des heideggerschen Zugangs zur Sprache in den 

Schriften nach der Kehre (vgl. Kap. 3.4.3). Die Erweiterung Ricœurs liegt in der Berück-

sichtigung der reflexiven Dimension des sprechenden Subjekts, die Heidegger nicht ein-

zuholen gewillt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der Analyse ist,7 geht es Ricœur um eine Erschließung des Selbstverständnisses von 
Subjekten. Mittels des Begriffs der Reflexion sollen zunächst die ontologischen 
Grundlagen des Verstehens freigelegt werden, um dann in einem Zirkel erneut zum 
Subjekt und den spezifischen Sedimentierungen von Identität durchzustoßen. Die 
Bewegung, die Ricœur vollführt, ist folglich eine kreisförmige: Im Ausgang von 
der Reflexion des Subjekts sollen sich über die Sprache die ontologischen Grund-
züge des Verstehens herauskristallisieren – nur um dann wieder die Frage zu be-
antworten, welche Implikationen daraus für das Selbstverständnis von Subjekten 
gezogen werden können. Ricœur geht somit im Gegensatz zu Heideggers Weg in 
Sein und Zeit einen Umweg und zugleich ein Stück weiter. Der Weg wird früher 
begonnen, weil das Subjekt das Sein nicht immer schon verstanden hat, sondern 
dieses ihm nur im Modus der Interpretation zugänglich ist. Das meint Ricœur, wenn 
er vom indirekten Zugang der Hermeneutik spricht: „Der indirekte Weg zur 
menschlichen Existenz geht anders als die direkte Beschreibung des Daseins davon 
aus, dass uns unsere Existenz nur da zugänglich ist, wo sie sinnhaft wird, indem ei-
ne existentielle Erfahrung zur Sprache gebracht wird.“ (Mattern 1996: 55f.) Diese 
Erfahrung muss immer an das Selbstverständnis von sich interpretierenden Subjek-
ten gebunden bleiben und ist somit stets eine situierte Erfahrung. Der heideggersche 
Weg wird allerdings zugleich weiter geschritten, indem nicht bei der Seinsfrage 
Halt gemacht, sondern zum Subjekt zurückgekehrt wird. Das Subjekt wird als Re-
sultat dieser Bewegung dezentralisiert bzw. überhaupt erst in seiner Unverfügbar-
keit sichtbar. Es ist nicht mehr das souverän über sich herrschende, sondern das sei-
ner Autonomie beraubte Subjekt, welches nun auf die Bühne tritt. Die zentrale 
hermeneutische Frage ist damit für Ricœur diejenige nach dem Subjekt und nicht 
nach dem Sein. 

 
 

7.2 DIE FRÜHE HERMENEUTIK DES „ICH BIN“ –  
SPRACHE UND REFLEXION 

 
Mit der Artikulation der kreisförmigen Bewegung von Subjekt, Verstehen, Sprache 
und Sein hat Ricœur den Rahmen konstruiert, an dem sich ein hermeneutischer Zu-
gang zum Subjektbegriff orientieren muss. Die Hermeneutik muss Sprache und Re-
flexion gleichermaßen ihr Recht zukommen lassen und unterscheidet sich in diesem 
Punkt von der ontologischen Analyse Heideggers. Die Nähe zum frühen Heidegger 
– und damit wiederum die Distanz zu Derridas Dekonstruktion – beruht hingegen 

                                                             
7  Zur Erinnerung sei hier SZ: 436 zitiert: „Die Herausstellung der Seinsverfassung des Da-

seins bleibt aber gleichwohl nur ein Weg. Das Ziel ist die Ausarbeitung der Seinsfrage 

überhaupt.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 269 

 

darin, dass die Hermeneutik nicht auf die Konstitution des Sinns und damit auf die 
textliche Ebene zielt, sondern auf eine ontologische Analyse des Selbstverständnis-
ses von Subjekten.8 Die Hermeneutik begnügt sich nicht mit der Behauptung, dass 
das Entzugsmoment der Sprache immer auch ein Bezugsmoment ist, da Sprache ja 
von Subjekten gesprochen wird. Sie schlägt den Weg zur Perspektive des Sprechers 
und somit zu den „positiven“ Effekten der Sprache ein. Erst so lässt sich die volle 
Bedeutung der Beziehung zwischen Sprache und Sprechen beleuchten. Meine These 
ist hier, dass auch die Dekonstruktion diese positive, produktive Seite der Sprache 
berücksichtigt, Ricœur mit der Einbeziehung des Selbstverständnisses des Spre-
chers in einem wichtigen Punkt jedoch über die Dekonstruktion hinausgeht. Das 
Resultat dieser Weiterentwicklung ist eine „positive Hermeneutik des ‚ich bin‘“ 
(1968: 124), die sich an einer Annäherung zwischen Ontologie und Subjekt ver-
sucht, an der Heidegger nicht mehr interessiert war. Positiv ist diese Hermeneutik, 
weil sie die produktive Dimension jenes Kontakts artikuliert. Hermeneutisch ist die 
Vorgehensweise, da sie die Frage nach dem Selbstverständnis von Subjekten neu 
auslegt. 

Sprache und Reflexion sind die beiden zentralen Komponenten von Subjektivi-
tät, die innerhalb Ricœurs hermeneutischer Wendung der heideggerschen Subjekt-
kritik in den Mittelpunkt gerückt werden. Die Befähigungen des Sprechens und Re-
flektierens sind für das Selbstverständnis und damit für die Existenzweise von 
Subjekten irreduzibel. Ricœurs Anspruch ist es, die Philosophie des Cogito in eine 
Hermeneutik des „Ich bin“ zu transformieren (vgl. Jervolino 1990: 26). Eine solche 
hermeneutische Neubestimmung von Reflexivität soll sich von der um Descartes’ 
Cogito rotierenden Subjektphilosophie lösen, indem sie an die Ontologie gebunden 
wird. Sprache und Reflexion sind dann nicht länger Wesenselemente von Subjek-
ten, sondern Vollzüge, die auf eine Seinsweise hindeuten, die Ricœur als „Interpre-
tiert-Sein“ bezeichnet. An dieser Stelle gilt es jedoch die Rekonfiguration von Re-
flexivität zu problematisieren und ersichtlich zu machen, dass die Fähigkeit zur 
Interpretation eine substanzielle Voraussetzung ist, die Ricœurs Hermeneutik des 
„Ich bin“ auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis blockiert. 

 
7.2.1 Semantik und Semiotik – Die Sprache und der Sprecher 
 
Um die Sprache für eine Hermeneutik des Subjekts zu erschließen, setzt sich 
Ricœur zunächst mit dem zeitgenössischen „Strukturalismus“ auseinander. Die 
Sprache als ontisch-ontologisches Phänomen wird in der strukturalistischen Philo-
sophie seiner Zeit wesentlich über die beiden Disziplinen der Semantik und der 

                                                             
8  Vgl. Scott-Baumann (2009: 8): „Hermeneutics is not textual analysis, it is ontology: the 

profound meaning about being human.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Semiologie analysiert. Den Unterschied zwischen diesen Disziplinen legt Ricœur 
wie folgt aus: 
 

„Das semantische Problem unterscheidet sich vom semiologischen sehr präzise darin, dass 

das Zeichen, das sich in der Differenz konstituiert, vermittels der Referenz auf die Welt zu-

rückverwiesen wird; deswegen kann man mit gutem Recht diese Kehrseite der Referenz ge-

genüber der Differenz im Sinne der gesamten mittelalterlichen, cartesianischen, kantischen 

und hegelschen Tradition ‚Vorstellung‘ nennen. […] Die Relation von Zeichen und Zeichen 

enthält die semiologische Funktion; in der Vorstellung des Wirklichen durch Zeichen dagegen 

liegt die semantische Funktion; die erste ist der zweiten untergeordnet. Die erste hat ihren 

Sinn in der zweiten; oder, wenn man will, ist die Artikulation der Sprache (langage) auf deren 

Bedeutung gebende oder vorstellende Funktion ausgerichtet.“ (1969: 155f.) 
 
Die semiologische Funktion operiert auf der Ebene des Textes9 und umfasst die Re-

lationalität der Zeichen untereinander. Einer solchen Relationalität hat sich die De-
konstruktion auf verschiedene Art gewidmet. So wird bei Derrida Sinn durch die re-
lationierende Kraft der Différance produziert: Zeichen sind immer in ein – 
räumliches und temporales – Netz mit anderen Zeichen eingelassen. Signifikation 
wird dann in einem Spiel des gegenseitigen Abstoßens der Zeichen voneinander 
produziert (vgl. Kap. 5.2.2). Bei Foucault hat sich die Kraft der Relationierung vor 
allem im Kontext der Wirkungsweise von Macht zu erkennen gegeben. Machtver-
hältnisse gibt es nicht an sich, sondern nur im Sinne von Beziehungen, die zwischen 
Polen fließen (vgl. Kap. 6.2.2). Die relationale Dimension der Différance und der 
Machtverhältnisse verweist dabei auf ihren produzierenden Charakter: Relationen 
erzeugen infolge ihrer entziehenden und beziehenden Kraft Sedimentierungen in 
der Wirklichkeit und dazu zählen auch Subjektformationen.  

Ricœur stellt dieser semiologischen, relationierenden Funktion, mit der sich die 
Dekonstruktion hauptsächlich befasst, in einem zweiten Schritt eine semantische 
Funktion gegenüber, die den Bezug zwischen Sprache und Welt thematisiert. Die 
Einführung dieser Funktion wird notwendig, da eine hermeneutische Explikation 
von Subjektivität nicht bei der Sinn gebenden Funktion der Sprache stehen bleiben 
kann. Sie muss die konkreten ontischen Effekte der Sprache analysieren, das heißt 
sie muss die Materialisierung der Sprache in der Praxis des Sprechens in ihre Un-
tersuchung integrieren. In diesem Zuge bindet Ricœur das dekonstruktive Textver-
ständnis eng an den Weltbegriff Heideggers (vgl. Clark 2002: 146f.; Simms 2003: 
33). Meine These ist, dass die Dekonstruktion zwar die semantische Funktion be-
                                                             
9  Wie Jervolino betont, grenzt sich Ricœur explizit von der Hermeneutik Gadamers ab und 

sucht die Nähe zum Textverständnis der Dekonstruktion: „Whereas a hermeneutics like 

Gadamer's has its paradigmatic moment in dialogue […], – in Ricœur it is the text, under-

stood as objectified discourse fixed in writing, that has that role.“ (Jervolino 1996: 74) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 271 

 

rücksichtigt, da sie ja immer auch die Subjektivität konstituierende Dimension der 
Sprache und somit die materiellen Ablagerungen in der Wirklichkeit mitdenkt, je-
doch eine konkrete Auslegung in Hinblick auf das Selbstverständnis der Subjekte 
versäumt. Diese Lücke kann die Hermeneutik Ricœurs schließen. 

Entlang der Unterscheidung zwischen Semiologie und Semantik richtet Ricœur 
die Differenz zwischen Sprache und Sprecher aus. Ein Vorgehen Heideggers, dem 
die Dekonstruktion gefolgt ist, liegt in der Fokussierung auf den Entzug der Sprache 
und nicht auf das sprechende Subjekt. Sprache ist ein ontologisches bzw. strukturel-
les und diskursives Phänomen, das zwar immer auf ein sprechendes Subjekt abzielt, 
deren Sinn sich jedoch dem Zugriff des Subjekts entzieht. So hat sich bei Derrida 
ergeben, dass Sprache auf die Sinn gebende Struktur einer „Urschrift“ verweist, die 
das Subjekt als sprachfähiges Wesen einsetzt (vgl. Kap. 5.2.3). Foucaults Argumen-
tation ist auch hier ganz ähnlich: Die Genealogie des Subjekts widmet sich einer 
Analyse der hegemonialen Wirkungsweise von Diskursen, um plausibel zu machen, 
inwiefern Machtformationen Subjekten erst die Ermächtigung des Sprechens ver-
leihen (vgl. Kap. 6.2.1). Das Verdienst der Dekonstruktion ist die Freilegung des 
Entzugsmoments der Sprache, dem zugleich ein Subjektivität einsetzendes Be-
zugsmoment zukommt. Es fehlt jedoch in einem nächsten Schritt der Brücken-
schlag zum sprechenden Subjekt. Daher sind für Ricœur die Einsichten der Dekon-
struktion nicht ausreichend: 

 

„Man muss sich nicht wundern, dass eine analytische Untersuchung, die sich mit dem Trans-

zendentalen der Sprache (langage) befasst, dabei aber nicht den Übergang von der Sprache 

(langue) zur Rede vollzieht, nur eine negative und nicht-subjektive Bedingung der Sprache 

(langage) entdeckt: die Differenz. Das ist gewiss nicht nichts! Aber man hat damit nur die 

erste Dimension der Reduktion erreicht, nämlich die transzendentale Produktion der Diffe-

renz.“ (1969: 164) 
 
Hier möchte ich zunächst darauf insistieren, dass sowohl Derrida als auch Foucault 
nicht beim diskursiven Charakter der Sprache verbleiben, sondern stets auch die 
sprachlichen Ablagerungen in der Wirklichkeit berücksichtigen: Diskursivität 
kommt stets eine materielle Dimension zu. Insbesondere bei Foucault hat sich ge-
zeigt, wie die diskursive Wirkung von Machtverhältnissen innerhalb spezifischer 
Praktiken den Körper von Subjekten formt. Es stehen also nicht nur Diskursivität 
und Differenz im Fokus der Dekonstruktion. Das Versäumnis liegt woanders: Die 
Tatsache, dass Subjekte für die Reproduktion der Sprache verantwortlich sind, wird 
zwar mitgedacht, aber nicht mehr eigens thematisiert.10 Für Ricœur lässt sich der 
                                                             
10  Der semantischen Autonomie des Textes, wie sie sich bei Derrida ausmachen lässt, hält 

Ricœur das Versäumnis einer Berücksichtigung des Sprechers entgegen: „If the inten-

tional fallacy overlooks the semantic autonomy of the text, the opposite fallacy forgets 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Prozess der Sinnproduktion erst im Verlauf einer expliziten Analyse des Selbstver-
ständnisses sprechender Subjekte in seiner vollen Tragweite beleuchten: „Doch 
enthält die semiologische Ordnung ja gerade nicht das Ganze der Sprache (langa-
ge); man muss noch den Überschritt von der Sprache (langue) zur Rede vollziehen: 
Erst auf dieser Ebene darf man wirklich von ‚Bedeutung‘ sprechen“ (1969: 165). 
Die abstrakte semiologische Ebene, die das Netz der ontologischen sowie struktu-
rellen und also dem Subjekt sich entziehenden Kräfteverhältnisse umfasst, kann al-
leine keine Theorie der Signifikation begründen. Die Semiologie muss um eine 
Hermeneutik erweitert werden. Die Hermeneutik des Subjekts bindet die Antwort 
auf die Frage nach den „positiven“ Effekten der „negativen“ Kraft des sprachlichen 
Feldes an die konkrete Reflexion, d.h. an das Selbstverständnis der Subjekte. Hier 
steigt die Dekonstruktion aus. Die Lücke der Dekonstruktion – die für ihre Ar-
beitsweise konstitutiv ist – liegt nicht in einer Ignoranz gegenüber den positiven Ef-
fekten von Sprache und somit auch nicht in einem Ausblenden der materiellen Ebe-
ne, sondern in der Tatsache, dass die Analyse nicht weit genug reicht, nämlich bis 
zum Selbstverständnis des sprechenden Subjekts. 

Wie lässt sich die Analyse an dieser Stelle erweitern, ohne hinter die von Hei-
degger und der Dekonstruktion erzielten Einsichten zurückzufallen? Ricœur 
schließt an den hermeneutischen Impuls von Heideggers Daseinsanalyse an, indem 
er von der vor-ursprünglichen Öffnung des Subjekts in Hinblick auf das Verstehen 
ausgeht. Dieses Verstehen ist allerdings kein unmittelbares Verstehen des Seins 
mehr. Es bezieht sich auf ein Subjekt, dem das „bloße“ Sein niemals zugänglich ist, 
sondern das stets von historisch und kulturell spezifischen Seinsformationen affi-
ziert wird, die es sich erst interpretatorisch erschließen muss. Jetzt wird etwas deut-
licher, welche Konsequenzen der Übergang von der Semiologie zur Semantik für 
den Status des Subjekts hat. Weil ontologische Kräfteverhältnisse nämlich immer 
schon im Modus der Interpretation erfahren werden, muss eine Hermeneutik des 
                                                             

that a text remains a discourse told by somebody, said by someone to someone else about 

something. It is impossible to cancel out this main characteristic of discourse without re-

ducing texts to natural objects, i.e., to things which are not man-made, but which, like 

pebbles, are found in the sand.“ (IT: 30) In diesem Punkt unterscheidet sich das Ver-

ständnis von Text bei Derrida und Ricœur recht deutlich, auch wenn Ricœur mit der De-

konstruktion darin übereinstimmt, den Gehalt eines Textes nicht im Ausgang von der In-

tentionen des Autors ermitteln zu können. So schreibt Stefan Orth: „Der Begriff des 

Textes darf nach Ricœur schon allein deshalb nicht absolut gesetzt werden, weil damit 

ausgeblendet würde, dass da jemand ist, der spricht, erzählt, einen Text verfasst – auch 

wenn dies wiederum nicht zu dem Kurzschluss verleiten soll, den Autor des Textes in 

seinen Texten erkennen zu wollen.“ (Orth 2002: 193) Ein wenig provokant könnte man 

auch sagen, dass bei Derrida die (verworfene) Autonomie des Autors wieder als Autono-

mie des Textes auftaucht. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 273 

 

Subjekts von der auf die Relationalität der Sprache ausgerichteten Semiologie zur 
Semantik und hiermit zur Sinn generierenden Rolle des reflexiven Subjekts überge-
hen: 

 

„So verstehe ich die eigentliche ‚Rückkehr zum Subjekt‘, die man nach der Herausforderung 

der Semiologie zu vollziehen hat. Man muss sie notwendigerweise mit einer Reflexion über 

die Sprache (langage) verflechten, aber mit einer Reflexion, die nicht auf halbem Wege ste-

henbleibt, die vielmehr die Schwelle vom Semiologischen zum Semantischen überschreitet. 

Und in dieser Sicht bedeutet das Subjekt, das durch die Reduktion in seine Rechte gesetzt 

wird, nichts anderes als der Anfang eines Bedeutung verleihenden Lebens, die gleichzeitige 

Geburt des Gesagt-Seins der Welt und des Sprechend-Seins des Menschen.“ (1969: 167) 
 
Ricœurs Abweichung von der Dekonstruktion besteht in der Einholung der Frage 
nach dem Selbstverständnis der sprechenden, handelnden, wertenden und erzählen-
den Subjekte.11 Ein heteronomes Subjektverständnis darf nicht bei einer Explikation 
der heteronomen Kräfteverhältnisse, die Subjekte berühren und unterwerfen, stehen 
bleiben, sondern muss die Affizierung des Heteronomen auf das Selbstverständnis 
von Subjekten in all ihren Konsequenzen beleuchten. Die nur durch eine konstituti-
ve Differenz ermöglichte Selbstinterpretation vollzieht sich – und aus diesem Grund 
ist der Unterschied zwischen Semiologie und Semantik so entscheidend – wesent-
lich über das Sprechen.12 Da Sprechen immer an das Selbstverständnis des spre-
chenden Subjekts gebunden ist, stellt die Sprache die Beziehung zwischen Sein und 
Subjekt dar. Die Hermeneutik artikuliert dieses Band, indem sie sich dem interpre-

tativen Akt sprechender Subjekte zukehrt.  
 
7.2.2 Das Cogito und die Welt 
 
Ricœurs steilstes Unterfangen im Rahmen seiner frühen Philosophie liegt in dem 
Versuch einer Rehabilitierung des bei Heidegger und der Dekonstruktion wohl am 
vehementesten kritisierten philosophischen Begriffs: dem Cogito. Die Deutungs-
hoheit über das Cogito soll Descartes und der traditionellen Subjektphilosophie – 
inklusive Husserls Reaktualisierung – entrissen und das Cogito in einen neuen Dis-
kurs eingeschrieben werden, der die Ebene der Reflexion mit derjenigen der Semio-
logie verknüpft: „So lautet also meine philosophische Arbeitshypothese: Ich möchte 
sie konkrete Reflexion nennen, d.h. Vermittlung des Cogito mit der gesamten Welt 

                                                             
11  Das sind die vier Dimensionen des Selbst, denen sich Ricœur in Das Selbst als ein Ande-

rer widmet. 

12  Ich werde in Kap. 8.1.3 mit Taylor zeigen, wie eine Hermeneutik des sprechenden Sub-

jekts konkreter ausgeführt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der Zeichen.“ (1969: 171) Der Begriff des Cogito, gelöst aus seinem historischen 
Kontext, wird reaktualisiert, indem er als Punktualität innerhalb der Relationierung 
der Zeichen begriffen wird. Das Sinn generierende Spiel des Aufeinanderverwei-
sens von Zeichen ist keine Repräsentation des Cogito; vielmehr situiert sich das 
„Ich denke“ nur innerhalb der Relationierung von Zeichen. Das klassische, selbstre-
flexive Cogito wird also in eine Analyse der ihm äußerlichen Konstitutionsbedin-
gungen überführt – und mit dieser Geste in ein existentielles Cogito transformiert. 
Das Resultat ist ein Verständnis des Cogito, durch das nicht nur die Semantik auf 
die Reflexion hin überschritten, sondern auch der existenzielle Impetus der Reflexi-
on herausgestellt wird:  
 

„Eine rein semantische Erhellung bleibt ‚in der Luft hängen‘, solange man nicht gezeigt hat, 

dass das Verstehen der mehrdeutigen oder symbolischen Äußerungen ein Moment des Selbst-

verständnisses ist; der semantischen Stufe unserer Überlegungen muss sich folglich eine re-

flexive anschließen. Doch bleibt das Subjekt, das sich interpretiert, indem es die Zeichen deu-

tet, nicht mehr ein pures Cogito. Es wird zu einer Existenz, die vermittels der Auslegung ihres 

Lebens entdeckt, dass sie als ein Seiendes gesetzt ist, noch bevor sie sich selbst setzt und von 

sich Besitz ergreift. Somit wird die Hermeneutik eine Existenzweise aufdecken, die sich 

durch und durch als ein Interpretiert-Sein (être-interprété) ausweist. Erst die Reflexion kann, 

indem sie sich als Reflexion selbst aufhebt, zu den ontologischen Wurzeln des Verstehens zu-

rückführen. Doch geschieht dies immerzu im Bereich der Sprache und bleibt ein unaufhörli-

cher Fortgang der Reflexion.“ (1965: 20f.) 
 
Der heteronome Zug dieses hier artikulierten Subjektverständnisses beruht darin, 
dass das reflexive Vermögen des Subjekts von etwas ihm Fremden durchsetzt und 
seine Selbstbeherrschung daher immer schon ausgesetzt ist.13 Das autonome Cogito 
Descartes’, das befähigt ist, sich von der Welt in sein Inneres zurückzuziehen, wird 
zu einem heteronomen Cogito, welches auf seine ontologische Herkunft und damit 
auf seinen Entzug verweist. Ricœur warnt davor, dass die Notwendigkeit, der 
sprachlichen Dimension innerhalb des Konstitutionsprozesses von Subjektivität ei-
ne reflexive Dimension anzuschließen, nicht dazu führen darf, Reflexion im Modus 
der Selbsttransparenz aufzufassen. Mit diesem Schritt würde man der Subjektphilo-
sophie in die Falle tappen. Die Hermeneutik muss aus diesem Grund die Fähigkeit 
der Reflexion an die Existenzweise und damit an die ontologische Aussetzung des 
Subjekts binden. Subjekte sind nur deshalb reflexive Wesen, weil sie in eine kon-
                                                             
13  Der Unterschied zum Cogito Descartes’ lässt sich auch so fassen, dass das Bewusstsein 

nicht der Startpunkt der philosophischen Analyse ist, sondern erst im Anschluss an die 

Analyse zu bestimmen ist: „Das Bewusstsein ist nicht die erste Realität, die wir erkennen, 

sondern die letzte. Wir müssen zu ihm erst vordringen und dürfen nicht von ihm ausge-

hen.“ (1962: 2014) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 275 

 

krete historische und kulturelle Welt geworfen sind, die sie beständig interpretieren. 
Nicht das Seinsverständnis, um das sich Heideggers Daseinsanalyse dreht, ist somit 
das herausgehobene hermeneutische Strukturmoment von Subjektivität, sondern die 
Interpretation. Die Existenz des Subjekts in der Welt ist kein bloßes Faktum mehr 
(vgl. Kap. 2.2.1), sondern interpretationsbedürftig. Darauf zielt Ricœur, wenn er 
behauptet, dass die Seinsweise des Subjekts das „Interpretiert-Sein“ ist. 

Auch die soeben zur Sprache gebrachte Denkbewegung ist eine kreisförmige: 
Die Befähigungen des Sprechens und Reflektierens sind davon abhängig, dass das 
Subjekt in einer Welt existiert und sich auf diese Welt hin öffnet. Diese von Hei-
degger in Sein und Zeit als In-der-Welt-sein ausgelegte Seinsweise mündet für 
Ricœur in eine Suche nach den (ontischen) Sedimentierungen der Sprache in der 
Wirklichkeit. Erst über eine Analyse solcher Ablagerungen, so wurde bereits ausge-
führt, wird dann die Funktion der Sprache verhandelt. Eine solche Diskussion 
bringt dann wiederum den Primat der Existenz innerhalb der Analyse zum Vor-
schein: 

 

„Das Ich-bin ist grundsätzlicher als das Ich-spreche. Die Philosophie muss daher auch den 

Weg vom Ich-bin zum Ich-spreche gehen; sie muss sich vom innersten Schoß der Sprache 

aus ‚auf den Weg zur Sprache (langage)‘ begeben, wie es Heidegger fordert. Die Aufgabe ei-

ner philosophischen Anthropologie besteht demnach darin, zu zeigen, in welchen ontischen 

Strukturen die Sprache auftritt.“ (1969: 172)14 
 
Die philosophische Disziplin der Anthropologie, deren Gehalt für Heidegger und in 
seiner Nachfolge für Foucault mit der Idee der Autonomie verschmolzen ist, wird 
von Ricœur rehabilitiert, indem sie in die ontologische Untersuchung integriert 
wird. Die Anthropologie fragt nun nicht mehr nach den ausgezeichneten Wesens-
merkmalen des Menschen; sie ist nicht länger essentialistische Anthropologie, son-
dern thematisiert die Existenzweise, das „Ich bin“ des Subjekts. Durch die Bindung 
der Anthropologie an die Ontologie wird der wesentlich historische Gehalt der 
Anthropologie freigelegt: Die Reflexion des Subjekts findet stets in einem spezifi-
schen weltlichen Kontext statt und durchdringt die Möglichkeiten der Interpretati-
on. Es wird im nächsten Kapitel deutlich, dass Charles Taylor in der Rehabilitie-
rung der Anthropologie durch einen Anschluss an die Ontologie Ricœur folgt und 
das narrative Selbstverständnis der Subjekte in diesem Zusammenhang neu auszu-
legen vermag. Eine philosophische Anthropologie – darin sind sich Ricœur und 
                                                             
14  Vgl. zur Hermeneutik des „Ich bin“ auch 1968: 123: „Heideggers Ontologie legt mit ih-

rem ganzen Gewicht den Grund zu einer besonderen interpretierenden Disziplin, die ich 

eine Hermeneutik des ‚ich bin‘ nennen möchte, eine Hermeneutik, die den ontologischen 

Anspruch eines erkenntnistheoretisch konzipierten Cogito zurückweist und zugleich eine 

Seinsschicht aufdeckt, die sozusagen unterhalb des Cogito angesetzt werden muss.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Taylor einig – muss das Selbstverständnis und die Selbstinterpretation sprechender 
Subjekte an die historische und kulturelle Konstellation einer Welt binden, in der 
Subjekte subjektiviert werden. Die klassische metaphysische Anthropologie, wel-
che mit der Entstehung der Humanwissenschaften Hand in Hand geht, wird somit 
zu einer Anthropologie des Menschseins. 

Auch wenn Ricœur die Neuformierung des Cogito über die Ontologie aushan-
delt, möchte ich argumentieren, dass mit der Beibehaltung dieses cartesischen Be-
griffs einer wichtigen Bewegung der Subjektphilosophie nicht zu entkommen ist, 
die einem heteronomen Subjektverständnis entgegensteht. Vorausgesetzt wird näm-
lich eine Befähigung des Subjekts, die sich der Kraft des konstitutiven Außen – den 
ontologischen Kräfteverhältnissen – entzieht. Bernhard Waldenfels fragt vor diesem 
Hintergrund zu Recht, ob Ricœur nicht gezwungen ist, ein Moment der Selbstgrün-
dung des Subjekts vorauszusetzen: „Diese Arché als die Voraus-setzung der Exis-
tenz heißt dann ‚sum‘. Woher stammt aber die hier auftretende erste Person, wenn 
nicht aus dem nachträglichen Versuch einer Selbstaneignung? Ist das Ich deshalb 
ursprünglich, und ist sein Auftreten damit überhaupt erklärt?“ (Waldenfels 1983: 
311) Die von Ricœur gemachte Voraus-setzung bezieht sich nicht auf das Cogito 
und somit auf eine innere Struktur von Subjektivität;15 das Vorausgesetzte ist viel-
mehr das Vermögen der Interpretation. Auch wenn Ricœur schreibt, dass die „An-
maßung [des Bewusstseins], sich selbst von Anbeginn zu kennen, sein Narzissmus“ 
(1962: 205) durch eine hermeneutische Perspektivierung im Anschluss an die Sub-
jektkritik Heideggers verworfen wird, setzt er ein – wenn auch in Bewegung be-
findliches – Vermögen voraus, das nicht mehr als Effekt der Ausgesetztheit von 
Subjekten beschreibbar ist. Hier zeigt sich ein Problem der kreisförmigen Bewe-
gung Ricœurs: Das Resultat ist zugleich eine Voraussetzung, ohne welche die Be-
wegung nicht einsetzen kann. Die Interpretation ist das Ziel, aber auch der Start-
punkt, ohne den die Erschließung der Welt für das Subjekt nicht möglich ist. Die 
Fähigkeit der Subjekte, ihre Existenzweise und somit ihre Stellung in der Welt zu 
                                                             
15  Waldenfels begründet diese Problematik auch mit Ricœurs Verteidigungshaltung in Be-

zug auf den Strukturalismus: „Allerdings ist es nicht leicht, Ricœur zu folgen, wenn er in 

diesem Zusammenhang die strukturale Differenz auf einen Bereich des Unbewussten, 

Subjektlosen beschränkt und die aktuelle Referenz einem Subjekt zuschreibt, das somit 

über das Spiel der Differenzen erhaben wäre. Es macht sich hier nachteilig bemerkbar, 

dass diese Polemik sich zu sehr auf einen statischen Strukturalismus zuspitzt und […] die 

Möglichkeit von Strukturierungsprozessen, die Differenzen erzeugen, außerhalb des 

Blickfeldes bleibt.“ (Waldenfels 1983: 316) Ricœur verkennt, so möchte ich argumentie-

ren, den post-strukturalistischen Zug des Strukturalismus, nämlich die Tatsache, dass 

Strukturen immer in Bewegung sind, d.h. reproduziert werden müssen und damit perma-

nent verschoben werden. Ein solches Verständnis von Strukturalismus hat etwa Deleuze 

(1992) entworfen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 277 

 

reflektieren, wird nicht ausgehend von dem heteronomen Konstitutionsprozess von 
Subjektivität entwickelt, sondern als nicht befragbares Strukturmoment vorausge-
setzt. Das soll nicht zu der Aussage führen, dass ein Verständnis heteronomer Sub-
jektivität die Begriffe der Interpretation und Reflexion nicht mehr verhandeln kann. 
Es heißt jedoch, dass auch die Fähigkeiten des Interpretierens und Reflektierens nur 
aufgrund der Ausgesetztheit des Subjekts und also als Sedimentierungen des konsti-
tutiven Außen philosophisch thematisierbar sind. 

 
 

7.3 DIE SPÄTE HERMENEUTIK DES SELBST 
 
Während es Ricœur in seinen frühen Texten um eine Neuauslotung des Cogito geht, 
ist in seinen Spätschriften primär vom „Selbst“ die Rede. Die dichotome Ordnung 
von Cogito und Anti-Cogito wird verlassen, um dem Problem eines vorausgesetzten 
Vermögens des Subjekts zu entkommen und um die vermittelnde Komponente von 
Subjektivität noch stärker zu betonen. Das jetzt als Selbst interpretierte Subjekt 
wird innerhalb von Das Selbst als ein Anderer in drei miteinander verbundenen Di-
alektiken entfaltet.16 Ricœur schreibt dazu:  
 

„Selbst sagen heißt nicht ich sagen. Das Ich setzt sich – oder es wird abgesetzt. Das Selbst ist 

als reflektiertes in Operationen impliziert, deren Analyse der Rückkehr zu sich selbst voraus-

geht. Auf diese Dialektik von Analyse und Reflexion wird die Dialektik von Ipse und Idem 

aufgepfropft. Schließlich krönt die Dialektik des Selben und des Anderen die beiden ersten 

Dialektiken.“ (SA: 29)  

 
In diesem Zitat sind bereits die drei wesentlichen Operationen angesprochen, um 
dessen Explikation Das Selbst als ein Anderer kreist: Der Umweg der Reflexion 
über eine Analyse, die sich vor allem mit den Einsichten der analytischen Philoso-
phie auseinandersetzt und im Rahmen meiner Arbeit zu vernachlässigen ist, die Di-

                                                             
16  Charles E. Reagan führt aus, inwiefern sich Ricœurs Dialektik in einem entscheidenden 

Punkt von derjenigen Hegels absetzt: „His dialectical analysis do not result in a Hegelian 

,third term‘ that surpasses the dialectical poles and renders them useless. His ,third term‘ 

[…] can only be understood at the very heart of the dialectic and as completely implying 

both poles of the dialectic. This is a constant and essential element in his philosophical 

method.“ (Reagan 2002: 30) Ricœur geht es demnach nicht um eine Synthese, eine Auf-

hebung von Widersprüchen, sondern um eine Dialektik, die sich als ein Weg versteht, der 

immer wieder neu gegangen werden muss und dessen Ende nicht von vornherein abzuse-

hen ist. Vgl. zu Ricœurs Aufweis einer „Unmöglichkeit einer totalen Vermittlung“ sowie 

der Reduktion der Temporalität auf die „ewige Gegenwart“ bei Hegel ZE3: 325-333. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

alektik von Selbigkeit und Selbstheit und schließlich die wichtigste und in Ausei-
nandersetzung mit Levinas ausgehandelte Dialektik von Selbstheit und Anders-
heit.17 Im Folgenden soll insbesondere eine Explikation des spezifischen Gehalts 
der beiden Dialektiken zwischen Selbigkeit und Selbstheit sowie zwischen Selbst-
heit und Andersheit in Hinblick auf die Einsichten Heideggers und der Dekonstruk-
tion im Vordergrund stehen. Es soll sich herauskristallisieren, inwiefern der herme-
neutische Zugang zum Selbst die Bewegungen der Dekonstruktion mitvollzieht, 
aber auch, wo diese Bewegungen durch die vermittelnde Funktion der Dialektik un-
terbrochen werden.18 Am Begriff der Identität wird dann sichtbar, dass eine herme-
neutische Perspektivierung Facetten von Identität einzuholen vermag, denen die 
Dekonstruktion wenig Beachtung zukommen lässt.19 Während Levinas ausschließ-
lich die ethische Dimension des Konstitutionsprozesses von Identität beleuchtet, 
geht Ricœur einen Schritt weiter, indem er das Selbstverständnis von Subjekten, die 
niemals mit sich identisch sind, erörtert. Eine solche Erweiterung des Identitätsbe-
griffs lässt sich vor allem am Phänomen der narrativen Identität aufweisen. Die nar-
rative Identität stellt die Grenze dar, an welcher Selbigkeit und Selbstheit aufeinan-
derprallen, und an der zugleich auf die Dialektik zwischen Selbstheit und 
Andersheit verwiesen wird.  

Zuletzt gilt es Ricœurs Verständnis von Andersheit der asymmetrischen Bezie-
hung zum Anderen bei Levinas gegenüberzustellen. Es wird sich ergeben, dass 
Ricœur die ontologische Konzeption von Selbstheit um eine ethische Dimension 
erweitert, indem Andersheit als integraler Bestandteil des Selbst verstanden wird. 
Aufgrund der Bewegung der Dialektik gelingt es Ricœur jedoch nicht, den Anderen 
als Anderen, d.h. als der Selbstheit des Subjekts entzogen zu denken. Der hetero-
nome Konstitutionsprozess, auf dessen Pfad Ricœurs Hermeneutik weitgehend 
                                                             
17  Die dialektische Argumentation Ricœurs offenbart sich auch in der Besprechung der in 

Das Selbst als ein Anderer behandelten philosophischen Positionen. Die Mangelhaf-

tigkeit und Widersprüchlichkeit einer Position mündet in die Begründung einer neuen Po-

sition, die neue Begriffe, aber auch neue Probleme aufwirft, die dann durch die folgende 

Position wieder gelöst werden sollen. Die Positionen entstammen der Geschichte der Phi-

losophie, aber auch der zeitgenössischen analytischen Philosophie. 

18  Damit möchte ich nicht behaupten, dass Das Selbst als ein Anderer durchgängig von ei-

ner dialektischen Bewegung durchzogen ist; vielmehr handelt es sich um ein Changieren 

zwischen dialektischen, dekonstruktiven, ontologischen und ethischen Bewegungen, bei 

dem mal die eine, mal die andere Bewegung ins Rampenlicht tritt. Alison Scott-Baumann 

(2009: 122) vertritt hier die These, dass Ricœur letztendlich der Phänomenologie treu 

bleibt. Burkhard Liebsch (2004: 194; Anm. 42) setzt das Wort „Dialektik“, wenn er auf 

Ricœur zu sprechen kommt, in Anführungszeichen. 

19  Vgl. in Bezug auf eine Gegenüberstellung von Ricœur und Levinas Bourgeois (2002: 

113). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 279 

 

wandelt, wird an dieser Stelle erneut durch die Voraussetzung einer Fähigkeit blo-
ckiert, die nicht mehr Produkt des Konstitutionsprozesses ist. In dieser Vorausset-
zung beruhen die Grenzen des dialektischen Zugangs. 

 
7.3.1 Die Auslotung des Raumes zwischen Cogito und Anti-Cogito 
 
Die Kontinuität zwischen Ricœurs Argumentation in Das Selbst als ein Anderer 
und seinen frühen Schriften zur Neubestimmung des Cogito liegt in dem Bestreben, 
der Dichotomie zwischen einer Subjektphilosophie, die das Subjekt als ursprünglich 
gesetzt begreift, und der Forderung nach einer Verabschiedung des Subjekts zu wi-
derstehen. Im Gegensatz zu Heidegger und der Dekonstruktion fasst Ricœur den 
Ausdruck „Subjektphilosophie“ enger und schafft es so, seine eigene Philosophie in 
einem Zwischenraum zu verorten. Das folgende Zitat verdeutlicht diesen Gedan-
ken: 
 

„Paradigmatisch für die Subjektphilosophien ist hier meiner Auffassung nach, dass das Sub-

jekt in der ersten Person ausgedrückt wird – ego cogito –, sei es, dass das ‚Ich‘ als empiri-

sches oder als transzendentales Ich definiert wird, sei es, dass das ‚Ich‘ absolut, das heißt oh-

ne ein Gegenüber, gesetzt wird, oder relativ, in welchem Falle die Egologie nach einer 

inneren Ergänzung durch die Intersubjektivität verlangen würde. In all diesen Fällen ist das 

Subjekt ‚Ich‘. Deshalb halten wir hier den Ausdruck Subjektphilosophien für gleichwertig mit 

dem Ausdruck Philosophien des Cogito.“ (SA: 13) 
 
Ricœur arbeitet vier Positionen der Subjektphilosophie heraus, deren Herkunft er 
historisch – und im Gegensatz zu Heidegger – nicht an den Namen Descartes bin-
det, und deren Gemeinsamkeit die Fundierung des Subjekts als Fundament des 
Wissens ist. Die ersten beiden Positionen einer Setzung des „empirischen“ und des 
„transzendentalen“ Ich lassen sich anhand der Opposition von Empirismus und Ra-
tionalismus zuordnen. Das denkende Ich ist dasjenige, welches einer Welt gegen-
übersteht, der es nicht angehört und deren Erkenntnis eine philosophische Heraus-
forderung darstellt. Kant bringt als „Vermittler“ der empiristischen und der 
rationalistischen Position diesen Gedanken in seiner konsequentesten Form zum 
Ausdruck. Die dritte Position des „absoluten“ Ich beschreibt das zum transzenden-
talen Signifikat gewordene Subjekt, dessen Dekonstruktion in den bisherigen Kapi-
teln dieser Arbeit durchgeführt wurde. Sie steht zuletzt der vierten Position des „re-
lativen“ Ich gegenüber: Diese Konstellation ist derjenigen des absoluten Ich jedoch 
nicht äußerlich, weil das Subjekt auch in diesem Falle bereits gesetzt wurde und le-
diglich noch über einen Mangel verfügt, der durch ein Nicht-Ich behoben werden 
soll. Der Mangel ist dann aufgehoben, wenn das Subjekt durch andere Subjekte an-
erkannt wird. In Abgrenzung zu diesem Verständnis von Intersubjektivität wird in 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der vorliegenden Arbeit der Mangel als konstitutives Strukturmoment von Subjekti-
vität gedacht. Er verweist darauf, dass die Identifizierung des Subjekts mit sich 
selbst notwendigerweise scheitert. Der Mangel liegt somit nicht im Inneren des 
Subjekts, sondern verweist auf die Spur seines Konstitutionsprozesses und also auf 
das konstitutive Außen. Aus diesem Grund gehört auch ein intersubjektives Sub-
jektverständnis, das sich um eine Antwort auf die Frage nach der Verbindung und 
wechselseitigen Affizierung voneinander getrennter Subjekte bemüht, dem Hori-
zont der Subjektphilosophie noch an. 

Ricœurs Kritik der Subjektphilosophie in Das Selbst als ein Anderer reicht in 
ihrer Radikalität über die Einsichten seiner frühen Schriften hinaus. Sie ist jedoch 
nur die Vorderseite einer Medaille. Ihre Rückseite ist die Problematisierung all der-
jenigen philosophischen Positionen, denen es um eine Auflösung des Subjekts als 
philosophischer Kategorie geht. Ihren Gewährsmann erblickt Ricœur in Nietzsche. 
Eine Zielsetzung der Hermeneutik des Selbst ist es, dem selbstsetzenden, souverä-
nen und autonomen Cogito der Subjektphilosophie zu entkommen, „ohne deswegen 
dem Schwindel der Zersetzung des Selbst zu verfallen, die Nietzsches Dekonstruk-
tion hartnäckig verfolgt“ (SA: 29f.).20 Ricœurs grundsätzlicher Vorwurf gegen 
Nietzsche lautet, dass dieser in seiner Kritik des Cogito die reflexive Ebene des 
Subjekts zugunsten einer Fokussierung auf die sprachliche Ebene verdrängt. Es hat 
sich allerdings im letzten Kapitel gezeigt, dass die Reflexion, d.h. das Selbstver-
ständnis des sprechenden Subjekts, integraler Bestandteil einer affirmativen Wen-
dung der heideggerschen Subjektkritik sein muss. Nietzsches Versäumnis ist es, auf 
der „negativen“, relationalen und entziehenden Ebene der Sprache zu verbleiben 
und ihre „positive“, die Beziehung zwischen Subjekt und Welt konstituierende 
Funktion nicht mehr einzuholen.21 Das Augenmerk liegt nach Ricœur auf dem 
„lügnerischen Charakter jeder Sprache“ (SA: 22), der die Reinheit von Identität 
durchkreuzt. Diese negative Beschreibung der Sprache, die letztlich keine Wende 
mehr zu einem affirmativen Subjektbegriff zu vollführen vermag, lehnt Ricœur in 
Einklang mit der Dekonstruktion ab.22 Die Hermeneutik des Selbst grenzt sich so-
mit in zwei Richtungen ab, um dann ihre eigene Positionierung stark zu machen: 

 
                                                             
20  Ich möchte hier unbedingt darauf hinweisen, dass sich Ricœurs Kritik gegen Nietzsche 

und nicht gegen die Dekonstruktion richtet. Ob dieser Vorwurf gerechtfertigt ist und ob 

auf legitime Weise von „Nietzsches Dekonstruktion“ gesprochen werden kann, bedarf ei-

ner eigenen philosophischen Erörterung, die den Rahmen dieser Arbeit sprengen würde. 

21  Vgl. zur Unterscheidung zwischen der negativen und der positiven Dimension der Spra-

che Kap. 7.2.1. 

22  Dabei vertritt die Dekonstruktion, insbesondere Derrida und Foucault, freilich eine diffe-

renziertere Lektüre Nietzsches, die sehr wohl die affirmativen Aspekte der Sprachkritik 

ausweist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 281 

 

„Verherrlichtes Subjekt, gedemütigtes Subjekt: Stets, so scheint mir, geht man durch einen 

solchen Umschlag des Für in ein Wider an das Subjekt heran; hieraus müsste man folgern, 

dass das ‚Ich‘ der Subjektphilosophie atopos, ortlos, ohne festgelegten Platz im Diskurs ist. 

Inwiefern kann man von der hier ins Werk gesetzten Hermeneutik des Selbst sagen, dass sie 

einen epistemischen (und ontologischen […]) Ort einnimmt, der jenseits der Alternative zwi-

schen Cogito und Anti-Cogito angesiedelt wird?“ (SA: 26) 
 
Die Auslotung des Raumes zwischen dem selbstsetzenden Cogito und seinem Dop-
pel, dem Anti-Cogito, ist die wesentliche Bewegung, mittels derer sich die Herme-
neutik des Subjekts entfaltet. Die Dialektik ist für Ricœur nun die Form des philo-
sophischen Denkens, die sich durch diesen Raum windet. Sie soll jener Dichotomie 
von Cogito und Anti-Cogito entgehen, indem sie sich als Dialektik zwischen Sel-
bigkeit und Selbstheit sowie zwischen Selbstheit und Andersheit konfiguriert und 
dabei stets ihren temporalen Charakter ausweist. Ich möchte die These vertreten, 
dass sowohl die Hermeneutik Ricœurs, als auch die Dekonstruktion den Raum zwi-
schen Cogito und Anti-Cogito ausloten. Der Unterschied zwischen Hermeneutik 
und Dekonstruktion liegt jedoch darin, dass sich die Hermeneutik tendenziell mehr 
in Richtung des Anti-Cogito abgrenzt und näher am Cogito befindet, während es 
bei der Dekonstruktion genau umgekehrt der Fall ist.23 Die Plausibilität einer sol-
chen, durch eine Dialektik getragenen hermeneutischen Befragung soll nun geprüft 
werden. 
 
7.3.2 Die Dialektik zwischen Selbigkeit und Selbstheit 
 
In diesem Unterkapitel möchte ich zunächst auf die erste Dialektik zwischen Sel-
bigkeit und Selbstheit zu sprechen kommen. Mit Selbigkeit (lateinisch: idem) be-
zeichnet Ricœur die Kontinuität der Identität; Selbstheit (lateinisch: ipse) benennt 
dagegen den Selbstbezug des Subjekts. Diese erste Dialektik mündet in eine zweite 
Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit, die Gegenstand des nächsten Ab-
schnitts ist. Ricœur grenzt in einem ersten Schritt den Terminus der „Selbigkeit“ 
von einer Reduktion auf Gleichheit mit sich selbst und Beharrlichkeit in der Zeit ab, 
indem er dessen relationale Komponente betont: „Selbigkeit ist ein Begriff der Re-
lation und eine Relation von Relationen.“ (SA: 144) Wenn man die Relationierung 
von Relationen als zentrale strukturalistische Geste begreift,24 tritt hervor, inwiefern 

                                                             
23  Auch Heideggers Subjektkritik kann als Erkundung eines solchen Raumes interpretiert 

werden. In Sein und Zeit ist eine größere Nähe zum Cogito vernehmbar, während in den 

Schriften nach der Kehre eine Nähe zum Anti-Cogito vorherrscht. 

24  Es ist interessant, dass selbst dort Struktur als Relationierung von Relationen definiert 

wird, wo eine Nähe sowohl zum Poststrukturalismus als auch zur Phänomenologie auf 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

sich ein metaphysischer Zugriff auf das Phänomen der Selbigkeit auf seinen dezent-
ralen und differentiellen Gehalt hin öffnen lässt. Die Kontinuität des Subjekts be-
zieht sich dann nicht mehr auf eine zugrunde liegende Substanz, die sich in der Ge-
genwart präsentiert, sondern ist der Name für eine Relation – eine Beziehung – die 
unterschiedliche Momente miteinander verknüpft.  

Nachdem Ricœur die „numerische Identität“, als Vereinigung heterogener 
„Vorkommnisse“ (SA: 144), und die „qualitative Identität“, als Ähnlichkeit eines 
Elements mit sich selbst (SA: 145), als Kandidaten für eine inhaltliche Bestimmung 
von Selbigkeit zurückgewiesen hat, findet er in der „ununterbrochenen Kontinuität“ 
ein überzeugendes Kriterium, um Selbigkeit als Komponente von Identität zu cha-
rakterisieren (SA: 145f.). Kontinuität ist ein formaler Begriff und umfasst die sich 
von außen ereignende Identifizierung des Subjekts. Ricœur weist mit der Kontinui-
tät ein Kriterium aus, das einer dekonstruktiven Kritik stand zu halten scheint: Auch 
die Dekonstruktion leugnet nicht, dass die Identität von Subjekten im Laufe ihres 
Lebens in einer Kontinuität steht, da sowohl Subjekte sich selbst als auch andere 
Subjekte notwendigerweise als dieselben identifizieren müssen. Die Transformation 
der inhaltlich spezifischen Identität stellt das Kriterium der Kontinuität noch nicht 
infrage: Auch einem Subjekt, das eine neue Sprache erlernt, sich in eine andere 
Kultur integriert und andere Dinge als Güter bezeichnet, kommt das formale Krite-
rium der Kontinuität von Identität zu. Eine Freilegung des Selbstverständnisses von 
Subjekten scheint somit nicht an der Annahme einer formalen Kontinuität von Iden-
tität vorbeizukommen. Wie lässt sich nun aber der Begriff „Kontinuität“ genau um-
grenzen, ohne ihn als Substanz zu fassen? Worauf verweist Kontinuität? 

Ricœur plausibilisiert die Tauglichkeit von Kontinuität als Kriterium zur Be-
stimmung von Selbigkeit anhand der Dimension von Temporalität. Es hat sich be-
reits in meiner Auseinandersetzung mit der Dekonstruktion herausgestellt, dass ein 
Anknüpfen an Heideggers Temporalitätsverständnis die Explikation des heterono-
men Konstitutionsprozesses von Subjektivität befeuert. Ricœur verfährt hier zu-
nächst nicht anders. Das entscheidende Phänomen, an dem sich die Temporalität in 
das Subjekt einwebt, ist die narrative Identität: 

 

„Die Vermittlung muss […] in der Ordnung der Zeitlichkeit gesucht werden. Nun aber nimmt 

meiner Meinung nach der Begriff der narrativen Identität diese ‚Mittelstellung‘ ein. Wenn wir 

ihn einmal in diesen Zwischenraum hineingestellt haben, wird es uns nicht wundern, zu se-

hen, dass die narrative Identität zwischen zwei Grenzen oszilliert – einer unteren Grenze, an 

der die Beständigkeit in der Zeit die Vermischung des idem und des ipse zum Ausdruck 

bringt, und einer oberen Grenze, an der das ipse die Frage seiner Identität aufwirft, ohne die 

Hilfe und die Unterstützung des idem.“ (SA: 154f.) 
                                                             

den ersten Blick schwer ersichtlich ist – in der Systemtheorie Niklas Luhmanns (2015a: 

383f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 283 

 

Ricœurs Argumentation in diesem Zitat ist komplex und bedarf einer eingehenden 
Betrachtung. Zunächst muss noch einmal darauf insistiert werden, dass die Konti-
nuität der Identität als wesentliches Merkmal von Selbigkeit durch ihren Verweis 
auf die Temporalität nicht im Sinne einer Substanz interpretiert werden darf. Die 
dreidimensionale Temporalität, die sich an der Grenze zwischen Selbigkeit und 
Selbstheit einschiebt bzw. nichts anderes als ihre Begrenzung ist, verhindert die 
Präsenz von Selbigkeit: Selbigkeit ist niemals als Selbigkeit greifbar, sie ist stets 
über das Phänomen der Selbstheit vermittelt bzw. existiert in ihrer Differenz. 
Ricœur verdeutlicht die Ausrichtung von Selbigkeit und Selbstheit an der Bewe-
gung der ontisch-ontologischen Differenz wie folgt: „So gesehen, besteht zwischen 
der Kategorie der Selbigkeit meiner eigenen Analysen und dem Begriff der Vor-

handenheit bei Heidegger die gleiche Art der Korrelation wie zwischen der Selbst-
heit und der Seinsweise des Daseins.“ (SA: 373) „Beständigkeit“ gibt es in diesem 
Sinne nur, weil es Temporalität gibt. Im Gegensatz zu Heidegger greift Ricœur aber 
auch an dieser Stelle nicht direkt auf das Phänomen der Temporalität zu; der indi-
rekte Weg der Hermeneutik, dem auch in Das Selbst als ein Anderer die Treue ge-
halten wird, verlangt eine Interpretation von Temporalität im Ausgang eines onti-
schen Bezugsmoments. In anderen Worten: Es muss offengelegt werden, an 
welchem (Nicht-)Ort Temporalität Bezüge ausbildet, d.h. sich sedimentiert. Dieser 
sich stets einem begrifflichen Zugriff entziehende (Nicht-)Ort ist die narrative Iden-
tität: „Mit ‚narrative Identität‘ bezeichne ich jene Art von Identität, zu der das 
menschliche Wesen durch die Vermittlung der narrativen Funktion Zugang haben 
kann.“ (1987: 209) Mit diesem Argumentationsschritt gelingt es Ricœur, die Statik 
des metaphysischen Identitätsbegriffs aufzubrechen, denn Identität ist jetzt ein Ef-

fekt einer Erzählung, die vom Subjekt selbst vollzogen werden muss bzw. immer 
schon vollzogen wird. Die Konstitution von Selbigkeit im Sinne einer Kontinuität 
von Identität gründet darauf, dass das Subjekt eine Geschichte erzählt, die darauf 
basiert, dass es immer schon temporalisiertes Subjekt ist. Es „entwirft“ im strengen 
Sinne keine Geschichte; die Möglichkeit und Wirklichkeit des Erzählens ist viel-
mehr ein positives Bezugsmoment von Subjektivität, ein Element seines Selbstver-
ständnisses. 

Ricœur beantwortet also die Frage nach der Möglichkeit des Identifizierens, in-
dem er nicht auf eine ursprüngliche Einheit, d.h. auf einen inneren Kern von Sub-
jektivität deutet, der dem Akt des Identifizierens zugrunde liegt, sondern den we-
sentlichen Entzugscharakter des Identifizierens ausweist. Wichtig ist hervorzu-
heben, dass Identität auf einer „Temporalstruktur beruht, die dem Modell einer 
dynamischen Identität entspricht, wie sie der poetischen Komposition eines narrati-
ven Textes entspringt“ (ZE3: 396). Die Möglichkeit des Identifizierens ist an die 
Temporalität der (Selbst-)Bezüge gebunden: Das Subjekt kann sich nur dann als 
Subjekt interpretieren, wenn es seine Gewordenheit erzählt und das heißt auch, 
wenn es sich als derselbe Handelnde innerhalb der Zeit verortet. Diese Erzählung 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ist jedoch niemals diejenige eines solipsistischen, auf sich selbst zurückgeworfenen 
Subjekts: Das Subjekt artikuliert seine Existenzweise als in einer Welt und unter 
anderen Subjekten lebendes. Im nächsten Schritt verweist die narrative Identität 
damit immer schon auf die Ethik. Eine Geschichte von Selbst und Welt ist niemals 

eine bloß neutrale Beschreibung, sondern perspektiviert die Existenz eines Subjekts 
im Horizont seiner ihm offenstehenden Möglichkeiten.25 

Jetzt wird auch klarer, warum Kontinuität als Kriterium der Selbigkeit nicht der 
Status einer Substanz zugesprochen werden darf: Kontinuität bezieht sich nicht auf 
die vermeintliche Präsenz des Selbst, sondern ist vielmehr ein ontischer Effekt eines 
temporalen Konstitutionsprozesses. Selbigkeit ist eine Sedimentierung von Selbst-
heit: „Ipse manifests itself as idem.“ (Rasmussen 2002: 62) Die Temporalisierung 
der Selbstheit lässt erst den „Anschein“ von Kontinuität und somit Selbigkeit auf-
kommen. Aufgrund der ständigen Bewegung des Entzugs und Bezugs temporaler 
Kräfteverhältnisse entsteht der Schein der Ständigkeit: Die (scheinbare) Präsenz ei-
ner Identität in der Zeit ist ein Produkt dieser Bewegung. Damit ist Selbstheit die 
Bedingung der Möglichkeit für die Erfahrung von Selbigkeit (vgl. Langsdorf 2002: 
47). Die negative Implikation dieses Identitätsverständnisses beruht in der Unmög-
lichkeit einer geschlossenen Identität. Diese Unmöglichkeit verweist zugleich auf 
die positive Implikation: Die mangelnde Abgeschlossenheit von Identität im Zuge 
der Angewiesenheit von Subjekten auf ihre narrative Konstitution führt dazu, dass 
es Identität (als nun unabgeschlossene) überhaupt gibt. Die Kontinuität der Identität 
basiert dabei auf einer Zuschreibung:26 Subjekte müssen notwendigerweise unter-
stellen, dass sie selbst und Andere dieselben Subjekte wie in einem vorherigen 
Moment sind und es im nächsten Augenblick auch noch sein werden, und sie müs-
sen auch immer wieder vergessen, dass Selbigkeit nur das Produkt eines stets neu 
ablaufenden temporalen Konstitutionsaktes ist. Dass die Identität des Subjekts nar-

rative Identität ist, bedeutet, dass sie zwischen Selbigkeit und Selbstheit einge-
spannt und stets schon temporale und damit aufgeschobene und nicht-identische 
Identität ist. 

Anhand der Dialektik zwischen Selbigkeit und Selbstheit lässt sich nicht nur 
veranschaulichen, wie es möglich ist von einer kontinuierlichen Identität des Sub-
                                                             
25  Vgl. dazu ZE3: 400: „Die vom Erzähler entwickelte Strategie der Überzeugung will dem 

Leser eine Sicht der Welt aufzwingen, die niemals ethisch neutral ist, sondern vielmehr 

implizit oder explizit eine neue Bewertung der Welt und des Lesers selbst induziert: So 

gesehen gehört die Erzählung bereits ins Feld der Ethik, und zwar aufgrund des untrenn-

bar mit der Narration verbundenen Anspruchs auf ethische Richtigkeit.“ 

26  David Rasmussen (2002: 62) hebt hervor, dass Ricœur durch die Temporalisierung des 

Selbst dem reduktionistischen Anklang des Terminus „Selbigkeit“ entkommt und damit 

dem konzeptuellen Zwang, die unterschiedlichen Formierungen des Selbstseins im Laufe 

eines Lebens in eine Einheit integrieren zu müssen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 285 

 

jekts zu sprechen, sondern auch, inwiefern die Konstitution von Identität scheitern 
kann. In diesem Zusammenhang ist vor allem Ricœurs Antwort auf die Frage nach 
der Möglichkeit eines Verlusts von Identität erhellend: „Was aber bedeutet hier 
Identitätsverlust? Genauer: Um welche Modalität der Identität handelt es sich? 
Meine These besagt: Diese verwirrenden Fälle von Narrativität lassen sich – zu-
rückversetzt in den Rahmen der Dialektik von idem und ipse – neu interpretieren als 
Entblößung der Selbstheit durch den Verlust der sie unterstützenden Selbigkeit.“ 
(SA: 184) Die Unterstützung der Selbstheit durch die Selbigkeit ist notwendig für 
die Formierung von Identität, da ohne jegliche Sedimentierung das Selbst nur aus 
diffusen, fließenden und nicht miteinander verbundenen Momenten bestehen würde 
und sich somit überhaupt keine Identität konstituieren könnte. Auch dieses Argu-
ment findet sich in der Dekonstruktion. Es hat sich ja bereits bei Foucault herausge-
stellt, dass die Diffusion von Kräfteverhältnissen immer auch auf Relationalität und 
Produktivität verweist (vgl. Kap. 6.2.2). Die Hermeneutik des Selbst legt diesen 
Gedanken wie folgt aus: Temporalität produziert materielle Effekte in der Wirk-
lichkeit und die narrative Identität ist ein solcher Effekt. Die Fähigkeit eines Sub-
jekts, sich durch die Erzählung seiner Gewordenheit zu identifizieren, ist ein irredu-
zibles Bezugsmoment von Subjektivität. Ein Subjekt ohne die Komponente der 
Selbigkeit erleidet nicht nur einen Identitätsverlust, sondern verliert auch seine Sub-
jektivität: Es kann sich nicht mehr als ein Akteur interpretieren, der sich Vollzüge 
zuschreibt und damit auch nicht mehr als handlungsfähiges und Verantwortung 
übernehmendes Subjekt.27  
 
7.3.3 Die Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit 
 
Bisher habe ich zu veranschaulichen versucht, wie es Ricœur gelingt, Selbigkeit als 
Komponente von Subjektivität so zu denken, dass sie mit einem heteronomen Sub-
jektverständnis vereinbar ist. Der nicht-essentialistische Gehalt der Selbigkeit ergibt 
sich aus ihrer Bindung an die Selbstheit. Der Vorrang der Selbstheit vor der Selbig-
keit ist dann so zu verstehen, dass Selbigkeit nur in Bezug auf Selbstheit verhandelt 
werden kann, weil jene Zuschreibung eine ontische Sedimentierung der Selbstheit 
ist. An der Schnittstelle zwischen Selbigkeit und Selbstheit konstituiert sich die nar-
rative Identität. Da die Erzählung des Subjekts immer auch eine ethische ist, bleibt 
Ricœur jedoch bei der Dialektik von Selbigkeit und Selbstheit nicht stehen, sondern 
legt in einem zweiten Schritt das alteritäre Moment der Selbstheit frei. Die Dialek-
tik zwischen Selbigkeit und Selbstheit verweist auf diejenige zwischen Selbstheit 
und Andersheit.  

                                                             
27  Es wird sich im nächsten Kapitel ergeben, dass Taylor ein ganz ähnliches Verständnis 

von Identitätsverlust besitzt (vgl. Kap. 8.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Ricœur entwickelt diese zweite Dialektik über eine Auseinandersetzung mit der 
Ethik Levinas’. Aus diesem Grund bietet es sich an, auf die Gemeinsamkeiten und 
Unterschiede der beiden französischen Philosophen bezüglich deren jeweiligen 
Verständnisses von Alterität einzugehen. Im Gegensatz zu Levinas, für den der An-
dere das Ich von der Grenze der Welt aus berührt und anruft und es durch diese Be-
rührung und Anrufung als Subjekt einsetzt, ist Andersheit für Ricœur eine integrale 
Komponente des Selbst. Der ethische Status des Anderen bei Levinas wird deshalb 
bei Ricœur zu einem ontologischen:  

 

„Dass die Andersheit nicht von außen her zur Selbstheit hinzukommt, gleichsam um deren 

solipsistische Verirrung zu verhindern, sondern dass sie zum Sinngehalt und zur ontologi-

schen Konstitution der Selbstheit gehört, dies ist ein Zug, der diese […] Dialektik stark von 

derjenigen zwischen Selbstheit und Selbigkeit unterscheidet, deren disjunktiver Charakter 

vorherrschend blieb.“ (SA: 382; Hervorhebung von mir)  

 
Der Vorgängigkeit eines mit sich selbst identischen Subjekts, das in seiner Ge-
schlossenheit durch die Berührung des Anderen aufgebrochen wird, setzt Ricœur 
die sich schon immer ereignete Einschreibung des Anderen in das Selbst entgegen. 
Auf den ersten Blick scheint Ricœur mit einer solchen Interpretation der Beziehung 
zwischen dem Anderen und dem Selbst gegenüber Levinas im Vorteil zu sein: Der 
Radikalität einer Ethik, die den Anderen als Einbrecher in die Struktur des Subjekts 
begreift, wird eine Analyse entgegengehalten, welche Andersheit als Strukturmo-
ment von Selbstheit begreift. Auch einem Problem der Daseinsanalyse Heideggers 
scheint Ricœur ausweichen zu können, weil das Selbst, in Opposition zum Dasein 
in Sein und Zeit, nicht die Einheit aller Strukturmomente ist. Ricœurs Argumentati-
on ist differenzierter, sie vermag den Raum zwischen der Ontologie Heideggers und 
der Ethik Levinas’ zu erkunden. Ist die Hermeneutik, indem sie die (ethische) Be-
ziehung zwischen Subjekt und Anderem symmetrisch versteht, aber tatsächlich der 
auf einer Asymmetrie beharrenden Dekonstruktion überlegen? Kann sich Ricœur 
einen blinden Fleck in der Analyse Levinas’ zu eigen machen? Diesen Fragen soll 
im Folgenden nachgegangen werden. 

Die Dialektik als Methode der Thematisierung von Selbstheit und Andersheit 
löst nach Ricœur das Problem einer, vermeintlich von Levinas verteidigten, ontolo-
gischen Trennung zwischen den beiden Begriffen. Andersheit soll dialektisch in die 
Bewegung des Selbst eingeholt werden, um so die Komplexität der Selbstheit zur 
Sprache zu bringen:  

 

„In der Tat richtet sich dieses Werk [von Emmanuel Levinas], was seine kritische Tendenz 

anbelangt, gegen eine Konzeption der Identität des Selben, deren polaren Gegensatz die An-

dersheit des Anderen bildet. Aber sie tut dies auf einer Radikalitätsebene, auf der die von mir 

vorgeschlagene Unterscheidung zweier Arten der Identität, der des ipse und der des idem, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 287 

 

nicht in Betracht gezogen werden kann: zwar nicht aufgrund einer phänomenologischen oder 

hermeneutischen Nachlässigkeit, sondern weil bei E. Levinas die Identität des Selben im 

Bund mit jener Ontologie der Totalität steht, die meine eigene Untersuchung niemals in An-

spruch genommen hat und der sie nicht einmal begegnet ist. Hieraus ergibt sich, dass das 

nicht vom Ich unterschiedene Selbst nicht in der Bedeutung der Selbstbezeichnung eines Sub-

jektes der Rede, der Handlung, der Erzählung, des ethischen Engagements aufgefasst wird. Es 

ist von einem Anspruch besessen, der radikaler ist als der Anspruch, welcher Fichtes und 

dann Husserls Ehrgeiz einer universellen Konstitution und radikalen Selbstbegründung er-

füllt; dieser Anspruch drückt einen Willen zur Abschließung, genauer einen Zustand der 

Trennung aus, der bewirkt, dass die Andersheit einer radikalen Exteriorität gleichkommen 

muss.“ (SA: 403).  
 
Levinas antwortet in den Augen Ricœurs auf eine falsche Alternative: Er begreift 
das Subjekt als durch ein radikales Außen konstituiert, um der auf die Einheit fi-
xierten Ontologie des Selbst zu entkommen. Dabei schöpft Levinas die philosophi-
schen Möglichkeiten des Terminus „Selbst“ nicht hinreichend aus, da er eine Ver-
mittlung des Selbst mit dem Anderen zugunsten einer radikalen Trennung ablehnt. 
An dieser Stelle möchte ich jedoch einwenden, dass Levinas wesentlich differen-
zierter vorgeht, als es Ricœur unterstellt. Ein grundsätzliches Missverständnis 
Ricœurs beruht in der Gleichsetzung der Begriffe „Trennung“ und „Exteriorität“. 
Es hat sich in meiner Auseinandersetzung mit Levinas ergeben, dass in Jenseits des 

Seins die Exteriorität des Anderen als Entzugsmoment von Subjektivität gedacht 
werden muss (vgl. Kap. 4.2.1 und 4.2.2). Eine radikale Trennung zwischen dem 
Anderen und dem Subjekt ist gar nicht möglich, weil der Andere das Subjekt an-
dernfalls nicht berühren und anrufen und somit nicht als Subjekt einsetzen könnte. 
Der Andere befindet sich nicht jenseits der Welt, sondern bricht ihre ontologische 
Ordnung auf, indem er sie bis zur äußersten Grenze ihrer Innerlichkeit überschrei-
tet. Das Außen, dessen Bewegung Levinas zur Sprache zu bringen versucht, lässt 
sich nicht mittels der Logik von Innerlichkeit und Äußerlichkeit deuten: Es ein kon-

stitutives Außen und kein ontologisches – in den Worten Ricœurs: „radikales“ – 
Außen, welches Subjekt und Anderen in zwei getrennten Welten verortet. Auch 
Ricœurs Rede von einer „Abschließung“ ist in diesem Kontext verfehlt. Der Andere 
bei Levinas ist keine abgeschlossene Substanz, da er sonst ja keine das Subjekt be-
rührende Spur ziehen könnte.28 Nicht nur das Subjekt, sondern auch der es konstitu-
                                                             
28  Hier zeigt sich, inwiefern aufgrund der Stellvertretung nicht mehr länger von einer 

„Trennung“ gesprochen werden kann. Wenn das Subjekt für den Anderen einsteht, ver-

weist dieses Einstehen darauf, dass der Andere nicht ontologisch getrennt sein kann, son-

dern das Subjekt als Spur affiziert. Die doppelte Bewegung von „Selbstverleugnung“ und 

„Bezeugung“, von der bei Ricœur die Rede ist, ist bei Levinas das Subjekt. Es befindet 

sich in einer extremen Spannung, die Ricœur dialektisch abzuschwächen versucht.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ierende Andere sind immer schon auf ihre Rekonstitution hin geöffnet; beide sind 
von der Struktur der Temporalität durchzogen. Ricœur verkennt den paradoxen, ab-
gründigen Charakter des Anderen und des Subjekts, wie er für Levinas’ Verständnis 
heteronomer Subjektivität wesentlich ist. 

Diese Verkennung ist jedoch kein bloßes Versäumnis Ricœurs, sondern spiegelt 
die grundsätzliche Uneinigkeit der beiden Philosophen bezüglich Alterität wider.29 
Die Hermeneutik Ricœurs wählt einen anderen, stärker auf Vermittlung abzielenden 
Weg, bei dem stets die Erörterung des Selbstverständnisses von Subjekten im Mit-
telpunkt steht. Aufgrund dieser Ausrichtung kommt Andersheit eine andere Rolle 
als in Levinas’ Dekonstruktion zu. Es gilt somit zu untersuchen, wo genau die 
Hermeneutik anders verfährt als die Dekonstruktion. Das folgende Zitat bringt ei-
nen – bei allen seitens Ricœur diagnostizierten Gemeinsamkeiten mit Levinas – 
grundlegenden Dissens zum Ausdruck: 

 

„Im Wesentlichen möchte ich zeigen, dass es unmöglich ist, diese Dialektik einseitig zu kon-

struieren, sei es, dass man mit Husserl versucht, das alter ego aus dem ego abzuleiten, sei es, 

dass man mit Emmanuel Levinas dem Anderen die ausschließliche Initiative in der Zuwei-

sung der Verantwortung an das Selbst vorbehält. Hier gilt es, eine überkreuzte Auffassung der 

Andersheit zu denken, die wechselseitig dem Primat der Selbstschätzung und dem des vom 

Anderen ausgehenden Aufrufs zur Gerechtigkeit gerecht wird. Der springende Punkt ist, wie 

wir sehen werden, in einer Formulierung der Andersheit zu suchen, die mit der Grundunter-

scheidung der beiden Ideen des Selben – als idem und als ipse – homogen ist, einer Unter-

scheidung, auf die unsere gesamte Philosophie der Selbstheit sich gründet.“ (SA: 398) 
 
Gleich zu Beginn des Zitats offenbart sich der grundsätzliche Unterschied zwischen 
Levinas und Ricœur: Während gemäß Ersterem die Beziehung zwischen Selbst und 
Anderem asymmetrisch ist, weil das Subjekt dem Anderen seine Subjektivität 
schuldet, schreibt Ricœur die Beziehung in eine symmetrische Bewegung ein. Hier 
stehen sich zwei unterschiedliche philosophische Ansprüche gegenüber: Während 
Ricœur die ontologischen Analysen Heideggers in eine dialektische Bewegung 
überführt, um so die Komplexität von Selbstheit – im Sinne einer Vermittlung mit 
                                                             
29  Interessant ist, dass es Ricœur in dem 21 Jahre vor Das Selbst als ein Anderer erschiene-

nen Buch Die Interpretation gelingt, den paradoxen Begriff des Anderen als „Absolut-

Anderen“ so zu denken, wie er Levinas vorschwebt: „Natürlich spreche ich vom Absolut-

Anderen nur, insofern es sich an mich richtet; und das Kerygma, die frohe Botschaft be-

steht gerade darin, dass sie sich an mich wendet und aufhört, das Absolut-Andere zu sein. 

Von einem Absolut-Anderen könnte ich nichts wissen. Aber gerade durch die Art, wie es 

sich nähert, kündigt es sich als das Absolut-Andere, als die Arché und das Telos an, die 

ich reflexiv zu begreifen vermag. Es kündigt sich an als das Absolut-Andere, indem es 

seine radikale Andersheit zunichte macht.“ (I: 536f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 289 

 

der Welt – ans Licht zu bringen, geht es Levinas ausschließlich um die Freilegung 
der Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen im Zuge einer ethisch-
dekonstruktiven Wendung der heideggerschen Subjektkritik. Da es sich bei Le-
vinas’ Philosophie nicht um eine Dialektik, sondern um eine Überschreitung des di-
alektischen Denkens handelt, kann auch nicht von einer „einseitigen“ Dialektik die 
Rede sein. Der Konstitutionsprozess von Subjektivität, wie ihn Levinas versteht, ist 
jedoch sehr wohl einseitig: Subjekt und Anderer begegnen sich nicht auf der glei-
chen Ebene, weil die Subjektivität konstituierende Spur vom Anderen herkommt. 
Die Frage nach der konkreten Beziehung, d.h. der dialogischen Interaktion zwi-
schen zwei konkreten Subjekten stellt sich erst, nachdem sich Subjekte konstituiert 
haben.  

Ricœur überspringt hingegen in seiner Analyse den asymmetrischen Konstituti-
onsakt von Subjektivität und thematisiert zu früh, wie Verantwortung gegenüber 
dem Anderen mit dem „Primat der Selbstschätzung“ in Einklang gebracht werden 
kann. Er vermag zwar das Selbstverständnis von Subjekten, die sich mit einer sol-
chen Verantwortung konfrontiert sehen, zur Sprache zu bringen und zugleich die 
Frage einzuholen, wie Subjekte an der Übernahme von Verantwortung nicht zer-
brechen; problematisch ist jedoch, dass nicht mehr analysiert werden kann, wie 
Subjekte überhaupt in den Zustand versetzt werden, sich selbst als handelnde, ge-
genüber Anderen verantwortliche und sich selbst interpretierende Subjekte zu ach-
ten. Mit dem „Primat der Selbstschätzung“ kann die Möglichkeit dieser Selbstbezü-
ge nicht mehr hinreichend beschrieben werden – sie bleibt die Voraussetzung, unter 
der die Frage nach der Verantwortung gegenüber dem Anderen erst beantwortet 
werden kann.30 
                                                             
30  In seinem späten Text Anders (A) aus dem Jahr 1997 legt Ricœur eine Lektüre von Jen-

seits des Seins vor, die der Argumentation seines Landsmannes mehr gerecht wird als die 

Lektüre in Das Selbst als ein Anderer und sich insbesondere mit der Differenz zwischen 

Sagen und Gesagtem sowie der Bedeutung der Gerechtigkeit beschäftigt. Liebsch ver-

sucht im Ausgang dieses Textes die Plausibilität von Ricœurs Subjektverständnis zu er-

härten, indem er dieses näher an Levinas’ Interpretation asymmetrischer Subjektwerdung 

rückt: „Ricœur will keineswegs in Abrede stellen, dass es eine radikale, unüberwindliche 

Asymmetrie im Verhältnis zum Anderen geben kann: dann nämlich, wenn wir mit jegli-

cher Antwort zu spät kommen, die wir ihm geben. Aber wenn die Asymmetrie, die von 

der radikalen, irrelativen Anderheit des Anderen herrührt, durch nichts ‚kompensiert‘ 

wird, so sein Argument, lässt sich letztlich überhaupt kein ‚Verhältnis‘ zu ihr mehr den-

ken.“ (Liebsch 2015: 90) Liebsch verkennt jedoch, dass Levinas die Notwendigkeit einer 

„Kompensation“ der Asymmetrie durch die Bildung partieller Beziehungen gar nicht 

leugnet. Die Asymmetrie, das heißt die Ungleichheit in der Beziehung zwischen Subjekt 

und Anderem, die Nicht-Beziehung, ist vielmehr eine Bedingung für die Erreichbarkeit 

des Anderen: Ohne jene kann das Subjekt vom Anderen nicht affiziert werden. Der An-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

7.3.4 Die Hermeneutik des Selbst zwischen Ontologie und Ethik 
 
Auch wenn die Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit auf eine Vorausset-
zung verweist, die sie nicht mehr einholt, wäre es voreilig und falsch, Ricœur die 
Setzung eines autonomen Selbst zu unterstellen. Die Dialektik zwischen Selbstheit 
und Andersheit ist feiner eingestellt, weil der temporale Charakter der Selbstheit ei-
ne solche Setzung verhindert. Es lässt sich jedoch ein Changieren der Hermeneutik 
des Selbst zwischen den Positionen von Heidegger und Levinas konstatieren. Mit 
den aus Sein und Zeit entlehnten Begriffen der „Eigentlichkeit“ und des „Gewis-
sens“ umkreist Ricœur die reflexive Komponente des Selbst, um der Kompromiss-
losigkeit der levinasschen Ethik eine ontologische Pointe entgegenzuhalten: 
 

„Als Bezeugung-Aufforderung bedeutet das Gewissen, dass die ‚eigentlichsten Möglichkei-

ten‘ des Daseins ursprünglich vom Optativ des ‚Gut-lebens‘ strukturiert sind, der sekundär 

auch den Imperativ der Achtung beherrscht und mit der Überzeugung des moralischen Situa-

tionsurteils zusammentrifft. Verhält es sich so, so besteht die Passivität des Aufgefordertseins 

in der Situation des Hörens, in der das ethische Subjekt sich einer Stimme gegenübergestellt 

findet, die in der zweiten Person an es gerichtet ist.“ (SA: 422 f.; zweite Hervorhebung von 

mir). 
 
Der Unterschied zwischen Heidegger und Ricœur liegt zunächst in der Tatsache, 
dass Ricœur den ontologischen Gewissensbegriff in einen ethischen überführt.31 
Diese Ethik ist – und hier liegt nun die entscheidende Übereinstimmung mit Le-
vinas – eine Ethik des Anderen, weil die Aufforderung, auf die das Gewissen rea-
giert, diejenige der „zweiten Person“ ist.32 Eine solche Form der Aufforderung gibt 
es bei Heidegger nicht, da innerhalb der Daseinsanalyse der Ruf des Gewissens 
dem Dasein selbst und nicht dem Anderen entstammt. Ricœurs Schritt von Heideg-
ger zu Levinas besteht also in der Anerkennung des ethischen Charakters des Ge-
wissens und der primären Aufforderung durch den Anderen.  

                                                             
dere begrenzt sich im Zuge der Berührung und Ansprache allerdings stets schon selbst, 

weil er sich in diesem Akt ja auf das Subjekt bezieht. Es muss daher gar keine Kompensa-

tion von außen an die Asymmetrie herangetragen werden. 

31  Greisch (2009: 139f.) hebt diese Transformation hervor, indem er argumentiert, dass 

Ricœur die durch das Gewissen angezeigte „Aufforderung“ an eine „Bezeugung“ kettet. 

32 Kemp sieht in der Rolle des Anderen bei Ricœur die entscheidende Distanzierung 

gegenüber Heidegger: „All of Ricœur's reservations about Heidegger can be summarized 

as a criticism of his analytic of the human world, for giving no room for the other at the 

border of or inside a world which is mine.“ (Kemp 1996: 49) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 291 

 

Problematisch wird es jedoch, wenn Ricœur in obigem Zitat von einer „Gegen-
überstellung“ spricht: Das Subjekt ist hier bereits als ethisches Subjekt konstituiert, 
bevor es die Stimme des Anderen empfängt. Es verfügt über einen Selbstbezug, 
welcher der Affizierung durch den Anderen vorausgeht. Hier liegt letztlich der be-
deutende Unterschied zwischen Ricœur und Levinas. Während nach Levinas der 
Andere das Subjekt erst durch die Berührung und Anrufung als ethisches Subjekt 
einsetzt, geht Ricœur von einer ursprünglichen Empfänglichkeit des Selbst aus, die 
Teil seiner Reflexivität und damit seiner Struktur ist:  
 

„Nun erreicht aber das Thema der Exteriorität das Ziel seines Weges, das heißt das Hervorru-

fen einer verantwortlichen Antwort auf den Anruf des Anderen, nur dann, wenn es eine Fä-

higkeit der Empfänglichkeit, der Unterscheidung und der Anerkennung voraussetzt, die mei-

nes Erachtens einer anderen Philosophie des Selben angehört als derjenigen, der die 

Philosophie des Anderen widerspricht. […] Man wird wohl dem Selbst eine Empfänglichkeit 

zuerkennen müssen, die sich aus einer reflexiven Struktur ergibt, welche man besser durch 

seine Fähigkeit der Wiederaufnahme gegenüber vorgängigen Objektivationen als durch eine 

anfängliche Trennung definiert.“ (SA: 407; Hervorhebungen von mir) 
 

Wie bereits in Ricœurs frühen Schriften, in denen die Frage der Reflexivität mit der 
Neubestimmung des Cogito verknüpft wird, stößt man an dieser Stelle von Das 

Selbst als ein Anderer auf das Problem der Voraussetzung. Auch wenn in Ricœurs 
Spätwerk die Analyse verfeinert wird, blockiert die Voraussetzung einer ursprüng-
lichen Fähigkeit an dieser Stelle den Weg zu einem heteronomen Subjektverständ-
nis. Empfänglichkeit ist für Ricœur eine Komponente der Reflexivität des Subjekts, 
sie geht der Willensbildung damit nicht voraus. Das autonome Subjekt bleibt zwar 
abgesetzt, es wird jedoch noch nicht vollständig zum ausgesetzten Subjekt trans-
formiert: Ricœur führt, wie Jens Greisch (2009: 130) betont, „ein zusätzliches Mo-
ment der Passivität in das Autonomieprinzip ein, und zwar so, dass Selbstsetzung 
und Selbstaffektion eine unzertrennliche Einheit bilden“. Empfänglichkeit wird als 
Vermögen und nicht als jeder Erfahrung vorausgehende Öffnung des Subjekts in-
terpretiert und somit als ursprüngliches Strukturmoment, das dem heteronomen 
Konstitutionsprozess von Subjektivität nicht unterliegt. Trotz der Erweiterung der 
heideggerschen Denkfiguren um die ethische Komponente der Andersheit bleibt 
Ricœur im Dunstkreis der ontologischen Analyse:33 Gegen Subjektphilosophie und 
Dekonstruktion wird ein Selbst verteidigt, das Passivität und Reflexivität in eine 
Einheit integriert. 

                                                             
33  Diese Lesart unterstützt Cohen: „Ricœur, while standing within Heideggerian ontology, 

supplements and corrects it with morality, while Levinas, standing in an ethics outside 

Heideggerian ontology, uses morality to overthrow it.“ (Cohen 2002: 136) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Ricœurs Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit resultiert in der Einnah-
me einer (vermeintlichen) Zwischenposition34, die sich sowohl der ontologischen 
Symmetrie und Einheitlichkeit Heideggers, wie auch der ethischen Asymmetrie und 
Heterogenität Levinas’ zu entziehen versucht: 

 

„Der für M. Heideggers Philosophie charakteristischen Reduktion des Schuldigseins auf die 

mit der Faktizität des In-der-Welt-Seins verbundene Unheimlichkeit stellt E. Levinas eine 

symmetrische Reduktion der Andersheit des Gewissens auf die Exteriorität des Anderen, wie 

sie sich in seinem Angesicht manifestiert, gegenüber. In diesem Sinne gibt es bei E. Levinas 

keine andere Modalität der Andersheit als diese Exteriorität. Das Modell für jede Andersheit 

ist der Andere [autrui]. Der Alternative zwischen der Unheimlichkeit nach Heidegger und der 

Exteriorität nach E. Levinas werde ich hartnäckig den originalen und ursprünglichen Charak-

ter dessen entgegenstellen, was mir die dritte Modalität der Andersheit zu bilden scheint: das 

Aufgefordertsein als Struktur der Selbstheit.“ (SA: 425). 
 
Verteidigt wird von Ricœur letztlich ein Subjekt, das sich als durch die Aufforde-
rung des Anderen durchzogen versteht. Ich möchte diesem Vorschlag mit Levinas 
entgegenhalten, dass eine solche Durchzogenheit nur möglich ist, weil das Selbst 
von einem Anderen berührt ist, der sich ihm unendlich entzieht. Das Selbst als An-
deren gibt es nur, weil sich der Andere im Vollzug der Aufforderung bereits in das 
Subjekt eingenistet hat. Das levinassche Subjekt ist ein stets schon aufgefordertes 
Subjekt. Die Aufforderung ist ein konstitutives Element seines Selbstseins und be-
dingt erst, dass sich das Subjekt dem Anderen zuwenden oder abwenden kann. Das 
Spektrum möglicher Reaktionen ist daher philosophisch nicht auf derselben Ebene 
wie die Aufforderung zu verorten. Jenes lässt sich nicht in eine symmetrische Rela-
tion mit der Affizierung des Anderen überführen; die Berührung widersteht viel-
mehr einer dialektischen Integration.35 Die Interpretation der Beziehung zwischen 
                                                             
34  Ricœur fasst seine Position selbst wie folgt zusammenfassen: „Gegen M. Heidegger habe 

ich eingewandt, dass die Bezeugung ursprünglich eine Aufforderung ist; andernfalls ver-

löre sie jede ethische und moralische Bedeutung. Gegen E. Levinas möchte ich einwen-

den, dass die Aufforderung ursprünglich eine Bezeugung ist; andernfalls würde die Auf-

forderung nicht entgegengenommen und das Selbst würde nicht im Modus des 

Aufgefordertseins berührt.“ (SA: 425f.) 

35  Die Aporie, die Ricœurs Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit an dieser Stelle 

überfällt, bringt letztlich Mattern, der sich eigentlich an einer Verteidigung Ricœurs ver-

sucht, unfreiwillig auf den Punkt: „Allein ein Denken der Ipseität, das die Identität nicht 

mehr wie Levinas im Sinne des ‚idem‘ konzipiert, sondern als Aktivität und Passivität 

vermittelndes Selbst im Sinne des ‚ipse‘, lässt dessen Fähigkeit verständlich machen, sich 

in der ethischen Dimension anrufen zu lassen.“ (Mattern 1996: 209) Mattern stellt das 

grundsätzliche Problem der Hermeneutik Ricœurs heraus, wenn er auf die „Fähigkeit“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 293 

 

Subjekt und Anderem bei Levinas als (Nicht-)Verhältnis entkommt sowohl der Ge-
fahr einer ontologischen Trennung als auch einer dialektischen Symmetrisierung, 
weil sie als entziehende Beziehung gedacht wird.36 Die Spur des Anderen entzieht 
sich im Moment der Berührung einer vollständigen Sedimentierung und legt das 
Subjekt aus diesem Grund nicht auf eine letztgültige Identität fest. Gerade weil die 
Affizierung des Anderen darin scheitert, sich vollständig im Subjekt abzulagern, 
kann sich eine Identität ausbilden, welche das Selbstverständnis des Subjekts rahmt 
und stets in einen Transformationsprozess eingebunden ist. Was Ricœur entgeht, ist 
die setzende, positive Implikation der Aufforderung bei Levinas. Die These von der 
Untrennbarkeit zwischen Selbstheit und Andersheit reicht nicht weit genug, weil sie 
verkennt, dass die Beziehung zwischen Subjekt und Anderem nicht eine der Inter-
dependenz, sondern eine der Nicht-Beziehung – oder in den Worten Levinas’: Eine 
Beziehung ohne Beziehung – ist. 

Der entscheidende Unterschied zwischen Dekonstruktion und Dialektik, der in-
nerhalb einer Analyse der Beziehung zwischen Selbst und Anderem sichtbar wurde, 
lässt sich auch an folgendem Zitat Žižeks illustrieren: „Es ist also nicht nur so, dass 
jede Identität immer durchkreuzt, zerbrechlich, fiktiv ist (wie das postmoderne 
Mantra des ,Dekonstruktivismus‘ lautet), die Identität selbst ist streng genommen 
das Zeichen ihres Gegenteils, ihres eigenen Mangels, der Tatsache, dass der als mit 
sich identisch behaupteten Entität die vollständige Identität fehlt.“ (Žižek 2014: 
531; Anm. 30) Žižek verkennt in diesen Zeilen, dass gemäß der Dekonstruktion die 
Identität gerade deshalb von einem Mangel beherrscht ist, weil sie von dem Hetero-
nomen durchdrungen wird. Die „Binnendifferenzierung“ des Subjekts, um auf eine 
Formulierung Butlers zurückzugreifen, ist ein Resultat der „Außendifferenzierung“ 
(Butler 2010: 133). Die Dialektik verlegt den Schauplatz der Spaltung des Subjekts 
in sein Inneres, während für die Dekonstruktion die Spaltung das Produkt eines sol-
chen – ebenso gespaltenen – Entzugsmoments ist, welches dem vor der Spaltung 
noch gar nicht existierenden Subjekt konstitutiv äußerlich ist. Es gibt aus diesem 
Grund keine gegebene Identität, die dann vom Heteronomen aufgespalten wird, was 
Žižek der Dekonstruktion unterstellt; die Spaltung selbst ist vielmehr für das Phä-
nomen konstitutiv. Dekonstruktion und Dialektik gelingt es zwar gleichermaßen, 
die Nicht-Identität des Subjekts zu denken und diese in einen temporalen Konstitu-
                                                             

des Subjekts zu sprechen kommt: Vorausgesetzt wird nämlich ein Subjekt, das über die 

Befähigung verfügt, den Ruf des Anderen zu vernehmen, bevor es vom Anderen angeru-

fen wird. 

36  Diese grundsätzliche Verknüpfung von Dialektik und Integration, die auch als Relationie-

rung gefasst werden kann, sowie die hieraus folgende notwendige Begrenzung werden 

von Cohen unterstrichen: „For Ricœur, as for Hegel, genuine philosophy must be limited 

to ,internal‘ or ,dialectical‘ relations, that is to say, relations whose terms do not in any ir-

reducible sense exceed their relationality.“ (Cohen 2002: 130) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

tionsprozess einzuschreiben. Im Gegensatz zu einem dialektischen Verfahren insis-
tiert die Dekonstruktion jedoch darauf, dass Nicht-Identität kein ursprüngliches 
Element des Subjekts ist: Nicht-Identität ist nur deshalb ein Moment von Subjekti-
vität, weil sie das Subjekt von außen überfällt. Der „Primat der inneren Spaltung“ 
(Žižek 2014: 531; Hervorhebung von mir), der für Žižeks Subjektverständnis ge-
nauso zentral ist wie für dasjenige Ricœurs, ist selbst dort noch gegeben, wo die To-
talität der dialektischen Bewegung durch ein konkurrierendes philosophisches Den-
ken – bei Žižek der Psychoanalyse Lacans und bei Ricœur der Ontologie 
Heideggers – geöffnet wird. Die Dialektik kommt aus diesem Grund nicht umhin, 
an einer Stelle auf die Figur des Ursprungs im Sinne einer ursprünglichen Voraus-
setzung zurückzugreifen, durch die ihre Bewegung erst in Gang gesetzt wird. Darin 
liegen die Grenzen der Dialektik in Bezug auf ein heteronomes Verständnis von 
Subjektivität. 

 
 

7.4 RESÜMEE
 
Auch wenn der letzte Abschnitt die dialektische Hermeneutik des Selbst in eine 
Aporie getrieben hat, liegt die Gemeinsamkeit zwischen Ricœur und Levinas – die 
zugleich ihre Differenz gegenüber Derrida und Foucault umfasst – in der besonde-
ren Berücksichtigung des Anderen und damit in dem wesentlich ethischen Charak-
ter eines heteronomen Subjektverständnisses.37 Dabei ist es Ricœurs Verdienst her-
ausgearbeitet zu haben, wie eine hermeneutische Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik die ontologischen Einsichten der Daseinsanalyse mit der Ethik des 
Anderen bei Levinas zusammenführen kann. Der Ertrag beruht in der Erschließung 
des Anderen für eine Thematisierung des Selbstverständnisses von Subjekten. 

Insgesamt ist die Stellung der Hermeneutik Ricœurs zur Dekonstruktion ambi-
valent; ein hermeneutischer Anschluss an Heideggers Subjektkritik verfügt sowohl 
über Vorzüge als auch über Schwierigkeiten. Hervorzuheben ist insbesondere, dass 
Ricœur mit der Innenperspektive des Subjekts, der Reflexivität und der Kontinuität 
von Identität Komponenten von Subjektivität diskutiert, denen die Dekonstruktion 
wenig bis keine Zuwendung schenkt. Die Hermeneutik Ricœurs legt mehr Gewicht 
auf eine Erörterung der Bezugsmomente von Subjektivität. Sie berücksichtigt stär-
ker als es die Dekonstruktion tut, dass Subjekte Selbstbezüge affirmieren müssen. 
Das hat sich vor allem an zwei Stellen gezeigt. Zum einen hat sich ergeben, dass 
das negative, relationale und entziehende Feld der Sprache immer auf die Realisie-

                                                             
37  So schreibt Patrick L. Bourgeois: „Ricœur and Levinas, against the so-called deconstruc-

tive ethics that deconstructs the ethical relation, both invoke the face to face of the per-

sonal other at the heart of ethical response.“ (Bourgeois 2002: 123) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 295 

 

rungen des über sich reflektierenden Sprechers verweist. Zum anderen wurde durch 
die Explikation der Komponente der Selbigkeit offengelegt, wie es möglich ist, dass 
Subjekte sich als dieselben identifizieren können, ohne dass diese Identifizierung 
auf eine zugrunde liegende Substanz verweist. Kontinuität konnte somit als Teil der 
Selbsterfahrung von Subjekten zur Sprache gebracht werden. Zusammengehalten 
wird die Hermeneutik des Selbst durch das Phänomen der narrativen Identität, mit-
tels derer nicht nur die Temporalität, sondern auch die Ethik in die Hermeneutik 
eingebunden wird. 

Die Schwierigkeiten eines hermeneutischen Zugriffs auf das Subjekt liegen je-
doch in der Setzung von Strukturmomenten, die nicht als Effekt von Entzugsmo-
menten interpretiert und damit nicht innerhalb der Bewegung von Subjektwerdung 
verhandelt werden. Beim frühen Ricœur wird die Reflexion als wesentliche Befähi-
gung des Subjekts vorausgesetzt. In Ricœurs Spätphilosophie versperrt die symmet-
rische Bewegung der Dialektik die Anerkennung der asymmetrischen Beziehung 
zwischen Selbst und Anderem. Auch wenn es sich bei der Dialektik zwischen 
Selbstheit und Andersheit nicht um eine Reduktion des Anderen auf den Selben 
handelt, verkennt Ricœur die (Nicht-)Beziehung zwischen Subjekt und Anderem im 
Sinne der im selben Moment ablaufenden Berührung und des Entzugs. So habe ich 
zwar zu veranschaulichen versucht, dass in der Hermeneutik des Selbst die einheit-
liche Struktur des Daseins, wie sie Heidegger vertritt, durch einen Verweis auf den 
ethischen Charakter des Selbst erweitert wird. Die Ausgesetztheit des Subjekts wird 
aber nicht in aller Konsequenz gedacht, weil eine nicht vom Anderen initiierte 
Empfänglichkeit des Selbst im Sinne einer ursprünglichen Befähigung vorausge-
setzt wird. Vor diesem Hintergrund bleibt zu bedenken, ob ein hermeneutischer An-
schluss an die Subjektkritik Heideggers nicht stärker die asymmetrische Beziehung 
zwischen Subjekt und Anderem und somit die alteritäre Pointe der Dekonstruktion 
in ihre „konstruktiven“ Analysen einbeziehen kann. 

Im anschließenden Kapitel möchte ich anhand der Schriften Taylors zeigen, wie 
eine affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik aus hermeneutischer 
Perspektive weitergeführt werden kann, indem die Suche nach den konstitutiven 
Elementen des Selbstverständnisses von Subjekten inhaltlich konkretisiert wird. 
Ricœurs wesentliche Leistung ist es, den Raum ausgelotet zu haben, in dem die 
Hermeneutik über die Einsichten der Dekonstruktion hinausgehen kann. Dabei gilt 
es nun zu untersuchen, wie genau sich das Selbstverständnis von Subjekten in sei-
nen unterschiedlichen Dimensionen auslegen lässt. Hier stellt sich dann auch die 
Frage nach den zu bejahenden Selbstverständnissen spezifisch neuzeitlicher Subjek-
te. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441213-007 - am 14.02.2026, 09:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

