SEHEN UND SEHENLERNEN

Es gibt museale Gegenstinde, die speziell zur Betrachtung hergestellt
wurden, andere dienten urspriinglich anderen Zwecken. Allen gemein-
sam ist, da3 der Museumsbesucher sie betrachten und auf diese Weise
eine grofle Anzahl von Informationen iiber sie aufnehmen kann. Zur the-
oretischen Grundlegung des in dieser Arbeit entwickelten Konzepts des
Sehhandelns im musealen Bereich wird im folgenden Kapitel Material
herangetragen, das sich mit dem Sehen im Museum befafit.

Die Recherche hatte sich zundchst auf dem breiten Feld museumspa-
dagogischer Veroffentlichungen zu orientieren, wo sich allerdings nur
punktuell explizite Statements zum ,,Sehenlernen” finden lielen. Als er-
giebiger stellten sich Literaturverweise in diesen Publikationen heraus,
die schlieBlich zu Texten von fiinf Autoren (einem Kunstpddagogen, ei-
nem Kunstpsychologen, einem Reformpéadagogen, einem Anthropologen
und einem Philosophen) fiihrten, die untenstehend referiert werden sol-
len.

Marginalien zur Frage des Sehenlernens

Wenn man gegen die Ansicht eines Gesprachspartners einwendet: ,,Ich
sehe das anders®, spricht man auf diese Weise nicht nur die Tatsache ei-
nes unterschiedlichen Zugangs zu den Dingen aus, so wie etwa ein Ma-
ler einen Baum anders sieht als ein Forster, sondern die AuBerung impli-
ziert auch den Gedanken, dafl Sehen grundsatzlich immer — {iber den rein
physiologischen Vorgang hinaus — ein mit Erkenntnis verbundener Akt
des Wahrnehmens, des Urteilens ist. In diesem Sinne versteht Scharf
(1999: 7) das Sehenlernen als Schirfung des kritischen Blicks. Im hete-
rogenen Kreis unserer Sozial- und Sachbeziehungen kann ein solcher
kritischer Blick zwischen den unterschiedlichsten Sichtweisen differen-
zieren und Position beziehen.

Wie sehr das Sehen ganz allgemein unser Leben dominiert, folgt
schon daraus, dafl das Auge die ,,grofte Datenmenge iiber die Umwelt*
(Kres 1989: 62) liefert. Fiir den zeitgendssischen Photographen A. Gors-

43

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHENLERNEN IM MUSEUM

«l

ky gilt: ,,Sehen ist eine Form des Denkens*'. Das Sehenlernen und das
Denkenlernen ist nach Spies (1992) ,,nicht voneinander zu trennen* (9).
Mit dem Denken wichst das Sehen und umgekehrt nimmt mit dem Se-
hen die Kraft des Geistes zu. Ebenfalls hebt der Installationskiinstler Ja-
mes Turrell (1993) die produktive Potenz des Gesichtssinnes her, wenn
er sagt: ,,Das Gefiihl kommt von den Augen her (40). Turrell versteht
seine eigenen Arbeiten, in denen er mit der Wirkung von Licht experi-
mentiert, dahingehend, dal der Raum, den er gestaltet, sich von allem
gewohnten Sehen entleert, so dal es mdglich wird, ,,sich selbst zu sehen.
Dieses Sehen, diese Leerung, erfiillt Raum und BewuBtsein® (zit. n.
Biernbaum 2001: 221). Die Kiinstlerin und Zeichenlehrerin Edwards
(1982) hingegen zweifelt daran, daB3 sich das Sehenlernen ohne eigenes
kiinstlerisches Tun bewerkstelligen lieBe?:

,,Die meisten Zeichenlehrer und Verfasser von Zeichenlehrbiichern
beschworen den Anfanger, seine ,Sehweise® zu dndern und iiberhaupt
erst einmal ,sehen zu lernen‘. Die Schwierigkeit besteht jedoch darin,
daB sich diese Sehweise ebenso schwer beschreiben 14t wie das Balan-
cieren beim Radfahren [..] Die meisten Menschen lernen es nie, bewul3t
genug zu sehen, um zeichnen zu kénnen® (14)

DaB prinzipiell hinsichtlich des Problems von Sehen und des Sehen-
lernens Erkldrungsbedarf besteht, belegen Buchverdffentlichungen mit
dem Titel ,,Sehenlemen“3, Do-it-yourself-Veranstaltungen wie ,,Zeich-
nen als eine Schule des Sehens“* oder die Selbstprisentation von Muse-
en im Internet. Dort wird dem potentiellen Kunden auf Homepages der
einzelnen Museen das Sehenlernen in Form spezifischer Vortrige iiber
Ausstellungsobjekte angeboten. Auch einige kunsthistorische Fachberei-
che deutscher Universititen bieten eine ,,Schule des Sehens an und ha-

1 Informationsblatt des Museums fiir Moderne Kunst, Frankfurt/Main zu den
dort befindlichen Dauerexponaten des Kiinstlers.

2 Vgl. auch ,,Zeichnen = Sehen lernen!* von Clausen/Riedel (1980).

3 Wie z.B. ,,Sehenlernen” von Hartwig (1976). Gelegentlich wird der Aufruf
auch inhaltslos benutzt. Dies muf3 z.B. fiir Leber (1980) gesagt werden, in
dessen Text sich keine inhaltliche Entsprechung finden 146t. Beide Autoren
lassen sich dem Konzept der ,,Visuellen Kommunikation® zuordnen, das
zuerst von Ehmer (1970) vertreten wurde. Dieses Konzept wurde nicht in
die Liste der referierten Texte zum Sehenlernen aufgenommen, weil sein
An-spruch, vor allem gesellschaftskritische Dimensionen sehen zu lernen (s.
Hartwig 1970 a, b), die historische Dimension des Kunstwerks zu sehr ver-
kiirzt (vgl. die Kritik von Weiler 1983: 300 u. 442).

4 Kursangebot der Sommerakademie Marburg im Sommer 2002.

44

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHEN UND SEHENLERNEN

ben dabei die Verkniipfung vielfdltiger Medien bei der Vermittlung von
Lehrinhalten im Blick. Die Firma Krupp offerierte 1986 ihren Mitarbei-
tern eine Fithrung durch Kunstmuseen mit der Absicht, sie zu befdhigen,
ihren eigenen Augen trauen zu lernen’. Wir sehen also: Das Sehen ist
etwas, dal} einem einerseits in die Wiege gelegt ist, andererseits erst er-
worben, erlernt werden muf und kann. Allerdings besteht deswegen kein
Grund zur Geringschitzung der anderen Sinnesleistungen. Im Gegenteil
ist eine Wirklichkeitswahrnehmung, die ausschlieBlich auf das Auge
setzt, Resultat eines zivilisationsgeschichtlichen Entfremdungsprozesses:

,Die Verkiimmerung der tibrigen Sinne als Teil des Erkenntnisvermogens o-
der zumindest ihre Vernachldssigung hat auch etwas mit der Art und Weise zu
tun, in der wir Bildung, Wissenschaft, Okonomie, aber auch Kunst betrieben,
niamlich unterscheidend, sezierend, segmentierend, hierarchisierend. Und das
ist auch eine Sache des isolierten Sehens* (Beck 1989: 141)°.

Vorstellung verschiedener Ansitze
Die Schule des Schauens (M. Burchatz)

Der Photograph und Kunstpddagoge M. Burchartz stellte 1963 nach
mehrjdhriger Arbeit sein Werk ,,Schule des Schauens® fertig. Dort be-
trachtet er das Schauen — im Unterschied zum angeborenen Sehen — als
den reiferen Grad der optischen Wahrnehmung:

,,Bedeutet Sehen das objektive Festellen von Merkmalen der Erscheinung der
Umwelt durch die Augen, so bezeichnen wir mit Schauen das denkende Erfas-
sen von Gegebenheiten der Erscheinung, als von Zeichen fiir tiefere Zusam-
menhinge im Sein, fiir Vorgénge auch des Geschehens, Werdens oder eines
Gewesenseins in der Vergangenheit, auf die wir mit der Phantasie von der
sichtbaren Erscheinung her zu schlieen vermogen® (10).

Das Erziehungssystem habe diesen Reifegrad des Schauenkoénnes als
Bildungsziel aus den Augen verloren, weil es die Mehrzahl seiner Bil-
dungsziele rein rationalistisch definierte:

,Im heutigen Erziehungssystem hat der Geist Kants gesiegt gegeniiber dem
Geist Goethes, jedenfalls in Deutschland. Einseitig ausgerichtet auf die Féhig-

5 Sprigath (1986).
6 Vgl. auch Riickriem (1992: 14).

45

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHENLERNEN IM MUSEUM

keit zu begrifflichem Denken — auf das wir gewil3 nicht verzichten wollen —,
hat man den Bildungswert denkenden Schauens und die Erziehung der Schau-
kraft fast vollig vergessen. Man hat vergessen, den letzten Sinn allen bilden-
den Formens, daf} es Ausdruck ist des Willens, sehen und schauen zu lernen —
und daB es berufen ist, zugleich andere sehen und schauen zu lehren® (7).

Die Anschauung gehe dem Denken voraus, und daher beginne erst mit
dem ,,Erleben von Bildern als den Miittern aller Begriffe* (8) das ,,Da-
seinsbewufltsein“ des Menschen. Die Sinnestétigkeit sei die unerléfliche
Grundlage fiir die Bildung von Sprache und Begriff. Die Sprache der
Dichter sei im Gegensatz zur Umgangssprache oder zur abstrakt-
wissenschaftlichen Sprache einer ,,anschaulichen Sprachformung® fahig,
indem sie sprachliche Klang- und Rhythmikstrukturen schaffe. Diese
beiden Elemente seien ebenso in den bildenden Kiinsten identifizierbar,
wo die Komposition von Material, Farbe und Form ihre besondere Wir-
kung erziele. Solche Strukturen am einzelnen Werk nachzuvollziehen,
sei Sinn und Zweck der ,,Schule des Schauens®.

Entwicklungsgeschichtlich betrachtet, lassen sich laut Burchartz Pa-
rallelen zwischen Ontogenese und Phylogenese feststellen:

,Der Vorgang des Sehen- und Schauenlernens spielt sich im Menschen in ei-
ner bestimmten Folge ab. Anfangsgriinde dieses Lernprozesses durchlauft je-
der Mensch von Kindheit an. Aber nicht nur der einzelne Mensch, auch die
Menschheit im Ganzen hat einen solchen Lernprozesss des Sehens und
Schauens durchlaufen, wobei sich die Fahigkeiten des Sehen und Schauens
entwickelten und an zunehmend hellerem Bewuftsein und an Fiille Zuwachs
erhielten (10).

Burchartz mochte diese Beobachtung verifizieren, indem er dem Leser
anbietet, ihn bei seinem Gang durch die Kunstgeschichte zu begleiten
und dort ,,in die Zeugnisse der Schaukraft der Kiinstler bis in die Ge-
genwart™ Einblick zu erhalten. Dabei présentiert er eine grofle Anzahl
von Fallbeispielen, anhand derer er anschaulich machen mochte, wie die
bildende Kunst — iiber die Epochen hinweg — ,,neben der Sprache des
Wortes die zweite Sprach- und Mitteilungsmoglichkeit {iber das Wesen
und den Sinn des Lebens* ist.

Intentionalitdt und Geistigkeit des Kunstwerks lieBen sich seiner
Formgebung schauend entnehmen. Dementsprechend sei der kunstge-
schichtlich aufweisbare Stilwandel mehr als bloB eine niichtern zu regist-
rierende Abfolge sich wandelnder Formen, ndmlich sedimentierte Kul-
tur-, Religions- und Geistesgeschichte. Diese Form gewordenen Schich-
ten lieBen sich durch ,,die phantasievolle Versenkung in das Wesen der

46

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHEN UND SEHENLERNEN

Formen* (11) erkennen. Fiir ein solches Schauen sind ,,Kenntnisse von
wichtigen Ziigen der Gesellschaftsformen, der religidsen und philoso-
phischen Anschauungen sowie Kenntnisse des wissenschaftlichen und
technischen Lebens der betreffenden Zeit zum Erkennen dieser Ursachen
notwendig®. Die tieferen Griinde fiir einen Formwandel verortet der Au-
tor in ,,Unterschiede[n] der Bewultheit der einzelnen Menschengenera-
tionen“. Die einzelnen ,,Kunststile* versteht er als ,.kulturmorphologi-
sche Lebensphasen® der phylogenetischen Entwicklungsprozesse. In die-
sem Sinne unterscheidet Burchartz vier ,,Bewulltseinsstufen®: Erstens
»das Gestalterleben des vorgeschichtlichen Menschen®, zweitens das
,,Bild der Gemeinschaft — Kreta und Griechenland®, drittens ,,Liebe und
Glaube — Romanik und Gotik* und viertens ,,Von der Renaissance bis
zum Rokoko® (6).

Ohne daB er den moderneren Begriff der Mentalitiatsgeschichte be-
nutzt, geht es dem Autor doch offensichtlich darum, solche Tendenzen
im Kunstwerk sichtbar werden zu lassen, die als ,,Bewulltseinstufe das
jeweilige Kunstwerk hervorgebracht haben. Um ein Beispiel zu nennen:
An einem der prominentesten Stiicke der romanischen Kunst, der Dom-
tiir von San Zeno in Verogna, lasse sich eine noch naive, am biblischen
Geschehen orientierte Frommigkeitshaltung — ,,dhnlich der Art, wie Kin-
der zeichnen® (152) — ablesen, in der zugleich die monchische Weltver-
achtung jener Epoche ihren Ausdruck findet. Oder um ein weiteres Bei-
spiel zu nennen: An dem in die Hohe strebenden Vertikalismus der goti-
schen Kathedralen mit ihrer diaphanen Raumgestaltung lasse sich die
spiritualisierende Abstraktion und der Transzendentalismus der Scholas-
tik wiederfinden (vgl. 163).

Bei alledem ist die ,,Schule des Sehens* jedoch kein kopflastiges Un-
terfangen, denn der Autor unterstreicht, dal ,,dem geeignetsten Mittel
der Bildung der Schaukraft, der Selbstbestitigung durch Zeichnen, Ma-
len, Basteln und Formen, der Vorrang gebiihrt* (252).

Das intelligente Sehen (R. Arnheim)

R. Arnheim gilt als Begriinder der Kunstpsychologie. In seiner Schrift
,»Art and Visual Perception” (1954), die ,,rasch international zum Stan-
dardwerk* (Diers 2000: V) wurde, beschreibt er das Sehen als ein ,,echt
schopferisches Begreifen der Wirklichkeit — phantasievoll, erfinderisch,
gescheit und schon“ (Arnheim 2000: 6). Seine phdnomenologisch, psy-
chologisch und physiologisch basierten Ausfiihrungen wollten dem

47

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHENLERNEN IM MUSEUM

Zweck dienen, ,.einige der Wirkungsweisen des Sehens zu erortern und
zu ihrer Auffrischung und Lenkung beizutragen® (3). Arnheim richtet
sich dabei insgesamt gegen eine Verkiimmerung der menschlichen Sinne
und mochte ,,Wege zu bewullterer sinnlicher Wahrnehmung* (Diede-
richs 1979: 5) aufzeigen.

In seinem Buch ,,Anschauliches Denken* (1985) verweist Arnheim
mit der Wendung ,.intelligentes Sehen* auf eine biologisch-evolutionére
Komponente: Insofern alle Lebewesen zur Sicherung ihrer Existenz In-
formationen aufnehmen und auf sie reagieren miissen, ist die

,»Wachsamkeit eines aufmerksamen Menschengeistes [...] nur eben der ent-
wicklungsméaBig spéteste Ausdruck des Kampfes ums Dasein, der in den Ur-
tierchen Reaktionen auf Umweltsverdnderungen erweckt hat. In diesem Sinne
also kann jede Sinnesreaktion als intelligent bezeichnet werden™ (27).

Zwei Hauptkapitel seines Buches von 1995 widmet Arnheim der Analy-
se des ,,intelligenten Sehens*, wobei es ihm vor allem um die bildenden
Kiinste geht. Auch dort stehe das bewulite Sehen ,,jedem gesunden Men-
schen, dem die Natur Augen geschenkt hat, zu Gebote™ und sei ,,nicht
einigen wenigen begabten Spezialisten vorbehalten” (Arnheim zit. n.
Diers 2000: IX). Zuerst sei es fiir den Betrachter auf dem Weg des Se-
henlerns notwendig, ,.einige hervorstechende Merkmale® (Arnheim
2000: 46) des Objekts zu identifizieren, so dal das Sehen zum Erkennen
von Struktureigenschaften wird; denn jedes Kunstwerk vermittele seinen
eigentlichen Gehalt ,,durch die elementaren Eigenschaften von Grof3e,
Form, Abstand, Position und Farbe® (Arnheim 1982: 144). Hieraus leitet
sich das kunstpddagogische Postulat ab: ,,Was [...] jeder Erzicher als ei-
nen unentbehrlichen Bestandteil seiner beruflichen Ausbildung braucht,
ist eine griindliche Schulung des Gefiihls fiir Anschaulichkeit” (Arnheim
1985: 296). In dieser Anschaulichkeit sei die Trennung von Wahrneh-
mung und Denken aufgehoben: ,,Es scheint keine Denkprozesse zu ge-
ben, die nicht wenigstens im Prinzip in der Wahrnehmung anzutreffen
sind. Anschauen ist anschauliches Denken* (24). Es lasse sich ganz
praktisch im Umgang mit Bleistift, Papier und Meif3el férdern.

Arnheims Theorie des intelligente Sehens basiert auf der Idee der
,Formwahrnehmung als [...] Erfassen allgemeiner Struktureigenschaf-
ten” (38), wobei gemil dem Verstdndnis der Gestalttheorie das Prinzip
der Informationsreduktion mit dem Ziel von Einfachheit und Klarheit
vorherrscht. Der Autor (2000) erldutert: ,,Nach dem Grundgesetz der Ge-
sichtswahrnehmung neigt jede Reizfigur dazu, so gesehen zu werden,

48

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHEN UND SEHENLERNEN

daf die sich ergebende Struktur so einfach ist, wie das die gegebenen
Umsténde erlauben® (66). Arnheim (1985) fiihrt weiter aus: ,,Genau ge-
nommen, bezieht sich eine Wahrnehmung nie auf eine individuelle Son-
derform, sondern auf Formtypen™ (38) Unter der Vielzahl dieser Form-
typen ist die geometrische Figur des Kreises das schlechthinnige Para-
digma fiir eine ausgewogene Bewegung, weil sie keine Richtung bevor-
zugt und damit das ,,einfachste Sehmuster” (Arnheim 2000: 172) ist.

In ,,Die Macht der Mitte* (1996) erortert Arnheim fiir Kompositionen
der bildenden Kunst sogenannte , Kréiftekonfigurationen* (13). Deren
iibergeordnetes Prinzip erkennt er in der Aufteilung in ,,zentrische* (13)
und ,,exzentrische Tendenzen. Beide seien als Bedingungen fiir die
Wahrnehmung universal giiltig, denn sie lieBen sich iiber alle Zeiten
hinweg und unabhingig von Epochenstilen finden. Zudem seien sie in
der Natur des Menschen und in seiner Fahigkeit, Lebensprozesse erfolg-
reich zu gestalten, angelegt. In der Wechselwirkung der zwei gegenléu-
figen Tendenzen sieht Arnheim eine ,.elementare Bedingung®™ (13) des
,menschlichen Antriebs“ gegeben, und es sei zu beobachten, daf} dieses
»Zusammenspiel“, das anthropologisch grundlegend sei, ,,in der Kunst
von der entsprechenden Wechselwirkung zwischen einem zentrischen
und einem exzentrischen Kompositionssystem symbolisiert wird*.

Bei alldem komme es auf ein ausgewogenes Verhiltnis von Zentritét
und Exzentritdt an: ,,Weder die vollige Konzentration auf das eigene Ich
noch ein volliges Unterordnen unter die duleren Krifte ergébe allein ein
akzeptables Abbild der menschlichen Existenz® (14). Innerhalb der
Wechselwirkung zwischen Betrachter und Werk ist fiir Arnheim der
,~wichtigste Faktor [...] die rdumliche Beziehung, in der sie [die gegen-
laufigen Tendenzen] stehen, und deren Auswirkung auf beide* (50). Die
Moglichkeit der Wechselwirkung geht letztlich auf die Korperlichkeit
des Menschen zuriick, vermittels welcher Phianomene der AuBenwelt
immer zugleich auch der eigenen Erfahrung zugéinglich, ihr kompatibel
sind. So beispielsweise ist jedem Menschen prinzipiell das Spiiren von
Schwere und Gleichgewicht oder das Erleben von Symmetrie und Be-
wegungsfahigkeit anderer Korper aus der Distanz moglich. Und so wie
der eigene Korper eine Mitte hat, lassen sich auch in Kunstgegenstianden
Zentren lokalisieren. Eigene und fremde Bewegungen kann man als
Vektoren angeben, um ihre Richtung zu kennzeichnen. Und ebenfalls
konnen der Aufbau und die Wirkung von Spannung verstidndlich wer-
den, die fiir den Betrachter beim Nachvollzug des Verhéltnisses der Tei-
le des Ganzen zueinander entsteht. SchlieSlich korreliere, so Arnheim
(1980) die Struktur der Selbst- und Fremdwahrnehmung mit der physio-

49

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHENLERNEN IM MUSEUM

logischen Ausstattung des Menschen, denn es sei als wahrscheinlich an-
zunehmen,

»dal ein auf das zustindige Gehirnfeld projiziertes optisches Reizmuster —
beispielsweise erzeugt durch die Zeichnung eines Rechteckes, die sich der
Betrachter anschaut — in eben diesem Feld ein entsprechendes Muster aus
physiologischen Kriften hervorruft™ (104).

Ein LernprozeB, der auf intelligentes Sehen abzielt, vermag nach bestin-
diger Ubung zu einer Verinderung der Weltwahrnehmung fiihren. So
gesehen, verhilft nicht zuletzt auch die Wahrnehmung von Kunstwerken
zu einer Modifikation des Daseinsverstindnisses, weshalb es génzlich
verfehlt wire, das Moment des visuell Anschaulichen in der bildenden
Kunst ,,als kiinstlerisch oder dsthetisch abzustempeln® (296) und damit
mifverstehend abzuwerten. Die Kunst, so Arnheim, zeigt

,,daB wenn Formen, Dinge und Vorgénge ihr eigenes Wesen zur Schau stellen,
sie die tiefen, einfachen Grundkrifte wahrnehmbar machen, in denen der
Mensch sich selbst erkennt. Die Kunst ist eine der Belohnungen, die uns
zufallen, wenn wir denken, indem wir sehen®.

Das aufmerksame Sehen (H. Rumpf)

Der Reformpiadagoge H. Rumpf verdffentliche 1995 den Aufsatz ,,Die
Gebirde der Besichtigung® (1995). Intention des Autors (1986) ist es,
mit ,,Bildern, Zweifeln, personlich-inoffiziellen Gegengedanken* sowie
mit ,,im Koérper wurzelnden Handlungs- und Ausdrucksentwiirfen (9)
gegen die ,,Verddung der Lernkultur* (Rumpf 1987) anzutreten.

Im Museum, wo wie an keinem anderen Ort kulturelle Identitédt tra-
diert werde, sei die Gebdrde der Besichtigung nahezu das einzige Mittel,
sich Kultur anzueignen. Rumpf (1995) unterscheidet drei Phasen der
Aneignung von Kultur, denen jeweils eine unterschiedliche Situation der
Wahrnehmung und des Sehens korrespondiert:

In der ersten Phase verbindet der Besucher die Besichtigung von Ex-
ponaten noch mit der Annahme, da8 die Ordnung der alltdglichen Wahr-
nehmungswelt auch im musealen Bereich geniigend Sicherheit gebe. Im
Glauben, das eigene, alltigliche Vorverstindnis liefere die Garantie fiir
das Verstindnis der Dinge, wird das Museum betreten. Damit aber bleibt
die Aufmerksamkeit des Betrachters dem Altgewohnten verhaftet.

50

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHEN UND SEHENLERNEN

In der zweiten Phase tritt der Besucher vor solche Exponate, die ihn
in der Annahme der Angenemessenheit seiner herkdmmlichen Wahr-
nehmungsmuster irritieren. Rumpf illustriert dies am Beispiel der le-
bensechten Nachbildung einer Frau mit Tragetaschen’ an einem Trep-
penaufgang im Kolner Wallraf-Richartz-Museum. Der Besucher be-
merkt erst in unmittelbarer Néhe zur Figur, daB er sich ein ,,Bild von der
Welt“ (33) gemacht hatte und muf3 nun hinnehmen, daf3 seine Konstruk-
tion ,,ins Leere ging®. Die Irritation, die sich auf diese Weise einstellt,
bringt Rumpf folgendermaflen zum Ausdruck:

,Ich spilire mich, meine Wahrnehmung, meine Gebarde — und dabei werden
die Dinge, die Menschen bemerkenswert fremd, sie gewinnen unvertraute Zii-
ge, die Stumptheit der Gewohnung mindert sich einen Augenblick, ich schaue
hin und ordne nicht nur blitzartig ein* (33).

Nach dieser Irritation vergleicht der Besucher die schockartig eingetrete-
ne Wahrnehmung mit seiner vorherigen Auffassung von herkdmmlich
geordneter Wirklichkeit, die sich nunmehr als Scheinsicherheit enttarnt
hat.

Nun, in der dritten Phase, kann der Besucher seine Augen 6ffnen, um
sein verdndertes Sehen fiir Lernprozesse zu nutzen. Hierzu sei es not-
wendig, daf sich der Blick bewuBt langsam auf das Exponat richtet und
dort langer verweilt. Nur so konne man den sich rasch einstellenden Ra-
tionalisierungsvorgiangen nachhaltig entgegenwirken und das Gesehene
sinnlich erleben. ,,Ich kdnnte mir schon jemand wiinschen®, schreibt
Rumpf (1987), ,,der mich lehrte, mdglichst langsam zu sehen, auf die
schnellen Blicke der Einordnung und des Vergleichs — die sich sofort
einstellen — zu verzichten* (21). Das Lernziel: ,,Ein Blick, eine Auf-
merksamkeit, die die sich dem Fachmann schnell aufdringenden Ein-
ordnungen fast vergiflt, sistiert — um neu zu sehen* (207). Das also ist
mit ,,aufmerksamem Sehen‘ gemeint.

Zur Begriindung dieses sinnlichkeitspddagogischen Ansatzes greift
Rumpf in einer fritheren Verdffentlichung (1987) auf den vergleichswei-
se unbekannten ungarischen Wahrnehmungstheoretiker Palagyi (1924,
1925) zuriick. Gehlen (1940) hélt dessen Werk deshalb fiir bedeutend,
weil Palagyi ,,zuerst die Wichtigkeit des Problems der Unterscheidung
des eigenen Leibes von der Aulenwelt gesehen und die dabei auftreten-
den Vorginge wenigstens fiir das Gebiet der Tastwahrnehmung aufge-
hellt“ (176) habe. Den Stellenwert dieses Ansatzes fiir die Gegenwart

7 Von dem Kiinstler Duane Hanson.

51

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHENLERNEN IM MUSEUM

betont Schnurnberger (1996): ,,Obwohl Palagyi seine Theorie zur Wahr-
nehmung und Phantasie bereits 1908 veroffentlichte, hat seine Frage
nach dem schopferischen ProzeB in Wahrnehmung und Vorstellung
nichts an Aktualitit eingebiiit“ (15). Nach Walthes (1978), die ihre
Promotion iiber Palagyi verfaite und gegenwirtig als Hauptvertreterin
seines Ansatzes gelten diirfte, liegt das Verdienst seiner Theorie in ,,ei-
ner Geschlossenheit, die sich nicht aus modellierender Konstruktion er-
gibt, sondern darauf beruht, daB3 es ihm gelungen ist, ein erschlieBendes
Lebenssphédnomen aufzudecken [...]* (179). Die Theorie der virtuellen
Bewegung Palagyis soll hier knapp zusammengefalit wiedergegeben
werden, weil sie die pidagogischen Uberlegungen Rumpfs erhellen kann
und weil sie Eingang in museumspidagogische Erwigungen wie die von
Lenz-Johanns (1989a), in die kunstpddagogischen Experimente von Sel-
le (1988) sowie in das Konzept zur Frithforderung entwicklungsgestorter
Kinder von Klaes und Walthes (1991, 1995) Eingang gefunden hat.

In seiner ,,Theorie der virtuellen Bewegung® fafit Palagyi die Wahr-
nehmung des Menschen als Resultat eines fiir sie konstitutiven Unter-
scheidungsvorganges auf. Die Féhigkeit, unterscheiden zu konnen, ba-
siert auf der Mdglichkeit und Notwendigkeit zur Selbstberiihrung, die,
bewullt ausgefiihrt, genau genommen eine Doppelempfindung hervor-
ruft: Einerseits spiirt der Beriihrende seine Aktivitdt wihrend des Vor-
gangs des Beriihrens als Ausfiithrender, andererseits erféhrt er gleichzei-
tig das Ergebnis desselben Vorgangs passiv als Beriihrter und Empfan-
ger. Diese Doppelempfindung, der die Aktivitit einer Bewegung vo-
rausgeht, ist es, in der menschliches Bewufitsein griindet und die das
Fundament aller weiteren Sinneswahrnehmungen ist. Jede Sinneswahr-
nehmung ist das Resultat einer ,,virtuellen Bewegung®, d.h. einer auf ei-
nen beliebigen Gegenstand bezogenen Form des aktiven Unterscheidens,
deren Grundlage die Selbstberiihrung ist und die auf ihn in Form einer
Beriihrungsphantasie tibertragen wird.

Auch das Sehen ist nach Palagyi ein Vorgang, dem das Basalprinzip
von Beriihren und Beriihrtwerden zugrunde liegt. Einerseits tasten die
Augen das gesehene Objekt ab, andererseits phantasieren wir uns als von
unseren eigenen Tastempfindungen beriihrt. Freilich ist dies kein
,sunmittelbar aufweisbarer Erlebnisbestand* (Bischof zit. n. Walthes
1978: 189), doch dafiir nicht minder erheblich fiir unser Leben. Klaeges
und Walthes (1995) geben zu bedenken:

,DaB uns dieser ProzeB nicht gegenwirtig ist, liegt an der Dominanz der visu-
ellen Wahrnehmung, deren Bewegungsgrundlage stark schematisiert ist, so

52

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHEN UND SEHENLERNEN

daBl wir Erwachsenen sie nur noch in aullergewdhnlichen Situationen wahr-
nehmen, zum Beispiel wenn wir neue Bewegungen lernen oder wenn wir uns
verschitzen. Wir sehen einen groflen Koffer, sehen formlich, dal er schwer
ist, mobilisieren zugleich die Kréfte, die erforderlich sind, um ihn hochzuhe-
ben, und dann ist er ganz leicht — d.h. unsere Wahrnehmung des gro3en Kof-
fers bezog sich auf bereits gemachte Bewegungserfahrungen mit groen Ge-
genstdnden und hat diese bereits integriert™ (37).

Rumpf (1995) kann unter Rekurs auf die Theorie der virtuellen Bewe-
gung Palagyis begriinden, da3 Museumsobjekte von unseren Augen be-
rithrt und gleichsam haptisch erfahren werden konnen. Hierin liegt eben
die Chance jener oben beschriebenen dritten Phase des Besichtigens. In-
dem Zeit und Raum fiir die Wahrnehmung entsteht, konnen elementare
Wahrnehmungsprozesse wieder ins BewuBtsein treten. Die auf diese
Weise aufmerksam ausgefiihrte Gebédrde der Besichtigung ist der Weg
zum individualisierten Schauen, dem es gelingt, Ndhe zwischen Betrach-
ter und Betrachtetem herzustellen:

,Die langsamen Gesten, die leise Sprache, der behutsame Blick [..], die Hal-
tung, die nicht schon Bescheid weil3, sondern die Leere ertrdgt und warten
kann — das sind Ziige einer Kulturarbeit, die hoffentlich Zukunft hat. Und die
aus der Gebarde der Besichtigung eine Gebarde der Aufmerksamkeit und eine
Gebirde der Anndherung werden lassen konnte* (45).

Das Sehen des Unvertrauten (H. Plessner)

Auch der Anthropologe H. Plessner befalite sich mit dem Sehen und
zwar ausfiihrlich in seinem Aufsatz ,,Mit anderen Augen (1953). Im
Mittelpunkt seiner Betrachtung steht der Zusammenhang zwischen dem
Sehen und der Alltagswelt des Menschen. Konstitutiv ist der Mensch auf
seine Alltagswelt und die dort zu verrichtende Vielfalt seiner Tétigkeiten
verwiesen. Die Notwendigkeit, in ihr alltdglich zu handeln, begriindet
eine Vertrautheit zu Menschen und Dingen, die zweckgeleitet ist. Ein
groBer Teil der Wahrnehmungen, die sich in alltdglichen Handlungssitu-
ationen einstellen, vollzieht sich nicht bewuflt, denn nur so, eingebettet
in solche Selbstverstiandlichkeiten, vermag der Mensch eine hinreichen-
de Sicherheit zu empfinden. Ein Zuviel an Wahrnehmung wiirde dieser
orientierungsspendenden Funktion des Alltagserlebens abtriglich sein
und das Geflige seiner Handlungen destabilisieren. In dieser Vertrautheit
des Alltags geschieht auch das Sehen mit einer ,,unnachdriicklichen
Selbstversténdlichkeit:

53

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHENLERNEN IM MUSEUM

,,Im vertrauten Milieu der Heimat werden wir alles mehr oder weniger selbst-
verstindlich finden, womit die Fraglosigkeit des tiglichen Umgangs die Un-
nachdriicklichkeit der Begegnung mit den Menschen und ihren Anliegen zu
erkennen gibt. Alles geht wie von selbst, natiirlich, als ob es so sein miifite,
und auch wir gehen wie von selbst auf den vertrauten Wegen, ohne viel zu se-
hen“ (92).

Eine Wahrnehmungsreduktion tritt also ein, welche der Absicherung ei-
ner handlungsgerechten Aufmerksamkeit dient. Plessner veranschaulicht
die Verminderung der Seh-Intensitit mit ihren Folgen, die man auch
,Alltagsblindheit” nennen konnte:

,,Die Wahrnehmungstétigkeit ist stark herabgesetzt, wir verlieren langsam den
Blick fiir die Merkwiirdigkeiten und Schonheiten der Stadt und ihrer Land-
schaft. Die Macht der Gewohnheit 146t die sinnliche Anschauung verkiim-
mern. Wir laufen u.a. an der Brandruine eines Hauses vorbei, das wir dreifig
Jahre lang auf seinem Platz gesehen haben, wir miissen mit der Nase draufge-
stolen werden, um das vertraute Bild der neuen Wirklichkeit zu opfern* (92).

Wer sich aber den Menschen und den Dingen wieder unbefangen anni-
hern mochte, hat sich aus den vertrauten Wahrnehmungssphéren zu 16-
sen. Zur Verdeutlichung dieses Zusammenhangs bringt Plessner das Bei-
spiel eines Kindes, das seine Heimat verlaBen mul3 und spiter als Er-
wachsener zuriickkehrt:

»,Man muf} der Zone der Vertrautheit fremd geworden sein, um sie wieder se-
hen zu kdnnen. Mit erfrischten Sinnen geniefit man die Wiederbegegnung mit
dem nun sichtbar gewordenen Umkreis, der uns zugleich freundlich um-
schliefit und als Bild gegeniibertritt. In verstirktem Malle erlebte diese Ent-
fremdung, wer als Kind seine Heimat verliel und als reifer Mensch dahin zu-
rlickkehrt, vielleicht am intensivsten der Emigrant, der auf der Hohe des Le-
bens seine tausend in heimischen Erdreich und tiberkommenden Geist gesenk-
ten Wurzelfasern bis zum ZerreiBen gespannt fiihlt, wenn er die ganze Uber-
lieferung, aus der heraus er wirkt, nicht wie die Heimat glaubt, durch die Bril-
le der ihn freundlich beschiitzenden Fremde, sondern mit anderen Augen wie-
der entdeckt™ (92-93).

Diese Erfahrung auf den Punkt gebracht: ,,Wir nehmen nur das Unver-
traute wirklich wahr. Um anschauen zu konnen, ist Distanz notig™ (93).
An dieser Stelle ist ein Gedanke Sloterdijks (1989) aufzunehmen: In sei-
nem Aufsatz ,,Schule des Befremdens* spielt er auf die museale Situati-
on an, welche die Erfahrung des Fremden unmdglich mache. Denn so-
wohl Aussteller als auch Besucher seien bemiiht, das Fremde dem eige-

54

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHEN UND SEHENLERNEN

nen Verstehenshaushalt zu inkorporieren. Das Unvereinbare, Konstra-
stierende, das unbegriffen Unterschiedene werde dem Apparat eigener
Ordnungsbediirfnisse einverleibt und angeeignet. Sloterdijk fiihrt aus:

»Wer durch die museale National- und Weltgeschichte schreitet, tut das, um
auf seinem Parcours in einem doppelten Sinn Eigentiimer zu werden, an der
Welt und am Selbst. Gerade um in den Vollbesitz seiner Identitidt zu kom-
men, mull der Geist, was es er nicht selbst war, entweder assimilieren oder
vernichten — am ehesten: vernichten durch assimilieren. Das ist der Sinn der
historischen Museumskultur: Sie sollte die gesamte Vergangenheit wie eine
AuBerung des werdenden Selbst darbieten. Das Fremde kann demnach nichts
mehr anderes sein als ein Eigenes, das zuerst incognito auftrat, dann aber
schnell durchschaut und einverleibt wurde* (62).

Wihrend Sloterdijk das Credo: ,,Es gibt unauflosbar Fremdes in der
Welt“ (64) propagiert, geht es Plessner um ,,Ubergéinge und Verbindun-
gen zwischen [den] beiden Zonen* (93) von Fremdheit und Vertrautheit,
da ,sich die Funktionen von Anschauung und Begriff im Aufbau der
menschlichen Lebenserfahrung auf Fremdheit und Vertrautheit verteilen,
so zwar, daB3 nur das Fremde (Entfremdete) zur Anschauung, nur das
Vertraute zum Verstindnis kommt™ (93). Plessners Ausfithrungen liegt
eine Dialektik von Annéhern und Sich-Entfernen zugrunde, die das Se-
hen ,mit anderen Augen* mdoglich macht: ,Nur das Unverstidndliche
sucht man zu verstehen und mit ihm vertraut zu werden, nur das Vertrau-
te kann man sich entfremden, um es in den Blick zu bekommen, es zu
iiberblicken® (93).

Eine Néhe zu Sloterdijks Position gibt sich zu erkennen, wenn Pless-
ner das Verstehen als Bestehenlassen von Fremdheit definiert: ,,Verste-
hen ist nicht das sich Identifizieren mit dem Anderen, wobei die Distanz
zu ihm verschwindet, sondern das Vertrautwerden in der Distanz, die das
andere als das andere und Fremde zugleich sehen 146t (1953: 102).

Das herausgeforderte Sehen (B. Waldenfels)

Mit seinem Aufsatz ,,.Der herausgeforderte Blick* unternahm der Philo-
soph B. Waldenfels 1991 eine, so der Untertitel, ,,Orts- und Zeitbestim-
mung des Museums®. Waldenfels erfa3t das Sehen als den Versuch, ,,das
Sichtbare zu sortieren (226), und zwar aus einem Fundus, der als se-
henswiirdig erachtet wird. In vormodernen Zeiten, als noch das ,,Sichtba-

55

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHENLERNEN IM MUSEUM

re eingebunden [war] in eine allumfaBBende Ordnung der Dinge*, konnte
jeder Gegenstand der Anschauung ,,im Sinne der alten Theoria*“ als ,,Le-
benserweiterung und Lebenssteigerung® dienen. Die universell geltende
Ordo verlieh dem Sichtbaren unterschiedslos die Dignitdt der Sehens-
Wiirdigkeit:

,,Ob Kaiserkrone, Dornenkrone, Kiichenhaube oder Kokarde, ob Turmhahn,
Wappenschild, Wandkachel, Pflugschar, Hellebarde, Miinze oder Grabstein —
alles kann derart an einer Ordnung des Sichtbaren partizipieren, da3 seine Se-
hens- und Bildwiirdigkeit auB3er Frage steht™.

Nun hat sich aber, so die Diagnose Waldenfels’, in der westlichen Welt
ein ,,Ordnungsschwund* bemerkbar gemacht, der die Grenzen jeder sys-
tematisierten Einfassung von Dingen sprengt und die ,,Gewaltsamkeit
jeglicher Zentrierung* als nicht mehr akzeptabel erscheinen 14Bt. Die
Musealisierung von Dingen konne dieser Tendenz Einhalt gebieten und
sei deshalb, wenngleich als Zeichen einer ,,weit um sich greifenden Ver-
unsicherung* (227), letzlich begriiBenswert.

Museen seien Orte, so Waldenfels weiter, in denen ,,etwas zur Schau
gestellt wird” (227) und ,,uns die Welt anders sehen 146t (233). Dabei
akzentuiert der Ausstellungsort seine Funktion je nach Exponat das eine
Mal mehr als Vorrats- oder Lehr- und Studienstitte, das andere Mal
mehr als Werkstitte und Stitte des Gedenkens. Insgesamt jedoch bleibt
das Museum seiner {ibergeordneten Bedeutung als einer Schaustitte ver-
haftet, die den Besucher mit seiner ,,Augenlust™ an sich binden méchte.
Hierauf hat die Museumsdidaktik Bezug zu nehmen. Waldenfels prézi-
siert diesen Gedankengang so:

,,Dies bedeutet nicht, da Museen Orte eines bloffen Sehens wiren; denn dies
hieBe verkennen, was Sehen heif3it. Es bedeutet auch nicht, dal es Museen in
der hergebrachten Form ihrer Absonderung geben muy3. Nur, solange es eigen-
staindige Museen gibt, scheint es unumgénglich, sie vom Augenfalligen her zu
charakterisieren. Eine Alternative sehe ich nicht* (227).

Der Autor unterscheidet sodann zwischen dem ,,Zeugnischarakter” und
dem ,,Formcharakter von Ausstellungsstiicken: Die Exponate des ersten
Typs seien zum alltdglichen Gebrauch geschaffen worden wie zum Bei-
spiel ein Radiogerit oder ein Fahrrad; die des zweiten Typs dienen zur
besonderen Anschauung wie z.B. Stiicke der bildenden Kunst. Doch sei
diese Differenzierung an sich nicht absolut zu verstehen, sondern als
,wechselseitige Akzentuierung® (229). In beiden Fillen biete das Muse-

56

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHEN UND SEHENLERNEN

um fiir seine Gegensténde eine nicht alltdgliche Kulisse, die jedes ein-
zelne Objekt als ein besonderes hervorhebt, damit unseren Gesichtssinn
auf ungewohnte Weise anspricht und uns auffordert, den Modus des Se-
hens zu verdndern. Das ,,Reich des Sichtbaren® (234) breite sich selbst in
verschiedene Richtungen aus, ,,wenn es nicht kiinstlich in ein Sonntags-
reich des reinen Sehens entriickt wird, sondern der Lebenswelt verbun-
den bleibt™.

Um aber das Exponat als ein museal Sichtbares ,,mitsamt seinen per-
zeptiven, kognitiven und praktischen Horizonten* wahrzunehmen, ist —
in der Tradition der Husserlschen Philosophie — ,,Blickenthaltung™ zu
iiben, was so viel bedeutet, wie Abstand von alltidglich gewohnten Per-
spektiven zu gewinnen. Eine derartige Wahrmmehmungsverdanderung hat,
worauf auch Plessner hinweist, ihren Sinn darin, ,,mit der Sichtbarkeit
doppelt ernst zu machen® und sie ,,iiber[zu]betonen*:

,,Ohne die kiinstliche Uberpointierung wiirde das Gesehene sich unauffillig
einem Gesichts- und Handlungsfeld einfligen und hinter seiner Zweck- und
Lebensdienlichkeit verschwinden. Die Eigenvalenz der Dinge und ihre mogli-
che Polyvalenz fillt erst ins Auge, wenn die Sehzwinge durchbrochen und
gewohnte Zusammenhénge verformt oder verfremdet werden [...]. Das wie-
dererkennende Sehen ist allzu schnell bereit, zu vertrauten Ansichten und
Hantierungen zuriickzukehren und sich einer Ordnung des Sichtbaren zu iiber-
lassen, als sei sei unabanderlich®.

Waldenfels skizziert im folgenden diverse ,,Horizonte des Sichtbaren‘:
Zuerst verweist er auf den synésthetischen Zusammenhang alles Sichtba-
ren und erortert in diesem Kontext die ,,Blickfiihrung™ (235) und das
»Bezugsfeld des Sehens“. Das Sehen sei wie jede Tétigkeit, das zum
Lernen fiihren soll, ein Handeln, das die

»Eindriicke und Einfille des Augenblicks iibersteigt. Das Gelernte 146t sich
umsetzen in ein eigenes Sehen und Tun, das sich an der Welt auflerhalb des
Museums erprobt. Bilder und Photos, die wir betrachten, Werkzeuge und
Wohnstitten, die wir uns vor Augen flihren, lassen uns die alltidgliche Umwelt
mit anderen Augen sehen [...]. Insofern sind Museen als Orte des Sehens
zugleich Schulen des Sehens, die unseren Blick einiiben fiir neue Erfahrun-
gen (235-236).

Waldenfels sieht die Museumspiddagogik aufgefordert, eine solche
»Schule des Sehens einzurichten und zu begleiten. Verschiedene Insti-
tutionen und Organisationsformen konnten die Mdglichkeit zur Kom-
munikation, zum Austausch iiber das Gesehene bieten. Hilfreich sei ein

57

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHENLERNEN IM MUSEUM

miindlicher, schriftlicher oder apparativer Fiihrer, der, sei es ,,im sponta-
nen Gespriach der Besucher (236), sei es durch Filme und Vortrige, das
Gesehene veranschaulicht und vertieft. Nach Waldenfels ist es aber nicht
addquat, in solchen Veranstaltungen iiber die Fremdheit des Fremden
hinwegreden zu wollen, ist es doch gerade ,,das Unkommunikable in der
Kommunikation [...], was unsere Erfahrungen in Gang hélt. Das gilt
auch flir das Unsichtbare im Sichtbaren, das nie seinen erschdpfenden
Ausdruck findet®.

Sodann sei laut Waldenfels der Herstellungs- und Entstehungszu-
sammenhang des Exponats einer der vielfdltigen ,,Horizonte des Sichtba-
ren”. Jede eigene oder museumspadagogisch ausgerichtete Aktivitit, die
dazu fiihrt, dafl der Besucher vor dem Exponat zeichnet, bastelt oder sich
anders in ein Exponat hineinversetzt und sich so dem Verstdndnis des
Entstehungszusammenhangs néhert, hat Anteil an der Bewegung des
Sichtbarwerdens:

,,Das Sehen, das einem Tun entspringt, verwandelt sich zuriick in ein Tun, der
urspriingliche Nexus von Augen und Hand beginnt sich wiederherzustellen.
Sowenig es einen ,Raffael ohne Hénde* gibt, sowenig gibt es einen Betrachter
ohne Hénde, auch wenn Museumswirter das gerne sdhen® (237).

Das Museum kann die Vor- und Riickverweise der Eigenbewegung eines
Exponats stiitzen, indem es sich selbst zur Werkstatt macht wie z.B. die
Bauern- und Bergwerkmuseen mit ihren Arbeitsraumen. Waldenfels ist
der Ansicht, dal} die Sehlust ,,vielfach mit Triebschicksalen durchsetzt
ist, da individuelle Konstruktionen und Rekonstruktionen des Exponats
immer auch biographisch tingiert sind. Und wenn dabei Traumatisierun-
gen und Idiosynkrasien offenbar werden, so tendiert die ,,doppelte Be-
wegung der Historisierung und Asthetisierung [...] zu einer Neutralisie-
rung dieser Leidensgeschichten (238).

Drittens kommt Waldenfels auf den ,,raumliche[n] Rahmen der Mu-
seumsanlage zu sprechen. Die Einbettung des Museums in seine Um-
gebung sei Movens und Katalysator flir die Verdnderung der Wahrneh-
mungsprozesse.

,Das Museum, das wir betreten, ist niemals nur ein Behilter, es ist ein mehr
oder weniger passendes Raumfeld fiir das sehende Gehen und gehende Sehen
des Besuchers, sei es, dal} ein bestehendes Gebdude dem Museumszweck an-
gepallt wird, sei es, daf es zu diesem Zweck geschaffen wird wie unsere neu-
en Museumsbauten® (238).

58

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHEN UND SEHENLERNEN

Schon die Nachbarschaft der Exponate zueinander schafft ein solches
wahrnehmungsrelevantes Umfeld. Waldenfels fiihrt zur Illustrierung die
Alte Pinakothek in Miinchen mit ihren neutral gehaltenen Museumsrau-
men an und Kkontrastiert sie mit dem ,.historischen Kolorit“ des Cluny-
Museums in Paris. Kontraste in einem einzigen Museumsbau werden
vorziiglich am Musée d’Orsay sichtbar: Dort habe sich ein ehemaliger
Stadtbahnhof mit seiner Eisenkonstruktion in eine Aufbewahrungsstitte
flir impressionistische Bilder verwandelt. Diese und andere Beispiele
konnten zeigen, ,,wie wenig der Museumsbesuch sich auf eine blo3e An-
schauung von Ausstellungsstiicken beschrénkt und wie sehr das Sehen
im Kontext durch die rdumliche Umgebung gefordert oder behindert
wird* (239).

Ebenfalls die stddtebauliche Lokalisierung des Museums — dies be-
trifft den vierten Wahrnehmungshorizont — hat ihre Wirkungen auf den
Modus des Sehens. Beispielsweise lassen sich vom obersten Stockwerk
des Centre Pompidou die Dicher und Tiirme von Paris {iberblicken, Gia-
comettis Gehende sind auf der Museums-Estrade in Saint-Paul-de-Vende
vor dem offenen Meer postiert oder im Skulpturengarten von Otterlo
,schreiben die eisernen und steinernen Figuren sich in Baumzeilen und
Wiesenfldchen ein bis hin zu einem Spiel auf der Schwelle von Kultur
und Natur* (239).

Waldenfels beendet seine Ausfiihrungen damit, daB er die Museen in
den Horizont einer Offnung ins Unbekannte setzt. BegriiBenswert wiire
es, wenn sie ,,ihre Sehenswiirdigkeiten an den Fragwiirdigkeiten des Le-
bens erproben, indem sie selber solche erzeugen® (242). Der Titel des
Aufsatzes: ,,Der herausgeforderte Blick™ lehnt sich an einen Gedanken
H.M. Enzensbergers an, demzufolge ,,das Wesen des Museums als eines
Ortes der Tradition [...] nicht Konsekration, sondern Herausforderung*
(240) ist. Waldenfels iibertrdgt nun dieses Postulat auf das Sehen im
Museum: Die Herausforderung liegt darin, sich den verschiedenen Fa-
cetten des Sehens, den diversen Wahrnehmungshorizonten zu stellen.
Die geeignete Weise, diesen Herausforderungen praktisch zu begegnen,
ist, das Museum mit Freude am Dialog zu betreten. Hier erinnert er an
Merleau—Pontyg, mit dessen Devise: ,,Man sollte ins Museum gehen wie
die Maler: in der Freude am Dialog® (225) er seinen Aufsatz begonnen
hatte.

8 Merleau-Ponty hat sich in seinen Publikationen ,,Das Auge und der Geist*
(1984) und ,,Das Sichtbare und das Unsichtbare* (1986) unter ontologischen
Gesichtspunkten mit dem Sehen beschiftigt.

59

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEHENLERNEN IM MUSEUM

Fazit

Alle referierten Autoren sind sich dahingehend einig, dal eine Verdnde-
rung der individuellen Wahrnehmungsgewohnheiten vonnéten ist, will
man zu verbessertem Sehen gelangen. Dabei wird es sich einerseits um
einen langerfristigen, kontinuierlichen Lernprozefl im Sinne des Zu-
wachses von Erfahrungen handeln. Andererseits ist es eine elementare
Lernvoraussetzung, sich spontan dem Fremden und Ungewohnten, auf
das man im Museum trifft, zu 6ffnen.

Burchartz betont, daf insbesondere eigene gestalterische Aktvititen
fiir das Schauenlernen unerldflich sind. Diese Auffassung teilt auch
Arnheim, der auf das korperliche Moment des Sehens abhebt: Je bewul3-
ter der Mensch das Gesehene auch korperlich aufnimmt, desto ,,intelli-
genter wird sein Sehen sein. Rumpf geht vom Prinzip der Irritation aus,
die den Eintritt in ein verlangsamtes, von vorschnellem Zugreifen befrei-
tes Sehen des Exponats ermoglicht.

In unserem Zusammenhang ist die Theorie der ,,virtuellen Bewe-
gung“ Paldgyis von Bedeutung, insofern sie das Sehen als einen per se
korperbezogenen Akt auffalit. Weniger die Irritation als die Dialektik
von Anndherung und Entfernung, die das Vertraut- bzw. Fremdwerden
bewirkt, steht im Zentrum der Uberlegungen Plessners. Danach hat man
sich von den selbstverstindlichen Sehgewohnheiten des Alltags freizu-
machen, um dem Ausstellungsstiick ,,mit anderen Augen* begegnen zu
konnen. Waldenfels begreift das Museum in seiner historischen Dimen-
sion als einen Ort, der ,,uns die Welt anders sehen 146t“. Eine Bedingung
hierfiir sieht er in der besonderen rdumlichen Umgebung, in denen sich
nicht nur das Exponat, sondern auch das Museum als architektonisches
Gebilde befindet.

Fiir die ,,Perspektiven musealer Wahrnehmung®, wie sie im vierten
Kapitel erarbeitet werden, stellt das gesichtete Material einen Fundus
dar, aus dem die eigene Konzeptionalisierung des Sehenlernens schopfen
wird. Soviel sei bereits jetzt vorweggenommen, dafl den Aspekten des
korperlichen Erlebens, der Irritation und des Raumempfindens dort be-
sonders Gewicht beigemessen wird.

60

https://dol.org/10.14361/6783839401323-002 - am 14.02.2026, 22:12:53,



https://doi.org/10.14361/9783839401323-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

