IVETA MARESOVA

Die enzyklopadischen Ankldnge
der Pansophie bei Comenius

Dieser Beitrag ist einer frither Schrift von Comenius gewidmet - Theatrum
universitatis rerum' (Schauplatz der Gesamtheit der Dinge), einer weit kon-
zipierten, ersten tschechischen Enzyklopédie, von der nur ein Teil erhalten
blieb, da sie im Friihjahr 1656 teilweise dem Brand in Leszno zum Opfer ge-
fallen war. Das Ziel von Comenius war es, eine Enzyklopédie in der Mutter-
sprache zu erstellen, die den Menschen ohne hohere lateinische Bildung eine
Wissensquelle bieten wiirde. Es ist keine Enzyklopddie im Sinne der Auf-
klarung. Es ist eine philosophisch-theologisch kohdrente Interpretation des
Menschen und seiner Beziehung zur Welt und zum Gott, mit zahlreichen bi-
blischen Referenzen und mit einem stark traditionellen geozentrischen Bild
der Welt. Dies ist einer der ersten Versuche von Comenius, Bildung fiir eine
Vielzahl von Menschen zuginglich zu machen; einer der ersten Versuche
des pansophischen Konzepts, das in seinem zentralen Werk Consultatio so
monumental ausgearbeitet wurde. Bereits in diesem frithen Werk wird ver-
sucht, Disharmonie, Unordnung und Verwirrung in der Siinde der gefalle-
nen, geschaffenen Welt zu iberwinden, indem zur urspriinglichen géttlichen
Harmonie, Ordnung, Einheit zuriickgekehrt wird. Jan Patocka bewies, dass
Comenius von Nikolaus von Kues inspiriert war. Laut Patocka betont das
Theatrum universitatis rerum die Harmonie des Ganzen und mit den Teilen
sowie der Teile untereinander. Im zwolften Kapitel findet sich ein Grund-
satz, den Leibniz spater als principium identitatis indescernibilium bezeichnet.
Demnach gibt es keine zwei absolut identischen Wesen und die Identitit von

1 Jan Amos Komensky: Theatrum universitatis rerum. In: ders.: Johannis Amos Comenii
opera omnia Bd. I, hg. von Antonin Skarka, Prag: Academia 1969, S. 95-181.

hittps://dol.org/10.5771/6783896658576-121 - am 13.01.2026, 20:49:59.



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

122 | Iveta Maresovd

zwei Exemplaren ein und derselben logischen Familie oder Spezies ist nur
eine begriffliche Angelegenheit. Dieses Prinzip wurde von Patocka bereits bei
Nikolaus von Kues, namlich in De docta ignorantia, ausgemacht.? Comenius
spricht im zwolften Kapitel des Theatrum ausfiihrlich tiber die Vielfalt der
Kreaturen - und er sieht in dieser Vielfalt die Schonheit der geschaffenen Welt,
die der Schopfer der Welt eingeprégt hat, um auf unterschiedliche Weise auf
die eine vollkommenste Quelle hinzuweisen, aus der alles entspringt. Patoc¢ka
brachte die Idee zum Ausdruck, dass die Schriften aus der Enzyklopédiezeit
und der Trostzeit die Sicht von Comenius auf die Welt perfekt widerspiegeln
— dass die Welt der Natur in Harmonie ist, wahrend in der menschlichen Welt
Verwirrung herrscht, ein Labyrinth.> Theatrum zeigt Ordnung und Harmo-
nie in der Welt. Die Verwirrung des menschlichen Lebens zeigt sich im La-
byrinth der Welt und das Paradies des Herzens und im Zentrum der Sicherheit
(orig. Centrum securitatis). Comenius spétere Idee der Wiedergutmachung,
der Berichtigung menschlicher Angelegenheiten,* versucht dann, diese ur-
spriingliche Ordnung und Harmonie in der menschlichen Welt wiederher-
zustellen. Ein solches Heilmittel fiir die menschlichen Angelegenheiten ist
moglich, denn die Ordnung ist tiberall auf der Welt vorhanden, aber unter
den Menschen verdeckt. Da die kosmische Einheit aus Schichten besteht, die
durch Parallelitéit charakterisiert sind, ist es ausreichend, die Hauptmerkmale
dieser kosmischen Ordnung analog zu verschérfen. Patoc¢ka weist darauf hin,
dass man in der Ordnung der menschlichen Welt zusammenarbeiten muss:
Man muss formen und beenden - das heif3t lernen und erziehen.’

Toleranz, Liebe und Demut grundlegende ethische Kategorien sowie Ra-
tionalitat, Zielstrebigkeit und Effizienz durchdringen das gesamte gedankli-
che Erbe von Johann Amos Comenius. Diese geistigen Werte gehoren zu den
Grundlagen der europdischen Zivilisation. Nicht nur die Philosophen des
20. Jahrhunderts haben sich tief mit der Krise dieser grundlegenden mensch-

2 Jan Patocka: Dvoji filosofovdni mladého Komenského. In: ders.: Komeniologické studie I,
hg. von Véra Schifferovd, Prag: OIKOYMENH 1997, S. 22-40.

3 Jan Patocka: Jan Amos Komensky. In: ders.: Komeniologické studie I, hg. von Véra
Schifferova, Prag: OIKOYMENH 1997, S. 41-58.

4 De rerum humanarum emendatione consultatio catholica (,,Allgemeine Beratung tiber
die Verbesserung der menschlichen Angelegenheiten®).

5 Jan Patocka: Jan Amos Komensky.



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die enzyklopddischen Ankldnge der Pansophie | 123

lichen Werte befasst und versucht, einen Ausweg aus dem verarmten Zustand
des europdischen Geistes zu finden, dessen schlimmste Manifestationen die
beiden Weltkriege waren, denen die ideologische Aufteilung der Welt in zwei
Teile folgte. Das Wort >Krise« ist seit mindestens mehr als hundert Jahren in
Umlauf, taucht immer héaufiger auf und wurde mit verschiedenen Ereignissen
in Verbindung gebracht. Heutzutage sprechen wir itber Wirtschaftskrise, po-
litische Krise, religiose Krise, Wissenschaftskrise, moralische Krise, Mensch-
heitskrise und so weiter. Der Begriff der Krisis (kpioig) war den alten Griechen
bekannt. Was unterscheidet unsere Gegenwart? Es ist immer noch derselbe
Kampf, die uralte Fehde, die zugunsten einer der Parteien entschieden wer-
den muss. Oder vielleicht auch nicht? Gibt es einen Mittelweg zwischen zwei
scheinbaren Gegenstiicken? Globalitat oder Partikularitidt? Wissenschaft oder
Religion? Objektivitit oder Subjektivitit? Philosophie oder Wissenschaft?
Natur oder Kiinstlichkeit? Und wir konnten weitermachen ...

Die Krisis der europdischen Wissenschaften,® wie Edmund Husserl sie sah,
schwebt wie eine dunkle Wolke iiber uns. Moderne wissenschaftliche Techno-
logie fithrt die Menschen von der Welt als Ganzem weg, ja spaltet diese auf. Die
Technologie lehrt den Menschen, in einer dualen Welt zu leben - einer natiir-
lichen subjektiven Welt und einer wissenschaftlichen objektiven Welt. Es gibt
eine grofie Kluft zwischen den beiden Welten. Die moderne Wissenschaft hat
uns mit ihren Errungenschaften verbliifft und versucht, Dinge zu kontrollieren
und zu manipulieren. So verandert sie unsere Sicht auf die Welt und schafft in
uns das Bild einer kiinstlichen Welt kalter objektiver Wahrheiten, die uns nichts
tiber unseren Platz in einer solchen konstruierten Welt oder deren Bedeutung
sagen konnen. Die Welt wird entpersonlicht. Husserl sah das Gegenmittel in
der phianomenologischen Methode, auf der er die Natur- und Geisteswissen-
schaften aufbauen wollte. Es ist eine Philosophie, die zu den Dingen selbst als
Erfahrungsquellen zuriickkehren mochte. Husserls Philosophiekonzept unter-
scheidet nicht zwischen Wissenschaft und Philosophie, weil er keinen signifi-
kanten Unterschied zwischen ihnen sieht - sie sind unzertrennlich.

6 Edmund Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie. Eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie. In: ders.: Ge-
sammelte Schriften, hg. von Elisabeth Stroker. Bd. 8, Hamburg 1992 (eigene Paginie-
rung gemifd der Ausgabe ,,Husserliana®).

hittps://dol.org/10.5771/6783896658576-121 - am 13.01.2026, 20:49:59.



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

124 | Iveta Maresovd

Der verarmte Zustand des europdischen Geisteslebens spiegelte sich auch
in Toma$ Garrigue Masaryk wider. Der Selbstmord als sociale Massenerschei-
nung der modernen Civilisation’ ist eine seiner frithen philosophisch-soziolo-
gischen Schriften. Diese These von Masaryk erwédhnt den starken Grund fiir
dieses Phanomen, den Riickgang des Glaubens der Menschen und die damit
verbundene mangelnde Entschlossenheit, moralische Gesetze einzuhalten.
Das Problem des modernen Menschen ist nach Masaryk die Unfahigkeit,
grundlegende Fragen nach dem Sinn seines Lebens zu beantworten, was wie-
derum zu destruktivem Denken fithrt. Die Heilung kann die organische Ver-
bindung christlicher Werte mit der wissenschaftlichen Meinung sein, die es
ermdglicht, den wahren Sinn der Welt und des menschlichen Lebens wieder
zu erkennen. Masaryk ist einer der Begriinder einer modernen tschechoslo-
wakischen Staatlichkeit, die sich ihm zufolge aber niemals von anderen eu-
ropdischen Landern abheben sollte. Masaryk konzipierte alle menschlichen
Handlungen >sub specie aeternitatis<, was fiir ihn bedeutet, dass sich das Ver-
halten des Individuums und des Staates von innen und auflen an den Prinzi-
pien der Menschheit orientieren sollten, die immer an erster Stelle standen.

Jan Patocka beschiftigte sich intensiv mit den philosophischen Werken
von Comenius, Masaryk und Husserl. Seine Habilitationsschrift Die natiir-
liche Welt als philosophisches Problem® hatte grofien Einfluss auf die tsche-
chische Geistessphare. Aus der Sicht unseres Themas sind seine Ketzerischen
Essays tiber Philosophie der Geschichte® bedeutsam, in denen Patocka sich mit
der menschlichen Erfahrung der Geschichte in Bezug auf die drei Bewegun-
gen der menschlichen Existenz auseinandersetzt. Zuerst erfolgt eine Bewe-
gung vom Mythos zur Logik — natiirlich zur Rationalitét, die den Menschen
und die Welt verstehen will. Dies wurde durch eine andere Bewegung abge-
16st, die Patocka im 16. Jahrhundert als Resignation des Verstehens und der
inneren Bildung des Menschen und anschliefende Fokussierung auf die Au-
Benwelt sieht, die nicht Verstandnis verlangt, sondern deren Beherrschung.
Patocka zufolge hat dieser Riickschritt zu einem Jahrhundert schrecklicher
Kriegskonflikte und schwerwiegender Umwilzungen gefiihrt, und deshalb

7 Wien: Carl Konegen 1881.
8 Stuttgart: Klett-Cotta 1990.
9  Frankfurt am Main: Suhrkamp 2010.



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die enzyklopddischen Anklinge der Pansophie | 125

sollte man sein Leben als Ganzes betrachten, nicht nur im Sinne einer intel-
lektuellen Wahrnehmung, sondern so zu leben, dass wir alle unsere Moglich-
keiten und Plidne haben, einschlieSlich gegen Ende unseres Lebens. Wenn
wir unsere eigene Sterblichkeit verschleiern, wenn wir nicht innerlich von
der Moglichkeit unserer Endgiiltigkeit beriihrt werden, dann erleben wir das
Leben in zwei Phasen — den Momenten, die wir erleben und in denen wir
unsere eigenen Meister sind, und dann gibt es das, was noch kommen wird,
was bisher verschoben wurde und was uns nicht wirklich betrifft. Diese 6f-
fentliche Anonymitit ist die ontologische Grundlage, auf der laut Patocka
alle Verantwortungslosigkeit im Leben, Selbstvertrauen und Nachldssigkeit
auf den Méglichkeiten von sich selbst und anderen beruhen. Hier entsteht
die Moglichkeit des Trotzes, eine Schlieffung, die sich um sich selbst dreht,
die nichts als ihre eigenen Eroberungen, ihren eigenen Lebensbesitz zulésst.
Anonymitét beruhigt uns, erleichtert uns, schliefSt uns aber gleichzeitig. Wie
konnen wir also ein Leben in Wahrheit fiihren? Was bedeutet das eigentlich
und wie kdnnen wir das erreichen? Dies bedeutet, dass

»wir niemals verschlungen, vergéttert oder zentriert werden. Es

bedeutet totale Materie, was nicht Unpersonlichkeit bedeutet, son-

dern im tiefsten Kern unserer Personlichkeit verankert ist. Das ist

Offenheit. Diese Sichtweise — diese Ausdauer — bedeutet nur Le-

bensnormalitdt. Das heiflt, das ewige Kreisen, um das Selbst im

Sinne des verheerenden Zentrums des Lebens loszuwerden, den

Autismus loszuwerden. Verstehe die Endgiiltigkeit aller Moglich-

keiten. Es bedeutet auch, den anderen als solchen in seinen Mog-

lichkeiten zu sehen und ihn sich darin entwickeln zu lassen - lass

ihn sein.“!?
Patocka sagt auch, dass wir nur unter diesem Gesichtspunkt ganz existieren
konnen, um unserem Leben einen sinnvollen Sinn zu geben. Ein solches Ver-
héltnis des Menschen zu sich selbst, das den Problemen gegentibersteht, ist
die Grundlage der Reflexion. Reflexion ist eine Lebensangelegenheit, ohne
die man in Wahrheit nicht existieren kann. Fiir Patocka ist Reflexion nicht
nur etwas, das in uns selbst stattfindet, sondern das uns einfangt. Reflexion
ist die Art und Weise, wie wir in der Welt sind, eine Art und Weise, wie wir

10 Jan Patocka: Uvod do fenomenologické filosofie, Prag: OTKOYMENH 2003, S. 140,
iibers. von Iveta MareSova.

hittps://dol.org/10.5771/6783896658576-121 - am 13.01.2026, 20:49:59.



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

126 | Iveta Maresovd

zu allen Dingen und anderen in Beziehung stehen. Das heifit Authentizitit,
eigene Lebensweise, >Leben in Verantwortung."

Einer von Patockas Schiilern ist Radim Palous, der sich in seinem Buch
Cas vychovy (,Das Weltzeitalter®)'? nicht nur mit dem Problem der Perio-
disierung der Weltgeschichte befasst, sondern auch mit dem Problem der
Historizitat an sich. Palou$ weist darauf hin, dass Zeit niemals als blofler
Abschnitt der unbemannten Zeitform (CHRONOS«) erlebt wird, dass Zeit
niemals eine blofie Konvention ist und nicht sein kann. Die Zeit ist fiir den
Menschen immer geistig erfiillt, sie hat einen Sinn (KAIROS«). Palous be-
schrieb die Periodisierung der Geschichte als Suche nach spiritueller Einheit
der Ereignisse, als Palpation der Form historischer Zeiten. Wenn wir also
tiber eine neue Etappe in der Weltgeschichte sprechen wollen, sollten wir zu-
erst nach der Bedeutung fragen, was ihr grundlegendes Ziel fiir die spirituelle
Vereinigung ist. Wenden wir uns nun Comenius zu.

Was ist eigentlich der Ort von Comenius im européischen Kontext des
Denkens? Comenius lebte in einer Zeit, in der sich die Wissenschaft (im mo-
dernen Sinne) allmédhlich von der Philosophie zu trennen begann. Francis
Bacon und René Descartes sind die Geburtshelfer dieser modernen Wis-
senschaft, wie wir sie heute kennen. Die mechanistische Interpretation der
Natur, auf deren Grundlage ein Wissenschaftler empirisch erfasste Daten
sammelt, die er dann analysiert und damit wissenschaftliche Hypothesen
bestdtigt oder widerlegt, erméglicht eine enorme Entwicklung naturwissen-
schaftlicher und technischer Gebiete. In der Zeit des Comenius war dieser
wissenschaftliche Gedanke umstritten, und Comenius selbst blieb den sta-
bilen biblischen Vorstellungen von Erde und Universum treu. Das revolutio-
nédre Wissen des Nikolaus Kopernikus hat die mittelalterliche Interpretation
des Kosmos zerstort, aber Comenius hat sich nie damit identifiziert. Er war
iberzeugt, dass es eine Harmonie zwischen altem Wissen, das heif3t der bib-
lischen Interpretation der Welt, und dem Fortschritt des Wissens gibt. Wenn
wir also sagen, dass Comenius an der Grenze des Zeitalters steht, hat dies eine
tiefere Bedeutung als nur den Versuch, es in Geschichtslehrbiichern auf einer
imaginéren Zeitachse zu platzieren. Comenius® Denken war fest in der Tra-

11 Ebd.
12 Prag: Statni pedagogické nakladatelstvi 1991.



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die enzyklopddischen Anklinge der Pansophie | 127

dition verankert, aber gleichzeitig schopfte er produktiv aus dem zeitgends-
sischen Geistes-Sauerteig. Dass Comenius die neuesten Erkenntnisse seiner
Zeit studierte und die ihm nahestehenden auf seine Weise in seine eigenen
Arbeiten einbezog, belegen viele Studien von Comeniologen. Aber man kann
sogar sagen, dass er einige grof8artige Ideen vorweggenommen hat. Theatrum
universitatis rerum, Kapitel zwolf, lautet in deutscher Ubersetzung wie folgt:
»Dass die Welt und alles darin schon ist. Comenius schreibt hier:

»Nicht ohne Grund nennt man die Welt in griechischer Sprache

KOOWO0G, das heifit schon, und das lateinische mundus, das heifSt

rein. Alles in ihr ist schon, rein, angenehm und anmutig; und malt

die unsichtbare Schonheit des unsichtbaren Gottes. Wenn jemand

die Schonheit der Welt nicht sieht, sieht er wenig. Oder ist dieses

kostbare Schmuckstiick der Welt nicht so, dass in so einer Vielzahl

von Dingen eine so grofle Vielfalt und das eine gegeniiber dem an-

deren zu finden ist? Denn so sind alle Dinge der Duktilitét, dass

es keine gibt, die in allen anderen dhnlich sind. Wohin man sich

dreht, ist alles, was man sieht, jeweils verschieden.“"?
Leibniz wird diese Idee spéter allgemein als principium identitatis indiscerni-
bilium bezeichnen, wie Jan Patocka ausfiihrte.'* Comenius arbeitet diese Idee
aus, um zu zeigen, dass die Schonheit der Welt von Natur aus eine unendliche
Vielfalt ist und gleichzeitig Einheit und Harmonie. Comenius stiitzte sich da-
bei auf die Schriften von Nikolaus von Kues, wie Patocka zeigte. Einige dhn-
liche Stellen in den Schriften von Theatrum und De docta ignorantia weisen
darauf hin.”

Comenius konzipierte das kosmische Ganze in drei Schichten — Schich-
ten, die ineinander greifen und die Einheit bilden - géttlich, menschlich und
natiirlich. Der Umgang mit der Welt, also sowohl der natiirlichen Sphire als
auch dem Menschen (kiinstlich, vom Menschen geschaffen - seine Kunst,
»ARS¢) fithrt den Menschen zu Gott.' Weisheit schopfen wir nach Comenius

13 Komensky: Theatrum universitatis rerum, S. 146.

14 Jan Patocka: Theatrum universitatis rerum. In: ders.: Komeniologické studie I1I, hg. von
Véra Schifferova, Prag: OIKOYMENH 2003, S. 273-279.

15 Ebd.

16 Komensky: Theatrum universitatis rerum, S. 106: NezZ to by spise od nékoho v pochyb-
nost tazeno byti mohlo, prindlezi-li k pravé té moudrosti zevnitinich téchto véci v svété

hittps://dol.org/10.5771/6783896658576-121 - am 13.01.2026, 20:49:59.



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

128 | Iveta Maresovd

aus der Heiligen Schrift und der Offenbarung Gottes, aber die erste Grund-
lage der Weisheit ist die Erkenntnis der Auflenwelt — wir schopfen aus dem
Bewusstsein aller Dinge und aller Taten, sowohl menschlicher als auch gott-
licher, sowie aus dem Wissen uiber die Kunst (> ARS«), die Welt des Menschen
(mundus artificialis, wie Comenius es in einigen seiner Schriften nannte).
Entsprechend dieser Uberzeugung verfasste Comenius das Theatrum uni-
versitatis rerum, ein enzyklopddisches Werk zur Erérterung der Welt und
der darin enthaltenen Dinge. Diesem sollte ein weiteres Werk folgen, das
Theatrum Scripturae, das eine biblische Enzyklopidie sein sollte, die jedoch
nie in dieser Form realisiert wurde. Vom Theatrum universitatis rerum ist nur
das erste der vier geplanten Biicher erhalten geblieben.

Theatrum ist keine Enzyklopédie der Aufklarungszeit, es gibt keine Wor-
terbucheintrége, die durch Begriffe miteinander verbunden sind. Comenius
war vielmehr von einem umfassenden Blick auf die Welt von seiner Schop-
fung bis zu seinem Tod getrieben. Es befasst sich mit den grundlegenden
Fragen, die man nach Sein und Bedeutung stellt. Die Interpretation von Co-
menius entspricht voll und ganz der christlichen Sicht der Welt - die Welt
schuf der beste, weiseste und michtigste Gott als sein Abbild. Alle Kreatur
muss sich aufeinander beziehen und dieselbe Bedeutung haben. Die Welt ist
nur eine, es kann nicht mehr Welten geben, und alles in ihr ist gut, schon und
perfekt — auf diese Weise entspricht die Welt ihrem Schopfer. Gott schuf die
Welt gut und schoén, denn er ist und kann nicht die Ursache fiir bése Dinge
sein. Alles, was wir als schddlich und bose betrachten, geschah erst nach dem
Schopfungsakt, indem die urspriingliche Natur verletzt wurde. Die Welt ist
groflartig, mit verschiedenen Kreaturen gefiillt und lasst keinen leeren Raum.
Jedes geschaffene Individuum hat einen Zweck und ist auch diesem Zweck
angepasst. Nichts wurde ohne Zweck erschaffen, ,nichts leer und unnotig“"”.

Gott ist nicht nur der Erbauer der Welt, sondern auch ihr Verwalter — er
erhilt ihr Sein aufrecht, kiimmert sich um sie. Ohne seine Fiirsorge wiir-

zndmost, aby ¢lovék zpytovdnim svéta a Zivli, spatfovanim hvézd a béhii nebeskych,
prohléddnim pribéhii svéta, probihdnim rozlicnych krajin a koutii okrslku zemského,
vyhleddvdnim také rozlicnych uméni a predsevzeti lidskych, tajnych i zjevnych, zandseti
se mél: ¢ili by bez toho byti mohlo, aby clovék Pisem svatych toliko hledél, jiné viecko za
hibet stavéje?  (iibers. von Iveta MareSova)

17 Komensky: Theatrum universitatis rerum, S. 121, , iibers. von Iveta MaresSova.



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die enzyklopddischen Anklinge der Pansophie | 129

de die Welt verschwinden. Die Erschaffung der Welt und der Dinge darin
sollte der Beginn der Ordnung sein. Sogar der gottliche Schopfungsakt ist
ein sechstégiger Prozess, obwohl der allméchtige Gott die ganze Welt in ei-
nem Augenblick hitte erschaffen kénnen. Nach Comenius soll dieser Prozess
den Menschen zeigen, dass Gott verniinftig gehandelt hat und gleichzeitig
die Welt mit der zu beachtenden Ordnung geprégt hat. Wir Menschen soll-
ten also die Ordnung der Welt aufrechterhalten, indem wir sie mit Vorsicht
behandeln, mit Respekt und Bewunderung fiir die Schonheit, die sie uns of-
fenbart. Die von Gott gepragte Weltordnung ist auch der Grund datfiir, dass
nichts auf einmal auf der Welt geschieht, auer durch ein Wunder, ansons-
ten verlauft alles ordnungsgemaf3, von Kleinen und weniger Perfekten zum
Grofleren und immer Perfekteren, wie aus Samen ein Baum heranwichst.
Erinnern wir uns, dass Comenius die Idee der allmdhlichen Verbesserung
in seinen padagogischen Schriften verwendet hat, die vor allem ihn bekannt
gemacht haben.

Comenius betrachtet in Theatrum die Welt nicht aus wissenschaftlicher
Perspektive, die Ereignisse der Erschaffung der Welt werden nicht nur chro-
nologisch, sondern vor allem kairologisch beschrieben — Gott schuf die Welt
zum richtigen Zeitpunkt. Alles, was nur auf der Welt ist, hat seine eigene Zeit
und seinen Zweck. Die Welt ist sinnvoll. Wenn wir {iber eine neue Phase der
Erde sprechen wollen, die wesentlich von menschlicher Aktivitat beeinflusst
wird, sollten wir die Welt aus dieser Perspektive betrachten. Dann wiirden
wir die Erde nicht nur als ein wissenschaftliches Objekt sehen, das nur hier
liegt und uns als Rohstoffquelle dient, die wir extrahieren und fiir unser eige-
nes komfortables Dasein verwenden, was in dieser Hinsicht nicht nachhaltig
ist. Comenius sagt, dass die Welt und alles, was sie enthalt, fiir den Menschen
da ist, aber im Denken des Comenius wird der Mensch als »imago Dei« ver-
standen. Der Mensch ist wegen der Erbsiinde korrupt, aber er ist noch nicht
vollstandig verloren. Es besteht die Moglichkeit der Berichtigung und Wie-
derherstellung des urspriinglichen intakten Zustands. Alle Schichten des kos-
mischen Ganzen sind durch eine grundlegende Parallelitit gekennzeichnet,
die darauf zuriickzufiihren ist, dass alle Schichten des Seins gemeinsame all-
gemeine Prinzipien haben. Géttliche Ideen spiegeln sich sowohl in der Natur
als auch im Menschen wider und stellen die Harmonie der ganzen Welt her.
Comenius transformierte das traditionelle neuplatonische Schema, erginzt

hittps://dol.org/10.5771/6783896658576-121 - am 13.01.2026, 20:49:59.



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

130 | Iveta Maresovd

durch das biblische Konzept von Fall und Erlésung, mit einem Schwerpunkt
auf menschlichem Handeln. Mundus artificialis entsteht durch den mensch-
lichen Willen, der zum Handeln fithrt, wodurch die absteigende Tendenz der
kosmischen Ereignisse gestoppt wird und sich den neuen Welten zuwendet,
die durch den Aufstieg des menschlichen Geistes geschaffen wurden. Dieser
Aufstieg ist ein Impuls fiir die aufsteigende Phase, die zuriick zu Gott fithrt.
Der Mensch schafft nicht nur eine kunstliche materielle Welt, sondern auch
eine moralische und eine geistige Welt. Dies bringt ihn in die ewige Welt. Er
ist nicht nur das Abbild Gottes, es gibt noch etwas anderes - er ist ein Mit-
arbeiter Gottes. Durch ihre Arbeit und den Aufstieg des Geistes erschaffen
die Menschen neue Welten, die zu einem perfekten Zustand zuriickfiihren,
wie er nach der Schépfung war. Diese Betonung des menschlichen Handelns
wird im padagogischen und reformistischen Konzept von Comenius maf3-
geblich berticksichtigt. Jede menschliche Gemeinschaft hat einige geistige
Werte, auf denen sie ihre eigene moralische Ordnung aufbaut - sie ist das
Fundament eines jeden modernen Staates. Es ist dies keine vage Spiritualitdt
oder kommerzialisierte Esoterik. Der Mensch schafft geistige Werte, die im
Gesamtverlauf der Welt eine entscheidende Rolle spielen. Dies ist mit der
Usurpation der modernen Gesellschaft nicht vereinbar.

Die oben genannten ethischen Kategorien — Toleranz, Liebe und Demut -
gelten nicht nur fiir die menschliche Gesellschaft, sondern fiir den gesamten
Kosmos. Comenius war der Denker des Ganzen, trennte den Menschen nicht
von der Natur, hob ihn nicht tiber den Rest der Welt hinaus. Man sollte nicht
nur Gott und anderen Menschen gegeniiber demiitig sein, sondern auch der
Natur gegeniiber. Der Mensch sollte nicht nur Gott und alle Mitmenschen
lieben, sondern auch die ganze Welt. Der Mensch wird von Comenius nicht
aus dem Kontext der Auflenwelt herausgenommen, sondern gehort ihm, er
ist ein Teil davon.

Lassen Sie uns mit den Worten von Radim Palous schlieflen:

»Die zweite Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts teilt nicht mehr
das heutige Vertrauen in den Fortschritt. Zum Wort kommen
Dinge, die tiber den Menschen radikal hinausgehen. Anstelle von
Uberlegenheit und Herrschaft kiindigt die Globalisierung das Ein-
tauchen des Menschen in die Welt an, ihre Zugehorigkeit zu allem,
was zusammen existiert. Seit Beginn des européischen Zeitalters



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die enzyklopddischen Anklinge der Pansophie | 131

gab es einen Kampf zwischen der Hingabe an dem iibermenschli-
chen und dem Abstieg in die menschliche Willkiir. Die Moderne
zerstort dann Schritt fiir Schritt die >andere Welt«. Es gibt keinen
grofieren Sinn, die Menschheit geht anscheinend von nirgendwo
ins Nirgends. Dies ist das Ende des Euro-Zeitalters, das an Befan-
genheit stirbt. Es ist die Bedeutung der Geschichte der gesamten
Menschheit. Schliefilich ist es die Bedeutung eines noch héheren
Ganzen, das heif$t, die Ganzheit aller Ganzen: der Menschen und
Tiere und Pflanzen und Steine und Wasser und Luft, sogar der Ster-
ne, itberhaupt allem.“!®

18 Radim Palous: O globalizaci s Radimem Palousem, Kostelni Vydfi: Karmelitdnské na-
kladatelstvi 2005, S. 12f., iibers. von Iveta Maresova.

hittps://dol.org/10.5771/6783896658576-121 - am 13.01.2026, 20:49:59.



https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 20:48:56.


https://doi.org/10.5771/9783896659576-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

