INTELLIGENTER
SEIN LS Dre
SITaRdnon



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2028, 15:10:02. https:/www.inlibra.com/da/agb - Opan Access - [{=)IEmEy


https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Matthias Pees (P) Du hast in Kongo-Brazzaville
mit dem Theater begonnen, aber mittlerweile in vielen
Landern gearbeitet und an zahlreichen internationa-
len Kooperationen teilgenommen. Wie wiirdest du die
Unterschiede zwischen den verschiedenen Arbeits-
orten fiir dich beschreiben?

Dieudonné Niangouna (N) Ich liebe Treffen und
Begegnungen, egal, ob es sich um ein Festival in Brazza-
ville, in Kamerun oder in Mali handelt, um Work-
shops oder eine Koproduktion mit einem europaischen
Partner. Das dient der Regeneration und der Kunst.
Ohne diese Begegnungen begidnne mein kiinstlerisches
Schaffen zu ersticken, glaube ich, oder es wiirde sehr
eingeschrankt werden und mangels geistiger Offenheit
verarmen, weil ich mich selbst nicht mehr infrage
stellen wiirde. Denn wer sich nicht infrage stellt, wer
sich selbst feiert und groRsprecherisch wird, leitet
seinen eigenen Verfall ein. Wie kann es gelingen, dem
Erreichten zu entkommen? Der Art und Weise, wie
wir an Ideen herangehen, die wir im Kopf herumtragen,
bevor wir sie konkretisieren. Ein Regisseur macht

eine Begegnung mit einem Text, ein Schauspieler muss
Theaterstiicke ansehen, bevor er zu seiner eigenen

Art zu spielen gelangen kann, und selbst ein Autor, der
nur schreibt, muss lesen, um schreiben zu kénnen.
Ohne Begegnungen keine Kunst. Je weiter weg sie mir
scheinen, je ungewohnlicher sie sind, desto weiter

gehe auch ich. Und je weiter der Weg ist, den ich zurtick-
lege, desto mehr kann ich mein kiinstlerisches Schaf-
fen und das, was ich gerade in die Welt setze, infrage stel-
len. Das gibt mir die Moglichkeit, meine Wahrneh-
mung, die Lesart und Interpretation der Dinge, meinen
Blick, mein Spiel zu erweitern. Das, was ich schaffe,
wird groBer, wenn ich auf etwas treffe, was mir sehr
fern liegt. Auf etwas, mit dem ich mich konfrontieren
oder das ich integrieren muss. Nur wenn ich an diesen
weit von mir entfernten Ort gehe, kann ich weiter
gehen. Das ist fiir mich die Grundlage.

So kam ich nach Kinshasa und Brazzaville, um zu
sehen, wie und was dort im Theater gespielt wird.
Dann fiihrte meine Neugier mich dazu, frankophone
Lander zu verlassen und ich arbeitete in portugie-
sischsprachigen Landern wie Angola und Mosambik.
Ich iiberquerte das Mittelmeer, kam nach Frank-
reich, wurde von den Wiener Festwochen

nach Osterreich und vom Mousonturm Z 7X

13.02.2026, 15:10:02.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nach Frankfurt eingeladen. Diese reichen Begegnungen
gaben mir die Moglichkeit, Stiicke wie Shéda oder
Nkenguégi und Le Kung-Fu zu schaffen. Das heift, dass
ich ohne diese Art der personlichen Infragestellungen
zum Beispiel Le Kung-Fu nicht oder anders geschrieben
hétte. Schon der Titel verdeutlicht meine Philosophie
des Theaters, den Aufbau einer Beziehung zu Fremdem
und das Verhéltnis zum Anderen. In Le Kung-Fu spiegelt
sich die Neugier wider, die durch diese Begegnungen an-
gefacht wurde. Dadurch entstehen Theaterstiicke,
deren Qualitat sich vielleicht weniger in Kategorien wie
gut oder schlecht messen lédsst, sondern vielmehr an
der Folge der in und mit ihnen aufgeworfenen Fragen.
Sie geben dem Publikum die Moglichkeit, eine ande-

re Position einzunehmen, seine ,Karriere* als Zu-
schauer voranzutreiben.

P Du schreibst auf Franzosisch, doch gleichzeitig
gibt es auch einen Widerstand gegen das Franzosische
in deinen Texten.

N Das ist zwar nicht falsch, aber ganz richtig ist es
auch nicht. Es ist kompliziert zu erkldren. Es geht nicht
darum, sich dem Franzosischen zu widersetzen oder
nicht. Die Sache ist: Ich schreibe als der Mensch, der ich
bin. Und ich bin nicht in Paris aufgewachsen. Ware
das der Fall gewesen, hitte ich andere Menschen getrof-
fen, andere Erfahrungen gemacht und nicht so ge-
schrieben, wie ich schreibe. Hier kommt die Frage des
Politischen ins Spiel, die Auswirkungen auf die As-
thetik hat. Denn die Asthetik héngt davon ab, wie das
Leben sich entwickelt. Wenn ich zu meinem Stift
greife oder am Computer schreibe, dann geht es nicht
um das Verhéltnis zur franzosischen Sprache, son-
dern in erster Linie erzidhle ich als Person, ich erzihle
mich. Und dieses Ich — wer ist das? Jemand, der im
Kongo in die Schule ging, dessen Grofmutter Erzéhle-
rin war, die in ihrer afrikanischen Sprache sprach

und bei der ich meine Ferien verbrachte. Wenn ich ver-
suche, meine Gromutter zu beschreiben, dann finde
ich kein passendes Aquivalent auf Franzosisch, denn
diese Sprache sprach sie nicht, und da befinden wir
uns in einer ganz anderen Kosmogonie. Wenn ich er-
zéhlen will, was sie mir sagte, muss ich mir einen

Intelligenter sein als

die Situation — Matthias Pees im Gesprich 7
mit Dieudonné Niangouna /

13.02.2026, 15:10:02.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weg bahnen. Mein Vater war ein ausgewiesener Fach-
mann fiir die Grammatik der franzosischen Sprache.
Er sperrte mich in eine Bibliothek, um mir puristisches
Franzosisch beizubringen. All das hat unausloschliche
Spuren bei mir hinterlassen. Man konnte mein Verhalt-
nis zur franzosischen Sprache also mit ,,Ich liebe dich
—auch nicht“ beschreiben. All diese Einfliisse treten
zutage in dem, was ich auf Papier bringe. Wir alle sind
historische Wesen, ob uns das bewusst ist oder nicht.

P Wie war das, als du in Frankreich und fiir ein fran-
zosisches Publikum zu schreiben begannst?

N Das war ein grofler Schock und eine Mischung von
mehreren Dingen. Auf der einen Seite war da eine
Art Bewunderung, denn die Menschen dachten: Der
kommt aus dem Kongo, schreibt auf Franzosisch,
aber er hat eine seltsame, manchmal sogar dulerst ge-
wihlte Sprache, und fast in einem Atemzug verwendet
er ganz unflatige Ausdriicke. Das war eigenartig fiir
die Menschen, weil mit Sprache Kategorisierungen ver-
bunden sind. Je nach Ausdrucksweise weill man so-
fort, ob jemand Akademiker*in oder Arbeitslose*r ist.
Es gab aber auch Zuriickweisungen in der Art: Was
soll das? Der Typ wiederholt nur, hat keinerlei Methode.
Die erste Szene im Stiick passt nicht zur zweiten und
nicht zur dritten. Keinerlei Rationalitat. Er kann seine
Herkunft aus den Kolonien nicht verleugnen. Doch
man darf sich nicht aufregen, man muss ihm helfen.
Es handelt sich um eine Bestatigung von Macht, die
historisch gewachsen und auf die Kolonialisierung
zuriickzufiihren ist. Sie wird noch durch Programme
verstarkt, die diese Tendenz nicht auf kolonialer,
sondern auf kultureller Ebene fortsetzen. Ich hingegen
schreibe Theaterstiicke, die zu einem Perspektiven-
wechsel einladen, auch wenn das nicht das Thema des
Stiicks ist. Das heildt, dass ich versuche, eine Inter-
kulturalitat auf der Basis der Essenz der jeweiligen Kul-
tur zu konstruieren. Ich sage: Erobere dir deine Essenz.
Das ist sehr wichtig, heilt aber nicht, dass man nicht der
Essenz des anderen zuhoren kann. Dabei vergibst du
dir nichts. Das muss man klar zum Ausdruck bringen,
denn ansonsten passiert etwas, was ich dem afrikani-
schen Theater immer vorwerfe: dass es als Exportprodukt
konzipiert wird. Was natiirlich nicht heilt, dass man
afrikanisches Theater nicht tiberall auf der

Welt spielen kénnte. Aber wenn versucht l y ﬂ

13.02.2026, 15:10:02.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird, dieses Theater an die Erwartungen des kolonialen
Systems anzupassen, dann totet das jegliche Art von
kreativem Instinkt und man macht sich zum Erfiillungs-
gehilfen dieses Denksystems. Dadurch stirbt der
Grundantrieb der Kreativitadt. Man erweist sich selbst
damit keinen Dienst, und auch den anderen tut man
nichts Gutes. Denn so werden wir daran gehindert,

die Dinge anders zu sehen. Es ist eine Art unbewusster
Unterwerfung. Deshalb sind Begegnungen so wichtig,
denn ansonsten gibt es keine Entwicklung und alles ist,
wie Shakespeare so schon sagt, viel Lirm um nichts.

P Aber als afrikanischer Kiinstler in Europa zu arbei-
ten, ist doch bestenfalls eine freiwillige Entscheidung,
vielleicht sogar eine politische Entscheidung?

N Nein, kein*e Afrikaner*in hat hier eine freie Ent-
scheidungsmoglichkeit. Wenn das Land entwickelt
ware und man alle Moglichkeiten fiir Inszenierung,
Malerei, Tanz hatte, dann konnte man von Ent-
scheidungsfreiheit sprechen, aber das ist nicht der Fall.
Im Gegenteil: Ein*e Afrikaner®in, der*die aullerhalb
Afrikas arbeiten kann, wird Halleluja rufen — gerettet
vor Vulkanen, der Sintflut und vielem sonst.

P Ich habe dich nach Frankfurt eingeladen, weil mir
sehr gefallt, wie du schreibst und spielst. Aber fiir eine
langfristige Zusammenarbeit brauchte ich die Unter-
stiitzung eines Fonds fiir deutsch-afrikanische Zusam-
menarbeit und musste die Entscheidung kiinstlerisch
und politisch begriinden. Das ist fragwiirdig. Warst

du schon ofter in einer solchen Situation?

N Andauernd. Die Welt ist aufgeteilt in verschiedene
Bereiche — Produktion, Direktion, Machtbereiche und
viele andere. Es spiegelt sich bis heute das wider, was
1884/85 bei der Berliner Konferenz passierte, als man
Afrika auf- und den verschiedenen Kolonialméchten
zuteilte. Kein*e einzige*r Afrikaner*in wurde gefragt.
Es gibt die Organisation internationale de la Franco-
phonie mit Sitz in Paris. Sie vergibt Stipendien fiir Thea-
terstiicke, zahlt Flugtickets, und so weiter. Als Afrika-
ner*in hast du die Moglichkeit, das anzunehmen oder
abzulehnen, aber verhandeln kannst du nicht.

Intelligenter sein als

die Situation — Matthias Pees im Gesprich / f
mit Dieudonné Niangouna

13.02.2026, 15:10:02.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Es gibt keinen Dialog mit den Afrikaner*innen, sondern
eine Vorgabe. Das ist die Situation seit der Unabhéan-
gigkeit der afrikanischen Staaten. Man versucht, diese
Staaten zu bevormunden. Dabei ist das kiinstlerische
und kulturelle Erbe das Wichtigste. Wenn du die Kultur
der Menschen beherrschst, dann bekommst du auch
das Gold oder das Ol, iiber das diese Staaten verfiigen.
Nur das Gold zu nehmen wére zu simpel. Nimm nicht
die Milch, nimm die Kuh! Und da ich das wusste, lange
bevor ich Theater machte, hielt ich mich stets an das,
was meine GroRmutter sagte: ,,Man muss kliiger sein als
die Situation.“ Es geht um die Art und Weise des
Denkens. Als ich mit meiner Art von Theater begann,
erklarten mir alle, dass niemand das akzeptieren
wiirde. Doch ich fand, man miisse eine andere Art zu
denken anbieten, und nicht das akzeptieren, wozu

man aufgefordert wird.

AulBerdem ist es wichtig, unseren Vorganger*innen
mit Achtung zu begegnen. Selbst wenn man sie kriti-
siert, sollte man sich ansehen, was sie getan haben. Auch
da hat man wieder zu mir gesagt: ,,Das ist wieder eine
von deinen afrikanischen Angewohnheiten — Achtung
vor den Alten.“ Aber wenn wir unsere Vorgénger*in-
nen kritisieren, sollten wir uns ansehen, in welcher Zeit
sie gelebt haben. Vielleicht hatten wir selbst nicht den
Mut gehabt, ein Theater zu er6ffnen. Selbst wenn uns
manche Dinge, die wir aus der Vergangenheit geerbt
haben, nicht gefallen, bringen sie doch ein bestimmtes
Wissen, eine Kultur, eine gewisse Energie mit sich.

Es geht nicht darum, die Vergangenheit zu verherrlichen,
doch eine gewisse Achtung dafiir gibt mir die Mog-
lichkeit, die Gegenwart in Frage zu stellen. Sonst fehlt
uns der Mut, den wir fiir das Heute brauchen. Und

es geht auch nicht darum, ob wir aufgrund dieses Erbes
jemandem etwas schulden oder nicht, sondern darum,
dass wir, im Wissen um unsere Vergangenheit, unsere
Zukunft gestalten kénnen.

Es ist wichtig, sich bewusst zu machen, dass das,
was wir tun, die Frau interessieren muss, die an der
StraRenecke Erdniisse verkauft, damit sie mit ihrem
Enkel ins Theater geht, weswegen der Kleine viel-
leicht eines Tages Schauspieler wird oder selbst Dinge
infrage stellt und zu einer gewissen Offenheit des
Geistes gelangt. Aber das weilit du erst, wenn du eine

Intelligenter sein als

die Situation — Matthias Pees im Gesprich / 7
mit Dieudonné Niangouna

13.02.2026, 15:10:02.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wirkliche Beziehung zu dem hast, was du schaffst.
Wenn du meinst, einer Generation anzugehoren, die
aus dem Nichts gekommen ist wie ein Pilz, der aus
der Erde schie3t, dann kannst du diese Logik der Ent-
wicklung nicht nachvollziehen.

P Wie entstand dein Festival Mantsina sur scéne
in Brazzaville?

N Das habe ich aufgebaut, seit ich im Jahr 1998
begann Theater zu machen. Davor las ich Theaterau-
tor*innen aus Frankreich, England, Deutschland.

Mir wurde vorgeworfen, mich fiir Dinge zu interessie-
ren, die einfach nicht zum Theater gehorten. In
Brazzaville lehnte man mich ab. Ich sagte: Wir miissen
Orte der Begegnung, des Austauschs und eine wirk-
liche Beziehung zum Publikum schaffen. Einen wirk-
lichen Dialog, indem wir kiinstlerische Vorschlage
machen, die Vorstellungswelten erweitern und Infrage-
stellungen ausloésen. Es geht nicht um die Schaffung
des Konkreten, da baut man besser Kirchen oder ein
Justizministerium. Wir Kiinstler*innen sind nicht dafiir
da, um Konkretes zu erfinden, sondern um Vorstel-
lungswelten zu nédhren. Mittlerweile kann ich nicht mehr
nach Brazzaville reisen. Aber ich fahre nach Kamerun
oder inszeniere am Berliner Ensemble und in der RDC
(République démocratique du Congo). Das sind Er-
fahrungen, die meine Vorstellungswelt ndhren.

P In Frankfurt hattest du als assoziierter Kiinstler auch
eine Kuratoren-Rolle fiir unsere dreijahrige Reihe
Afropean Mimicry & Mockery in Theatre, Performance
& Visual Arts und hast einen Teil unseres gemein-
samen Programms mitentwickelt. Neben den Stiicken
von dir und anderen Autor*innen, in denen es in
hohem Mal3e um die Beziehung zwischen Afrika und
Europa ging, zeigten wir auch zeitgenossische Kunst.
Was haltst du von dieser Initiative, besonders unter dem
Gesichtspunkt deines Beitrags als Kurator?

N Ich finde, dass das, was da passierte, interessant war,
einfach deshalb, weil es nicht fiir mich interessant sein
musste. Es war nicht nur interessant, weil das Publikum
kam, teilnahm und seine kiinstlerische und kulturelle
Vorstellungswelt entwickeln konnte, sondern auch des-
halb, weil es Diskussionen mit dem Publikum

gab, wodurch wir einen bestimmten Raum Z y;

13.02.2026, 15:10:02.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schaffen konnten. Einen Raum fiir Dialog. Mehr kann es
nicht sein, denn ansonsten degeneriert das Ganze zu
etwas Fiirchterlichem, zu Didaktik, Schule oder Religion.
Und das ware der Tod des Denkens. Es ist wichtig,

dass in jedem Gedanken Freiheit inbegriffen ist. Das ist
die kiinstlerische Frage, die mich interessiert: Wie
kann man Werte vermitteln, ohne schulmeisterlich zu
sein? Wie kann ich vermitteln, dass dies meine Inter-
pretation der Dinge ist? Und dass das, was ich hier ver-
mittle, trotzdem wahr ist? Dieser Ort der Subjektivi-
tat, der objektiv fiir den Kiinstler bleibt, auch wenn er
subjektiv an ihn herangeht. Doch wenn man dabei

eine bestimmte Grenze liberschreitet, dann kommt man
an einen extremen Ort, der die sinnliche und sensitive
Lesart des Zuschauers zerstort — und dann hat man die
Sache verdorben. Das habe ich bei manchen Theater-
stlicken erlebt, deren Grundidee mir sehr gut gefiel, doch
die Ausfithrung war derart penetrant, dass sie alles
abtotete. Weil die Frage, warum man fiir ein gegebenes
Publikum spielt, einfach ausgeklammert wurde.

Und da kommen wir in den Bereich der Liige und

der Gotzendienerei.

P Der Ideologie.

N Genau. Und das macht jedes dialektische Verhalt-
nis kaputt, jeden Blick, es nimmt dem Zuschauer
jegliche Moglichkeit, einzusteigen oder auszusteigen.
Damit macht man die Vorstellungswelt der Zu-
schauer*innen kaputt.

P Sprechen wir iiber affirmative Mallnahmen in Frank-
reich und Deutschland im strukturellen Bereich, mit
denen versucht wird, die Institutionen zu 6ffnen, sie zu
teilen, strukturell die Dinge zu verdndern, diese
Macht, die man traditionell den Weiflen einraumt.
Was meinst du dazu?

N Fiir die WeifSen mag das richtig sein, aber es wére
schlimm, wenn die Schwarzen die Dinge genau so

wie die WeifSen machten. Ich finde es spannend, solche
Programme zu konzipieren, aber es ist sehr kompli-
ziert, dann innerhalb dieser Programme zu arbeiten.
Denn oft findet die Arbeit dann gar nicht aus

den Griinden statt, derentwegen man diese
Programme geschaffen hat.

13.02.2026, 15:10:02.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die zweite Unbekannte in der Gleichung ist die Frage,
wie man mit anderen in dieser Art von Rahmen zusam-
menarbeitet. Sehr oft beriicksichtigen die Menschen
die vielen Parameter, vor allen Dingen die historischen
Parameter, nicht. Du kannst die Geschichte lesen oder
schreiben, wie du willst: Aber sie lebt in den Menschen,
die Geschichte, und sie lebt weiter. Manchmal wird
man angesehen, als sei man kein Mensch, dann wieder,
als sei man ein besserer Mensch. Dabei bist du nur,
was du bist, gut oder schlecht, aber das, was du darstellst,
héngt mit der Geschichte zusammen. Und die kannst
du nie ausloschen. Man kann tiber die Geschichte hinaus-
wachsen, aber ausloschen kann man sie nicht. Solange
diese Geschichte greifbar ist, wirst du zum Stellvertreter
fiir ein Jahrtausend oder ein Jahrhundert. Auch wenn
du gar nichts damit zu tun hast. Was mich in der Kunst
interessiert, ist die Frage, wie du es anstellen kannst,
dass du, der du zu einem gegebenen Augenblick auf-
tauchst, keine Schuld trégst. Hier kommt der Raum des
Poetischen ins Spiel, und das ist der Grund, warum

ich mich fiir das Poetische interessiere. Doch wenn wir
ein Programm nur politisch oder administrativ an-
legen, dann wird es die herrschenden Strukturen nur
reproduzieren. Nur der Raum des Poetischen kann

sie neutralisieren.

Manchmal sehe ich das bei Festivals in Afrika — alle
sind voller guter Absichten, aber das, was sie tun,

ist reprasentativ fiir die herrschenden Strukturen und
die Geschichte. Denn die Geschichte ist ein grof3es
Theater mit allen Details, die sich ,wie die Laus

in die Unterhose der Gréfin einschleichen, um mit
Nkenguégi zu sprechen.

P Novalis schrieb: ,,Die Poesie ist das echt absolut
Reelle. Je poetischer, desto wahrer.“

N Ja genau, der Rest ist erfunden, obwohl man uns
diesen Rest als Realitat verkaufen will. Der Rest

ist erfunden und man verlangt von uns, dass wir uns
ihm unterwerfen, wie beim Militér, als wéaren wir

in einer Kaserne, und trotzdem ist es nicht die
Realitat, sondern das Erfundene.

Intelligenter sein als y
die Situation — Matthias Pees im Gesprich 7 Y 4
mit Dieudonné Niangouna

13.02.2026, 15:10:02.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das ist genau das Problem bei diesen Theaterprogram-
men: Oft sind die Ideen gut, aber es ist, als ob man
eine Erfindung in einem Labor gemacht hatte und sofort
zur Anwendung tibergehen will. Die Zwischenetap-
pen werden iibersprungen, und je mehr Etappen man
iiberspringt, desto groRer ist die Kluft zwischen Idee
und Ergebnis. Ich habe oft zum Institut francais gesagt:
,Ich kritisiere nicht euer Programm, sondern die Aus-
fiihrung. Wir brauchen Zwischenetappen bis zur Konkre-
tisierung. Es ist, als ob ich von Trigonometrie traumte
und versuchte sie meiner Tochter von sechs Jahren beizu-
bringen. Dazu kommt noch, dass grolRe und interes-
sante Programme eine Geschichte in sich tragen, wie
eine grofle Klammer, doch es hat keinen Sinn von
Bismarck zu Dieudonné Niangouna zu springen. Und
in der Mitte liegt die kiinstlerische Ader. Man kann
nicht einen Sprung von der Pirogge zur Webcam
machen. Wer die Zwischenetappen iiberspringt, ver-
fallt unweigerlich in afrikanistische Folklore.

P Inwieweit ist das rassistisch?

N Es ist erstmal nur amateurhaft. Du hast vielleicht
eine wunderbare Idee gehabt, doch bei der Konkre-
tisierung bist du amateurhaft vorgegangen. Und deshalb
funktioniert die ganze Sache nicht. Und weil sie nicht
funktioniert, entsteht ein vollig neuer und naiver Blick —
das ist nur ein Blick und keine Arbeit. Insofern wird
das Ganze zu Voyeurismus und auch zu einem Rassis-
mus, aber nicht zu einem Rassismus, der beabsichtigt
und gewollt war, sondern zu einem Rassismus aufgrund
von Unterlassung. Eine Art Unterlassungssiinde. All
das ist eine lange Erklarung in Klammern in Bezug auf
die Tatsache, dass man Zwischenetappen nicht tiber-
springen darf. Ich finde, das war das Spannende in Frank-
furt: Die Menschen konnten sich Installationen aus
Nigeria und vieles andere ansehen, aber es wurde nie
zum folkloristischen Postkolonialismus. Du hast nie

zu uns gesagt: ,,Hier kommt jemand aus Nigeria, wir
sehen uns seine Installation an und dann essen

wir Maniok und trinken aus Kalebassen.

P Du inszenierst am Berliner Ensemble das erste
Mal auf Deutsch. Wie geht das?

Intelligenter sein als
die Situation — Matthias Pees im Gesprich
mit Dieudonné Niangouna

13.02.2026, 15:10:02.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N Fiir mich ist es verstorend wie ein Gedicht. Das Schone
an einem Gedicht ist das, was jenseits der Sprache liegt,
und die Art und Weise, wie man mit diesem Bereich ver-
bunden ist. Mit welchem Bereich? Jenem eines Aus-
drucks, der in erster Linie kein Ausdruck in Form einer
Sprache, sondern der Ausdruck der Seele ist. Die Seele
kann verschiedene Ausdruckskanéale wéahlen wie die Spra-
che, den Tanz oder Theater. Da ich nicht Deutsch spre-
che, muss ich direkt an diesen Bereich der kiinstlerischen
Seele ankniipfen, also an die Mutter der Kunst, bevor

sie sich in Sprache und Form ausdriickt. Da bin ich im
Herzen der Sache, mitten drin. Ich muss die Kunst als
gemeinsamen kiinstlerischen Nenner mit den Schauspie-
ler*innen finden, bevor ich etwas gemeinsam mit ihnen
entwickeln kann, ungeachtet der Tatsache, dass ich mich
auf Franzosisch und sie sich auf Deutsch ausdriicken.
Das finde ich interessant, denn die Starke der Sprachen
und ihre Ausdrucksweise, die so reich und vielfaltig ist,
geben uns die Moglichkeit, viele offene oder verborgene
Territorien darzustellen. Diese Erfahrung fordert alles
von dir, sie stellt dich sozusagen mit dem Riicken an die
Wand. Du wusstest zwar im Vorhinein, dass du bis in

die Seele der Dinge vordringen musst und die Darstel-
ler*innen in der Seele der Dinge sein miissen. Aber was
macht ein kiinstlerisches Werk oder eine*n Kiinstler*in
vor der Sprache aus? Bevor man die Sache einkleidet? Die
deutschen Schauspieler*innen sind ebenso Schauspie-
ler*innen, wie ich einer bin, und es gibt etwas, das uns zu
Schauspieler*innen gemacht hat. Auf diesem gemein-
samen Terrain miissen wir uns finden, denn dort ist die
Universalitdt angesiedelt. Wenn man sie findet, kann
man sie auf Franzosisch, auf Deutsch oder anders aus-
driicken. Es geht nicht in erster Linie um die Sprache, son-
dern um die Seele der Sache. Diese Art von Erfahrung
ist sehr stark, und es ist wichtig, dass man konkret ist.

P Du nanntest es ,verstorend“?

N Verstorend ist nichts Negatives fiir mich. Wie gesagt,
es ist verstorend wie ein Gedicht, das heilit, es geht

um den inneren Atem, den Hauch, denn es ist ja nicht
die Form, die erzahlt, sondern die Form ist das Ergebnis
dieses Hauchs, also der Mutter aller Dinge, bevor die
Dinge ihre Form annehmen. Die Matrize und ihre Gene.

Ins Deutsche iibersetzt und redigiert

von Isolde Schmitt ZX7

13.02.2026, 15:10:02.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

