
2. Politik zwischen Staaten

2.1 Einleitung
Das 19. Jahrhundert war für die realistische Diplomatiegeschichte ein klassisches 
Jahrhundert. Die größte Vorliebe galt zwar dem Wiener Kongreß als einem ver-
meintlichen Muster der Balance-Politik, aber auch in späteren Jahrzehnten konn-
te man Vorbilder realistischer Außenpolitik entdecken, die letzten Außenpolitiker 
vor der Mitsprache einer dysfunktionalen nationalen Öffentlichkeit: Castlereagh, 
Metternich, Canning, Disraeli, Bismarck, Salisbury – es sind die konservativen 
Staatsmänner, deren Stil lange als vorbildlich studiert wurde, selbst Palmerston, 
der über 30 Jahre die britische und europäische Außenpolitik prägte, schaffte es 
nicht ganz. Das Interesse am 19. Jahrhundert war Interesse an einer Stabilität, 
die bereits am Verschwinden war. Hans Morgenthau hat diese Wertungen der
Diplomatiegeschichte an die Wissenschaft von den internationalen Beziehungen
weitergegeben. Wie so oft bei Morgenthau ist der Befund nicht eindeutig: Das 19. 
Jahrhundert wird als das letzte große Zeitalter der Diplomatie gelobt und als das 
erste Zeitalter des nationalistischen Universalismus getadelt. Inzwischen können
wir nicht mehr viel Diplomatie vom 19. Jahrhundert lernen (und die einst verbrei-
tete Kenntnis der Geschichte dieser Diplomatie schwindet), aber von den Wider-
sprüchen der Außenpolitik im 19. Jahrhundert können wir noch lernen. Je weni-
ger die Wissenschaft von den internationalen Beziehungen sich für das 19. Jahr-
hundert interessiert, desto größer wird die Gefahr, daß dieses als Normalfall 
eines anarchischen Systems gesehen wird. Da hatte das 19. Jahrhundert selber 
mehr Krisenbewußtsein.

Das lange 19. Jahrhundert hat 1789 mit einer Krise des internationalen Systems
begonnen und 1914 mit einer Krise des internationalen Systems geendet. 1815
waren Staatsmänner und politische Kommentatoren sich einig, daß die Jahrzehn-
te der Großmachtskriege und der Staatenzerstörungen zu Ende kommen müs-
sen. Das Konzert der europäischen Großmächte war eine völlig neue Institution. 
Es ist bis 1914 nicht völlig verschwunden, aber seit 1848 mehren sich Anzeichen 
einer Erosion. Der erste Krieg zwischen Großmächten war der Krimkrieg 
1854/56, es folgen 1859, 1866 und 1870/71. Napoléon III. und Bismarck präsidie-
ren über aggressivere internationale Beziehungen. Napoléon, der die Chancen 
der Krise nutzen wollte, hat sie nie voll begriffen, er appellierte noch an eine kol-

23

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lektive Legitimationsreserve eines Kongresses. Bismarck war bei Bedarf bereit, 
auf ein Konzert zurückzugreifen, tat aber nichts, dessen Legitimität zu stärken. 
1856 wurde der Krimkrieg noch durch einen Friedenskongreß beendet. Aber so-
wohl die italienische wie die deutsche Einheit wurden nicht durch das Europäi-
sche Konzert abgesegnet. Die italienische Einheit wurde durch Volksabstimmun-
gen legitimiert, die deutsche Einigung mit den Annexionen 1866 und 1871 hatte 
betont weder eine formale internationale, noch eine formale nationale Legitimie-
rung. Das war ein klarer Rückschritt der Internationalen Beziehungen, den die
Mächte nicht vergessen haben. Die fehlende internationale Legitimierung war 
durch ein bloßes Versprechen der Saturiertheit Deutschlands nicht wettzuma-
chen. Die Zeit nach 1871 war in Europa eine Friedenszeit (A. J. P. Taylor sagt,
die längste Friedenszeit seit den Antoninen des 2. Jahrhunderts), die sich aber 
von der Zeit vor 1848 durch das ständige Raunen von unvermeidbaren und be-
vorstehenden Kriegen unterscheidet. Die Außenpolitik ist deutlich unilateraler 
geworden, aber die Isolierung der Großmachtkonflikte zu bilateralen Konflikten, 
die die Krise 1859 bis 1871 bestimmt hatte, war nicht länger möglich. Ein Krieg 
mußte jetzt ein allgemeiner Krieg werden. Bismarcks Vertragspolitik war ein Ver-
such, diese Isolierung und Lokalisierung der Kriege auch weiter zu erreichen. 
Aber es gibt keine Zweifel, daß sein Vertragssystem ein zu schwaches Surrogat 
der internationalen Verrechtlichung war. Die Zeit nach 1870 ist in der Abwesen-
heit internationaler Institutionen nicht der Normalfall internationaler Beziehungen
im Staatensystem. Sie ist eine Fortsetzung und Verschärfung einer Krise. Der 
Übergang von monarchischen internationalen Beziehungen des frühen 19. Jahr-
hunderts zu demokratischen internationalen Beziehungen des 20. Jahrhunderts 
fand in einer langen Agonie des internationalen Systems statt: institutionell, nor-
mativ, realpolitisch. Zur zentralen Frage der internationalen Beziehungen des 19. 
Jahrhunderts, nämlich der Doppelfrage, warum ab 1848 eine solche Krise des 
Systems und doch seit 1871 ein langer Frieden herrschte, vgl. Peter Krüger, Das 
Problem der Stabilisierung Europas nach 1871 : die Schwierigkeiten des Frie-
densschlusses und die Friedensregelung als Kriegsgefahr, in: Das europäische
Staatensystem im Wandel : strukturelle Bedingungen und bewegende Kräfte seit 
der Frühen Neuzeit / hrsg. von Peter Krüger. – München 1996. – S. 171-188,
ebd. S. 189-195 die Replik von Eberhard Kolb. 

Die internationalen Beziehungen des 19. Jahrhunderts sind zu komplex für die
Beschränkung auf realistische Analysen. Einerseits liegt das an der Komplexität 
der Einheiten des Systems, andererseits an der Komplexität der Beziehungen im
System. Die Einheiten des Systems sind verschieden und in sich widersprüchlich. 
Das 19. Jahrhundert gilt zwar als das Jahrhundert des Nationalismus, aber Natio-
nalstaaten sind nicht der Normalfall, es ist ein Jahrhundert der Imperien. Großbri-
tannien und Frankreich müssen Nationalstaaten genannt werden, die Vorstellung 
des 19. Jahrhunderts von einem Nationalstaat ist von ihnen abgeleitet. Aber ge-
rade sie haben überseeische Imperien (und Irland sieht sich zunehmend als eine
englische Kolonie). Rußland, das Habsburger Reich und das Osmanische Reich
sind übernationale Reiche, alle von Nationalbewegungen herausgefordert, aber in
unterschiedlichem Maße. Ob andere Völker eine Chance hatten, einen National-
staat zu schaffen, war von Griechenland 1821 bis Deutschland 1866/71 eine Fra-
ge der europäischen Mächtekonstellation. Eher als eine Beschreibung des Systems 
ist „Nation“ im 19. Jahrhundert ein normativer Begriff. Auch wenn die übernatio-
nalen Reiche erst 1917/18, am Ende des langen 19. Jahrhunderts zusammen-

24

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


brachen, in der Theorie blieben Alternativen zum Nationalstaat im kurzen 19. 
Jahrhundert marginal. Im post-revolutionären 19. Jahrhundert konnten letztlich 
nur Nationen legitim sein, weil die Idee der Volkssouveränität an die Nation ge-
bunden war. Daß das internationale System die Kriege von 1859 bis 1871 dulde-
te, lag auch daran, daß es Kriege nachholender Nationalstaatsbildung waren, 
denen eine gewisse Legitimität zugestanden wurde. Dynastien und Reiche waren 
ideologisch schon auf dem Rückzug, bevor sie sie real zusammenbrachen; sie 
waren gezwungen, Annäherungen an Nationalstaatlichkeit zu fingieren. Im euro-
zentrischen 19. Jahrhundert sind Reiche nicht illegitim, ihre Legitimität als Reich 
mit ungleichem Untertanenrecht wird aber auf die Beziehungen zur Peripherie 
beschränkt. 

Vgl. über nationalisierende Imperien und imperialisierende Nationalstaaten: 
Jörn Leonhard/Ulrike von Hirschhausen, Empires und Nationalstaaten im 19.
Jahrhundert. – Göttingen 2009; Krishan Kumar, Visions of Empire : How Five
Imperial Regimes Shaped the World. – Princeton, N.J. 2017. Über das Ende 
des Sinns für Kleinstaat und Kleinstaatenföderation: Werner Kaegi, Der Klein-
staat im europäischen Denken, in: Werner Kaegi, Historische Meditationen. –
Zürich 1942. – S. 249-334. 

Die vorherrschenden Nationaltheorien waren liberal und demokratisch, die Identi-
fikation des Nationalismus mit konservativem Denken und des konservativen 
Denkens mit Nationalismus ist eine Entwicklung erst des späten 19. Jahrhun-
derts. Der liberale und demokratische Nationalismus beruft sich zugleich auf alte 
historische und politische Leistungen seiner Nation und auf die Fähigkeit zu poli-
tischer Modernität. Nur wenige Nationen in Europa qualifizieren sich. Nationen,
die allein Folklore anführen können, sollen auf Selbständigkeit verzichten. Die
vorherrschenden Nationaltheorien zählen die Faktoren auf, die eine Nation aus-
machen, und spielen dabei die Nation der Physiologen und der Ethnologen her-
unter. Die großen historischen Nationen werden gesehen als Kulturnationen, Kul-
tur ist ein komplexes Gewebe von Sprache, Religion, Recht, Moral, Kunst, Litera-
tur. Diese Gemeinschaft wird nicht durch Rasse erlangt (obwohl gemeinsame 
Abstammung in der Regel als einer der Faktoren zugelassen und als Vorteil ge-
sehen wird). Rein etatistische Nationaldefinitionen scheiden ebenfalls aus als 
unpassend für ein Europa, in dem sich nationale und staatliche Grenzen (noch) 
nicht deckten, als zufälliger Herrschaftsbereich von Dynastien konnten Grenzen 
nicht länger legitimiert werden. Von den 1840er bis zu den 1880er Jahren sind
zahlreiche Arbeiten zum Nationalitätenprinzip erschienen, mit einem Höhepunkt 
(zumindest quantitativ) in den 1860er Jahren, es ist v.a. eine italienische und 
französische Gattung; viele dieser Texte sind durchsichtig politische Propaganda 
(z.B. für eine französische Rheingrenze) oder werden von zu viel Geschichte der
europäischen Nationen erdrückt. Einige werden in dieser Bibliographie bei ihren 
Autoren referiert (Mancini, Mamiani, Fiore, Mill, Acton, Proudhon, Lazarus, Ren-
an). Zusätzliche sorgfältige Analysen: Robert von Mohl, Die Nationalitätenfrage,
in: ders., Staatsrecht, Völkerrecht und Politik. – Bd. II (1862) 333-373 (eine Typo-
logie aller denkbaren Möglichkeiten der Übereinstimmung/Nichtübereinstimmung
von Staat und Nationalität); Friedrich Julius Neumann, Volk und Nation : eine
Studie. – Leipzig 1888. Obwohl der Befund recht eindeutig ist, daß Theorien der 
Nation im 19. Jahrhundert ablehnen, der gemeinsamen ethnischen Abstammung

25

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


eine bedeutende Rolle zu geben, muß man erkennen, daß diese Theorien immer 
erneut gegen eine angeblich vorherrschende Meinung anschreiben zu müssen. 
Offenbar gibt es einen großen Unterschied zwischen verbreiteten Meinungen 
über das Wesen der Nation und der Fixierung in einer expliziten Theorie. Apolo-
gien des Nationalstaates als Apologien einzelner Nationen gibt es im 19. Jahr-
hundert zuhauf, hier werden nur solche referiert, die Nationen als ein Moment 
internationaler Ordnung sehen (oder zuweilen auch zeigen wollen, daß sie das 
nicht sein können). Der Nationalismus muß als ein zugleich Grenzen setzendes 
und Grenzen überschreitendes Prinzip begriffen werden. Im 19. Jahrhundert wur-
de der Nationalismus noch anti-napoleonisch defensiv verstanden. Weil es Ex-
pansion beschränkt, konnte das Nationalitätenprinzip als eine Friedensstrategie 
begriffen werden (das Sachregister zeigt unter dem Suchwort „Friedensstrate-
gien/Nationalstaat“, daß der Nationalstaat eine der häufigsten Friedensstrategien 
war, natürlich mit einer Reichweite von Feldmarschall Moltke bis zu Mazzini ein 
recht weites Feld). Die Dynamik des Patriotismus, der mit dem Erfolg des Krieges
von der Defensive zur Offensive umkippt, ist seit Aristoteles bekannt. Weder
Mazzini noch Napoléon III, haben diese Dynamik der Nation begriffen. Jener 
sieht als Republikaner die Nation statisch, dieser sieht sie als Konterrevolutionär
als etwas, das beschworen und wieder zur Ruhe gebracht werden kann. Der
Nationalismus des 19. Jahrhunderts konnte seine Dynamik selber noch nicht ana-
lysieren. Damit beginnen erst die Jingoismus-Analysen am Ende des 19./Anfang
des 20. Jahrhunderts (die Vorläufer der Kritik der nationalistischen Öffentlichkeit 
sind im Sachregister unter „Nation/Pathologien des Patriotismus“ aufgelistet). Ein 
abstraktes „Nationalitätenprinzip“ konnte es umgekehrt auch nicht geben (eine
Formel, die von Mazzini bis Napoléon III. gültig sein soll, kann nur widersprüch-
lich sein).

Der klassische Nationalismus ist ein Nationalismus weltgeschichtlicher Missio-
nen. Immer wieder begegnen wir der Vorstellung, daß nur wenige Nationen einen
unbezweifelbaren Anspruch auf Existenz und Größe haben. Am bekanntesten ist 
die saint-simonistische Europäische Triarchie von Frankreich – Politik, Großbri-
tannien – Wirtschaft, Deutschland – Wissenschaft (zur Herkunft beim Grafen von 
Saint-Simon siehe Bd. I, 457-458). Es gibt Varianten dieses Schemas und not-
wendige Ergänzungen um das demokratische Amerika und das autokratische 
Rußland. Auch kleine Nationen mit großer Geschichte, wie die Schweiz oder die 
Niederlande, werden geachtet. Aber in der Regel ist es nicht gelungen, kleineren 
Nationen große Aufgaben zuzuschreiben (schon Mazzini fiel es schwer, die Auf-
gabe, die Italien rechtfertigen sollte, zu formulieren). Die USA, deren Mission
noch im 21. Jahrhundert so viel besprochen wird, war im 19. Jahrhundert nicht 
darin exzeptionell, eine Mission zu haben; auch England und Frankreich hatten 
ihre Mission. Daß der Zweck der nationalen Außenpolitik in der Verfassung fest-
geschrieben werden soll, ist freilich eine eher exzentrische Idee Mazzinis. Die 
exzeptionelle Nation ist eher Deutschland, das seine Mission als Land der intel-
lektuellen Freiheit mißachtet, weil es darin eine Aufforderung sieht, auf die Macht 
als Nationalstaat zu verzichten, und sich deshalb an eine abstrakte Souveräni-
tätsidee klammert. Diese nationalen Mythen haben etwas von der Einfältigkeit 
von Komplimenten und der Peinlichkeit von Selbstbegeisterung und schon das 
19. Jahrhundert hatte Schwierigkeiten diese ernst genommene Völkerpsychologie 

26

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vom Volkscharakter der Feuilletonisten zu unterscheiden. Aber diese nationalen
Bilder dienten in nationalen und internationalen Diskussionen auch als politischer 
Maßstab. Die Sendung einer Nation wird von handelnden Staatsmännern bedacht,
wenn sie den eigenen Staat und die anderen Staaten zwischen dem demokrati-
schen Frankreich und dem autokratischen Rußland positionieren. Theorien der 
internationalen Beziehungen sind bis 1870 oft Theorien über Frankreich (als Ort
der revolutionären Idee), nach 1870 Theorien über Deutschland (als dem für 
Macht organisierten Staat). Auch Theorien über Großbritannien und Rußland gibt 
es, über Amerika sowieso. Übrigens gibt es, im Gegensatz zu dem, was Kenneth 
Waltz über die internationalen Theorien des 19. Jahrhundert spottet, wenig Theo-
rien über Österreich – weil Österreich das Land des dynastischen status quo ohne 
Idee und Mission war. Das 19. Jahrhundert muß die Beziehungen zwischen die-
sen Nationen als einen historischen Prozeß wahrnehmen. So wichtig nationale 
Missionen im politischen Diskurs des 19. Jahrhunderts waren, so schwer fällt es
der heutigen Wissenschaft von den internationalen Beziehungen, dieses Moment
in ihre Theorien einzubeziehen. Nur Hans Morgenthau hat dem national purpose 
eine ähnlich bedeutende Rolle zugesprochen wie dem national interest (oder,
wenn man seinen Formulierungen wörtlich folgt, eine noch bedeutendere): „In 
order to be worthy of our lasting sympathy, a nation must pursue its interests for 
the sake of a transcendental purpose that gives meaning to the day-by-day ope-
rations of its foreign policy.“ Morgenthau steht dem 19. und dem frühen 20. Jahr-
hundert auch darin noch nahe, daß er diesen national purpose bestimmter Natio-
nen mit deren Ideen der Verfassung und des Rechtes, mit den großen Soziali-
deen zwischen Revolution und Autokratie, identifiziert (The Purpose of American
Politics. – New York 1960, das Zitat auf S. 6; das Wort purpose ist bei Morgent-
hau spät und es blieb marginal, aber dieser Gedanke ist bereits einer der Grund-
gedanken von Politics Among Nations 1949). Gefolgt ist ihm niemand (wenn man 
Henry Kissinger ausnimmt, der von einem notwendigen „integrating philosophical
framework“ der Außenpolitik einer Nation spricht, unten zitiert in der Einleitung zu 
Abschnitt 2.5). Eine abstrakte Wissenschaft von den internationalen Beziehungen 
und des internationalen Systems konnte es erst mit der Krise dieses Systems 
individueller historischer Mächte geben. Die Rede von soft power und normative 
power ist ein Versuch, das damit entstandene Vakuum wieder zu füllen (ein Hin-
weis: Im Sachregister können die den einzelnen Nationen zugeschriebenen Ideen 
unter dem Suchwort „Nationale Ideen“ gefunden werden, das Länderregister führt 
zu wesentlich prosaischeren Urteilen über die Nationen, die aber auch ihre eige-
ne Phantastik haben). Dieses Kapitel POLITIK ZWISCHEN STAATEN entspricht 
Kenneth Waltz‘ Analyseebene des internationalen Systems (ohne die internatio-
nale Organisation), aber für die Theorien des 19. Jahrhunderts muß von seiner
innerstaatlichen Ebene das politische System (jedoch ohne das Gesellschafts-
system) einbezogen werden.

Der andere Teil der widerstrebenden Momente einer simplen systemischen Kon-
struktion der internationalen Beziehungen des 19. Jahrhunderts ist die Komplexi-
tät der Beziehungen zwischen den Einheiten des Systems. Hier sollen die vier 
Dimensionen Balance, Konzert, Systemkonflikt und Öffentlichkeit beachtet wer-
den (man könnte weitere nennen, etwa die Rolle von Monarchen und Höfen oder

27

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Rolle von Religionsgegensätzen; das waren oft wichtige Momente, aber sie 
beschäftigten die Theorie nur noch marginal).

Balance: Das 19. Jahrhundert steht im Schatten Napoléons. Das große Thema 
der großen Politik ist Kriegsvermeidung. Die Wiener Ordnung hat nicht den ewi-
gen Frieden erwartet, wollte aber eine weitere Zeit der Kriege zwischen Groß-
mächten und Staatenvernichtungen wie 1792 bis 1815 verhindern. Das ist ein
deutlicher Unterschied zum 18. Jahrhundert. In den Koalitionen gegen Napoléon 
und auf dem Wiener Kongreß wurde noch viel über territoriale Balance und Kom-
pensationen gestritten (vgl. Edward V. Gulick, Europe’s Classical Balance of 
Power. – Ithaca, NY 1955). Das 19. Jahrhundert wurde aber kein Jahrhundert der
Balancierung von Territorien und Machtmitteln. Das konnte in einem Zeitalter, in
dem Nation die vorherrschende Legitimitätsbasis wurde, gar nicht anders sein
(am ehesten dachten noch Franzosen in Begriffen territorialer Kompensationen,
aber auch das war längst nur noch Prestigepolitik). Gegen Hegemonie einer 
Großmacht blieb eine generelle Balance der Mächte. Die großen Mächte waren 
nie gleich mächtig, anfangs waren die Flügelmächte Rußland und Großbritannien
klar am stärksten an Heeren, bzw. Flotte und Preußen klar am schwächsten: am 
Ende war Deutschland am stärksten gerüstet, Frankreich angeschlagen, gehörte 
Österreich „nicht mehr zu der ersten Garnitur der europäischen Mächte“ (Heinrich 
Lutz) und das vereinigte Italien gehörte zu dieser ersten Garnitur nie. Aber das
System beruhte darauf, daß die Mächte ausreichend stark waren, um ihre Rolle 
in dieser generellen Balance zu spielen. Mächte sollen nicht degradiert werden. 
Es ist ein Zeichen der Krise des Systems, daß sich nach 1848 Versuche häufen, 
einer Macht den Status als Macht zu nehmen. Auflösungsphantasien hatten seit
1815 geruht. Im Krimkrieg versuchte Palmerston, Rußland zu degradieren (es 
wird dabei nicht ohne Bedeutung gewesen sein, daß gegen Rußland gerade eine 
„liberale Allianz“ stand). Daß das Habsburger Reich mit Zerstörung bedroht war,
liegt an seiner Unfähigkeit zu nationaler Legitimation (noch radikaler gilt das für 
das Osmanische Reich). Zur Geschichte der internationalen Beziehungen im 19. 
Jahrhundert gehören solche Zerstörungsphantasien und Angst vor Verlust des
Großmachtstatus. Die Großmächte können sich als Nation nur definieren, wenn
ihr Nation-sein ihr Großmacht-sein einbezieht. Aber wenn tatsächlich eine Degra-
dierung einer Großmacht drohte, waren die nicht beteiligten Mächte gemeinsam 
wachsam. Bedeutende nationale Interessen können nur durchgesetzt werden, 
wenn andere Großmächte es mit dem europäischen Gesamtinteresse vereinbar 
finden. Die Politik Bismarcks 1866, 1870/71 und in der „Krieg-in-Sicht“-Krise 1875
zeigt, wie groß der Spielraum sein konnte, den die Mächte ließen, zeigt aber 
auch, daß keine Macht es wagen konnte, gegen ein Einverständnis der übrigen 
Mächte zu handeln. Keine Macht ist so stark, daß sie in Isolation leben will, zu-
mindest muß sie wohlwollende Neutrale finden (am klarsten hat es wieder Bis-
marck ausgedrückt: in einem System von fünf Mächten, möchte jede Macht in der 
Dreiergruppe sein, nicht in der Zweiergruppe). Es gibt im 19. Jahrhundert wenige
formale Allianzen, eher ein beständiges renversement des alliances (A. J. P. Tay-
lor nennt es einen ewigen Tanz, die Teilnehmer müssen ständig alle anderen
beobachten; sie wünschen, der Tanz möge aufhören, aber das tut er nicht). Die 
einzige stabile Allianz war das 1879 geschlossene Bündnis zwischen dem
Deutschen Reich und dem Habsburger Reich. Das System des 19. Jahrhun-

28

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


derts war eine völlig singuläre Konstellation und die realistischen Synthesen haben 
keinen Weg gefunden das 19. Jahrhundert in ihre ahistorischen Analysen ein-
zubeziehen. Vgl. Paul W. Schroeder, Did the Vienna Settlement Rest on a
Balance of Power?, in: The American Historical Review 97 (1992) 683-706. Ent-
sprechend gibt es im 19. Jahrhundert kaum Balance-Literatur und schon gar nicht
einen ab-strakten systemischen Realismus. Das war im 18. und frühen 19. Jahr-
hundert anders (siehe aber Band I, in dem gezeigt wird, daß bereits die gegen die 
Französische Revolution gerichteten Gleichgewichtstheorien kein abstrakter syste-
mischer Realismus waren) und wird sich im letzten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts 
wieder ändern. Die früheren mechanischen Balance-Diskussionen waren ein wis-
senschaftliches Versprechen gewesen, von dem im 19. Jahrhundert keine Rede 
mehr ist. Die Ausnahme einer Balancetheorie ist Richard Cobdens Versuch einer 
Dekonstruktion des Geredes von der Balance. Vgl. für die Armut des Balance-
Denkens im 19. Jahrhundert: Léonce Donnadieu, Essai sur la théorie de 
l’équilibre; étude d’histoire diplomatique et de droit international. – Paris 1900 
(enthält S. 229-290 einen Überblick über die Literatur vornehmlich des 18. und 
19. Jahrhunderts und zeigt gut die Lücke zwischen Gentz oder Heeren und Don-
nadieus eigener Zeit). Weltbalance wird in den 1850/60er Jahren zunehmend ein 
Thema, aber noch ist es eine eher phantastische Vorwegnahme der Weltreichs-
lehren nach 1890; gerade hier finden sich Balancetheorien, die eher eine Balance 
von Verfassungsideen als einer Balance von materiellen Machtmitteln sind (v.a. 
bei Julius Fröbel). Das Bismarcksche europäische System ist darauf angewiesen, 
andere Staaten mit Kolonialunternehmen zu beschäftigen. Das folgende Zeitalter 
der Weltpolitik ist das Zeitalter der Grenzen dieser Expansionsmöglichkeit.

Konzert: Seit dem Sieg über Napoléon haben sich die europäischen Großmäch-
te als eine Solidargemeinschaft gesehen. Das war nie eine internationale Organi-
sation, aber einige Jahre lang fanden regelmäßig Kongresse statt. Diese frühe 
Geschichte der Konzertdiplomatie war mit der Verteidigung der monarchischen 
Legitimität verbunden. Dem 19. Jahrhundert konnte die Fundierung des Konzer-
tes in der Heiligen Allianz nicht reichen. Das Konzert ist ein zentraler Bezugs-
punkt des Denkens über internationale Beziehungen im 19. Jahrhundert, über
eine zeitgemäße Fundierung des Konzertes ging ein wesentlicher Teil der theore-
tischen Debatten. Wer das Konzert verteidigt, mußte sich von dessen Anfängen 
in der interventionistischen Heiligen Allianz distanzieren. Aber auch die politische
Praxis hat diese Anfänge überwunden. Konzert ist ein Sammelbegriff für Kon-
gresse, Konferenzen, aber auch sonstige Sondierungen und gemeinsame diplo-
matische Interventionen der Mächte oder auch nur den Anspruch, unilateral und
doch im Namen Europas zu handeln. Das Konzert war gering institutionalisiert,
das war ein Teil seines Erfolges und ein Teil seiner Krise. Am Ende stand die
Doktorfrage nach Souveränität oder internationaler Verrechtlichung, die das 19.
Jahrhundert vermeiden wollte. Für das Ende der Konzertdiplomatie sind viele
Termine genannt worden, interessant ist gerade diese Schwierigkeit, das Ende
klar zu bestimmen. Schon Zeitgenossen sehen zwischen 1848 und Krimkrieg
einen Bruch. Einzelne Staaten fürchten seit dem Krimkrieg immer häufiger, daß 
das Konzert doch nur ein anderer Name für ein gegen sie gerichtetes Bündnis ist.
Aber Botschafterkonferenzen sind dennoch bis 1870 üblich und auch nach 1870 
fehlen Kongresse und Konferenzen nicht, v.a. in der Orientfrage gab es lange ein 

29

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einverständnis, Konzertlösungen zu suchen (aber gleich drei der internationalen 
Kriege in Europa zwischen 1815 und 1890 waren Orientkriege). Es reicht nicht zu
zählen, wann tatsächlich Diplomaten versammelt wurden, man muß auch die 
regelmäßigen Anregungen zu einer Konzertlösung sehen, die zeigen, wie stark
die Idee eines Konzertes als Legitimation bestehen blieb. Wenn Napoléon III. 
immer wieder von einem Kongreß redet, so liegt das auch daran, daß das Kon-
zert bereits eine Legitimitätsressource der internationalen Beziehungen ist. Bis
1890 bleibt die Übereinstimmung, daß alle großen Veränderungen in Europa 
konsensfähig sein müssen. Darin sind sich Gladstone und Bismarck einig, das
Zeitalter der selbstbezogenen Weltpolitik und der Trennung zwischen dem Westen
und Deutschland kommt erst danach. Aber wenn Gladstone 1870 Bismarck daran
erinnert, daß jede Nation „the sympathies of Europe“ braucht, hat er in der Tat an
etwas erinnert, was die Deutschen leicht vergessen wollten. Es gibt keine Hin-
weise, daß die Realpolitiker weniger für das Weiterleben des Konzertes getan 
haben als die Idealisten, aber sie haben seine Funktion als Legitimationsres-
source beschädigt. Nach 1890 driften diplomatische Praxis und Idee einer enge-
ren, rechtsförmigen Zusammenarbeit immer weiter auseinander. In Deutschland 
wird der Weg vom Konzert zum Völkerbund fehlen, der in Frankreich und Groß-
britannien möglich war.

Vgl. zum Konzert als Realität, Idee und Gespenst: Stanley Hoffmann, Organi-
sations internationales et pouvoirs politiques des états. – Paris 1954. – S. 21-
117 Le concert européen; Carsten Holbraad, The Concert of Europe : a Study 
in German and British International Theory 1815-1914. – London 1970 (das
Konzert muß als Teil der Geschichte der Legitimität internationaler Beziehun-
gen studiert werden); Richard B. Elrod, The Concert of Europe : a Fresh Look 
at an International System, in: World Politics 28 (1975/76) 159-174 (bis etwa 
1840 war das Konzert erfolgreich, wegen internationaler Sozialisation; was 
realistisch begonnen hat, endete bei Gladstone mit “an alarming misconcep-
tion of what concert diplomacy was about”); Eckart Conze, “Wer von Europa 
spricht, hat unrecht” : Aufstieg und Verfall des vertragsrechtlichen Multilatera-
lismus im europäischen Staatensystem des 19. Jahrhunderts, in: Historisches 
Jahrbuch 121 (2001) 214-241 (das Konzert ist an der Kombination von Libera-
lismus und Nationalismus gescheitert, die zugleich mit dem monarchischen 
Staat „auch diejenige internationale Ordnung, deren Zweck nicht zuletzt die
Erhaltung solcher Staaten war”, delegitimieren); Matthias Schulz, Normen und
Praxis : das Europäische Konzert der Großmächte als Sicherheitsrat 1815-
1860. – München 2009; ders., The Guarantees of Humanity : the Concert of 
Europe and the Origins of the Russo-Ottoman War of 1877, in: Humanitarian
Intervention : a History / ed. by Brendan Simms and D. J. B. Trim. –
Cambridge 2011. – S. 184-204; ders., Paradoxes of a Great Power Peace : 
the Case of the Concert of Europe, in: Paradoxes of Peace in Nineteenth 
Century Europe / ed. by Thomas Hippler and Miloš Vec. – Oxford 2015. – S.
131-152 (das Konzert konnte seine Anfänge in der Heiligen Allianz überwin-
den und neue nationale Legitimationen aufgreifen). Dokumentensammlung:
The Concert of Europe / ed. by René Albrecht-Carrié. – New York 1968 (1805 
bis 1914, mit kommentierenden Überleitungen).

30

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Systemkonflikt: Am Anfang des 19. Jahrhunderts steht auch in den internationa-
len Beziehungen die Französische Revolution. Bis zum Ende des Jahrhunderts
bleibt die Revolution das prägende Ereignis des politischen Denkens. Wer die 
Revolution nicht beerben will, muß sie zur Ruhe legen können. Rasch nach 1815
wollte Großbritannien nicht mehr in der Heiligen Allianz der konservativen Mächte
mitwirken, seit der Julirevolution gibt es Systemkonfrontationen zwischen den 
konstitutionellen Westmächten und den reaktionären Ostmächten (der britische
Außenminister Palmerston nannte seine Zusammenarbeit mit Frankreich in den
1830er Jahren eine „natürliche Allianz“). Stabil war das nie lange. Die Zusam-
menarbeit liberaler oder auch nur konstitutioneller Staaten ist nur zu oft antide-
mokratisch. Napoléon III. hatte auch bei Liberalen Ansehen als der Einzige, der 
Republikaner und Sozialisten verhindert (für französische Demokraten ist umge-
kehrt England ein aristokratisches Land mit dem kaum ein Bündnis vorstellbar 
ist).. Am Ende konnte auch Bismarck in dieser Rolle gesehen werden. Aber so-
wohl die genaue Beobachtung der französischen Revolutionen 1830, 1848 und 
1870 durch die konservativen Mächte wie umgekehrt die langfristige Russopho-
bie im westlichen Europa sind ein realer Teil der internationalen Politik des 19.
Jahrhunderts. Gerade Bismarck, der einst versichert hatte, weder russisch noch
„westmächtlich“ zu sein, hat Staaten nie von ihren abstrakten Machtressourcen 
her beurteilt, sondern immer in ihrer ideologischen Dynamik gesehen. Neu ist bei 
Bismarck nur ein dialektischer Zug: Der Monarchist fördert die Französische
Republik, weil er die Bündnisfähigkeit einer französischen Monarchie fürchtet. Die
Idee der monarchischen Allianz war im 19. Jahrhundert zuletzt kaum volle Reali-
tät (A. J. P. Taylor nannte die Tiraden gegen „die Revolution“ beim Dreikaiserab-
kommen 1873 „eine Verlegenheitslösung“), aber auch nicht völlig ohne Realität. 
Ideologische Blockbildungen waren auch deshalb nur unvollständig ausgeprägt, 
weil der liberale oder gar demokratische Charakter der Hauptakteure Großbritan-
nien und Frankreich nur unvollständig ausprägt war. Die britisch-französische
Allianz war immer unstabil, aber die Bedeutung konstitutioneller Politik zeigt sich 
darin, daß weder Großbritannien noch Frankreich länger zu anderen Allianzen 
fähig waren. Ein Haupthindernis einer liberalen Blockpolitik war der kontinuierli-
che Ausfall des deutschen Liberalismus, der erst einen Krieg für die nationale 
Einheit führen wollte. Die Idee der liberalen Entente hat in der (weiter unvollstän-
digen) Zusammenarbeit der Demokratien im 20. Jahrhundert überlebt (auch wenn 
in beiden Weltkriegen die europäischen Westmächte das autokratische Rußland, 
bzw. die stalinistische Sowjetunion benötigt haben).

Vgl. zu Formen des Systemkonfliktes: Heinz Gollwitzer, Ideologische Block-
bildung als Bestandteil internationaler Politik im 19. Jahrhundert, in: Histori-
sche Zeitschrift 201 (1965) 306-333, Neudruck: Heinz Gollwitzer, Weltpolitik 
und deutsche Geschichte : gesammelte Studien. – Göttingen, 2008. – S. 27-
52; Ludolf Herbst, Die Erste Internationale als Problem der deutschen Politik 
in der Reichsgründungszeit : ein Beitrag zur Strukturanalyse der Politik ‚mo-
narchischer Solidarität’. – Göttingen 1975; Kurt Holzapfel, Revolution und Dip-
lomatie (1830-1834) : der historische Ort des Prinzips der Nichteinmischung,
in: Jahrbuch für Geschichte 33 (1986) 7-47; ders., Die “europäische Friedens-
partei” von 1830 : Motive und Argumente, in: Zeitschrift für Geschichtsfor-
schung 35 (1987) 116-127; Reinhard Wolf, Partnerschaft oder Rivalität? : Si-
cherheitsbeziehungen zwischen Siegermächten. – Baden-Baden 2001. – S. 73-

31

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Die Epoche des europäischen Mächtekonzerts; Mark L. Haas, The Ideo-
logical Origins of Great Power Politics, 1789-1989. – Ithaca 2005. – 73-104 
(eine Fallstudie zu 1815-1848). Der demokratische Inter-Nationalismus kommt
aus der Zusammenarbeit der revolutionären nationalen Bewegungen nach 
1830 und vor und nach 1848, einen direkten Einfluß auf die Entscheidungen 
der Regierungen hatte das nicht. Vgl. Alwin Hanschmidt, Republikanisch-
demokratischer Internationalismus im 19. Jahrhundert : Ideen – Formen –
Organisationsversuche. – Husum 1977 (von 1830 bis zur Friedens- und Frei-
heitsliga von 1867, stärker in der Darstellung der Organisationen als der 
Ideen); Walter Lipgens, Staat und Internationalismus bei Marx und Engels : 
Versuch einer Systemübersicht, in: HZ 217 (1974) 529-583 (S. 532-546 über 
Formen des sozialistischen Internationalismus vor 1848); Gilles Pécout, Inter-
national Volunteers and the Risorgimento, in: Journal of Modern Italian Stu-
dies 14 (2009) 413-426. 

Die statistischen Analysen, die nach dem Liberalen oder gar dem Demokrati-
schen Frieden suchen, haben meist 1815 als Anfangspunkt, aber gerade das 19. 
Jahrhundert ist keine gute Zeit, den Demokratischen Frieden zu finden. Es ist 
dem 19. Jahrhundert nicht selbstverständlich, Demokratie und Frieden zu identifi-
zieren, von den Saint-Simonisten bis zu Feldmarschall Moltke wurden immer 
wieder Demokratie und Krieg identifiziert. Zwar gibt es Fortschreibungen von
Kants Lehre vom Demokratischen Frieden, aber man muß die oppositionelle 
Demokratie des 19. Jahrhunderts von den real-existierenden demokratischen 
Staaten des 20. Jahrhunderts unterscheiden. Die demokratische Forderung des
19. Jahrhunderts war, das konservative europäische System durch internationale
demokratische Zusammenarbeit zu zerstören. Die Demokraten des 19. Jahrhun-
derts fürchteten den allgemeinen europäischen Krieg am wenigsten. Der Demo-
kratische Frieden konnte erst eine Sache der Zukunft sein. Der Genfer Friedens-
kongreß der Demokraten machte die Herrscher für die Kriege verantwortlich, aber
Wilhelm Rüstow, einer der wenigen Demokraten unter den Militärs, bemerkte als
Beobachter, daß jeder der Teilnehmer vorher noch einen Krieg führen wollte.
Unter den Liberalen sind vor allem die deutschen Liberalen bellizistisch, sie hat-
ten ihren Krieg noch zu führen. Pazifistischer Liberalismus und pazifistische
Demokratie sind erst eine Leistung des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts,
als Nationalismus und Bellizismus zunehmend mit Konservatismus identifiziert
wurden. Daß es zwischen Großbritannien und Frankreich, bzw. Großbritannien
und den USA nach 1815 trotz häufiger Krisen nicht mehr zu Kriegen kam, deutet
aber auf einen „Konstitutionalistischen Frieden“ hin. Vgl. aber die skeptische Stu-
die zum britisch-französischen Verhältnis in der Orient-Rhein-Krise 1840:
Matthew Rendall, ‚The Sparta and the Athens of Our Age at Daggers Drawn’ :
Politics, Perceptions and Peace, in: International Politics 41 (2004) 582-604). Auf
die Schwierigkeiten des liberalen Bündnisses zwischen Großbritannien und
Frankreich gehen v.a. ein:  Kenneth Bourne, Palmerston : the Early Years 1784-
1841. – New York 1982; Richard Millman, British Foreign Policy and the Coming
of the Franco-Prussian War. – Oxford 1965.

Öffentlichkeit: Nach dem Revolutionszeitalter wurde versucht, die Außenpolitik
ohne Öffentlichkeit wiederherzustellen. Mit den liberalen und nationalen Bewe-

32

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gungen seit 1830 wurde klar, daß dieser Versuch gescheitert ist. Die Orientkrise
1840 in Frankreich (die mit dem Nachspiel als Rheinkrise auch Deutschland au-
ßen- und nationalpolitisch aufweckte), der deutsche Krieg gegen Dänemark 1848, 
der Weg zum Krimkrieg in England, die Julikrise 1870 in Frankreich, der Pansla-
wismus in Rußland 1875-1878 und 1885-1887 und die Entrüstung in England 
1876 über die Bulgarian horrors sind nur die klarsten Beispiele, wie die Öffent-
lichkeit die Hände der Regierung binden konnte. Die Nationalbewegungen in Ita-
lien und Deutschland werden zum Moment, durch das Diplomatie und selbst mili-
tärische Siege erst das nötige Gewicht erhalten. Die Beobachtung der öffentli-
chen Meinung wurde Routine der Regierungen. In einem Zeitalter, in dem „Nati-
on“ zur wichtigsten Legitimationsressource wird, kann der vorgebliche Willen der 
Nation in die Diplomatie eingeführt werden. Die Werke zur Diplomatiegeschichte 
dieser Jahrzehnte werden zunehmend zu Chroniken des Zusammenspiels von 
Pressekriegen und traditionellem diplomatischen Verkehr. Aber bei ausgebliebe-
ner Demokratisierung der öffentlichen Meinung verliert die Nation ihre mazzinisti-
sche Legitimation. Zu den neuen, aggressiveren internationalen Beziehungen 
paßt ein neuer Nationalismus. Eine von der Regierung unabhängige Öffentlichkeit 
gibt es in Großbritannien und den USA. Anderswo manipulieren die Regierungen
die Öffentlichkeit, und da Öffentlichkeiten nicht beliebig manipulierbar sind, erfah-
ren die Regierungen auch ihre eigene Hilflosigkeit: Napoléon III., Bismarck, 
Alex-ander II., Alexander III. Die Rolle der Öffentlichkeit in der Außenpolitik im 19. 
Jahrhundert muß in dieser Hybridität studiert werden. Man kann das Ende der 
Kabinettskriege nicht genau angeben. Der Krieg 1870/71 beendete aber den Kabi-
nettskrieg zwischen europäischen Mächten ohne Beteiligung der Öffentlichkeit für 
immer. Auch in der Rolle der Öffentlichkeit sieht 1870/71 bereits wie eine Übung 
für 1914 aus. Aber es kommt zu einer Pause. Das wird auch die Friedensbewe-
gung bestimmen, die auf 1866/71 reagiert, dann viel von ihrem Impetus verliert 
und erst in der Zeit um 1890 wiederkehrt. Damals beginnen auch zum Krieg trei-
bende außenpolitische Pressuregroups eine bedeutendere Rolle zu spielen. Es
ist kein Zufall, daß die neue Friedenstheorie des 20. Jahrhunderts bei John A. 
Hobson und Norman Angell mit Jingoismusanalysen beginnt, im 19. Jahrhundert
fehlen solche Analysen (auf der Linken ist Richard Cobden, von dem Hobson und 
Angell gelernt haben, die Ausnahme, auf der Rechten haben Konservative wie 
Bismarck und Moltke Gründe, die Macht einer kriegerischen Öffentlichkeit zu 
bemerken). Eine Gesamtgeschichte der Öffentlichkeit in der Außenpolitik des 19.
Jahrhunderts ist ein Desiderat.

Vgl. als Überblicke über die internationalen Beziehungen im 19. Jahrhundert: 
In der Reihe Histoire des relations internationales: Pierre Renouvin, Le XIXe 
siècle 1. – De 1815 à 1871 : L’Europe des nationalités et l’éveil de nouveaux 
mondes. – Paris 1954; ders., Le XIXe siécle 2. – L’apogée de l’Europe. – Paris
1955 (immer noch eine gute Balance von Ereignissen und „les forces pro-
fondes”). In der Reihe Oxford History of Modern Europe: Paul W. Schroeder,
The Transformation of European Politics 1763-1848. – Oxford 1994; A. J. P. 
Taylor, The Struggle for Mastery in Europe 1848-1918. – Oxford 1954. In der 
Reihe Handbuch der Geschichte der internationalen Beziehungen: Wilfried 
Baumgart, Europäisches Konzert und nationale Bewegung : internationale
Beziehungen 1830-1878. – Paderborn 1999. Ein aktueller Überblick zu den
Ereignissen: Francis Roy Bridge/Roger Bullen, The Great Powers and the

33

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


European States System : 1815-1914. – 2nd ed. – Harlow 2005. Zu „les
forces profondes” (Nationalstaaten, Imperien, Friedens- und Kriegszeiten): 
Jürgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt : eine Geschichte des 19. 
Jahrhunderts. – München 2009. – S. 565-735. Literatur zur Außenpolitik ein-
zelner Länder wird in den Einleitungen der Länderkapitel zitiert.

A. J. P. Taylor und Paul Schroeder waren die angesehensten Diplomatiehistoriker
ihrer jeweiligen Generation, ihre Bücher zeigen den Unterschied dieser Generatio-
nen so sehr wie den Unterschied des späteren 19. Jahrhunderts vom früheren.
Taylors Darstellung ist auf Balance fixiert, sie wirkt so rein, wie vor der Französi-
schen Revolution; Ideologien haben bei ihm von 1848 bis 1918 keine größere
Bedeutung. Aber er ist von Bismarcks Allianzen gelangweilt (und sieht Bismarck
eher als einen Mann aus dem ideologischen Zeitalter des früheren 19. Jahrhun-
derts). Schroeders historiographische Leistung war die Gleichgewichtspolitik des 
18. (balancing) von der des 19. Jahrhunderts (equilibry) zu unterscheiden. Er ist
stärker in negativen Formulierungen (stark auch in der Distanzierung von Taylor
und in der Verdammung von John Mearsheimer); wir wissen dadurch besser, was 
die Wiener Ordnung nicht war. Schroeders positive Versuche sind ein work in 
progress: von hegemony und equilibry über balance of satisfaction zu bounding.
Mit jedem Schritt wird es ein Stück spekulativer. Er hat herausgearbeitet, wie sin-
gulär das 19. Jahrhundert war, aber die Dynamik dieses Systems bleibt unterbe-
stimmt. Es bleibt eine Lücke zwischen dem späten Konzert und dem grouping der
britischen Außenpolitik der 1890er Jahre. Schroeder ist ein unermüdlicher Kämpfer 
gegen reduziert realistische Analysen. Sein Buch ist arm an theoretischen Äuße-
rungen, man würde nicht denken, daß er der prominenteste Gesprächspartner im
Dialog zwischen Diplomatiegeschichte und Internationale Beziehungen ist. Für 
seine Versuche, die Natur der internationalen Beziehungen zu fassen, müssen 
seine Aufsätze studiert werden:

Alliances, 1815-1945 : Weapons of Power and Tools of Management, in: His-
torical Dimensions of National Security Problems / ed. by Klaus Knorr. – Law-
rence, Kans. 1976, jetzt in: Systems, Stability, and Statecraft : Essays on the 
International History of Modern Europe. – Basingstoke 2004 (= SSS). – S. 195-
222; The 19th-Century International System : Challenges in the Structure, in:
World Politics 39 (1986-87) 1-26; The Nineteenth Century System : Balance 
of Power or Political Equlibrium?, in: Review of International System 15 (1989) 
135-153 (= SSS S. 223-241); Did the Vienna Settlement Rest on a Balance 
of Power?, in: American Historical Review 97(1992) 683-706 (= SSS S. 37-
57); The Transformation of Political Thinking, 1787-1848, in: Coping with
Complexity in the International System / ed. by Jack Snyder and Robert Jer-
vis. – Boulder, Colo. 1993. – S. 47-70; Historical Reality vs Neo-Realist Theo-
ry, in: International Security 19 (1994/95) S. 108-148; Why Realism Does not 
Work Well for International History : (Whether or not it Represents a Degener-
ate IR Research Strategy), in: Realism and the Balancing of Power : a New 
Debate / ed. by John A. Vasquez and Colin Elman. – Upper Saddle River,
N.J. 2003. – S. 114-127; Not Even for the Seventeenth and Eighteenth Centu-
ries : Power and Order in the Early Modern Era, in: History and Neorealism / ed. 
by Ernest R. May. – Cambridge 2010. – 78-102 (die drei letztgenannten Aufsätze 

34

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sind wichtig für Schroeders Projekt, aber beziehen sich nur zum Teil auf das 19. 
Jahrhundert).

Eine Wissenschaft von den internationalen Beziehungen (zwischen Staaten) hat
es als akademische Disziplin im 19. Jahrhundert nicht gegeben. Brian Schmidt 
hat versucht eine Vorgeschichte der Fachwissenschaft im 19. Jahrhundert aufzu-
zeigen, aber die anschließende Diskussion hat sich weiter für einen Beginn im 
frühen 20. Jahrhundert entschieden (und Schmidts eigene Idee, Francis Lieber
eine exzeptionelle Rolle zu geben, ist ein besonders außerordentlicher Fall von 
amerikanischem Exzeptionalismus; vgl. Brian C. Schmidt, The Political Discourse 
of Anarchy : a Disciplinary History of International Relations. – Albany, N.Y. 1998;
Imperialism and internationalism in the discipline of international relations / ed. by 
David Long and Brian C. Schmidt. – Albany, N.Y. 2006). Bei den Erläuterungen 
zum Völkerrecht wird gezeigt, warum im späten 19. Jahrhundert eine Wissen-
schaft von den internationalen Beziehungen als Ergänzung oder gar Ersatz des
Völkerrechts gefordert wurde und warum am ehesten Juristen dagegen protestier-
ten. Die im 19. Jahrhundert rasch verschwindenden traditionellen Fächer der 
Staatswissenschaften zur Beamtenausbildung und der Politik als einer Abteilung 
der Praktischen Philosophie hatten nur geringes Interesse an Außenpolitik. Das
neue akademische Fach der Politikwissenschaft ist erst allmählich seit Ende des
19. Jahrhunderts begründet worden und nicht zufällig spielen Historiker dabei 
eine große Rolle (wie Treitschke und Seeley). Viele der in diesem Kapitel berück-
sichtigten Autoren waren politische Publizisten, was natürlich keine akademische 
Disziplin war. Zu Klassikern der politischen Theorie sind nur wenige geworden: 
Tocqueville und Mill. Einer hatte eine nur selten bezweifelte historische Rolle: 
Mazzini. Autoren wie Ruge, Fröbel und Frantz, Prevost-Paradol und Bagehot,
haben eine bedeutendere historische Rolle angestrebt, als sie dann erlangt 
haben. Im Ganzen kann man einen Wandel von überwiegend normativ bestimm-
ten zu historischen Theorien erkennen. Dazu gehört auch, daß ein großer Teil der
Autoren, die über internationale Beziehungen schrieben, Historiker waren. Das 
19. Jahrhundert war die große Zeit der Nationalgeschichtsschreibung. Reine 
Nationalgeschichten sind aber ein Zeichen kleiner Nationen, die ihren Anspruch
auf Beachtung anmelden. Die großen Nationen melden immer ihren Anspruch auf
weltgeschichtliche Bedeutung an. Das 19. Jahrhundert ist so auch die große Zeit
weltgeschichtlicher Spekulationen: Guizot, Michelet, Ranke, Droysen, die großen
Historiker wollen immer die weltgeschichtliche Bedeutung ihrer Nation zeigen. Mit
der Geschichtstheorie seit Herder hat das 19. Jahrhundert gemeinsam eine gro-
ße Erzählung vom antiken Nationalismus, der von der Universalisierung zurück-
gedrängt wurde, in der Hellenismus, Römisches Reich, Christentum entschei-
denden Etappen sind, und der durch den Sieg der Nationen über Rom wieder-
kehrte aber weniger selbstbezogen. Der Nationalismus in Europa war für das 19. 
Jahrhundert eine Gliederung innerhalb des Universalismus, notwendig gegen die
Erneuerung eines Weltreiches (für das Rom oder China oder Napoléon ambiva-
lente Vorbilder sind). Hintergrund der Historie des 19. Jahrhunderts sind immer 
die Französische Revolution, Napoléon und der Kampf gegen Napoléon. Die Histo-
riker des 19. Jahrhunderts verwalten die Deutung der Weltgeschichte als Zivilisa-
tionsgeschichte, aber sie sind nur für die Dialektik von Zivilisation und Nation zu-
ständig (im Zivilisationsbild der Soziologen verschwindet diese Dialektik, weshalb

35

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wir nur zu geneigt sind, die Soziologen eher für Theoretiker zu halten). Die einzige neue-
re Darstellung, die Historiker des 19. Jahrhunderts als Teil der (Vor-)Geschichte der
Internationalen Beziehungen beachtet (Hartmut Behr, A History of International Politi-
cal Theory. – Basingstoke 2010), hat diese Dialektik von Nationalismus und Uni-
versalismus im 19. Jahrhundert nicht zum Thema gemacht. Gegen solche Versu-
che, Universalität dogmatisch zu reklamieren, nicht als historische Leistung zu 
erkennen, bleibt der Historismus des 19. Jahrhunderts wichtig. In dieser Biblio-
graphie werden Historiker referiert, die sich substantiell zur Außenpolitik geäußert 
haben, von den Deutschen Ranke, Droysen, Treitschke, von den Briten Seeley,
von den Franzosen Renan und Hinweise auf den universalistischen Nationalis-
mus bei Quinet und Michelet. Selbst Macaulays englische Geschichte beschreibt
die Verfassungsgeschichte Englands als einen universalhistorischen Moment
(wie von einem Autor, der so stark in die Regierung Indiens involviert war, auch 
kaum anders zu erwarten ist). Von den großen Historikern des 19. Jahrhunderts 
ist nur einer ein reiner Nationalhistoriker: Treitschke, der die Geschichte der ver-
späteten Nation ohne weltgeschichtliche Sendung erzählt. Die großen Historiker 
des 19. Jahrhunderts waren keine spezialisierten Diplomatiehistoriker (oder nur
gelegentlich). Es sind Staatenhistoriker, die die gesamte Geschichte von Verfas-
sung und äußerer Stellung als Einheit behandeln. Diese Einheit ist der ursprüng-
liche Primat der Außenpolitik. Spezialisierte Diplomatiegeschichte ist eine Erfin-
dung des späten 19. Jahrhunderts, nicht zufällig in der Zeit der Wiederkehr der
Balance-Ideen des 18. Jahrhunderts. Zum gegenwärtigen Stand der Theorie vom 
Primat der Außenpolitik vgl. Brendan Simms, The Return of the Primacy of For-
eign Policy, in: German History 21 (2003) 275-291.

2.1.1 Völkerrecht
Der Beitrag des Völkerrechts muß aus zwei Gründen beachtet werden. Erstens
kam der Völkerrechtstheorie in einer Zeit zunehmender Prägung internationaler 
Theorien durch Historie die Aufgabe zu, einen normativen Rest zu bewahren. Im
zunehmenden Übergang der Völkerrechtler zu Rechtspositivismus und Zivilisations-
theorien ist dieser normative Rest freilich immer prekär. Die zweite Bedeutung der 
Völkerrechtstheorie war, daß dieses unklare Verhältnis zur historischen Wirklich-
keit nach 1870 zunehmend reflektiert wurde. Das ist der Beginn der Forderung 
nach einer Wissenschaft von den internationalen Beziehungen.  

Das Völkerrecht des 19. Jahrhundert hat eine ambivalente Stellung zwischen 
Diplomatie und Jurisprudenz. G. F. Martens hatte es auf das europäische Konzert
gegründet, das es 1815 bereits seit hundert Jahren gegeben habe und das durch 
die Heilige Allianz verbessert worden sei; Klüber bestimmte das Völkerrecht 
gleich als Teil der sciences diplomatiques. Die Autoren des 19. Jahrhundert kann-
ten noch gut die Verpflichtung der Staaten auf das Völkerrecht als eine Neuerung
des Aachener Kongresses der Heiligen Allianz 1818 (Hans-Christoph von Gagern
nannte 1840 diese Selbstverpflichtung die wichtigste Urkunde in der Geschichte
der Menschheit). Wenn die Völkerrechtswissenschaft, diese Erbschaft nicht an-
treten wollte, mußte sie eine andere internationale Gesellschaft benennen, die 
statt der Heiligen Allianz das Völkerrecht legitimiert. Auch wurde in Aachen nicht

36

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vattels Buch zum geltenden Recht erhoben (wenn auch noch im 19. Jahrhundert
gesagt wurde, daß dieses Buch in der Hand jedes Staatsmannes zu finden sei), 
sondern ein recht unbestimmter Hinweis auf eine internationale Ordnung gege-
ben, die nicht einseitig gebrochen werden sollte. Heffter konnte noch 1844 in die-
sem Völkerrecht nur eine „Sammlung politischer Maximen“ sehen. Die Völker-
rechtsautoren des 19. Jahrhunderts wollen das positive Völkerrecht darstellen.
Recht in Art von Gesetzen ist damit nicht gemeint, denn noch gibt es kaum völ-
kerrechtliche Texte, die innerstaatlichen Gesetzen ähnlichsehen. Die Völkerrecht-
ler des 19. Jahrhunderts waren gewohnt, statt Rechtstexten die Geschichte des
Verhaltens der Staaten zu lesen. Das „Positive“ des Völkerrechts im 19. Jahrhun-
dert ist zunächst die Existenz einer Vielzahl von Staaten und einer Gesellschaft
dieser Staaten. In der Unklarheit zwischen Diplomatie und Jurisprudenz, zwi-
schen souveränen Staaten und Staatengesellschaft hatte das Völkerrecht drei
Möglichkeiten, die sinnvoll mit den drei Traditionen verglichen werden können, 
die Martin Wight als Möglichkeiten internationalen Denkens identifiziert hat: Das 
Völkerrecht der Juristen im 19. Jahrhundert ist konzipiert als Mittelweg zwischen
der realistischen Sicht eines Systems souveräner Staaten, denen allenfalls Dip-
lomatie internationale Ordnung bringen kann, und der idealistischen Forderung
nach einer bestimmteren internationalen Organisation. Eine Formel, auf die sich
die Völkerrechtler einigen konnten, mußte die Existenz souveräner Staaten ver-
binden mit der Existenz irgendeiner internationalen Gesellschaft. Hauptgegen-
stand des Völkerrechts sind die Rechte souveräner Staaten, ihre diplomatischen 
Beziehungen, ihre Verträge. Die wichtigsten der absoluten Rechte der Staaten
sind Unabhängigkeit, Selbsterhaltung, Gleichheit, gegenseitige Achtung, Verkehr
untereinander. An die Stelle der versprochenen historischen Ermittlung der positi-
ven Rechte der Staaten tritt Deduktion aus dem Begriff der Souveränität. Aus 
diesem Konsens folgt die Ablehnung jeder internationalen Organisation, die als
Schmälerung der Souveränität angesehen wird. Aber der Souveränitätsbegriff der 
Völkerrechtler des 19. Jahrhunderts geht von einer Vereinbarkeit von Souveräni-
tät und Gesellschaft souveräner Staaten aus. Ein Gericht über den Staaten ist
ausgeschlossen, ein Schiedsgericht zwischen Staaten kann als Ergänzung der 
Diplomatie der guten Dienste empfohlen werden. Erst gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts wird die Souveränität gegen die Internationale Gesellschaft ausgespielt 
und das mit einem ominösen Unterschied zwischen Deutschland und dem 
Westen.

So ist die internationale Gesellschaft der Staaten unverzichtbar, muß aber blaß 
bleiben. In G. F. von Martens’ diplomatischem Völkerrecht, von dem das 19. 
Jahrhundert das Völkerrecht lernte, sind das europäische Konzert und die Ähn-
lichkeit der Sitten Grundlage des (europäischen) Völkerrechts. Spätere Autoren
versuchen dagegen „das Recht“ selber zur Basis der internationalen Ordnung zu 
erklären. Häufig wird der römischen Rechtsspruch ubi societas ibi ius als ausrei-
chender Beleg für die Existenz eines Völkerrechts angeführt. Einflußreich (aber
nicht viel konkreter) war Savignys Gründung des Völkerrechts auf die Gemein-
schaft des Rechtsbewußtseins. Im Sinne Savignys ist das durchaus positives 
Recht: nicht von einem Gesetzgeber verordnet, sondern im Gemeinschaftsbe-
wußtsein lebendig. Aber es ist unvollständige Rechtsbildung: der Inhalt ist unsi-
cher und es fehlen Staatsgewalt und Richteramt (System des heutigen römischen

37

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rechts, I (1840) § 12 Völkerrecht). Die Autoren des internationalen öffentlichen
Rechts sind Savigny darin gefolgt, die internationale Gesellschaft als Gesellschaft 
des gemeinsamen Rechtsbewußtseins zu beschreiben. Bloße Verträge, die für
G. F. von Martens so wichtig waren, ergeben vielleicht gar kein Recht und sicher
keine Völkerrechtsgemeinschaft. Der russische Völkerrechtler F. F. Martens hat 
das griffig formuliert: Rußland hatte schon Jahrhunderte lang Verträge mit euro-
päischen Staaten geschlossen, bevor es Teil der Völkerrechtsgemeinschaft wur-
de. Vgl. zur Bedeutung Savignys in der (deutschen) Völkerrechtstheorie des 19.
Jahrhunderts: Anthony Carty, The Decay of International Law : a Reappraisal of
the Limits of Legal Imagination in International Affairs. – 2. Aufl. – Manchester 
2019. – S. 61-73 (ursprüngl. 1986).

Die durchgehende Unterscheidung von diplomatischem und juristischem Völker-
recht ist weder im 19. Jahrhundert noch in der Völkerrechtsgeschichte üblich, die 
inhaltliche Überschneidung ist auch zu groß. Aber die Unterschiede für Legiti-
mation und Fortentwicklung des Völkerrechts, die sich daraus ergeben, sind 
beträchtlich. Für das diplomatische Völkerrecht sind Verträge, vor allem die gro-
ßen Friedensverträge der Neuzeit, die Basis einer positivistischen Darstellung.
Ein besseres Völkerrecht kann nur von einer geänderten Staatenpraxis erwartet 
werden. Die Hoffnung beruht deshalb auf künftigen Kongressen. Es ist nicht wei-
ter verwunderlich, daß das diplomatische Völkerrecht sich am zähesten im Frank-
reich Napoléons III. und der Idee eines modernen Kongresses für friedlichen 
Wandel hielt. Das juristische Völkerrecht kommt dagegen maßgeblich von Auto-
ren, die am Modell der Fortbildung des (bürgerlichen) Rechts durch Kodifikation 
orientiert sind (unter den prominenten Völkerrechtlern des 19. Jahrhunderts gibt 
es mit Bluntschli und Field zwei berühmte Autoren von Rechtbüchern auf Grund 
regionaler Rechtspraxis). Die Basis des Völkerrechts ist deshalb ein gemeinsa-
mes Rechtsempfinden, das aber für Systematisierung und Fortentwicklung auf 
Juristen angewiesen ist. Verträgen mißtrauen sie eher, bilateralen noch mehr als 
multilateralen, den Diskursen der Juristen schreiben sie dagegen eine viel größe-
re Rolle zu. Das ist die Idee, die zur Gründung des Institut de Droit international 
führte (an der sich nicht zufällig die Franzosen zunächst kaum beteiligten).

Der Rest Teleologie, den auch dieses Völkerrecht zwischen Souveränität und
internationaler Organisation benötigt, kommt nicht mehr aus dem Naturrecht der 
frühen Neuzeit oder dem Vernunftrecht der Aufklärung und des Idealismus; vom 
philosophischen Völkerrecht, das bis zu Kant, Fichte und Hegel gerade noch so 
lebendig war, gibt es im 19. Jahrhundert nur noch Reste und fast nur noch in 
Deutschland. An die Stelle der Moral ist die Zivilisation getreten (die freilich auch 
als welthistorischer Fortschritt der Moral vorgestellt wird). Philosophen und Theolo-
gen verweisen für internationale Beziehungen zwar häufig auf das Völkerrecht, 
aber das ist meist eine Kapitulation vor dem status quo der internationalen Gesell-
schaft, in dem allein die Hoffnung auf einen weiteren Zivilisations- und Moralfort-
schritt bleibt. Die Gründung des Rechts auf Zivilisation schwankt zwischen Legi-
timierung durch Entwicklungen in der Vergangenheit und Legitimierung durch
Entwicklungen in der Zukunft. Der Mittelweg des Völkerrechts benötigt einen Zivi-
lisationsprozeß der Entwicklung des Völkerrechts in der europäischen Moderne,
aber für die Vollendung dieses Prozesses muß auf eine mehr oder weniger ferne

38

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zukunft verwiesen werden. Die Völkerrechtsautoren, die von einem „modernen 
Völkerrecht“ sprechen, versichern, daß der Stand der Zivilisation ein neues Völ-
kerrecht bereits verlangt, gemeint ist damit v.a. ein Völkerrecht von Nationalstaa-
ten an Stelle des alten Völkerrechts der internationalen Gesellschaft der Monar-
chen. Die Zivilisation ist bei den Völkerrechtlern nur schwach dynamisch. Wer 
mehr Dynamik sieht, muß den Konsens der Völkerrechtler verlassen, wie es die 
Autoren der Friedensbewegung tun, für die durch den Fortschritt der Zivilisation
längst die Zeit für internationale Organisation gekommen ist. Bei den Völkerrecht-
lern gibt es seit dem Savigny-Schüler Heffter Versuche, das Völkerrecht auch auf 
den internationalen Verkehr zu gründen. Die große Zeit dieser Idee kommt aber 
erst später und bleibt im 19. Jahrhundert weiter nur schwach dynamisch.

Die geschichtsphilosophische Begründung des Völkerrechts hat v.a. François
Laurent (1810-1887, Professor für bürgerliches Recht in Gent, Mitglied des Insti-
tut de Droit international) in einem 18-bändigen Werk über die Rolle Gottes in der
Geschichte ausgebreitet, das er 1850 als Histoire de droit de gens begonnen und
1870 als Etudes sur l’histoire de l’humanité beendet hat. Am Ende des 18. Ban-
des rekapituliert er das übliche Geschichtsbild seines Jahrhunderts: vom Nationa-
lismus des frühen Altertums über den Universalismus des römischen Reiches
und der katholischen Kirche bis zur Befreiung der Nationen von der despotischen 
Einheit der Kirche, vollendet im Westfälischen Vertrag. Aber damit ist nicht alle
Einheit verschwunden. Die société du genre humaine ist eine Realität. Der kom-
mende Frieden wird nicht der Frieden Roms sein (dem wären alle Übel der
Gegenwart vorzuziehen). Das Altertum war auf Gewalt gegründet und ist durch
Gewalt untergegangen. In der Französischen Revolution sind zugleich das Recht
der Individuen und das Recht der Nationen offenbar geworden. Aber bis ein neues 
Prinzip „dans les moeurs“ eintritt, vergehen Jahrhunderte. Dann erst werden die 
Menschen nur durch Recht und damit durch Frieden zusammengehalten.

Die Völkerrechtswissenschaft wurde seit Mitte des Jahrhunderts – gemessen an
Lehrstühlen, Fachzeitschriften, wissenschaftlichen Vereinigungen – professionali-
sierter. Völkerrechtler gab es spätestens mit der Gründung des Institut de Droit 
international in Gent, 1873, am 8. September, nach einem Essen (darauf besteht
Martti Koskenniemi: es sei das erste Mal gewesen, daß Völkerrechtler an einem 
Tisch saßen und auf der anderen Seite wieder Völkerrechtler sahen). Zur Völker-
rechtsgeschichte gehören die fünf Jahre der Begeisterung über die Fortschritte
des Völkerrechts, die erste große Bewegung für Schiedsgerichte, die Bemühun-
gen um Kodifikation des Kriegsrechtes (oder gar allen Völkerrechtes). Man kann 
diese Begeisterung in Werken der 1870er Jahre fühlen, am besten bei Augusto
Pierantoni, Storia del diritto internazionale nel secolo XIX. – Napoli 1876. Diese
Begeisterung währte freilich nur kurz. Man war über die Leerformel des Völker-
rechts, daß Kriege nur durch eine Rechtsverletzung gerechtfertigt sind, nicht hin-
ausgekommen, sichtbar schon darin, wie schnell im Namen des Institut de Droit
international erklärt wurde, daß politische Fragen nicht der Schiedsgerichtsbarkeit
anvertraut werden können (vgl. Levin Goldschmidt, Ein Reglement für internatio-
nale Schiedsgerichte, in: Zeitschrift für das Privat- und Öffentliche Recht der Ge-
genwart 2 (1875) 714-749). Es ist irreführend, im 19. Jahrhundert nur die Ten-
denzen zu sehen, die zur juristischen Völkerrechtswissenschaft des späten 20.

39

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und frühen 21. Jahrhunderts führten. Der Konsens des juristischen Kriegsrechts 
ist theoretisch schwach begründet. Diese Schwäche wurde früh gesehen, völker-
rechtstheoretische Debatten wurden deshalb vermieden (es gab sie fast nur in
Deutschland). Mit den Kriegen um die deutsche Einheit 1866 bis 1871 begann die
Auflösung dieses Konsenses. Das folgende Völkerrecht mußte genauer sagen, 
daß es an die internationale Gesellschaft und ihre Dynamik glaubt, oder einge-
stehen, daß das Völkerrecht der Staatengewohnheit nicht viel mehr zu bieten hat
als Kriegsbrauch. Nach 1870, zur gleichen Zeit als sich Juristen als Völkerrechtler 
konstituierten, wurde häufig gefordert, das Völkerrecht in eine Wissenschaft von
den internationalen Beziehungen zu transformieren oder durch diese Wissen-
schaft zu ergänzen. Jetzt hören wir bei Völkerrechtsautoren, daß der Begriff des
Krieges Gewalt ist und daß der juristische Begriff des Krieges allenfalls einen
Aspekt des Krieges fassen kann. Man kann in dieser Abgrenzung durchaus einen 
analytischen Fortschritt sehen. Anerkennung einer Wissenschaft von den interna-
tionalen Beziehungen mußte nicht Leugnen des Völkerrechts sein, sie kann auch 
die Anerkennung sein, daß das Völkerrecht juristisch geworden ist. Diese Forderung
nach der Wissenschaft von den internationalen Beziehungen steht am ehe-sten bei 
Völkerrechtsautoren, die keine Juristen waren. Aber auch in die Traktate der
Juristen schleicht sich zunehmend ein, daß neben Rechtsverletzungen auch Inte-
ressen als Kriegsgrund anerkannt werden müssen. Das juristische Völkerrecht
mußte sich um eine neue Grundlage ohne Rückgriff auf internationale Gesell-
schaft, Rechtsidee oder Rechtsgefühl bemühen. Verträge sollen jetzt das leisten,
was ihnen die Völkerrechtler lange nicht zugetraut hatten. Die Verrechtlichung
des Krieges wird ihnen auch jetzt nicht zugetraut. Karl Bergbohm, der erste Völ-
kerrechtstheoretiker, der das Völkerrecht allein auf Verträge bauen will, ist auch 
der erste Völkerrechtler, der völlig ausschließt, daß auf Lebensfragen der Staaten 
Recht angewandt werden kann. Die andere, komplementäre Abweichung vom
Konsens des 19. Jahrhunderts ist die Forderung, daß die internationale Gesell-
schaft durch internationale Rechtsorgane ergänzt werden muß. Das war lange
eher eine Forderung der Friedensbewegung, aber im frühen 20. Jahrhundert wird
ein Teil der Völkerrechtler sich als Teil der Friedensbewegung verstehen. Einen
dritten Weg gehen seit den Kriegen von 1866 bis 1871 einige der prominentesten 
Völkerrechtler wie Lorimer und Bluntschli, indem sie über internationale Organisa-
tion nachdenken. Es sind nicht zufällig diejenigen Völkerrechtler, die bereit waren
über die Formel vom Krieg als Rechtsmittel hinauszugehen und den tatsächlichen 
Krieg zum Gegenstand des Rechtes zu machen. Wenn wir Koskenniemis Erzäh-
lung von der Gründung der Völkerrechtswissenschaft 1873 akzeptieren, müssen 
wir sehen, wie prekär diese Wissenschaft bereits im Moment ihrer Gründung ist. 
Deutlich wird die Auflösung des formelhaften Konsenses des juristischen Völker-
rechts auch im Streit um das Recht im Krieg. Einerseits fördern Bluntschli und
das Institut de Droit international die Erstellung eines Kriegsrechtsbuches, ande-
rerseits gehen neben deutschen Militärs auch deutsche Völkerrechtler auf Distanz 
und wollen in der Kriegführung der necessità mehr Gewicht verschaffen. Die Vo-
raussetzung des klassischen Kriegsrechtes der europäischen Fürstengesellschaft
war gewesen, daß Staaten Niederlagen aushalten können. Der Kriegsrechtsdis-
kurs des 19. Jahrhunderts tut noch, als könnten auch im Volkskrieg Niederlagen
einfach hingenommen werden. Der russische Völkerrechtler Vladimir Hrabar sah
aber bereits 1893 die Rede vom Primat der militärischen Notwendigkeit als Folge

40

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der unbedingten Notwendigkeit des Sieges für die Deutschen (Nachweis unten in
Abschnitt 2.5.4). William Edward Hall sieht das allgemeine Problem des Kriegs-
rechtes am Ende des 19. Jahrhunderts: die Juristen wollen zu mehr Verrechtli-
chung kommen, aber den Militärs fehlt das Vertrauen, daß der Konsens der Juristen
in der Kriegspraxis belastbar ist. Das ist am Ende unserer Periode bereits ein
Übergang zum 20. Jahrhundert. Zur Geschichte der Debatten um das Kriegs-
recht: Daniel Marc Segesser, Recht statt Rache oder Rache durch Recht? : die
Ahndung von Kriegsverbrechen in der internationalen wissenschaftlichen Debatte
1872-1945. – Paderborn 2010.

Die Hauptgattung der Völkerrechtsliteratur im 19. Jahrhundert waren Lehr- und
Handbücher. Zwischen 1830 und 1890 sind rund 35 erschienen; davon sind etwa 
ein Dutzend durch Übersetzung, Neubearbeitung, häufige Zitierung herausgeho-
ben. Zusätzlich muß man ältere Lehrbücher, die noch lange in Gebrauch waren,
beachten. In der Regel haben die Lehrbücher nur wenig Platz für Diskussion, 
aber sie beginnen immer mit dem Rechtscharakter des Völkerrechts, der Bestim-
mung der Subjekte des Völkerrechts (in der Regel souveräne Staaten) und deren 
Rechten (in der Regel eine Deduktion aus einem Begriff der Souveränität), um 
sich dann in die Verästlungen des Vertragsrechtes und des Gesandtschaftsrechts 
zu begeben. Das Kriegsrecht ist meist der abschließende Teil, oft ein zweiter
Band; zu Beginn wird kurz über das (rechtliche) Wesen des Krieges gesprochen, 
um dann rasch zum Kriegsbrauch zu Lande und zur See überzugehen. Die Auto-
ren dieser Lehrbücher haben sich nur diese streng begrenzte Möglichkeit geleis-
tet, ihren Standpunkt grundsätzlich zu formulieren, die Autoren diskursiver Texte 
schreiben dagegen keine Lehrbücher. Es liegt vor allem an dieser Gattung stan-
dardisierter Handbücher, die einen europäischen Konsens im Völkerrecht formu-
lieren wollen, daß von allen Wissenschaften, die sich zu Krieg und Frieden äu-
ßern, die Völkerrechtswissenschaft am stärksten einen internationalen Konsens 
erreicht hat (mehr noch als die Ökonomie). Die Tradition der Vattel, G. F. Mar-
tens, Klüber hat überall gewirkt, der internationale Konsens kommt aus diesem 
Traditionsbewußtsein. Auch die hohe Zahl der Übersetzungen von Lehrbüchern
zeigt diesen internationalen Konsens. Aber diese Traktate erfüllen auch eine na-
tionale Aufgabe (August Wilhelm Heffter, der Doyen der Völkerrechtsautoren der 
mittleren Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts, versicherte Carlos Calvo, daß dessen 
Buch schon deshalb wichtig sei, weil damit auch Lateinamerika eine Stimme im
Völkerrecht erhalten habe). In dieser Bibliographie sind die Lehrbücher nicht die 
wichtigste Gattung, die diskursiveren Texte sind spannender, weil sie das Völker-
recht von Krieg und Frieden als Problem sehen und offener zum Frieden oder
zum Krieg sein können als die Lehrbücher; auf die bedeutenderen der Lehrbü-
cher wird bei den einzelnen Ländern hingewiesen, ohne daß die Züge, die diese
Gattung gemeinsam hat, noch einmal erwähnt werden. Eine Liste der 
Lehrbücher: Peter Macalster-Smith and Joachim Schwietzke, Bibliography of the 
Textbooks and Comprehensive Treatises on Positive International Law of the
19th Century, in: Journal of the History of International Law 3 (2001) 75-142.

Die Völkerrechtsautoren des 19. Jahrhunderts sind lange zwischen den früh-
neuzeitlichen Klassikern und den Vernunftrechtlern um 1800 einerseits und der 
juri-stischen Tradition des 20. Jahrhunderts andererseits wenig beachtet worden.

41

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wilhelm G. Grewe, Epochen der Völkerrechtsgeschichte. – Baden-Baden 1984
hat die Entwicklung des Völkerrechts auch für das 19. Jahrhundert skizziert, aber
er hat nur unsystematisch und sehr ungleich auf Autoren des 19. Jahrhunderts 
zurückgegriffen. Die Erforschung hat inzwischen begonnen, ist aber noch im Sta-
dium von Sondierungen und zu sehr auf die Frage nach der Professionalisierung
der juristischen Disziplin fixiert (aber auch dafür stehen Antworten noch aus). 

Vgl. Constructing International Law : the Birth of a Discipline / ed. by Luigi
Nuzzo and Miloš Vec. – Frankfurt am Main 2012; Luigi Nuzzo, Origini di una 
scienza : diritto internazionale e colonialismo nel XIX secolo. – Frankfurt am
Main 2012. Eine klassische Darstellung gibt es allenfalls für das späte 19.
Jahrhundert: Martti Koskenniemi, The Gentle Civilizer of Nations : the Rise
and Fall of International Law 1870-1960. – Cambridge 2002. Martti Kosken-
niemi, From Apology to Utopia : the Structure of International Legal Argument.
– Cambridge 2006. – S. 122-154 (Text von 1989) ist eine Skizze der Begrün-
dungen für das Völkerrecht im 19. Jahrhundert. Emmanuelle Jouannet, The
Liberal-Welfarist Law of Nations : a History of International Law. – Cambridge 
2012, v.a. S. 107-188 (französ. Original u.d.T.: Le droit international libéral-
providence. – Paris 2011) beschreibt Kontinuitäten und Unterschiede des Völ-
kerrechts in der frühen Neuzeit (dafür ist sie die größte Kennerin), im 19. und
frühen 20. Jahrhundert und in der Gegenwart; eine große Interpretation, frei-
lich der philologischen Einzelforschung weit voraus. Immer noch ein guter
Überblick: Albert Geouffre de La Pradelle, Maîtres et doctrines du droit des 
gens. – Paris 1950 (behandelt fürs 19. Jahrhundert G. F. Martens, Klüber, 
Wheaton, Heffter, Lorimer, Westlake; er stand noch in der Kontinuität zu die-
ser Lehrtradition).

Das Völkerrecht ist als rechtliche Regelung des Krieges entstanden. In der Gesell-
schaft souveräner Staaten muß am Recht des Krieges festgehalten werden. Ein
Krieg, der einem rechtlichen Begriff genügt, kann aber nur Antwort auf eine 
Rechtsverletzung sein, eine Antwort auf die Mißachtung der Staatenrechte, die
aus dem Begriff des souveränen Staats deduziert werden. Juristen benötigen
diesen gerechten Grund und behalten damit einen Rest der traditionellen Theorie 
des gerechten Krieges. Ein freies Recht Krieg zu führen, ist im Völkerrecht der 
Juristen des 19. Jahrhunderts weiterhin ausgeschlossen. Aber in einem internatio-
nalen System ohne Richter über den Staaten bestimmt jeder Staat selber, was er 
als eine Verletzung seiner Rechte ansieht. Die alte Formel, daß damit der Krieg 
auf beiden Seiten gerecht ist, scheuen die Völkerrechtler des 19. Jahrhunderts, 
aber sie können nicht verbergen, daß das Völkerrecht nicht der Ort ist, dieses
Dilemma zu beenden. Daß die tatsächlichen Kriege nur zu oft keine gerechten
Kriege sind, wissen sie natürlich, das stand auch bereits in den Vorlagen von 
G. F. von Martens und Klüber und ist von Heffter wiederholt worden. Dieser Rest 
des gerechten Krieges als Reaktion einer Rechtsverletzung ist das Völkerrecht 
der Juristen, für die jeder gerechte Krieg ein Verteidigungskrieg sein muß. Dane-
ben gibt es aber bereits zahlreiche Forderungen nach einer ganz anderen, histo-
rischen Gerechtigkeit, die sich im Freiheitskrieg, in der Zivilisierungsmission, in 
dem Recht einer Nation, die sich im status quo nicht genügend entfalten kann.
Solche Forderungen kommen eher von Historikern und Philosophen (vor allem 
einer hegelianischen Schulung, die das Recht der Weltgeschichte anerkennen; 

42

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vgl. dazu aber den Kommentar in der Einleitung zur deutschen Philosophie in 
Abschnitt 5.4). Die juristischen Völkerrechtler haben noch Schwierigkeiten diese 
historische Gerechtigkeit anzuerkennen und zum Gegenstand ihres Völkerrechts 
zu machen, aber es gibt durchaus auch unter ihnen prominente Grenzgänger, die 
kriegerische Verletzungen des status quo durch aufstrebende Nationen würdigen.
Schiedsgerichte werden von den Völkerrechtlern begrüßt, aber in der Regel 
bezweifeln sie, daß die wichtigen Streitfragen Schiedsgerichten anvertraut wür-
den. Die Völkerrechtler sind weiterhin leidige Tröster, wie sie schon Kant genannt
hatte. In dieser Hilflosigkeit des Kriegsrechts wird auf zivilisierte Kriegsführung
verwiesen. Die Versittlichung der Kriegsführung in der europäischen Geschichte
ist einer der historischen Fakten, von denen das positive Völkerrecht glaubt aus-
gehen zu können. Die Kodifizierung des Kriegsrechtes ist das große, aber dau-
ernd verschleppte Projekt, das Völkerrechtler und Staatenkonferenzen seit
1856 beschäftigte. Nicht nur deutsche Militärs lehnen bloße juristische Fortschritte
ab, allenfalls der allgemeine Kulturfortschritt werde die ärgsten Grausamkeiten 
begrenzen. 

Zum Kriegsrecht vgl. auch: Stephen C. Neff, War and the Law of Nations : a 
General History. – Cambridge 2001. – S. 159-275; dagegen: Hendrik Simon, 
The Myth of liberum ius ad bellum : Justifying War in 19th-century Legal Theo-
ry and Political Practice, in: European Journal of International Law 29 (2018) 
113-136 (in Theorie und Praxis des 19. Jahrhunderts galt Krieg als rechtferti-
gungsbedürftig; die Autoren, die im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts ein 
liberum ius ad bellum durchsetzten wollten, wußten das noch; erst im 20. 
Jahrhundert kam der Mythos auf, das 19. Jahrhundert sei ein Jahrhundert des
unbeschränkten Rechtes zum Krieg gewesen; eine vollständigere Buchversion
soll bei Oxford Univ. Press erscheinen u.d.T.: A Century of Anarchy? War, 
Normativity and the Birth of Modern International Order).

Über das Recht der Intervention gibt es keinen Konsens. Nach den Interventio-
nen der Heiligen Allianz 1820/21 hatte es eine Weile danach ausgesehen, daß 
„Intervention“ zu einem technischen Begriff wird, aber es hielt sich dann doch die 
ganze traditionelle Bandbreite des Begriffs von der nichtmilitärischen Einmi-
schung in innere Angelegenheiten anderer Staaten über Regimewechsel (kon-
servativ oder revolutionär) und Schuldeneintreibung an der Semiperipherie bis 
zur humanitären Intervention (vor allem in Großbritannien ist zudem häufig die 
Teilnahme an Kriegen auf dem Kontinent gemeint, die das eigene Land eigentlich 
nichts angingen). Da es im Völkerrecht um die Selbständigkeit der Staaten geht, 
gab es eine starke Präferenz für Nichtintervention, aber viele Autoren haben
Gründe für Interventionen für das Gemeinwohl der internationalen Gesellschaft 
oder den Schutz des eigenen Staates. Da der Krieg als Rechtserscheinung nur 
eine Antwort auf die Verletzung der Rechte eines Staates sein soll, wird die
Debatte über Intervention häufig ein Ersatz, um über Gewalt für Interessen und
für menschliche Sicherheit zu sprechen. So ist der Dissens über das Recht auf
Intervention komplementär zur scheinbaren Lösung des Rechtes zum Krieg. Im 
Sachregister werden die Stellungsnahmen zur Intervention differenziert nach poli-
tischen Haltungen, die wohl mehr erklären als Differenzen in völkerrechtlicher 
Dogmatik. Aber die demokratischen Stellungnahmen von Cobden, Mazzini und
Mill zur Intervention/Nichtintervention, die im 20. Jahrhundert am ehesten beach-

43

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tet wurden, hat die Völkerrechtler ihrer Zeit wenig interessiert (von Cobden setzt 
man sich aber gern und summarisch polemisch ab). Humanitäre Intervention, die 
im 21. Jahrhundert die einzige noch als legitim diskutierte Intervention ist, war im 
19. Jahrhundert viel seltener Thema als die Intervention zum Regimewechsel, die
ein Streitpunkt zwischen Konservativen, Liberalen und Demokraten war.

Vgl. zu Intervention/Nichtintervention: Ellery C. Stowell, Intervention in Inter-
national Law. – Washington, D.C. 1921 (führt in seiner ausgezeichneten
kommentierten Bibliographie S. 461-540 auch die Beiträge des 19. Jahrhun-
derts auf); P. H. Winfield, The History of Intervention in International Law, in:
British Yearbook of International Law 7 (1922-23) 130-149 (zur schwanken-
den Geschichte des Wortes); Jean-Pierre L. Fonteyn, The Customary Interna-
tional Law Doctrine of Humanitarian Intervention, in: California Western Inter-
national Law Journal 4 (1974) 203-270, v.a. S. 214-232; Miloš Vec, Inter-
vention/Nichtintervention : Verrechtlichung der Politik und Politisierung des 
Völkerrechts im 19. Jahrhundert, in: Macht und Recht : Völkerrecht in den
internationalen Beziehungen / hrsg. von Ulrich Lappenküper. – Paderborn 
2010. – S. 145-160; Alexis Heraclides, Humanitarian Intervention in Interna-
tional Law 1830-1939 : the Debate, in: Journal of the History of International
Law 16 (2014) 26-62 (ein übersichtliches Stellenverzeichnis, jedoch fast ohne 
Kontext; der dort angegebene Norweger Johan Widing Heiberg Landmark 
muß zudem in den Deutschen Carl Friedrich Heiberg korrigiert werden);
Daniel Marc Segesser, Humanitarian Intervention and the Issue of State Sov-
ereignty in the Discourse of Legal Experts between the 1830s and the First 
World War, in: The Emergence of Humanitarian Intervention : Ideas and Prac-
tice from the Nineteenth Century to the Present / ed. by Fabian Klose. – Cam-
bridge 2016. – S. 56-72; Stefan Kroll, The Legal Justification of International 
Intervention : Theories of Community and Admissibility, ebd. S. 73-88 (argu-
mentiert, daß die Interventionstheorien des 19. Jahrhunderts nicht aus der 
Sicht einer absoluten Souveränität, sondern aus der gleichzeitigen Geltung
von Souveränität und internationaler Gesellschaft verstanden werden müs-
sen). Die wichtigsten Intervention nach 1830 waren nicht mehr die antilibera-
len Interventionen der Heiligen Allianz, sondern Hilfe für christliche Völker im
Osmanischen Reich: Eliana Augusti, L’intervento europeo in Oriente nel XIX
siecolo : storia contesa di un istituto controverso, in: Constructing International 
Law : the Birth of a Discipline / ed. by Luigi Nuzzo and Miloš Vec. – Frankfurt
am Main 2012. – S.277-330. Zu dem britischen Unternehmen, den internatio-
nale Sklavenhandel zu beenden vgl. Fabian Klose, „In the Cause of Humani-
ty“ : eine Geschichte der humanitären Intervention im langen 19. Jahrhundert.
– Göttingen 2019.

2.1.2 Militärautoren
Wir müssen nur wenig aus der reichhaltigen Militärliteratur des 19. Jahrhunderts
referieren. Professionell diskutieren Militärs über Kriegführung, Strategie und Tak-
tik; die Natur des Krieges ist nicht ihr Thema. Offiziere lernen historische Schlach-
ten in pragmatischer Absicht zu analysieren (das ist im 19. Jahrhundert gewiß
neben der Memoirenliteratur die am meisten verbreitete Gattung der Militärlitera-

44

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tur), sie lernen aber kaum historische Veränderungen des Krieges wahrzuneh-
men. Der Lehrer des Militärs des 19. Jahrhunderts ist Jomini, der Dogmatiker der 
vermeintlich überhistorischen geometrischen Kriegführung. Als man anfing bei
Clausewitz zu lernen, ging es um ein flexibleres Verhältnis zur Kriegführung, nicht
aber um dessen Reflexionen über das Wesen des Krieges, die erst das späte 20.
Jahrhundert interessierten (siehe Bd. I, 646). Daß wachsende Feuerkraft und
Eisenbahnen einen Unterschied für Kriegsplanung und Taktik machen, hat die
Militärautoren des 19. Jahrhunderts stark beschäftigt, aber sie zögern das Aus-
maß der sozialen Veränderungen des Krieges seit der Französischen Revolution
zu reflektieren. Sie bemerken aus durchaus pragmatischen Gründen die neue 
Massenhaftigkeit der Kriegführung, glauben aber den sozialen Wandel durch 
professionelle Offizierskorps begrenzen zu können. Man kann das militärische 
Denken des 19. Jahrhunderts nur begreifen, wenn man begreift, wie sehr die
Analyse des Volkskrieges durch deutsche Militärs nach 1870 eine Ausnahme ist, 
die aus einer professionellen Krise kommt und als ein Versuch der Bewältigung 
dieser Krise durch Professionalität verstanden werden muß. Überblick über das
militärische Denken im 19. Jahrhundert: Azar Gat, The Development of Military 
Thought : the Nineteenth Century. – Oxford 1992 (Neudruck 2001 in Azar Gat,
A History of Military Thought : from the Enlightenment to the Cold War. – Oxford
2001).

Die militärische Idee des 19. Jahrhunderts war die „Nation in Waffen“, durch die 
Bindung des Militärs an das Volk, soll es eine Grenze der Kriegführung geben, 
die Kants Frage nach der demokratischen Mitbestimmung über Krieg und Frieden
umgeht. Das ist ein sehr diffuses Ideenbündel mit nationalen Varianten. Vgl. dazu
Jörn Leonhard, Bellizismus und Nation : Kriegsdeutung und Nationsbestimmung
in Europa und den Vereinigten Staaten 1750-1914. – München 2008 (eine aus-
führliche Stellensammlung für die Zeit bis 1870/71, aber der historische Kontext 
dieser Texte und der Kontext dieser Stellen im Ganzen des jeweiligen Textes
bleiben etwas blaß). Zum Militarismus vgl. Volker R. Berghahn, Militarismus : die
Geschichte einer internationalen Debatte. – Hamburg 1986. – S. 9-19 (zeigt für 
das 19. Jahrhundert klar nur eines: diese internationale Debatte hat es damals
noch nicht gegeben). Auguste Comte, der Soziologe der ursprünglichen Militär-
gesellschaft und ihres Wegs zum Frieden, war an der Soziologie des Militärs
nicht interessiert. Die Militärsoziologie als Soziologie des Soldatentums beginnt 
mit Alexis de Tocquevilles Frage nach dem Verhalten des post-aristokratischen
Militärs in der Demokratie und in den Kriegen der Demokratie. Eine reale sozial-
wissenschaftliche Debatte bilden am ehesten die Beiträge der Ökonomen, die es
in der Mitte des Jahrhunderts in jeder der europäischen Großmächte gibt. Das ist
ein Rückzugsgefecht liberaler Ökonomen, deren theoretisch pazifistischer Ansatz 
angesichts der realen Militarisierung eine Korrektur verlangte; die Lektion Adam 
Smiths, daß Sicherheit vor Reichtum geht, lernen sie neu, aber sie tun wenig zur
Analyse des eigenen Jahrhunderts. Michel Chevalier, der diese Wende am deut-
lichsten verkörpert, besteht darauf, daß die Organisationsformen der Zentralisation 
und der Assoziation getrennte Wege sind. Herbert Spencer besteht ähnlich darauf, 
daß die soziale Evolution die Ausdifferenzierung einer spezialisierten Armee
bringt, die aber bei Status und compulsiory cooperation stehen bleibt, während
die Gesellschaft von Vertrag und voluntary cooperation beherrscht wird. Solche

45

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Beiträge summieren sich nicht zu einer militärsoziologischen Debatte. Die Militärs 
haben eine eigene Diskussion der Themen, die später Militärsoziologen beschäf-
tigen werden: Sie beweisen sich selber die Notwendigkeit von Berufsoffizieren für 
Disziplin und Zusammenhalt der Truppe. Am Ende versucht General Iung die 
Sozialwissenschaft in die Reflexionen der Militärs zu integrieren, aber die Lehre 
Chevaliers und Spencers hat er bereits vergessen und bietet eine Sozialwissen-
schaft ohne die Tendenzen der modernen Gesellschaft. Charles Ardant du Picq,
der einzige Vorläufer der Militärpsychologie im 19. Jahrhundert, ist nicht zufällig
ein Soldat und er greift nicht zufällig auf die eigenen soziologischen Reflektionen
der Militärs zurück. Und man muß auch an den Soldaten Lew Tolstoi denken, den 
ersten Klassiker der Literatur zur militärischen Sozialisation.

Zur realen Geschichte des Militärs in der Zeit zunehmender Militarisierung vgl. die
Länderstudien in: Das Militär und der Aufbruch in die Moderne 1860-1890 :
Armeen, Marinen und der Wandel der Politik, Gesellschaft und Wirtschaft in Eu-
ropa, den USA sowie Japan / hrsg. von Michael Epkenhans und Gerhard P.
Groß. – München 2003.

Eine der Friedensbewegung vergleichbare „Kriegsbewegung“ hat es im 19. Jahr-
hundert nicht gegeben, dafür war der Krieg wohl noch zu selbstverständlich
akzeptiert. Das wird erst mit den Kriegervereinen am Ende des 19. Jahrhunderts
anders. Aber es gibt üppig bellizistische Literatur, ein großer Teil davon ist gegen
die Friedensbewegung gerichtet (gerade in Deutschland, wo es diese Friedens-
bewegung kaum gab). Es gibt keine Geschichte dieser antipazifistischen Litera-
tur. Jörn Leonhard a.a.O. kann diesen Mangel zu einem großen Teil ausgleichen
und erspart dieser Bibliographie, alle trivialeren bellizistischen Verlautbarungen 
referieren zu müssen.

2.1.3 West-Ost/Nord-Süd
Man kann das 19. Jahrhundert nicht ohne die Spaltung in Europa (fast immer 
unter Einschluß der USA, nicht immer unter Einschluß Lateinamerikas und sehr 
prekär unter Einschluß des Osmanischen Reiches) und außereuropäische Welt 
verstehen. Eurozentrismus ist „a phenomenon that did not flourish until the nine-
teenth century“ (Samir Amin). Damit ist nicht gemeint, daß frühere Jahrhunderte 
nicht expansionistisch gewesen wären, und nicht, daß es in ihnen keine europäi-
schen Weltordnungsideen gegeben hätte, in denen über die außereuropäische, 
nichtchristliche Welt verfügt wurde. Das Mittelalter und die Frühe Neuzeit sind voll
solcher Ideen. Aber diese Ideen waren gebremst durch die real begrenzte relative
Macht Europas und durch Anerkennung außereuropäischer kultureller und politi-
scher Leistungen als gleichrangig oder vorbildlich. Gerade die Aufklärung konnte 
trotz eurozentrischer Zivilisationstheorien noch kulturelle Leistungen einiger 
außereuropäischer Kulturen loben. Das 19. Jahrhundert sieht die Europäer „at
the historical moment of their greatest power and hybris“ (Robert Jackson); es 
beginnt mit neuen Erfahrungen der politisch-militärischen Schwäche und der kul-
turellen und ökonomischen Stagnation auch der bisher angesehensten außereu-
ropäischen Reiche. Mit jedem Jahrzehnt wächst die europäische Hochschätzung 

46

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der eigenen Fortschritte in Technik, effizienter Organisation, Rechtssicherheit und
ganz zuletzt auch der demokratischen Legitimation. Jeder dieser von Europa 
gerade erst erreichten und prekären Vorsprünge wird der nichteuropäischen Welt 
unverzüglich als Mangel angerechnet, den diese nur langwierig oder gar nicht,
jedenfalls nur unter Aufsicht aufholen könne. Wo gerade noch für eine Definition
der Souveränität die Beherrschung eines Territoriums ausreichte, werden bald
Freiheitsrechte, Rechtsstaat und Konstitutionalismus gefordert, welche Europa
selbst erst seit 1789 und mit vielen Rückfällen lernt. Der Eurozentrismus muß in
eine allgemeinere Geschichte der Legitimation von Staaten einbezogen werden, 
deren Bruchlinien in Europa beginnen, nicht nur zwischen England und Irland. 
Metternich, ein Liebhaber italienischer Kultur, hat den Italienern die Fähigkeit,
sich selber zu regieren, summarisch abgesprochen. Aber die Lektionen von 1789,
1830 und 1848 haben gerade Metternichs System der Politik überholt. Den Krim-
krieg konnte der britische Außenminister Clarendon einen Kampf der Zivilisation
gegen die Barbarei nennen; in der Literatur ist das eine verbreitete Art mit Ruß-
land umzugehen. Der Eurozentrismus muß historisiert werden, es sind neue An-
sprüche, die in Europa und rückhaltloser auch in Übersee gestellt werden. Der 
Eurozen-trismus ist ein komplexes Gewebe von realer globaler Macht, Vorbildrol-
le in Staat, Wirtschaft und Religion und einem Anspruch auf ein Monopol für Zu-
kunftsvisionen wie Liberalismus, Demokratie oder (trotz aller Imperialkriege) auch 
Frieden. Im 20. Jahrhundert wird es auf der Welt keine Staatsmodelle mehr
geben, die nicht aus der Erfahrung der europäischen Moderne kommen, aber
diese Modelle werden zusätzliche außereuropäische Wurzeln reklamieren nicht
nur das Vorbild der europäischen Entwicklung. Allein das 19. Jahrhundert war ein 
Jahrhundert des real existierenden Eurozentrismus. Globalgeschichte beginnt 
erst damals und sie ist eurozentrisch. 

Vgl. Zu Globalgeschichte und Eurozentrismus: Christopher Bayly, The Birth of
the Modern World : 1780-1914 ; Global Connections and Comparisons. –
Oxford 2004 (dt. Übersetzung 2006 u.d.T. Die Geburt der modernen Welt); 
Jürgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt : eine Geschichte des 19. 
Jahrhunderts. – München 2009 (für alle, die nicht zwei so dicke Bücher lesen 
wollen, gibt Osterhammel einen Hinweis: er selber sei vielleicht etwas „euro-
zentrischer“ als Bayly). Die neuere Debatte über Eurozentrismus beginnt mit
Edward Said, Orientalism. – London 1978 (dt. Übersetzung 1981) begonnen.
Die historische Bedeutung dieses Buches ist groß; es soll das am häufigsten 
übersetzte wissenschaftliche Buch der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts sein, es
wurde weltweit Ausgangspunkt für postkoloniale Studien. Seine Qualitäten als 
Führer zu Debatten des 19. Jahrhunderts dagegen sind gering; Said gibt sei-
nen Autoren nur wenig Kontext und ihre Relevanz bleibt unklar. Vgl. zur Kritik
Daniel Martin Varisco, Reading Orientalism : Said and the Unsaid. – Seattle 
2007 (erschöpfend – freilich in jeder Bedeutung des Wortes). Said hatte eine
große Rolle im Umschwung von ökonomischen zu kulturalistischen Analysen
des Imperialismus. Deshalb haben Marxisten (aber nicht nur Marxisten) sofort 
protestiert: Sadik Jalảl al-Ảzim, Orientalism and Orientalism in Reverse, in: 
Khamsin : Journal of Revolutionary Socialists of the Middle East 8 (1981) 5-
26. Ein Appell zur historischen Differenzierung von Eurozentrismus-
Vorwürfen: Deniz Kuru, Historicing Eurocentrism and Anti-Eurocentrism in IR : 

47

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


a Revisionist Account of Disciplinary Self-Reflexivity, in: Review of Internatio-
nal Studies 42 (2016) 351-376.  

Der Kolonialismus ist nur ein Teil des Eurozentrismus. Das 19. Jahrhundert hat
sich selber nicht als ein Zeitalter des Kolonialismus wahrgenommen. Mit der
Selbständigkeit der meisten Territorien des amerikanischen Kontinents in dem 
halben Jahrhundert zwischen 1776 und 1826 war die Reflexion über Kolonialis-
mus zunächst bestimmt von Zweifeln an Kolonialreichen. Zwar gab es weiter 
große Kolonialunternehmen, aber die intellektuelle Einschätzung zumindest in 
Großbritannien und Frankreich war, daß Indien und Algerien keine Modelle waren, 
die wiederholt werden sollten (anders war das in den Landimperien der russi-
schen Eroberung des Kaukasus und Zentralasiens und in der amerikanischen
Expansion auf Kosten der Indianer). Das Modell des 19. Jahrhunderts war eher 
eine Politik der Handelsöffnung, der Einflußnahme, der Besetzung von Handels-
und Flottenstützpunkten. Aber bald nach 1880 gab es auf der Erde kaum noch 
Länder, die von Europäern völlig unbehelligt waren. Daß am Ende des Jahrhun-
derts fast ganz Afrika und Ozeanien direkt europäisch beherrscht und ein beträcht-
licher Teil Asiens europäisch dominiert waren, ist aber erst ein Vorgang der letz-
ten beiden Jahrzehnte des Jahrhunderts, symbolisiert in der Berliner Kongo-
Konferenz 1884/85 und dem Wettlauf um Afrika. Diese europäischen Besitzer-
greifungen waren meist nicht Sache eines nationalen Planes (allenfalls eines
Planes begrenzter Kolonialinteressen). Die Konkurrenz unter den Kolonialmäch-
ten spielte eine große Rolle, aber auch sie wurde kaum reflektiert. Vgl. Bismarck, 
Europe, and Africa : the Berlin Africa Conference 1884-1885 and the Onset of
Partition / ed. by Stig Förster... – Oxford 1988 (ein Band der innovativ war für die 
Beachtung der eigenen Rolle der Afrikaner in diesem Gewirr der Großmächte). 
Die Bewegung, die seit der Besetzung Tunesiens 1881, Ägyptens 1882 und der 
Kongo-Konferenz in die Frage des Nord-Süd-Verhältnisses gekommen ist, war 
zunächst eine Zunahme von Protektoraten; die Kolonialmächte waren mehr da-
ran interessiert, die Finanzen dieser Staaten und ihre Beziehungen zu anderen 
europäischen Mächten zu kontrollieren (die „äußere Souveränität“ zu erwerben), 
als selber die Regierung zu übernehmen und Wirtschaft und Gesellschaft nach-
haltig umzugestalten. In der asiatischen und nordafrikanischen Semiperipherie ist
die Verschuldung der Weg zu Protektoraten. Vgl. zu dieser Phase der
Protektorate: Colin Newsbury, Patrons, Clients, and Empires : Chieftaincy and 
Over-rule in Asia, Africa, and the Pacific. – Oxford 2003. Im Gegensatz zu Kolo-
niallobbyismus muß Kolonialtheorie auch die Zukunft der Kolonien bedenken. 
Das ist eine Frucht der Sezession der Vereinigten Staaten vom Britischen Em-
pire. Deshalb gibt es britische Kolonialtheorien (vor allem über die Beziehung zu
den Siedlerkolonien; über die Herrschaft über Indien theoretischer zu sprechen, 
ist immer schwergefallen). Die französischen und deutschen Autoren sind Lobby-
isten, die nie eine Rechenschaft über die Nachhaltigkeit einer Welt von Kolonien
abgeben. Sie sind darauf fixiert, wie England zu werden, imitieren England aber
nicht in der Reflexion über die Zukunft der Kolonien.

So wie zwischen dem europäischen Zentrum und der nicht-europäische Periphe-
rie unterschieden werden muß, so muß zwischen den Kriegen im Zentrum und an
der Peripherie unterschieden werden. Zu den Abstrusitäten des 19. Jahrhunderts 

48

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gehört, daß die am stärksten militarisierte Großmacht die wenigsten Kriege 
geführt hat (Preußen/Deutschland), während die Mächte, die sich als die fried-
lichsten verstanden, kontinuierlich Kriege führen (Großbritannien und die USA). 
Aber das waren Kriege in Übersee, bzw. im amerikanischen Westen. Im 19. 
Jahrhundert haben europäischen Mächten in Übersee keine Kriege gegeneinan-
der geführt (wie vorher im Siebenjährigen Krieg und im amerikanischen Unab-
hängigkeitskrieg und nachher im Ersten Weltkrieg), aber Befürchtung solcher
Kriege gab es häufig. Der Wettlauf um Afrika und der Versuch der Berliner Konfe-
renz ihn zu regulieren sind nur von dieser Wahrnehmung eines Konfliktes zwi-
schen den europäischen Mächten her zu verstehen. Nach 1890 ist die Theorie
der Internationalen Beziehungen geprägt von Weltpolitik und Weltreichslehren, im
19. Jahrhundert ist es dagegen selten, daß Fragen der Ordnung oder Beherr-
schung der überseeischen Welt ein bedeutender Platz in den Überlegungen zu 
internationalen Beziehungen eingeräumt wird. Die Kriege europäischer Mächte
gegen nichteuropäische Staaten sind sehr vielfältig. Einige kann man gut Kolo-
nialkriege nennen von der Eroberung (wie Algerien 1830) bis zur Bewahrung 
eines Gebietes (wie in Indien 1857 oder erneut Algerien 1871). Die Kriege gegen 
China waren begrenzte Kriege, die die chinesische Regierung zum Eingehen auf 
europäische Forderungen zwingen sollten. Kriege mit den Nachbarn europäi-
scher Niederlassungen sind am häufigsten, darunter nicht wenige Kriege, in de-
nen die europäische Macht alte Feindschaften der von ihr abhängigen Völker 
übernehmen mußte. Andere dieser Kriege kommen aus Konflikten bei der genaue-
ren Bestimmung von Unterwerfungs- oder Überlassungsverträgen (ein klassi-
scher Fall sind die Maori-Kriege, aber auch die Indianerkriege der USA gehören 
oft zu diesem Typ); der Widerstand gegen die effektivere Kolonialherrschaft hat in
Afrika im letzten Jahrzehnt des 19. und im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts 
solchen Kriegen eine größere Bedeutung gegeben. Man kann diese Kriege im 19. 
Jahrhundert noch nicht summarisch asymmetrische Kriege nennen, die Europäer 
hatten erhebliche logistische Hindernisse und mußten auch vernichtende Nieder-
lagen hinnehmen, mit denen sie kaum noch gerechnet hatten. Aber diese Kriege 
sind im 19. Jahrhundert schon darin asymmetrisch, daß die Zentren der Kolonial-
mächte nicht getroffen werden konnten. Es gibt aus dem 19. Jahrhundert viel 
Literatur zu einzelnen dieser Kriege, vor allem Memoirenliteratur. Aus dieser Lite-
ratur ist auch ersichtlich, daß man den Unterschied dieser Kriege zu Kriegen in
Europa kannte: keine klare Unterscheidung von Krieg und Frieden und auch auf
europäischer Seite keine Beachtung des europäischen Kriegsrechtes (diese Krie-
ge galten als Aufstandsbekämpfung). Diese Unterschiede sind schon im Umkreis 
des Krieges in Algerien betont worden. Stellvertretend kann hier Carl Decker,
Algerien und die dortige Kriegführung (1844) genannt werden. Aber genauso 
bemerkenswert ist, daß Decker keinen Anlaß sah, sein Standardwerk Der kleine 
Krieg im Geiste der neueren Kriegführung (4. Aufl. 1844), das auf Erfahrungen 
der europäischen Kriegsgeschichte beruht, neu zu konzipieren. Edward Callwell,
Small Wars. – London 1896, das klassische Werk, das den „Kleinen Krieg“ völlig
als Kolonialkrieg faßt, ist erst in der neuen Periode der Kolonialkriege nach 1890 
entstanden, greift aber auf Kampferfahrungen aus dem Zweiten Afghanistankrieg
1878-1881 und dem Ersten Burenkrieg 1880-1881 zurück. Seine Strategieem-
pfehlung zeigt die politische Hilflosigkeit der Militärs: Das Wesen des Kolonial-
krieges ist für Callwell, daß ein Sieg nicht ausreicht. Der unzivilisierte oder halbzi-

49

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vilisierte Feind muß gezwungen werden, die Überlegenheit des zivilisierten Staates 
grundsätzlicher anzuerkennen: „What is wanted is big casualty lists.“ 

Überblicke zu Imperial- und Kolonialkriegen: V. G. Kiernan, European
Empires from Conquest to Collapse 1815-1960. – Leicester 1982 (in der Rei-
he: Fontana History of European War and Society). Das durch die Interventio-
nen und Kriege des späten 20. und frühen 21. Jahrhunderts neu belebte Inte-
resse an asymmetrischen Kriegen hat eine Reihe Sammelbände über Impe-
rial- und Kolonialkriege hervorgebracht, aber auch hier ist die Zeit zwischen 
1830 und 1890 fast völlig ausgespart worden. Trotzdem nützlich sind die ge-
nerellen Einleitungen von Dierk Walter zu Imperialkriege von 1500 bis heute /
hrsg. von Tanja Bührer ... – Paderborn 2011 und zu Waffen – Wissen – Wan-
del : Anpassung und Lernen in transkulturellen Erstkonflikten / hrsg. von Dierk 
Walter und Birthe Kundrus. – Hamburg 2012. Noch nützlicher sind klassische
Fallstudien von Kolonialkriegen des 19. Jahrhunderts: A. S. Kanya-Forstner,
The Conquest of the Western Sudan : a Study in French Military Imperialism.
– London 1969; James Belich, The New Zealand Wars and the Victorian
Interpretation of Racial Conflict. – Auckland 1986. Harald Kleinschmidt, Dis-
kriminierung durch Vertrag und Krieg : zwischenstaatliche Verträge und der 
Begriff des Kolonialkriegs im 19. und frühen 20. Jahrhundert. – München
2013. – S. 113-169 kann vor dem späten 19. Jahrhundert keine juristische
Theorie des Kolonialkrieges zeigen, seit den 1880er Jahren aber Versuche, 
Stammesgesellschaften und afrikanischen Staaten, das Recht auf Kriegfüh-
rung abzuerkennen.

Trotz allem real existieren Eurozentrismus, Kolonialismus und Imperialismus – im 
europäischen Diskurs über internationale Ordnung spielt die Peripherie keine
bedeutende Rolle. Die europäische Theorie ist weniger eurozentrisch als selbst-
bezogen. Man muß bei allen Theorien des 19. Jahrhunderts erst einmal davon 
ausgehen, daß sie nur für die europäische Welt gemeint sind und daß für die 
nicht-europäische Welt etwas Anderes gelten könnte, das die vorgestellten Leser 
weniger interessieren wird. Ein Teil der Theorien ist sich dieser Bifurkation 
bewußt, aber keine hat sie theoretisch bewältigen können. Die Zivilisationstheo-
rie, eurozentrisch durch die Betonung der langen Dauer von Zivilisationsprozes-
sen als nachholender Entwicklung, behindert diese Reflexion. Man kann den Im-
perialismus des 19. Jahrhunderts nur als liberalen Imperialismus begreifen, der 
Kulturunterschiede als Zivilisationsniveau, d.h. durch Institutionen und Bildung,
erklären muß (der konservative Imperialismus und der gewöhnliche Rassismus
sind theoretisch stumm). Auch hier gibt es Theorie erst durch die Wahrnehmung
von Widersprüchen. Die Geschichte des 19. Jahrhunderts ist aber auch die Krise 
des liberalen Imperialismus, die detailliert nur der britische Diskurs über Indien
zeigt. Die Entwicklung des 19. Jahrhunderts geht vom Vertrauen auf neue Institu-
tionen und neue Erziehung (James Mill und Thomas Macaulay können noch tun,
als könne man jede Kultur austauschen, ohne sich über einen Zeithorizont äußern 
zu müssen) zu Zivilisationstheorien als Einsicht, daß Modernisierung mit einem
langen Zeithorizont rechnen muß (bezüglich Indien verkörpern John Stuart Mill 
und Henry Maine diesen Wandel). Die Dialektik des Zivilisationsarguments begann
mit dem Versprechen eines raschen Fortschritts für die Gesellschaft (und für den
einzelnen in seiner Lebenszeit), endete aber als Theorie der Verlangsamung die-

50

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ser Annäherung. Indien ist im 19. Jahrhundert nicht die Gesellschaft, die am
stärksten verwandelt wurde (von Aborigines-Gesellschaften bis zu Japan gibt es
radikalere Fälle), aber der Ort der bewußtesten Experimente und der Ort, wo das
Scheitern des liberalen Imperialismus am klarsten erkannt werden konnte. Das 
Problem der europäischen Zivilisationstheorien des 19. Jahrhunderts ist vor
allem, daß neue Entwicklungen in Europa immer auf die gesamte europäische 
Geschichte zurückgeführt werden; außereuropäische Gesellschaften sollen des-
halb ihre eigene Geschichte verlernen. Aber die Legitimität des Eurozentrismus 
der Zivilisationstheorie des 19. Jahrhunderts beruhte darauf, daß er auch der 
außer-europäischen Welt einen Zugang zur Zivilisation verspricht. Die europäi-
schen Erzählungen der Zivilisationsgeschichte leben von der Erinnerung an die 
eigenen barbarischen Anfänge Europas. Eurozentrismus als Idee funktioniert nur, 
wenn es nur eine einzige Zivilisation gibt und wenn der europäische Vorsprung so
aufholbar ist, wie die Europäer selber einst aufgeholt haben. Die Legitimation der 
europäischen Weltrolle war vorbei, als die Europäer selber als Hindernis des Auf-
holprozesses wahrgenommen wurden. Das wird die vorherrschende Auseinan-
dersetzung des 20. Jahrhunderts werden. Das eurozentrische Jahrhundert hatte
keine Theorie der Akkulturation. Man kann streiten, ob die Theorien des briti-
schen Fortschritts und der indischen Stagnation doch irgendeinen analytischen 
Nutzen haben, aber es gibt keinen Zweifel, daß sie keine Theorien über Briten in
Indien sind. Die Zivilisationstheorien kriegen den Herrschaftsaspekt dieser unglei-
chen und kombinierten Entwicklung weder ökonomisch noch politisch in den 
Blick. Intellektuell halbwegs anspruchsvolle Beiträge gibt es bei Tocqueville, Mill 
und Seeley. Unter den ökonomischen Theoretikern haben sich v.a. List und Marx
für Kolonialentwicklungen interessiert.

Zum liberalen Imperialismus vgl. Jennifer Pitts, A Turn to Empire : the Rise of 
Imperial Liberalism in Britain and France. – Princeton, N.J. 2005 (mit „turn“ ist 
der Wandel vom Antiimperialismus der Aufklärung zu Rechtfertigungen des 
Imperialismus gemeint; der Titel der französischen Übersetzung von 2008 ist 
suggestiver: Naissance de la bonne conscience coloniale).

Der europäische politische und kriegerische Umgang mit nicht-europäischen 
Staaten brauchte nicht unbedingt klare Aussagen über den Zivilisationsstandard,
er hatte eher Unklarheit zur Voraussetzung. Die Völkerrechtler waren dagegen
gezwungen, genauere Aussagen über die Grenzen ihrer Ordnungsmodelle zu
machen. Das Völkerrecht wird als Recht der europäischen, christlichen, zivilisier-
ten Staaten erkannt. Das ist Teil des Übergangs zum positiven Recht, das nur
das Recht einer bestimmten historischen Gemeinschaft sein konnte. Man konnte 
zunächst davon ausgehen, daß auch die anderen Weltregionen ihr eigenes Völ-
kerrecht hatten. Henry Wheaton ist ein guter Indikator für den Wandel: 1836 weiß 
er noch, daß christliche Staaten durchaus bereit waren, im Verkehr mit islami-
schen Staaten ihr Völkerrecht zu modifizieren, 1846 bemerkt er, daß die Nichteu-
ropäer jetzt versuchen, sich dem europäischen Völkerrecht anzuschließen. Die 
Vorstellung eines Völkerrechts der zivilisierten Staaten war an die Vorstellung
einer Völkerrechtsgemeinschaft gebunden, in die außereuropäische Staaten nicht
ohne Umstände aufgenommen wurden. Savigny, der die Fundierung in einer
konkreten Gesellschaft als Basis des Rechts formuliert hat, besteht aber darauf,
daß die europäischen Staaten ihr Völkerrecht gegenüber allen Völkern der Erde 

51

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


anwenden müssen, auch wenn sie keine Reziprozität erwarten können. Dieses 
Gebot wird von Wheaton 1846 noch getreu zitiert, dann aber rasch vergessen.
Savignys Forderung bewahrt eine Erinnerung an ein Weltrecht, das vor allem in
Deutschland nicht ganz vergessen wird, dann aber gerade in Deutschland ener-
gisch als philosophisches Recht aus dem Bereich des positiven Rechts verwie-
sen wird. Mit den Namen „europäisch“, „christlich“, „zivilisiert“ sind nie genaue 
Unterschiede gemeint. Inhaltlich ist die „Zivilisation“ oder „Moderne“ der Völker-
rechtler schwach bestimmt. Der Vorwurf an den Islam lautet, daß er ein theokrati-
sches Regime bewahrt, während die Christenheit ein Recht anerkannt hat, das 
Religionsgrenzen überschreitet. Das Einzige, was vom Christentum benötigt wird, 
ist seine universalisierende Leistung in der Überwindung des antiken Völkerato-
mismus. „Christentum“ ist eine Formel für die Beteiligung an diesem historischen
Prozeß Europas (F. F. Martens sagt das bündig: Ins christliche Völkerrecht wird
ein Staat nicht durch Konversion zum Christentum aufgenommen, sondern 
dadurch, daß er Freiheitsrechte und Rechtsverfahren garantieren kann). Die Völ-
kerrechtler stehen auf dem Boden des Konstitutionalismus, aber die allgemein 
anerkannte Souveränität beschränkt missionarische Ansprüche gegen nichtkon-
stitutionelle Staaten. Auch Delegitimierung außereuropäischer Staaten konnte
das Völkerrecht generell nicht rechtfertigen. Tatsächlich entschied sich die euro-
päische Staatengesellschaft dafür, die asiatischen Reiche als Staaten anzuer-
kennen, deren Rechtssysteme zunächst aber nicht. Das führte zu den berüchtig-
ten ungleichen Verträgen. Stammesgesellschaften wurde dagegen allein ein 
Recht auf persönliche Unversehrtheit eingeräumt. Die Aufteilung Afrikas in den 
1880er Jahren, die alle afrikanischen Staaten implizit wie Stämme behandelt, war 
bereits ein Zeichen für die Auflösung des Völkerrechts des 19. Jahrhunderts. Das
Institut de Droit international hat sich von 1874 bis 1883 dauernd mit dem Gel-
tungsbereich des Völkerrechts beschäftigt. David Dudley Field hatte darauf auf-
merksam gemacht, daß durch die europäische Selbstbezeichnung als „zivilisierte
Staaten“ Völker ausgeschlossen werden, die bereits ein Jahrtausend länger ihr
Territorium staatlich organisieren. Er sah kein Problem, das Völkerrecht auf diese 
orientalischen Staaten auszuweiten, wollte aber weiterhin einen Ersatz für defizi-
täre orientalische Rechtsprechung (weder orientalisches Recht für dortige Euro-
päer, noch Konsulatsgerichte, sondern gemischte Gerichtshöfe). Die Debatte am
Institut wurde sorgsam auf die Erarbeitung eines Vorschlags zur Rechtsprechung 
beschränkt. Wie gering das Interesse an einer theoretischen Klärung war, zeigt
auch das abstruse Ende, daß im abschließenden Dokument, wohl um niemanden
zu beleidigen, das Völkerrecht wieder „christlich“ genannt wird, obwohl in der
Debatte immer von zivilisierten und unzivilisierten Staaten die Rede gewesen war 
und auch am Ende niemand die religiöse Natur des europäischen Völkerrechts
herausstellen wollte. Die Debatte zeigt, daß die Völkerrechtler ein dualistisches 
Weltbild hatten, letztlich gab es nur zivilisierte Staaten, zu denen auch die großen
asiatischen Reiche gehörten, wenn auch ein vorübergehender Bedarf an unglei-
chen Verträgen gesehen wurde, und unzivilisierte Stämme, von denen die afrika-
nischen Staaten bald nicht mehr unterschieden wurden. James Lorimer blieb der
Einzige, der die reale Dreigliederung des Geltungsbereiches des Völkerrechts zur 
Grundlage seiner Theorie des Völkerrechts machte.

Diese Debatten sind französisch dokumentiert in: Annuaire / Institut de Droit 
International 3-4 (1879-1880) I, 298-311; 5 (1881-1882) 132-149; 6 (1882-83) 

52

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


223-283; Fields ursprüngliche Rede steht englisch in dessen Speeches, Ar-
guments and Miscellaneous Papers II (1884) S. 447-456; vgl. zu dieser 
Debatte Andrew Fitzmaurice, Equality of Non-European Nations in Interna-
tional Law, in: International Law in the Long Nineteenth Century (1776-1914) : 
From the Public Law of Europe to Global International Law? / ed. by Inge Van
Hulle and Randall Lesaffer. – Leiden 2019. – S. 87-95). Es gibt inzwischen eini-
ge Darstellungen des europäischen Völkerrechts als eines kolonialistischen
Projekts, aber für das 19. Jahrhundert selten als detaillierte Theoriegeschich-
te. Vgl. Marc Pauka, Kultur, Fortschritte und Reziprozität : die Begriffsge-
schichte des zivilisierten Staates im Völkerrecht. – Baden-Baden 2012 
(durchaus an Autoren interessiert, aber eine philologisch verläßlichere Bear-
beitung ist nötig); Luigi Nuzzo, Origini di una scienza : diritto internazionale e
colonialismo nel XIX secolo. – Frankfurt am Main 2012. – S. 169-286; Jennifer
Pitts, Boundaries of the International Law and Empire. – Cambridge, Mass. 
2018. – S. 148-184 Historicism in Victorian International Law (einige britische
Autoren). Eliane Augusti, Questioni d’Oriente : Europa e imperio ottomano nel
diritto internazionale dell’Ottocento. – Napoli 2013 verbindet die Darstellung
des Charakters des Völkerrechts als europäisch, christlich, zivilisiert mit einer
genauen Lektüre der Konferenzdokumente 1853 bis 1856, die eine partielle 
Anerkennung (und Beaufsichtigung) des Osmanischen Reiches brachten. Für
die Zeit nach 1870 hat Martti Koskenniemi die Zivilisierung zum Ausgangs-
punkt seiner Darstellung der Völkerrechtsgeschichte gemacht, aber nur gele-
gentlich die Haltung zu Staaten außerhalb dieser Völkerrechtsgemeinschaft 
gestreift (The Gentle Civilizer of Nations : the Rise and Fall of International
Law 1870-1960. – Cambridge 2002). Zu den Beziehungen der europäischen
internationalen Gemeinschaft zu ihrer Peripherie auf dem Weg zu einer welt-
weiten internationalen Rechtsgemeinschaft vgl. The Expansion of Internatio-
nal Society / ed. by Hedley Bull and Adam Watson. – Oxford 1984 (eine klas-
sische Synthese, die sich selber als notwendig eurozentrisch begreift, aber 
durchaus Sinn für die Ambivalenzen einer Weltrechtsordnung hat, in der ein 
partikulares Völkerrecht universal wurde). Ein Ableger dieses Projektes war 
die Geschichte der ungleichen Vertragsbeziehungen mit den asiatischen Rei-
chen: Gerrit W. Gong, The Standard of ‚Civilization’ in International Society. –
Oxford 1984. Über die Verträge mit Staaten und Stämmen Afrikas: Charles 
Henry Alexandrowicz, The European-African Confrontation : a Study in Treaty 
Making. – Leiden 1973. Harald Kleinschmidt, Diskriminierung durch Vertrag 
und Krieg a.a.O. versucht die Geschichte der Aberkennung der Gouverne-
mentalität der nicht-zivilisierten Staaten (v.a. Afrikas) im Völkerrecht zu rekon-
struieren, ein Prozeß, der erst mit der Errichtung von Protektoraten und Kolo-
nien seit den 1880er Jahren Bedeutung gewann. Zum Unterschied zwischen 
der Bereitschaft des 19. Jahrhunderts Verträge mit Afrikanischen „politischen 
Einheiten“ zu schließen und dem Weg zu Eroberungen im späten 19. 
Jahrhundert: Mamadou Hébié, The Role of the Agreements Concluded with 
Local Political Entities in the Course of French Colonial Expansion in West
Africa, in: British Yearbook of International Law 85 (2015) 21-89. Zur Vorstel-
lung des Rechtes oder der Pflicht der kolonialen Okkupation: Jörg Fisch, Die 
europäische Expansion und das Völkerrecht. – Stuttgart 1984. – S. 284-348 
(darunter auch einige Seiten über die Ratlosigkeit der Völkerrechtler). 

53

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Joseph-Marc Hornung (1822-1884), Professor für Völkerrecht in Genf, war als
Politiker und Kirchenpolitiker ein Hüter der Genfer republikanischen Tradition und 
unter den liberal-konservativen Mitgliedern des Institut de Droit international der
einzige europäische Republikaner. Hornung hat im Institut vergeblich versucht, 
eine grundsätzliche Debatte über den Rechtsstatus nicht-europäischer Völker zu
erreichen. Er wirft den imperialen Mächten vor, ihre Opfer zu behandeln, als 
wären sie vereinzelte Menschen, die durch keine Geselligkeit verbunden sind.
Auch Barbaren haben ihre Autoritäten, Räte und Regeln, man kann mit ihnen zu 
Einigungen kommen. Das Völkerrecht beruht auf einer Föderation der europäi-
schen und amerikanischen Staaten zur friedlichen Regelung von Konflikten. Bar-
baren können dieser Föderation beitreten; gerade Barbaren haben Erfahrungen 
mit Föderationen. Für den Umgang mit solchen Staaten kann man mit den Nicht-
interventionsregeln auskommen, wie sie im Verkehr zwischen zivilisierten Staaten
anerkannt sind. Hornung ist kein Dogmatiker der Nichtintervention, kollektive 
humanitäre Intervention für von Despoten bedrückte Nationen ist geboten. Aber 
er sieht nur ein schwaches Recht auf Hospitalität, ein Volk kann Händler und Mis-
sionare ausschließen. Er rechtfertigt aber den kollektiven Druck der zivilisierten 
Staaten, um bessere Rechtsprechung für Europäer zu erreichen. Der Beitritt der 
Barbarenstaaten zur internationalen Rechtsgemeinschaft bedeutet, daß diese für 
Rechtssicherheit sorgen müssen (Civilisés et barbares, in: Revue de droit interna-
tional et de législation comparée 17 (1885) 1-18. 447-470. 539-566; 18 (1886) 
188-206. 281-298). Seine Kollegen versuchten die Debatte zu begrenzen, räum-
lich auf die großen orientalischen Reiche, über deren völkerrechtlich anzuerken-
nende Staatlichkeit es kaum Meinungsverschiedenheit gab, und thematisch auf 
das Problem interkultureller Rechtsprechung. Hornung nimmt dagegen die Gele-
genheit wahr, gegen ein Völkerrecht, das Interessen der Europäer durchsetzen 
will, an Kants Gebot eines Völkerstaates zu erinnern. Dieser Kosmopolitismus 
kann aber nicht länger abstrakt sein, er verlangt von der zivilisierten Menschheit, 
„la grandeur morale de sa mission“ zu begreifen, und von den Barbaren eine
Bereitschaft, das europäische Völkerrecht anzuerkennen, das längst das einzige
Weltrecht ist. Er nennt die Herren von China, Persien, Dahomey und Burma um-
standslos Despoten, sein Vorbild ist die britische Kampagne zur Beendigung des
Sklavenhandels (Annuaire / Institut de Droit International 3-4 (1879-1880) 305-
307). Martti Koskenniemi sieht ihn deshalb „securely in a prison-house of pater-
nalism.“

2.1.4 Rassentheorien
Rassentheorien müssen nur marginal Gegenstand dieser Bibliographie sein. Das
liegt gewiß nicht daran, daß ausgerechnet in diesem eurozentristischsten Zeital-
ter Rassismus marginaler gewesen wäre als vorher und nachher. Aber es geht 
hier nicht um Rassismus, auch im 19. Jahrhundert war biologischer Rassismus in 
der Regel nicht theoriefähig und was es an Rassenkunde gab, hat vor dem Ende 
des Jahrhunderts selten direkte politische Bedeutung. „Rasse“ war im 19. Jahr-
hundert ein vieldeutiges Wort, aber gerade deshalb allgegenwärtig. Es bedeutete 
allgemein „Herkunft“ (wobei das englische und französische race weit mehr als 

54

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ein Synonym für nation gebraucht werden konnte als das deutsche „Rasse“ für 
„Nation“ oder „Volk“). „Rasse“ konnte biologisch oder kulturell gemeint sein und 
auch die biologische Rasse und ihre Eigenschaften wurden häufig durch Urteile 
über Kultur gebildet. Die Unterschiede zwischen den großen Menschenrassen 
wurden als biologische Tatsachen gesehen, Gruppierungen innerhalb dieser
Menschenrassen eher historisch. Der Lamarckismus, die Lehre von der Verer-
bung erworbener Eigenschaften, war die vorherrschende Vererbungstheorie im 
19. Jahrhundert (auch Darwin war ein Lamarckist). Erst mit dem Neo-
Darwinismus seit Ende des Jahrhunderts mußte genau angegeben werden, ob 
gemeinsame genetische Ausstattung oder kulturelle Entwicklung gemeint sind.
Die Geschichte des Rassismus in Europa ist nur für Großbritannien genauer
erforscht, aber in großen Zügen ist sie wohl auf dem Kontinent ähnlich (im Ameri-
ka der Sklaverei und Sklavenbefreiung gilt eine andere Chronologie): Der herr-
schende Diskurs der 1. Hälfte des 19. Jahrhunderts war religiös und spätaufkläre-
risch geprägt, also von universalistischen Strömungen mit starkem Missionsbe-
dürfnis und starkem Paternalismus gegenüber rückständigen Kulturen; beide 
Strömungen waren mit historischen Zivilisationstheorie vereinbar, nicht aber mit 
konsequent biologischem Rassismus. Die großen anatomischen Rassenforscher 
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, Johann Friedrich Blumenbach und James 
Cowles Prichard, waren damit beschäftigt, in diesem Geist den ererbten Rassis-
mus der Rassenkunde zu minimieren. Ab Mitte des 19. Jahrhunderts nehmen
deterministisch rassistische Menschenbilder zu oder werden eher ausgespro-
chen; daß Rasse „alles ist“ und unveränderlich ist, tritt plötzlich und bei verschie-
denen Autoren vielleicht unabhängig auf.

„Rasse“ hatte bis ins 18. Jahrhundert eine große Rolle bei der Erklärung und 
Rechtfertigung europäischer Standesgegensätze, die Aristokratie galt zumindest
in Frankreich und England als eine dem Volk fremde Rasse. Nach 1789 wurde
von französischen Historikern der Sieg des kelto-romanischen Volkes gefeiert, 
während englische Historiker die Assimilation des normannischen Adels an die
freien Institutionen der angelsächsischen Rasse feierten. Als die neue Schädel-
forschung sich als Hilfswissenschaft in diesen Rassengeschichten anbot, war das 
Interesse der Historiker aber gering. Es gab eine gewisse Neugier für die For-
schungen zwischen Vorgeschichte, Sprachgeschichte und Schädelmessung, eine
politische Verwendung dafür hatte man innerhalb Europas nicht. Volkscharakters-
tereotypen waren traditionell weitverbreitet (und noch mehr landschaftliche Ste-
reotypen innerhalb der Nationen, die auch „Rasse“ genannt werden konnten), die 
angelsächsische Abneigung gegen keltische (oder katholische und ökonomisch 
unfähige) Iren war aber die einzige, die innerhalb Europas als Rassengegensatz 
formuliert wurde. Aber weder die britische Politik noch der irische Widerstand 
wurden rassenkundlich formuliert. Eine Beziehung zur internationalen Politik hat-
ten allenfalls die sogenannten Panbewegungen. Alle Großmächte hatten ein
Bedürfnis, gemeinsame Herkunft zu einer außenpolitischen Ressource zu ma-
chen. Deutsche spielten oft den Unterschied zu anderen germanischen Völkern
herab (die beiden Worte konnten im 19. Jahrhundert synonym verwendet wer-
den). 1870/71 hüteten die Deutschen sich aber betont, diese Verwechslung zu 
begehen, und stellten sich als eine Nation mit klaren Grenzen dar, während die
Franzosen von Pan-Germanismus sprachen. Die Deutschen sprachen damals 

55

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gern vom historischen Niedergang der romanischen Rassen und vom histori-
schen Aufstieg der germanischen (was immer sie sich da unter „Rasse“ gedacht 
haben mögen). Das Bündnis zwischen dem Deutschen Reich und Österreich-
Ungarn war der einzige erfolgreiche Versuch, diese nationale Ressource zu nutzen,
aber es war ein Großmachtbündnis, von Rasse war keine Rede mehr. Franzosen
sahen ihren sichersten Rückhalt bei Spaniern und Italienern; daß dieser sprachli-
chen Verwandtschaft keine gemeinsame biologische Herkunft entsprach, war 
aber zu gut bekannt. Wenn auf ein Bündnis mit dem Habsburger Reich gehofft
wurde, konnte das Lateinische Bündnis rasch zum Katholischen Bündnis werden. 
Engländer und Amerikaner berufen sich zuweilen auf ihre angelsächsische Ver-
wandtschaft (zu diesem demokratischen Angelsachsentum im 19. Jahrhundert
siehe bei Freeman und Fiske). Politisch am bedeutendsten, durch Selbst- und 
Fremdwahrnehmung, war der russische Panslawismus, der freilich eher die
Schwierigkeiten der Panbewegungen zeigt: Tschechen waren nicht lange beein-
druckt, Polen nie, mit dem befreiten Bulgarien geriet Rußland sofort in Streit. Die-
se Art russischer Außenpolitik konnte auch als Pan-Orthodoxie (aus slawophiler
Wurzel) oder Pan-Balkanismus (aus machtpolitischer Wurzel) auftreten. Diese 
Verwandtschaftsideen zeigen nur, wie schwer die Diplomatie des 19. Jahrhun-
derts, die öffentlich werden mußte, Allianzen und Einflußnahme begründen konn-
te. Vgl. als Überblick: Louis L. Snyder, Macro-nationalisms : a History of the Pan-
Movements. – Westport, Conn. 1984.

Victor Courtet (1813-1867), der als der Begründer einer Politikwissenschaft auf
biologischer Basis gelten kann (er versichert uns, anders könne Politik als positi-
ve Wissenschaft gar nicht begründet werden), kommt zu dem Urteil, daß der
historische Rassenkampf der nahverwandten europäischen Rassen zu Gleichheit 
geführt hat, die Mischung dieser Rassen ist der Motor des Fortschritts. Daß es 
diese Mischung im von Kasten bestimmten Indien nicht gab, ist ein Grund des
dort ausgebliebenen Fortschritts zur Gleichheit. Zwischen den großen Menschen-
rassen sieht er keinen Ausgleich kommen. Er war ein Abolitionist, aber überall,
wo Europäer und Afrikaner zusammenleben, sieht er Sklaverei als wahrscheinli-
che Folge (La science politique fondée sur la science de homme, ou: Étude des
races humaines sous le rapport philosophique, historique et social. – Paris 1838). 
Vgl. Jean Boissel, Victor Courtet (1813-1867) : premier théoricien de la hiérarchie
des races ; contribution à l’histoire de la philosophie politique du romantisme. –
Paris 1972). Damit artikulierte Courtet die für Europa zunehmend herrschende
Lehre: Der Rassenkampf ist in Europa Geschichte, die Rassenkämpfe in Übersee
werden bleiben. Ludwig Gumplowicz, der häufig für einen frühen Sozialdarwini-
sten gehalten wird, klingt eher wie der letzte dieser Autoren, die im 19. Jahrhun-
dert über frühe Bedeutung und spätere Selbstaufhebung des Rassenkampfes in 
Europa schreiben.

Eugène Bodichon (1810-1885), lange Zeit ein Arzt in Algerien, war ein spekula-
tiver Anthropologe, der (noch völlig vor-darwinistisch) das Schicksal des Men-
schen im Kosmos bestimmen will. Das Buch ist überfüllt mit Ansichten zur Kos-
mogonie, zur Religion, zur Metaphysik, zum Fortschritt, zur Ethik, zur Politik in
Algerien. Aber einen großen Teil nimmt Rassenkunde ein (obwohl er klar von
physischen Merkmalen spricht, zeigen sich die europäischen Rassen schnell als 

56

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die bekannten Nationen mit ihren bekannten nationalen Missionen). Staaten wer-
den durch Macht zusammengehalten, Vernunft und Gerechtigkeit sind unfähig zu
regieren. zwischen den Rassen, den Nationen derselben Rasse und den Men-
schen derselben Nation herrscht „Krieg“. Der ewige Frieden zwischen Menschen, 
die physisch, intellektuell und moralisch ungleich sind, ist nur ein Traum, jeden-
falls in der Gegenwart unmöglich. Aber gerade der Krieg ist eine Hoffnung: er
schafft Verbindungen zwischen Rassen/Nationen und damit eine Annäherung an
die Brüderlichkeit der Menschheit. Akkulturation denkt der Arzt primär als Ras-
senmischung (er hat zwar eine polygenetische Theorie der Entstehung des Men-
schengeschlechts, aber das hindert ihn überhaupt nicht an Rassenmischungen, 
vor allem zwischen der weißen und der schwarzen Rasse). Bodichons Rassen-
geschichte ist von zwei traditionellen Annahmen bestimmt: intellektuelle Überle-
genheit der Europäer und geographische Grenzen des Lebensraums der einzel-
nen Rassen. So kann er jeder der europäischen „Rassen“ einen Zivilisierungsauf-
trag zuschreiben (den Russen im inneren Asien, den Engländern im maritimen 
Asien und den Franzosen im Mittelmeer, von dem aus sie ins Innere Afrikas vor-
stoßen werden). Den Mischlingen kommt in dieser Zivilisierung die zentrale Rolle
zu, weil die Europäer in den zu zivilisierenden Gegenden nur begrenzt überleben 
können und von den dort lebenden Rassen absorbiert werden. Bis auf wenige
„Rassen“, die dem Untergang geweiht sind, weil sie jeden Kontakt vermeiden,
kann er so jeder außereuropäischen Gruppe eine gesicherte Zukunft verspre-
chen, besonders stark der schwarzen Rasse, nicht nur in Afrika, sondern auch in
Südamerika (De l‘humanité. – Algier und Genf 1852/53, v.a. Buch II über guerres,
an denen ihn v.a. guerres sociales und guerres d‘émigration et de colonisation
intertessieren). Von den Anthropologen wurde Bodichon erst 1865 wahrgenom-
men, als seine Ankündigung des Endes der amerikanischen Sklaverei eingetrof-
fen war; die darauffolgende neue Ausgabe des Buches (Brüssel 1866) war erfolg-
reicher als die Erstausgabe, aber letztlich gab es kein Interesse an dieser Art 
Rassenkunde.   

Der heute bekannteste Rassentheoretiker des 19. Jahrhunderts ist der Diplomat
und Schriftsteller Arthur de Gobineau (1816-1882). Er setzte die im 19. Jahr-
hundert abgestorbenen aristokratischen Rassentheorien nostalgisch fort und ist
zugleich Vorläufer der Arier-Begeisterung des 20. Jahrhunderts. Seine Rassen-
theorie ist vor allem Widerspruch gegen die zeitgenössischen Zivilisationstheorie: 
An die Stelle der zunächst ungleichen, am Ende aber für alle Rassen gleiche 
universale Bildungs- und Institutionengeschichte wird eine Weltgeschichte gesetzt, 
die völlig aus unveränderlichen Rassenmerkmalen und deren Mischungen kon-
struiert ist. Alle großen Zivilisationen gehen auf Ausbreitung der weißen Rasse 
(oder ihres arischen Teils) zurück. Rassenmischung schafft die Zivilisationen und 
ist Ursache des Niedergangs der Zivilisationen (und dabei der Rasse der Arier).
Gobineau ist Pessimist: Programme zur Regeneration der Arier oder zur Unter-
werfung nichteuropäischer Völker sind nicht vorgesehen. Er sieht dem Ende der
Kultur und der Menschheit entgegen (Essai sur l’inégalité des races humaines. –
Paris 1853-55; dt. 1898-1901 u.d.T.: Versuch über die Ungleichheit der Men-
schenracen). Gobineaus Urteile sind kulturgeschichtlich, die schädelmessenden
Anthropologen hielt er für Scharlatane. Sofort gewirkt hat er nur in Amerika (wo
jede irgendwo bekannt gewordene Rassentheorie rassistisch aufgegriffen wurde)

57

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und später, durch seine Freundschaft mit Richard Wagner, in Deutschland, aber 
in Deutschland wurden seine Rassenideen erst in dem ihm völlig fremden Um-
kreis des Alldeutschen Verbandes rezipiert und verfälscht. Es gab seit Mitte der 
1960er Jahre in Frankreich ein starkes Interesse an Gobineau, das aber nur zei-
gen konnte, wie gering seine Bedeutung in seiner Zeit war. Vgl. Ernst Cassirer,
Der Mythus des Staates. – Frankfurt am Main 1985. – S. 289-321 (amerikanisch-
es Original 1946); Michael D. Biddis, Father of Racist Ideology : the Social and 
Political Thought of Count Gobineau. – New York 1970; Jean Boissel, Gobineau :
biographie ; mythes et réalité. – Paris 1993. Gobineaus Deutung der Zivilisations-
geschichte ist oberflächlich, er hätte sonst ein Theoretiker von Akkulturation und
Nichtakkulturation werden können. Christian Geulen versucht ihn als Theoretiker
des Eurozentrismus ernst zu nehmen (Wahlverwandte : Rassendiskurs und 
Nationalismus im späten 19. Jahrhundert. – Hamburg 2004. – S. 59-71). Eher
kann an Gobineau gezeigt werden, wie das 19. Jahrhundert an einer Theorie des 
Kulturkontaktes und des Eurozentrismus scheitert. 

Die Wissenschaft von der zoologischen Klassifikation der Menschenrassen war
bereits vor dem 19. Jahrhundert mehr als vergleichende Anatomie; schon Linné 
griff voll auf rassistische Stereotype zurück: der Neger ist faul, der Chinese gierig
(das hatte bereits bei Montesquieu gestanden als klimabedingt). Weil die weiße
(kaukasische) Rasse auch Inder, Juden und Araber umfaßte, war diese im 19. 
Jahrhundert dominierende Rassenkunde weder für Antisemitismus noch für den
Kolonialismus in Indien und Algerien interessant. Einen aktuellen Bedarf an der 
Rassenkunde gab es nur in den Debatten um die Zukunft der Sklaverei, aber die
führenden wissenschaftlichen Anthropologen waren bis Mitte des 19. Jahrhun-
derts daran interessiert gerade die rassistischen Töne gegen Schwarze abzu-
schwächen. Die Tendenz der folgenden Periode ist diffuser: Die Forschung nach 
Rassencharakter wird salonfähig, aber die akademischen Rassenforscher wer-
den mit moralischen Zuweisungen vorsichtiger. Die Öffentlichkeit zeigte Interesse
an diesen Diskussionen, aber nicht unbedingt großen Glauben an die Ergebnis-
se. Für unsere Perspektive sind zwei Züge bemerkenswert: Erstens spielen The-
orien, die wie eine Vorbereitung der Kolonisierung Afrikas klingen, keine erkenn-
bare Rolle für die Kolonisierung. Zweitens kommen Asiaten im Rassendiskurs nur 
marginal vor. Für die internationale Politik des 19. Jahrhunderts war die Frage
nach stabilen Staaten wichtiger. James Lorimer kann wohl als Rassist bezeichnet 
werden, aber gerade an ihm kann man zeigen, wie schwer es den Völkerrechtlern
fiel, auf Rassenkunde zurückzugreifen. Der naturwissenschaftlich ausgebildete 
Jurist erwartet von einer künftigen Völker- und Rassenkunde, daß sie als Grund-
lage eines wissenschaftlichen Völkerrechts dienen könnte. Aber er weiß gut, daß
es diese Wissenschaft (noch) nicht gibt. Ob politische Einheiten als Staaten im
Sinn des Völkerrechts anerkannt werden können, muß politisch und ethisch ent-
schieden werden. Es gibt nur ein Völkerrechtsbuch, das von den Zwischenergeb-
nissen der Rassenkunde Einsichten für das Völkerrecht erwartet, aber der Autor
war ein Beamter in der italienischen Regionalverwaltung, der im Völkerrechtsdis-
kurs keine große Rolle spielte (Pietro Celli, Sistema di diritto internazionale mo-
derna. – Firenze 1872. – S. 89-128 Del principio di nazionalità; dieses Kapitel ist 
eine Kurzfassung seines Buches Del principio di nazionalità della moderna
società europeà. – Pavia 1867, das unter den damals häufigen Stellungnahmen

58

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zum Nationalitätenprinzip durch sein Interesse für Rassentheorien bereits ein
Außenseiter gewesen war). Die etablierte Völkerrechtswissenschaft hat Cellis 
Interesse für Rasse sofort zurückgewiesen (Gustave Rolin-Jaequemyns, in:
Revue de droit international et de législation comparée 6 (1874) 150-151). Im
Ergebnis unterscheidet sich die an Zivilisation orientierte Völkerrechtsdiskussion 
freilich kaum von der Rassendiskussion: Asiatische Regierungen bekommen eine
zweite Chance, sie müssen als historische Zivilisationen den nächsten Zivilisations-
schritt selber tun (sofern sie, anders als Indien, eine verantwortliche einheimische 
Regierung besitzen), afrikanische politische Einheiten werden dagegen zu staa-
tenlosen Gesellschaften herabgestuft und unter Aufsicht gestellt. Daß Rassen-
theorie und Völkerrecht zu demselben Ergebnis kommen, sagt etwas über das 
Völkerrecht aus, aber die Zeit, in der Rassenautoren von der Politik gehört wer-
den, ist noch nicht gekommen. In den Kolonialverwaltungen werden die Beziehun-
gen zu außereuropäischen „Rassen“ dem persönlichen und institutionellen Ras-
sismus überlassen. Es gibt im Kolonialismus alle Arten Rassismus, aber keine 
offiziellen Rassentheorien. „Rasse“ ist kein Weltordnungsmodell des 19. Jahr-
hunderts. (Die anglophonen Siedlergemeinschaften von Australien bis Kalifor-
nien, die Asiaten durch Gesetze von Immigration und Bürgerrechten ausschlos-
sen, zeigen seit den 1880er Jahren die Auflösung dieses Paradigma des 19. 
Jahrhunderts; noch aber muß dieser Rassismus sich in Gesundheitsverordnun-
gen und anderen Verwaltungsgesetzen verstecken.)

Das Verhältnis Europas zur Welt der nichtstaatlichen Gesellschaften war im 19. 
Jahrhundert weiter von dem frühneuzeitlichen naturrechtlichen Erbe der Entrechtung
von Gesellschaften, die Weltressourcen nicht effizient nutzen, bestimmt. Das war 
jetzt v.a. eine Frage der Siedler europäischer Herkunft im amerikanischen
Westen und in Australien, Neuseeland und Südafrika (nur in den anglopho-
nen Ländern gab es Siedler europäischer Herkunft in so großer Zahl und so
schwach organisierte einheimische Gesellschaften). Die Erwartung, daß „zurück-
gebliebenen Rassen“ aussterben, ist eines der großen Themen der Rassentheo-
rien. Lanciert wurde es bereits von dem Anthropologen Pritchard in einem kurzen 
Aufsatz, der erst einmal historisch zeigen muß, daß es ein Verschwinden von
Rassen gibt. Es ist ein Aufruf, zur Sammlung von ethnographischem Material, so
lange das noch möglich ist, aber verbunden, mit einem Hinweis auf die gerade 
gegründete Aborigines‘ Protection Society (On the Extinction of Human Races, in: 
Edinburgh New Philosophical Journal 28 (1839/40) 166-170). Robert Knox, der 
als erster die weltweite Ausbreitung der „Saxons“ in einer Rassentheorie fassen 
will (wenn man dieser „philosophischen Untersuchung“ die Bezeichnung als The-
orie zugestehen möchte), ist der erste große Autor des Aussterbens der Rassen,
die sich nicht wehren können. Die darwinistische Rassentheorie ist zunächst ein
Nachruf auf diese Rassen, sie gibt diesem Aussterben biologische Unausweich-
lichkeit. Aber man muß kein Angelsachse und kein Darwinist sein, um das Ende 
dieser Kulturen oder gar ihrer Bevölkerungen als eine Art manifest destiny hinzu-
nehmen. Bluntschli, der in einer deutschen Tradition des Völkerrechtes mit eher 
geringem Interesse an Kolonialismus steht, betont die Notwendigkeit der univer-
salen Zivilisierung zu Nationen. Aber: „Wenn die Ureinwohner solchem Erziehungs-
prozess dauernd widerstehen, so ist ihr Untergang nicht abzuwehren und dann ein
verschuldeter.“ Das war auch die Haltung der Staatsregierungen, die für die Sied-

59

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lerkolonien zuständig sind: Ihr Ziel ist Assimilierung der Ureinwohner, aber ihr
größeres Ziel ist die Entwicklung der kommerziellen Landwirtschaft der weißen 
Siedler; sie haben nur Reservate anzubieten und sehen den Massakern der Sied-
ler oder der eigenen Truppen mit eher sporadischen Erinnerungen an die Men-
schenrechte zu. Die Möglichkeit der Koexistenz und der Assimilierung mag als 
anfängliche Illusion verständlich sein, aber das europäische Denken und politi-
sche Handeln hatte keine Möglichkeit zur Kurskorrektur angesichts der realen
Entwicklungen in den Siedlerterritorien. Statt einer Debatte über die sozialen,
ökologischen und medizinischen Folgen von Eroberung und Besiedlung gab es 
eine „fantasy of auto-genocide or racial suicide“ (Brantlinger). Es ist eine Grauzo-
ne der Einschätzung des Entwicklungspotentials der Jäger/Sammler-Gruppen, die im
Einzelnen kaum bestimmbar zwischen Rassismus und Zivilisationstheorien steht. 

Wenn „Race is everything“ und Rasse als unveränderliche physische Eigenschaft
die Neuerungen des 19. Jahrhunderts in der Rassentheorie sind, dann muß Ro-
bert Knox (1791-1862), Anatom und Vortragsreisender, als Begründer des mo-
dernen theoretischen Rassismus gelten. Deshalb ist es wichtig genau hinzuse-
hen, was ihn antrieb: der Schock des Exterminismus. Er war von 1817 bis 1820
als Militärarzt in Südafrika stationiert, wo er die Vertreibung südafrikanischer Völ-
ker durch Buren und Engländer erlebt hat. Er ist der erste große Autor des Aus-
sterbens der Rassen: Die europäischen Rassen, vor allem die Saxons (das meint 
außer den Engländern die Niederländer, die ihm als Buren begegnet waren), ver-
treiben und vernichten die Bewohner aller Weltgegenden, in denen sie überleben 
können. Nur die Schwarzen habe eine Chance zu überleben, weil sie in Gebieten
leben, in denen Weiße nicht siedeln können. Die Schwarzen kommen in Knox’ 
Stufenleiter der Rassen wie üblich mit geringerer Intelligenz vor, werden aber für
ihren Widerstand gegen die Kelten (Franzosen) in Haiti bewundert, während er
nicht nur die irischen Kelten verachtet, sondern auch die französischen, die alle 
ihre Revolutionen verdorben haben (daß auf die französische Revolution von 
1848 so schnell Napoléon III. folgte, ist ein Ausgangspunkt seines Buches über
die Rassendynamik). Expansionismus und Exterminismus der Saxons kommen
daher, daß auch diese in ihren Revolutionen gegen ihre fremdstämmige Herren-
klasse versagt haben, aber einen größeren Freiheitswillen besitzen und deshalb
in die ganze Welt auswandern (er sieht bei seiner eigenen Rasse auch keine
Begabung für Kunst und abstraktes Denken, da kommt derjenige Teil der Deut-
schen besser weg, den er nicht für Saxons, sondern für Slawen hält). Es ist im
Durcheinander von Knox’ Vorträgen und ihrer Überarbeitung zu einem Buch nicht 
leicht, zwischen Faszination für und Abscheu vor den exterminierenden Rassen 
zu unterscheiden und zwischen Mitgefühl und Verachtung für ihre Opfer. Seine
Liebe gilt am stärksten der unberührten afrikanischen Natur, in die verschiedene
Rassen sich eingliedern konnten, nur seine eigene nicht. Knox ist der Verkünder
des Rassenkampfes, nicht als einer Erscheinung der Vergangenheit, darin hätte
er im 19. Jahrhundert rasch Zustimmung finden können, sondern auch für die 
Zukunft. Knox widerspricht den Zivilisationserwartungen des 19. Jahrhunderts
und dessen Standardbild der Geschichte, Rom habe die Stämme, die es besiegt
hatte, zu mehr Kultur geführt. Die Europäer können nur niederdrücken und ver-
sklaven. Die Begründung ist die übliche Annahme der Rassentheorien, daß näher 
verwandte Rassen nicht exterministisch mit einander umgehen, während die Euro-

60

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


päer jetzt mit ferner stehenden Rassen zusammenstoßen. Knox hält sich an den 
Gegensatz von Weißen und Schwarzen; im Nachwort zur 2. Ausgabe deutet er
an, daß heute alle Rassen außer der weißen prekär geworden sind. Knox war ein
Anatom, aber sein Buch über die Rassen kommt ohne jede Anatomie aus, diese
Rassen sind ausschließlich kulturgeschichtlich bestimmt (The Races of Men : a
Fragment. – London 1850, erweiterte Aufl. 1862 mit dem Titelzusatz: a Philoso-
phical Enquiry into the Influence of Race over the Destiny of Nations). Knox‘ Ras-
senlehre hat in der Mitte des 19. Jahrhundert dort für einiges Aufsehen gesorgt,
wo man an der Rangfolge von Weißen und Schwarzen interessiert war (also in
den amerikanischen Südstaaten und bei deren Freunden in England), seine 
Polemiken gegen die Saxons haben keine Nachfolge gefunden. Vgl. Evelleen
Richards, The Moral Anatomy of Robert Knox, in: Journal of the History of Bio-
logy 22 (1989) 373-436; Robert J. C. Young, The Idea of English Ethnicity. –
Oxford 2008. – S. 71-87 The Transcendental Anatomy of Robert Knox. Bio-
graphie: A. W. Bates, The Anatomy of Robert Knox : Murder, Mad Science and 
Medical Regulation in Nineteenth-Century Edinburgh. – Brighton 2010.

Im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts dominierten in der Diskussion über Men-
schenrassen darwinistische Theorien. Die Frage, ob Charles Darwin (1809-
1882) Sozialdarwinist war oder nicht (oder – in der eleganten Formulierung von
Peter Gay – „fast nie“), hat heftige Gegensätze hervorgerufen. Darwin, der in 
seinen wissenschaftlichen Anfängen erst das Staunen überwinden mußte, daß
ein Feuerländer, der Englisch gelernt hatte, in seinen geistigen Fähigkeiten eher
einem Engländer als einem Affen glich, nimmt Rassen als Äquivalent zoologi-
scher Variationen und fragt nach Aufstieg und Abstieg von Rassen. Der Natur-
wissenschaftler weiß, daß es Verdrängungen auch bei Tieren gibt und daß in der 
Menschengeschichte von Anfang an Stämme durch Stämme unterdrückt wurden.
Wenn heute zivilisierte Völker barbarische unterdrücken, verdanken sie ihren 
Erfolg aber nicht mehr der körperlichen Evolution, sondern „Kunstfertigkeiten, die
Folge ihres Intellekts“ sind. „Rassen“, die von altruistischen Motiven der Zusam-
menarbeit und gegenseitigen Hilfe geprägt sind, sind im Kampf überlegen und
damit in der Selektion bevorzugt. Ihr Gedeihen hängt nicht länger von natürlicher
Zuchtwahl ab, denn sie „do not supplant and exterminate one another as do 
savage tribes“. Das allgemeine Verschwinden barbarischer Rassen ist eine
Erscheinung der neueren Zeit: Früher sind Barbaren gegenüber Zivilisationen
nicht zurückgewichen. Dieses Verschwinden von Stämmen liegt an veränderten 
Lebensbedingungen, die ihre Fruchtbarkeit katastrophal vermindern können. Es 
ist eine Dialektik des Wandels: die Modernisierung bei den Zivilisierten ist eine
Bedrohung der Nichtzivilisierten. Darwin weicht auf eine Apologie der Zivilisation
aus: Der Kampf ums Dasein hat so viel Fortschritt gebracht, daß er auch weiter 
akzeptiert werden muß; eher war er nicht hart genug, sonst gäbe es nicht so viele 
fruchtbare Gebiete, in denen nur Nomaden leben (Descent of Man and Selection
in Relation to Sex. – London 1871, Kapitel V und VII, das englische Zitat steht
erst in der 2. Auflage 1874). Für eine Kriegstheorie ist aus Darwin nur die Versi-
cherung zu entnehmen, daß eine biologische Theorie Urgeschichte und Verhält-
nisse an der Peripherie erklären kann, daß aber auch an der Peripherie Kriege 
nur eine sekundäre Ursache für das Verschwinden nichteuropäischer Rassen
sind. Zur Erklärung der internationalen Beziehungen zwischen zivilisierten Natio-

61

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nen kann die Biologie nichts beitragen (auch wenn Darwin privat die Orientkrisen
als „struggle for existence“ bezeichnen kann).

Grundlegend: John C. Greene, Darwin as a Social Evolutionist, in: Journal of 
the History of Biology 10 (1977) 1-27, Neudruck in: ders., Science, Ideology
and World View : Essays in the History of Evolutionary Ideals. – Berkeley, Cal. 
1981. – S. 95-127 (Darwin bemüht sich um eine Balance zwischen den Posi-
tionen der zeitgenössischen Debatte); Tony Barta, Mr Darwin‘s Shooters : on
Natural Selection and the Naturalizing of Genocide, in: Colonialism and Ge-
ocide / ed. by A. Dirk Moses and Dan Stone. – London 2007. – S. 20-41 (ver-
gleicht die Passagen des Forschungstagebuches über Argentinien und 
Australien mit dem endgültigen Urteil in Descent of Man). Außerdem zu
Darwin und der ersten Generation der Darwinisten: Nancy Stepan, The Idea 
of Race in Science : Great Britain 1800-1860. – London 1982. – S. 47-82
(vergleicht Darwin, Wallace und Huxley, die alle Schwierigkeiten mit der instabi-
len Abgrenzung von biologischer Rassenentwicklung und kultureller Zivilisa-
tionsgeschichte hatten); Robert J. Richards, Darwin and the Emergence of
Evolutionary Theories of Mind and Behavior. – Chicago, Ill. 1987; Patrick
Brantlinger a.a.O. S. 164-188; Thomas Gondermann, Evolution und Rasse :
theoretischer und institutioneller Wandel in der viktorianischen Anthropologie.
– Bielefeld 2007.

„Sozialdarwinismus“ erscheint in der Literatur über das 19. Jahrhundert häufig als
Erklärung von Nationalismus, Rassismus, Bellizismus, Kolonialismus. Spezial-
darstellungen haben gezeigt, daß der Sozialdarwinismus eher britisch und ameri-
kanisch war (als Apologie des laissez-faire Kapitalismus, die Wettbewerb betont, 
und als Reformbewegung, die Kooperation betont) als französisch und deutsch
(in Deutschland v.a. eine sozialdemokratische Bewegung, die eine breitere wis-
senschaftliche Basis für den historischen Materialismus sucht). Dieser auf die 
Gesellschaftsentwicklung angewandte Darwinismus konnte auch Theorie des 
Zivilisationsfortschrittes vom Krieg zum Frieden sein. Es gibt gelegentlich Auto-
ren, die die internationalen Beziehungen „darwinistisch“ als Selektion im interna-
tionalen System darstellen (und damit dem Modell der notwenigen Anpassung 
von Kenneth Waltz nahekommen). Solche „Darwinisten“ sind etwa Herbert 
Spencer, Walter Bagehot und am ausdrücklichsten Albrecht Schäffle; aber es ist 
immer eine Evolution zu gewaltfreien Konfliktaustragungen. Eine zu laxe Rede 
von „Sozialdarwinismus“ verwischt auch den Unterschied zum traditionellen euro-
päischen Bellizismus. Dieser war ein Erbe der internationalen Gesellschaft der
Fürsten, in der Kriege geduldet wurden, aber die Vernichtung der einzelnen Glie-
der der Staatengesellschaft (oder gar die physische Ausrottung ihrer Bürger) kein
Ziel sein sollte. Sozialdarwinismus auf Völker angewendet, geht dagegen von 
einem Kampf um Unterwerfung und Vernichtung aus. In der konservativen Tradi-
tion der internationalen Gesellschaft gehen auch bellizistische Autoren davon
aus, daß die Moderne keinen Kampf ums Überleben mehr kennt. Was im 19. 
Jahrhundert avant la lettre „Sozialdarwinismus“ in Kriegstheorien genannt werden 
könnte, bezieht sich auf Zustände der Frühzeit der Menschheit und möglicher-
weise der kolonialistischen Peripherie. Mit der neuen Weltpolitik am Ende des 
Jahrhunderts wurde der Kampf ums Dasein zwischen Staaten ein Thema; jetzt
wurden der bellizistische und der sozialdarwinistische Diskurs verschmolzen. 

62

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Liberale und Sozialisten zogen sich von der biologischen Argumentation zurück, 
Konservative und Präfaschisten wurden bereit, sich als Darwinisten zu verstehen. 

Genauso müssen Rassentheorien und Zivilisationstheorien auseinandergehalten
werden. Ein ernst genommener Rassismus macht das Projekt der Zivilisierung 
unmöglich. Was die Zivilisationstheorie des 19. Jahrhunderts retten sollte, war 
das Eingeständnis, daß auch die eigene Rasse noch kürzlich in Wäldern und
Sümpfen gelebt hatte (um eine Formulierung von Tocqueville zu verwenden), und
daß die Idee von Fortschritt und Zivilisation von außen durch Römisches Reich, 
Christentum und Renaissance gekommen ist. Aus der Sicht der „niederen Ras-
sen“ war das nicht unbedingt ein Trost, ihnen werden Versprechen der Gleichheit 
allenfalls für eine viel spätere Zeit gemacht. Die Soziologie ist die Wissenschaft 
von der Langsamkeit der Akkulturation. Comte verwirft Rassendeutungen der
Geschichte, hat aber dieselben Vorstellungen, daß die Afrikaner am spätesten zu 
der neuen Zivilisation des positiven Zeitalters finden werden. Mill hat seine post-
comteische Wissenschaft vom Nationalcharakter, die ohne Anleihen bei Rassen-
theorien auskommen sollte, nie geschrieben; aber die Fragmente sollen zu einer
Rechtfertigung der Kolonialpolitik im Namen der Zivilisation führen (wofür man ihn 
einen Rassisten genannt hat). Tocqueville, der seinen ehemaligen Mitarbeiter
Gobineau wegen dessen monomaner Art, Rasse zur Erklärung der gesamten 
Weltgeschichte zu machen, einen „Roßtäuscher“ nannte, hat in seinen Bemer-
kungen zu den Beziehungen zwischen den drei Rassen Nordamerikas erkannt, 
daß es nicht um angeborene Eigenschaften ging, sondern um den Zusammen-
stoß verschiedener Zivilisationshöhen (Über die Demokratie in Amerika I/II/10).
Seine Rolle in der französischen Kolonialpolitik konnte auch ihm mit guten Grün-
den die Bezeichnung Rassist einbringen. Herbert Spencer hat als einziger der 
großen Sozialwissenschaftler des 19. Jahrhunderts direkte Anleihen bei biologi-
schen Rassentheorien für nötig gehalten. Den Trend zur Annahme unveränderli-
cher Rassen, machte er nicht mit, aber die intellektuelle Entwicklung der Individu-
en wird so sehr an die bisherige Entwicklung der Komplexität der Gesellschaft 
gebunden, daß das Ergebnis sich wenig vom Rassismus unterscheidet: Angehö-
rige primitiver Gesellschaften haben bereits eine so viel niedrigere Hirnmenge,
daß die Differenz zu den fortgeschrittensten Gesellschaften kaum einzuholen ist
und ihr Aussterben wahrscheinlich wird. Der Soziologe des Individualismus warnt 
nicht nur vor plötzlichen Modernisierungen, sondern auch, ganz in der Art eines
Viehzüchters, vor Rassenmischungen. Rassentheorien und Zivilisationstheorien
müssen unterschieden werden und doch sind beide mit der Erklärung von lang-
fristigen Entwicklungsunterschieden beschäftigt. Rassenforschung ist als wissen-
schaftliches Programm heute unverständlich geworden, „Zivilisation“ ist margina-
lisiert worden durch die neue Betonung des überhistorisch Normativen, welche
Rassentheorien und Zivilisationstheorien des 19. Jahrhunderts als ein wissen-
schaftliches Versagen vorgekommen wäre (gerade die Rassentheorien sind vom 
Gestus der Wahrnehmung der Wirklichkeit geprägt). Aber gerade in normativen
Diskursen kehrt „Zivilisation“ unter neuen Namen regelmäßig wieder. Diskurse 
über universale Standards kippen weiter in einen Diskurs über Zivilisationsstan-
dards um.

Die großen Überblicke zur Geschichte der Rassentheorien tragen die Spuren
ihrer Zeit, sie sollten den nationalsozialistischen Völkermord (wie Mosse

63

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schon im Titel klarmacht) und den fortdauernden Rassismus in Amerika ver-
stehbar machen; die Theorien des 19. Jahrhunderts haben sie aufgelistet,
aber oft nicht verstanden: Thomas F. Gossett, Race : the History of an Idea in
America. – New York 1963; Léon Poliakov, Le mythe aryen. – Paris 1971,
dt. Übers. u.d.T.: Der arische Mythos; George L. Mosse, Toward the Final
Solution : History of European Racism. – New York 1978, dt. Übersetzun-
gen 1978 u.d.T. : Rassismus und 1990 Die Geschichte des Rassismus in
Europa; Michael Banton, The Idea of Race. – London 1977; ders., Racial
Theories. – Cambridge 1987. Eine präzisere Geschichte des Rassismus am 
britischen Beispiel: Douglas A. Lorimer, Colour, Class and the Victorians :
English Attitudes to the Negro in the Mid Nineteenth Century. – Leicester
1978; ders., Science, Race Relations and Resistance : Britain, 1870-1914. –
Manchester 2013. Zur Entwicklung der Rassenkunde: Christine Bolt, Victorian
Attitudes to Race. – London 1971; Reginald Horsman, Origins of Racial Anglo-
Saxonism in Great Britain before 1850, in: Journal of the History of Ideas 37
(1976) 387-410; Nancy Stepan, The Idea of Race in Science : Great Britain
1800-1960. – London 1982; George W. Stocking, Jr., Victorian Anthropology.
– New York 1987; Die Natur des Menschen : Probleme der Physischen Anthro-
pologie und Rassenkunde (1750-1850) / hrsg. von Gunter Mann und Franz
Dumont. – Stuttgart 1990; Peter Mandler, ‚Race’ and ‚Nation’ in Mid-Victorian
Thought, in: History, Religion, and Culture : British Intellectual History 1750-
1950 / ed. by Stefan Collini ... – Cambridge 2000. – S. 224-244; Thomas 
Gondermann, Evolution und Rasse a.a.O..

Zum “Sozialdarwinismus” des Krieges und des Friedens vgl. als internatio-
nalen Überblick: Paul Crook, Darwinism, War, and History : the Debate over
the Biology of War from ‚the Origins of Species’ to the First World War. –
Cambridge 1994. In den überwiegend nationalen Darstellungen des “Sozial-
darwinismus” sind Krieg und Frieden bis 1890 selten ein Thema. Das Wort 
„Sozialdarwinismus“ kommt aus Polemiken der 1880er Jahre gegen Apolo-
gien des laissez-faire Kapitalismus. Um 1900 übernehmen Pazifisten den Be-
griff, um damit Soziologen der vorigen Generation zu benennen, die eine Rol-
le der Gewalt in Vorgeschichte und Geschichte sehen, aber für Gegenwart 
und Zukunft eher pazifistisch waren (v.a. Herbert Spencer), vgl. Jacques
Novicow, La critique du Darwinisme social. – Paris 1910; George Nasmyth, 
Social Progress and the Darwinian Theory : a Study of Force as a Factor in 
Human Relations. – New York 1916. Zu diesem Streit um die Rolle von 
historischer Entwicklung und überhistorischer Moral ausführlicher in Bd. III
dieser Bibliographie. Zur Geschichte des Wortes „Sozialdarwinismus“ im
Rahmen der soziologischen Polemiken von 1880 bis 1914: Donald C. Bello-
my, „Social Darwinism“ Revisited, in: Perspectives in American History NS 1
(1984) 1-129, dort S. 54-63 auch über angeblich sozialdarwinistische Kriegs-
theorien. Gegen die ständige Vermehrung der Rede von “Sozialdarwinismus”
protestiert Robert Bannister, Social Darwinism : Science and Myth in Anglo-
American Social Thought. – Philadelphia 1979 (im ausführlichen Vorwort der 
2. Auflage 1992 verteidigt Bannister seine Eingrenzung des Begriffs).

64

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


In den letzten Jahrzehnten wurde viel über koloniale Genozide publiziert. Die 
Autoren kennen den Unterschied zu der nationalsozialistischen Intention der
Vernichtung der Juden, aber sie beschreiben „relations of genocide“, „genoci-
dal societies“, strukturelle Folgen der europäischen Siedlung in Territorien von
Jäger- und Sammlervölkern. Vgl.  Michael Mann, The Dark Side of Democracy :
Explaining Ethnic Cleansing. – Cambridge 2005. – S. 70-110; Patrick Wolfe,
Settler Colonization and the Elimination of the Native, in: Journal of Genocide 
Research 8 (2006) 387-409; Mark Levene, Genocide in the Age of the Nation-
state. – London 2005. – vol. II, 61-99 Anglo Consolidation in the Americas and 
Antipodes; Ben Kiernan, Blood and Soil : a World History of Genocide and
Extermination. – New Haven, Conn. 2007. – S. 249-363; Colonialism and 
Genocide / ed. by A. Dirk Moses and Dan Stone. – London 2007; Jürgen 
Osterhammel, Die Verwandlung der Welt : eine Geschichte des 19. Jahrhun-
derts. – München 2009. – S. 465-564; Genocide on Settler Frontier : When
Hunter-Gatherers and Commercial Stock Farmers Clash / ed. by Mohamed
Adhikar. – New York 2015. Forderungen nach Exterminierung und hilflose 
Versuche zu einem Ausweg – das ist überwiegend eine Geschichte von Leit-
artikeln in Frontier-Zeitungen und Behördenkorrespondenz. Aber es gibt auch 
einen theoretisch gemeinten Diskurs über das Aussterben der Jäger- und 
Sammlervölker angesichts der Siedlervölker: Patrick Brantlinger, Dark Va-
nishings : Discourse on the Extinction of Primitive Races, 1800-1930. – Ithaca,
N.Y. 2003 (nur anglophone Beiträge, entgegen dem Titel effektiv nur bis 1890).

2.2 Frankreich
Frankreich war der Verlierer von 1815, aber weiter ein so starker Staat, daß sich 
die Politik der übrigen Staaten um die Einhegung Frankreichs drehte. Obwohl
Frankreich zwischen 1815 und 1870 nur selten republikanisch regiert wurde, galt
es als ein republikanisches, demokratisches Land: Das Echo seiner Revolutionen 
störte die prekäre europäische Ordnung auch, wenn die französischen Regierun-
gen konterrevolutionär waren und sich von Interventionen zurückhielten. Die fran-
zösische Linke assoziierte Revolution und Krieg, während die Restaurationen 
nach 1815, 1830 und 1848 sich als Bewahrer der französischen und europäi-
schen Ordnung legitimieren mußten. Auch in diesen Zeiten sollte das französi-
sche Prestigebedürfnis durch Mitsprache in europäischen Angelegenheiten
befriedigt werden. Tocqueville meinte 1839, wenn Frankreich zusehen müsse,
wie andere Staaten intervenieren, sei das verheerender als der Verlust von 20 
Schlachten. Es gibt Züge, die in verschiedenen Metamorphosen von links bis
rechts immer wiederkehren. Etwa die französische Phobie, neben den echten 
Supermächten der Zukunft – England (die Aversion gegen diesen aristokrati-
schen Handelsstaat ist durchgehend), den USA, Rußland – zweitrangig zu wer-
den. Oder die französischen Hoffnungen auf eine Rolle als Führerin der europäi-
schen Klein- und Mittelstaaten, speziell der lateinischen Staaten (ein Motiv, das
mit dem Sozialisten Leroux begann und mit dem Faschisten Maurras endete, vgl.
Käthe Panick, La race latine : politischer Romanismus in Frankreich des 19.

65

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jahrhunderts. – Bonn 1978). Es war ein Dogma der französischen Außenpolitik, 
daß es keine Einigkeit der übrigen Großmächte gegen Frankreich geben dürfe. 
Liberale, Konservative und Bonapartisten suchten deshalb die Zusammenarbeit 
mit Großbritannien, der anderen konstitutionellen Macht. Das scheiterte nie an
wirklichen Interessengegensätzen, aber am Stolz und Mißtrauen von Regierun-
gen, die auf eine öffentliche Meinung reagieren mußten, aber nicht zu einer
demokratischen Partizipation fähig waren. Es gibt viele Arbeiten über das republi-
kanische Selbstbildnis Frankreichs und es wird viel publiziert über die mission 
civilisatrice einer späteren Zeit in den Kolonien, aber merkwürdig selten und se-
lektiv ist die Vorstellung der französischen Mission in Europa beschrieben wor-
den. Der französische Nationalismus ist immer ein Versprechen, was diese Nati-
on für Europa und die Welt täte, wenn man sie ließe. Die Ambivalenz des napo-
leonischen Erbes führt zur Idee, Napoléon fortzusetzen, aber auf eine friedlichere
Weise. Das wird der Kern des Revisionismus Napoléons III., wird aber auch in die 
repu-blikanische und liberale Tradition der Mission Frankreichs integriert. Die 
französische Idee, exemplarisch ein peuple social zu sein und damit das aus-
schlaggebende Volk für die moderne Welt, le monde social, war die intellektuell 
anspruchsvollste Form der konkurrierenden Exzeptionalismen des 19. Jahrhun-
dert. Die zentrale internationale Ordnungsidee ist das Nationalitätenprinzip. Bei
Demokraten ist es die Aufgabe Frankreichs, demokratischen Nationen zu helfen,
dafür werden häufig spezielle Rechte für Frankreich verlangt (etwa: die Rhein-
grenze). Bei Liberalen ist die Bereitschaft größer, das Nationalitätenprinzip durch
nationale Interessen zu modifizieren (etwa: ein weiterhin geteiltes Deutschland). 
Napoléon III. hat am ehesten begriffen, daß eine Neuordnung Europas ein Prinzip
bieten muß, das in Europa verstanden wird; er hat sich aber auch am stärksten in
die Widersprüche von Nationalitätenprinzip und französischen nationalen Interes-
sen verheddert. 

Epting, Karl
Das französische Sendungsbewußtsein im 19. und 20. Jahrhundert. – Hei-
delberg : Vowinkel, 1952. – 238 S.
Der französische Zivilisationsbegriff geht von der Entwicklung zu einer einheitli-
chen Menschheitskultur aus, deren hauptsächlicher Träger Frankreich ist. „Die
naive Auffassung, daß Frankreichs Eingriffe niemals machtpolitischen und impe-
rialistischen Absichten entspringen, sondern einem generösen, universalen Auf-
trag, wird im 19. und 20. Jahrhundert ziemlich allgemein angenommen.“ Behan-
delt werden politisches, kulturelles und religiöses Sendungsbewußtseins in 
Längsschnitten vom frühen 19. bis zum frühen 20. Jahrhundert. Häufig berück-
sichtigte Autoren des 19. Jahrhunderts sind Quinet, Michelet, Guizot, Comte, 
Hugo, Lamartine, Renan. Das Buch ist die einzige Gesamtdarstellung der franzö-
sischen Sendungsidee geblieben. Die Spuren seiner Entstehung sind fragwürdig
(Epting war als deutscher Kulturreferent im besetzten Paris ein Praktiker der
deutschen Sendung gewesen, deutlicher kann man hier aber den konservativen
Ideologen der 1950er Jahre erkennen) und es ist nur eine erste Sondierung der 
Literatur (voller schöner Zitate); das Unternehmen müßte vergleichend (das hat
schon Epting gefordert) und sozialgeschichtlich neu aufgenommen werden. 

66

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Todorov, Tzvetan
Nous et les autres : la réflexion française sur la diversité humaine. – Paris : 
Éd. Du Seuil, 1989. – 452 S. (La couleur des idées)
Engl. Übersetzung u.d.T.: On Human Diversity : Nationalism, Racism, and
Exotism in French Thought. – Cambridge, Mass. 1993
Eine Geschichte der Bemühungen von Montaigne bis zu Lévi-Strauss das tücki-
sche Verhältnis von Universalismus und Relativismus der Kulturen zu denken.
Keiner der großen französischen politischen Autoren des 19. und frühen 20. 
Jahrhunderts paßt zum Klischee eines republikanischen Nationalismus: nicht
Michelet, nicht Renan, Tocqueville noch weniger und Le Bon, Barrès und Peguy
sowieso nicht. Todorov skizziert seinen eigenen dialogischen Humanismus, der
die kulturelle Eigenheit der Nationen akzeptiert, sie aber in einen Dialog bringen 
will. Das Buch ist ein Teil seines langen Kampfes gegen die Vereinbarkeit des
Patriotismus mit Humanismus, was immer die Sprecher für beides uns weisma-
chen wollen.

Leonhard, Jörn
Bellizismus und Nation : Kriegsdeutung und Nationsbestimmung in Europa
und den Vereinigten Staaten 1750-1914. – München : Oldenbourg, 2008. – S.
389-419, 517-571
Auch in der Restaurationsmonarchie, die sich die Erinnerungen an Revolutions-
zeit und Napoléon nie aneignen konnte, dominiert der Bezug der Nation auf 
Krieg. Das bonapartistische Modell beruht auf der „Perpetuierung eines nationa-
len Krisen- und Rettungsszenariums“. Die Republikaner nach 1871 knüpfen wie-
der an die Tradition der revolutionären Nation von 1792 an.

2.2.1 Demokraten
Die französischen Demokraten bekannten sich zu den Kriegen der Revolution.
1815 erschien ihnen als unverdientes Verhängnis, sie lehnten jede Verantwor-
tung Frankreichs für Napoléon ab. Sie pflegten zugleich Anglophobie und Russo-
phobie und unterstützten die Unterwerfung Algeriens durch Frankreich. Gegen 
die zaudernde Außenpolitik der liberalen Monarchie spielten sie Napoléon aus.
Die universale Republik ist eine Idee für die Zukunft und kann nur durch eine
französische Republik erreicht werden. In der Julimonarchie waren sich die De-
mokraten einig, daß Frankreich nicht den Platz hat, der ihm zukommt. In der Revo-
lution 1848 spalteten sich die Demokraten über die Hilfe für andere Revolutionen 
und Abwehr der Konterrevolution. Als in ganz Europa die Revolution auf dem 
Weg zum Sieg schien, wurde häufig über eine mögliche europäische Union ge-
schrieben, aber das wurde v.a. nach der Niederlage der Demokraten ein Thema.
Eine bruchlose Fortsetzung der Ideen demokratischer Außenpolitik gab es nur im 
Exil bei Victor Hugo und Alexandre Ledru-Rollin. Mit der pazifistischen Friedens-
bewegung hatten die französischen Demokraten nicht viel zu tun. 1867 gründeten 
sie ihre eigene republikanische, anti-bonapartistische Friedensbewegung. 1870
waren die Demokraten Gegner des Krieges, weil sie Gegner auch des Empire
libéral waren. Die Stunde der Republikaner kam nach der Niederlage, als sie ver-
suchten, sich wie 1792 als die besseren Verteidiger des Vaterlandes zu profilie-
ren. Sie leugneten auch jede Verantwortung Frankreichs für Napoléon III. Die

67

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


demokratischen außenpolitischen Ideen wurden auch von den meisten französi-
schen Sozialisten geteilt. Ausländische Demokraten waren sich nicht einig: Maz-
zini hat die französische Mission immer gehaßt, Moses Hess hat sich an sie auch
noch geklammert, als sie nur noch in der Gestalt Napoléons III. zu haben war. 

Vgl. Philippe Darriulat, Les patriotes : la gauche républicaine et la nation
1830-1870. – Paris 2001 (ausführlich zu Blanc, Cabet, Ledru-Rollin, Michelet,
Lamartine); Karma Nabulsi, ‚La Guerre Sainte’ : Debates about Just War
among Republicans in the Nineteenth Century, in: The Jacobin Legacy in
Modern France : Essays in Honour of Vincent Wright / ed. by Sudhir Haza-
reesing. – Oxford 2002. – S. 21-44 (der französische demokratische Interven-
tionismus war auch nach 1870 noch universalistisch; Nabulsi nennt übrigens
nur ein theoretisches Werk, das für die französischen Demokraten wichtig war
– die Übersetzung von Fichtes Über den Begriff des wahrhaften Krieges, siehe
Bd. I dieser Bibliographie S. 572). Zu den gesellschaftspolitischen Vorstellun-
gen: Marcel David, Le printemps de la fraternité : genèse et vicissitudes 1830-
1851. – Paris 1992.

Die bevorzugte Literaturgattung der Demokraten war Journalistik. Theoretiker
waren am ehesten die großen französischen Religions- und Revolutionshistori-
ker, die den Umbruch von der Religion der Gnade zur Religion der Gerechtigkeit
beschreiben. Edgar Quinet (1803-1875) ist den Franzosen am ehesten noch als
einer der Begründer ihrer laizistischen Zivilreligion bekannt (De la modernitè 
d’Edgar Quinet : l’homme est son propre Prométhée / sous la direction de Roland
Monnet. – Paris 2002; Thibaut Collin, Laicité ou religion nouvelle? : l’institution du 
politique chez Edgar Quinet. – Paris 2007). Aber zu seiner Zeit war seine wich-
tigste Leistung, den Franzosen andere europäische Völker (fast alle) vorzustellen. 
Seit seiner Antrittsvorlesung am Lyceum in Lyon 1839 ist er für die Völkerver-
ständigung tätig: der neue Professor für „littérature étrangère“ wollte das Wort
„étrangère“ verschwinden lassen und „die Pyrenäen zwischen den Völkern“ ein-
ebnen (Unité morale des peuples modernes (1839), in: Oeuvres complètes t. I –
Paris 1895. – S. 396-411); 1848 wollte er „humanité“ in die Präambel der republi-
kanischen Verfassung schreiben. Aber es war ein nationalistischer Kosmopolitis-
mus, den er bei Herder gelernt hatte: Die Seele der Menschheit kann nur in der
gesamten Geschichte sich zeigen, aber sie zeigt sich allein in einzelnen Natio-
nen. Der Kosmopolitismus kann nicht eine absolute Einheit des Menschenge-
schlechts sein, sondern nur eine „association“ der Völker (was bei Quinet keine
rechtliche Verbindung meint). Ein vollendeter Kosmopolitismus wäre eine vage
Abstraktion, die Folgen wären indifférence, inaction, égoisme. Die Mission der 
Französischen Revolution ist die Einheit von Freiheit und Gleichheit, von Indivi-
duum und Gruppe, von Nation und Menschheit. Eroberung ist ein barbarischer 
Akt. In Asien sterben noch Völker, in Europa zählt die Individualität der Menschen
und der Völker; Unabhängigkeit zu unterdrücken ist ein Verbrechen. Das ist auch
Quinets Argument gegen die Verträge von 1815: Eine Regierung, die von Frem-
den errichtet wird, ist der Tod des Rechtes, des Denkens, der Seele eines Volkes
(La France et la Sainte Alliance en Portugal (1847), in: Oeuvres complètes t. XIV,
L’enseignement du peuple : oeuvres politiques avant l’exil. – Paris 1895. – S. 261-
305). Vgl. Charles-Louis Chassin, Edgar Quinet : sa vie et son oeuvre. – Paris
1859, Neudruck Genève 1970, v.a. S. 119-267. Weiterhin die beste Einführung in 

68

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den Historiker der Freiheit und den Propheten der Menschheitsreligion ist: Paul
Bénichou, Les temps des prophètes : doctrines de l’âge romantique. – Paris
1977. – S. 454-496. Quinet hatte ein lebenslanges Interesse an Deutschland,
geblieben ist seine Angst vor Deutschland. Er wollte 1840 (und schon 1830) wie
andere Klassiker der französischen Demokratie und des französischen Interna-
tionalismus die Rheingrenze für Frankreich; das werde Europa gegen Rußland
stärken und damit auch im Interesse Deutschlands sein (das sich entlang der 
Donau auf Kosten der Türken vergrößern könne). Das sind Gleichgewichtsargu-
mente, aber vor allem geht es um die Demokratie in Frankreich, um die durch
Rußland und England aufgezwungene Monarchie, die Frankreich und damit Euro-
pa an einer klaren Zukunft hindert. Es ist ein Konflikt zwischen „la démocratie
française“ und „les aristocraties europénnes“, der sich fortsetzt im Konflikt zwi-
schen zwei Frankreichs, „l’une officielle, l’autre réelle.“ Vgl. 1815 et 1840 (1840)
in: Ouevres complètes t. X (1853) S. 1-27; Avertissement au pays 1841, in: ebd.
S. 29-52 oder Ouevres complètes t. XIV (1895) S. 227-258. Seit 1866 hat Quinet
die französische demokratische Haltung gegen den preußischen Militarismus
bestimmt: Eine nationale Einheit, die nicht durch das Recht zustande gekommen
ist, sondern durch einen Krieg, die eine Leistung der Aristokratie ist, nicht eine
der Industrie, ist barbarisch, ein Rückfall in das Ancien Régime. Die deutschen
Wissenschaftler, die so viel wissen, haben nicht begriffen, daß man Menschen
nicht erst überwältigen und dann von ihnen Sinn für Recht erwarten kann.
Deutschland soll seine Einheit haben, aber es gibt keinen Grund, warum Staaten 
noch wie im 15. oder 17. Jahrhundert eine kompakte Masse bilden müssen, um 
respektiert zu werden. Nach dieser preußischen Aktion könnte die Zukunft durch-
aus zwei, drei „assyrischen Reichen“ in Europa gehören und einigen Kleinstaa-
ten, die überlebt haben, aber nicht mehr nach eigener Façon leben können
(France et Allemagne, publiziert in Le Temps Januar 1867 und als Broschüre
Paris 1867, dann in: Oeuvres complètes t. XXIV (1895) S. 181-305). Damit hat
Quinet einen der zentralen Punkte des Selbstverständnisses der Dritten Republik
formuliert. Im Ersten Weltkrieg wurden seine Schriften über Deutschland neu ge-
druckt („Allemagne au-dessus de tout!“ : un prophète, Edgar Quinet. – Paris 
1917). Auf den Kongressen der Friedens- und Freiheitsliga 1867 (er war damals
einer der französischen Vizepräsidenten) und 1869 erklärte er, daß die Völker für
den Frieden seien und nur die Herrschenden für den Krieg. Er warb für die
fédération des États-Unis d’Europe (Oeuvres complètes t. XXIV (1895) S. 241-
258). Im Deutsch-Französischen Krieg 1870/71 schrieb er im besetzten Paris 
Durchhaltepropaganda und trat im Parlament gegen einen Friedensschluß ein:
Ein Frieden ohne Elsaß und Lothringen wäre „la guerre à perpétuité sous le
masque de la paix.“. Der nationalistische, internationalistische Prophet war bis
zuletzt kriegerisch, diese Verzweiflung konnten aller französischer Nationalismus
und Internationalismus bis 1945 nicht auslöschen. Zu diesem Umbruch vgl. René
Bourgeois, De la germanophilie à la teutophobie, in: Edgar Quinet, ce juif errant :
actes du colloque international de Clermont-Ferrand, centenaire de la mort
d’ Edgar Quinet / etablis par Simone Bernard-Griffiths et Paul Viallaneix. – Cler-
mont-Ferrand 1978. – S. 251-262.

69

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jules Michelet (1798-1874), der andere große republikanische Historiker, ist
nicht als Europäer oder Kosmopolit bekannt, eher als der archetypische französi-
sche Nationalist (Hans Kohn wählte ihn in seinem Buch über nationale Propheten 
als den exemplarischen Propheten der französischen Nation). Doch auch sein
Nationalismus war als Humanismus gedacht. Schon seine Einleitung in die Welt-
geschichte, mit der er 1831 begann, sagt, es könnte genauso gut eine Einleitung
in die Geschichte Frankreichs sein: „c’est que sa glorieuse patrie est désormais le
pilote du vaisseau de l’humanité.“ Die neue Offenbarung für die soziale Welt kann
der Welt allein Frankreich, das soziale Volk, erklären (Introduction à l’histoire uni-
verselle, in: Oeuvres complètes, II. – Paris 1972. – S. 227. 256-258). Michelet ist
Ideologe der Nationalerziehung als einer neuen Religion der Gerechtigkeit gegen
die Religion der Gnade. Die Französische Revolution, war die Offenbarung der 
neuen Religion („Dieu fut visible en 1790“). Seine Histoire de la Revolution ist die
Geschichte der versäumten Entchristlichung, ein Versäumnis, das zum Terror 
und zu Napoléon geführt hat; der Glaube an die Menschheit war nicht tief genug.
Konkret wird bei Michelet freilich nur die Einheit des Volkes. Michelet ist Prophet
der Solidarität, das Vaterland wird als Freundschaft bestimmt, als die größte
Gemeinschaft, in der Opfer gebracht werden. Eine solche Nation ist nur Frank-
reich. Deutschland und England sind Rassen oder Sprachen, Frankreich eine 
Religion. Zwar haben auch jene etwas Eigenes, können aber nicht mit der Welt-
geschichte harmonieren, das kann nur die Kulturnation Frankreich. Michelets
Nationalismus kommt aus der Angst vor einem unheilbaren Bruch zwischen dem
Volk und den Intellektuellen. Der Revolution von 1848 hat er nicht getraut,
Napoléon III. zeigt ihm die Berechtigung dieses Mißtrauens (die Männer verehren
Napoléon, die Frauen Jesus Christus, in beiden Fällen besteht Bedarf an Umer-
ziehung). Gegen die Legende Napoléons fordert Michelet eine neue Legende, die 
Volk und Intellektuelle zu einer Nation verbinden könnte (und er hat wohl nie
recht geglaubt, daß er sie schaffen kann). Die Harmonie und Einheit zwischen 
den Völkern ist kaum Thema. Michelet hatte eine Schwäche für Anacharsis 
Cloots als dem Entchristlicher in der Revolution (siehe Bd. I dieser Bibliographie
S. 445-448), aber kaum Interesse für dessen kosmopolitischen Föderalismus.
Durch Michelets Werk ziehen sich Sätze wie „La patrie est l’initation nécessaire à
l’universelle patrie.“ Aber es wird immer nur klar, daß die Nation der Anfang sein 
muß, es kommt nie eine Bestimmung der „universelle patrie“, zu der sie der
Anfang sein soll. Den humanitären Traum der Philosophen, die das Individuum
retten wollen und den Bürger zerstören, weist er von sich. „La patrie, ma patrie
peut seul sauver le monde.“ Eine Freundschaft der Nationen kennt er nicht. Nicht
einmal eine Ergänzung der Nationen in der Art Saint-Simons, Arnold Ruges oder 
Ernest Renans; bei Michelet wird nicht klar, was britische Industrie und deutsche
Philosophie zur Welt beigetragen haben könnten. Das Mittelalter wollte die Natio-
nen durch katholische Einheit unterdrücken, der philosophische Geist will jetzt 
dasselbe. Aber die Nationen sind nicht verschwunden, man dient der Menschheit 
am besten, wenn man der eigenen Nation dient. Das gilt aber eigentlich nur für
Frankreich, nur Frankreich hat „l’esprit d’universalité“ gewahrt, seine „Priester“ 
das Recht in Europa, seine Soldaten den Schutz der Schwachen, seine Künstler
das neue Leben. 

Michelets wichtigste Schriften zur Nation, zur Nationalerziehung, zur National-
religion: Le peuple (1846); die vier Vorlesungen am Collège de France De la

70

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nationalité (1846), Faire vouloir la fraternité (1848), L’amour comme éducation
(1849), Mon droit et mon principe (1851), alle in: Cours au Collège de France 
1838-1851, vol. II 1845-1851. – Paris 1995; Nos fils (1869), in: Oeuvres com-
plètes, XX. – 1866-1871. – Paris 1987. – S. 335-599, v.a. S. 498-519. Vgl. zu 
Geschichte, Menschheitsreligion und Nation: Paul Viallaneix, La voie royale :
essai sur l’idée de peuple dans l’oeuvre de Michelet. – Paris 1959; Paul Beni-
chou, Les temps des prophètes : doctrines de l’âge romantique. – Paris 1977. 
– S. 497-564; Henri de Lubac, La posterité spirituelle de Joachim de Flore,
Bd. II, De Saint-Simon à nos jours. – Paris 1981. – S. 189-221; Tzevan Todo-
rov, On Human Diversity : Nationalism, Racism, and Exotism in French
Thought. – Cambridge, Mass. 1993. – S. 207-219 (französ. Original 1989
u.d.T.: Nous et les autres); Isabelle Garo, La nation et le peuple chez Michelet
: une autre dialectique, in: Europe : revue litéraire mensuelle 76 (1998) No. 829, 
S. 24-35; Vivian Kogan, The „I" of History : Self-fashioning and National 
Consciousness in Jules Michelet. – Chapel Hill, N.C. 2006.

Michelet sieht sich erst durch den deutschen Sieg 1870 gezwungen, konkreter
auf Fragen der äußeren Politik einzugehen. Was er von den Deutschen hielt
(abgesehen von deutscher Philosophie und Musik), hat er bereits 1849 klarge-
macht, als er drei Sorten Russen aufzählte: neben eigentlichen Russen und 
kosakischen Russen „Russes allemands“, die von Hierarchie und Militär, Kaserne 
und Korporalen bestimmt sind (Cours au College de France II, 507). Michelet
war 1870 gegen den Krieg gewesen. Sein Buch nach der Niederlage ist eine
wilde Mischung aus Versuchen, die Niederlage aus französischer (bonapartisti-
scher) Inkompetenz zu erklären, deutsche Spione verantwortlich zu machen, den 
neuen Militarismus zu verstehen und die Deutschen vor den Russen zu warnen.
Gesiegt haben 1870 die Maschinen, aber solche Neuerungen wandern schnell,
nichts hindert die Barbaren (= Russen) sie zu übernehmen. Der alte Krieg ist 
Geschichte geworden. „Le mécanicien est tout. Le héros est supprimé.“ Aber vor 
allem geht es um eine Denunziation der „russischen“ Methoden der Deutschen,
Bismarck ist ein „russischer“ General. Das preußische System ist „russisch“ auto-
ritär. Die preußische Rolle in Deutschland wird den Bayern und Baden als Herr-
schaft eines fremden Landes suggeriert; Frankreich hätte 1866 für die deutsche 
Freiheit gegen Preußen kämpfen sollen. Auch in diesen Denunziationen Preußens 
ist Rußland der Hintergrund: Die Deutschen sehen sich selber als eine junge Rasse
und die lateinischen Völker als eine alte, die Russen sehen aber die Deutschen als
eine alte Rasse und nur sich selber als eine junge. Aber Völker haben eine Fähig-
keit sich zu erneuern. Die französische Erneuerung wird Europa retten, weil Europa 
sich solidarisch an Frankreich halten wird. Die französischen Arbeiter werden ein 
soziales Europa schaffen und Frankreich und Europa vor der Barbarei des
Ostens schützen (La France devant l’Europe. – Florenz 1871, in: Oeuvres 
complètes, XX. – 1866-1871. – Paris 1987. – 601-743; Michelet folgt hier übri-
gens bereits der Deutschlanddarstellung von Bakunin. Das Buch hatte eine kom-
plizierte Geschichte: Die ersten Drucke in Florenz, wo Michelet damals lebte, 
hatten wohl nur eine geringe Wirkung; die stärkste Wirkung hatte die englische
Ausgabe France before Europe, die von Frédéric Harrison besorgt wurde, dessen
Aufsatz Bismarckism Michelet folgt, der aber Michelets antirussische Ausrichtung
stark kürzte. Michelet muß Frankreich und England als Bauern- und Arbeiterstaa-

71

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ten darstellen, um den preußischen Militarismus zu bekämpfen. Sein Nachfolger
ist, trotz einer ganz anderen Nationalreligion, Charles Péguy.

Alphonse de Lamartine (1790-1869), einer der großen Dichter der Romantik, 
war seit 1833 Abgeordneter, zunächst legitimistisch, zunehmend links, 1848 in
der provisorischen Regierung für Außenpolitik zuständig. Lamartine erklärt den
anderen Staaten, daß die Französische Republik durchaus monarchische Staa-
ten für legitim hält – wenigstens für die Gegenwart. Denn Regierungsformen
müssen dem intellektuellen, moralischen und materiellen Entwicklungsstand ihrer
Nation angemessen sein. Für Frankreich ist die Republik angemessen und es 
beansprucht diese Regierungsform ohne Rücksicht auf die Verträge von 1815.
Die Kriege der ersten Republik seit 1792 sind nicht das Prinzip der Revolution,
sondern aus der damaligen inneren und äußeren Lage zu verstehen, damals
waren weder Frankreich noch Europa für die neuen Ideen reif. Diesmal geht es
nur um Konsolidierung und deshalb um Frieden. Krieg ist fast immer Diktatur,
gegen die Volkssouveränität gerichtet. Gegen Provokationen wird Frankreich sich
aber wehren und „l’esprit des peuples et le génie de la civilisation“ als Verbündete 
haben. Frankreich sieht die Verträge von 1815 als beendet an, akzeptiert aber 
ihre territorialen Bestimmungen. Als Folge der gegenwärtigen Revolution werden
gewisse unterdrückte Nationen wiederhergestellt werden (er nennt nur die
Schweiz und Italien), aber die Republik wird auf Propaganda bei den Nachbarn
verzichten (Zirkularschreiben vom 4. März 1848, abgedruckt in: Alphonse de 
Lamartine, La France parlementaire (1834-1851) : oeuvres oratoires et écrits 
politiques. – Bd. V. – Paris 1865. – S. 175-182 Manifest aux puissances). Letzt-
lich ist Lamartine ein Sprecher für ein Bündnis der liberalen Staaten, das hatte
bereits seine Stellungnahmen zur Außenpolitik in den 1840er Jahren geprägt. 
Daß ihm die Funktion des Außenministers anvertraut wurde, war eine Geste des
Friedenswillens.

Vgl. Pierre Quentin-Bauchart, Lamartine et la politique étrangère de la Révo-
lution de Février (24 février-24 juin 1848). – Paris 1913; Lawrence C. Jen-
nings, France and Europe in 1848 : a Study of French Foreign Affairs in Time 
of Crisis. – Oxford 1973; William Fortescue, Alphonse de Lamartine : a Politi-
cal Biography. – London 1983; Philippe Darriulat, Les patriotes : la gauche
républicaine et la nation 1830-1870. – Paris 2001. – S. 171-181. Vgl. zu den
Interventionsversuchen der Republik von 1848: James Chastain, The Liberation
of Sovereign Peoples : the French Foreign Policy of 1848. – Athens, Ohio 1988
(Lamartine steht eher in der Tradition Richelieus und der Girondisten, Republi-
ken interessieren ihn als Klientelstaaten; freilich hat Lamartine eine Vision ei-
nes „Republikanischen Friedens“: Industrie und Krieg sind Gegensätze und
Revolutionen des Geistes benötigen Frieden).

2.2.2 Liberale
Wenn in diesem Abschnitt von Liberalen (und im nächsten von Konservativen)
gesprochen wird, soll damit die Vergleichbarkeit mit anderen westeuropäischen
Ländern erleichtert werden. Als Selbstbezeichnung kam das Wort wenig vor, und 

72

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die französischen Historiker neigen dazu, diese Liberalen aus der Sicht der siegrei-
chen Dritten Republik als konservativ oder gar als Teil der Rechten zu bezeich-
nen. Eine kontinuierliche Liberale Partei gab es nicht (in Frankreich gab es keine 
gefestigten Parteien, sondern eine Fülle von auf Personen zentrierten Faktionen).
Solche Parteien wurden durch die vielen Brüche durch Restaurationen und Revo-
lutionen verhindert. Es ist einfacher die Liberalen nach links von den demokrati-
schen Republikanern abzugrenzen als nach rechts von denen, die hier Konserva-
tive genannt werden. Am einfachsten ist es in der Julimonarchie, als beide
orléanistischen Flügel durch ihren Unterschied zu Republikanern und Legitimisten
aneinandergebunden waren, aber doch zugleich in centre gauche und centre 
droit geteilt waren (jenes betonte stärker die Rolle des Parlaments, dieses stärker
die Rolle des Monarchen, auch war das centre gauche offener für antiklerikale 
Töne). In der Februarrevolution war das ehemalige centre gauche Teil der breiten
Partei der Ordnung rechts von den Demokraten. Nach dem Staatsstreich
Napoléons III. sind beide orléanistischen Richtungen allenfalls in der parlamenta-
rischen Opposition zu finden. Nach 1860 nähern die Orléanisten des ehemaligen 
centre gauche und die moderaten Republikaner sich einander an. Das Empire 
libéral stützt sich auf ehemalige moderate Republikaner und liberale Orléanisten.
Adolph Thiers ist das beste Beispiel für die Kontinuität in diesen Brüchen. Außen-
politisch stehen die Liberalen für eine französische Machtpolitik, am heftigsten
1840, als sie außer ihrem Schützling Ägypten überhaupt keine Verbündeten hat-
ten. Am deutlichsten vertreten sie eine liberale Politik in der Opposition in den 
1840er Jahren, als Guizot in Zusammenarbeit mit Lord Aberdeen die entente
cordiale konservativ erneuern konnte. Eine beständigere liberale Zusammenar-
beit sollte erst in der entente cordiale von 1904 möglich sein.

Adolphe Thiers (1797-1877), Anwalt, Journalist, ein Führer der Revolution von 
1830, Ministerpräsident 1836 und 1840, Sprecher des anti-revolutionären Bürger-
tums 1848, Führer der parlamentarischen Opposition im Kaiserreich. 1871 han-
delte er den Frieden mit Deutschland aus und führte den Bürgerkrieg gegen die
Pariser Kommune. Präsident der Republik 1871 bis 1873. Ranke sah den Revo-
lutionshistoriker Thiers als einen der Begründer des Primats der Außenpolitik
(Aus Werk und Nachlaß IV, Vorlesungseinleitungen. – München 1975. – S. 246-
247), aber Thiers nennt in der Einleitung seiner Geschichte der Revolution die
außenpolitische Situation nur beiläufig unter diversen anderen Ursachen. Seine 
Geschichte Napoléons schwankt zwischen Begeisterung für französische Siege 
und Kritik an napoleonischer Hybris. In seine Analyse des Scheiterns Napoléons
zeigt Thiers sich als ein Realist des 19. Jahrhunderts: Am wichtigsten ist „se
contenir“. Wer sich nicht bescheiden kann, kann auch nicht triumphieren (Histoire
du Consulat et l‘Empire XVII, 899). Das ist der Realismus, den auch Bismarck
vertrat. Thiers geht davon aus, daß nach Napoléon jede französische Regierung
nur mit außenpolitischen Erfolgen stabil bleiben konnte. Ranke (der 1870 gehol-
fen hatte, den Kontakt zwischen Thiers und Bismarck herzustellen) urteilt in sei-
nen Memoiren über Thiers als Historiker: „Er sah die großen Ereignisse immer
von dem Gesichtspunkt der reellen Macht an; man hört immer den Ministerpräsi-
denten von Frankreich sprechen, der sich mit der militärischen Größe des empire
identifizierte. Doch hatte er Sinn dafür, dass es Grenzen haben mußte“ (zit. nach

73

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Peter Stadler, Geschichtsschreibung und historisches Denken in Frankreich
1789-1871. – Zürich 1958. – S. 265). Thiers denkt in Begriffen europäischer 
Zusammenarbeit trotz Konflikten und Kriegen. Sein Ziel war zunächst eine libera-
le Allianz mit England, aber er unterschätze die britische Möglichkeit, sich Ruß-
land zu nähern, und betonte stark die französischen Interessen. So brachte er es 
fertig, daß der liberalen Allianz der 1830er Jahre 1840 eine Allianz aller Groß-
mächte gegen seine Orientpolitik folgte, Frankreich fast vor einem Krieg um das
Rheinland stand und sich die deutsche öffentliche Meinung dauerhaft entfremde-
te. Thiers und seine bürgerliche Wählerschaft haben diese Lektion gelernt. Als 
Oppositionsführer gegen Napoléon III. plädierte er gegen französische Alleingän-
ge und für Achtung des Völkerrechts. Er war kein Freund des Nationalitätenprin-
zips, vor allem nicht, wenn es auf Deutschland angewendet werden sollte, son-
dern für eine Mischung aus Zusammenarbeit der liberalen Staaten und Balance-
Denken. Er will das Rheinland für Frankreich, ein geteiltes Deutschland und die
Erhaltung des Habsburger Reiches (vgl. seine Rede gegen Preußen und für das
europäische Gleichgewicht: Discours sur la politique extérieure, Corps Législatif
3. Mai 1866). Er hat die Rolle der Kleinstaaten für die Stabilität des Staatensys-
tems erkannt. 1870 warb er in Europa um Hilfe gegen Preußen und mußte erfah-
ren, daß man französische Abenteuerpolitik (im liberalen England) und französi-
sche Revolutionen (im autokratischen Rußland) mehr fürchtete.

Vgl. Heinz-Otto Sieburg, Deutschland und Frankreich in der Geschichts-
schreibung des neunzehnten Jahrhunderts. – Wiesbaden 1954. – S. 205-209;
René Albrecht-Carrie, Adolphe Thiers or the Triumph of the Bourgeoisie. –
Boston, Mass. 1977; John P. T. Bury / Robert Thoms, Thiers 1797-1876 : a
Political Life. – London 1986. Speziell zur Außenpolitik: Charles-H. Pouthas,
La politique de Thiers pendant la crise orientale de 1840, in: Revue historique 
182 (1938) 72-96; Paul W. Schroeder, The Lost Intermediaries : The Impact of
1870 on the European System, in: International History Review 6 (1984) 1-27, 
Neudruck in: ders., Systems, Stability, and Statecraft. – Basingstoke 2004. –
S. 77-95.

2.2.2.1 Alexis Clérel, comte de Tocqueville
1805-1859, politischer Schriftsteller und Historiker. 1839-1851 Parlamentsabge-
ordneter, Juni bis Oktober 1849 Außenminister. Mit dem Staatsstreich Napoléons 
III. Rückzug ins Privatleben. Biographie: André Jardin, Alexis de Tocqueville
1805-1859. – Paris 1984; dt. 1991. Einführung: Karlfriedrich Herb/Oliver Hidalgo,
Alexis de Tocqueville. – Frankfurt am Main 2005. 

Wie alle großen Denker des 19. Jahrhunderts ist Tocqueville nur als historischer
Denker zu verstehen und er ist wohl der politische Theoretiker, der am klarsten
begriffen hat, daß politische Ordnungen ihren historischen Ort haben und nicht
eine Frage der freien Wahl sind. Es geht Tocqueville nie darum, was er persön-
lich vorziehen würde, er muß den historischen Weg zur Gleichheit akzeptieren. Er
geht von einem weltgeschichtlichen Fortschritt zur Gleichheit seit dem 11. Jahr-
hundert aus, mit der amerikanischen und französischen Revolution hat ein neues 
Stadium begonnen. Es ist ein Weg von der adeligen Freiheit in Ungleichheit zur

74

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


demokratischen Freiheit in Gleichheit. Gleichheit ist die Botschaft des Christen-
tums und dieser historische Fortschritt wird mit religiösem Erschauern wahrge-
nommen. Seine Grunderfahrung ist der Weg von der Aristokratie zur Zentralisie-
rung (die er fürchtet) und zur Demokratie (die er zugleich begrüßt und fürchtet).
Bei Guizot hat er die Notwendigkeit des Sieges des Bürgertums gelernt. Aber der
Aristokrat kann einen Verlust sehen, den Guizot nicht sehen konnte: Die Leiden-
schaft für Gleichheit kann anspornen und herabziehen. Freiheit ist in der Demo-
kratie nicht ein so hohes Ziel wie Gleichheit. Der vollendeten Demokratie atomisti-
scher Individuen wird die Selbständigkeit aristokratischer Korporationen fehlen. 
Bürger können sich schwer miteinander, aber leicht mit der Zentralregierung iden-
tifizieren. Nur Dezentralisierung, Lokalregierung, Assoziationen können eine 
Grenze der Staatstätigkeit bestimmen. Tocqueville bezweifelt, daß das Modell der
Selbstverwaltung des Eigennutzes auf Europa übertragbar ist und in Amerika
stabil bleiben kann. Historische Umstände sind komplexer, als die traditionelle
Unterscheidung von Aristokratie und Demokratie nahelegt. Er kommt zu einem 
länderbezogenen Historismus. Den reifen Tocqueville kann man in seinem Buch 
über die französische Verfassungsgeschichte finden (L’Ancien régime et la revo-
lution). Es verwundert nicht, daß er darüber das Gespräch mit Ranke suchte. In 
der Diskussion um Tocqueville geht es vor allem um die Frage, ob Demokratie
Grundlagen benötigt, die sie selber nicht zur Verfügung stellen kann. Merkwürdig 
häufig wird heute über ihn geschrieben, als wäre er ein Philosoph oder gar ein
Theologe (Robert Legros, L’idée d’humanité. – Paris 1990; Peter Augustine
Lawler, The Restless Mind : Alexis de Tocqueville on the Origin and Perpetuation 
of Human Liberty. – Lanham, Md. 1993; Joshua Mitchell, The Fragility of Free-
dom : Tocqueville on Religion, Democracy, and the American Future. – Chicago, 
Ill. 1995). Tocqueville hat für eine neue Welt eine neue Politische Wissenschaft
gefordert und ist der erste große Klassiker der beschreibenden Politikwissen-
schaft. Aber sein Interesse gilt weniger den Institutionen, als dem Geist der
Demokratie, der nicht einfach übertragbar ist; wo die Selbstorganisation der bür-
gerlichen Gesellschaft für die Demokratie für wichtiger gehalten wird als das Insti-
tutionendesign, wird Tocqueville immer zitiert. Große Bücher über Tocqueville 
kommen von Leo-Straussianischen Demokratie-Skeptikerm und Raymond-
Aronschen Kritikern des französischen Antiliberalismus (und zuweilen auch von 
deutschen Kritikern des Neoliberalismus). Tocqueville ist heute weniger wichtiger 
als ein Klassiker der empirischen Politikwissenschaft, sondern in der Diskussion
über Gegenstand, Grenzen und Selbständigkeit der Politikwissenschaft und der
Politischen Theorie.

Vgl. zur Politischen Theorie: Marvin Zetterbaum, Tocqueville and the Problem 
of Democracy. – Stanford, Cal. 1967; Otto Vossler, Alexis de Tocqueville. –
Frankfurt am Main 1973; Marcel Gauchet, Tocqueville, Amerika und wir : über 
die Entstehung der demokratischen Gesellschaften, in: Autonome Gesell-
schaft und libertäre Demokratie / hrsg. von Ulrich Rödel. – Frankfurt am Main
1990. – S. 123-206, v.a. S. 123-140 (französ. Original 1980); Jean-Claude
Lamberti, Tocqueville and the Two Democracies. – Cambridge, Mass. 1989 
(französ. Original 1983); Roger Boesche, The Strange Liberalism of Alexis de 
Tocqueville. – Ithaca, N.Y. 1987; Pierre Manent, Tocqueville and the Nature of
Democracy. – Lanham, Md. 1996 (französ. Original 1993); John Ehrenberg, 
Civil Society : the Critical History of an Idea. – New York 1999 (zur Kritik der 

75

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neo-Tocquevilleaner Bellah, Sandel, Putnam); Cheryl B. Welch, De Tocque-
ville. – Oxford 2001; Oliver Hidalgo, Unbehagliche Moderne : Tocqueville und 
die Frage der Religion in der Politik. – Frankfurt am Main 2006; Arnaud Cou-
tant, Une critique républicaine de la démocratie libérale : de la Démocratie en 
Amerique d’Alexis de Tocqueville. – Paris 2007; Jon Elster, Alexis de Tocque-
ville : the First Social Scientist. – Cambridge 2009, Skadi Siiri Krause, Eine
neue Politische Wissenschaft für eine neue Welt : Alexis de Tocqueville im 
Spiegel seiner Zeit. – Berlin 2017. Zu Tocqueville als historischem Denker: 
Norbert Campagna, Alexis de Tocqueville und die ontologische Dimension 
der menschlichen Freiheit, in: Prima Philosophia 15 (2002) 125-147; Agnès 
Antoine, L’impensé de la démocratie : Tocqueville, la citoyenneté et la religion.
– Paris 2003. – S. 235-282. Zur Geschichte der Tocqueville-Rezeption: Serge 
Audier, Tocqueville retrouvé : genèse et enjeux du renouveau tocquevillien
français. – Paris 2004; ders., Tocqueville et la tradition républicain, in: Toc-
queville : la démocratie en questions. – Caen 2008. – S. 171-245.

Tocqueville hatte wenig Grund in Über die Demokratie von Amerika auf Außenpo-
litik einzugehen, aber er betont die amerikanische Sonderstellung: In Europa ist
der Primat der Außenpolitik mit der Natur des Staatensystems gegeben, nur in
Amerika, wo die Bedrohung durch gleich starke Nachbarn fehlt, kann eine Ver-
fassung ohne diesen Primat beobachtet werden. Tocqueville kommt einer inter-
nationalen Theorie besonders nahe, wenn er zeigt, daß ein System von kleinen
Staaten besser regiert würde, aber nicht zu erwarten sei, weil es keinem Staat 
nützt, Wohlstand zu fördern, aber der Eroberung ausgeliefert zu sein (DA I/I/8).
Der Anhänger der Selbstverwaltung kennt deren außenpolitische Grenzen. Mit
dieser Analyse der Rahmenbedingungen der amerikanischen Demokratie ist
Tocqueville ein Vorläufer des „Seeleyschen Gesetzes“: Äußere Bedrohung zwingt
zur Zentralisierung, Aussicht auf Frieden ermöglicht Föderalisierung (Seeley war 
ein Tocqueville-Leser). Das Amerika-Buch enthält eine Lobrede auf den Krieg,
freilich als Warnung vor dem Bellizismus der Militärs. Außer der Geschichte der
Freiheit, die Hauptthema seiner beiden Bücher war, beachtet Tocqueville einen
weiteren welthistorischen Prozeß der Globalisierung: Im Amerika-Buch kündigt
er, als eine Folge des neuen weltumspannenden Verkehrs, die Bildung immer 
größerer Staaten und einer Weltgesellschaft an. Das führt nicht zu einem abstrak-
ten Kosmopolitismus, sondern zu Bildung von zwei großen hegemonialen Staa-
ten, den USA auf demokratischer und Rußland auf despotischer Basis. Diese
Prophetie ist in Amerika gerne zitiert worden. Auch hier war Seeley ein Schüler, 
der versuchte sei eigenes Land als drittes Weltreich daneben zu stellen. Tocque-
ville ist von Globalisierungsprozessen fasziniert oder eher überwältigt, er kann sie
konstatieren, aber nicht recht erklären. Er sieht den Opiumkrieg mit Begeisterung:
„Voilà donc enfin la mobilité de l’Europe aux prises avec l’immobilité chinoise! 
C’est un grand événement ...” Diese europäische Besitzergreifung der Welt ist ein 
noch größeres Ereignis als die Bildung des Römisches Reiches (Brief an Henry 
Reeve 12. April 1840, in: OC VI/1, 57-58). Der Hintergrund seiner außen- und
kolonialpolitischen Stellungnahmen in den 1840er Jahren ist eine Art europäi-
sches manifest destiny: Die désorganization de toute Asie vom Indus bis zum 
Schwarzen Meer, Entvölkerung, Anarchie, Zerbrechen der religiösen und politi-
schen Bindungen, die Bewegung der europäischen Rasse nach Asien (und wir

76

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


können getrost Nordafrika, das ihn mehr beschäftigt hat, hinzufügen) „c‘est le 
mouvement du siécle“ (Ordre des idées politique générale, wahrscheinlich 1840, 
in: OC III/2, 279-280, Verwendung dieses Gedankens in der Parlamentsrede vom
30. November 1840, in: OC III/2, 290). Sein geplantes Buch über Indien sollte 
wohl diesen Prozeß der europäischen Herrschaft über einen sich auflösenden
Orient erforschen, aber er hat das Buch nicht geschrieben. So bleibt es beim 
Staunen. Tocqueville staunt, daß einige Millionen Menschen, die vor noch nicht 
langer Zeit in Wäldern und Sümpfen gelebt hatten, seit hundert Jahren den Glo-
bus verwandeln. Wenn sein ehemaliger Mitarbeiter Gobineau den Europäern den
Niedergang ankündigt, kann Tocqueville nicht widersprechen, aber vor dieser
Angleichung der Europäer an die globale canaille gilt: „nous seront ses maîtres“
(OC IX, 242-244, an Arthur de Gobineau 13. November 1855). Der Rassentheo-
retiker Gobineau konnte antikolonialistischer sein als der antirassistische Zivilisa-
tionstheoretiker Tocqueville. Tocqueville teilt das Geschichtsbild von Aufklärung
und Historismus, daß es wirklich patriotische Staaten nur in der Antike gegeben
hat, als Staaten verfaßt waren, wie heute nur noch Armeen (Brief an Mme Swe-
tchine 6. Oktober 1855, OC XV/2, S. 263-264). Das Christentum, das die Gleich-
heit der Menschen lehrt, hat einen ungebrochenen Nationalismus unmöglich ge-
macht, der neuzeitliche Patriotismus ist durch christliche Tradition und zuneh-
mend durch den Weltverkehr begrenzt. Der Fortschritt der Gleichheit in den
Gesellschaften führt dazu, daß auch Fremde als Ähnliche gesehen und in unse-
re Sympathie einbezogen werden; das wird auch ein neues Völkerrecht bringen
(DA II/III/1). Die Tendenz zur Gleichheit zwischen den Individuen setzt sich zwi-
schen den Völkern fort, „weil der Geist der Demokratie die Menschen nach Anglei-
chung streben läßt.“ Dieser Fortschritt zum Kosmopolitismus ist nicht ohne
Gefahr: Es droht eine allgemeine Erstarrung der vereinheitlichten Menschheit.
Tocqueville akzeptiert vom moralischen und christlichen Standpunkt aus, daß das 
Wohl der gesamten Menschheit einen höheren Rang hat als das Wohl eines klei-
nen Teils der Menschheit. Aber der Mensch ist so geschaffen, nahe Objekte eher
zu lieben als ferne. „Il n’a qu’un très petit nombre de grandes âmes qui peuvent
s’enflammer de l’amour de l’espèce humaine.“ Die Ziele des Menschenge-
schlechts werden besser erreicht, wenn ein einzelnes Land geliebt wird (L’Ancien
régime et la Révolution II. – OC II/2, 346-347). Tocqueville ist ohne Zweifel ein
liberaler Nationalist, aber es fehlt ihm völlig die Grundannahme des Liberalismus 
des 19. Jahrhunderts, daß die europäische Ordnung auf Nationalstaaten beruhen 
muß. Damit steht er freilich unter französischen Liberalen nicht allein, wenigstens, 
was Deutschland angeht. 1848/49 fehlt ihm jedes Interesse für die mit den Frei-
heitsbewegungen verbundenen Einigungsbewegungen. In seinen Erinnerungen
an diese Zeit als Außenminister ist „la chimère de l‘unité allemande“ fast ein
Leitmotiv. Er weiß, daß die traditionelle französische Politik, Deutschland geteilt
zu halten, eine Maxime ist, die zum gegenwärtigen Standpunkt der Zivilisation
nicht länger paßt; als er eine künftige „union de toutes les races germaniques“
bedenkt, ist es nicht liberaler Nationalismus, sondern ein Balance-Argument –
gegen Rußland, das überstark werden kann, weil bei seinem Stand der Zivilisa-
tion das Volk noch ohne Zögern dem Zaren folgt (also, wie meist im 19. Jahrhun-
dert, ein Gleichgewicht, daß das politische System bedenkt).

Vgl. zur Vorläufigkeit des Patriotismus: Agnès Antoine a.a.O. S. 122-125
Démocratie et cosmopolitisme. Die Literatur über Nation/Nationalismus bei 

77

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Tocqueville ist behindert von der ahistorischen Annahme, daß Liberalismus
und Nationalismus eigentlich Gegensätze seien: Françoise Mélonio, L‘idée
de nation et l‘ideé de démocratie chez Tocqueville, in: Littérature et nation
7 (1991) 5-24, gekürzte und überarbeitete Version: Nations et nationalismes,
in: La Revue Tocqueville 18#1 (1997) 61-75; Stéphane Dion, La conciliation 
du libéralisme et du nationalisme chez Tocqueville, in: La Revue Tocqueville
14#1 (1995) 219-227; Alan B. Spitzer, Tocqueville‘s Modern Nationalism, in: 
French History 19 (2005) 48-66 („modern“ meint: der rechte Nationalismus
des 20., nicht der linke des 19. Jahrhunderts).

Tocquevilles außenpolitische Analysen, die in Parlamentsreden und Notizen gefun-
den werden müssen, sind v.a. mit der britisch-französischen Rivalität beschäftigt,
Teil der absurden Geschichte der Annäherungen und Entfremdungen der libera-
len Großmächte im 19. Jahrhundert. In der Orientkrise 1840 ist er durch seine
bellizistischen Töne gegen England aufgefallen, gerade weil man es von ihm 
nicht erwartet hatte. Dabei war dieser Bellizismus durchaus schon Teil der Analy-
sen im Amerika-Buch: Demokratien stehen zugleich in der Gefahr eines sehr
empfindlichen Patriotismus und eines Privatismus ohne Leidenschaften für die
Größe des eigenen Landes. Tocqueville will als Außenpolitiker den Patriotismus
fördern, um Frankreichs Stellung unter den Staaten zu stärken. Diese Art Belli-
zismus ist auch außerhalb Frankreichs gut bekannt, aber Tocqueville klagt, daß 
gerade die Franzosen die tranquilité der grandeur vorziehen. Daß eine Gesell-
schaft des Eigennutzes zu „großen Revolutionen“ unfähig ist, ist genauso gefähr-
lich, wie daß sie zum Krieg unfähig ist. Aber Tocqueville findet es leichter außen-
politische Abenteuer zu empfehlen als revolutionären Wandel. Er gibt wie Machi-
avelli, der andere Politikberater, der es in die Tradition der Politischen Theorie 
geschafft hat, Ratschläge wie ein Arzt; dem Frankreich der Julimonarchie empfiehlt 
er keine Beruhigungsmittel. Es geht um die Bedeutung des Stolzes für eine Nation. 
Das kann verstanden werden aus dem oben erwähnten europäischen manifest
destiny im Zeitalter des orientalischen Niedergangs: An der Frage des Jahrhun-
derts beteiligt zu sein, ist eine Frage der französischen Ehre (Kriege um die 
Rheingrenze sind für Tocqueville dagegen kein Ziel). Es geht aber nicht einfach 
um einen puerilen Jingoismus, wie John Stuart Mill ihm unterstellt. Dieser Natio-
nalstolz ist Stolz auf die französische Mission seit der Französischen Revolution:
Ländern auf dem Weg zu einer freiheitlichen Nation zu helfen, liberalen Institutio-
nen in der Welt zum Triumph verhelfen und despotische ersetzen (1840 war der
nicht übermäßig plausible Fall einer neuen freiheitlichen Nation das Ägypten
Mehmed Alis). Das war ein beliebtes Motiv der demokratischen Opposition gegen
die Julimonarchie und der Außenminister Guizot versuchte diese Politik als revo-
lutionär zu denunzieren. Tocqueville denunzierte dagegen eine Regierung, die
mit ihrer Politik des Friedens um jeden Preis den Patriotismus den Revolutionä-
ren überlassen muß; er suggeriert, daß die konservative Regierung 1840 nicht 
aus Angst vor dem Krieg eingesetzt wurde, sondern aus Angst, daß der Krieg zur 
Revolution führt. Es gibt zwei Wege zur Revolution: ungerechten Krieg und Frie-
den ohne gloire. Tocqueville wirft der Allianzpolitik der Regierung Guizot v.a. vor,
daß sie die französische „puissance morale“ im Orient zerstört, die „puissance
d‘opinion dans le monde, notre honneur.“ Diese Prestigepolitik ist auch Machtpoli-
tik: Die Politik an den freiheitlichen Prinzipien zu orientieren, ist „non seulement

78

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


notre gloire, mais notre force“ (das ist 1843 die Begründung für die Sklavenbe-
freiung in französischen Kolonien: die Prinzipien, für die Frankreich steht, dürfen 
nicht England überlassen werden). Tocqueville kämpfte jahrelang gegen die
Annahme, daß die Allianz der beiden konstitutionellen Mächte eine natürliche
Allianz sei, zu der es keine Alternative gäbe. Zuweilen will er England nicht als
einen liberalen Staat anerkennen, es schließe auch Allianzen mit allen möglichen 
Regimen, nur Frankreich sei auf Bündnisse mit liberalen Staaten beschränkt. 
Noch 1848 fragt er sich, ob unzweifelhaft liberale Staaten wirklich zusammenpas-
sen: Freie Institutionen erhöhen gerade die Gefühle des nationalen Ehrgeizes, 
der Rivalität, der Eifersucht (OC III/3, 249). In der Revolution von 1848 spricht er 
sich gegen Abenteuer des Demokratieexport und der Nationalstaatsbildung aus; 
als Außenminister 1849 versuchte er in enger Zusammenarbeit mit England, den
Frieden durch gute Dienste zu bewahren. Tocquevilles Äußerungen zur Politik im 
europäischen Staatensystem stehen in OC III/2, Ecrits et discours politiques II,
253-482; vgl. besonders die Reden vom 30. November 1840 und vom 20. Januar
1845. Vgl. auch den Briefwechsel mit John Stuart Mill 1840 bis 1842, in dem
Tocqueville sich darstellt zwischen Parteien, die unbedingt für Krieg (Thiers) und
unbedingt für Frieden (Guizot) seien; Mill antwortet mit einer sehr orthodoxen
Version des liberalen Zivilisationsverständnis: Stolz darf ein Land nur auf seine
Leistungen in „industry, instruction, morality, & good government“ sein (OC 
VI/1,329-338). Die Texte zur Außenpolitik 1848/49 stehen in OC III/3, Écrits et
discours politiques III. Ergiebiger sind die Erinnerungen des Außenministers in
Souvenirs, OC XII, 234-263 Affaires étrangères, dt. u.d.T. Erinnerungen 1954 u.ö.
In einem späten Brief an einen Neffen im Diplomatischen Dienst verwirft er ein
französisches Bündnis mit Rußland oder England gegen Deutschland, es würde
einen allgemeinen Krieg bedeuten (7. Februar 1858, in: OC XIV, 341-342). 

Vgl. zu Tocqueville als Außenpolitiker die Biographie von André Jardin, des
Herausgebers der politischen Schriften und Reden. Von der älteren Literatur
noch: Mary Lawlor, Alexis de Tocqueville in the Chamber of Deputies : his
Views on Foreign and Colonial Policy. – Washington, D.C. 1957; Seymour 
Drescher, Tocqueville and England. – Cambridge, Mass. 1964. – S. 152-169
Tocqueville versus England.

Das Heer des demokratischen Amerika war für Tocquevilles Analysen zu unbe-
deutend, er greift auf die Heere der Revolution und Napoléons zurück. Tocquevil-
le sieht die Distanz der Bürger zum Krieg, aber diese Distanz kommt nicht aus 
dem Egoismus der Händler, wie die bellizistische Tradition unterstellt. Bürger 
wollen keine Soldaten werden, aber sie werden rasch gute Soldaten. In langen
Kriegen sind demokratische Armeen überlegen. Tocquevilles Kriegstheorie, die er
in L’Ancien régime et la Révolution ankündigt (OC II/2, 248), wurde nicht geschrie-
ben, aber wir wissen, worum ging: Demokratien führen einen auf Entscheidung 
drängenden Krieg (auch das steht schon in Über die Demokratie in Amerika).
Tocqueville ist mit Constant einig, daß der Geist der Demokratie zum Frieden 
neigt, aber er begreift, daß die Isolierung des Militärs in der unkriegerischen
Gesellschaft nicht folgenlos ist. Tocqueville steht am Anfang eines Hauptstrangs 
der Militärsoziologie des 19. und frühen 20. Jahrhunderts, der mit den Folgen der
Massenheere fertig werden will und dabei häufig nostalgischer als Tocqueville ist
(der nie denkt, die Volksheere der Revolution könnten rückgängig gemacht wer-

79

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den). Er argumentiert mit der Beförderungsordnung für Offiziere und Unteroffizie-
re, aber das entscheidende Argument ist republikanisch: ein freies Volk kann nur 
durch Freiheit erhalten werden.

Vgl. zur Militärsoziologie: Jean-Louis Benoît, Tocqueville : la démocratie au 
risque de son armée, in: The Tocqueville Review 27 (2006) # 2, 191-207; Reij
Matsumoto, Is Democracy Peaceful? : Tocqueville and Constant on War and
Peace, in: The Tocqueville Review 28 (2007) # 1, 153-165.

Das große Unternehmen Frankreichs zur Zeit Tocquevilles war die Eroberung 
Algeriens. Tocqueville war der führende Algerienexperte der Abgeordnetenkam-
mer, seine Texte dazu füllen in den Oeuvres complètes fast 400 Seiten: mehr
oder weniger bearbeitete Reisenotizen von 1841 und 1846, zwei Parlamentsre-
porte 1847, eine Artikelserie über Aufhebung der Sklaverei in den karibischen 
Kolonien Frankreichs und Notizen zu einem nicht geschriebenen Buch über die
britische Kolonialregierung in Indien. Von den prominenten politischen Schriftstel-
lern des 19. Jahrhunderts ist er einer der wenigen, die überhaupt über Kolonien ge-
schrieben haben, vergleichbar ist vielleicht nur John Stuart Mill. Seit der (Neu-)Ver-
öffentlichung dieser Texte 1962 (und noch mehr seit der englischen Übersetzung 2001) 
ist viel darüber geschrieben worden. Was unten aufgelistet wird, ist nur eine Auswahl
aus dieser Literatur, diese Krise des liberalen Tocqueville-Bildes geht tief. Eigent-
lich sollte es für dieses Erstaunen keinen Anlaß geben, die meisten dieser Texte
waren bereits 1866 in dem ersten Unternehmen von Oeuvres complètes (Bd. IX) 
gesammelt worden. Tocquevilles Freund, Mitarbeiter und dann Herausgeber sei-
ner Werke, Gustave de Beaumont, hat im Vorwort in einer Reihe von Fragen 
auch klar formuliert, was wir in diesen Texten erwarten können: Wie können die
Europäer sich in Algerien festsetzen, ohne die Eingeborenen zu vertreiben oder 
vernichten? Anders als bei Mill können Tocquevilles Texte kaum als Versuche zu 
einer Theorie gelesen werden. Es sind politische Texte und selten gibt es in ihnen
Sätze, die eine grundsätzliche Perspektive andeuten. Die Frage nach der Legiti-
mität des Krieges gegen die Araber wird nie gestellt, selbst die typischen tocque-
villschen Verweise auf den nationalen Stolz auf dieses große, zivilisierende
Unternehmen und auf das Prestige bei den europäischen Mächten, das ein Miß-
erfolg vernichten würde, sind nur einleitende Überlegungen: von einem stärkeren
Staat besiegt zu werden, ist mit der nationalen Ehre vereinbar, nicht aber, gegen 
eine Koalition barbarischer Stämme aufgeben zu müssen. Die dazu nötige fran-
zösische terroristische Kriegführung akzeptiert er (auch in Europa werde das
Bombardement von Städten ja akzeptiert). Worauf er besteht, ist der Übergang
zu einer zivilen Nachkriegsordnung. Dabei werden die Forderungen für die Sied-
ler deutlicher als die Forderungen für die Araber, deren Zukunft, je nach Zorn des
jeweiligen Kommentators, mit patriarchalischer Vormundschaft, Reservat, Apart-
heid oder totaler Herrschaft verglichen wurde. Tocquevilles Äußerungen summie-
ren sich weder zu einer konsequenten Kolonialpolitik noch gar zu einer Kolonial-
theorie. Er stellt nie die Frage nach dem Selbstbestimmungsrecht der Völker.
Dazu denkt er zu historisch, nicht in Rechtsansprüchen. Frankreich kann eine
Kolonisierung Algeriens versuchen, muß aber mit dem Widerstand einer sich
durch diesen Widerstand bildenden algerischen Nation rechnen. Er verachtet die
Engländer, die über Widerstand in Indien erstaunt tun. Tocquevilles Schriften zu
Algerien 1837-1847 sind gesammelt in: OC III/1 Écrits et discours politiques I, 127-

80

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


440; englische Übersetzung der wichtigen Texte: Writings on Empire and Slavery /
ed. and transl. by Jennifer Pitts. – Baltimore, Md. 2001; in deutscher Sprache gibt 
es den von Tocqueville nicht veröffentlichten Travail sur l‘Algérie (1841) u.d.T.: 
Gedanken über Algerien, in: A. de T., Kleine politische Schriften. – Berlin 2006. –
S. 109-162. Zu Indien: OC III/1, 441-553. Seit 1847 hat Tocqueville sich zu Alge-
rien nicht mehr geäußert, zuletzt gibt es in Briefen noch Kommentare zum indi-
schen Aufstand 1857 (OC VI/2, 202-207, 6. August bis 15. November 1857
Briefwechsel mit Nassau Senior, der als Ökonom von einem Verbleib Englands in
Indien nichts hielt; OC XVIII, 423-424, 25. Oktober 1857 an Alphonse de Circourt;
OC III/3, 280-202, 27. November 1857 an Lord Hatherton; OC VI/1, 252-255, 30.
Januar 1858 an Henry Reeve; OC XVIII, 485-486, 19. Juli 1858 an Alphonse de
Circourt). Angesichts dieser Textsituation müssen sich Kommentatoren ihre eige-
ne Position zusammenstückeln, Klarheit entsteht da nur durch die Überbeanspru-
chung einzelner Stellen und das Übersehen anderer. Die einen wundern sich, 
daß Tocqueville seinen Liberalismus nicht weltweit gelten läßt, Kolonialismus
werfe einen Schatten auf seinen Liberalismus. Andere wundern sich gar nicht 
erst, denn Liberalismus und Kolonialismus seien von gleicher Art. Die neueren
Kommentare versuchen mit Historisierung durchzukommen, sei es Historisierung
des Liberalismus, sei es Historisierung des Kolonialismus; wie jede Historisierung 
ist das auch Verharmlosung.

Über diese Grenze von Tocquevilles Liberalismus: Melvin Richter, Tocqueville
on Algeria, in: Review of Politics 25 (1963) 362-398; Michael Hereth, Alexis de
Tocqueville : die Gefährdung der Freiheit in der Demokratie. – Stuttgart 1979.
– S. 123-139; André Jardin, Alexis de Tocqueville 1805-1859. – Frankfurt am
Main 2005. – S. 277-306 (franz. Original 1984); Cheryl B. Welch, Colonial Vio-
lence and the Rhetoric of Evasion : Tocqueville on Algeria, in: Political Theory
31 (2003) 235-264; Roger Boesche 2005 (unten referiert). Über den kolonia-
listischen Zug des Liberalismus: Tzvetan Todorov, Tocqueville et la doctrine 
coloniale, Einleitung zu: A. de T., De la colonie en Algérie. – Paris 1988. –
S. 9-34; ders., On Human Diversity : Nationalism, Racism, and Exotism in
French Thought. – Cambridge, Mass. 1993. – S. 191-207 (französ. Original
1989 u.d.T.: Nous et les autres); Matthias Bohlender 2005 (unten referiert).
Historisierende Deutungen: Jennifer Pitts, A Turn to Empire : the Rise of Im-
perial Liberalism in Britain and France. – Princeton, N.J. 2005. – S. 204-239 
Tocqueville and the Algeria Question („turn“ im Buchtitel bezieht sich auf einen
allgemeinen Wandel des Liberalismus im 19. Jahrhundert vom Antikolonialis-
mus zum Imperialismus); Christian Bégin, Tocqueville et l’Algérie, in: The 
Tocqueville Review 30 (2009) no. 2, S. 179-203; Demin Duan, Reconsidering
Tocqueville‘s Imperialism, in: Ethical Perspectives 17 (2010) 415-447; Ewa
Atanassow, Nationhood – Democracy‘s Final Frontier?, in: Tocqueville and 
the Frontiers of Democracy / ed. by Ewa Atanassow and Richard Boyd. –
Cambridge 2013. – S. 178-201; Skadi Siiri Krause, Eine neue Politische Wis-
senschaft a.a.O. S. 474-519 Kolonialismus und die Vertreibung indigener Völ-
ker. Zu Tocquevilles Urteil über Islam und Hinduismus als veraltete, an Des-
potismus gebundene, aber doch durch europäische Mächte kaum entwurzel-
bare Religionen vgl. Doris S. Goldstein, Trial of Faith : Religion and Politics in
Tocqueville’s Thought. – New York 1975; Christopher Kelly, Civil and Uncivil

81

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Religions : Tocqueville on Hinduism and Islam, in: History of European Ideas
20 (1995) 845-850. 

Zur Theorie der Außenpolitik bei Tocqueville gibt es wenig Literatur und keine
stabile Auslegungstradition. Robert Strausz-Hupé täuscht eine Tradition vor,
interessiert sich aber doch nur für das Ende des ersten Bandes von Über die
Demokratie in Amerika, wo er eine Vorhersage der USA als Führerin der „glo-
bal forces of democracy“ erkennen möchte (Democracy and American Foreign 
Policy : Reflections on the Legacy of Alexis de Tocqueville. – New Brunswick, 
N.J.  1995). Zbigniew Brzezinski sieht klarer den Bruch zwischen Tocquevilles 
Jahrhundert und der Demokratieförderung von Wilson bis Reagan (Journal of
Democracy 11 (2000) # 1, S. 172-178). Die amerikanischen Neo-conservatives
finden ihren amerikanischen Patriotismus bei Tocqueville, aber zu einer Instant-
Demokratisierung kann Tocqueville nicht herangezogen werden, weil Demo-
kratie auf historisch gewachsenen Lebensweisen beruht. Kritisch zur neokon-
servativen Berufung auf Tocqueville: Michael Hereth, Alexis de Tocqueville : 
die ‚Sitten’ und die Exportfähigkeit der Demokratie, in: Politische Vierteljahres-
schrift 46 (2005) 377-388; Oliver Hidalgo, Tocqueville, die Neocons und das
amerikanische Imperium : Enthält ‚Über die Demokratie in Amerika’ ein Plädo-
yer für die gewaltsame Verbreitung der liberalen Gesellschaft?, in: Zeitschrift
für Internationale Beziehungen 14 (2007) 331-354 (mit viel Literatur). Eine
Erneuerung des tocquevillschen Zweifels an Demokratisierung durch exter-
nen Regimewechsel: Tocqueville and the Frontiers of Democracy / ed. by
Ewa Atanassow and Richard Boyd. – Cambridge 2013.

OC = Œuvres complètes / sous la direction de J- P. Mayer. – Paris : Gallimard,
1951–2012 in 17 (18 Bände in 32 Teilbänden)  

DA = De la démocratie en Amérique

De la démocratie en Amérique. – Paris : Gosselin, 1835-1840
Neuausgabe in OC I (1951)
Kritische Ausgabe von Eduardo Nolla Paris 1990
Die kritische Ausgabe ist zusammen mit einer englischen Übersetzung
nochmals herausgekommen Indianapolis, Ind. : Liberty Fund, 2010 
Deutsche Übersetzung von Hans Zbinden: Über die Demokratie in Amerika.
– Zürich : Manesse, 1959-1962, später als dtv-Taschenbuch verbreitet
Band I (1835)
I/5 Die Untersuchung der Einzelstaaten muß der Erörterung über die Bun-
desregierung vorausgehen
Nationen, die von einer Zentralregierung bestimmt werden, sind reif erobert zu
werden. Dazu kommt es nicht immer, weil es den Nachbarn ähnlich geht und weil
ein verschwommener Nationalstolz geblieben ist. Die Leistung von Despotien ist
nicht Verteidigung der Nation, sondern der Religion. Nur Vaterlandsliebe oder 
Religion können die Kräfte eines Staates vereinen.
I/8 Über die Bundesverfassung
Kleine Völker sind freier und besser regiert, aber sie können sich keinen großen 
außenpolitischen Ehrgeiz leisten. Große Völker können nicht Republik bleiben,
aber die Ruhmbegierde kann mehr Unterstützung finden. Große Staaten können

82

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bedrohungen besser aushalten. Kleine Völker können sich nicht verteidigen oder
sehen sich gezwungen, sich mit anderen zu vereinigen. Eine Bundesverfassung 
kann die Vorteile der kleinen und großen Staaten vereinen. Die eigentliche Heraus-
forderung für einen Staat ist der Krieg. Ein großer Krieg setzt große Opfer voraus
und diese Opfer werden nicht freiwillig gebracht. Die amerikanische Bundesver-
fassung ist nur deshalb stabil, weil sie keine großen Kriege zu fürchten hat. Im
Europa der militarisierten Monarchien würde ein Staat, der seine Souveränität 
teilt, sich selber aufgeben.
II/5 Über die Regierung der Demokratie in Amerika
Ob große Demokratien in Kriegen zu großen Opfern fähig sind, ist noch ungewiß. 
Republiken haben große Widerstandskraft, das liegt an dem aristokratischen 
nicht an dem demokratischen Anteil. Das Volk reagiert zu emotional und gerät bei 
Niederlagen in Panik. Aristokraten haben mehr Ruhm zu erwarten, während das
Volk den Krieg nur als Last erlebt. Wegen der Konfrontation der Staaten kommt
es in Europa nicht zur Gründung großer Republiken; sie müßten in allen Staaten
gleichzeitig begründet werden. Ein einzelner demokratischer Staat würde rasch
reicher und glücklicher als benachbarte despotische Staaten. Aber er wäre stän-
dig in Gefahr erobert zu werden. Vorteile der Demokratie tragen wenig zu außen-
politischer Exzellenz bei, Mängel der Aristokratie schaden in der Außenpolitik
wenig. Alle außenpolitisch großen Völker von den Römern bis zu den Engländern
waren Aristokratien.
II/6 Die wirklichen Vorteile der demokratischen Regierung für die amerikani-
sche Gesellschaft
Es gibt eine instinktive, friedliche Liebe zu heimatlichen Bräuchen und Erinnerun-
gen an die Vergangenheit. In einer religiösen Steigerung dieser Liebe, die es 
eher in den Monarchien gibt und die auf den Siegen des Staates beruht, können
große Leistungen erreicht werden, aber wie alle Leidenschaften kann diese
Vaterlandsliebe nur von kurzer Dauer sein und im Frieden verfällt sie. Und es gibt
eine verstandesmäßige Liebe zu den Gesetzen des Landes, die mit dem eigenen
Vorteil verschmilzt; sie ist weniger großherzig aber dauerhafter. Wenn die alte
instinktive, uneigennützige Liebe im Laufe der historischen Entwicklung erloschen
ist, können nur noch politische Rechte eine moderne Vaterlandsliebe schaffen. In
Amerika wurde das ein grenzenloser Nationalstolz.
II/10 Einige Betrachtungen über den gegenwärtigen Zustand und die wahr-
scheinliche Zukunft der drei Rassen im Gebiet der Vereinigten Staaten
Völker können sich erfolgreich zur Zivilisation nur erheben, wenn sie es aus eige-
ner Kraft tun. Ein siegreiches unzivilisiertes Volk kann die Sitten des besiegten 
zivilisierten Volkes übernehmen. Aber nie haben sich besiegte Völker zur Zivilisa-
tion gebildet. Wenn der Besiegte weniger Zivilisation hat, isoliert er sich. Die India-
ner hätten eine Chance, wenn der Anpassungsprozeß langsamer liefe. Aber das
habgierigste Volk der Welt läßt ihnen keine Zeit.
Schlußbetrachtung
Das Mittelalter war eine Zeit der Zersplitterung, des Strebens nach Eigenständig-
keit. Heute gibt es die entgegengesetzte Tendenz zur Einheit, der Verkehr wird 
dichter, die Ozeane sind keine wirklichen Hindernisse mehr. Schon jetzt gibt es
zwei große Staaten, die Kontinente ausfüllen, Amerika und Rußland. Die ameri-
kanische Expansion ist eine der Zivilisation gegen die Natur, vorangetrieben vom 
Vorteil der einzelnen Siedler; die russische Expansion ist eine des Schwertes und

83

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


alle Macht ist in einem Herrscher zusammengefaßt. Es scheint, daß nach dem
Plan der Vorsehung diese beiden Völker eines Tages jeweils über die Hälfte der
Welt bestimmen werden.
Band II (1840)
III/17 Wie die Gesellschaft in den Vereinigten Staaten ein bewegtes und zu-
gleich einförmiges Bild bietet
Während in der Aristokratie die Menschen einander unähnlich sind, sind sie in der
Demokratie ähnlich. Das gilt überhaupt für die Gegenwart, die Menschheit verliert 
ihre Vielfalt. Auf der ganzen Welt findet man ähnliches Tun, Denken und Fühlen, 
weil die Völker miteinander stärker verkehren und weil innerhalb der Völker die 
alten Standesunterschiede schwinden. Alle Völker, die nicht eine Vorstellung von 
einem bestimmten Menschen bilden, sondern den Menschen an sich suchen,
werden die gleichen Sitten annehmen.
III/18 Über die Ehre in den Vereinigten Staaten und in den demokratischen
Gesellschaften
Es gibt allgemeinmenschliche Regeln, was gut und schlecht ist. Einzelne Völker 
haben dazu eigene Verhaltensregeln, die von Ehre bestimmt sind. Die höchste
Tugend der Aristokraten ist kriegerischer Mut; ihre Ehre liegt in der Treue, nicht 
im Patriotismus, der im Altertum und in der Moderne blüht, aber nicht im Mittelal-
ter. In Gesellschaften mit starken Unterschieden sind Ehrbegriffe stark ausge-
prägt. Eine Angleichung, wie sie innerhalb der demokratischen Gesellschaften zu 
beobachten ist, wird sich auch zwischen Völkern ergeben. Sie werden dieselben
Interessen und dieselben Bedürfnisse haben. Am Ende gibt es keine auf Konven-
tion gegründeten Verhaltensweisen mehr und weltweit nur noch einfache Begriffe
von Gut und Böse.
III/22 Weshalb die demokratischen Völker naturgemäß den Frieden und die 
demokratischen Armeen naturgemäß den Krieg wünschen
Wegen dem übermäßigen Privatinteresse schwindet bei den zivilisierten, egalitä-
ren Völkern der kriegerische Geist. Aber es hängt nicht allein von der Vorliebe
des Volkes ab, ob ein Staat Krieg führen muß. Auch demokratische Völker brau-
chen eine Armee. Daß die Amerikaner mit einer kleinen Armee auskommen, ist
nur ein amerikanischer, kein genereller Zug der Demokratie: Amerika hat keine 
starken Nachbarn. Deshalb analysiert Tocqueville die französische, bonapar-
tistische Armee: Demokratische Armeen sind ehrgeizig, wie es aristokratische
Armeen nie sein mußten. Dieses Streben des Militärs, durch Krieg zu Gewinn zu
kommen, ist nicht durch Reorganisation des Heeres zu lösen (das ist wohl eine
Äußerung zur Milizfrage), nur durch fortschreitenden friedlichen Geist des Volkes. 
Tocqueville will den Krieg nicht schmähen (er verleiht dem Denken eines Volkes
Größe und erhebt sein Gemüt, er wirkt gesellschaftlichen Fehlentwicklungen der
Demokratie entgegen), aber er will warnen, leichtfertig das Heer in seinem eigen-
nützigen Bellizismus zu unterstützen. Kriege führen immer zur Stärkung der Zen-
tralregierung, wenn nicht gar zu einer Militärregierung. (II/III/23-25 zeigt Tocqueville,
daß er nicht ein patriotisches Heer meint, sondern den persönlichen Ehrgeiz der 
Berufssoldaten, der Offiziere und vor allem der Unteroffiziere für entscheidend
hält.)

84

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III/26 Einige Betrachtungen über den Krieg in den demokratischen Gesell-
schaften
Wenn die Gleichheit in verschiedenen Ländern zunimmt und die Bürger sich der
Industrie und dem Handel widmen, vermischen sich die Interessen der Völker, so
daß kein Volk dem anderen schaden kann, ohne sich selbst zu schaden. Wegen 
dieser Verflechtung scheuen Demokratien den Krieg, aber deshalb werden Krie-
ge zwischen Demokratien leichter zu allgemeinen Kriegen. Kriege werden selte-
ner, aber die Schlachtfelder größer. Aristokratische Völker mit ihrer geringen
Zentralisierung sind nicht zur Eroberung organisiert, können aber auch nicht
leicht erobert werden. Demokratien neigen dazu, ihre gesamte Kraft in den Kampf
zu werfen, wenn sie aber besiegt werden, sind sie unfähig zu weiterem Wider-
stand. Da im Völkerrecht der zivilisierten Staaten Privatbesitz nicht mehr angegrif-
fen wird, fürchtet der Bürger des demokratischen Staates mehr den Krieg als die 
Eroberung. Demokratien können nur überleben, wenn sie einen politischen Geist
schaffen, der sie trotz Gleichheit den Aristokratien ähnlich macht: „nur die Lei-
denschaft und Gewohnheit der Freiheit kann erfolgreich gegen die Gewohnheit 
und Leidenschaft des Wohlergehens kämpfen.“

Zetterbaum, Marvin
Tocqueville and the Problem of Democracy. – Stanford, Cal. : Stanford Univ.
Pr., 1967. – S. 149-159
Liebe zum Ruhm gibt es nur in großen Staaten, in diesen haben die Regierungen
größere Ideen, abgelöst von Fragen des Alltags und lokalen Interesses. Seine 
Präferenz für große Staaten zeigt, daß er doch nicht unbedingt Präferenz für
Freiheit hat. Tocqueville hat eine Verehrung für Energie, Aktivität, Kraft (Aktivität 
ohne telos ist dem Leo Strauss-Schüler Zetterbaum suspekt). Tocqueville setzt
auf Patriotismus (Zetterbaum sagt: Nationalideologien). Aber letztlich ist dieser 
mit Eigeninteresse gekoppelte Patriotismus nur eine temporäre Verzögerung des
Niedergangs der Freiheit und Tocqueville weiß es.

Clinton, David
Tocqueville, Lieber, and Bagehot : Liberalism Confronts the World. – New
York : Palgrave Macmillan 2003 (Palgrave Macmillan Series on the History
of International Thought) S. 17-43 Why Did Mr. Tocqueville Change his Mind
: Civic Virtue and International Society
Der Wandel vom kriegsbereiten Patrioten um 1840 zum Gegner abenteuerlicher
Außenpolitik seit 1848 liegt an Tocquevilles kontinuierlicher Orientierung an Frei-
heit. Er bekämpft die drohende Auflösung der Nationen durch Gleichheit, sieht
aber eine Verpflichtung der Staaten in der internationalen Gesellschaft, für eine
Balance der Mächte zu kämpfen und die Stabilität der Nachbarstaaten nicht zu
gefährden. Die internationale Gesellschaft setzt einen Grundkonsens über Interes-
sen und Pflichten der Mitglieder voraus, dieser Konsens muß in eine liberale 
Richtung geführt werden (konkret: Verständigung der beiden liberalen Mächte 
Großbritannien und Frankreich). Die Aufgabe der Politik ist deshalb zweifach:
Erstens müssen die politischen Tugenden der Bürger gefördert werden, nur der
Staat kann noch Gemeingeist schaffen. Zweitens muß eine liberale internationale 
Gesellschaft geschaffen werden, die einzige Alternative zu einem despotischen
Weltreich, das Tocqueville fürchtet. Amerika ist nicht Gegenstand von Tocquevilles 
Überlegungen, weil es in seiner isolierten Lage ein Recht hat, isoliert zu bleiben 

85

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(Clinton aber fragt, welche Außenpolitik Amerika nach dem Ende der Isolation
annehmen muß: Förderung der Freiheit).  
Eine frühe Fassung: Tocqueville on Democracy, Obligation, and the International
System, in: Review of International Studies 19 (1993) 227-243.

Boesche, Roger
The Dark Side of Tocqueville : on War and Empire, in: Review of Politics 67
(2005) 737-752
John Stuart Mill war bereit, die neue kommerzielle Welt mit Industrie, Erziehung 
und good governance zu akzeptieren, Tocqueville verurteilt diese Welt als ohne
Sinn für grandeur. Das verstößt gegen seine eigene Analyse, daß Krieg zu Zen-
tralisierung führt. Er kann nicht zwischen gerechten und ungerechten Kriegen
unterscheiden. Er unterstützt die europäische Herrschaft in Afrika und Asien aus
Gründen der Balance, der nationalen Ehre, der Zivilisationsmission. Das verstößt
gegen seine Analyse, daß immer mehr Gruppen Gleichheit verlangen (was auch 
für Völker Afrikas und Asiens gelten müßte). Er sieht alle Züge einer Gesellschaft
als Einheit; daraus hätte er schließen müssen, daß diese Gesellschaften nicht 
erobert werden sollen, sondern nur langfristig ihre Lebensweise ändern können.
Eine tocquevillesche Theorie der Kolonialfrage kann man nur gelegentlich erken-
nen, etwa, wenn er sieht, daß die Kabylen nicht besiegt werden können, nur be-
wegt, durch französische Güter ihre Lebensweise zu ändern. Da hat er den ame-
rikanischen Sieg durch Coca-Cola, Rock’n Roll und Hollywood gesehen.

Bohlender, Matthias
Demokratie und Imperium : Tocqueville in Amerika und Algerien, in: Berli-
ner Journal für Soziologie 15 (2005) 523-540
Tocqueville erkennt die Demokratie als notwendig expansiv und fragt, wie eine 
Expansion der demokratischen Lebensform möglich ist, ohne die Lebensweise
nicht-europäischer Völker zu zerstören. Demokratisierung ist ein revolutionärer
Prozeß, der alle bisherigen Meinungen, Gefühle, Gewohnheiten und Institutionen
erfaßt. Die Kapitel über Indianer und Sklaven in Amerika kann er nicht in die Ana-
lyse der Demokratie integrieren. Genauso scheitert er an Algerien. „Tocqueville
hat sich dieses Dilemma zwischen Demokratie und Imperium nie wirklich einge-
standen.“ Er weicht in Ironie, Moral und Rede von Tragik aus.

2.2.2.2 Lucien-Anatole Prevost-Paradol
1829-1870, Journalist, 1868-1870 Botschafter in Washington. 

Prevost-Paradols La France nouvelle war die wirksamste Programmschrift für das 
neue Regime eines Empire libéral. Daß Prevost-Paradol Liberaler ist, macht au-
ßenpolitisch keinen Unterschied. Es geht um „la perpétuité et l’honneur du nom 
francais.“ Es ist eine realistische Theorie im Namen der Selbstachtung, nicht der
Sicherheit.

Vgl. Pierre Guiral, Prevost-Paradol (1829-1870) : pensée et action d’un libéral 
sous le Second Empire. – Paris 1955; Helmut Gollwitzer, Geschichte des 
weltpolitischen Denkens. – Bd. I. – Göttingen 1972. – S. 483-489 (bemerkt,
daß das neue Interesse an Weltpolitik bei Prevost-Paradol 1857 beginnt, wie

86

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bei Julius Fröbel und Constantin Frantz; mit Frantz muß sich Prevost-Paradol
bei Gollwitzer auch ein Kapitel teilen).

La France nouvelle. – Paris : Levy, 1868. – 423 S.
S. 257-291 De la guerre et de l’armée
Es gibt keine Hinweise, daß Institutionen des internationalen Rechts kommen
werden: Die Republiken sind so kriegerisch wie die Monarchien. Aber der Krieg
hat nicht mehr das Ansehen wie früher und wir sehen im Kampf zweier Nationen
das Recht auf beiden Seiten. Der Krieg unterliegt wie alles Menschliche dem
Gesetz des Fortschritts. Ideal müßte das bedeuten, daß der Krieg verschwindet 
(ideal sollten freilich auch Jurisprudenz und Medizin verschwinden). Real können 
wir aber nur hoffen, „réduire la guerre à son minimum“. Das bedeutet einerseits
Reduzierung der Kriegsgründe, andererseits Reduzierung des Blutvergießens im
Krieg. Krieg ist ein Tribut „payé à la faiblesse de l’ésprit humain et à l’insuffisance 
du génie politique.” Im Krieg Gewalt anzuwenden ist ein Tribut „payé à
l’imperfection du génie militaires.“ Frankreich – als Beispiel für einen demokrati-
schen Staat genommen – benötigt eine Armee, um seine ausgedehnten Grenzen
zu schützen und das europäische Gleichgewicht zu bewahren. Diese Armee muß 
so groß sein, wie die Summe aller deutschen Armeen. Ihr Umfang könnte gemäß
der politischen Lage in Europa jährlich angepaßt werden. Auch wenn Angriffs-
kriege ausgeschlossen werden, braucht das Heer einen Anteil professioneller
Soldaten. Die Armee soll aber esprit civique nicht esprit prétorien besitzen (durch
einen kurzen Militärdienst möglichst vieler Rekruten).
S. 339-371 Des signes les plus apparents de la décadence d’un peuple
Athen, Polen, das antike Ägypten, das moderne Holland – alle waren bestimmt zu
verschwinden als Folge von Despotismus und Anarchie, „le culte général de la 
force et le mépris du droit.“ Frankreich ist die einzige Gesellschaft, in der Ehre
Hauptgarantie der Ordnung geworden ist, Religion und Patriotismus haben ihre
Kraft verloren. Die Souveränität des Zweckes, die Doktrin der Revolution und des
Fanatismus (mit Fanatismus meint Prevost-Paradol Religion, Sozialismus und
den Grundsatz „que la force est la mesure du droit“, wie ihn die Athener bei
Thukydides gegenüber den Meliern vertreten) ist der Feind der Ehre. Noch ist
keines von Frankreichs Übeln tödlich, aber es sind große Anstrengungen nötig
„pour maintenir le nom de la France.“  
S. 373-419 De l’avenir
Das Nationalitätenprinzip ist das Prinzip der französischen Außenpolitik, aber
auch Frankreich kann nicht so prinzipienstarr sein und eine sofortige Einheit
Deutschlands oder aller Slawen in einem Staat fordern. Mit Preußen geht Frank-
reich deshalb besser auf der Ebene des Gleichgewichts um. Wenn Frankreich
Preußen besiegt, wäre die Bewegung für deutsche Einheit erst einmal gestoppt,
käme aber gewiß wieder. Wenn Preußen Frankreich besiegt, wäre es mit la
grandeur française für immer vorbei, aber Frankreich wäre nicht vernichtet und
weiter Teilnehmer an der Gleichgewichtspolitik in Europa. Wenn Frankreich sich 
aus den deutschen Kriegen heraushält, wären die Folgen dieselben, wie bei einer
Niederlage. Nie ist ein Staat ohne Kämpfe aufgestiegen. Nur das Recht des Sie-
ges wird von allen respektiert. Die Staaten zahlen mit dem Blut ihrer Kinder, viel-
leicht mit ihrer Existenz. Es wäre ein bisher unbekanntes Spektakel, wenn eine 
große Macht auf dem Weg zur Vergrößerung sich zurückhalten würde. Prevost-

87

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Paradol erwartet, daß ein vereinigtes Deutschland als nächstes Holland überfal-
len werde und kein Staat es mehr hindern kann. Das nächste Opfer wäre Frank-
reich; dann würde Deutschland statt Frankreich der arbitre Europas werden. In
vollständiger Machtlosigkeit verschwinden la grandeur, la gloire, le prestige. Zur
europäischen Demütigung kommt außereuropäische Demütigung: England und
die USA dominieren die außereuropäische Welt. Zwar würde Deutschland Euro-
pa dominieren, aber auch diese Herrschaft wird langfristig in einer angelsächsi-
schen Welt nichts bedeuten. Frankreich kann nicht einfach die Tendenz seiner
beiden letzten Jahrhunderte (seit Ludwig XIV.) aufgeben. Bloße Zivilisation, Mut
und Ehrgefühl reichen nicht. Weil alle europäischen Staaten diese Eigenschaften 
haben, zählt letztlich doch die Bevölkerungszahl. Frankreich muß rasch wachsen,
das ist nur in Nordafrika möglich, „la dernière ressource de notre grandeur!“ Er 
verspricht – reichlich unbestimmt – ein Kolonialregime, das französische Koloni-
sierung fördert und Araber in Ruhe läßt. Diese Kolonisierung ist „la légitime
considération de la France“ – wohl eine Übersetzung des amerikanischen mani-
fest destiny.

2.2.2.3 Émile Ollivier
1825-1913, Anwalt, republikanischer Abgeordneter im Kaiserreich, Januar bis
August 1870 leitender Minister des Empire libéral. Für Ollivier bedeutete das
Nationalitätenprinzip nicht unbedingt Großstaaten, er hoffte, daß ein Teil der deut-
schen Staaten eigene Nationen sein wollen, akzeptierte aber die preußischen Erobe-
rungen 1866. 1870 betonte er, daß es um französische Ehre ginge, nicht um die 
Verhinderung der deutschen Einheit. Zeldin hält das nicht für die naheliegende 
Position des Ministers Napoléons III., sondern für Olliviers republikanisches Erbe. 
Olliviers Nachruhm beruht auf seinen Memoiren, aber sie sind keine zuverlässige 
Quelle. Seine Rolle auf dem Weg in den Krieg ist größer, als er uns weismachen
will. Der doktrinäre Pazifist erwies sich als doktrinärer Verfechter der französi-
schen Ehre, das liberale Kaisertum war in der ängstlichen Beachtung einer ge-
glaubten öffentlichen Meinung zugleich bonapartistisch. Daß in Deutschland eine
ähnliche öffentliche Meinung sich meldet, hat Ollivier nie begriffen. 

Zu Ollivier als Premier der Abrüstungsverhandlungen und des Wegs zum
Deutsch-Französischen Krieges vgl. Theodore Zeldin, Emile Ollivier and the
Liberal Empire of Napoleon III. – Oxford 1963. – S. 168-184. Zur Julikrise
1870: Elisabeth Fehrenbach, Preußen-Deutschland als Faktor der französi-
schen Außenpolitik in der Reichsgründungszeit, in: Europa und die Reichs-
gründung / hrsg. von Eberhard Kolb. – München 1980. – S. 109-137; David
Wetzel, Duell der Giganten : Bismarck, Napoleon III. und die Ursachen des 
Deutsch-Französischen Krieges 1870/71. – Paderborn 2005 (amerikan. Origi-
nal 2001).

L’empire libéral : études, récits, souvenirs. – Paris : Garnier, Bd. 1. – Du
principe des nationalitès. – 1895. – 501 S.
5 Du principe des nationalités et de la théorie de l’equilibre
Ollivier führt das Nationalitätenprinzip auf den ersten Napoléon zurück. Seine
Definition ist die Willensnation: „l’universalité des hommes qui, par suite d’une

88

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ancienne habitude accepté ou en vertu de leur volonté expresse, vivient sous la
même loi.” Frankreich ist das Land, das kleine Nationen schützt: Italien gegen 
Österreich, die deutschen Staaten gegen Preußen, Polen gegen Rußland. Er
erwartet in Europa eine Föderation aus mehr oder weniger gleich mächtigen 
Staaten. Dann wird es keine Kämpfe ums Gleichgewicht mehr geben. Aber er hat 
keine Zweifel, daß Frankreich dann auch weiter in Wissenschaft, Kunst, Gelehr-
samkeit und „génie politique“ führend sein wird. „Elle est l’intermédiaire entre les
nations.“ Frankreich ist der Tribun der Freiheit für alle Nationen. Das französische
Geschick und das der Menschheit sind untrennbar. Das Nationalitätenprinzip soll
nicht den Krieg unterdrücken. Es hat Motive zum Krieg: Es hilft den mutigen
Nationen, ihre Freiheit zu verteidigen. „Elle constitue cependant une tentative 
pleine de grandeur pour faire prévaloir plus de justice et plus de paix dans les
relations internationales.“

Olliviers Mitstreiter Émile de Girardin wird 6.4 im Anhang zur Bedeutung der Frie-
densbewegung behandelt (Abschnitt 6.4).

2.2.3 Konservative
Genuin konservative Autoren, legitimistische Gegner einer konstitionellen Regie-
rung, sind nach der Julirevolution selten. Die hier berücksichtigten Konservativen
mißtrauten den Demokraten, waren aber Anhänger einer konstitutionellen Monar-
chie. Das centre droit der Julimonarchie führte eine Politik des Friedens um jeden
Preis (so sah es micht nur Tocqueville), das kann an der fehlenden Legitimität der 
Regierung liegen, die auf die Zustimmung der europäischen Dynastien angewie-
sen war. Aber es zeigt sich auch die konservative Neigung im 19. Jahrhundert,
auf Zusammenarbeit zum Erhalt des Friedens zu setzten. König Louis-Phillipe
stand für die monarchische Solidarität in Europa, Guizot mußte versuchen, sie zu 
organisieren. Das gelang nur 1840 bis 1845 in einer Allianz mit den britischen
Konservativen und mußte unter Palmerstons wenig an monarchischer Solidarität
orientierter Politik zur Annäherung an das reaktionäre Habsburgerreich werden
(durchaus in der Hoffnung etwas von der alten französischen Rolle eines europä-
ischen Schiedsrichters zu retten). Die Februarrevolution war auch eine Revolution
gegen eine konservative Allianz. Danach haben die Konservativen die französi-
sche Außenpolitik nicht mehr aktiv bestimmen können.

François Guizot (1787-1874), ein Führer der Revolution von 1830, 1840-1848 
Außenminister und effektives Haupt der Regierung, durch die Februarrevolution 
1848 gestürzt. Guizot ist der klassische Historiker der europäischen Zivilisation:
Er erzählt die Geschichte des Klassenkampfes des Bürgertums gegen die Aristo-
kratie. Wie im 18. Jahrhundert und bei Comte ist bei Guizot der Zivilisationspro-
zeß der Weg zu Frieden, Vertrag, Überzeugung. Das zeigen die Vergleiche
Europas mit der Antike und mit Asien: diese waren vom Geist der Eroberung und
Kastenbildung geprägt, Europa zunehmend von Kommunen und Bürgertum. Mit 
der Auflösung der Stände in der Französischen Revolution 1789 ist der Zivilisations-
prozeß vollendet. Durch die gegenwärtige Erneuerung des französischen Liberalis-

89

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mus (oder Konservatismus) hat der Ideologe der Bourgeoisie seinen zentralen 
Platz in der Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts zurückerhalten (Pierre 
Rosanvallon, Le moment Guizot. – Paris 1985; Jean-Miguel Pire, Sociologie d’un 
volontarisme culturel fondateur : Guizot et le gouvernement des esprits (1814-
1841). – Paris 2002). Ihn als Staatsmann und Außenpolitiker zu rehabilitieren,
wurde gar nicht erst versucht. Guizots britisch-französische Entente als Grundla-
ge des europäischen Friedens in den frühen 1840er Jahren gelang nur kurz unter
konservativen Regierungen in Frankreich und Großbritannien. Palmerstons
Unterstützung konstitutioneller Bewegungen isolierte Frankreich erneut und 
Guizot sah sich an der Seite des unvermindert reaktionären Österreichs, auch ein
Grund der Revolution von 1848. Johnson hat betont, wie isoliert Guizot in Frank-
reich war: Er verstand weder den französischen Nationalismus, noch den der
anderen Länder, weder das französische Verlangen nach Sicherheit durch Grö-
ße, noch das dadurch geprägte europäische Mißtrauen.

Vgl. Donald M. Greer, L’Angleterre, la France et la Révolution de 1848 : le 
troisième ministère de Lord Palmerston au Foreign Office (1846-1851). – Paris 
1925; Douglas Johnson, Guizot : Aspects of French History 1787-1874. –
London 1963. – S. 263-319; Roger Bullen, Palmerston, Guizot and the Col-
lapse of the Entete Cordial. – London 1974 (klassische Darstellung, wie 
Außenpolitik im 19. Jahrhundert die Parteien im eigenen Land und in anderen
Ländern beachten muß). 

In seinen Memoiren verteidigte Guizot seine Außenpolitik als Friedenspolitik. Euro-
pa oder die Christenheit ist eine geistige Einheit, die Völker sind einander nicht 
fremd. Der langjährige Außenminister interessiert sich nicht für Balance, das 
bestimmende Thema ist Intervention. Alle von Napoléon eingerichtete Staaten
sind verschwunden, weil er nicht begriffen hat, daß Staaten nicht auf Kriegsent-
scheidungen beruhen. Guizot sieht einen Kampf zwischen l’esprit de civilisation,
der Recht und Frieden bringt, und l’esprit de révolution, der auf Gewalt beruht
und Anarchie und Tyrannei bringt, „ce qu’il appelle la règne de la démocratie
pure.“ Die Kämpfe in Europa sind Kämpfe zwischen diesen Tendenzen. In diesen 
Kämpfen muß das droit public européen geachtet werden. Dieses allmählich auf-
gebaute Völkerrecht ist unfertig und wird viel verletzt, aber es ist wirkliches Recht.
Es besteht nur aus wenigen Grundsätzen: der Frieden ist der Normalzustand, der 
Krieg die Ausnahme; die Staaten sind unabhängig und regeln ihre inneren Ange-
legenheiten ohne Einmischung. Außenpolitik kann zwar nicht durch ewigen Frie-
den ersetzt werden, aber Staaten, die lange und skandalös diese Maximen des
Völkerrechts verletzen, werden verlieren (Mémoires pour servir à l’histoire de 
mon temps, t. IV. – Leipzig 1861. – S. 2-13).

Conte Pellegrino Rossi (1787-1848), Professor in Bologna, 1815 Gouverneur 
Murats in Norditalien, Professor in Genf, dann am Collège de France (als Nach-
folger von Jean-Baptist Say), Pair de France, französischer Botschafter beim
Papst, Minister Papst Pius IX. (seine Ermordung November 1848 wurde zum
Signal für die Römische Republik). Von dem liberal-konservativen Theoretiker
und Politiker stammt eine der frühesten Formulierungen des Prinzips der Nicht-
Intervention als Basis eines wissenschaftlichen Völkerrechts: Jeder Staat hat ein

90

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Interesse, daß seine Selbständigkeit geachtet wird. „Le principe de non-
intervention est la liberté individuelle des États.” Eingeschränkt wird das Interven-
tionsverbot nur durch das Recht auf Selbstverteidigung (Intervention, in: Archives 
de droit et de législation 1 (1837) 353-375, eine Rezension von Henry Wheatons
Völkerrechtsbuch, dem er vorwirft, die russische Vernichtung der polnischen
Selbständigkeit zu akzeptieren und damit keine Basis für eine wissenschaftliche
Begründung des Völkerrechts zu haben). Für den Handel ist die ganze Welt ein 
einziger großer Markt, das Prinzip des Staates ist aber die Unabhängigkeit. Die
zur Verteidigung nötige Autarkie, v. a. bei Lebensmitteln, können nur große Staa-
ten erreichen: So muß eine Ausnahme vom Prinzip der Freiheit akzeptiert wer-
den, nicht aus Prinzipien der Ökonomie, sondern der Moral und der Politik
(Course d’économie politique : année 1836-37. – Paris 1840-41, 2. Aufl. 1843. –
Lecon 12).

2.2.3.1 Ernest Renan
1823-1892, 1860 Professor für Semitische Sprachen am Collège de France (we-
gen Schwierigkeiten mit Kirche und Staat effektiv erst seit 1870), Leiter des Col-
lège de France. Biographie: Harold W. Wardman, Ernest Renan : a Critical Bio-
graphy. – London 1964. Renan war der prominenteste Intellektuelle in der frühen
Republik nach 1870, die Monarchisten schätzten seine Distanz zur Demokratie,
die Republikaner seine Distanz zur Kirche. Einleitung zum politischen Denken:
Walter Euchner, Qu‘est-ce qu‘une nation? : Das Nationenverständnis Ernest 
Renans im Kontext seines politischen Denkens, in: Ernest Renan, Was ist eine
Nation? und andere politische Schriften. – Wien (u.a.) : Folio Verl., 1995. – S. 7-
39.

Renan war einer der großen Philologen seines Jahrhunderts. Wie die anderen
großen historischen Ideologen Quinet und Michelet ist er Religionshistoriker: Er
rekonstruiert die jüdische Geschichte als Öffnung einer nationalen Religion zu
universalistischer Gerechtigkeit, ein Prozeß, der mit den jüdischen Propheten
begann und Christentum und Islam als Erbe hat. Die indoeuropäischen Völker 
haben es von sich aus nur zu Nationalreligionen geschafft, ihre Leistungen lagen
in Politik, Kunst und Wissenschaft. Die Weltgeschichte ist eine Dialektik dieser
beiden Traditionen, aber die Zukunft gehört Wissenschaft und Staat, den Voraus-
setzungen der Individualisierung. Die Religion wird in dem Maße, in dem sie
Staat und Wissenschaft an die Gerechtigkeit bindet, schwinden. Das Christentum 
wurde in der griechisch-römisch-europäischen Welt bereichert und in seine 
Schranken gewiesen. Der Islam, der viel für die Vermittlung von Religion und
antiker Kultur getan hat, ist fundamentalistischer als der Katholizismus geworden
und erlaubt keinen Freiraum mehr für Wissenschaften. Vgl. zur Dialektik von
semitischen und indoeuropäischen Rassen, von Religion und Wissenschaft seine
Antrittsvorlesung De la part des peuples sémitiques dans l’histoire des civilisa-
tions (1862), in: OC II, 317-335 (dt. u.d.T. Der Beitrag der semitischen Völker zur
Geschichte der Zivilisation, in: Was ist eine Nation?). Sein ganzes Werk, selbst
die Histoire du peuple d’Israël, ist gegen die Annahme geschrieben, daß der
Sozialismus, der zu wenig Sinn für Wissenschaft und Freiheit hat, die Religion
der Zukunft sein könne. So wie die jüdische Lehre von der Gerechtigkeit in der 

91

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wissenschaft der Zukunft bewahrt werden muß, so wird auch die Freiheit etwas 
von der sozialistischen Gerechtigkeitsforderung behalten müssen. Die soziale
Frage verdrängt politische und nationale Fragen. Nach Jahrhunderten nationaler 
Rivalität wird sich die Menschheit pazifistisch organisieren und bis auf geringe
Ausnahmen werden alle mit ihrem Leben zufrieden sein. Die Gerechtigkeit wird
auf Erden realisiert sein. Das ist Renans letzte Äußerung, der Schluß der  Histoire
du peuple d’Israël (Oktober 1891, posthum 1893 publiziert, OC VI, 1513-1518; 
kurz vorher hatte er suggeriert, daß der Nationalismus seinen Höhepunkt über-
schritten hat und eine Spannung zwischen „grandeur des nations“ und „bien-êtres
des individus“ besteht, für Idealisten ist das Ziel der Menschheit „la constitution
d’une conscience supérieure, ou, comme on disait autrefois, ‚la plus grande gloire 
de Dieu’” (Vorwort zu L’avenir de la science 1890, in: OC III, 725).

Zu Renans wissenschaftlichem Werk und zur Dialektik von Religion, Fort-
schritt, Politik: René Dussand, L’oeuvre scientifique d’Ernest Renan. – Paris
1951; Keith Gore, L’idée de progrès dans la pensée de Renan. – Paris 1970; 
Henri Peyre, Renan et la Grèce. – Paris 1973; Laudyce Rétat, Religion et
imagination religieuse : leurs formes et leurs rapports dans l’oeuvre d’Ernest 
Renan. – Paris 1977; dies., L’Israël de Renan. – Bern 2005; Harold W.
Wardman, Renan historien philosophe. – Paris 1979; David C. J. Lee, Ernest 
Renan : in the Shadow of Faith. – London 1996; Édouard Richard, Ernest 
Renan, penseur traditionaliste? – Aix-en-Provence 1996; Maurice-Ruben 
Hayoun, Renan, la Bible et les juifs. – Paris 2008; Domenico Paone, Storia,
religione e scienza negli ultimi scritti di Ernest Renan. – Diss. EPHE Paris
2009 (tel.archives-ouvertes.fr/tel-00547232).

Die parallele politische Geschichte der Entwicklung von ursprünglichen Stämmen
zu Nationalstaaten ist in Renans Gelegenheitsschriften mehr angedeutet als aus-
geführt. Wie bei seinen deutschen Lehrern Herder und Hegel (und den meisten
Autoren des 19. Jahrhunderts) ist unbeschränkter Nationalismus antik und mit
den Nationalreligionen der Antike vergangen. Die kriegerische Bildung großer 
Staaten war ein Fortschritt. Die Nationen entstanden durch Rassenmischung, im
gegenwärtigen Europa bedeuten Rassenunterschiede nichts mehr. Dieser welt-
geschichtliche Prozeß ist freilich in Gefahr umgekehrt zu werden: In einem republi-
kanischen Europa könnten die von Dynastien geschaffenen Einheiten wieder zer-
brechen und ein neuer Zyklus des Tribalismus beginnen (Exploration scientifique
de l’Algérie : la société berbère (1873), in: OC II, 550-575). Renan sieht die Not-
wendigkeit dieses monarchischen Moments noch für die republikanische Gegen-
wart. Er mißtraut Demokratie und Sozialismus, weil sie nicht bereit sind, für Staat
und Nation Opfer zu bringen. Als er das 1869 zum ersten Mal artikulierte, war 
England der Rivale und Deutschland das Muster für den Übergang zur postnatio-
nalen und postreligiösen Gesellschaft. 1870 wurde für Renan ein religiöser
Schock. Europa war auf dem Weg zum Frieden gewesen, der Sieg über 
Napoléon III. hätten den Frieden verewigen können. Aber Preußen hat das bereits
verschwundene ethnische Denken zurückgebracht. Renans Angst ist, daß die
Französische Republik ihre Opferbereitschaft gerade in einer Zeit verlieren könn-
te, in welcher der deutsche Staat sich auf einen archaischen Patriotismus grün-
det, der geistesgeschichtlich ein Rückfall ist, aber im europäischen Kampf Vortei-
le bringt.

92

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zu Renans Haltung im Deutsch-Französischen Krieg: Henriette Psichari, 
Renan et la guerre de 70. – Paris 1947 (Renans Enkelin und Herausgeberin
seiner Werke); Louis Vié, Renan : la guerre de 70 et la „reforme“ de la France.
– Paris 1949 (setzt den alten katholischen Kampf gegen Renan fort). Diese 
Darstellungen sind nicht vereinbar und zeigen, wie lange die Erinnerung an
Renans Haltung zu Deutschland noch eine Rolle spielte. Zu Renan zwischen
liberaler Monarchie und konservativer Republik: Pierre Rosanvallon, Renan,
père fondateur de la Republique?, in: Ernest Renan : la science, la religion, la
République / sous la direction de Henry Laurens. – Paris 2013. – S. 357-367.

Bereits vor 1870 war Renan klar, daß der moderne Staat militärisch auf Wissen-
schaft angewiesen ist; nach 1870 sieht er die militarisierte Wissenschaft der
Deutschen auf dem Weg zu einer totalitären Herrschaft über die Welt. Das künfti-
ge Weltbewußtsein würde dann nicht demokratisch verwirklicht, sondern von ei-
ner globalen Elite von Wissenschaftlern, die jeden Widerstand unmöglich macht
mit Waffen, denen niemand widerstehen kann, mit Helfern ohne eigenen Willen
und mit biologischen Experimenten. Das würde die Zukunft sein, wenn das de-
mokratische Frankreich dem deutschen wissenschaftlichen Militarismus, dem
weder Gleichheit noch Freiheit etwas bedeuten, keinen Widerstand entgegen-
setzt. Deutschland ist die Wissenschaftsgesellschaft, die nichts von der religiösen 
Tradition der Gerechtigkeit gelernt hat (Dialogues philosophiques III, Réves
(1876); dt. u.d.T.: Philosophische Dialoge und Fragmente. – Leipzig 1877; die
drei Dialoge wurden 1871 geschrieben, als Renan vor der Pariser Kommune 
nach Versailles geflohen war). Renan hat als erster die technisch-militärische 
Vernunft durchdacht und steht mit seinem auf den Begriff gebrachtem Preußen 
am Anfang der Analysen der Dialektik der Aufklärung. Während die Deutschen 
ihren Nationalismus noch für eine ganz normale nachholende Entwicklung hal-
ten, werden die Schüler Renans nicht vergessen, daß der deutsche Militaris-
mus das zentrale Thema jeder künftigen Metaphysik sein muß (zu Paul Valéry
siehe Band III).

Renan hat genug vom Primat der Außenpolitik aufgenommen, um zu wissen, daß
sich das demokratische Frankreich anpassen muß, nachdem die Deutschen den 
Krieg perpetuiert haben. Qu’est-ce qu’une nation?, Renans letzte Formulierung 
seiner Nationentheorie, kann als eine französische Antwort auf die deutsche Heraus-
forderung gelesen werden. Die Rede wurde international wahrgenommen, es gab
rasch Teilübersetzungen auch in deutscher Sprache. Lange galt diese Rede als 
die klassische Formulierung der „französischen These“ des demokratischen Wil-
lensnationalismus gegen die „deutsche These“ des Kulturnationalismus oder gar 
der deutschen Definition der Nation als biologische Fortsetzung der Rasse. Um
1990 gab es eine erstaunliche Umkehrung der Einschätzung dieses Textes: 
Deutsche Interpreten würdigten im Zeitalter der deutschen Wiedervereinigung 
und der jugoslawischen ethnischen Kriege die Definition der Nation als täglichem
Plebiszit (die neue Wertschätzung führte 1993 auch zur ersten vollständigen
Übersetzung des Textes ins Deutsche). Jürgen Habermas würdigt Renans tägli-
che Abstimmung gar als klassische Formulierung des Verfassungspatriotismus
(Citizenship and National Identity, in: Praxis international 12 (1992) S. 3). Gleich-
zeitig sind französische Interpreten im Zeitalter der Front National (bzw. der von 

93

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


deren Wahlerfolgen verursachten Commission pour la réforme du code de la 
nationalité) sehr viel kritischer gegen diesen Text geworden, sie finden gerade in 
Renans Geschichts- und Totenkult einen Kulturnationalismus, der die „republika-
nische“ Intervention behindert (und sie erinnern sich besser als deutsche Autoren 
an seine anderen politischen Schriften und an das Ansehen, das er bei der anti-
demokratischen Rechten des 20. Jahrhunderts genoß). Ein Lehrer des Multikultu-
ralismus innerhalb einer Nation war Renan nicht. Er darf nicht auf das Plebiszit
reduziert werden, er hat sorgfältig auf einer Balance von Vergangenheit und
Gegenwart, kultureller Erbschaft und demokratischer Affirmation bestanden. Den
Deutschen wirft er nicht vor, daß ihr Nationalbegriff kulturell ist, sondern daß sie
gar keinen Sinn für die Wahlfreiheit haben (Bruno Schoch, Alle Macht geht vom
Volk aus. Doch wer ist das Volk? – Frankfurt am Main 2000. – S. 25-26 (HSFK-
Report 12/2000); Bernard Yack, Nationalism and the Moral Psychology of Com-
munity. – Chicago, Ill. 2012. – S. 23-43 The Myth of the Civic Nation). Die Nation
von Qu’est-ce qu’une nation? muß als Phase in einer historischen Entwicklung
gelesen werden: vom Stamm über die gewaltsame Einigung durch die Monarchie
und über den demokratischen Nationalstaat, der durch Selbstbestimmung zu-
sammengehalten wird, bis zu ihrer Auflösung in Europäischer Integration und 
einem Individualismus, der sich nicht mehr für die Nation verantwortlich fühlt.
Dieser Auflösung blickt Renan nicht gelassen entgegen, denn Demokratie und
Sozialismus bereiten nicht auf die notwendigen Opfer vor. 

Renans Europabild ist Harmonie von Nationen, die eine eigene Art haben. Bereits
in seiner Programmschrift L’avenir de sciénce 1848 (veröffentlicht 1890, jetzt
OC III, 978-79) hieß es: „La perfection de l’humantité ne sera pas l’extinction,
mais l’harmonie des nationalités… détruire une nationalité c’est détruire un son 
dans l’humanité.“ Das hat Renan am Ende von Qu’est-ce qu’une nation? wieder-
holt. Auch in seinem Nationalismus war Herder sein „penseur-roi“. Der Zusam-
menklang der Nationen ist nicht nur ein kulturelles Gespinst. Das 19. Jahrhundert
hat ein Völkerrecht etabliert. Es gibt zwar kein reales Tribunal, aber seit 1814 gibt
es das virtuelle Tribunal der öffentlichen Meinung in Europa. Ein unbewaffnetes
Tribunal ist Chimäre, aber intérêt commune und Gleichgewicht erhalten den Frie-
den in Europa. Seine Ausblicke auf Europa sind immer nur Andeutungen (und 
1870 Panik), es gibt keinen ausgeführten, zusammenhängenden Text. Die Basis
seiner Europavorstellung ist die Ergänzung der drei Kulturen, die für die Welt-
zivilisation der Zukunft zählen: Frankreich/Demokratie, England/Ökonomie,
Deutschland/Wissenschaft. Das dürfte ein Erbe Saint-Simons sein (Renan war
ein Protegé von Augustin Thierry, Saint-Simons Mitarbeiter an Plan einer Födera-
tion dieser drei Nationen, siehe Bd. I, 457-458), aber an eine reale Föderation
denkt er dabei nicht.

Außerhalb Europas kann der europäische Prozeß der Nationalbildung nicht ein-
fach wiederholt werden, weil die monarchisch-etatistische Geschichte fehlt. Die 
zeitgenössischen Stammesgesellschaften zu verschmelzen ist eine europäische
Aufgabe. Der Gegner der Rassennation in Europa ist weit über die übliche Zivili-
sationsmission hinaus Rassist. Die neue Rassenbiologie interessiert ihn nicht,
aber die Afrikaner, die nichts zur Zivilisation beigetragen haben, sind eine niedere 
Rasse, die Ostasiaten, die eine eigene Zivilisation geschaffen haben, aber wenig 

94

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zur Weltzivilisation beigetragen haben, sind eine mittlere Rasse. Beides sind 
Arbeiterrassen, die von den Europäern beherrscht werden sollen. Der Unter-
schied zwischen Semiten und Indoeuropäern ist kulturell, kann aber in absehba-
rer Zeit nicht aufgehoben werden. Zu diesem kulturellen Rassismus zwischen
Völkerpsychologie, Geographie („Le désert est monothéiste“) und Linguistik (die
Semiten sind durch ein Problem mit den Verben behindert).

Vgl. Maurice Olender, Die Sprachen des Paradieses : Religion, Philologie und
Rassentheorie im 19. Jahrhundert. – Frankfurt am Main 1995. – 58-86 Zwi-
schen dem Erhabenen und dem Abscheulichen (französ. Original 1980); Die-
ter M. Hoffmann, Renan und das Judentum : die Bedeutung des Volkes Israel 
im Werk des ‚historien philosophe’. – Diss. Würzburg 1988 (mit einem Referat
der sehr widersprüchlichen Deutungen); Tzvetan Todorov (unten referiert); 
Laudyce Rétat, L’Israël a.a.O.; Maurice-Ruben Hayoun, Renan, la Bible et les
juifs a.a.O.; Domenico Paone a.a.O.; Jan E. Goldstein, Toward an Empirical
History of Moral Thinking : the Case of Racial Theory in Mid-Nineteenth-
Century France, in: American Historical Review 120 (1015) 1-27, Renan dort 
S. 13-25. Renan begrüßt al-Afghānis islamischen Modernismus, sieht aber
wenig Erfolgsaussichten im islamischen Raum (L’Islamisme et la science
(1883), in: OC I, 945-960, ebd. 960-965 die Replik auf al-Afghānī; es gab
bereits 1883 eine deutsche Übersetzung, Neudruck in: Birgit Schäbler, Moder-
ne Muslime : Ernest Renan und die Geschichte der ersten Islamdebatte 1883.
– Paderborn 2016); Cemil Aydin, The Politics of Anti-Westernism in Asia : 
Visions of World Order in Pan-Islamic and Pan-Asian Thought. – New York 
2007. – S. 47-54 zitiert zeitgenössische Antworten im islamischen Raum. Etwas 
komplexer: Samar Majaes Abdel Nour, Ernest Renan et l’Orient : ambiguité
d’une relation passionnée. – Paris 1997 und Hafez-Ibrahim Rasslan, Ernest 
Renan et l’Orient. – Lille 2007, Thèse de Doctorat, Université Paris III 2002 
(beide stellen die Quellen zusammen, haben aber Probleme, das Lob für den 
Philologen der semitischen Sprachen und die Kritik am Gegner des Islam
zusammen zu bringen). Vgl. auch die 2.8.2 zu al-Afghānī genannte Literatur.

OC = Oeuvres complètes : édition définitive / établi par Henriette Psichari. – Paris
1947-1955. – 7 Bde.

Was ist eine Nation? = Was ist eine Nation? und andere politische Schriften. –
Wien (u.a.) : Folio Verl., 1995

La monarchie constitutionelle en France, in: Revue de deux mondes 1. No-
vembre 1869
abgedruckt in: La réforme intellectuelle et morale de la France 1871
Neudruck in: OC I (1947) 447-521
Die Geschichte ist beherrscht von der Geschichte der Waffen. Das Pulver hat die
Moderne möglich gemacht, der Krieg wurde eine Frage der Wissenschaft und der 
Industrie, die Vorteile lagen auf Seiten der reichsten, der wissenschaftlichsten 
und industriellsten Nationen. Das hat den Staat gestärkt, der Feudalismus ist
verschwunden, die Bürger sind machtlos geworden. Bürgerkrieg ist in zivilisierten 
Staaten nicht mehr möglich. Ein Sieg der Barbaren (gemeint ist Rußland) ist aus-

95

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


geschlossen, wenn die zivilisierten Nationen ihre überlegene Organisation be-
wahren. Aber eine sozialistisch-demokratische Nation, der es nur um materielle 
Ziele geht, ist in Gefahr erobert zu werden und erst die Barbaren werden sie wie-
der zur Wehrhaftigkeit bringen. Renan empfiehlt konstitutionelle Monarchie, um
mit England zu konkurrieren „dans la conquête pacifique du globe et dans 
l’assujettissement de toutes les races inférieures”. 

La guerre entre la France et l’Allemagne, in: Revue des deux mondes, 15. 
septembre 1870
Neudruck in: OC I (1947) 409-435
deutsch in: Was ist eine Nation? S. 59-83
Der Krieg zwischen Frankreich und Deutschland ist eine Katastrophe, weil der 
Fortschritt des menschlichen Geistes vom Zusammenwirken Deutschlands, 
Frankreichs und Englands abhängt. Deutschland steht nationale Einheit unter
preußischer Führung zu. Aber preußische und französische Regierung sind 
Gefangene der öffentlichen Meinung. Im Interesse Europas muß England eingrei-
fen, damit Frankreich nicht als Macht verschwindet. Es gibt in Europa real keinen
Kongreß, diète, tribunal amphictyonique; virtuel aber doch seit 1814. Der Traum
der utopistes de la paix von einem Tribunal ohne Waffen ist zwar eine Chimäre.
Aber die internationale öffentliche Meinung bewahrt den Frieden: Eine Nation, die
den anderen eine Hegemonie aufzwingen will, bereitet ihren eigenen Untergang 
durch die Koalition aller anderen vor. Der Frieden wird durch das gemeinsame 
Interesse aller Staaten erhalten. Die Liga der Neutralen wird sich widersetzen. Im 
Kampf zwischen zwei Parteien spielt Gerechtigkeit keine Rolle. Bei der Beteili-
gung von 10 Parteien geht es nur mit Gerechtigkeit. Gerade die Demokratisierung
des bonapartistischen Regimes hat den Krieg gebracht. Man braucht ein Regime 
moderater Parteien. Die Mehrheit der Menschheit hat Horror vor dem Krieg, die
christlichen Ideen der Sanftheit und Gerechtigkeit erobern den Globus. Einen 
Kriegsgeist gibt es nur noch in den Adels- und Kriegerklassen Norddeutschlands
und Rußlands. Der Fortschritt der Demokratie wäre das Ende der hommes de fer, 
survants d’un autre âge. Das Nationalitätenprinzip ist nicht die natürliche Ursache
des Krieges, sondern eine Schranke gegen extermination de race. Kombiniert mit
dem föderativen Prinzip wäre es das Ende der Kriege.  

Lettre à M. Strauss, in: Journal des Débats, 16. septembre 1870
Neudruck in: OC I (1947) 437-448
deutsch in: Was ist eine Nation? S. 96-106
Wenn das Recht der Dynastien aufgegeben wird, bleibt nur das Recht der Natio-
nalität, als Recht natürlicher Gruppen, die durch Rasse, Geschichte und den Wil-
len der Bevölkerung bestimmt sind. Deutschland hat das Recht auf nationale Ein-
heit. Aber die Welt kann nicht auf Frankreich verzichten: Die Unterdrückung oder
das Verschwinden eines Gliedes betrifft den ganzen Körper. Nötig ist ein Bündnis
zwischen Deutschland, Frankreich, England. Die deutsche Regierung wird ent-
scheiden, ob das möglich ist (oder ob die Annexion französischer Provinzen ohne 
deren Zustimmung zu französischem Revanchismus und Haß führt). Das ist eine
Entscheidung über die Zukunft des Menschengeschlechts. Die deutsche Herkunft 
der Elsässer darf keine Rolle spielen. Mit dem ethnographischen Prinzip öffnet
man endlosen Kriegen die Tür. Daß sich Nationen und Staaten in der Regel nicht 
decken, ist ein Vorteil. Der Frieden kann nicht zwischen Deutschland und Frank-

96

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


reich allein geschlossen werden, es muß ein Frieden auf europäischer Ebene
sein. Europäische Garantien sind auch für Deutschland bessere Garantien als die
Eingliederung fremder Länder. Das Nationalitätenprinzip muß durch das Prinzip 
der Föderation reguliert werden. Er verweist auf Demokratie und Sozialismus als 
internationale Bewegungen, die diese ganze Art Krieg bald beenden werden. Er
verweist auf das Reich Gottes, ein Reich ohne Sieger und Verlierer.

Nouvelle lettre à M. Strauss, datiert 15. septembre 1871, erschienen in: La
réforme intellectuelle et morale de la France
Neudruck in: OC I (1947) 449-462
deutsch in: Was ist eine Nation? S. 125-137
Das 19. Jahrhundert hat Friedenserwartungen, das Recht von gestern ist nicht
mehr das Recht von heute. Das neue Recht der Nationen begann mit der Fran-
zösischen Revolution. Daß die mehr entwickelten Teile der Menschheit über die
weniger entwickelten herrschen, ist selbstverständlich. Aber in Europa sollen die
Nationen selbständig sein. Die Individualität jeder Nation besteht in Rasse, Spra-
che, Geschichte und Religion, aber auch im Willen zum Zusammenleben der 
Provinzen eines Staates. Heute dürfen Bevölkerungen nur noch mit eigener 
Zustimmung annektiert werden. Die französische Politik ist Politik des Rechts der 
Nationen, die deutsche Politik ist Politik der Rassen. Dies ist ein wissenschaftli-
cher Irrtum (denn nirgends gibt es in Europa noch reine Rassen) und ein politi-
scher Irrtum (mit diesem Rassedenken werden sich die Slawen gegen die
Deutschen organisieren). Ultrapatriotismus macht aus dem System des europäi-
schen Gleichgewichts und des europäischen Schiedsgerichts Chimären.
In Was ist eine Nation? sind auch die Briefe von David Friedrich Strauß abge-
druckt. Zu Strauß, der als Pionier der Leben Jesu-Forschung ein Ausgangspunkt
von Renans Werk als Wissenschaftler gewesen war, und zu dessen Sicht dieser
Kontroverse siehe unten Abschnitt 5.4.5.1).

La réforme intellectuelle et morale de la France
gedruckt 1871 in dem gleichnamigen Sammelband
Neudruck in: OC I (1947) 333-367
Die französische Niederlage liegt an Entnervung durch Demokratie und Demora-
lisierung durch Prosperität. Ein Staat, der historisch eine so bedeutende Rolle
gespielt hat, hat nicht das Recht, sich auf bürgerlichen Materialismus zu beschrän-
ken. Frankreich war nicht ein kleines Heimatland, wie eine antike Polis, sondern
ein Großunternehmen mit der Monarchie als „un spéculateur de première ordre“. 
Bürger, Arbeiter und Bauern sind nicht national orientiert. Mit der Beseitigung des
alten (germanischen) Adels in der Revolution blieb nur das friedliche (gallo-
romanische) Volk. Frankreich ist seitdem das friedlichste Volk der Welt. Ein Volk 
ist eine Seele, ein Bewußtsein, eine Person. Der Fehler 1870 war, ein Land her-
auszufordern, das ganz anders war: Deutschland ist ein monarchisches Volk, 
ohne Wunsch nach Gleichheit, ohne Anschluß an den modernen Wirtschafts-
geist. Der Krieg ist eine Sache des ancien régime. Er setzt Abwesenheit von Ego-
tismus voraus. Das Prinzip der modernen Demokratie ist dagegen das Recht der
Individuen. Die Demokratie löst die militärische Organisation auf. „L’organisation 
militaire est fondée sur la discipline; la démocratie est la négation de la discipli-
ne.” Der deutsche Sieg hat die Auflösung der militärischen Organisation erst ein-
mal gestoppt, indem eine organisierte Macht eine nicht organisierte besiegt hat.

97

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das war ein Sieg der Wissenschaft, aber auch ein Sieg eines ancien régime.
Frankreich muß von Deutschland lernen, die Demokratie zu begrenzen. Dazu hilft
Kolonisation, ohne die ein Krieg zwischen Reichen und Armen droht. Die Herr-
schaft höherer Rassen über niedere Rassen gehört zur Ordnung der Vorsehung 
für die Menschheit. Europäer sind gute Soldaten, aber schlechte Arbeiter. Chine-
sen und Afrikaner sind dagegen Arbeiterrassen. Der Krieg ist eine Bedingung des
Fortschritts, die Peitsche, die Länder nötig haben. Der Kampf gegen die Natur 
reicht nicht. Wenn die Menschheit einst in einem großen befriedeten Römischen 
Reich zusammenleben wird und keine äußeren Feinde mehr fürchten muß, sind 
Moral und Intelligenz in Gefahr. Im 19. Jahrhundert gibt es zwei Gesellschaftsty-
pen. Der amerikanische Typ ist auf Eigentum gegründet und kennt keine Klas-
senprivilegien und alten Institutionen. Der preußische Typ ist ein „ancien régime
développé et corrigé“. Jener Typ ist eine Gesellschaft des Egoismus, dieser eine 
Gesellschaft der Opferbereitschaft. Frankreich war lange auf dem „amerikani-
schen” Weg, Reformen in der Art Preußens sind kaum noch möglich. Aber die
Nachbarschaft Preußens zwingt dazu. Sonst würden Frankreich und England
zweitrangige Länder und Deutschland und Rußland dominierten.

Qu’est-ce qu’une nation? : conférence faite en Sorbonne, le 11 mars 1882
Neudruck in: OC I (1947) 887-906
Deutsche Übersetzung in: Grenzfälle – über neuen und alten Nationalismus 
/ hrsg. von Michael Jeismann und Henning Ritter. – Leipzig 1993. – S. 290-
11, Nachdruck in: Was ist eine Nation? S. 41-58
Eine gesamteuropäische Monarchie hat sich als unmöglich herausgestellt, Euro-
pa ist vom Gleichgewicht der großen Nationen bestimmt. Solche Nationen sind
eine weltgeschichtlich junge Erscheinung, sie haben nichts mit den antiken Stadt-
staaten und orientalischen Imperien zu tun. Sie sind durch Eroberung entstanden,
haben aber die Rassen zu einer Einheit verschmolzen. Es ist eine Voraussetzung
der Nation, diesen gewaltsamen Entstehungsprozeß zu vergessen. Die Französi-
sche Revolution hat gezeigt, daß eine Nation aus sich selber existieren kann. 
Zwar geht die Bildung der französischen Nation auf das französische Königtum
zurück, aber sie hat den Sturz des Königtums überlebt. Damit hat die Legitimation
durch bloße Herrschaft weltgeschichtlich aufgehört. In einer negativen Definition 
der Nation verwirft Renan absolut gesetzte objektive Merkmale: Rasse hatte in 
der Frühgeschichte eine Bedeutung, heute sind alle europäischen Staaten ras-
sisch gemischt (das was die Anthropologen als Rassen studieren ist älter als alle
Geschichte, Historiker und Philologen können damit nichts anfangen); Sprache
spielte eine Rolle, weil man sie für einen Indikator von Rasse hielt; Religion hat
seit der späten Antike keine nationale Beschränkung mehr; gemeinsame Interes-
sen machen keine Nation („un Zollverein n’est pas une patrie“); Geographie spielt 
eine zu komplexe Rolle, als daß eine Nation durch natürliche Grenzen definiert
werden könnte. In einer positiven Definition wird die Nation als eine Seele, ein
geistiges Prinzip bestimmt. Eine Nation muß 1., eine gemeinsame Erinnerung an 
solidarisch durchgemachte Leiden haben und 2., den Willen, das gemeinsame 
Leben fortzusetzen. Die Existenz einer Nation ist eine tägliche Volksabstimmung, 
so wie die Existenz eines Individuums eine „affirmation perpétuelle de vie“ ist.
Spaltung und völlige Auflösung von Nationen sind denkbar. Das Nationalitäten-
prinzip ist nicht für die Ewigkeit gedacht. Wahrscheinlich wird es eine europäische 

98

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Föderation geben, aber nicht in diesem Jahrhundert. Heute ist die Existenz von
Nationen etwas Notwendiges, sie sind Garantie der Freiheit, die verloren ginge,
wenn alle nur einen Herrn und Meister hätten. Große Nationen haben eine eigene
Kultur, durch die sie zum gemeinsamen Werk der Zivilisation beitragen, jedes 
Volk ist ein Ton im großen Konzert der Menschheit, die die höchste ideale Reali-
tät ist. So wie das Individuum auf das Leben in einer Gesellschaft angewiesen ist,
um nicht selbstbezogen und streitsüchtig zu werden, so brauchen die Nationen 
die Gesellschaft anderer Nationen.

Zenner, Maria
Die Nation im Denken Ernest Renans, in: Politische Ideologien und natio-
nalstaatliche Ordnung : Studien zur Geschichte des 19. und 20. Jahrhun-
derts ; Festschrift für Theodor Schieder / hrsg. von Kurt Kluxen und Wolf-
gang J. Mommsen. – München (u.a.) : Oldenbourg, 1968. – S. 219-238
Renan sieht Nationalismus als Fortsetzung der Freiheitsbewegung, die mit der 
Französischen Revolution begann. Er begrüßt das Nationalitätenprinzip und kriti-
siert die Kompensationsforderungen gegenüber Preußen. Sein Problem mit 
Frankreich war, daß er Freiheit des Geistes und damit eine Leistung für die
Menschheit vermißte. Ein Sieg einer römischen Zentralisierung über germanische
Individualisierung wäre im Zeitalter der Massen tödlich für Kultur. Auch nach 1870
bleibt er konsequent in der Kritik an der französischen politischen Instabilität,
sieht aber einen Bedarf an internationalistischen demokratischen oder sozialisti-
schen Bewegungen, um dem Militarismus entgegenzuwirken. Klar ist 1870 seine
Verurteilung des deutschen rassischen Nationalbegriffs. Am Ende, in Qu’est-ce
qu’une nation?, unterscheidet er die modernen Nationen von den antiken Rei-
chen, die keine Bürger hatten. Die Nation beginnt mit dem (französischen) König-
tum. Außerhalb Europas (und Amerikas) gibt es solche Nationen nicht. Da die
Nation das Königtum überlebte, muß sie eine solidere Basis besitzen. Kultur kann
es nicht sein (das setzt seine Polemik von 1870/71 gegen Deutschland fort), wohl 
aber der Kult der Vorfahren. Entscheidend ist die Freiheit – auch wenn sie dazu 
führt, daß sich die Nationen einst auflösen könnten. Letztlich ist für Renan die
Nation ein Durchgang zu einem konföderierten Europa. Renan traut der weiteren 
Zukunft der Nationen nicht, einerseits überholen Fortschritte der internationalen
Organisation die Nation, andererseits machen individueller Geist und Streben
nach persönlichem Glück, die Opfer, die die alten Monarchien erzwingen konn-
ten, unmöglich. Auch die Vergangenheit bedeutet den Völkern dann nichts mehr.

Peloille, Bernard
Un modèle subjectif rationnel de la nation : Renan, in: Revue française de
science politique 37 (1987) 639-658
Renan erklärt in Qu’est-ce qu’une nation? 1882 objektive Kriterien zur Bestim-
mung der Nation für unzureichend – aber er verwirft sie nicht. Zu anderen Zeiten 
hat auch er naturalistischer formuliert, der Übergang vom ersten Brief an Strauß 
(naturalistisches Nationenkonzept) zum zweiten Brief (Protest gegen ein natura-
listisches Konzept) zeigt, wie politisch opportunistisch das sein konnte. Eine
objektive Bedingung für eine Nation wird 1882 nicht diskutiert: die Nation ist ein 
Kompromiß, der ein stabiles Zusammenleben der Klassen ermöglicht. Eine Nation 
braucht einen Adel, um nicht mittelmäßig zu werden. Bloße bürgerlich-

99

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


demokratische Platituden schaffen keine Ordnung in einem System, in dem
Arbeitern und Bauern die Bildung zu rationaler Partizipation an der Nation fehlt
(Peloille zieht La monarchie constitutionelle en France 1869 und La réforme intel-
lectuelle et morale de la France 1871 heran). Diese Idee der Herrschaft prägt
auch die internationalen Beziehungen. Eine Bedingung für Nationen in Europa ist,
daß alle Prätentionen einer universalen Rolle aufgegeben werden, „le rôle univer-
sel étant destructeur de la nationalité“. Mit einem „condominion triparte sur le
globe“ (England, Frankreich, Deutschland) hat Renan keine Probleme. Die gro-
ßen Nationen erhalten den Frieden zwischen den Nationen und haben die Pflicht
zu kolonisieren – nicht um den races inférieures zu helfen, sondern um bei sich
selber den Klassenkampf zu vermeiden. 1882 geht es nur um die Selbstbestim-
mung des Elsaß und Lothringes, nicht um Tunesien. Die kleinen Nationen zählen 
nicht weiter.

Darmau, Frédéric
Les ambiguïtés de Renan : nation, nationalisme, internationalisme, in: Rai-
son présente No. 86 (1988) 27-35
Die Nation ist bei Renan eine juristische Konzeption einer Gruppe, die sich ver-
bunden hat, niemanden zu gehorchen als einer Macht, die sie sich selber gege-
ben hat. Die Prinzipien der Juristen und der Philosophen können mit der Nation
kein anderes Kriterium (Sprache, Kultur oder Rasse) verbinden. Aber tatsächliche 
Nationen bewegt „le désir clairement exprimé de continuer la vie commune.“
Dafür greift er auf historische Traditionen zurück. Die Nation ist ein Bund, die 
Erinnerungen an Geschichte und Helden zu respektieren. Renan muß das uni-
versale Konzept einer rechtlich verbundenen Nation in ein konkretes Konzept der
„Nation Française“ überführen, weil ein rein republikanischer Ansatz in der Oppo-
sition des Proletariats gegen die bourgeoise Nation nicht formuliert werden kann.
Verwalter der historisch definierten Nation sind die Intellektuellen. Wenn keine
gemeinsame freie Bestimmung der Zukunft der Nation möglich ist, bleibt allein die
Vergangenheit als Garant des Zusammenhalts.  

Todorov, Tzvetan
Nous et les autres : la réflexion française sur la diversité humaine. – Paris :
Éd. Du Seuil, 1989. – 452 S. (La couleur des idées)
Engl. Übersetzung u.d.T.: On Human Diversity : Nationalism, Racism, and
Exotism in French Thought. – Cambridge, Mass. 1993
Renan ist ein gewöhnlicher Rassist: Er hat eine Rangordnung der drei großen 
Rassen der Menschheit. Innerhalb der weißen Rasse bringt er Indoeuropäer und
Semiten in eine Rangfolge; der Unterschied ist hier sprachlich-kulturell, was ihn 
nicht weniger deterministisch macht. Die Zukunft sieht bei Renan nicht viel an-
ders aus als in der Aufklärung des 18. Jahrhunderts; aber die Aufklärung hätte
niemals die Vernunft mit einer Rasse identifiziert. Indem die Wissenschaft der 
Religion folgt, soll sie einen religiösen Rang erhalten. Im dritten Philosophischen 
Dialog zeichnet Renan eine totalitäre Weltherrschaft von Wissenschaftlern, mit 
Massenvernichtungswaffen, einer Art SS und eugenischen Großexperimenten.
Es ist ein Versuch, die deutsche Vereinigung von Militarismus und Szientismus 
zu Ende zu denken, eine Vision, die das 20. Jahrhundert voll verwirklicht hat. Daß
Renan nach 1870 für Europa jede aktuelle Bedeutung von Rassen leugnet ist 
nach dem Verlust des Elsaß eine angemessene französische Strategie. Er greift

100

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


auf seine idealistischen, universalistischen Momente zurück. Vernunft, Gerechtig-
keit, Wahrheit und Schönheit sollen für die ganze Menschheit gelten. Seine
Befürchtung ist aber, daß durch den Individualismus der Modernen die Opferbe-
reitschaft, die die Nation braucht, aufgelöst wird. Qu’est-ce qu’une nation? ist ein 
Kompromiß. Nationen sollen durch freien Willen gebildet werden. Solche Willens-
nationen gibt es real nicht, deshalb beruft Renan sich auf die gerade ausge-
schlossene Vergangenheit. Renan wiederholt 1882 seinen Satz von 1848, daß
jede Nation durch ihre Eigenart eine eigene Note in den Chor der Menschheit 
bringt. Was Renan mit der einen Hand gibt (Freiheit innerhalb der Nation) nimmt 
er mit der anderen Hand (Determinismus innerhalb der Kultur).
Die Abschnitte über Renan sind in dem Buch über die französische Wahrneh-
mung fremder Kulturen verstreut, zusammen etwa 40 Seiten, der substantiellste
Beitrag zu Rassismus und Nation bei Renan.

Krikorian, Nathalie
Nation et Révolution dans la philosophie politique de Renan, in: L’image de 
la Révolution Française / dirigé par Michel Vovelle. – Paris (u.a.) : Pergamon
Pr., 1990, t. II, 1083-1090
Nationen sind am Stabilen und Beschränkten orientiert, Revolutionen sind der
Einbruch von etwas Neuem und Universalem. Nationen, die auf etwas Universa-
lem gegründet sind, sind mehr als bloße Nationen. Eine Nation übt Einfluß aus 
nur durch ihr génie. Patriotismus ist das Gegenteil des moralischen und philoso-
phischen Einflusses. Der Kosmopolitismus ist dem Patriotismus übergeordnet, 
aber das Wohl der Nation ist dem (egoistischen) Wohl der Einzelnen übergeord-
net. Renan wählt die Nation und opfert humanité und individu. Die herrschende
liberale Renan-Deutung ist falsch. Auch Qu’est-ce qu’une nation? ist nicht liberal. 
Nation ist Schaffung eines Kollektivbewußtseins, das sich in Opfern zeigt. Renan
verwirft den demokratischen Traum einer Nation ohne traditionelle Institutionen.
Gefolgt ist ihm die Action Française.

Richard, Édouard
Ernest Renan et le rêve amphictyonique européen, in: Europe et état (II) :
actes du colloque de Nice (17-18-19 Septembre 1992) / Association Fran-
caise des Historiens des Idées Politiques. – Aix-en-Provence : Pr. Univ.
d’Aix-Marseilles, 1993. – S. 91-111
Parallel abgedruckt in: L’Europe entre deux tempéraments politiques : idéal 
d’unité et particularismes régionaux / Réseau européen des laboratoires en
histoire des idées politiques. – Aix-en-Provence : Pr. Univ. d’Aix-Marseilles, 
1994. – S. 157-180
Renan verwirft eine einheitliche europäische Kultur, Differenzierung ist die Bedin-
gung der Freiheit. Aber er versucht die Nationen zusammenzubringen. Er knüpft 
an den Friedensplan von Saint-Simon und Thierry von 1814 an, aber es bleibt nur 
das Condominium Frankreich-Großbritannien-Deutschland ohne europäische 
Institutionen. Erst ab 1870 gibt es „l’explosion du thème européen dans les écrits 
de Renan.” Er ist weiterhin kritisch gegenüber französischem Nationalismus und
Universalismus: damit hat Frankreich ein halbes Jahrhundert die anderen Natio-
nen beleidigt. Aber er kritisiert Preußen-Deutschland („prédit 1939“). Dazu kommt
Angst vor einer amerikanisch-russischen Herrschaft; dagegen braucht Europa 
gemeinsame Verteidigung (und gemeinsame Kolonien). Ein gemeinsames Euro-

101

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


pa ohne gemeinsame Armee ist utopisch. Renan denkt an einen periodischen
oder permanenten Kongreß. Das ist aber nur eine vorübergehende Idee im
Deutsch-Französischen Krieg, davor und danach ist Renan mit einer vagen 
Zusammenarbeit zufrieden. Wichtiger ist die Übereinstimmung der Staaten: für
konstitutionelle Monarchie (und gegen Katholizismus). Sein Europa ist ein Europa
der Geister, der Eliten. Der späte Renan ist völlig pessimistisch: er sieht nur noch 
Nationalismus und islamische Gefahr (Muslime verstehen nur Massaker).

2.2.4 Bonapartisten
Es gibt im 19. Jahrhundert in Europa zwei Vorläufer der Demokratie: das engli-
sche Modell des Parlamentarismus, der sich nur langsam von einer Aristokratie
zur Demokratie transformierte; und das französische Modell des allgemeinen
Wahlrechts als einer Forderung im Gefolge der Französischen Revolution mit 
einer häufig unterbrochenen Parlamentarisierung. An diese französische Tradition
knüpfte Prinz Louis-Napoléon Bonaparte (1808-1873) an, der 1848 zum Präsi-
denten der Republik gewählt wurde und 1851/52 sich durch Putsch und Plebiszit 
zum Kaiser Napoléon III. machte. Prinz Louis-Napoléon kam als Kandidat einer
Gegenrevolution an die Macht, aber er verlor das Image eines revolutionären
Abenteurers nie (eine seiner frühen Schriften war L‘extinction du pauperisme). Er 
machte Konservativen, Sozialisten und Ökonomen vor, ihre eigentlichen Ziele zu
vertreten. Am Ende sah er sich gezwungen, die Transformation in ein liberales
Regime einzuleiten, ohne sich wirklich darauf einzulassen. Der Bonapartismus 
lebt von epigrammatischen Andeutungen, alles Genauere hätte rasch diese müh-
samen Koalitionen gesprengt. Die Literatur zum demokratischen Frieden hat sich 
nie für la démocratie plébiscitaire interessiert. Der Bonapartismus war traditionell
mit der Idee einer aktiven französischen Außenpolitik verbunden, vor allem der 
Idee der Revision der Verträge von 1815 und der Förderung nationaler Bewe-
gungen. Prinz Louis-Napoléon hatte in seiner Programmschrift behauptet, die 
Vision seines Onkels sei „une confédération européen” gewesen, gegründet „sur
des nationalités complètes et sur des intérets généraux satisfaits” (Des idées 
napoléoniennes (1839), in: Oeuvres de Napoléon III. – t. I, 1854. – S. 153-158). 
Historiker haben von der napoleonischen Legende einiges geglaubt, das aber 
dann doch nicht. Louis-Napoléon schrieb früh gegen la paix honteux, den bewaff-
neten Frieden, dessen Kosten Pauperismus bringen, aber keine Sicherheit; statt
dieses falschen Mittelwegs: „ou la guerre avec toutes ses chances, ou la paix
avec tous ses bienfaits“ (1843, in: Oeuvres de Napoléon III, t. II (1854) 9-13). 
Diese Ambivalenz blieb immer. Kurz vor der Erneuerung des Empire, gab er vor 
der Handelskammer in Bordeaux die Parole aus: „L’Empire, c’est la paix“; Frank-
reich ist ein befriedigter Staat (satisfaite), die Eroberungen, die noch ausstehen,
sind der Ausbau von Wegen, Kanälen und Häfen und die Assimilation Algeriens
(Oktober 1852, in: Oeuvres t. III (1856) S. 341-344). Tatsächlich war seine 
20jährige Regierung von Interventionen (von der Wiedereinsetzung des Papstes
bis zur Einsetzung eines Kaisers in Mexico) und Kriegen geprägt (vom Krimkrieg 
an der Seite Englands gegen Rußland über die Hilfe für das Königreich Sardinien-
Piemont zur Einigung Italiens gegen das Habsburgerreich bis zum Kampf gegen
die Vereinigung Süddeutschlands mit Preußen). Jedes Mal versucht er, die euro-

102

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


päische Ordnung als das Ziel darzustellen. Napoléons III. Revision der europäi-
schen Ordnung von 1815 stützte sich auf die Ideen des Nationalitätenprinzips
und eines europäischen Kongresses. Durchaus erfolgreich war der Pariser Kon-
greß 1856, aber er war eine begrenzte Neuordnung nach einem begrenzten 
Krieg, nicht die große Revision aller Verhältnisse seit 1815. Am ambitioniertesten
war die Idee 1863, durch einen europäischen Kongreß alle Konflikte auszuräu-
men. Diese notwendige Neuordnung begründet Napoléon III. damit, daß die Ver-
träge von 1815 längst aufgehört haben zu bestehen; er wiederholt seine Verurtei-
lung des bewaffneten Friedens: „ni la paix avec sa securité, ni la guerre avec ses 
chances heureuses“ (Schreiben an die europäischen Herrscher am 4. November, 
und Rede vor den Kammern des Parlaments am 5. November 1863, in: Oeuvres
t. V, 1869. – S. 200-212). Was von seiner damaligen neuen Landkarte bekannt
ist, hat mit dem Nationalitätenprinzip kaum etwas zu tun (vor allem für Deutsch-
land nicht). 1867 erinnert er wieder daran, daß mit den anstehenden Lösungen 
für die italienische und die deutsche Frage nichts mehr der Verwirklichung des 
„vaste programme de l’Union des Etats de l’Europe dans une seule confédération“
entgegenstehe (Oeuvres t. V, 1869. – S. 278). Das Nationalitätenprinzip sollte 
auch für Deutschland gelten, aber wie es für Deutschland auszulegen sei, sollte
ein Kongreß bestimmen. Napoléons III. Außenpolitik kann verstanden werden als
ein Versuch, das europäische Konzert zu sichern und voranzubringen, aber er
überlastet mit seiner Kongreßidee das real existierende Konzert. Diese Idee hat 
zu viele neue Annahmen über den Stand der Zivilisation in Europa und zu viele
alte Forderungen einer französischen Stellung als Schiedsrichter Europas.
Napoléon III. hatte eine sehr reale Neigung in seinen Kriegen Konzertbemühun-
gen platzen zu lassen. Das Mißtrauen der anderen Mächte gegenüber französi-
schen machtpolitischen Ambitionen konnte er nie ausräumen, seine Kongreßidee
appellierte an eine revisionistische Öffentlichkeit. Es ging ihm darum, die Bereit-
schaft zum Konzert zu betonen. Das hat Bismarck gerade nicht getan (obwohl er
real durchaus an Konzertlösungen mitarbeitete). Dieser Unterschied wird langfris-
tige Folgen für den Internationalismus haben. Napoléon III. war ein großer Mani-
pulator der öffentlichen Meinung, aber mehr als sein Schüler Bismarck, der auf
einen solideren Monarchismus zurückgreifen konnte, war er ihr Gefangener. Er 
konnte die Vorstellungen, die französischen Demokraten von dem Frankreich 
zukommenden Platz in Europa hatten, nie verwirklichen. Die Zeitgenossen haben
unterstellt, daß ein bonapartistisches Staatsoberhaupt gar nicht anders könne, als
Frankreichs Ruhm militärisch zu mehren; sie haben ihn als Gefangenen der öf-
fentlichen Meinung gesehen. Während die europäische Außenpolitik nie bereit 
war seine Kongreßidee zu akzeptieren, wurde er von Internationalisten, die drin-
gend in der realen Politik einen Ansatzpunkt für die Organisation des Friedens
finden wollten, hoch gelobt (z.B. James Lorimer und Pasquale Fiore). Nach 1866
drifteten öffentliche Legitimation der Außenpolitik und geheime Bemühungen um 
machtpolitische Bündnisse (gegen Preußen) wilder als sonst im 19. Jahrhundert
auseinander. Das Empire libéral akzeptierte 1870 die deutsche Einigung und 
hoffte auf Liberalisierung des neuen Staates. Aber gerade das Empire libéral 
schlitterte in den Krieg, weil es durch Prestigeverlust besonders verwundbar war.

Ein Versuch, Napoléons Vision einer europäischen Ordnung ernst zu neh-
men: William E. Echard, Napoleon III and the Concert of Europe. – Baton
Rouge, La. 1983. Einen realistischeren Kommentar zu den Unklarheiten 

103

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Napoléons: Henry Kissinger, Diplomacy. – New York 1994, Kapitel 5 (deutsch
u.d.T.: Die Vernunft der Nationen). Zur Verwirrung der bonapartistischen Ord-
nungsvorstellungen durch die seit 1866 drohende deutsche Einigung: Wilfried
Radewahn, Europäische Fragen und Konfliktzonen im Kalkül der französi-
schen Außenpolitik vor dem Krieg von 1870, in: Europa vor dem Krieg von
1870 / hrsg. von Eberhard Kolb. – München 1987. – S. 33-63. Zur „inspi-
rierten“ Publizistik: Natalie Isser, The Second Empire and the Press : a Study
of Government Inspired Brochures on French Foreign Policy in their Propa-
ganda Milieu. – The Hague 1974.

Es ist nicht leicht zu entscheiden, welche Autoren, die die Legitimität der Herr-
schaft Napoléons III. akzeptieren, Bonapartisten sind. Bakunin denunzierte in
seiner Zeit bei der Friedens- und Freiheitsliga die konkurrierende Friedensbewe-
gung Passys und Chevaliers unumwunden als „unter Protektion Kaiser Napole-
ons.“ Eine Verehrung für den ersten Napoléon macht noch lange nicht zum 
Bonapartisten, das war auch ein Erkennungsmerkmal für französische Republi-
kaner, die Frankreich seit 1815 unter einer Fremdherrschaft lebend und um sei-
nen ihm zukommenden Rang in Europa gebracht sehen. Ein bonapartistischer
Autor ist daran erkennbar, daß er verspricht, daß der Krieg in Europa zivilisato-
risch überholt ist und daß im gegenwärtigen Europa ein politisches Abkommen 
über eine neue und dauerhafte Ordnung ohne einen Krieg möglich ist. Er glaubt,
daß die wahren Interessen der europäischen Staaten übereinstimmen und daß
das künftige Europa nationaler verfaßt sein wird; aber er glaubt nicht daran, daß 
eine zu dogmatische Anwendung des Nationalitätenprinzips im gemeinsamen 
Interesse der Staaten liegt. Wie die Republikaner ist ein Bonapartist überzeugt, 
daß eine Neuordnung nur von Frankreich angeleitet werden kann und daß Frank-
reich von der Neuordnung Gewinne zu erwarten hat. Bonapartistische Autoren
wollen einen internationalen Kongreß für einen neuen europäischen Friedensver-
trag, aber sie wollen keine weitergehende internationale Organisation. 

Charles Duveyrier (1803-1866), Journalist und Dramatiker, 1832 neben Enfantin
und Chevalier der dritte Angeklagte im Saint-Simonisten-Prozeß, ist einer der
wenigen Autoren in Frankreich, die das Kongreßmodell genauer entwickeln. Er 
erläutert im Umkreis des Pariser Kongresses 1856 die bonapartistische Idee
eines Kongresses: Eine besiegte Großmacht kann dort Zugeständnisse machen,
ohne daß ihre Ehre kompromittiert wird, denn sie unterwirft sich nicht der Mei-
nung eines anderen Hofes, sondern der öffentlichen Meinung Europas, die nur 
ein Kongreß äußern kann. Die gegenwärtige öffentliche Meinung Europas ist: Der 
russische Expansionsdrang, der im 18. Jahrhundert einen Grund hatte, ist im
neunzehnten Jahrhundert anachronistisch geworden (Nécéssité d’un congrès 
pour pacifier l’Europe / par un homme d’état. – Paris 1855; dt. Übersetzung: Die
Nothwendigkeit eines Congresses zur Pacificirung Europa’s. – Mainz 1856). Die
anonyme Broschüre wurde (kaum unbeabsichtigt) Napoléon zugeschrieben. 
Vgl. Duveyriers Versuch, das Abkommen mit Österreich 1859 als den Beginn 
einer neuen Heiligen Allianz für endgültige Grenzen Europas auszugeben; die 
Verträge von 1815 sollen festgeschrieben und korrigiert werden (L’empereur 

104

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


François-Joseph I et l’Europe. – Paris 1860, dt. 1861 u.d.T.: Der Kaiser Franz 
Joseph I und Europa). Zu Duveyrier vgl. Isser, The Second Empire and the Press
a.a.O. S. 34-38.

Louis Joly (1837-1889), Redakteur des offiziösen Moniteur universel, artikuliert, 
was bonapartistische von demokratischer Außenpolitik unterscheidet. Gegen den
Republikanismus des libéralisme belliqueux setzt er das Nationalinteresse. Das
richtet sich gegen „la guerre pour une idée“, konkret gegen demokratische Inter-
ventionen für unterdrückte Völker. Das Interesse unterstützt das Prinzip der
Nichtintervention, weil damit auch das Recht des eigenen Staates gestärkt wird
(„respect des autres et de soi-même“). Joly betont communauté des intérêts,
internationale Zusammenarbeit statt enger Allianzen. Das Interesse der Mensch-
heit verbietet eine konsequente Anwendung des Nationalitätenprinzips (Anlaß
des Buches war v.a. eine Warnung, das Nationalitätenprinzip auf Deutschland
anzuwenden). Am besten ist eine Interessengemeinschaft aller Nationen durch
Freihandel. „En un mot, la politique sera remplacée partout par l’économie poli-
tique”; die USA machen das vor (Du romantisme politique : question de politiques 
extérieur. – Paris 1866). In einem früheren Buch hatte sich Joly bereits zwischen 
Nationalitätenprinzip und natürlichen Grenzen durchgemogelt: Die gewaltsame
Vernichtung einer Nationalität ist ein Verbrechen, die friedliche, freiwillige Absorp-
tion einer Nationalität ist eine Wohlfahrt, ein Fortschritt für die ganze Menschheit.
Trotz ausgiebiger Polemik gegen Rasse, geht es ihm letztlich um die Zusammen-
arbeit der lateinischen Rasse, den Joker unter den französischen außenpoliti-
schen Ideen (Du principe des nationalités. – Paris 1863). Die bonapartistischen
Andeutungen über die europäische Ordnung lavieren immer zwischen Nationali-
tätenprinzip und natürlichen Grenzen, zugleich eine Einsicht in die Unstabilität 
einer ethnischen Ordnung und ein durchsichtiger Anspruch auf eine Abrundung 
Frankreichs. Vgl. auch: Maxim Deloche, Du principe des nationalités. – Paris
1860.

Weitere in diesem Band behandelte Größen des zweiten Kaiserreichs: Michel 
Chevalier, der wohl angesehenste der Staatsräte Napoléons III., bei Saint-
Simonisten, Émile Ollivier und Anatol Pravost-Paradol bei französischen Libera-
len, Émile de Girardin, zwischen Friedensbewegung, Links-Bonapartismus und 
Empire libéral, bei Friedensbewegung.

2.2.5 Völkerrecht
Frankreich ist erst spät zum neuen Völkerrecht gekommen. Es gab einen bedeu-
tenden Anteil von Franzosen am internationalen Privatrecht und auch französi-
sche Arbeiten zu Neutralität und Seerecht, da gab es praktischen Bedarf. Allge-
meine Völkerrechtslehrbücher französischer Juristen gibt es aber erst gegen
Ende des Jahrhunderts. Ein Grund könnte sein, daß so viele der klassischen
Darstellungen aus anderen Ländern französisch geschrieben oder ins Französi-
sche übersetzt wurden: G. F. Martens, Klüber, Wheaton, Bello, Heffter, Twiss, 
Fiore, Carnazza Amari, Bluntschli, Calvo, Lorimer, Maine, F. F. Martens. Ein tiefe-

105

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rer Grund wird sein, daß in Frankreich im 19. Jahrhundert das Völkerrecht weni-
ger als ein juristisches, mehr als ein diplomatisches Unternehmen gesehen wur-
de. So wie im Zentrum der französischen internationalen Politik Kongresse stan-
den, mit denen eine neue internationale Ordnung geschaffen werden könnte, so
verstanden die Franzosen unter Völkerrecht die historisch gegebenen europäi-
schen Ordnungen. Sie interessierten sich v.a. für die Abfolge der Neuordnungen 
durch die großen Kongresse seit 1648 (die ehrfürchtige Analyse der europäischen
Kongreßdiplomatie ist in der Wissenschaft von den internationalen Beziehungen
eine wohletablierte Literaturgattung geblieben, mehr als in der Völkerrechtswis-
senschaft). Völkerrecht ist in Frankreich historisch; zu einem Diskurs über den
Rechtscharakter kommt es gar nicht erst. Anderswo wurden Juristen zu Diploma-
ten, in Frankreich wurden Diplomaten zu einer Art von Völkerrechtlern. Guillaume 
Comte de Garden (1796-1872), ein Diplomat, der eine Theorie der Diplomatie
vorlegen wollte, konnte außer auf Historie und auf Stilkunde diplomatischer Texte
nur auf Völkerrechtsliteratur zurückgreifen und bietet so über weite Strecken sei-
nes Buches eine Art Imitation eines Völkerrechtstraktes (Traité complet de diplo-
matie, ou théorie général des relations extérieures des puissances de l’Europe. –
Paris 1833. – 3 Bde.). Auch Arthur Dubreuil-Hélion, Vicomte de La Guéronnière
(1816-1875), der Verfasser des ersten französischen Buches im 19. Jahrhundert,
dessen Titel wie ein Völkerrechtshandbuch klingt, war Diplomat gewesen und 
hatte ein diplomatisch-diplomatiegeschichtliches Interesse am Völkerrecht. Ver-
glichen mit dem Comte de Garden ist das Interesse am Beitrag der Juristen zum
Völkerrecht völlig verschwunden (Le droit public et l’Europe moderne. – Paris
1876. – 2 Bde.). Der Jurist Carlos Calvo kann den Diplomaten La Guéronnière
nicht länger einen Völkerrechtler nennen und nennt ihn einen Journalisten (und in
der Tat, bei fast allen anonymen außenpolitischen Broschüren aus dem Umkreis 
Napoléons III. war La Guéronnière erst einmal der übliche Verdächtige). Auch 
das Völkerrechtsbuch von Théophile Funck-Brentano und Albert Sorel ist kein
traditionelles Völkerrechtshandbuch, auch wenn sie der üblichen Anlage eines
solchen Handbuches folgen. Es kann nur um das Recht gehen, das die Staaten 
tatsächlich beachten. Daß sie keine Völkerrechtsleugner sind, liegt allein daran, 
daß sie auch das bürgerliche Recht nicht für sonderlich sicher halten. Die Sank-
tion des Völkerrechts ist aber nicht mehr, wie in der Tradition, der Krieg, dessen 
Ausgang viel zu ungewiß ist, sondern die Erfahrung, daß sich kein Staat dauern-
de Verletzungen des Völkerrechts erlauben kann, ohne Widerstand zu finden. Sie
verwerfen abstrakte Prinzipien wie Nationalitätenprinzip und natürliche Grenzen; 
solche Prinzipien logisch anzuwenden, würde keine Friedensordnung, sondern
einen endlosen Kampf der Staaten bringen. Man darf den Krieg nicht für Verteidi-
gung des Rechtes halten, er ist immer gerechtfertigt. Das Kriegsrecht kennt kei-
nen Unterschied von gerechtem und ungerechtem Krieg. Aber die Staaten haben
auch im Kriegsstand Achtung für Souveränität und Unabhängigkeit. Projekte für 
den ewigen Frieden werden verworfen, schon ein gemeinsamer Völkerrechtsko-
dex wäre eine Negation der Souveränität; ohne einen gemeinsamen Kodex kann 
es aber auch kein internationales Tribunal geben. Die Versuche eines Staaten-
bundes sind immer durch Gewalt beendet worden (in den USA 1861 wie in 
Deutschland 1866). Schiedsgerichtsbarkeit und Kongresse können als Mittel ei-
ner klugen Politik dem Frieden helfen, aber man darf sie nicht überschätzen. Das 
Einzige was zum Frieden helfen kann, ist eine Diplomatie, die sich an „la science

106

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


des nations“ hält. Die Wissenschaft vom Völkerrecht muß transformiert werden in
die Kenntnis des Charakters, der Sitten, der Traditionen, der Leidenschaften, der
Erwartungen, der Vorurteile, der sozialen und politischen Verfassung, der Inter-
essen, der Ressourcen, des Handels und der Industrie der Nationen. Der Fort-
schritt des Völkerrechts kann nur Fortschritt dieser science des nations und der
Annäherung der Nationen durch Zivilisationsfortschritte sein (Précis du droit
des gens. – Paris 1877). Théophile Funck-Brentano (1830-1906), ursprünglich
ein Arzt, lehrte an der École libre des sciences politiques. Er kann gleichzeitig
wesentlich bellizistischer als in dem Völkerrechtsbuch formulieren: friedliche Ent-
wicklung braucht einen Anstoß von außen, Krieg und Frieden sind nur eine einzi-
ge Kraft, „la force vitale des nations.“ Die Menschheit entwickelt sich durch Natio-
nen weiter, ein starkes Volk kämpft durch Assimilation immer neuer Gebiete um 
Hegemonie (La civilisation et ses lois : morale sociale. – Paris 1876, Livre 5, La
paix et la guerre). Albert Sorel (1842-1906) war Publizist des französischen 
Außenministeriums und lehrte ebenfalls an der École libre des sciences poli-
tiques; er war einer der Begründer der Diplomatiegeschichtsschreibung und ist
einer ihrer Klassiker geblieben (v.a. L'Europe et la Révolution française. – Paris
1885–87), natürlich ein Apologet der französischen Außenpolitik, aber ein Vertre-
ter der realistischen Lehre der Selbstbeschränkung. Diese frühen Politikwissen-
schaftler wollen das Völkerrecht in eine wissenschaftliche Diplomatie verwandeln.
Die „science des nations“ ist eine der Begründungen einer realistischen Wissen-
schaft von den internationalen Beziehungen in den Jahren um 1870. Die Juristen
unter den Völkerrechtlern haben sofort widersprochen. Alphonse Rivier meinte in
seinem Überblick über die Völkerrechtswissenschaft: „Seltsamer Weise halten sie
sich selbst für Realisten, während sie in Wirklichkeit Theoretiker eines imaginären
Völkerrechts sind“ (Handbuch des Völkerrechts / hrsg. von Franz von Holtzen-
dorff Bd. I (1885) 517).

Paul Pradier-Fodéré (1827-1904) lehrte in Paris (École libre des Sciences Poli-
tiques) und in Lima; nach seiner Rückkehr aus Peru als Richter tätig. Er kann als 
der erste Handbuchautor eines „juristischen Völkerrechts“ in Frankreich gelten. Er
protestiert gegen die Vorstellung, Recht sei eine willkürliche Schöpfung des Wil-
lens: es ist mit den Staaten und den gesellschaftlichen Kräften gegeben. Das
Völkerrecht wird aus der Geselligkeit abgeleitet. Die Staaten können so wenig wie 
die Individuen allein leben (§2555). Die Basis des Völkerrechts ist Moral, ohne die
es den gemeinsamen Willen der Staaten nicht geben könnte. Er zitiert ausführlich
Bellizisten und Pazifisten und hält sich an den bekannten Mittelweg der Juristen:
Der Krieg ist immer schrecklich, aber als letztes Mittel der Angegriffenen nicht
immer vermeidbar (§ 2561). Er referiert ausführlich die Vorschläge für einen ewi-
gen Frieden (§§ 2563-2568), geht aber kommentarlos über zu den realen Mitteln, 
Streitigkeiten zwischen Staaten friedlich zu bearbeiten, von Mediation über Kon-
gresse bis zu Schiedsgerichtsbarkeit (§§ 2602-2631). Pradier-Fodéré definiert
den Krieg als Gewalt. Der Krieg ist ein Fakt, er weigert sich, ihn irgendwie als
einen Rechtsbegriff anzuerkennen. Trotzdem will er ihn rechtlich begrenzen.
Mehr als die meisten Juristen des 19. Jahrhunderts besteht er auf der Verbind-
lichkeit des positiven Kriegsrechts. Er protestiert gegen die Neigung der Völker-
rechtler, erst Mäßigung in der Kriegführung zu empfehlen, dann aber in außeror-

107

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dentlichen Situationen den Bruch der Regeln als raison de guerre zuzulassen, 
eine Erlaubnis zu jeder Form von Mißbrauch (§2740). Pradier-Fodéré zeigt, wie
hilflos der Rest des Naturrechts im 19. Jahrhundert ist, wenn er nicht in eine Zivi-
lisationstheorie transformiert wird. Die internationale Gesellschaft bleibt bei ihm
blaß und ohne Dynamik. Er muß immer schnell zum positiven Recht kommen,
das den Krieg nicht verhindert, nur die Kriegführung regelt. Er gehört zu den 
Autoren, die begriffen haben, wie wenig die Formel vom Krieg als Verteidigung 
des Rechtes taugt, aber er hat keinen Ersatz für diese Formel. Vgl. Traité de droit 
international public européen et américain, suivant le progrès de la science et de 
la pratique contemporaines. – Paris 1885-1906. – 8 Bde. & Registerbd.; die Theo-
rie des Krieges steht in Bd. VI. Pradier-Fodéré hat Grotius und Vattel neu her-
ausgegeben und Pasquale Fiore übersetzt. Seine Vattel-Ausgabe hat er 1863 als
Buch für Staatsmänner angepriesen, ein solches Buch war sein ausuferndes Völ-
kerrechtsbuch gewiß nicht und wollte es wohl auch nicht mehr sein.

Das philosophische Völkerrecht ist keine französische Gattung des 19. Jahrhun-
derts; natürlich fehlt gerade in Frankreich nicht die Vorstellung, daß die Zivilisation
neue (friedlichere) Beziehungen zwischen den Völkern bringt, aber das hat den
Bezug auf das Völkerrecht verloren. Der Sozialtheoretiker Proudhon ist nicht nur
darin ein Außenseiter, daß er als (fast) Nichtjurist über das Prinzip des Völker-
rechts schreibt, sondern auch darin, daß er in Frankreich darüber schreibt. Aber 
das Prinzip seiner Völkerrechtstheorie ist durchaus verwandt mit dem französi-
schen diplomatischen Völkerrecht.

2.2.6 Militärautoren
Die moderne Bürgerarmee war eine Erfindung der französischen Revolution, aber
bereits die Kriege der Revolution und Napoleons haben eine Berufsarmee ge-
schaffen. Die französische Armee war bis in die 1860er Jahre die stärkste Armee
im westlichen Europa, aber Versuche, sie angesichts der preußischen Aufrüstung
nach preußischem Vorbild zu einer Wehrpflichtarmee mit einer hohen Zahl an
ausgebildeten Reservisten zu machen, scheiterten vor und nach 1870 an der 
Präferenz der Armee für langjährig dienende Soldaten. Erst im Laufe der Dritten
Republik gelang die Umstellung. Vgl. zu Professionalisierung, republikanischen
Milizvorstellungen und Geldmangel: Richard D. Challener, The French Theory of 
the Nation in Arms 1866-1939. – New York 1955. Die soziologischen, ökonomi-
schen und sozialistischen Theoretiker haben sich viel mit der Rolle von Krieg und
Armee im industriellen Zeitalter befaßt. Sie sind keine Pazifisten, die an eine
plötzliche Beseitigung der Armeen glauben, sondern legen Theorien der allmähli-
chen Transformation des Militärs vor, siehe Comte, Pecqueur, Enfantin, Durand,
ein den Saint-Simonisten nahestehender Offizier). Eine französische Idee ist die 
Transformation militärischer in industrielle Armeen. Chevalier hat als Saint-
Simonist diese Idee vorangetrieben und als liberaler Ökonom bekämpft. Die fran-
zösischen liberalen Ökonomen haben als Ziel die Entmilitarisierung, aber in der
Gegenwart wird militärische Sicherheit gebraucht, siehe außer Chevalier auch
Paul Beaulieu-Leroy, seinen Schwiegersohn und Erbe seines Lehrstuhls. Tocque-

108

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ville ist mit seinen Überlegungen über Unterschiede aristokratischer und demokrati-
scher Armeen und Kriege auch ein Anreger der Militärsoziologie.

Edouard Huebér († 1870), ein Beamter der Militärverwaltung, geht ebenfalls
davon aus, daß der Frieden in der Gegenwart das Normale ist und nur noch die
liberale Opposition den Krieg herbeiwünscht, aber zur Verteidigung benötigt man 
auch heute eine Armee. Aber für diesen schlichten Gedanken und für die Präsen-
tation eines eigenen Planes der Reform der Rekrutierung benötigt er die schon
bekannte umständliche dialektische Konfrontation der Vorteile und Nachteile des
Krieges und des Friedens. Einerseits sieht Huebér die Leistung des Krieges – die
Schaffung des Staates – völlig in der Vergangenheit, andererseits vertritt er einen
zeitlosen Bellizismus (Eisen und Feuer vernichten die Krankheiten des Gesell-
schaftskörpers) und einen aktuellen Militarismus (die Armee ist die wichtigste
Institution des Staates und die militärische Disziplin eines Wehrpflichtheeres wird
der Nation bekommen). Am interessantesten sind die Übereinstimmungen mit 
und die Unterschiede zu Proudhons radikaleren Dialektik. Das ist auch ein Ver-
dikt über die liberale Militärökonomie, die in einer Phänomenologie des Krieges 
fundiert werden müsse. Der sous-intendant militaire mißtraut den Militärökono-
men auch professionell, die demographischen Berechnungen seines Rekrutie-
rungsmodells sollen genauer sein als die summarischen Annahmen der Militärö-
konomen des 19. Jahrhunderts (Du rôle de l’armée dans l’État posthum 1872)

Die professionelle Militärschriftstellerei in Frankreich war lange Jomini und der 
Geometrie der Aufmärsche und Schlachtanordnungen gefolgt. Oberst Charles
Ardant du Picq (1821-1870), der einzige Autor, der eine Art Klassiker der 
Kriegswissenschaft geworden ist, kam aus einer bürgerlichen Familie ohne militä-
rische Tradition; er denunziert die napoleonische Tradition als Menschenvernich-
tung aus Mangel einer taktischen Methode. Sein historischer Moment sind die 
preußischen Erfolge 1866 und der französische Versuch, eigene Massenheere zu 
schaffen. Er ist der erste Autor, der die Realität des Kampfes systematisch und
empirisch studiert (außer durch Analysen historischer Schlachten will er Material
durch Fragebögen gewinnen). Seine Theorie arbeitet mit einer Geschichtsdialek-
tik: Es gibt anthropologische Kontinuitäten, wie Menschen in Furcht ihr Leben
verteidigen, aber die Zivilisation macht einen Unterschied. Mit ihrer strengen Dis-
ziplin waren die Römischen Heere dem größeren persönlichen Mut der Gallier 
überlegen. Dieser traditionelle Zusammenhalt militärischer Einheiten kann unter
den Bedingungen verbesserter Feuerwaffen nicht mehr erhalten werden, bleibt
aber Ardant du Picqs Maßstab. Gesucht wird eine moderne Form, wie der Zerfall
der Truppe in der Schlacht in bloße Einzelkämpfer (oder eher Nichtkämpfer) ver-
hindert werden kann. Er geht davon aus, daß die Zeit aristokratisch geführter und
mit Gewalt disziplinierter Heere vorbei ist, selbst die mittel- und osteuropäischen
Reiche, die Monarchie und Aristokratie durch Militarismus erhalten wollen, wer-
den demokratisch werden. Die Heere müssen durch einen neuen Geist der
Gruppensolidarität zusammengehalten werden. Statt eines Massenheeres will er 
ein professionelleres Heer (mit angemessener Bezahlung für Offiziere und Unter-
offiziere). Bei aller Betonung der Solidarität, die er für eine französische Natio-

109

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


naleigenschaft hält, ist er nicht völlig verschieden von Colmar von der Goltz, dem
deutschen Apologeten des professionellen Heeres, der auf den Zusammenhalt
der Truppen durch gemeinsame Erfahrung setzt und auch hofft, daß die Heere
der Zukunft wieder kleiner werden können. Études sur le combat erschien post-
hum 1880 (engl. Übersetzung: Battle Studies. – New York 1921) und hatte bis zur
Neuausgabe 1903 keine größere Wirkung. In der Vorkriegszeit und im Ersten 
Weltkrieg wurde Ardant du Picq in Frankreich als Prophet des Primats der Moral
der Truppe und einer unbedingten Angriffstaktik mißverstanden und geschätzt.
Gehalten hat er sich als Pionier der Militärpsychologie.

Vgl. die Einleitung von Ernest Judet zur Auflage von 1904 (auch in der Aus-
gabe Paris 2004 und in der amerikanischen Ausgabe 1921), die biographi-
sche Informationen mit Rekrutierung für den französischen Nationalismus
verbindet; Stefan T. Possony in: Makers of Modern Strategy : Military Thought 
from Machiavelli to Hitler / ed. by Edward Mead Earle. – Princeton, N.J. 1943. 
– 208-217 (die Neubearbeitung dieses klassischen Werkes der Strategiege-
schichte 1986 hat ihn nicht mehr berücksichtigt); Azar Gat, The Development
of Military Thought : the Nineteenth Century. – Oxford 1992. – S. 28-42.

Die Armeen Napoléons III. haben gegen Preußen-Deutschland alle Schlachten
verloren. Gegen die deutschen Friedensbedingungen organisierte die Provisori-
sche Regierung neue Armeen, die an die Rettung der Französischen Revolution
1792 erinnern sollten, aber auch diese hatten keine Chance gegen die besser
ausgebildeten und geübten preußischen Heere. Analysiert wurde dieser Versuch
von deutschen Autoren (eine solche Analyse ist der Ausgangspunkt der Bestim-
mung des Volkskrieges bei Colmar von der Goltz), die Franzosen haben diese
Version des Volkskrieges rasch als militärisch inkompetent und sozial gefährlich
vergessen wollen. Vgl. Gerd Krumeich, The Myth of Gambetta and the ‚People’s
War’ in Germany and France, 1871-1914, in: On the Road to Total War : the 
American Civil War and the German Wars of Unification 1861-1871 / ed. by Stig 
Förster and Jörg Nagler. – Cambridge 1997. – S. 641-655.

Es gibt auch in Frankreich literarische Offiziere, sie haben sogar einen Verein La
Plume et l’Épée, aber sie schreiben nicht zur Theorie des Krieges. General Baron
Joachim Ambert, der am ehesten als Sprecher für das bonapartistische Heer gel-
ten kann, ist ein Feuilletonist „en faveur de l’armée“ (wie seine erste Sammlung
1839 hieß); General Louis Trochu, der 1867 bis 1872 die allgemeine Wehrpflicht
voranbringen wollte, ist ähnlich durch seine unklare Haltung zwischen Monar-
chismus und Republikanismus an einer Theorie gehindert. Erst mit einer konse-
quent republikanischen Sicht, kann es eine französische Militärtheorie geben.
General Théodore Iung (auch Jung) (1833-1896), Brigadegeneral, danach 
Deputierter und zudem Vorsitzender von La Plume et l’Épée. startet mit dem Dik-
tum, daß der Krieg ein Faktum ist und deshalb von positiver Wissenschaft studiert
werden muß. Er gibt vor, die zeitgenössischen Sozialwissenschaften zu kennen,
tatsächlich bedeuten seine endlosen Zitate wenig. Er fordert eine Sozialwissen-
schaft, die den Krieg berücksichtigt, Proudhon ist deshalb der einzige Autor, den 
er ernst nehmen kann. Eine proudhonistische Phänomenologie des Krieges 
gehört inzwischen zur französischen Militärpublizistik und Iung kann in bellizisti-

110

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


scher Rhetorik schwelgen, doch es geht vor allem darum, daß die Armee die
französische Einheit geschaffen hat. Die Anerkennung des Krieges als Faktum 
meint die Anerkennung des Proudhonschen droit de la force. Iung hat ein Kapitel 
Wissenschaft vom Krieg und ein Kapitel Wissenschaft vom Frieden. Bei beiden
geht es um den Fortschritt von einer Kunst zu einer Wissenschaft. Wissenschaft
ist für Iung eine Analyse nach den Kategorien Mensch, Mittel, Milieu. Seine 
Hauptkategorie ist unification. Aber wenn er konkret wird, liegt diese Wissen-
schaft vom Krieg zwischen Jominis Geometrie der Kriegsführung und der Ein-
sicht, daß ohne militärischen Schutz alle Erfolge der Ökonomie nutzlos sind (auch 
dieser Gemeinplatz der liberalen Ökonomie wird hier durch Proudhon beglaubigt).
Die Praxis ist direction, transmission, execution. Es ist der Duktus eines Offiziers
(wenn auch der ganze Stil sonst unerträglich wortreich sein kann). Organisation,
Iungs Lösung für alles, ist vom état social de la nation abhängig. Er hat einen 
sehr weiten Begriff von Strategie: „La science stratégique est une science civile et
militaire.“ Am wichtigsten ist die Vorbereitung des Krieges durch Organisation.
Das Buch endet mit einer Betonung des Fortschritts: Mit den Gesellschaften 
schreiten die Wissenschaft des Friedens und die Wissenschaft des Kriegs beide
voran (La guerre et la société 1889). Die beiden anderen Bände seiner Triologie 
führen einzelne Motive des grundlegenden Bandes noch breiter aus. Seine Äuße-
rungen zu Strategie und Taktik sind die inzwischen konventionellen im französi-
schen Übergang von Jomini zu Clausewitz und Moltke. Er betont stark die Vorbe-
reitung und Planung des Krieges, die einheitliche politische Führung. Die Gesell-
schaft kommt in dem zweiten Band zunächst nicht vor, er ist eine Aufarbeitung
des Traumas der kampflosen Kapitulation von Metz 1870. Das „Republikanische“ 
seiner Position ist vor allem die unité dans la direction (die sonst eher als der 
Vorteil der Monarchie gilt). Er will eine geregelte Politik, so wie es eine École
supérieure de guerre gibt, soll es eine École superieure civile geben. Regieren
sollen travail, génie, organisation, nicht Befehl. Er sieht die Gesellschaft als zwei 
Armeen: eine zivile Armee und eine militärische Armee (Stratégie, tactique et
politique 1890). Iung beruft sich für die Einheit von Politik und Armee auf Clause-
witz und Moltke, v.a. aber auf die Französische Revolution. Ausgeführt wird nur,
daß höhere Offiziere als Abgeordnete die Politik mitbestimmen dürfen und daß
ein einheitlicher Oberbefehl nötig ist (La République et l’armée 1892). Es ist
gewiß die ehrgeizigste Schrift eines französischen Militärs (oder überhaupt eines
Militärs) im post-clausewitzianischen 19. Jahrhundert. Die Einführung des Krieges
in die Soziologie wird aber teuer erkauft: Indem er die Soziologie korrigiert, ver-
fehlt er sie ganz. Das einzige Argument, das er den Sozialwissenschaften ent-
nimmt, ist die militärökonomische Lehre, daß Reichtum ohne Sicherheit wertlos 
ist. Aber Chevaliers Argument, daß Ökonomie und Militär verschiedenen Logiken
folgen und daß die Organisationsformen der Zentralisation und der Assoziation 
nicht vereinbar sind, ist verschwunden. In der Wissenschaft vom Krieg hält sich 
Iung eng an Proudhon, aber so wie die liberale Friedenstheorie fehlt, so fehlt
Proudhons Dialektik der Gewalt, die zum Frieden treibt. Iung fehlt jeder Sinn für
die Eigendynamik der Ökonomie, seine Wissenschaft des Friedens ist allenfalls
Kameralistik. Die zivile Gesellschaft, die für den Krieg unverzichtbar ist, kann er
nur als eine für den Krieg organisierte Gesellschaft denken. Iungs Äußerungen
hat eine Nähe zu den deutschen militärischen Reflexionen: Das Militär schafft
sich seine eigene Gesellschaft. Andererseits ist er von den deutschen Autoren 

111

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


völlig verschieden, er schreibt nicht am Leitfaden professioneller Expertise und er 
erspart uns (weitgehend) die Polemiken gegen Friedensbewegungen und Kriegs-
recht (nicht daß er dem Recht trauen würde, er meint aber zu force müsse 
générosité kommen, eine französische Eigenschaft). Er hat wenig Bellizismus 
und viel Militarismus. Wenn Iung einen Begriff vom Volkskrieg hat, dann ist es die
Einbeziehung der Organisation in die Strategie, es fehlt der Leitfaden der Profes-
sionalisierung, der von der Goltz (den er gerne zitiert) Autorität gibt. Als Historiker
ist Iung vor allem beschäftigt, einen Ursprungsmythos des modernen Heeres in
der Französischen Revolution zu pflegen, der dem Mythos der preußischen Re-
form nach 1806 gleichrangig ist. Am Ende bleibt die Frage, wie republikanisch
diese formierte Gesellschaft eigentlich noch ist. Anlaß war eine von Gambetta 
geplante Reform der Armeeorganisation, die nach dessen Tod unterblieb. Der
radikale Republikaner Iung ist völlig folgenlos, die Republik will diese Wissen-
schaft vom Frieden nicht, das Militär will weder die Sozialwissenschaft noch diese 
Republik. Ideengeschichtlich ist der Apologet der Französischen Revolution am
ehesten ein Vorläufer von Johann Plenge, der die organisierte und im Krieg über-
legene Gesellschaft als deutsche Idee von 1914 gegen die Ideen von 1789 aus-
spielen wollte (siehe Bd. III).

2.2.7 Kolonialautoren
Wenn das britische Weltreich „in a fit of absence of mind” geschaffen wurde, wie
Seeley sagt, gilt das erst recht für das französische Kolonialreich. Frankreichs 
neuer Kolonialismus begann 1830 mit der Eroberung von Algerien. Die Küste
konnte rasch erobert werden, aber das Hinterland war erst nach 17 Jahren „befrie-
det“ durch immer neue Massaker, die in letzter Zeit zunehmend Genozide ge-
nannt werden. Auch hier gibt es keine Vernichtungsabsicht der Regierung, keine 
Absicht, Algerien für Siedler frei zu räumen. Aber die unbeschränkte Absicht,
jeden Widerstand durch Massaker zu beenden. Marschall Bugeaud sah sich in
seiner terroristischen Kriegsführung als Sieger in einem Wettstreit mit Rußland im 
Kaukasus und Großbritannien in Afghanistan. Kolonialpolitiker wie Tocqueville
rechtfertigten die Massaker, so lange sie der Eroberung dienen. Es wird nie
gefragt, wie nach diesem Terror noch ein Zusammenleben von Algeriern und
Franzosen möglich sein könnte. Algerien unterstand jahrzehntelang der Armee
(der von Tocqueville bereits in den 1840er Jahren geforderte Übergang zu einer
Zivilverwaltung kam erst 1879 zustande), Senegal und die Mekong-Mündung, die
anderen größeren Kolonien, unterstanden der Marine; aus Armee und Marine 
kamen die Anregungen zu neuen Kolonialunternehmen. Guizot, zu dessen Zeit
als leitender Minister die Eroberung Algeriens abgeschlossen wurde, wollte sol-
che Eroberung ganzer Länder nicht, nur Handels- und Seefahrtstationen. Mit real 
existierendem Handel und Siedlung haben die französischen Kolonien wenig zu
tun. Noch die großen Eroberungen in den 1880er Jahren in Indochina und in Afri-
ka sind Unternehmen der Militärs, oft gegen politische Anweisungen. Die Kolonialli-
teratur schwankt zwischen militärischen und administrativen Aspekten und Phan-
tasien, an Niger und Tschad-See ein Indien für Frankreich zu finden. Die Kolonial-
politik hatte eher das negative Ziel, die Fehler der Eroberung und direkten Beherr-
schung Algeriens (wo es noch 1870/71 zu einem weiteren großen Aufstand kam)

112

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und der Intervention für Financiers in Mexiko (wo die Franzosen 1866 auf Druck 
der USA sich zurückziehen mußten) nicht zu wiederholen. Ziel war Einfluß, nicht 
Eroberung. Bevorzugte Form der Ausweitung des Einflusses war noch in den
1880er Jahren das Protektorat, was auch noch ein Lippenbekenntnis zur franzö-
sischen Idee des souveränen Staates war. Die Öffentlichkeit interessierte sich am 
ehesten für die Idee eines größeren Frankreichs in Nordafrika, das mit Algerien
und später Tunesien auch mehr Realität hat. Siehe zu Algerien auch Tocqueville,
Enfantin, Urbain und Prevost Paradol.

Über Genozid in Algerien: William Gallois, A History of Violence in the Early
Algerian Colony. – Basingstoke 2013. Zu der Präferenz des 19. Jahrhunderts
für Einfluß, statt Eroberung: David Todd, A Velvet Empire : French Informal
Imperialism in the Nineteenth Century. - Princeton, NJ 2021. Erst mit der gro-
ßen Zeit der französischen Kolonialadminstration nach 1890, als alle Kolonien 
wie Algerien bürokratisch verwaltet wurden, gab es einen systematischeren 
Kolonialdiskurs: La politique coloniale : Clemenceau contre Ferry ; discours
prononcés à la Chambre des Députés en juillet 1885. – Paris 2012. – S. 19-90
begründet der Ministerpräsident Ferry, daß Kolonien nötig seien für die fran-
zösische Industrie, für die französische Zivilisationsmission und zum Erhalt
der französischen Stellung unter den Mächten; ebd. S. 93-149 die Entgeg-
nung von Georges Clemenceau (der bereits Seeleys Urteil zitieren kann, daß
sich der Besitz Indiens als ein Fehler für die britische Stellung in Europa her-
ausstellen könnte). Thomas F. Power, jr., Jules Ferry and the Renaissance of
French Imperialism. – New York 1944, Neudrucke New York 1966 und 1977
(Kolonialpolitik als Ablenkung von Revanchepolitik, die neo-merkantilistische
Begründung ist nachträgliche Rationalisierung); Agnes Murphy, The Ideolo-
gy of French Imperialism 1871-1881. – Washington 1948, Neudrucke New 
York 1968 und 1977 (handelt von Geographen und Projektemachern); Henri
Brunschwig, French Colonialism 1871-1914 : Myths and Realities. – London
1966, franz. Original 1960 (Prestigepolitik als einziges kontinuierliches Motiv); 
A. S. Kanya-Forstner, The Conquest of the Western Sudan : a Study in
French Military Imperialism. – Cambridge 1969 (klassische Studie der von
Militärs betriebenen Kolonialkriege); Raoul Girardet, L’idée coloniale en
France de 1871 à 1962. – Paris 1972 – S. 21-107; David Todd, Transnational
Projects of Empire in France, c. 1815-c. 1870, in: Modern Intellectual History
12 (2015) 265-293 (die liberalen Autoren haben Präferenz für informellen Ein-
fluß). Der in diesem Band als Ökonom behandelte Leroy-Beaulieu war der 
bekannteste Autor zu Kolonialfragen. Ein Beispiel anti-kolonialer Argumenta-
tion von einem anderen pazifistischen Ökonomen: Yves Guyot, Lettres sur la
politique coloniale. – Paris 1885.

2.3 Großbritannien
Großbritannien gilt oft als Hegemon des internationalen Systems des 19. Jahr-
hunderts. Mit einem gewaltigen Vorsprung in Industrie und Finanzen stimmt das
ökonomisch gewiß. Es stimmt auch für das formale und das informelle Imperium

113

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und für die damit verbundene Flottenrüstung. Der britische Einfluß auf die Staa-
ten des Kontinents ist aber gering. Paul Schroeder bemerkte für den Zeitraum der 
größten britischen Macht 1855-1875, daß Großbritannien an keinem der ent-
scheidenden Vorgänge in Europa beteiligt war (Historical Reality vs Neo-Realist 
Theory, in: International Security 19 (1994/95) S. 144). Wie alle Großmächte im
19. Jahrhunderts war Großbritannien darauf angewiesen, Verbündete zu finden 
und Gegner zu isolieren. Es hatte keine hegemoniale Gestaltungsmacht in Euro-
pa, aber eine Vetomacht; es konnte am ehesten auf Bündnisse verzichten, weil
es nicht direkt bedroht war und wenige lebenswichtige Interessen auf dem Konti-
nent hatte. So marginal die politische Rolle Großbritanniens in der europäischen
Politik meist war, so sehr gehörte es jedoch seit Palmerston zum britischen
Selbstbild, daß Großbritannien einen entscheidenden Einfluß auf die europäische
Politik hat. Dieses Selbstbild führt die britische Macht auf die freiheitliche engli-
sche Verfassung zurück und bestimmt als britische Aufgabe Förderung des Kon-
stitutionalismus. Kaum eine historische Darstellung der britischen Außenpolitik
kommt ohne diese Idee aus, aber im Gegensatz zu der amerikanischen Missions-
idee ist sie selten Thema von Spezialstudien geworden. Eine liberale Außenpoli-
tik war nur in Zusammenarbeit mit Frankreich möglich. In den Jahren einer bri-
tisch-französischen Entente (in den 1830er, 1850er und frühen 1860er Jahren), 
sah es in Europa immer rasch nach einer Systemkonfrontation zwischen konstitu-
tionellen und konservativen Mächten aus. Diese Zusammenarbeit war aber auch
ein Versuch, den Rivalen Frankreich an Alleingängen zu hindern, und war nie 
stabil. Der Aufstieg Deutschlands ist eine Zäsur für die britische Außenpolitik; 
trotz Kontinuitäten sind die Debatten zwischen Palmerston und Cobden von den
Debatten zwischen Disraeli und Gladstone verschieden. Frankreich fiel 1870 als 
Partner aus und Großbritannien sah sich gezwungen mit Bismarck zu kooperie-
ren oder sich in splendid isolation zurückzuziehen (diese isolation war meist nur 
ein Name für gestörte Beziehungen zu Frankreich). Diese britische Zurückhaltung 
war freilich ein Privileg der Stärke. 

Vgl. Muriel E. Chamberlain, ‚Pax Britannica’? : British Foreign Policy 1789-
1914. – London 1988 („essentially defensive, an expression of weakness, not 
of strength“); Patrick K. O’Brien/Geoffrey Allen Pigman, Free Trade, British 
Hegemony and the International Economic Order in the Nineteenth Century,
in: Review of International Studies 18 (1992) 89-113; Two Hegemonies : Brit-
ain 1846-1914 and the United States 1941-2001 / ed. by Patrick Karl O’Brien
and Armand Clesse. – Aldershot 2002; Ian Clark, Hegemony in International
Society. – Oxford 2011. – S. 98-122. „Pax Britannica“ wurde erst im späten
19. Jahrhundert ein verbreitetes Schlagwort, eine Rolle für den Frieden in Eu-
ropa war damit nicht gemeint (Ali Parchami, Hegemonic Peace and Empire :
The Pax Romana, Britannica, and Americana. – London 2009. – S. 112-115).
Als Überblick über britische Außenpolitik immer noch: Kenneth Bourne, The
Foreign Policy of Victorian England : 1830-1902. – Oxford 1970; Christopher
Howard, Britain and the casus belli 1822-1902 : a Study of Britain’s Interna-
tional Position from Canning to Salisbury. – London 1974; John Clarke, British
Diplomacy and Foreign Policy : 1782-1865 ; the National Interest. – London 
1989; C. J. Bartlett, Defence and Diplomacy : Britain and the Great Powers
1815-1914. – Manchester 1993. Zur britischen Zurückhaltung im Zeitalter der
deutschen Einigung: Richard Millman, British Foreign Policy and the Coming

114

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


of the Franco-Prussian War. – Oxford 1965; Klaus Hildebrand, No intervention 
: die Pax Britannica und Preußen 1865/66-1869/70 : eine Untersuchung zur
englischen Weltpolitik im 19. Jahrhundert. – München 1997 (vom Abwarten 
auf eine Liberalisierung Preußens zur Einsicht, daß Bismarck berechenbarer
war als die deutschen Liberalen).

Arnold Wolfers hat erläutert, daß die anglo-amerikanische Tradition der Außenpo-
litik weniger Furcht vor der necessità der internationalen Rivalität hat als die kon-
tinentale und deshalb nicht zur Glorifizierung der Amoralität neigt (Einleitung zu
The Anglo-American Tradition in Foreign Affairs : readings from Thomas More to
Woodrow Wilson. – New Haven,Conn. 1956). Die britische Diplomatiegeschichte
interessiert sich zunehmend für das Primat der Außenpolitik, aber die Insellage
zeigt sich weiter darin, daß die rankeanische Anpassung der Verfassung im inter-
nationalen System kaum eine Rolle spielt, sondern die politics of foreign policy,
die Rolle der Außenpolitik für das britische Parteiensystem. Vgl. The Primacy of
Foreign Policy in British History 1660-2000 : how Strategic Concerns Shaped
Modern Britain / ed. by William Mulligan and Brendan Simms. – Basingstoke
2010. So wird das Primat der Außenpolitik bei britischen Historikern doch wieder 
Primat der Innenpolitik. Die spannendsten Arbeiten zur britischen Außenpolitik 
sind Darstellungen, wie internationale Fragen dazu verwendet wurden, Parteien 
zu schaffen und zu zerstören: Miles Taylor, The Decline of British Radicalism,
1847-1860. – Oxford 1995; Jonathan Parry, The Politics of Patriotism : English
Liberalism, National Identity and Europe, 1830-1886. – Cambridge 2006.

Eine führende Stellung in den internationalen Beziehungen erzeugt noch keine
führende Stellung in Theorien Internationaler Beziehungen. Theoretische Refle-
xionen sind in Großbritannien selten, sowohl die politische wie die völkerrechtli-
che Literatur sind stark von Bedürfnissen aktueller Außenpolitik geprägt. Politiker
wie Palmerston, Gladstone und Cobden haben den Ton bestimmt, nicht Akade-
miker. Wenn hier nach Konservativen, Liberalen und Demokraten unterschieden
wird, so dient das vor allem dem Vergleich mit kontinentalen Autoren. Eigentlich
gibt es nur liberale Autoren eines internationalistischen Nationalismus oder natio-
nalistischen Internationalismus. Die Konservativen haben eine eigene außenpoli-
tische Tradition, sind aber theoretisch ganz stumm. 

Vgl. als Überblick: Georgios Varouxakis, ‘Patriotism’, ‘Cosmopolitanism’ 
and ‘humanity’ in Victorian Thought, in: European Journal of Political The-
ory 5 (2006) 100-118; Victorian Visions of Global Order : Empire and Interna-
tional Relations in Nineteenth-Century Political Thought / ed. by Duncan Bell.
– Cambridge 2007 (die beste Dokumentation der Fülle des internationale
Denken in Großbritannien im 19. Jahrhundert: Freihandelstheorien, Völker-
recht, Empiretheorien; kurze Abschnitte zu Autoren).

Großbritannien ist das Land des Darwinismus und Sozialdarwinismus, aber es
gibt keinen Sozialdarwinismus im Denken über internationale Beziehungen;
natürliche Kämpfe zwischen Gruppen werden in die frühe Geschichte verlegt,
siehe bei Walter Bagehot und Herbert Spencer.

115

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.3.1 Liberale und Demokraten
Den Liberalen (zuerst aristokratische Whigs und später die durch Öffnung zu den 
Radicals geschaffenen Liberale Partei) ist es nach 1830 am erfolgreichsten
gelungen sich als patriotische Partei darzustellen. Als englisch galt eine Politik, 
die im eigenen Land die freiheitliche Verfassung erhält und weiterentwickelt und
auf dem Kontinent Chancen nutzt, konstitutionelle Bewegungen zu unterstützen.
Die Vorstellung nationaler Ehre war eine prekäre Synthese von freiheitlicher Poli-
tik auf dem Kontinent und Wahrung britischer Sicherheitsinteressen. Vorausset-
zung war Zusammenarbeit mit einem wenigstens konstitutionellen Frankreich
gegen Rußland als Stütze des Despotismus in Europa, um Konstitutionalismus in
Mitteleuropa zu fördern – eine Internationale Situation, die von 1830 bis 1870 
gegeben schien, wenn auch nicht kontinuierlich plausibel und dauernd von Miß-
trauen gegen Frankreich gestört. Vgl. zur Neugründung der Liberalen Partei 
durch Integration der Cobdeniten: Miles Taylor, The Decline of British Radicalism,
1847-1860. – Oxford 1995 (mit starkem Interesse an den außenpolitischen Fakto-
ren dieser Transformation). Nach 1870 verliert die liberale Außenpolitik im Europa
Bismarcks auch bei Liberalen Plausibilität. Den Liberalen gelang es in einer 
Kampagne gegen Disraelis Versuch einer britischen Machtpolitik erneut, sich als 
die Partei darzustellen, die Sicherheit und eine britische Form der Ehre vereinba-
ren kann. Es ist leicht, die Rolle der Ehre in der Außenpolitik aristokratischer Rei-
che im 19. Jahrhundert zu dokumentieren. Aber das 19. Jahrhundert kann erst
verstanden werden, wenn der Streit um die richtige Ehre in den Diskursen der
Liberalen gesehen wird. Vgl. dazu Jonathan Parry, The Politics of Patriotism :
English Liberalism, National Identity and Europe, 1830-1886. – Cambridge 2006.
Die Liberalen mußten die Spannung bewältigen, die zwischen Cobdens und 
Brights Non-Intervention über Gladstones Versprechen einer soliden Finanzpolitik 
durch außenpolitische Zurückhaltung bis zum Sicherheitsdenken des Whig-
Establishments bestand. Seit 1870 wurde es immer schwieriger diese Spannung 
aufzulösen. 1894 schied Gladstone aus der Politik aus, weil er seinem liberalen 
Kabinett nicht länger traute, bloßem Sicherheitsdenken zu widerstehen. Erst um 
1900, seit der Entente mit den USA und mit Frankreich, begann wieder eine plau-
sible liberale Strategie. Die prekäre Verschmelzung des gladstoneschen Erbes 
des Konzertes mit der Idee der Zusammenarbeit liberaler Staaten wird Aus-
gangspunkt der Völkerbundsidee werden. Der britische außenpolitische Diskurs
ist ein Diskurs der Liberalen. Die liberalen Autoren spiegeln aber oft nur schlecht
die Politik ihrer Partei. Lord Acton fehlt die liberale Präferenz für Nationalstaaten, 
Bagehot steht Napoléon III. zu nahe, Stephen steht in Fragen des Imperiums den 
Konservativen nahe, Seeley am Ende auch. Die Liberalen waren genauso für den 
Erhalt des Empire wie die Konservativen, aber sie stellten es sich als eine Föde-
ration freier Staaten vor. Die Kronkolonien erhielten zunehmend Selbstverwal-
tung, Indien nur auf lokaler Ebene, über die Selbstverwaltung für Irland zerbrach
die Liberale Partei. Im Umfang der Annexionen unterscheidet sich der Imperia-
lismus der Liberalen am Ende des Jahrhunderts wenig von dem der Konservati-
ven.

Man darf die Unterscheidung von cobdenitischem Anti-Imperialismus und Libera-
lem Imperialismus nicht einfach mit der vom Kontinent her gewohnten Unter-

116

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


scheidung von Demokraten und Liberalen identifizieren. Zwar standen Cobden
und Bright für die Ausweitung des Wahlrechts und die heftigsten liberalen Kritiker
der Demokratie in den 1880er Jahren kritisierten zugleich Zugeständnisse an
Indien und Irland, aber damit würde eine gerade intellektuell wichtige demokrati-
sche Position vergessen werden, für die am ehesten John Stuart Mill und seine
engsten Schüler stehen. Diese Demokraten glauben wie die kontinentalen Demo-
kraten an ein nationaldemokratisches (West-)Europa, in dem sich reaktionäre 
Eliten nur noch durch russische Unterstützung halten. Sie propagieren eine enge
Zusammenarbeit mit Frankreich. Sie nehmen das französische demokratische
Selbstbild einer großzügigen Nation ernst und befürchten, daß ein egoistisches
Großbritannien in einem Europa der Nationen isoliert sein würde. Die Bereitschaft
zu internationaler Führung ist eine Frage zugleich der nationalen Ehre und des
nationalen Interesses. Gerade unter diesen Anhängern einer europäischen (oder
amerikanisch-europäischen Zusammenarbeit) gibt es aber Anhänger der Herr-
schaft über Indien (Mill) oder der Bildung eines neuen Greater Britain (Dilke). Der
preußische Aufstieg hatte auch diesen britischen Demokraten die Grenze von
Cobdens Modells gezeigt. Konkrete Programme für internationale Organisation
fehlen bei Mill. Aber gerade Radicals, die Mill nahestanden, waren Autoren von
Plänen Internationaler Organisation.

Der wirksamste Vertreter einer demokratischen Außenpolitik war freilich Richard 
Cobden, dessen außenpolitische Vorstellungen sich von Mill und seinem Kreis
unterschieden; er ist bei gesellschaftlichen Theorien und bei Friedensbewegung
behandelt, aber um einen zureichenden Eindruck der außenpolitischen Vorstel-
lung der englischen Demokratie zu erhalten, muß er beachtet werden .

Henry John Temple, 3rd Viscount Palmerston (1784-1865), dominierte zwi-
schen 1830 und 1865 die britische Außenpolitik. Palmerston wurde zum Symbol
chauvinistischer Außenpolitik, der Durchsetzung britischer Ehre und britischer
Interessen, die mit Interessen der Freiheit identifiziert werden: gegen Sklaven-
handel, gegen Piraterie, gegen ein zu selbständiges Lateinamerika, zur gleichen
Zeit Beirut bombardieren zu lassen (zur Unterstützung des Sultans) und den Opi-
umkrieg gegen China los zu brechen. Die Historiker haben den Widerspruch zwi-
schen den chauvinistischen Tönen und der sorgsamen Absicherung bei den 
Mächten betont, unilaterale Interventionen gab es nur an der Peripherie des 
Mächtesystems. Er war überzeugt, daß konstitutionelle Staaten zögernder zum
Krieg schreiten als despotische Höfe und daß deshalb Konstitutionen ermutigt
werden sollten. Aber er hat nie begriffen, daß innerhalb des antinationalen Systems
von 1815 eine solche Liberalisierung nicht zu haben war. Er brachte in den 1830er 
Jahren eine liberale Allianz mit Frankreich zustande (eine „natürliche Allianz“, wie
er sagte), aber er mißtraute den französischen Ambitionen zu stark. Was wie eine
liberale Allianz aussieht, ist von britischer Arroganz geprägt: Palmerston weiß 
immer Bescheid und sobald er Widerstand findet ist die liberale Allianz am Ende.
Sein größter Erfolg war 1840, als er mit einer Allianz, die er haßte (mit Rußland), 
seinen einzigen potentiellen Partner demütigte (wohl, weil er der französischen
Linken mißtraute). Die neuere Forschung hat sich besonders dafür interessiert,
wie stark gerade Palmerston, der keine eigene solide Parteibasis hatte, seinen

117

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


politischen Einfluß auf den populären Enthusiasmus für seine Außenpolitik
stützen mußte. Seine pugnacity liegt zwischen dieser Politik für die Öffent-
lichkeit und einem Glauben, daß die anderen Mächte, vor allem Rußland, bei
Standhaftigkeit zurückweichen. Er ist der Klassiker der brinkmanship, deren 
Zusammenhang mit der liberalen Außenpolitik gesehen werden muß. Sein Ansehen
als Liberaler gewann er durch Interventionen und durch den Krimkrieg. Er träumte 
davon, den Krimkrieg als großangelegtes roll-back der russischen Macht zu füh-
ren (Premierminister Aberdeen meinte, dafür wäre ein neuer Dreißigjähriger Krieg
nötig) und behinderte die Beendigung des Krieges durch eine antirussische Poli-
tik, die zeigt, wie wenig er das Funktionieren des Konzertes begriffen hatte oder 
wie wenig er das Konzert noch für nötig hielt. Am Ende mußte er der preußischen
Aufrüstung und Bismarcks antidänischer Politik 1864 zusehen, weil er für eine 
Intervention weder sein Kabinett noch europäische Verbündete auf seiner Seite 
hatte. Palmerstons Interventionismus und Cobdens Nichtintervention konkurrier-
ten um dieselbe Öffentlichkeit, kurzfristig siegte Palmerston, weil er den Chauvi-
nismus der kommerziellen Klassen richtig einschätzte; langfristig stabilisierte sich 
die Liberale Partei durch die Abkehr von Palmerstons Interventionspolitik. In der
außenpolitischen Tradition der Liberalen Partei hat Palmerston keine stabile Rolle
gefunden.

Analysen von Palmerstons Außenpolitik im britischen politischen System und in 
der Öffentlichkeit: Charles Kingsley Webster, The Foreign Policy of Palmerston 
1830-1841 : Britain, the Liberal Movement and the Eastern Question. – London
1951 (klassische liberale Apologie); Martin Kingsley Martin, The Triumph of Lord 
Palmerston : a Study of Public Opinion before the Crimean War. – London 1963 
(ursprünglich 1924, klassische Darstellung der populistischen Außenpolitik); 
Roger Bullen, Palmerston, Guizot and the Collapse of the Entente Cordial. –
London 1974; David F. Krein, The Last Palmerston Government : Foreign Pol-
icy, Domestic Politics, and the Genesis of ‚Splendid Isolation’. – Ames, Iowa
1978; Kenneth Bourne, Palmerston : the Early Years 1784-1841. – New York 
1982. – S. 332-408 und 550-620; Jack Snyder, Myths of Empire : Domestic
Politics and International Ambition. – Ithaca, NY 1991. – S.153-211; Miles
Taylor, The Decline of British Radicalism, 1847-1860. – Oxford 1995; David
Brown, Palmerston and the Politics of Foreign Policy 1846-55. – Manchester 
2002. Ein seltener Versuch ihn als Realisten zu würdigen: Christopher Layne, 
Lord Palmerston and the Triumph of Realism : Anglo-French Relations, 1830-
48, in: Paths to Peace : Is Democracy the Answer? / ed. by Miriam Fendius 
Elman. – Cambridge, Mass. 1997. – S. 61-100. Zu Palmerstons mangelhaften 
Verständnis des Konzertes als Erhalt der Großmachtrolle aller fünf Mächte:
Anselm Doering-Manteuffel, Vom Wiener Kongreß zur Pariser Konferenz :
England, die deutsche Frage und das Mächtesystem 1815-1856. – Göttingen 
1991; Hermann Wentker, Zerstörung der Großmacht Rußland? : Die briti-
schen Kriegsziele im Krimkrieg. – Göttingen 1993. Zu Palmerstons ambiva-
lenten Versuchen, konstitutionelle Politik zu fördern: George J. Billy, Pal-
merston‘s Foreign Policy : 1848. – New York 1993; Günther Heydemann,
Konstitution gegen Revolution : die britische Deutschland- und Italienpolitik
1815-1848. – Göttingen 1995; Frank Lorenz Müller, Britain and the German
Question : Perceptions of Nationalism and Political Reform, 1830-63. – Ba-
singstoke 2002

118

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


William Ewart Gladstone (1809-1898), 1867-1894 fast ununterbrochen Führer 
der Liberalen Partei, Premierminister 1868-74, 1880-85, 1886, 1892-94, war der
wichtigste Staatsmann auf dem Weg zur Demokratie in Europa. Anfangs extre-
mer Tory, zuletzt charismatischer politischer Führer, der die neuen Arbeiterwähler
an die Liberale Partei binden konnte, ohne ihnen Sozialreformen versprechen zu
müssen. Als Tory war er politischer Theoretiker gewesen, mit einem völlig imagi-
nären Bild eines christlichen Staates; Apologet der High Church (und Straßen-
missionar) ist er geblieben und hat sich einen Restglauben bewahrt, daß der 
Staat eine moralische Aufgabe habe und daß das 19. Jahrhundert einen Fort-
schritt in der Moral bringen müsse (sein Freund Lord Acton hat gerade diese Ver-
bindung von konservativ und radikal gepriesen, gegen einen Liberalismus, der
glaubt ohne moralische Fragen auskommen zu können). Diese Politik war in den
1860er Jahren erfolgreich, danach verlor das Bürgertum den Glauben an Moral in
der Politik und verlangten die Reformer soziale Reformen. Als Liberaler war Glad-
stone Literaturkritiker, Laientheologe und Homerforscher (bei ihm fast dasselbe wie
Laientheologe), aber politischer Theoretiker war er nicht mehr. Das Phänomen
Gladstone zu begreifen, fiel dem 19. Jahrhundert nicht leicht und dem 20. Jahr-
hundert noch schwerer. Biographie: Richard Shannon, Gladstone. – London 1982 
und 1999; Eugenio Biagini, Gladstone. – Basingstoke 2000. Zu Gladstones 
politischem Weltbild: Deryck Schreuder, Gladstone and the Conscience of the
State, in: The Conscience of the Victorian State / ed. by Peter Marsh. – Syracuse,
N.Y. 1979. – S. 73-134; David William Bebbington, The Mind of Gladstone : Reli-
gion, Homer, and Politics. – Oxford 2004.
Gladstone ist in der Tradition der Diplomatiegeschichte wenig geachtet worden.
Er gilt als zu moralistisch und gleichzeitig als zu isolationistisch und zu interventio-
nistisch. Sein durchgehendes Programm, war die Stärkung des europäischen Kon-
zertes und der kollektiven Intervention. Er begann als Außenpolitiker mit Stel-
lungnahmen gegen Palmerstons Interventionen und rechtfertigte im Krimkrieg an
der Seite Palmerstons die Westmächte als „the armed constabulary of Europe“ 
gegen die russische Störung der europäischen Ordnung und verurteilte Plamer-
stons Fortsetzung des Krieges für britische Interessen. Er näherte sich Cobden an 
und war als Schatzkanzler Motor des Cobden-Chevalier-Freihandelsvertrages mit 
Frankreich (er wurde auch einer von Cobdens Testamentsvollstreckern). Seine 
konservativen Gegner verdächtigten ihn, daß er solide Finanzen für wichtiger hielt 
als eine solide Sicherheitspolitik. Tatsächlich sah er sich 1870 nur aus Mangel an
Verbündeten im Kabinett und in Europa verhindert, energisch gegen preußische
Eroberungen aufzutreten, und mußte sich darauf beschränken, die britische Nation
durch einen Zeitschriftenbeitrag zu belehren. Das Ende des Zeitalters Cobdens, 
das seit 1870 häufig verkündet wird, hat auch er gesehen: seit seinen politischen
Anfängen habe der Militarismus zugenommen, alle wollen (und müssen) von
Preußen lernen. Aber er besteht weiter darauf, daß kein konstitutionelles Land
dem preußischen Zwangssystem folgen kann. Er regt eine preußische Abrüstungs-
initiative an. Wenn Außenpolitik auf Zuversicht der Nationen und nicht auf Ängste und 
Antipathien gegründet wird, kann es zu einem neuen Völkerrecht kommen, das 
friedliche vor blutigen, dauerhafte vor vorübergehenden Streitregelungen bevor-
zugt, alle werden dann „the general judgment of civilised mankind“ als höchste

119

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Autorität anerkennen. Ein aggressives Deutschland wird ein europäisches Bünd-
nis gegen sich erregen und er hofft England werde Europa „against a disturber of
the public peace“ beistehen. Die führende Nation wird die sein, die bei den ande-
ren Nationen Vertrauen erweckt, daß sie gerecht ist; England soll die Chance,
diese Nation zu sein, nicht versäumen (Germany, France and England, in: Edin-
burgh Review 132 (October 1870) 554-593).

Vgl. Deryck M. Schreuder, Gladstone as ‚Troublemaker’ : Liberal Foreign 
Policy and the German Annexation of Alsace-Lorraine, 1870-1871, in: Journal
of British Studies 17 (1977/78) #2, 106-135; Thomas Kleinknecht, Die Grün-
dung des Deutschen Reiches 1870/71 aus der Sicht des britischen Gelehrten-
liberalismus, in: Das britische Deutschlandbild im Wandel des 19. und 20. 
Jahrhunderts / hrsg. von Bernd Jürgen Wendt. – Bochum 1984. – S. 89-94.

In der Opposition 1875-1880 führte Gladstone eine Kampagne gegen die türki-
sche Unterdrückung der christlichen Völker auf dem Balkan. Statt Disraelis Krieg
an der Seite des Osmanischen Reiches gegen Rußland wollte er ein europäi-
sches Konzert, das die christlichen Völker sichert, aber unter osmanischer 
Souzeränität beläßt. Gladstone war überzeugt, daß bei Einigkeit der Mächte kei-
ne militärische Gewalt nötig sein wird. Er beruft sich auf den Friedensvertrag
1856, in dem die Mächte den russischen Schutz der osmanischen Christen auf-
gehoben hatten, jetzt können sie nicht untätig den Christenverfolgungen zusehen.
1856 seien sowohl die Existenz des Osmanischen Reiches wie die Rechte der 
christlichen Nationen garantiert worden (Parlamentsrede vom 7. Mai 1877 in
Hansard’s Parliamentary Debates 234, 414-439). Vgl. Richard Millman, Britain
and the Eastern Question 1875-1878. – Oxford 1979; Miloš Ković, Disraeli and 
the Eastern Question. – Oxford 2011. Die von den Bulgarenmassakern ausgelöste 
Bewegung in England war die wichtigste außerparlamentarische außenpolitische 
Bewegung im 19. Jahrhundert und Gladstones Broschüre Bulgarian Horrors and 
the Question of the East (1876) die erfolgreichste außenpolitische Flugschrift des 
Jahrhunderts. Zum ersten Mal stießen breite liberale und konservative Intellektu-
ellenbewegungen aufeinander, das wird es erst wieder im Frankreich der
Dreyfusaffäre geben. Vgl. Richard Shannon, Gladstone and the Bulgarian Agitation 
1876. – London 1963 (die klassische Darstellung einer moralischen außerparla-
mentarischen Bewegung in der Außenpolitik); Millman a.a.O. (kritisiert stärker 
den Anteil von christlichem und zivilisatorischem Stolz); Ann Pottinger Saab, 
Reluctant Icon : Gladstone, Bulgaria, and the Working Classes, 1856-1878. –
Cambridge, Mass. 1991 (über die Rolle humanitärer Außenpolitik für das nationa-
le Selbstbewußtsein, das dem Bündnis von Gladstone-Liberalen und Arbeiter-
wählern zugrunde liegt). Nach seinem Wahlsieg 1880 versuchte Gladstone die 
europäischen Mächte für ein Konzert zu gewinnen, um die Beschlüsse des Berli-
ner Kongresses durchzuführen. Bismarck, der das nur als britisch-russische
Annäherung sehen konnte, reagierte mit Annäherung an Rußland. Gladstones
Versuch, das Konzert zu erneuern, endete mit unilateralen britischen Kanonen-
bootaktionen. Vgl. W. N. Medlicott, Bismarck, Gladstone, and the Concert of
Europe. – London 1956. Gladstones berüchtigtste Kanonenbootintervention war
die Besetzung Ägyptens 1882 im Streit um die internationale Verwaltung der
ägyptischen Schulden. Darüber wird bis heute viel Kontroverses geschrieben, 
etwa über den Suez-Kanal und Finanzinteressen (auch Gladstones eigene Anla-

120

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gen), über den Zusammenhalt der britischen Regierung und über britisch-
französischen Beziehungen. Die Liberalen hatten nach einer nationalen Bewe-
gung in Ägypten Ausschau gehalten und keine kooperative Elite, wie sie die von 
den Nationalbewegungen in Griechenland und Italien kannten, gefunden. Sie 
einigten sich, daß die „military anarchy“ in Ägypten keine Nationalbewegung sein 
konnte. Aber Glad-stone war noch überzeugt, daß Ägypten mit ein wenig britischer 
Hilfe zur Selbstbestimmung kommen würde (gewiß kein simpler Fall von Anti-
Islamismus, entwicklungs-soziologisch gewiß naiv). Diese Intervention wurde das
erste große state-building Unternehmen, das als kurze Mission gedacht war und
nicht zu Ende kommen wollte. Es war übrigens ein Abbruch laufender Bemühun-
gen einer Konfliktbearbeitung durch ein Europäische Konzert. Vgl. Eugenio 
Biagini, Exporting ‚Western & Beneficent Institutions’ : Gladstone and Empire, 1880-
1885, in: Gladstone Centenary Essays / ed. by David Bebbington and Roger Swift.
– Liverpool 2000. – S. 202-224; Dan Halvorson, States of Disorder : Understanding 
State Failure and Intervention in the Periphery. – Farnham 2013. – S. 57-89 Bri-
tish Intervention in Egypt, 1882. Gladstone hatte immer wieder die Reife von
Ländern für die Unterstützung von Reformbewegungen beurteilen müssen: Nea-
pel-Sizilien, Balkan, Ägypten. Am Ende sah er ausgerechnet den Aufstand eines
Mahdi gegen die (britisch-)ägyptische Kolonisierung im Sudan als “a people right-
ly struggling to be free” und verweigerte eine Intervention. Man darf Gladstones
Weigerung, Ägypten dem britischen Empire anzuschließen, nicht mit Zurückhal-
tung gegenüber dem Empire verwechseln. Seit seiner Zeit als Kolonialminister 
hat er das Empire der Siedlerkolonien immer für wichtig genommen, wie andere
Liberale seiner Zeit wollte er eine Föderation selbstverwalteter Staaten. Die briti-
sche Vormundschaft über Indien war eine Frage von Ehre und Pflicht. Auch Indien 
sollte Selbstverwaltung bekommen; diese Politik ist nie weit gekommen, weil die 
Liberalen letztlich nicht wußten, wie das in der Situation einer Fremdherrschaft 
umsetzbar sein könnte, auch hier konnten sie keine Nationalbewegung erkennen.
An Glastones Politik der Selbstverwaltung für Irland ist die Liberale Partei 1886
zerbrochen. Disraelis „Imperialismus“ als Versuch, England zu einer selbstbe-
wußten herrschenden Macht umzuformen, hat Gladstone bekämpft, aber seine
späten Regierungen haben nicht weniger Gebiete besetzen lassen als die kon-
servativen Regierungen vorher und nachher, da waren lokale Umstände und 
Rivalitäten der europäischen Mächte wichtiger als eigene Präferenzen.  

Gladstones grundsätzlicher Aufsatz im Krieg auf dem Kontinent 1870 appelliert 
an eine tiefere Seelenschicht, in der nicht Ängste, sondern Zuversicht die Be-
ziehungen zwischen den Staaten bestimmen. Die öffentliche Meinung soll eine 
neue Außenpolitik bringen, aber die Unreife der öffentlichen Meinung brachte 
Opportunismus. Deryck Schreuder hat richtig gesehen, daß es uns bei Gladstone 
am schwersten fällt zu begreifen, wie wenig utopisch der Moralist war. Ein Ziel
wird für ihn erst ein politisches Ziel, wenn es eine organisierte Bewegung dafür
gibt. Auch darin ist er Cobdenit. Seine großen moralischen Feldzüge hat er in der
Opposition und nach dem Rücktritt von der Politik geführt. Gladstone hat rasch
begriffen, daß sich die europäische Politik im Zeitalter Bismarcks verändert hat, 
aber er hat von 1870 bis 1894 immer abgelehnt von Preußen zu viel zu lernen. 
Wie sein Aufsatz von 1870 vertraute er dem internationalen System: Störungen
der europäischen Ordnungen führen zu Isolierung des Störers. Er hatte, nicht

121

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


anders als Cobden, unerschütterliches Vertrauen in die englische Macht. Sein 
Konzert sollte ein robustes Konzert sein. Auch später noch verteidigte er den 
Krimkrieg als „a European protest against the wrong doing of a single state“, als 
„an advance in civilisation and a method of action favourable in itself to peace“.
Zurzeit sei eine “formal confederation among states” nicht möglich, aber wenn 
eine der Großmächte den Frieden stört, sollen die anderen “act as a European
constabulary against the transgression“ (English Historical Review 11 (1887) 
291). Weder 1854 noch 1887 reflektiert Gladstone darüber, wie ein Teil der 
Großmächte für Europa sprechen und als Europas Polizei handeln konnte. Das
Konzert bei Gladstone wird von allen Kommentatoren als eine konservative Erb-
schaft gesehen. Aber Gladstones Leistung war die Transformation des Konzerts 
zu einer liberalen Idee. In seiner letzten politischen Kontroverse 1897 (es ging 
wieder einmal um türkische Herrschaft über Christen, diesmal in Kreta) wider-
sprach er Salisburys konservativem Lob des Konzerts: Ein Konzert der Regierun-
gen für den status quo macht die Völker gegenüber den eigenen Regierungen 
machtlos. Reale internationale Verrechtlichung sieht Gladstone nicht als eine
aktuelle Frage. Als Alternative zu einem Krieg mit den USA hat er eine internatio-
nale Schiedsentscheidung akzeptiert (die von den Internationalisten noch lange 
gefeierte Alabama-Arbitration), aber grundsätzlich hat er die Grenzen der 
Schiedsgerichtsbarkeit bei Fragen von interest und honour betont (Parlamentsre-
de 8. Juli 1873 gegen den Schiedsgerichtsantrag von Henry Richard, des Führers 
der englischen Friedensbewegung; gegen Gladstones Bedenken wurde der
Antrag angenommen, blieb aber so wirkungslos, wie Gladstone vorausgesagt 
hatte, Hansard’s Parliamentary Debates 217, 73-82).

Generell zu Gladstones Außenpolitik: Paul Knaplund, Gladstone’s Foreign Poli-
cy. – New York 1935 (Neudruck 1970); A. J. P. Taylor, The Trouble Makers :
Dissent over Foreign Policy 1792-1939. – Bloomington, Ind. 1958. – S. 67-94
Gladstonian Foreign Policy : The Contradictions of Morality; Carsten 
Holbraad, The Concert of Europe : a Study in German and British Internation-
al Theory 1815-1914. – London 1970. – S. 144-148, 165-171; Marvin Swartz, 
The Politics of British Foreign Policy in the Era of Disraeli and Gladstone. –
Basingstoke 1975; Deryck M. Schreuder, Gladstone as ‚Troublemaker’ a.a.O. 
(über 1870-71 hinaus eine der besten Beurteilung Gladstones zwischen Moral 
und Politik); Paul W. Schroeder, Gladstone as Bismarck, in: Canadian Journal
of History 15 (1980) 163-195, Neudruck in: Paul W. Schroeder, Systems, Sta-
bility, and Statecraft. – New York 2004. – S. 97-119 (Gladstone Konzert als
eine andere Art Realpolitik); Freda Harcourt, Gladstone, Monarchism and the
‘New’ Imperalism, 1868-74, in: Journal of Imperial and Commonwealth History 
14 (1985) 20-51; Jonathan Parry, The Politics of Patriotism a.a.O.; Ronald
Quinault, Gladstone and War, in: William Gladstone : New Studies and Per-
spectives / ed. by Roland Quinault ... – Farnham 2012. – S. 235-251; Deryck
M. Schreuder, Gladstone’s ‘Greater World’ : Free Trade, Empire and Liberal
Internationalism, ebd. S. 267-290. Vgl. Gladstones eigene Formulierung des
„peace with honour”: England’s Mission, in: The Nineteenth Century, Septem-
ber 1878. – S. 560-584.

Gladstone zog sich 1894 aus der Politik zurück, weil er in seinem Kabinett wegen
seiner Ablehnung höherer Militärausgaben isoliert war. Damals sah er sich als

122

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den letzten Cobdeniten im Kampf gegen sinnlose und für Europa gefährliche
Rüstungsausgaben. Der neue britische Internationalismus des frühen 20. Jahr-
hunderts verschaffte sich historische Kontinuität in einem Cobden-Gladstone Kult. 
Von Gladstone blieb darin die Idee eines internationalen Konzertes, das wurde 
zum Ausgangspunkt des Völkerbundgedankens. 

Vgl. Anthony Howe, Gladstone and Cobden, in: Gladstone Centenary Essays
/ ed. by David Bebbington and Roger Swift. – Liverpool 2000. – S. 113-132; 
Martin Ceadel, Gladstone and a Liberal Theory of International Relations, in: 
Politics and Culture in Victorian Britain : Essays in Memory of Colin Matthew /
ed. by Peter Ghosh and Lawrence Goldman. – Oxford 2006. – S. 74-94. Mit 
Gladstone beginnt die Tradition, die über britische Linksliberale zu Woodrow
Wilson führte. Wilson hatte ein ähnliches Bild eines internationalen Systems
demokratischer Nationen und setzte auch mehr auf das Konzert als auf inter-
nationale Verrechtlichung. In der Tradition der Internationalen Beziehungen ist
Gladstone nicht präsent. Hans Morgenthau hat unter dem Titel „Philanthropy 
vs. the National Interest“ Auszüge aus Gladstones Bulgarian Horrors und aus
einer Rede Disraelis entgegengestellt (Principles and Problems of Internatio-
nal Politics / ed. by Hans J. Morgenthau and Kenneth W. Thompson. – New 
York 1950. – S. 53-56), in einem Aufsatz 1951 hat er Gladstones Trennung
von Macht und Moral als „fundamentally mistaken“ abgelehnt (Politics in the 
Twentieth Century. – Chicago, Ill. 1962. – I, 323-325). Die neue Sicht auf Glad-
stone hat besser erkannt, daß Gladstone selber mit der Spannung von Moral
und Macht umgehen mußte. Gladstone ist der einzige Außenpolitiker des kur-
zen 19. Jahrhunderts, der im beginnenden 21. Jahrhundert genau studiert
werden muß, nicht um von ihm zu lernen (als Großbritannien unter Tony Blair 
sich hin zu humanitären Interventionen orientierte, gab es flüchtige Erinnerun-
gen an Gladstone), sondern um etwas über demokratische Außenpolitik zu 
lernen.

2.3.1.1 John Stuart Mill
1806-1873, Laufbahn in der Londoner Zentrale der East India Company, radikaler 
Journalist, 1865-1868 Mitglied des Parlaments. Einer der einflußreichsten briti-
schen Philosophen, Ökonomen und politischen Theoretiker. Zur Biographie:
Nicholas Capaldi, John Stuart Mill. – Cambridge 2004. Vgl. auch seine Autobio-
graphy (posthum 1873). Einführungen: Alan Ryan, The Philosophy of John Stuart 
Mill. – 2. Aufl. – Basingstoke 1987; John R. Fitzpatrick, Starting with Mill. – Lon-
don 2010; Dale E. Miller, J. S. Mill. – Cambridge 2010; Frederick Rosen, Mill. –
Oxford 2013. Warum Mill als politischer Kommentator ernstgenommen werden 
muß: Stefan Collini, Public Moralists : Political Thought and Intellectual Life in
Britain 1850-1930. – Oxford 1991. – S. 121- 169 Their Master’s Voice : John
Stuart Mill as a Public Moralist. Zur Logik und Wissenschaftslehre: John
Skorupski, John Stuart Mill. – London 1989. 

Lange Zeit waren Debatten über Mill Debatten über On Liberty, als klassischem 
Text zum negativen Freiheitsbegriff (Isaiah Berlin); immer war es ein Problem
dieser Debatten, daß viele Texte Mills mit dieser Deutung nicht vereinbar waren

123

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und selbst On Liberty vereinfacht werden mußte. In den letzten 20-30 Jahren 
dominieren deshalb Versuche Mill umfassender zu rekonstruieren, da sieht er oft
eher wie ein Vertreter des positiven Freiheitsbegriffs aus. Sein Ausgangspunkt 
kann fast kantianisch klingen: Nur eine Person „of confirmed virtue is completely 
free“ (A System of Logic Ratiocinative and Inductiv (1846), Book VI/II Of Liberty
and Necessity, CW VIII, 841). Wie alle großen Denker des 19. Jahrhunderts muß 
Mill als historischer Denker gelesen werden. Er hat den ererbten Utilitarismus
(eine kasuistische Technik, jeweils das größte Glück der größten Zahl zu kalkulie-
ren) mit der deutschen Tradition der Selbstentwicklung der Person verbunden.
Nutzen wird umdefiniert zu „permanent interests of a man as a progressive
being.“ Es geht nicht um eine rationale Entscheidung, sondern darum, ein mora-
lisch autonomes Subjekt zu werden. Der Imperativ der Höherentwicklung ist 
Bedingung der Möglichkeit der Ethik. Zuschreibung abstrakter Rechte ist ethisch
bedeutungslos. Moralische Gefühle müssen selbst erworben werden, Erziehung
und folgende Selbst-Erziehung werden zentrale Kategorien. Im System of Logic
hat Mill eine Wissenschaft der Charakterbildung (Ethologie) ankündigt, aber nie 
ausgeführt. Mill bleibt immer vom Problem des Zurückbleibens in der Entwicklung
der moralischen Individualität verfolgt – in der Ethik, in der Politischen Theorie, in
der internationalen Theorie. 

Vgl. zur Moralphilosophie der Selbstentwicklung: On Liberty (1859); Utiltari-
anism (1863, die deutsche Übersetzung 2006 hat eine gute Bibliographie). 
Vgl. Frits L. van Holthoon, The Road to Utopia : a Study of John Stuart Mill’s
Social Thought. – Assen 1971; Bernard Semmel, John Stuart Mill and the 
Pursuit of Virtue. – New Haven, Conn. 1984; Wendy Donner, The Liberal Self
: John Stuart Mill’s Moral and Political Philosophy. – Ithaca, N.Y. 1991; Bruce
Baum, Rereading Power and Freedom in J. S. Mill. – Toronto 2000; Terence
Ball, The Formation of Character : Mill’s “Ethology” Reconsidered, in: Polity 33
(2000-01) 25-48; Jonathan Riley, Mill’s Greek Ideal of Individuality, in: John 
Stuart Mill : a British Socrates / ed. by Kyriakos N. Demetriou and Antis Lotzides. –
Basingstoke 2013. – S. 97-125; David O. Brink, Mill’s Progressive Principles. –
Oxford 2013 (trotz des Titels ein Beispiel für Stärken und Schwächen der übli-
chen englischen philosophischen Mill-Analysen, die immer Probleme mit Mills 
Historismus haben).

Mills politische Norm (und das bedeutet im historistischen 19. Jahrhundert fast 
immer: Zukunft) ist der antipaternalistische Staat. Das Ausmaß der Staatstätigkeit
kann nicht ahistorisch durch Freiheitsrechte der Individuen festgelegt werden. 
Regierungen werden nicht an der Freiheit gemessen, sondern am Fortschritt. Mill 
erstes großes, jedoch aufgegebenes Projekt war eine Geschichte der Französi-
schen Revolution. Er weiß, daß bis vor kurzem alle Gesellschaften Despotien
waren und die Gesellschaften Westeuropas und Nordamerikas sich erst jetzt dem 
Standpunkt der Zivilisation annähern. Mill hat ein zivilisatorisches Pentagon der
Entwicklung der Persönlichkeit, der planvollen Zusammenarbeit in der Gesell-
schaft, der Disziplin, die diese Verfolgung von Plänen möglich macht, der Sicher-
heit der Person und des Besitzes durch Rechtspflege, der Abwesenheit von
Krieg. Nur in dieser Zivilisation ist repräsentative Regierungsweise möglich. Wie 
in der Moral gibt es in der Politik keine Anerkennung ohne Bildungs- und Zivilisa-
tionsprozeß. Mills politische Theorie ist im Rahmen seiner Zeit demokratisch,

124

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


freilich hatten nicht nur von vornherein ahistorische Kommentatoren Mühe, das 
seinen Vorschlägen eines nach Bildungsstufen differenzierten Wahlrechts anzu-
sehen. Mill ist v.a. ein aufgeklärter Bürokrat, vielleicht ist sogar „radical meri-
tocracy“ (Gregory Claeys) bei ihm ein treffenderes Wort als „Demokratie“. Bil-
dungschancen für und Selbsterziehung der Arbeiter sind zentrale Themen von 
Mills Ökonomie, eines Systems eines evolutionären Sozialismus auf Grundlage
einer nachhaltigen Entwicklung. Ökonomische Entwicklung ist nur gerechtfertigt, 
wenn sie zu dieser Selbsterziehung der Arbeiter führen kann. Rückblickend sagt 
Mill in seiner Autobiographie, er habe sich im Laufe seines Lebens von der
Demokratie entfernt, aber dem Sozialismus genähert (Sozialismus liegt hier ir-
gendwo zwischen Saint-Simonisten, Schulze-Delitzsch und den Fabiern). Lebens-
lang war er Gegner der Aristokratie ohne Verdienste, gegen Ende seines Lebens 
wurde er Vorsitzender der Land Tenure Reform Association. Die Lehre von der 
Charakterbildung sollte eine Lehre vom Nationalcharakter sein, der durch Institu-
tionen, Bräuche, Erziehungsweisen geformt wird. Nationale Selbstbestimmung
meint das Recht, nach eigenen Institutionen, Bräuchen und Erziehungsweisen 
leben zu können. Dieses Recht haben Völker, bei denen geistige Aktivität, Unter-
nehmungsgeist und Mut nicht durch Bräuche unterdrückt werden. Unzivilisierte
Gesellschaften brauchen Despotismus. heute möglichst den einer aufgeklärten
Bürokratie.

Zur politischen Theorie: A System of Logic Ratiocinative and Inductiv (1846), 
Book VI: On the Logic of the Moral Science (dt.: Zur Logik der Moralwissen-
schaften, 1997); Principles of Political Economy (1848); Considerations on
Representative Government (1861). Vgl. H. J. McCloskey, Mill’s Liberalism,
in: The Philosophical Quarterly 13 (1963), No. 51, S. 143-156; John M. Rob-
son, The Improvement of Mankind : the Social and Political Thought of John
Stuart Mill. – Toronto 1968 (chronologisch differenziert); Dennis F. Thompson, 
John Stuart Mill and Representative Government. – Princeton, N.J. 1976 (ein 
Demokrat, der mit einer Demokratietheorie zu kämpfen hat, nicht anders als 
spätere Theoretiker); C. L. Ten, Mill on Liberty. – Oxford 1980 (gemäßigter
Paternalist); John Gray, Mill on Liberty : a Defence. – London 1983 (noch
einmal Freiheit als Nichteinmischung); Wendy Donner, The Liberal Self : John
Stuart Mill’s Moral and Political Philosophy. – Ithaca, N.Y. 1991; Oskar Kurer, 
John Stuart Mill : the Politics of Progress. – New York 1991; Nadia Urbinati,
Mill on Democracy : from the Athenian Polis to Representative Government. –
Chicago, Ill. 2002; J. S. Mill’s Political thought : a Bicentennial Reassessment
/ ed. by Nadia Urbinati and Alex Zakaras. – Cambridge 2007; Gregory Claeys, 
Mill and Paternalism. – Cambridge 2013.
Zur Ökonomie: Mark Blaug, Ricardian Economics : a Historical Study. –
New Haven, Conn. 1958. – S. 165-192 The Half-Way House of John Stuart 
Mill; Samuel Hollander, The Economics of John Stuart Mill. – Toronto 1985. 
– S. 677-912 Economic Policy; Neil de Marchi, John Stuart Mill (1802-1873),
in: Klassiker des ökonomischen Denkens / hrsg. von Joachim Starbatty. –
München 1989. – Bd. I, 266-290.

In Überblicken zu Theorien der Internationalen Beziehungen repräsentiert außer 
Marx am ehesten Mill die mittleren Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts. Bei ihm eine
Theorie der Internationalen Beziehungen zu finden, ist aber nicht einfach. Der

125

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nationalökonom teilt die liberale Annahme, daß der Handel den Krieg allmählich 
beseitigen werde. Es ist ein Thema der Principles of Political Economy, daß der
Krieg durch ökonomisches Streben ersetzt wurde und zunehmende Sicherheit
ökonomisches Streben möglich macht. Es war bestimmt nicht bedeutungslos,
daß es in diesem prominenten Werk der Politischen Ökonomie steht, aber es sind
nur wenige Sätze verstreut über viele hundert Seiten, ohne Bedarf an einer theo-
retischen Begründung und im Zeitalter Cobdens gewiß nicht originell. Ein spezifi-
scher Ton des Philosophen Mill ist allenfalls, zu betonen, daß der Fortschritt inter-
nationalen Austausch so nötig hat, wie die Wahrheit Öffentlichkeit. Früher wurde 
Austausch durch Krieg hergestellt, heute durch Handel (in den Principles steht 
viel zur Außenhandelstheorie und hat die Kommentatoren beschäftigt, aber der 
Bezug auf den Frieden ist nicht aus der ökonomischen Theorie abgeleitet und hat
die Kommentatoren deshalb nicht beschäftigt; Mill hat als Ziel gewiß den Frei-
handel, aber als Weg für viele Gesellschaften kann er Schutzzölle vorsehen, das
ist eine Frage der Politik, nicht der Theorie). „Growing mildness“ ist eine von Mills
Angaben über die Zivilisation. In seinem Traktat über die Unterdrückung der Frau
nennt er zwei Bereiche, in denen der Einfluß der Frauen im modernen europäi-
schen Leben fühlbar ist: „its aversion to war, and its addiction to philanthropy.“
Indiskriminierende Philanthropie kritisiert er, zum Frieden sagt er nichts weiter,
aber wir können unterstellen, daß er indiskriminierenden Pazifismus auch kritisiert 
hätte (On the Subjection of Women. – 1869, in: CW XXI, Essays on Equality, 
Law, and Education. – Toronto 1984. – S. 330). Mill muß den Kosmopolitismus in
die Religion verlegen: Wenn „love of country“ möglich ist, dann ist auch „love of
that larger country, the world“ denkbar, „both as a source of elevated emotion and
as a principle of duty“; hier empfiehlt er Comtes Menschheitsreligion, die er sonst
unnachgiebig kritisieren kann (Utility of Religion. – posthum 1874, in: CW X,
Essays on Ethics, Religion and Society. – Toronto 1969. – S. 420-421). Aber Mill
tritt klar für den Frieden durch Recht ein. In Considerations (unten referiert) nennt
er ein wirkliches internationales Gericht als eine der großen Sehnsüchte der zivi-
lisierten Gesellschaft. Er war zahlendes Mitglied der Ligue Internationale et Per-
manente de la Paix (Brief an Gustave d‘Eichthal, 9. Oktober 1867, CW XVI,
1312). Aber er macht den Unterschied zwischen einem Rechtsfrieden und einem 
unbedingten Pazifismus klar: Er weigerte sich 1870, eine Demonstration gegen 
eine britische Intervention im Deutsch-Französischen Krieg unterstützen: Ein
bedingungsloses pazifistische Programm würde Kriege ermutigen, “like all other
selfishness & cowardice.” Krieg zwischen Staaten kann, wie früher der Krieg zwi-
schen Individuen, nur durch “creation of a police & impartial umpire” beendet wer-
den. Für ein solches System müssen dieselben Opfer wie für den Krieg gebracht
werden (Brief an Partrick Hennesey, nach 25. August 1870, CW XVII, 176). Der 
späte Mill der Jahre, die Preußen/Deutschland zur Vormacht auf dem Kontinent
machten, betont die Notwendigkeit der Rüstung. Er setzt auf die Flotte (die als 
defensive Waffe galt) und auf Miliz (sein Vorbild sind die siegreichen amerikani-
schen Nordstaaten und nicht wie sonst das siegreiche Preußen). Mill lehnt eine
Freiwilligenarmee genauso ab wie eine Berufsarmee, denn im Zeitalter der
Volkskriege, in denen die Bürger an der Entscheidung über den Krieg beteiligt
sind, müssen sie selber die Folgen des Krieges erfahren. Die Entwicklung des
Kriegsrechts zum Schutz des Privateigentums, will Mill zurücknehmen (es geht
um Handelswaren von Angehörigen eines feindlichen Landes auf neutralen Schif-

126

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


fen). Er wußte wie Kant, daß die Bürger zum Frieden geschleift werden müssen.
Das Zeitalter, das von Freihandel und Friedenskongressen so viel erwartete, ist 
zu Ende gegangen (im House of Commons 5. August 1867, Hansard’s Parlia-
mentary Debates 1867 V, 876-884). Mill verurteilt nationalen Egoismus, aber sein 
realer Horizont ist eine Welt von Nationalstaaten auf dem Weg zur Demokratie.
Ob es dann einen demokratischen Frieden geben wird, erfahren wir nicht (in dem
zitierten Brief an Patrick Hennesey sagt er auch, daß die genaue Überwachung
der Kriegsentscheidung durch die Nation unnötige Kriege verhindert).

Der beste Führer zu den historischen Umständen der außenpolitischen Stel-
lungsnahmen Mills ist jetzt Georgios Varouxakis, Liberty Abroad : J. S. Mill on 
International Relations. – Cambridge 2013 (er will durchaus prinzipielle Züge 
herausarbeiten, aber gegen politische Theoretiker, die Prinzipien konstruie-
ren, ohne selber Mills historischen Kontext wahrzunehmen); ders., Uncelebra-
ted Trouble Maker : John Stuart Mill as English Radicalism’s Foreign Policy
Gadfly, in: John Stuart Mill : a British Socrates / ed. by Kyriakos N. Demetriou
and Antis Lotzides. – Basingstoke 2013. – 126-153 (über den Publizisten und
Parlamentarier). Als einen kurzen, etwas unsortierten Überblick über Mills
Äußerungen zum Krieg und seiner Überwindung seit seinen frühen Jahren:
William Stafford, John Stuart Mill on War, in: The Representation and Reality 
of War : the British Experience ; Essays in Honour of David Wright / ed. by
Keith Dockray and Keith Laybourn. – Stroud 1999. – S. 84-103

Mill beschäftigt sich vor allem mit den beiden Formen, in denen der Krieg in 
seiner Zeit für Großbritannien vorkam: als Intervention und als Kolonialherr-
schaft. Klar ist in A Few Words on Non-Intervention (1859) und Considerations
on Representative Government (1861) vor allem die Bifurkation von europäi-
schen Nationen und außereuropäischen Reichen; in jenen ist für die Gegenwart 
Selbstbestimmung das Maß, in diesen kann sie nur eine Zukunftserwartung sein.
Wenn Mill eine Theorie hat, dann ist es die Lehre, daß beim gegenwärtigen Stand
der Zivilisation eine einheitliche Theorie nicht möglich ist. Universal kann nur die 
Zukunftsperspektive sein. Mill nennt A Few Words eine Arbeit über die wahren 
Prinzipien der internationalen Moral und die legitimen Modifikationen durch Zeit-
umstände (Autobiography in: CW I, 263-264). Ein über-historisches Prinzip der 
internationalen Moral ist allein die Bestimmung, daß Staaten sich nicht egoistisch
gegen andere Staaten verhalten sollen (das wird nicht weiter begründet). Mill, ein 
persönlicher Schüler des Rechtstheoretikers John Austin, folgt diesem darin, daß 
Völkerrecht Völkerbrauch ist. Bei Mill wird daraus aber nicht eine abstrakte Sou-
veränitätslehre, sondern eine Lehre von der kontinuierlichen Anpassung des Völ-
kerrechts an den Stand der Zivilisation. Damit ist natürlich nicht die clausula 
rebus sic stantibus des realistischen Völkerrechts gemeint, auch die internationa-
len Beziehungen werden ein Bildungsprozeß. In seiner Verteidigung der Franzö-
sischen Revolution von 1848 wird die demokratische Natur dieser Veränderung
des Völkerrechts klargemacht, in einem letzten Text dazu 1870 ist es (dem Anlaß 
geschuldet) viel etatistischer formuliert (unten referiert).

Zur (Nicht-)Intervention, also der Frage, die die britische und französische Dis-
kussion am stärksten beschäftigte, hat sich Mill immer wieder geäußert. Er erklär-
te den Briten die Position des französischen linken Zentrums (dem er politisch am

127

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ehesten nahestand): Anerkennung des Prinzips der Nichtintervention und des-
halb der Legitimität der Konterintervention gegen eine reaktionäre Intervention 
(Examiner 13. März und 10. April 1831, in: J. St. Mill, CW XXII, Newspaper Writ-
ings : December 1822-July 1831. – S. 284. 295-301; 1831 war Konterintervention
durchaus eine konkrete Kriegsdrohung). Im Spanischen Bürgerkrieg kann er sich 
zusätzlich eine humanitäre Intervention als kollektive europäische Intervention in
„general anarchy or protracted civil war” vorstellen. Solche kollektiven Interven-
tionen wären der erste Schritt auf dem Weg zum Ende des Krieges, aber in
einem Europa, das von Interventionen der konservativen Mächte geprägt ist, 
akzeptiert er Interventionen der liberalen Mächte, auch wenn ihnen die Legitima-
tion durch einen Congress of all Europe noch fehlen muß (London and West-
minster Review July 1837, in: CW XXXI, 373-376). Mill verteidigt 1848 und 1859
die Selbstbestimmung von National- und Freiheitsbewegungen gegen ein abs-
traktes Festhalten am historischen Völkerrecht der Verträge von 1815. A Few
Words macht nur Sinn, wenn der weltgeschichtliche Weg zu freien Nationen als
Voraussetzung akzeptiert wird, wie es Demokraten und Liberale des 19. Jahr-
hunderts tun. Mills Interventionstheorie ist eine Anwendung seiner Freiheitstheo-
rie auf die internationalen Beziehungen. Der Anspruch, den Mill an freie Gesell-
schaften stellt, ist hoch: diese Gesellschaften müssen bereits einen Weg zur 
Entwicklung des Millschen Individuums zurückgelegt haben, denn die Nichtinter-
vention beruht auf „sufficient love of liberty ... No people ever was and remained
free, but because it was determined to be so“ (CW XXI, 122). Es ist ein Aufsatz 
über russische und österreichische Behinderungen des europäischen Prozeß der
Bildung freier Nationen und über die Gefahr, daß England gerade die Führung
der europäischen demokratischen Nationen an ein zweifelhaft konstitutionelles 
Frankreich verliert. Der nie genannte Hintergrund ist aber die italienische Eini-
gung. Den Krieg Napoléons III. gegen Österreich hat Mill nicht begrüßt und die 
Intervention für eine nationale Befreiungsbewegung wird nur knapp gerechtfertigt.
Der Aufsatz ist im Herbst 1859 geschrieben worden zur Abschreckung einer 
Intervention konservativer Mächte gegen die italienische demokratische Bewe-
gung zur Einigung der ganzen Halbinsel. Zwar gibt es ein Nicht-
Interventionsgebot, das muß aber Ausnahmen haben, so lange ein Europa der 
freien Nationalstaaten noch nicht geschaffen ist. Allein der welthistorische Prozeß
der Demokratisierung kann eine internationale Moral begründen. Mills Ordnungs-
vorstellung eines Europas großer Nationalstaaten ist kaum von Mazzini unter-
schieden, seine Interventionstheorie auch nicht. Auch seine Bemerkungen zum
Amerikanischen Bürgerkrieg zeigen noch einmal den Bezug der Interventionsthe-
orie auf eine demokratische internationale Gesellschaft: Der Kern des Bürgerkrie-
ges ist für Mill, daß die Sklaverei auf Expansion angewiesen ist und die Sezession
den Norden zwingen will, dabei Komplize zu werden. Er fordert seinen Protegé
John Elliot Cairnes auf, seinen Text über Sklaverei in den USA so zu schreiben, 
daß sie wahrgenommen wird als „a case for a crusade of all civilized humanity to
prevent it.“ Eine Gesellschaft, die die nationale Verbindung zerstört, nicht einmal
weil die Sklaverei bedroht ist, sondern nur weil die Expansion der Sklaverei bedroht 
ist, kann keinen Platz „in the community of nations“ zugestanden werden, ihr muß
begegnet werden mit „a general crusade of civilized nations for its suppression.“ 
Wahrscheinlich war Mill nicht so naiv, eine internationale Intervention zu erwar-
ten, es geht wohl mehr darum, eine Bewegung zu schaffen, die den Überlegun-
gen zu einer Intervention für die Südstaaten entgegentritt (Briefe vom 18. August
und 25. November 1861, CW XV, 738-739 und 751-752).

128

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wenn Mill für Diskussionen internationaler Beziehungen eine Bedeutung hatte,
lag das fast allein an seinem Interventions-Aufsatz. Aber es ist nie zu einer mill-
schen Tradition gekommen (und schon gar nicht zur Beachtung des Kontextes
des demokratischen Internationalismus). Hans Morgenthau hat den Aufsatz vor-
geführt als Beweis, daß eine Theorie der Intervention nicht gelingen kann (A New 
Foreign Policy for the United States. – New York 1969. – S. 114-117). Michael 
Walzer folgte Mill in der Bedeutung des Rechtes einer Nation, aus eigener Kraft 
Freiheit zu gewinnen, ist aber anders als Mill bereits mehr an humanitärer Inter-
vention interessiert (Just and Unjust Wars. – New York 1977, deutsch u.d.T.: Gibt
es den Gerechten Krieg? – Stuttgart 1982, dort S. 136-166). Charles Beitz ist von 
dieser Mill-Walzer These nur mäßig beeindruckt: die Bedingung, daß Staaten
sich als freie Assoziationen für Nichtintervention qualifizieren, gilt in der Realität
nur selten, und umgekehrt gibt es kaum Hinweise, daß Paternalismus gerechte
Institutionen entwickelt (Political Theory and International Relations. – Princeton, 
N.J. 1979). Auch Walzer hat später betont, wie wenig Mills Essay uns in der 
Gegenwart noch zu sagen hat, v.a. die problematische Annahme, daß Völker
gegen fremde Herrschaft beschützt werden dürfen, aber nicht gegen einen eige-
nen Tyrannen, wobei auch Walzer direkten regime change vermeiden will (Mill’s
‚A Few Words on Non-Intervention’ : a Commentary, in: J. S. Mill’s Political 
Thought. – 2007 (s.o.) S. 347-356). Michael Doyle hat wie Walzer den Mill-Text 
zur Vorlage für die eigene Diskussion der Intervention genommen, aber Mills
Kernargument des Rechtes, aus eigener Kraft Freiheit zu gewinnen, ist marginal 
geworden; nicht Mills Argumente interessieren Doyle, sondern nur noch Mills
Methode, sehr verschiedene Fälle praktisch zu diskutieren. Die Rückverwandlung
des historistischen Demokraten in einen utilitaristischen Kasuisten ist damit auch 
in den Internationalen Beziehungen abgeschlossen (The Question of Intervention 
: John Stuart Mill and the Responsibility to Protect. – New Haven 2015; vgl. eine
kürzere, stärker auf Mill konzentrierte Fassung: J. S. Mill on Nonintervention and
Intervention, in: Just and Unjust Military Intervention : European Thinkers from
Vitoria to Mill / ed. by Stefano Recchia and Jennifer M. Welsh. – Cambridge 2013. 
– S. 263-287).

Mill unterscheidet zwei Typen abhängiger Staaten. Zu Siedlerkolonien hat er sich
systematisch in Principles of Political Economy geäußert, wo er in einer utilitaristi-
schen Fortsetzung des älteren Naturrechts darauf besteht, daß Kolonien durch
Migration und Kapitalexport ein Teil der effektiveren Nutzung der Gesamtressour-
cen des Globus sind. Die Naturrechtstradition hatte noch offen gesagt, daß das
Enteignung ineffizienter Eingeborener bedeutet, Mill schweigt darüber mit dem 
19. Jahrhundert. Aber er sieht eine Schutzaufgabe des Staates für die Eingebo-
ren (Eileen Sullivan hat auf solche Töne in Briefen des späten Mill aufmerksam
gemacht) und zieht doch keine systematischen Schlüsse auf die deshalb nötige
dauerhafte Kontrolle der Siedlerkolonien. Etwas ganz anderes ist die Herrschaft
über stagnierende asiatische Reiche. Unzivilisierten Staaten fehlt die Reife: öko-
nomisch (zu wenig Arbeitsteilung und Produktivität), politisch (zu wenig Rechts-
staat und Partizipation), geistig (zu wenig Individualität). Der Zusammenhang
dieser Momente ist, daß die statische, stratifizierte Gesellschaft zu einem passi-
ven Charakter geführt hat, der alle Verbesserungen lähmt. In einer Gesellschaft,
die diesen Zivilisationsprozeß noch vor sich hat, ist eine despotische Regierung

129

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nötig, die über Einübung des Gehorsams Disziplin und Zusammenarbeit bringt
und damit die Basis für Freiheit legt. Mill nennt als solche Despoten, die ihr Volk
auf den Bildungsweg gezwungen haben, Karl den Großen, Akbar den Großen,
Peter den Großen. Aber er vertraut heute mehr auf die stetigere Führung durch
zivilisierte Nationen. Das klassische Beispiel ist die römische Zivilisierung Gal-
liens, zu der Mills französische Zeitgenossen sich zu beglückwünschen pflegten.
Auch dieser internationale Paternalismus kann nur als Weg zur Beendigung des 
Paternalismus gerechtfertigt werden. Mill hat darauf bestanden, daß Souveränität
nicht einfach gegeben ist oder beansprucht werden kann. Es geht um Staaten,
die klar nicht am Übergang zur Demokratie stehen. Robert Jackson nennt Mill als
den Theoretiker der positiven Souveränität, die an (europäische) Zivilisation ge-
bunden war. Auf das paternalistische Argument, reagieren wir nur noch ableh-
nend, aber das Problem, mit dem Mill gerungen hat, hat die gegenwärtige Praxis
auch nicht lösen können (Quasi-states : Sovereignty, International Relations, and
the Third World. – Cambridge 1990. – 184-187). Mill war beruflich 35 Jahre lang
damit beschäftigt, Vorlagen für die Regierung Indiens zu verfassen. Seine eigene 
Haltung in den internen Debatten der East India Company war relativ stabil: er
will Fortentwicklung der indischen Traditionen, statt völliger Neugestaltung nach
englischem Muster, und er will Sonderrechte der in Indien lebenden Engländer 
verhindern oder beenden. Der aufgeklärte Bürokrat im India House mißtraut in 
Fragen der Regierung Indiens der britischen Öffentlichkeit und dem britischen
Parlament und setzt auf eine aufgeklärte Bürokratie, die weder der indischen 
noch der britischen Öffentlichkeit verantwortlich ist (in die aber zunehmend Inder 
integriert werden sollen). Es ist ein Niemandsland. Mill ist Apologet der britischen
Zivilisationsaufgabe auf einer sehr schmalen Basis (Mills Hochschätzung des 
Regimes der East India Company ist weder in Großbritannien noch in Indien viel 
geteilt worden) und er ist Stammvater einer hilflosen liberalen Imperialismus-
Kritik. Es ist schade, daß Mill nicht mehr über Indien geschrieben hat. Gerade von 
einem denkenden Kolonialbeamten hätten wir gerne Genaueres gehört. Er kann-
te durch seinen Dienst zahllose Einzelheiten über Indien, aber als Theoretiker hat 
er nur dürftige Schemata von „barbarisch“ und „zivilisiert“. So ist er mehr Apologet 
als Theoretiker. In seinen späten Aufsätzen tut Mill, als könne er auf eine etablier-
te Unterscheidung von barbarischen und zivilisierten Gesellschaften zurückgrei-
fen, dazu hatte er aber nur, noch zur Zeit seiner Beschäftigung mit Comte, Saint-
Simonisten und Tocqueville, den Aufsatz Civilization (1836, jetzt CW XVIII, 117-
147) geschrieben, der fragt, warum „barbarische“ Gesellschaften starke Individu-
en, aber schwache Zusammenarbeit hervorbringen, während „zivilisierte“ Gesell-
schaften eine starke Zusammenarbeit, aber schwache Individualität haben (den
Unterschied macht die gesellschaftliche Arbeitsteilung). Aber das ist eine idealty-
pische Scheidung von „barbarisch“ und „zivilisiert“, die schon dieser Text nicht
bestimmten historischen Gesellschaften zuordnen kann (die „barbarischen“ Gesell-
schaften beschäftigen ihn dort nicht, nur der „barbarische“ Anteil in den europäi-
schen Gesellschaften der jüngsten Vergangenheit; das eigentliche Thema des
Aufsatzes ist sowieso das Curriculum der britischen höheren Bildungsanstalten). 
Es rächt sich, daß Mill seine angekündigten Forschungen über Nationalcharakter
nie wirklich unternommen hat, schon die Science of Logic druckt stattdessen nur 
Teile seines Essays über Coleridge und die Notwendigkeit gesellschaftlicher Bin-
dung ab. Mill wußte, wie jung der demokratische Nationalismus war, und wußte,

130

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


daß erst seit der Französischen Revolution von einem post-despotischen Zeitalter
gesprochen werden konnte. Die ahistorische postkoloniale Mill-Kritik vergißt diese
Dialektik der Nationenbildung im Zeitalter des real existierenden Eurozentrismus. 
Umgekehrt fehlt Mill jeder Sinn für die Dynamik einer ungleichen Beziehung. Daß
Fremderziehung lähmt und deformiert und erst der Kampf gegen die liberalen
Herren befreit, weiß er in internationalen Beziehungen nicht. Weder in Indien
noch in Irland konnte er nationale Befreiungsbewegungen erkennen. Der Theore-
tiker des Fortschritts durch Bildung hat keinen Platz für asiatische Intellektuelle. 
Für den ausstehenden Dialog zwischen Mills Historismus und postkolonialer Kritik 
können wir aber von den asiatischen Intellektuellen des späten 19. und frühen 20. 
Jahrhunderts lernen, sie haben Mill als Lehrer der Freiheit geschätzt. Vgl. Doug-
las R. Howland, Personal Liberty and Public Good : the Introduction of John Stu-
art Mill to Japan and China. – Toronto 2005. Christopher Bayley hat aber Recht, 
wenn er den indischen Liberalen vorwirft, daß sie in einem “act of selective am-
nesia” Mills Imperialismus immer übersehen haben (Recovering Liberties : Indian 
Thought in the Age of Liberalism and Empire. – Cambridge 2012. – S. 208).

Zu Zivilisation/Despotismus/Paternalismus außer den unten referierten Bei-
trägen von Parekh, Souffrant, Pitts und Jahn: Jean-Philippe Platteau, Les 
économistes et le sous-développement. – Namur 1978. – t. II, 97-396; Eilen
P. Sullivan, Liberalism and Imperialism: J. S. Mill’s Defense of the British
Empire, in: Journal of the History of Ideas 44 (1983) 599-617; Uday Singh
Mehta, Liberalism and Empire : a Study in Nineteenth-Century British Liberal
Thought. – Chicago, Ill. 1999; Michael Levin, J. S. Mill on Civilisation and Bar-
barism. – London 2004 (über welthistorische Entwicklung bei Mill); Nadia 
Urbinati, The Many Heads of the Hydra : J. S. Mill on Despotism, in: J. S.
Mill’s Political Thought a.a.O. S. 66-97; Stephen Holms, Making Sense of Libe-
ral Imperialism, ebd. S. 319-346; Oliver Eberl, Kolonialismus oder: die Recht-
fertigung externer Herrschaft über ‘Barbaren’ und ‘Wilde’, in: John Stuart Mill 
und der sozialliberale Staatsbegriff / hrsg. von Frauke Höntzsch. – Stuttgart
2011. – S. 103-121; Inder S. Marwah, Complicating Barbarism and Civilization
: Mill’s Complex Sociology of Human Development, in: History of Political
Thought 32 (2011) 245-266; Yvonne Chiu/Robert S. Taylor, The Self-
Extinguishing Despot : Millian Democratization, in: Journal of Politics 73
(2011) 1239-1250. Zur Frage, ob man Mill deshalb einen Rassisten nennen
darf: Georgios Varouxakis, John Stuart Mill on Race, in: Utilitas 10 (1998) 17-
32, ders., Empire, Race, Euro-Centrism : John Stuart Mill and his Critics, in: 
Utilitarianism and Empire / ed. by Bart Schultz and Georgios Varouxakis. –
Lanham, Md. 2005. – S. 137-154. Vgl. zu den Siedlerkolonien: Duncan Bell, 
John Stuart Mill on Colonies, in: Political Theory 38 (2010), Neudruck in in:
D. B., Reordering the World : Essays on Liberalism and Empire. – Princeton,
N.J. 2016. – S. 211-236. Vgl. zu Indien: John Stuart Mill CW XXX, Writings on
India. – Toronto 1999 (überwiegend zur Auflösung der East India Company 
1858). Lynn Zastoupil, John Stuart Mill and India. – Stanford, Cal. 1994 (über
Mills Tätigkeit für die Regierung Indiens); J. S. Mill’s Encounters with India /
ed. by Martin I. Moir ... – Toronto 1999; Mark Tunick, Tolerant Imperialism : 
John Stuart Mill’s Defense of British Rule in India, in: The Review of Politics
68 (2006) 586-611.

131

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


CW = Collected Works. – Toronto 1963-1991. – 33 Bde.

Principles of Political Economy. – London : Parker, 1848-1849. – 2 Bde. 
Jetzt in: Collected Works of John Stuart Mill. – vol 2 und 3. – Toronto 1965.
Seit 1852 mehrere deutsche Übersetzungen u.d.T.: Grundsätze der politi-
schen Ökonomie
Book III, XVII § 5 On international trade
Wichtiger als die ökonomischen Früchte des internationalen Handels sind die
intellektuellen und moralischen Früchte. Früher hat der Krieg für Austausch und
damit für Fortschritt gesorgt. Heute sorgt der Handel dafür („commerce is now
what war once was“). Fortschritt ohne ständigen Vergleich und Nacheifern ist 
nicht möglich. Der Handel überwindet den Krieg, denn er fördert die Interessen, 
die gegen Krieg sind. Der Handel verbindet Nationen, weil sie sich gegenseitig
Wohlergehen wünschen. Zunahme des Handels ist der wichtigste Garant des
Friedens und schafft damit Fortschritt der Ideen, der Institutionen und des Cha-
rakters des Menschengeschlechts.

The French Revolution of 1848 and its Assailants, in: Westminster and For-
eign Quaterly Review 52 (April 1849)
Neudruck u.d.T.: Vindication of the French Revolution of February 1848, in:
Dissertations and Discussions. – 2. Aufl. – 1867. – II, 335-410
Jetzt in: Collected Works of John Stuart Mill. – vol 20. – Essays on French 
History and Historians. – Toronto 1985. – S. 317-363
Mill folgt Lamartine darin, daß völkerrechtliche Verträge gekündigt werden dürfen
(so wie Frankreich die Verträge von 1815 kündigt, hatten Preußen und Österreich
1813 ihre Verträge mit Napoléon gekündigt). Frankreich will Nationalbewegungen
schützen und anerkennen. Im Völkerrecht ist das nicht vorgesehen. Aber Völker-
recht ist nur der Brauch der Staaten. Seit dem letzten Jahrhundert hat sich so viel 
verändert, daß der Brauch anders werden muß. Nationales Recht kann jederzeit 
durch politische Organe geändert werden, beim Völkerrecht fehlt diese Möglich-
keit, deshalb muß es verletzt werden. Der Völkerbrauch sollte Despoten wie
Ludwig XIV. hindern, kleinere Staaten aufzusaugen. Im 19. Jahrhundert geht es
nicht mehr um territoriale Angriffe und Verteidigung, sondern um „liberty, just
government, and sympathy of opinion.“ In einem Reich, in dem der Herrscher 
eine Nation zur Unterdrückung einer anderen Nation einsetzt und damit die Ent-
wicklung eines fellow-feeling und einer öffentlichen Meinung unterbinden will
(=Habsburger Reich), sind Befreiungsbewegungen gerechtfertigt. Wenn es für ein
Volk geringer Zivilisation besser ist, unter der Regierung eines Volkes höherer
Zivilisation zu leben, so soll das sein. Mit dem Zivilisationsfortschritt kommt auch
dessen Stunde.

A Few Words on Non-Intervention, in: Fraser’s Magazine 60 (December
1859) 766-776
Neudruck in: Dissertations and Discussions. – 2. Aufl. – 1867. – III, 153-178
Jetzt in: Collected Works of John Stuart Mill. – vol XXI. – Essays on Equali-
ty, Law, and Education. – Toronto 1984. – S. 109-124
Deutsche Übersetzung u.d.T.: Einige Bermerkungen zur Nicht-Einmischung,
in: J. St. Mill, Liberale Gleichheit : vermischte politische Schriften / hrsg.
von Hubertus Buchstein und Antonia Geisler. – Berlin 2013. – S. 100-114

132

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


England ist eine neuartige, nämlich nicht-egoistische, Großmacht, aber auf dem 
Kontinent hat es den Ruf, daß seine Worte und Taten alle von Selbstinteresse
bestimmt sind. Das liegt auch daran, daß die englische Nichtintervention mit feh-
lendem Interesse an kontinentalen Vorgängen erklärt wird, so daß auf dem Kon-
tinent geschlossen wird, daß England nur bei eigenem Interesse interveniert. Bei 
der (Nicht-)Intervention muß der Zivilisationsgrad (degree of civilization) bedacht
werden. Internationale Ethik setzt Gegenseitigkeit voraus, die bei barbarians nicht
vorausgesetzt werden kann. Barbarische Staaten würden vielleicht besser er-
obert (Rom hat nicht aus Selbstlosigkeit erobert, aber es war für die Gallier bes-
ser, Teil des Römischen Reiches zu werden). Das ist keine Verletzung des Völ-
kerrechts: Barbaren haben kein Recht, als Nation geachtet zu werden, nur ein 
Recht, so behandelt zu werden, daß sie möglichst rasch zur Nation werden kön-
nen. Aber es gelten die universalen moralischen Regeln, die zwischen Menschen 
gelten. Es folgt eine Apologie der Eroberung Algeriens durch Frankreich und 
Indiens durch England. England muß die despotische Macht, die es in Indien 
beseitigt hat, mit eigener despotischer Macht ersetzen. Unter zivilisierten Staaten 
(„like Christian Europe“) scheidet Eroberung aus. So muß nur die Intervention in
innere Angelegenheiten anderer Staaten diskutiert werden. Mill unterscheidet vier
Fälle von Interventionen: 1., Unterstützung einer Regierung, die ihr Volk bezwin-
gen will (noch immer der häufigste Fall in Europa, aber immer unsittlich). 2., Ein-
greifen in einen langen Bürgerkrieg, der nicht beendet werden kann oder nur
durch „severities repugnant to humanity“ (wird von den Juristen nicht anerkannt, 
ist aber seit dem griechischen Aufstand Völkerbrauch). 3., Hilfe im Kampf um 
freie Institutionen (muß abgelehnt werden, denn nur der eigene Sieg der Aufstän-
dischen kann eine Probe sein, daß sie regieren können; Freiheit, die ein Volk 
nicht selber errungen hat, ist nicht verläßlich). 4., Hilfe für einen nationalen Befrei-
ungskrieg oder gegen die Intervention eines fremden Staates auf Seiten der
unterdrückenden Regierung (in diesen Fällen muß ein Volk, das eigentlich zur
Freiheit fähig ist, gegen ein Übergewicht kämpfen, Konterintervention ist gerecht-
fertigt als Wiederherstellung der Balance). Gegen eine Intervention der Koalition
der kontinentalen Despoten müssen alle europäischen Demokraten (the popular
party) helfen. Konkret nennt Mill die russische Unterdrückung der ungarischen
Revolution 1848/49. Er läßt unbestimmt, ob England damals den ungarischen 
Aufstand gegen die Habsburger hätte unterstützen dürfen oder müssen, aber mit 
der russischen Intervention, hatte England die Pflicht zur Konterintervention, vor
allem, wenn es mit Frankreich gemeinsam interveniert hätte. Es hat sich gerächt,
daß die beiden Mächte nicht interveniert haben, sie mußten fünf Jahre später im
Krimkrieg Rußland bekämpfen, ohne Ungarn zum Verbündeten zu haben. Das
Prinzip der Konterintervention würde rasch zu einem Europa freier Nationen füh-
ren und die Na-tion, die diese Unabhängigkeit garantiert, würde an der Spitze
einer „alliance of free peoples“ stehen. Diesen Platz an der Spitze sollte England
übernehmen, sonst muß es bald um seine eigene Sicherheit kämpfen.

Considerations on Representative Government. – London : Parker & Bourn
1861
Jetzt in: Collected Works of John Stuart Mill. – vol XIX. – Essays on Politics
and Society. – Toronto 1977
Seit 1862 mehrere deutsche Übersetzungen u.d.T.: Betrachtungen über Re-
präsentativverfassung/Repräsentativregierung/repräsentative Demokratie

133

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 The criterion of a good form of government
Ein rohes Volk muß erst lernen zu gehorchen, self-government fängt erst an,
wenn ein Volk allgemeinen Regeln folgen kann. Die frühen hierarchischen Gesell-
schaften hatten ihren Zweck, sind jetzt aber historisch überholt. Da ein aufgeklär-
ter Despot nicht mehr recht vorstellbar ist, ist eine repräsentative Regierung am
besten: eine natürliche Grenze der Staatstätigkeit.
16 Of nationality, as connected with representative government
Eine Nation ist ein Teil der Menschheit, der durch common sympathies so geeint
ist, daß er lieber sich selbst regieren will und nicht von anderen regiert werden
will. Ein solches Nationalgefühl kann durch gemeinsame Herkunft, Sprache, Reli-
gion oder durch einen geographischen Raum entstehen, aber am stärksten ist 
eine Geschichte mit gemeinsamen Erinnerungen an Stolz und Erniedrigung. 
Nationalgefühl ist ein starker Hinweis, daß ein Volk einen eigenen Staat bilden 
sollte: d.h. die Regierten sollten über eine nationale Regierung entscheiden. In
einem Land mit verschiedenen Nationalitäten und ohne gemeinsame Sprache 
wird es kaum zu fellow-feeling und öffentlicher Meinung kommen, die für freie
Institutionen nötig sind. Bei zivilisierten Staaten, sollte der Unterschied zwischen
Landsleuten und Fremden nicht groß sein, aber bei dem gegenwärtigen Stand 
der Zivilisation kann bezweifelt werden, daß ein Staat, der verschiedene Nationen
im Gleichgewicht hält, ein freier Staat sein wird. Die Regierung wird die verschie-
denen Nationen gegeneinander ausspielen. Aber oft ist die Bevölkerung so 
gemischt, daß die Bildung von Nationalstaaten ausscheidet (Beispiel: Balkan).
Für den Fortschritt der Menschheit ist am besten, wenn kleine Nationalitäten mit 
ihrem größeren Nachbarn verschmelzen (erfolgreiche Verschmelzungen sind
Frankreich und Großbritannien). Es soll nicht darum gehen Menschentypen aus-
zulöschen, aber die Unterschiede weniger schroff zu machen. Wenn eine solche
Vereinigung durch Eroberung durch die kleinere, aber fortgeschrittenere Nation
zustande kommt, wird keine Einheit unter freien Institutionen entstehen. Den Iren
nimmt Mill aber übel, daß sie für einen eigenen Staat nichts als einen nur noch 
historischen Willen vorbringen.
17 Of federal representative government
Föderation ist gut für Völker, die nicht miteinander leben können, so aber Kriege 
gegeneinander vermeiden und Sicherheit gegen Dritte erlangen. Es muß genü-
gend sympathy geben, weil man in einer Föderation gezwungen ist, immer auf 
derselben Seite zu kämpfen. Die einzelnen Glieder, dürfen nicht so stark sein,
daß sie nicht doch ausscheren. Es darf keine hegemonialen Mitglieder geben
(der Deutsche Bund ist deshalb keine Föderation). Eine perfektere Föderation ist 
nur unter republikanischen Staaten möglich, das Vorbild sind die USA. Er betont
vor allem die Bedeutung des Obersten Gerichtshofes zur Entscheidung von Kon-
flikten zwischen den Staaten, „the first great example of what is now one of the 
most prominent wants of civilized society, a real International Tribunal.“
18 Of the government of dependencies by a free state
Den Siedlerkolonien mit gleicher Zivilisation mußte England selfgovernment zu-
gestehen. Eine Regierung über Kolonien mit niedrigerem Zivilisationsstand ist
aber legitim. Ein guter einheimischer Despot ist selten, eine Despotie, die von 
einer höheren Zivilisation ausgeübt wird, ist wohltätig. Da zunehmend alle rück-
ständigen Gebiete unter Herrschaft zivilisierter Staaten stehen, müßte die Kunst
solche Kolonien zu regieren, eine der wichtigsten sein, aber sie wird kaum ver-

134

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


standen. Mill lobt noch einmal die East India Company als wohlwollende Bürokra-
tie.

Treaty Obligations, in: Fortnightly Review 14 (December 1870) 715-720
Neudruck in: Dissertations and Discussions IV (1875) 119-129
Jetzt in: Collected Works of John Stuart Mill. – vol XXI. – Essays on Equali-
ty, Law, and Education. – Toronto 1984. – S. 341-348
Verträge sind abhängig von den Interessen und der relativen Stärke der Beteilig-
ten und werden nur gehalten, so lange Interessen und relative Stärke sich nicht
ändern. Es ist ein Übel, wenn Verträge nicht bindend sind. Aber es gibt Verträge,
die nur eingegangen werden, weil die Fortsetzung des Krieges katastrophal wür-
de. Solche Verträge können nicht bindend sein (niemand kritisiert Österreich und
Preußen, daß sie 1813 ihre Verträge mit Napoléon brachen). Verträge, die gehal-
ten werden können, sollen Siegern und Besiegten dieselben Bedingungen aufer-
legen (damit scheiden einseitige Rüstungsbeschränkungen aus, aber auch die
Verpflichtung eines Staates auf eine bestimmte Regierungsform). Einseitige
Bedingungen können als Strafe angebracht sein, müssen aber zeitlich begrenzt
sein. Eine zeitliche Beschränkung wäre für alle internationalen Verträge gut.
Staaten können sich und andere für eine vorhersehbare Zeit binden.
Anlaß des Aufsatzes war die russische Kündigung des Vertrages von 1856, der
russische Kriegsschiffe aus dem Schwarzen Meer fernhält. Rußland hat ein
Moment des Mißtrauens in die Vertragssicherheit gebracht. Aber das rechtfertigt 
nicht, daß Großbritannien Millionen von Menschen einem Krieg aussetzt.

Varouxakis, Georgios
John Stuart Mill on Intervention and Non-intervention, in: Millennium 26 
(1997) 57-76
Aufgenommen in Kapitel 5 von Georgios Varouxakis, Mill on Nationality. –
London (u.a.) : Routledge 2002. – S. 75-93 International Relations, Interven-
tion/Non-intervention and National Self-determination
Mills Beschäftigung mit Intervention beginnt in den frühen 1830er Jahren, als
nach der Julirevolution eine französische Zusammenarbeit mit Revolutionsbewe-
gungen droht, die Mill als schädlich für die Freiheit in Frankreich ansieht, eine
Neuerweckung napoleonischer Gelüste. Allerdings akzeptierte er schon damals 
Konterintervention. Die Februarrevolution 1848 bringt eine Akzentverschiebung: 
In einem Zeitalter des Fortschritts müssen die Regeln des Völkerrechts neu ge-
schrieben werden. Intervention für Freiheit ist ein neuer Völkerbrauch, der altes 
Völkerrecht ablöst. Mill beschränkt sich nicht mehr auf Konterintervention, weil
sich die konterrevolutionären Staaten auch keine Beschränkungen auferlegen.
1849 geht es klar um Unterstützung für nationale Befreiungsbewegungen, wäh-
rend er 1859 vorsichtiger oder undeutlicher wurde. (Die Position 1859 hat Varou-
xakis 2013 erneut bearbeitet: Liberty Abroad a.a.O. S. 77-100). 

Varouxakis, Georgios
Mill on Nationality. – London (u.a.) : Routledge, 2002. – 169 S.
(Routledge/PSA Political Studies Series ; 3)

Cosmopolitan Patriotism in J. S. Mill’s Political Thought and Activism, in: 
J. S. Mill’s Political Thought : A Bicentennial Reassessment / ed. by Nadia 

135

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Urbinati and Alex Zakaras. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2007. – S.
277-297
Mill ist kein Nationalist, nicht einmal „liberal nationalist“. Nationalismus ist vulgär,
aber grenzenloser Kosmopolitismus nicht praktikabel. Mills Ethik ist Überwindung
der Selbstsucht, da kann er nicht bei Nationalismus stehen bleiben. Nationalität 
ist ein Fakt, den man berücksichtigen muß, nicht ein Wert, den man fördern soll.
Eine Entsprechung zu Tocquevilles bellizistischem Patriotismus gibt es bei Mill 
nicht. Für Mill kann allein das Gut der Menschheit Ziel sein, das Gut des eigenen 
Landes nur Mittel. Patriotismus ist als Beförderung des Weltzwecks gerechtfertigt
(ein Beispiel ist Mills Rechtfertigung des Kolonialismus). Mill versucht Großbritan-
nien als kosmopolitische Nation zu sehen.
Vgl. auch Georgios Varouxakis, Victorian Political Thought on France and the 
French. – Basingstoke 2002 darüber, wie der Begriff der Nation bei Mill vor allem 
aus dem Vergleich von England und Frankreich gewonnen wird.

Parekh, Bhikhu
Rethinking Multiculturalism : Cultural Diversity and Political Theory. – Ba-
singstoke (u.a.) : Palgrave, 2000. – S. 40-47
Für Mill gehört Vielfalt zum individuellen guten Leben, aber zu einer Würdigung 
kultureller Vielfalt kommt er nicht. Mill hat die Pflicht zur Höherentwicklung so
verabsolutiert, daß daraus eine Pflicht zum Kolonialismus wurde: weiter fortge-
schrittene Gesellschaften müssen stagnierenden Gesellschaften auf dem Weg zu 
höherer Zivilisation helfen. Das Empire soll auch den rückständigen Teilen der
Welt Freiheit bringen, die liberalen Staaten sicher machen und die Bürger durch
Stolz zu größeren Taten bewegen. Die christliche Tradition ist von einem Denk-
schema geprägt: Weil die Menschen zum guten Leben fähig sind, müssen sie
entsprechend geachtet werden. Daraus folgt eine Verpflichtung auf das gute
Leben und ein Recht, andere dahin zu leiten. Dieses Denkschema teilt Mill mit 
Locke, Kant, Hegel, Tocqueville, Marx.

Souffrant, Eddy M.
Formal Transgression : John Stuart Mill’s Philosophy of International Af-
fairs. – Lanham,Md. (u.a.) : Rowman & Littlefield, 2000. – 162 S. (Philosophy 
and the Global Context)
Mills Unterscheidung zwischen zivilisierten und barbarischen Völkern ist nicht
weiter verwunderlich, weil auch seine Ethik und Politik auf dieser Unterscheidung 
beruhen. Das Kriterium der maturity ist nichts als „expectation of traditional social 
establishments“ und der Schutz der Individualität nichts als Lohn für Konformis-
mus. Mill qualifiziert sich nicht als Individualist und kann nur ein besonders subti-
ler Konformist sein. Dieses Schema wird international wiederholt: die diversity ist
nur „imposion of values by one group upon another.“ Innerhalb einer Gesellschaft 
mag es Argumente für diese hierarchische Beziehung geben, zwischen Kulturen
nicht, da es keine Weltgesellschaft gibt. „Benevolent interference“ kann es unter 
Gleichen geben, nicht aber in einer Machtbeziehung zwischen Ungleichen. Die
abhängigen Gesellschaften können nur „clone societies of the mother country“ 
werden. „Zivilisation“ ist nur „one’s favorite interpretation of civilization.“ Die For-
mel privilegiert die Familie der europäischen Nationen, Mill kann sich nur einen
einzigen Zivilisationsprozeß vorstellen.

136

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Souffrant wirft Mill einen vagen Begriff von Reife vor, hat selber aber einen sehr 
vagen Begriff von Individualität. Zur Rekonstruktion, was Mill eigentlich gesagt
hat, kein guter Führer. Aber der einzige umfassende Versuch, die Einheit von 
Mills innerstaatlichem Denken und internationalem Denken zu fassen.

Begby, Endre
Liberty, Statehood and Sovereignty : Walzer on Mill on Non-intervention, in:
Journal of Military Ethics 2 (2003) 46-62
Walzer hat ein Moment betont: Freiheit kann nicht von außen gebracht werden, 
sondern muß im Innern erkämpft werden, sie kann nicht stellvertretend erlangt
werden. Damit unterstellt Walzer Mill seine eigenen kommunitaristischen Präfe-
renzen. Für Mill zählen die Individuen in den anderen Staaten. Das Nichtinterven-
tionsprinzip ist zwar Teil des Souveränitätsprinzips, aber Souveränität muß be-
gründet werden. Mill sagt nicht viel zu Recht oder Pflicht zur Humanitären Inter-
vention, weil es dagegen keine theoretischen Bedenken geben kann. Allein der
Fall eines Volkes, das mit Waffen für die Freiheit kämpft, ist theoretisch span-
nend. Barbarische Regierungen haben kein Recht, automatisch anerkannt zu
werden, aber ihre Völker haben ein Recht nach universalen Regeln der Moral
behandelt zu werden, und das bedeutet auch ein Recht, zu einer Nation werden
zu können, die anerkannt werden kann. Mills Argument erinnert an neuere Argu-
mente für Intervention bei Staatsversagen. Ein Staat, der Grund zur Intervention
sieht, muß bereit sein, eine Regierung für den anderen Staat bereitzustellen, und 
das bedeutet letztlich eine Kolonialregierung. Walzer hat zur Zeit des Vietnam-
kriegs mit Hilfe von Mill versucht, Nichteinmischung zu stärken, in den 1990er 
Jahren aber Humanitäre Intervention betont und die mangelnde Bereitschaft der 
Staaten zur Intervention kritisiert. Für diese Position wäre Mill ein besserer Helfer.

Pitts, Jennifer
A Turn to Empire : the Rise of Imperial Liberalism in Britain and France. –
Princeton, N.J. (u.a.) : Princeton Univ. Pr., 2005. – S. 123-162 James and
John Stuart Mill : the Development of Imperial Liberalism in Britain
Gekürzte deutsche Fassung: Bentham and John Stuart Mill über das briti-
sche Empire, in: Vom Nutzen des Staates : Staatsverständnisse des klassi-
schen Utilitarismus ; Hume – Bentham – Mill / hrsg. von Olaf Asbach. – Ba-
den-Baden : Nomos Verlagsges., 2009 (Staatsverständnisse ; 27) S. 269-
291, Mill S. 283-289
James Mill hatte das Stufenmodell der weltgeschichtlichen Entwicklung der
Schottischen Schule ersetzt durch eine Gegenüberstellung von Barbarei und Zivi-
lisation; John Stuart Mill ist weniger dogmatisch, teilt aber diese Unterscheidung.
Er sieht seine geplante Ethologie, die Wissenschaft vom persönlichen und natio-
nalen Charakter, als seine größte Leistung an, aber ihm fehlt Verständnis für na-
tionale Individualität, die Burke oder Herder hatten. Da er nur Barbarei und Zivili-
sation kennt, muß er progressiven Despotismus fordern. Er sieht Fehler der Eng-
länder in Indien, aber mehr sieht er gute Absichten und Lernfortschritte der Ver-
waltung. Er mißtraut den englischen Siedlern, das wird ein weiteres Argument für
Kontrolle durch die Metropole. Seine einzige Hoffnung ist die Kolonialverwaltung.

Jahn, Beate
Barbarian Thought : Imperialism in the Philosophy of John Stuart Mill, in:
Review of International Studies 31 (2005) 599-618

137

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Mill ist an den Bedingungen für eine Ausweitung von Zivilisation und Verfassun-
gen interessiert, “inveterate spirit of locality“ ist Hindernis der Selbstregierung. 
Dieser Zustand kann nur durch Herrschaft einheimischer Fürsten oder eines zivi-
lisierten Volkes gebrochen werden. Die internationale Gesellschaft kann nur zivi-
lisierte Nationen umfassen, Barbaren kann man keine Reziprozität zutrauen.
Deshalb gibt es für Mill zwei Arten Beziehungen: auf Gleichheit beruhende zwi-
schen zivilisierten Nationen, auf Ungleichheit beruhende zwischen Zivilisierten 
und Barbaren. Diese Dichotomie zieht sich durch Mills politische Theorie: er defi-
niert Zivilisation im Kontrast zu Barbaren, identifiziert Züge der Zivilisation, die zur
Barbarei zurückführen, und besteht auf Individualismus als Mittel gegen Rebarba-
risierung. Mills Internationale Theorie ist Rechtfertigungsideologie: Machtun-
gleichheit wird zu moralischer Ungleichheit verklärt. Jahn stellt Mill in eine Linie
mit späteren Versuchen, vor Barbaren (Kommunismus, Al Qaeda, Immigranten) 
zu warnen.

Jahn, Beate
Kant, Mill, and Illiberal Legacies in International Affairs, in: International
Organization 59 (2005) 177-207, Mill S. 194-201
Neufassung in: Classical Theory in International Relations / ed. by Beate 
Jahn. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2006 (Cambridge Studies in Inter-
national Relations ; 103) S. 178-203, Mill S. 191-203
Gekürzte deutsche Fassung: Mill, Kant und der liberale Internationalismus,
in: Vom Nutzen des Staates : Staatsverständnisse des klassischen Utilita-
rismus ; Hume – Bentham – Mill / hrsg. von Olaf Asbach. – Baden-Baden :
Nomos Verlagsges., 2009 (Staatsverständnisse ; 27) S. 249-268, Mill S. 260-
267
Kritik des Interventionismus der 1990er Jahre durch Differenzierung zwischen
Kant und Autoren, die sich als Kantianer geben; diese werden Mill angenähert 
(auf den sie sich nicht berufen). Das Problem der Zivilisation und der Verfas-
sungsentwicklung ist, daß sie in ihrer Entfaltung ihre Basis – Freiheit – auflösen, 
gerade Mill hat das analysiert. Damit verliert der europäische Verfassungsstaat
das Recht auf Interventionen. Bloße Hoffnung auf weitere Entwicklung der euro-
päischen Verfassungsstaaten ist keine Rechtsbasis. Die Liberalen (Mill und heu-
tige) gehen nicht von einem realen Vertrag eines real existierenden Volkes aus,
sondern von einem hypothetischen Vertrag rationaler Wesen. Daraus komme 
reale Ungleichheit.

2.3.1.2 Walter Bagehot
1826-1877, Bankier und Reeder, Essayist, Herausgeber des Economist. Seine
Beschreibung des realen politischen Systems Englands ist ein früher Klassiker 
der Politikwissenschaft, James Bryce, Woodrow Wilson und David Easton haben
ihm Respekt gezollt. Es war ein konservativ-liberaler Versuch, das komplexe par-
lamentarische System zu beschreiben, bevor es durch Demokratie zerstört sein
würde. In seinem Versuch einer naturalistischen Theorie des Staates griff Bage-
hot auf darwinistische Erklärungsmuster zurück. Dieser frühe „Sozialdarwinismus“ 
ist ungefähr das Gegenteil dessen, was später so heißen wird: In der Gegenwart
zivilisierter Staaten spielt der Kampf zwischen Gesellschaften ums Überleben

138

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


keine Rolle mehr, Staatsformen verändern sich in der Evolution vom Krieg zum
friedlichen Verkehr (diese Lehre ist eher eine Analogie zum Darwinismus, aber
sie hat stark Darwins eigene Ansichten über Konflikte zwischen Menschengrup-
pen geprägt). Aus der Perspektive des „government by discussion“ wird Bagehot 
zum Kritiker der irrationalistischen, jingoistischen Außenpolitik, die in der Selbst-
begeisterung rationale Erfassung überschreitet. An dem Fortschritt der Diskus-
sion haben nur die europäischen Völker teilgenommen; den Aborigines, die
weder militärisch noch ökonomisch konkurrieren können, hilft es nicht, daß die
Engländer im Zeitalter der Diskussion angekommen sind.

Vgl. Alastair Buchan, The Spare Chancellor : the Life of Walter Bagehot. –
London 1959; Mark Francis/John Morrow, A History of English Political
Thought in the Nineteenth Century. – London 1994. – S. 212-218; Paul Crook, 
Darwinism, War and History. – Cambridge 1994. – S. 46-53; Mike Hawkins,
Social Darwinism in European and American Thought. – Cambridge 1997. –
S. 67-73.

Physics and Politics : or Thoughts on the Application of the Principles of
‘Natural Selection’ and ‘Inheritance’ to Political Society. – London : King, 
1872. – 224 S.
Erschienen seit November 1867 in The Fortnightly Review
Staatlichkeit ist in natürlicher Auslese durch Überlegenheit über nichtstaatliche
Gesellschaften entstanden. Daß es heute nur eine von Fortschritt geprägte Zivili-
sation und arrested civilisations gibt, liegt daran, daß sich die frühen Zivilisationen
zwischen gar keinem Gesetz und einem strikten Gesetz entscheiden mußten.
Solange Krieg dominiert, ist ein Rest Despotismus nötig. Auch Religion gibt mili-
tärische Vorteile. „Nation-making is the occupation of man in these ages, and it is 
war that makes nations. Nation-changing comes afterwards, and it is mostly
effected by peaceful revolution, though even then war, too, plays its part. The 
idea of an indestructable nation is a modern idea.” Ein weiterer Evolutionsschritt
ist das age of discussion. Dieser säkulare Wandel beginnt im antiken Griechen-
land, hat sich aber erst im modernen Europa durchgesetzt. Entscheidend ist nicht
mehr rasche Handlung, auch das Militär ist jetzt von Planung bestimmt. Daß nicht 
rasch gehandelt wird, gilt als Zeichen von Dekadenz, ist aber tatsächlich der Vor-
zug der neuen Zeit. Fortschritt ist weltgeschichtlich selten, weil er cooperation
voraussetzt, cooperation aber eher zu konservativer Gemeinsamkeit tendiert. 
Deshalb wird Krieg für selbstverständlich gehalten, Handel dagegen als gefähr-
lich eingeschränkt. So lange Nationen durch Eroberungen gebildet wurden, war 
diese kriegerische Art ein Vorteil, die meisten Zivilisationen sind dort stecken ge-
blieben. In der Moderne („complex world of civilised existence“) wird „fine judge-
ment“ verlangt. Nationen mit Freiheit haben heute komparativen Vorteil.

Clinton, David
Tocqueville, Lieber, and Bagehot : Liberalism Confronts the World. – New
York (u.a.) : Palgrave Macmillan 2003 (Palgrave Macmillan Series on the 
History of International Thought) S. 75-104 Why Was Mr. Bagehot Opposed? 
: Government by Discussion
Die weltgeschichtliche Evolution geht zu government by discussion. International
gibt es kein government by discussion und deshalb muß es immer eine Bereit-

139

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schaft zum (defensiven) Krieg geben. Diplomatie, Völkerrecht und Ehre sind aber 
eine Annäherung an discussion, weil sie eine Zurückhaltung von Machtausübung 
beinhalten. Grundsätzlich gibt es eine Übereinstimmung der Interessen aller 
„well-intentioned states“, aber souveräne Staaten können sich nur begrenzt
annähern. Bagehots empfiehlt England strikte Nichteinmischung: gegen Disraelis 
protürkischen Imperialismus und gegen Gladstones antitürkische humanitäre 
Intervention. Einmischung überschreitet schnell die Grenzen des Wissens, zumal
wenn sie mit Volkserregung verbunden ist. „Bagehot’s aspirations for the part that 
rationality could play in politics were so high that he lost almost all confidence that
politics in the international context could meet this exacting standards of rational
discussion and therefore preferred abstention.“ 

2.3.1.3 Frederic Harrison
1831-1923, Jurist und Publizist. 1867-1869 Mitglied der Kommission zur Legali-
sierung der Gewerkschaften. 1877-1889 Rechtsprofessor in London. Haupt einer
der Positivistischen Kirchen in Großbritannien. Biographie: Martha S. Vogeler, 
Frederic Harrison : the Vocation of a Positivist. – Oxford 1984. Bei allen Beson-
derheiten als Comteaner und Republikaner, ist er Muster eines britischen Demo-
kraten. Sein historischer Moment ist die kurze Zeit, als eine dauernde Bindung 
der Arbeiterbewegung an die Liberalen möglich schien. Seine Aufsatzsammlung 
enthält Beiträge über Gewerkschaften, Arbeitsbeziehungen, moralischen Sozia-
lismus (National and Social Problems. – London 1908). Schon in den 1870er Jah-
ren werden sein Lob einer starken Exekutive und seine Kritik des Parlamentaris-
mus so heftig, daß man ihn kaum noch einen Demokraten nennen kann.

Harrisons Maßstab für demokratische Außenpolitik ist „our influence on the conti-
nent“. Cobdens Non-Intervention sieht er nach der englischen Hilflosigkeit im 
deutsch-dänischen Krieg 1864 nur noch als Politik der Schwäche. Voraussetzung
einer demokratischen Außenpolitik ist eine demokratische Bewegung von Ameri-
ka, über Frankreich bis Italien. Die britische Außenpolitik hat die Veränderungen 
seit der Französischen Revolution nicht begriffen. Die Rhetorik der europäischen
Demokratie und die Rhetorik des Großbritannien zustehenden „place amongst
nations“ kommen bei Harrison nie richtig zusammen. Eine Entente cordiale mit
Frankreich ist der Kern. Er denunzierte den „Bismarckism“ (freilich auch den
Bonapartism) als Militarisierung der Politik um von inneren Konflikten abzulenken 
(Bismarckism, in: Fortnightly Review 14 (1870) 631-649, Neudruck in: National
and Social Problems a.a.O. S. 3-34). 1871 war er Herausgeber der englischen 
Ausgabe von Jules Michelets Buch gegen den deutschen Militarismus. Das neue
Europa mit ein oder zwei militärischen Reichen ist nicht mehr das Europa der
„dreams about infinite Free Trade and International Bazaars.“ Armee und Flotte
müssen reorganisiert werden. Die Doktrin des Machtgleichgewichts ist viel miß-
braucht worden, aber immer noch richtig. Er will ein Bündnis mit Österreich,
Frankreich, Italien, Spanien. Jetzt sind das alles schwache und unzuverlässige
Staaten, aber alle am status quo interessiert. Das wäre eine peace confederation,
die nicht passiv Frieden halten würde, sondern aktiv den Frieden erzwingen, 
jedenfalls einer Veränderung der europäischen Landkarte widerstehen würde

140

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(Order and Progress. – London 1875. – S. 282-299, ursprünglich Fortnightly 
Review, May 1874). Diese Idee einer Friedensallianz ist ein Vorschein des 20.
Jahrhunderts, sie wird ein Hauptmoment des britischen Internationalismus seit dem
Ersten Weltkrieg werden. Auffallend ist aber, daß in Harrisons Argument Konstitu-
tion keine Rolle mehr spielt. Germanophobie bleibt ein stabiler Zug von Harrisons
außenpolitischen Beiträgen. 1904 begrüßt er die Entente cordiale enthusiastisch
und im Weltkrieg will er früh einen langen Krieg bis zum Ende des preußischen 
Militarismus. Die Bewegung für Schiedsgerichtsbarkeit hat er verworfen. Mit
Andrew Carnegie brach er 1908, die Gemeinsamkeit zwischen seinem antiimpe-
rialistischen Nationalismus und Carnegies organisatorischen Pazifismus war zu 
gering. Auch den Völkerbund lehnt er ab, die Allierten sind der Bund zur Rettung 
der Zivilisation gegen „the enemy of mankind.“ Der Comteaner kann die Organi-
sation der Menschheit nicht verwerfen, aber gerade als Comteaner kann er den 
ewigen Frieden in ein späteres Zeitalter verweisen: Ein Bund ohne Waffen, setzt
„the conversion of mankind to a purer moral and religious form of life“ voraus. Die 
einzige Kriegsprävention ist die Humanitätsreligion, bis dahin bleibt Krieg die im
Völkerrecht übliche Sanktion des Völkerrechts. Harrison ist ein Vorläufer der rea-
listischen Völkerrechtler des 20. Jahrhunderts, indem er an der moralischen For-
derung zum Frieden festhält, aber auf der Realität der Machtpolitik besteht. „The 
idea of a confederation of Nations is one that I have myself preached all my life.“ 
Aber die Völker sind nicht reif, der Krieg hat sie nicht reifer gemacht. Harrisons
internationalistischer Nationalismus (oder nationalistischer Internationalismus)
bedeutet auch Skepsis gegenüber künstlich geschaffenen Nationen (aber er
nimmt weiter Irland, Ägypten, Syrien, Indien als Nationen ernst). Harrisons frühe 
außenpolitische Aufsätze in: National and Social Problems a.a.O.; eine Antholo-
gie seiner antideutschen Texte: The German Peril : Forecasts 1864-1914, Reali-
ties – 1915, Hopes – 191-. – London 1915; sein Kampf gegen den Völkerbund 
(ursprünglich Kolumnen in Fortnightly Revue) in: Orbiter Scripta 1918. – London 
1919; Novissima verba : Last Words 1920. – London 1921.  Die Biographie von
Vogeler und die Monographie von Claeys berücksichtigen Harrisons außenpoliti-
sche Stellungnahmen. Siehe auch Abschnitt 4.2 zu Henry Dix Hutton, einem
anderen britischen Comteaner.

Antiimperialist wurde Harrison aus Protest gegen die Arroganz im Umgang mit
China und Indien um 1860, er war aktiv in der Anti-Aggression League und zu-
letzt einer der Führer der Pro-Burenbewegung. Dieser Antiimperialismus ent-
springt seiner comteanischen Humanitätsreligion, die keine Unterscheidung der
Rassen oder Bekenntnisse kennt. Das verstreute Reich, das gegen Zulus und
Afghanen kämpft, hat keine raison d’être und kann nur militärisch beherrscht
werden, was für England selber eine moralische Gefahr ist. Harrison betont aber,
daß Positivisten Politiker sind, ja konservative Politiker. Sie wollen das Reich
nicht sofort auflösen. Die Menschheit, die es vom Buschmann zu Shakespeare
und Descartes gebracht hat, wird sich „from the débris of a feudal and a military
epoch” befreien können (Empire and Humanity, in: Fortnightly Review 1880,
Neudruck in: National and Social Problems S. 237-257). Auch das Dilemma von 
Gladstones Interventionen kann der Sekretär der Anti-Aggression League bewäl-
tigen: Seine Organisation kann die Regierung nicht zwingen, Gladstone muß aber
zurückgreifen können auf ein Gegengewicht zu „the self-will of officials, or the

141

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


interests of certain classes“ (Anti-Aggression League Pamphlet No 1, 1882, in: 
National and Social Problems S. 179-188). Die Anti-Aggression League war die
einzige Gruppe, die gegen die Ägypten-Intervention protestierte; sie zerbrach
darüber. 

Gregory Claeys hat Harrison als Begründer des britischen Antiimperialismus
dargestellt und seine Spuren bei Sozialisten und John Hobson verfolgt: Impe-
rial Sceptics : British Critics of Empire, 1850-1920. – Cambridge 2010. – vor 
allem S. 83-89. Vgl. auch H. S. Jones, The Victorian Lexicon of Evil : Frederic
Harrison, the Positivists and the Language of International Politics, in: Evil, 
Barbarism and Empire : Britain and Abroad, c. 1830-2000 / ed. by Tom Crook.
– Basingstoke 2011. – S. 126-143 (Harrisons Antiimperialismus ist vor allem
Sorge um die britische Konstitution bei unkonstitutionellen Aktionen in
Übersee).

England and France, in: International Policy : Essays on the Foreign Rela-
tions of England. – London : Chapman & Hall, 1866. – S. 51-152
Ordnung und Fortschritt sind von einem engen britisch-französischen Verhältnis
abhängig. Die Frage nach internationaler Ordnung ist die Frage, wie stetige Zu-
sammenarbeit erreicht werden kann. England steht für Tradition, Stabilität, per-
sönliche Freiheit, Recht, Industrie, nationale Unabhängigkeit. Frankreich steht für
Revolution, Aufhebung der Klassen, Reorganisation des politischen und sozialen
Systems, Neuordnung des Staatensystems. Eine entente cordiale muß Vermitt-
lung dieser Prinzipien sein. Mit Rußland und Preußen („that mock Russia of North 
Germany“) ist keine Allianz möglich, weil es keine übereinstimmenden Prinzipien
gibt. Die britisch-französische Allianz wird jede andere Kombination in Europa 
abschrecken. Sie wird die Nationalbewegungen nicht unterdrücken, aber auch
nicht für sie intervenieren (da die befreiten Nationen nicht in Frieden miteinander 
leben würden, kann umfassende Herstellung der Freiheit kein Programm sein).
Zwischen aristokratischer Einmischung und Vertrauen und Zusammenarbeit zwi-
schen Nationen besteht ein Unterschied (den Cobden und Bright mit ihrer Nicht-
einmischungspropaganda nicht begriffen haben). Moralischer, intellektueller und
sozialer Fortschritt sind nur möglich durch die Orientierung der Nationen in Euro-
pa aneinander. Jede Nation hat ein Interesse an good governance aller anderen.
Nur so sind Frieden, Handel und Fortschritt möglich. Nur wenige Nationen kön-
nen sich erfolgreich in die Angelegenheiten eines Nachbarn einmischen; aber alle
Nationen zusammen können „by means no less peaceful than efficient“ einen
starken Impuls geben und eine Einmischung gegen den Fortschritt durch eine
gemeinsame Garantie abwehren. Krieg ist die Antithese der modernen Zivilisa-
tion: Negation des Industrialismus, Verkörperung von allem, was dem menschli-
chen Fortschritt feindlich ist. Der Comteanismus kann den Krieg nicht absolut
verurteilen, weil absolute Urteile, zu denen „the honorable fanaticism of the 
peace apostles“ neigt, ausgeschlossen sind. Aber Kriege können auf ein Mini-
mum reduziert werden. Mögliche Kriegsgründe sind, wertvolle Teile des Men-
schengeschlechts vor Vernichtung zu bewahren, „a living organ of our civilisation“ 
vor Zerstörung zu bewahren, „a cancer from political society“ zu entfernen. Ein 
gerechter Krieg muß strenge Regeln beachten, der Intervenierende darf davon 
nur Lasten haben, muß strikt defensiv eingestellt sein und soll mit anderen Staa-
ten zusammenarbeiten. Ein solcher Krieg „is not war in old sense, but an act of

142

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


policy.“ Voraussetzung ist die Organisation des Westens durch gemeinsame 
intellektuelle und moralische Prinzipien und ein übereinstimmendes Erziehungs-
system. 
Das Buch, indem dieser Aufsatz erschienen ist, ist eine von Harrison initiierte
antiimperialistische Gemeinschaftsarbeit der britischen Positivisten.

Foreign Policy, in: Questions of a Reformed Parliament. – London : Macmil-
lan, 1867. – 233-258
Beginnt völlig patriotisch mit den Zeiten englischen Ansehens unter Elisabeth,
Cromwell, Castlereagh. Die Gegenwart ist eine Periode, in der nicht auf England
gehört wird, weil die Außenpolitik in England nur die einer Minderheit ist. Die 
herrschenden Klassen beanspruchen mehr Einsicht und haben doch alles falsch
hingekriegt, das Volk hat die Bildung nicht, aber auch nicht diese dämlichen 
Fehlurteile. Beispiele für Stärke können sowohl das bürokratische Preußen wie 
das demokratische Amerika sein. England ist außenpolitisch schwach, weil seine
bürokratische und demokratische Seite einander behindern. Persönlich sind die 
englischen Politiker tüchtig, aber sie haben die Prozesse seit der Französischen
Revolution verpaßt. Non-Intervention ist eine Folge des fehlenden Bezuges zum 
eigenen Volk. England führt Kriege in Übersee; die Kriege, mit denen es in Euro-
pa oder Amerika droht, könnte es gar nicht führen (das wissen die anderen Staa-
ten). In den Nicht-Interventionen von 1848 bis 1866 hat die Regierung immer auf
der falschen Seite gestanden, das Volk immer auf der richtigen. Von einem demo-
kratischen Parlament erwartet er Stärke. Es werden dieselben Leute regieren, 
aber sie werden sich anders orientieren. Eine Autokratie wie in Rußland, eine
Bürokratie wie in Preußen, eine Oligarchie wie in Österreich können eine einheit-
liche Außenpolitik führen. In westliche Staaten geht das nur, wenn „a real states-
man“ mit dem Volk geht. Cavour hat das mit einer parlamentarischen Mehrheit
gemacht, Napoléon III. auch ohne, der amerikanische Präsident als „a free exe-
cutive“ kann es eh. England kann es im gegenwärtigen System nicht. Konkret
sucht er ein Bündnis mit Frankreich und Zusammenarbeit der beiden angelsäch-
sischen Staaten (gut für „their welfare and that of the world“). 
Das Buch, in dem dieser Aufsatz erschienen ist, ist eine Programmschrift der 
Bewegung für Parlamentsreform.

The True Cosmopolis (1896), in: Memories and Thoughts : Men – Books –
Cities – Art. – London : Macmillan, 1906. – S. 216-232 
Harrison feiert die engen kulturellen Beziehungen in Europa. Man hat sich gefragt,
ob deshalb nicht ein „international organ“ nötig wird. Die enorme Zunahme des 
Verkehrs und der Kenntnisse über andere Völker haben nationalen Stolz und
Eifersucht nicht vermindert. Nationalismus ist gerechtfertigt, wenn darüber hinaus
die Verpflichtung zur Entwicklung der Menschheit nicht vergessen wird. Cobden
hat nicht bedacht, daß „the passion of national ascendency and the glory of mili-
tary triumphs“ größere Macht haben als Freihandel. Rationale Politik muß diese
Macht anerkennen. Aber der Philosoph, der Historiker, der Dichter, der Künstler 
müssen immer ein Ideal des Besten haben und das kann nicht eng national sein. 
„This is the true cosmopolis!“

143

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.3.1.4 Sir James Fitzjames Stephen, 1st Baronet
1829-1894, Anwalt und Publizist, 1869-1872 Juristisches Mitglied der Regierung
für Indien, danach ranghoher Richter. Theoretiker und Historiker des Strafrechts.
Literatur: James A. Colaiaco, James Fitzjames Stephen and the Crisis of Victorian 
Thought. – London 1983; K. J. M. Smith, James Fitzjames Stephen : Portrait of a
Victorian Rationalist. – Cambridge 1988; Julia Stapleton, James Fitzjames Ste-
phen : Liberalism, Patriotism, and English Liberty, in: Victorian Studies 41
(1997/98) 243-263. 

Stephen ist ein Benthamist, der John Stuart Mills neuen Ideen mißtraut; Mill habe
Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit zu selbständigen Werten gemacht, statt sie der
utilitaristischen Prüfung zu unterwerfen. Aber auch Stephen kann nicht zu Bentham
zurückkehren, das Vertrauen der Aufklärung, gesellschaftliche Harmonie herstellen
zu können, kehrt nicht zurück. Gegen Mills Fortschritt durch Erziehung, die neue-
re Kommentatoren so oft mit Herrschaft identifizieren, setzt Stephen – Herrschaft. 
Mill und Stephen sind sich einig, daß Gesetzgebung nicht reicht, die Gesellschaft
zu ordnen, sondern daß individuelle Moral nötig ist. Aber bei Stephen wird Moral
immer Züge von Zwang behalten. Machtbeziehungen können durch Demokratie
verändert, aber nie ganz durch Überzeugung ersetzt werden. Sein politisches
Ideal ist eine Stärkung der Rolle der Bürokratie gegenüber den gewählten Institu-
tionen, durchaus eine benthamistische Idee. Am erfolgreichsten war er als juristi-
sches Mitglied der Regierung für Indien, weil er dort einen Freiraum hatte („a sort
of king in my own department“), den er für seine Versuche der Rechtsreform in
England nie finden konnte. Er bestand immer darauf, daß Indien ein erobertes
Land sei, nur wenn man sich daran erinnert, kann es regiert werden. Es gibt kei-
nen Mittelweg zwischen consent und conquest. Keine Herrschaft darf Gewalt-
herrschaft sein, aber das eroberte Indien muß anders regiert werden als England.
Vgl. seine Polemik gegen Homerule für Indien: Foundations of the Government of
India, in: The Nineteenth Century No 80 (October 1883) 541-568. Dieser Realis-
mus bestimmt auch Stephens Äußerungen zu internationalen Beziehungen. Wir 
kennen seine völkerrechtlichen Ansichten nur aus der Polemik gegen Mill. Als
Jurist kennt er vor allem die Grenzen des Völkerrechtes. Er hat die necessità im
internationalen System begriffen und die Grenzen, die der Freiheit des Einzelnen
gesetzt werden. Das ist im 19. Jahrhundert selten, in Großbritannien ganz selten.
Seine Einsicht ist eine Folge der Veränderungen des internationalen Systems 
durch den preußischen Sieg 1870. Stephen ist kein altmodischer Bellizist, der 
vom Krieg eine Erfrischung erhofft; man kann bei ihm den Übergang zu einem
Realismus der Internationalen Beziehungen studieren.

Liberty, Equality, Fraternity. – London : Smith, Elder, 1873
2. Auflage 1874, Neudrucke 1967, 1991, 1993
Deutsche Übersetzung u.d.T.: Die Schlagwörter Freiheit Gleichheit Brüder-
lichkeit in ihrer ethischen, socialen und politischen Anwendung. – Berlin 
1874
III The Doctrine of Liberty in its Application to Morals
Krieg und Eroberung beherrschen alle großen Fragen der Politik und haben einen
entscheidenden Einfluß auf Religion und Moral. 1866 und 1870 wurden morali-

144

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sche und religiöse Fragen entschieden. Kriege können in der Regel vermieden 
werden, aber nicht diese großen Kämpfe. Staaten haben keinen „common supe-
rior”, deshalb gilt die Analogie Strafe-Krieg nicht. In Außenbeziehungen werden
immer Interessen bedacht. Auch Schiedsgerichtsbarkeit beruht auf Wil-
len/Interesse der Parteien. Was eine Nation ist (v.a. ihr Umfang), wird im interna-
tionalen System von den anderen Nationen bestimmt. Es gibt keine Regeln zu
entscheiden, ob Rhein oder Vogesen die Grenze zwischen Deutschland und 
Frankreich sein sollen oder ob die britischen Nationen in einem oder vier Staaten 
leben sollen. Das kann nur force entscheiden, in dem weitesten Sinn des Wortes 
als moralische, intellektuelle oder physische Macht. Es ist ein Kampf der Macht 
und Attraktion der Ideen der verschiedenen Nationen. Alle großen Kriege haben
dieses moralische Moment. Da können Juristen nicht entscheiden. Kriege ent-
scheiden, was Menschen glauben sollen. Der Krieg ist die ultima ratio nicht allein
der Könige, sondern auch der Gesellschaften. Das bedeutet, daß Macht der Frei-
heit vorausgeht und Freiheit auf Macht beruht. Nur unter einer machtvollen, gut
organisierten, und intelligenten Regierung kann Freiheit bestehen. Daraus folgt
aber nicht Kampf um jeden Preis, sondern die Bereitschaft, eine Niederlage zu 
akzeptieren (zumal sie nicht entehrt) und Kriege nicht mit allen Mitteln zu führen. 
Alle menschlichen Beziehungen sind eine Begrenzung der Freiheit, alle haben
einen Anteil von Zwang, freilich in vielen Abstufungen vom Krieg abwärts.

2.3.1.5 Sir John Robert Seeley
1834-1896, Professor für Geschichte in Cambridge (wo er Politische Wissen-
schaft als Studienfach etablierte). Engagiert in Arbeiterbildung, in Schul- und Uni-
versitätsreform und als Redner für die Imperial Federation League. Vgl. Deborah 
Wormell, Sir John Seeley and the Uses of History. – Cambridge 1980.

Seeley, der als Ideologe des Britischen Reiches in Erinnerung geblieben ist, war
den Zeitgenossen zunächst als Biograph von Jesus Christus und als Autor eines 
Plans zur Einigung Europas bekannt. Er selber sah als seine wichtigsten Werke
seine Biographie des Freiherrn von Stein als Apologie des modernen Nationalis-
mus gegen falschen Kosmopolitismus und seine Vorlesungen über natürliche 
Theologie als Apologie der wissenschaftlichen Zivilisation als universalem Reich
Gottes. Standarddeutung ist ein Wandel vom Internationalismus zum Nationalis-
mus (Jakob ter Meulen, Der Gedanke der Internationalen Organisation in seiner
Entwicklung. – II/2. – Den Haag 1940. – S. 141-142; Martin Ceadel, Semi-
detached Idealists : the British Peace Movement and International Relations, 
1854-1945. – Oxford 2000. – S. 92). Aber eher geht es um historische Dialektik.

Bei Seeley können Nation und Religion nicht getrennt werden, Religion ist Ge-
meinschaftsbildung, eine Art Volkshochschulbewegung zur Eindämmung des
Sozialismus. Über eine durkheimsche Zivilreligion hinaus behält er ein objektives
Moment der Naturverehrung. Damit tendiert seine natürliche Religion zum Kos-
mopolitismus. Wie häufig im 19. Jahrhundert ist Weltgeschichte Religionsge-
schichte: Auflösung der antiken Nationalreligionen durch das universale Christen-
tum und Überwindung des Christentums durch eine Wissenschaftsreligion (irgend-

145

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wo zwischen Spätidealismus und Kulturprotestantismus), außerchristliche Welt-
regionen werden in diesen Prozeß einbezogen. Die expandierende Zivilisation
wird zum Reich Gottes. Aus einem goetheanischen Pantheismus wird eine Legi-
timationsstrategie für das Empire. Seeley spricht von einer Ehe zwischen Eng-
land und Indien; es wird nie klar, was Indien in diese Ehe einbringen darf.

Der zweite Prozeß, den Seeley beschreibt, ist die Bewegung der europäischen
Staaten der Neuzeit. Sein Buch über The Growth of British Polity (1895), eine
Einleitung zu seinem nie geschriebenen Hauptwerk über die britische Außenpoli-
tik von 1688 bis Napoléon, ist ein Werk im Gefolge Rankes: zeigen, wie die politi-
sche Geschichte eines Staates von der Interaktion mit anderen Staaten geprägt
wird. Für diese Interaktion, nicht für Diplomatiegeschichte hat Seeley den Begriff
„international history“ gebildet. Er beschreibt einen langfristigen Wandel von
dynastisch bestimmter zu national bestimmter Außenpolitik („national polity“ kann
man als „Nationalinteresse“ übersetzen), der in England mit der Revolution von
1688 abgeschlossen wird, auf dem Kontinent erst nach der Revolution von 1789.
Seeley gehört damit in die Vorgeschichte des Realismus, aber es ist gewiß kein
Glauben an einen zeitlosen Realismus. Die „international history“ des 16. und 17. 
Jahrhunderts muß grundsätzlich vom Zeitalter der Nationalstaaten unterschieden 
werden. Erst das Hauptwerk, das er nicht geschrieben hat, hätte ein Buch über 
die Interaktion von Nationen sein müssen. Eine Andeutung gibt der Exkurs der 
Stein-Biographie, mit der Polemik gegen eine voreilige übernationale Ordnung,
die eine hegemoniale Ordnung wäre. Die Alternative zu einem Europa der Natio-
nen kann nur eine Nation Europa sein, mit einer europäischen Bürgerschaft. In 
ruhigen Zeiten sieht es danach aus, in Krisen merkt man, wie wenig davon
erreicht ist. Das sagt Seeley zweimal: 1871 im Europa-Plan, später in einer War-
nung vor ungleicher Entwicklung des Nationalismus. Die ungleiche Entfaltung des
Gemeinschaftsbewußtseins durch ungleichen Druck von außen beängstigt See-
ley. Ein direkter Weg zum künftigen Frieden ist nicht sicher, wird aber in England 
oft als selbstverständlich akzeptiert. Nach der viktorianischen Friedenszeit kann 
durchaus wieder eine Zeit der Kriege kommen, in der statt privater und kosmopo-
litischer Tugenden kriegerische Tugenden benötigt werden (Georgian and Victo-
rian Expansionism, in: Fortnightly Review 42 (1887) 123-139). Seeley treibt um,
daß die durch die Insellage von äußerem Druck relativ sicheren Briten Loyalität
für eine veraltete Tugend halten könnten und nur abstrakte Kirchen- oder Partei-
prinzipien oder die Menschheit als Ganzes erst nehmen, während kontinentale 
Staaten Patriotismus haben, weil sie ihn nötig haben. Aber die internationale Ge-
sellschaft ist nicht nur eine Gefahr, sondern auch die Chance einer Nation, im
Vergleich mit anderen sich besser kennen zu lernen (Our Insular Ignorance, in:
The Nineteenth Century 18 (1885) 861-872). Seeley ist ein Rankeaner, der den
Engländern, die notorisch von einem Primat der Innenpolitik ausgehen, einen
Primat der Außenpolitik beibringen will (Hans Rothfels nannte Seeleys Argument 
des Außendrucks das „zugespitzteste Wort“, den Primat der Außenpolitik zu for-
mulieren).

Auch für Seeley bleibt innenpolitische Integration zentral. Seine politikwissen-
schaftlichen Vorlesungen geben eine entmythologisierende Darstellung der engli-
schen Verfassungsentwicklung. An Zunahme der Demokratie glaubt er nicht,

146

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Großbritannien ist eine „elective aristocracy“. Die verbreitete demokratische
Begründung der freiheitlichen Institutionen aus der angelsächsischen Ras-
se/Tradition ist nur „a cheap explanation.“ Sein Thema ist das Ausmaß der Zentrali-
sierung, das er auf das Ausmaß der äußeren Bedrohung zurückführt. Es ist natür-
lich keine Neuentdeckung, daß Großbritannien durch seine Insellage privilegiert
ist, Seeleys Quelle dürfte aber Tocqueville gewesen sein, der den amerikanischen
Föderalismus nur wegen dem fehlendem Außendruck für möglich hält. Aber die
äußere Bedrohung ist bei Seeley nur Teil der Erklärung: „anarchic instincts within
the community, an intestine discord between families or sects or parties, may
provoke the community to remedy the evil by creating an iron government“ (mit 
diesen vormodernen Formulierungen sind Klassengegensätze des 19. Jahrhun-
derts gemeint). Die Freiheit ist an Gemeinschaftsbewußtsein gebunden, dieses
an die äußere Bedrohung.

Auch The Expansion of England (1883) ist eine Variation über ein Thema von
Tocqueville: die künftige amerikanische und russische Weltmacht durch Fort-
schritte der Verkehrstechnik. Seeley will zeigen, daß dieser Fortschritt auch Eng-
land einen Rang als Weltmacht geben wird, weil die Siedlerkolonien bloße Aus-
dehnung Englands seien. Das ist kein technischer Determinismus, wie Daniel 
Deudney meint, der Seeley den ersten „industrial globalists“ nennt und auf den 
Satz schrumpfen läßt: Distanz „is abolished by science“ (Greater Britain or Grea-
ter Sythesis? : Seeley, Mackinder and Wells on Britain in the Global Industrial
Era, in: Review of International Studies 27 (2001) 187-208; ders., Bounding 
Power : Republican Security Theory from the Polis to the Global Village. – Prince-
ton, N.J. 2007. – S. 227-229). So hilfreich der Verkehr ist, das Nationalbewußt-
sein ist wichtiger. Daß Amerika sich erfolgreich von England getrennt hat und daß 
Indien kein dauerhafter Teil des Größeren England bleiben wird, liegt an Ver-
schiedenheit der Religion. Die gemeinsame Idee Seeleys von der Europa-Rede 
1871 über die Stein-Biographie 1878 bis zum Expansion-Buch 1883 ist die Unmög-
lichkeit von Hegemonie und Kolonialreich. Ein Staat der kein Nationalbewußts-
einhat (oder in Seeleys Terminologie: keine gemeinsame Religion entwickelt),
kann nur vorübergehend sein. Seeley war ein guter Prophet für Indien (und mög-
licherweise für Europa), nicht aber für den globalen englischen Nationalstaat. The
Expansion of England klingt wie die Weltreichslehren im Zeitalter des Imperialis-
mus, ist aber eher Nachzügler der Diskussion der 1860er Jahre über liberale
Reorganisation des Reiches. Mächtebalance beschäftigt ihn nur flüchtig. Wie
Treitschke diskutiert er, ob Großstaaten oder Kleinstaaten vorzuziehen seien.
Der gelernte Altphilologe ist noch an der Polis orientiert und mißtraut bloßer Aus-
dehnung. Aber er weiß, daß ein Kleinstaat unter Großstaaten verloren ist. Zu
einer systematischen Beobachtung macht er das nie, er ist kein Realist.

Die Wissenschaft von den internationalen Beziehungen erinnert sich an Seeleys
Lehre, daß die internationale Bedrohung entscheidend für die politische Verfas-
sung eines Staates ist. Otto Hintze wollte den deutschen Antiparlamentarismus
mit der Bedrohung Deutschlands erklären. Seine gewundenen historischen Ana-
lysen lassen an der Gültigkeit eher zweifeln: Am Ende sieht auch er den (deutschen)
„Mangel an innerer Konsolidation“ als genauso entscheidend an und kommt so dem 
originalen Seeley näher (Machtpolitik und Regierungsverfassung (1913), in: Staat 

147

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und Verfassung : gesammelte Abhandlungen zur allgemeinen Verfassungsge-
schichte. – 2. Aufl. – Göttingen 1962. – S. 433 und 439; Das Verfassungsleben
der heutigen Kulturstaaten (1914), ebd. S. 411). Für Ernst-Otto Czempiel wurde
„Seeley’s Gesetz“ ein wichtiger Baustein seiner Forderung nach friedlicher Inter-
vention für Demokratisierung: Der erste Schritt muß sein, den Druck auf eine
autokratische Regierung gering zu halten (Friedensstrategien. – Paderborn 1986.
– S. 127; 2. Aufl. Opladen 1998. – S. 170-171). Eine erstaunliche Karriere der 
Maxime vom Antipazifismus bei Seeley und Antiparlamentarismus bei Hintze zur
Demokratieförderung als Friedensstrategie! In Gabriel Almonds Hinweis auf das 
„Seeley-Hintze Law“ geht es eher darum, einem mißachteten Forschungsfeld 
eine theoriegeschichtliche Würde zu geben (The International-National Connec-
tion, in: British Journal of Political Science 19 (1989) S. 239-245, Neudruck in:
G. A., A Discipline Divided : Schools and Sects in Political Science. – Newbury
Park 1990. – S. 265-272). Almond deutete übrigens an, daß das „Gesetz“ viel-
leicht nur für den europäischen Staatsbildungsprozesses vom 16. bis 19. Jahr-
hundert gilt, also die Periode, über die Seeley gearbeitet hat, und zur Erklärung
kommunistischer Regime und Autokratien der Dritten Welt nicht viel beiträgt. Das 
hinderte ihn später nicht, einen vermeintlichen Abbau des amerikanischen Staa-
tes nach dem Ende des Kalten Krieges und die Auflösung der Sowjetunion als
Belege für das „Seeley-Hintze Law“ heranzuziehen (Ventures in Political Science 
: Narratives and Reflections. – Boulder, Colo. 2002. – S. 206). Es ist ein Haupt-
problem mit diesem Gesetz, daß nie bestimmt wird, ob von langfristigen Prozes-
sen oder kurzfristigen Ereignissen gesprochen wird. Vgl. einen (auch nicht über-
zeugenden) Versuch, das „Gesetz“ zu falsifizieren: Hristina Nikolaeva Dobreva, 
„Second Image Revisited“ Reexamined, M.A.-Arbeit, Simon Fraser University 
2009, http://ir.lib.sfu.ca/retrieve/3643/etd2285.pdf.

United States of Europe : a Lecture Delivered before the Peace Society, in:
Macmillan’s Magazine 23 (1870/71) 436-448
Neudruck: Hannover 2008 (im Neudruck von Die Ausbreitung Englands in
der Reihe Die EU und ihre Ahnen im Spiegel historischer Quellen)
Das Ende der Kriege ist wünschenswert (wenn auch Opferbereitschaft und Dis-
ziplin einer durch einen gerechten Grund geeinten Nation verschwinden werden), 
ist aber nicht durch internationale Bemühungen zu erreichen, sondern nur durch
Staatsbildung. Das war bei der Durchsetzung des staatlichen Gewaltmonopols so 
und auch beim Zusammenschluß von England und Schottland. Das ist zwischen 
England und Frankreich, Frankreich und Deutschland wiederholbar: Politische
Einigung muß vorausgehen, Verlust der Antipathien folgt. Internationale Kongres-
se, internationaler Gerichtshof, Staatenbund, Verbindungen zwischen Regierun-
gen reichen nicht, nötig ist ein Bundesstaat. Eine „slight but effectual federation“
ist nur ein Traum. Vorbild kann die Amerikanische Union sein, deren Charakter
als Bundesstaat erst durch den Bürgerkrieg entschieden wurde. Europa braucht 
Legislative und Exekutive, der Bund muß über die militärische Gewalt verfügen.
Das ist erst möglich, wenn die Bürger die gemeinsame Nation mehr als ihre loka-
len Staaten ehren. In ruhigen Zeiten scheint dieses europäische Bewußtsein be-
reits erreicht; aber in Krisen werden die nationalen Aversionen wieder entschei-
dend. Es ist schwer vorstellbar, daß stolze Staaten wie Frankreich und England
Provinz eines europäischen Staates werden. Aber es ist möglich und nötig. Je 

148

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mehr Staaten nach dem Nationalitätenprinzip gebildet werden, desto mehr be-
steht die Gefahr endloser Kriege mit Nationalhaß. Die Dynamik des europäischen
Friedens muß aus dem Christentum kommen, aus unterdrückten Nationen (Polen
und Elsaß-Lothringen), aus der republikanischen Bewegung (die hat den Frieden 
besonders nötig, denn Demokratien führen schrecklichere Kriege als Monarchien
und Aristokratien). 

Life and Times of Stein, or Germany and Prussia in the Napoleonic Age. –
vol. II. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1878. – S. 386-388
Im Zeitalter Napoléons wurde der liberale Kosmopolitismus abgelöst durch einen 
altmodischen und engen Patriotismus (für den Stein steht). Dieser Rückschritt ist
auf dem Kontinent mit seinen inzwischen gewaltigen Armeen gefährlich. Die alte
Theorie der Einheit Europas, für die das Hl. Römische Reich stand, war höhere
Theorie als die Nationalitätentheorie. Das Beste wäre gewesen, das Reich zu
einer Realität zu machen. Die Zerstörung des Reiches hat das unmöglich gemacht.
Das Reich Napoléons als übernational anzuerkennen, war das größte Übel, diese 
falsche Einschätzung war Voraussetzung seines Erfolgs. Die Zurückweisung des 
Patriotismus durch Herder und Goethe war Extravaganz: Es ist besser, wenn der
Patriotismus wiederkehrt, selbst in extremer und enger Form, als daß er völlig 
verworfen wird. In einem geeinten Europa, wie es das Hl. Römische Reich vor-
weggenommen hat und wie es gewiß in Zukunft mehr befriedigend realisiert wer-
den wird, behält der Patriotismus seinen Platz, so wie in einem Staat Platz für
Lokalpatriotismus ist. In einem Nationalstaat kommt Einheit vor Freiheit; aber in
einer despotischen Union von Nationen folgt der Einheit nicht leicht die Freiheit,
weil der Despotismus die Nationen gegeneinander ausspielen kann.

Natural Religion. – London : Macmillan, 1882. – 262 S.
II/4 Natural Religion and the State
Religion ist keine private Weltanschauung, sondern das gemeinsame Denken
und Fühlen einer Gemeinschaft. Seeley beruft sich auf Mazzini: „Italy is itself a
religion.“ Nationen sind aus Religionen entstanden, von Moses über Mohammed
bis zum Propheten von Utah. Die Katholische Kirche (und das Hl. Römische
Reich) waren eine Abnormalität („the resurrection of a fallen nationality in an idea-
lized shape“). Eine Kirche ohne Staat wird eine philosophische Sekte, ein Staat
ohne Kirche eine bloße Verwaltungsmaschine, deren Schwäche die Revolutionen 
des 19. Jahrhunderts gezeigt haben. In der Gegenwart stirbt eine alte Kirche ab
(die christliche) und eine neue entsteht (Seeleys Religion der Wissenschaft). Vom 
christlichen Erbe bleibt die Verpflichtung auf die Menschheit, statt auf einen 
begrenzten Stamm oder eine Nation. Christliche Mission als Verbreitung einer 
lokalen Religion muß verworfen, seine weltliche Religion soll den fatalistischen,
im Brauch gefangenen Nationen des Orients gepredigt werden. Nur so kann im
Laufe der Geschichte „the great civilized community, the modern City of God“ 
entstehen. Das Reich Gottes ist identisch mit der Zivilisation, die nicht in Gegen-
ständen oder Institutionen besteht, „but in religion or worship or the higher life.“ 
Die Zivilisation war lange in der Weltkirche oder dem Weltstaat Europas versam-
melt. Die neue natürliche Religion kann auch Indien erreichen, wie es das histori-
sche Christentum nicht kann. Wegen dem Missionsauftrag (nach innen und nach 
außen) muß auch die Wissenschaftsreligion die Form einer Kirche annehmen.

149

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


The Expansion of England. – London : Macmillan, 1883. – 309 S.
Bis 1914 fast jährlich Neudrucke, zuletzt Neuausgaben 1971 und 1999
Deutsche Übersetzung Stuttgart 1928, mit Neuausgaben 1954 und 2008
Seeley unterscheidet zwischen den Siedlerkolonien und der Herrschaft über 
Indien. Die Siedlerkolonien bilden mit Großbritannien ein Größeres Britannien.
Die Kolonien der frühen Neuzeit waren Besitz der Kolonialstaaten, sie haben sich 
vom Mutterland gelöst. Die Erneuerung des Kolonialreiches in Kanada und Austra-
lien ist dagegen eine Ausweitung Englands/Großbritanniens. Das Vorbild der USA
hat gezeigt, daß auch ein großer Staat durch Föderalismus zusammengehalten
werden kann. Amerika ist eine eigene Nation geworden, weil es als religiöser
Exodus begonnen hat; nur weil die amerikanischen Siedler schon eine Kirche
waren, konnten sie einen Staat begründen. Das Größere Britannien hat keine 
Religionsgegensätze und ist als eine einzige Nation zu betrachten. Seeley denkt
nicht an weitere Expansion, die bereits übernommenen Gebiete sollen intensiver
besiedelt werden (die Vorbewohner kommen nicht vor). Die britische Herrschaft
in Indien ist etwas anderes: dort gibt es keine englischen Siedler und keine
Gemeinsamkeit der Religion. Es wäre besser gewesen, Indien nicht zu überneh-
men, aber es kann nicht einfach aufgegeben werden. Es gibt zu einem indischen 
Nationalbewußtsein nur Ansätze. Nationalbewußtsein ist eine letztlich unbe-
zwingbare Ressource. Wenn in Indien eine Volksbewegung aufkommen würde,
müßten die Engländer schneller abziehen als die Österreicher aus Italien. Da hilft
kein Geschwätz von der überlegenen englischen Rasse. Aber weder die halb-
barbarischen Muslime noch die seit Jahrhunderten stagnierenden Hindus können
einen Weg bieten. Die englische Herrschaft ist durch höhere Kultur gerechtfertigt
(Handelsvorteile sind dagegen kein Argument für die Herrschaft über Indien, 
weltpolitisch ist sie wegen der Konfrontation mit Rußland eine Gefahr). Seeley 
verwirft die „bombastische Auffassung“ vom britischen Reich, bloße Ausdehnung
ist keine Stärke; genauso verwirft er die pessimistische Auffassung, daß das 
Reich notwendig zusammenbrechen werde. Das Größere Britannien ist haltbar, 
weil durch Fortschritte der Verkehrstechnik und der politischen Organisation Ent-
fernungen weniger bedeuten. Das Größere Britannien kann mit der amerikani-
schen Föderation und dem russischen Großstaat (bei dem unvorstellbar ist, daß
er bei wachsender Zivilisation eine Zukunft haben könnte) gleichrangig bleiben, 
eine Chance, die andere europäische Großmächte nicht haben.

Introduction to Political Science : Two Series of Lectures / ed. by Henry
Sidgwick. – London (u.a.) : Macmillan, 1896. – 387 S.
Posthume Veröffentlichung von Vorlesungen 1885/86.
I/6 In allen organischen Staaten ist die Politik abhängig vom äußeren Druck,
„which calls for common action, and common action calls for government.“ Das
Ausmaß der Regierungstätigkeit wird deshalb proportional zum Außendruck sein,
das Ausmaß der Freiheit umgekehrt proportional. England und die USA mit exzel-
lenten natürlichen Grenzen sind frei von zentralistischer Macht, Preußen mit 
besonders bedrohten Grenzen ist ein absolutistischer Staat.
I/7 Seeley beunruhigt die Zunahme der Staatstätigkeit in England ohne
äußere Gefahr. Eine starke Regierung kommt aus der Verteidigung des Staates 
gegen „destructive influences, external or internal“.

150

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Peardon, Thomas P.
Sir John Seeley, Pragmatic Historian in a Nationalistic Age, in: Nationalim
and Internationalism : Essays Inscribed to Carlton J. H. Hayes / ed. by
Edward Mead Earle. – New York : Columbia Univ. Pr., 1950. – S. 285-302
Seeleys Thema ist der Nationalstaat, aber er ist kein „eulogist of the national state.“ 
Er sucht ein Gegengewicht zum bloßen Nationalismus. Der neue Supranationalis-
mus kann keine Kopie des vornationalen Kosmopolitismus sein. Im Gegensatz zu 
Lord Acton, seinem Nachfolger in Cambridge, verurteilt er den Nationalismus
nicht. Er sieht, daß der Nationalismus Europa vor Napoléon gerettet hat (gegen
Hitler und Stalin war das nicht anders). The Expansion of England hat auf den
britischen Imperialismus gewirkt, ist aber frei von britischem Chauvinismus (und
westlichem Überlegenheitsgefühl). Im Ganzen ist Seeley gescheitert: Es kam nur
zu einem lockeren Commonwealth-Ideal.

Shannon, R. T.
John Robert Seeley and the Idea of a National Church : a Study in Church-
manship, Historiography, and Politics, in: Ideas and Institutions of Victorian
Britain : Essays in Honour of George Kitson Clark / ed. by Robert Robson. –
London : Bell, 1967. – S. 236-267
Die schwach konfessionelle Broad Church wurde als pädagogischer Arm des 
Staates gesehen, als „spiritual organ of the Nation“ (gegen Materialismus). Für
Seeley ist Geschichtsschreibung Teil dieser Aufgabe. Als Historiker feiert er die 
moralische Überlegenheit des preußischen Staates. Zum europäischen Staaten-
system mit bewaffneten Frieden gibt es keine Alternative. Wenn die Friedensge-
sellschaft vom Supranationalismus träumt, hat sie dieselben Illusionen wie Goe-
the und Dalberg gegenüber Napoléon. Krieg kann nur abgeschafft werden, wenn
es einen europäischen Staat geben wird. Seine beiden Werke zur englischen
Geschichte sind Gegenstück der Stein-Biographie. Er interessiert sich nicht für 
die Geschichte der Verfassung, sondern für England als Nation unter Nationen. 
Die Verfassung ist von den Machtbedarf abhängig und kann nicht allein aus dem
innenpolitischen Kontext verstanden werden. Spätestens mit Bismarcks Mißach-
tung Palmerstons im Krieg gegen Dänemark war eine Neudefinition der Rolle
Englands nötig. Kein englischer Autor hatte eine adäquate Theorie von Englands
Rolle in einer Welt, die immer schwieriger für englische Interessen wurde. Auch
Seeley hat nur eine begrenzte Einsicht in das Wesen des Machtstaats. Er tut als
sei die post-napoleonische Situation die natürliche Situation Englands. Um 1890 
ist das überholt und auch Seeley ist in der Opposition gegen irische Homerule 
und in der Unterstützung der Imperial Federation League über seine ursprüngli-
che Verteidigung des liberalen Größeren Englands hinausgegangen.

Bell, Duncan
John Robert Seeley and the Political Theory of Empire, in: Duncan Bell, Re-
ordering the World: Essays on Liberalism and Empire. – Princeton, N.J. 
2016. – S. 265-296
Seeleys religiöse Schriften sind eine Weiterentwicklung der englischen Ideen
einer Nationalkirche (in der Art von F. D. Maurice) und der comteanischen
Menschheitsreligion. Sie sind gegen einen religionslosen Staat gerichtet. Nationa-
lität ist von drei Momenten Geprägt: Abstammung, Religion und Interesse. Die
gemeinsame nationale Religion ist das stärkste Moment. Die Zukunft könnte 

151

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„a grand universal religion“ bringen, schon jetzt gibt es eine internationale
Gesellschaft, die „European brotherhood of nation-states.“ Seeley vertritt nationa-
list cosmopolitanism: er ist kein unkritischer Nationalist, lehnt aber einen reinen 
Kosmopolitismus ab wegen dessen jakobinischer und napoleonischer Herkunft.
Seit den 1880er Jahren wird Seeley Prophet der Imperial Federation. Die Expan-
sion Englands war die wichtigste Entwicklung der Geschichte der Neuzeit, aber
die Engländer haben noch nicht begriffen, daß England von einem Land in Euro-
pa ein Welt-Staat geworden ist, sie halten die Sezession der Kolonien für die 
Lösung. Seeley hält dagegen eine Föderation der englisch besiedelten Länder für 
nötig und möglich (durch die neuen Verkehrs- und Kommunikationstechniken
kann jetzt auch eine Einheit des Interesses erreicht werden). Damit kann neben
die USA und Rußland ein weiterer Welt-Staat treten. Dieser Versuch, das briti-
sche Reich als eine weltweite Nation zu denken, kann weder den Status Indiens
noch Irlands begreifen.
(Frühere Versionen dieses Textes: Unity and Difference : John Robert Seeley
and the Political Theory of International Relations, in: Review of International
Studies 31 (2005) 559-579; ders., The Idea of Greater Britain : Empire and the 
Future World Order, 1860-1900. – Princeton 2007. – S. 108-113 J. R. Seeley and 
the “World-State”; S. 150-178 The Apostle of Unity.)

2.3.1.6 John Emerich Edward Dalberg-Acton, 1st Baron
Acton
1834-1902, Journalist, Privatgelehrter, Professor für Geschichte in Cambridge; 
Parlamentsmitglied 1859-1865.

Lord Acton war bekannt für sein Projekt einer Geschichte der Freiheit. Das geplante
Buch wurde nie geschrieben und wir besitzen nur Essays, Vorlesungen, Rezen-
sionen, Briefe, Aphorismen. Sein heute bekanntester Aphorismus zeigt, was ihn
beschäftigte: „Power tends to corrupt and absolute power corrupts absolutely“ 
(aus einem Brief 1887). Daß Acton sein Buch nicht schreiben konnte, liegt auch 
daran, daß er sich nie entscheiden konnte zwischen der neuen deutschen Histo-
riographie und ihrem Historismus und einer Geschichtsphilosophie, in der Freiheit
noch wie im Deutschen Idealismus als eine der Transzendentalien behandelt
werden könnte; für diese Geschichtsphilosophie (oder eher Geschichtstheologie)
gab es aber keine Methode mehr. Actons Thema war die Entdeckung der Freiheit
in den Revolutionen des 17. und 18. Jahrhunderts, und die Bedrohung der Freiheit 
durch Volkssouveränität und Demokratie. Absolute Demokratie soll als so gefähr-
lich wie absolute Monarchie erkannt werden. Die neue Macht der amerikanischen
Unionsregierung im Bürgerkrieg erschreckt ihn so sehr, daß er auf der Seite der 
Sklavenhalterstaaten steht (und damit einen beträchtlichen Einfluß auf einen
Teil der britischen Liberalen hatte); die Abolitionisten werden durch die Unbe-
dingtheit ihrer Forderung nach Sklavenbefreiung neben den Jakobinern in die 
neue Geschichte der Unfreiheit eingeordnet. Es ist nicht so, daß er den Weg zur
Demokratie verhindern will, er spielt eine Rolle bei der Reorganisation der Whig
Party als Liberaler Partei (und auch die Sklaverei sollte allmählich beendet wer-
den). Aber er sucht nach Wegen, die Herrschaft eines einheitlichen Volkswillens

152

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


weiter in Grenzen zu halten. Er kämpfte gegen die Verbindung von Staat und
Kirche (der liberale Katholik kämpfte lange hauptsächlich gegen die Ansprüche
des Papsttums). Er kämpft für gemischte Verfassung und Föderalismus, aber
seine Kommentare zum amerikanischen Bürgerkrieg zeigen, wie formelhaft und 
unhistorisch diese Präferenz sein konnte.

Die Acton-Literatur ist zu häufig nur Nacherzählung seiner Aphorismen, seit
Jahrzehnten ist wenig Bemerkenswertes dazu gekommen. Vgl. deshalb wei-
terhin: Ulrich Noack, Politik als Sicherung der Freiheit : nach den Schriften 
von John Dalberg-Acton, dem Historiker der Freiheit 1834-1902. – Frankfurt 
am Main 1947; Gertrude Himmelfarb, Lord Acton : a Study in Conscience and
Politics. – London 1952; G. E. Fasnacht, Acton‘s Political Philosophy : an
Analysis. – London 1952.

Nationality ist der am häufigsten zitierte Essay Actons. So mühsam die Gedan-
kenführung zuweilen ist, die Absicht ist klar: gegen Zentralismus, für Föderalis-
mus. Er kämpft für das Recht der Nationalitäten gegen die „theory of nationality“,
d.h. gegen die Ansicht, daß der Nationalstaat die einzige legitime Form eines 
Staates sei. Als Schöpfer und Vertreter dieser Theorie nennt Action Mazzini und 
Mill, aber das ist v.a. für Mill völlig unzulänglich (allein schon, daß er für den
behaupteten Vorrang der Unabhängigkeit vor der Freiheit in dieser Theorie nichts 
als eine alte und sonst unbekannte Schrift von 1821 für einen Italienischen Bund
zitieren kann, sollte mißtrauisch machen). Acton identifiziert die Nationalität mit 
einer natürlichen Neigung und unterscheidet davon die moralische Verpflichtung 
gegenüber dem Staat; die vom Staat geformte Nation ist die einzige, der wir
Gehorsam schulden. Weder bei Mazzini noch bei Mill gibt es diese Identifizierung
der Nationalität mit Natur, beide geben, wie später auch Renan, dem Bewußtsein
einer gemeinsamen Geschichte Vorrang bei der Selbstbestimmung. Actons Idee 
der Nationalität ist viel „ethnographischer“ als im 19. Jahrhundert üblich, das dürf-
te auch 1862 noch sein deutsches, eher konservatives Erbe des Volksgeistes der 
deutschen, savignyschen historischen Schule sein (später hat auch er gelegent-
lich Bedenken geäußert, Nationalität an Brauch anzunähern). Acton will diese 
Nationalität gegen den unitarischen Nationalstaat retten. Öffentlichkeit kann er 
sich nur nach diesen Nationalitäten geteilt vorstellen, ein Gewicht der Vergan-
genheit in den Debatten der Öffentlichkeit, das Mill nicht zugelassen hätte. Actons 
zentrales Argument ist: „The greatest adversary of the rights of nationality is the
modern theory of nationality.“ Es ist keine generelle Polemik gegen den National-
staat; ihm geht es mehr darum, daß die „theory of nationality“ von multinationalen
Staaten nichts weiß, obwohl es diese gibt. Auch Großbritannien hält er für einen
solchen multinationalen Staat (es ist Actons übliche Gegenüberstellung der engli-
schen, föderalistischen Freiheit und der französischen, absolutistischen Demo-
kratie). Daß Österreich eine Föderation von Nationalitäten werden könnte ist
1862 nur noch bloße Hoffnung (Acton folgt da Vorstellungen von Magnaten des 
Habsburgerreichs, die vor allen am Erhalt der alten Kronländer interessiert waren,
später war er offenbar mit Österreich-Ungarn zufrieden, das kaum ein Vorbild für
einen Vielnationalitätenstaat sein konnte). Wie sehr dieser Aufsatz ein Kommen-
tar zu Österreich ist, wird auch dadurch deutlich, daß die multikulturelle Freiheit
als eine Hierarchie höherer, erziehender Völker und niederer, lernender Völker
angesehen wird; dieser Föderalismus setzt zudem einen (monarchischen) Staat

153

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


voraus, der über der Gesellschaft stehend vermittelt, auch das ist 1862 bereits
ein konservativer oder konservativ-liberaler Restbestand. Die Kommentare zu
Actons Nationalitätentheorie kommen selten über selektive Inhaltsangaben des
Nationality-Aufsatzes hinaus: Noack a.a.O. S. 170-181; Himmelfarb a.a.O S. 83-
87; Fasnacht a.a.O. S. 126-139; Hector J. Massey, Lord Acton’s Theory of Natio-
nality, in: The Review of Politics 31 (1969) 495-508. Timothy Lang warnt, die
Voraussicht Actons zu übertreiben, es geht um Probleme des 19. Jahrhunderts 
wie Einigung Italiens und Auflösung Österreichs (Lord Acton and the ‘Insanity of
Nationality’, in: Journal of the History of Ideas 63 (2002) 129-149). Actons Aufsatz 
wird hier referiert, weil er im 19. Jahrhundert der energischste Widerspruch gegen 
den Nationalstaat als Muster für einen legitimen Staat ist. Durch seinen Protest
gegen den unitarischen Nationalstaat wurde er zu einem im 19. Jahrhundert noch
isolierten Vertreter eines Rechtes nationaler Minderheiten. In dieser Zeit hatte der
Aufsatz wenig Gehör gefunden, am Anfang des 20. Jahrhunderts war er durch
die Wiederveröffentlichung in einer Essaysammlung Actons bekannter geworden 
und wurde mit den Zweifeln an Nationalismus und Nationalstaatlichkeit in den
1930/40er Jahren berühmt. Eine neue Welle des Interesses kam mit den Nationa-
litätenkonflikten der späten 1980er und frühen 1990er Jahren in Ex-Jugoslawien
und Ex-Sowjetunion.

Nationalisten des 19. Jahrhunderts sehen in Nationalstaaten eine Begrenzung
der Expansion der Staaten. Acton ist darin konsequent, daß er den Nationality-
Artikel, den er mit Hinweisen auf die alte europäische internationale monarchi-
sche Gesellschaft begonnen hat, mit der Sehnsucht nach dieser beendet. Er
spricht einer internationalen Gesellschaft von Nationalstaaten nicht nur ab, mehr
Legitimität zu besitzen als eine Gesellschaft dynastischer Staaten, er trauert auch
einem wichtigen Merkmal der alten internationalen Ordnung nach: es wären dann
keine Eroberungen mehr möglich. Es paßt zu Actons konservativen Resten, daß
er die deutsche Begründung für die Annexion von Elsaß und Lothringen vorweg-
nimmt, nicht das französische Gegenargument aus der historischen Erfahrung
der annektierten Bevölkerung. Das Recht der Eroberung akzeptiert Acton auch
später: es ist zwar eine prekäre Grundlage für Rechte, aber die Staaten haben es
immer anerkannt (The War of 1870, ein Vortrag von von 1871, veröffentlicht in:
Historical Essays and Studies 1907, S. 259). Actons multinationale Föderation
hat ein Gegenstück im Kolonialreich. Schon im Nationality-Aufsatz hat er erklärt,
daß ein Staat mit verschiedenen races (was wir an dieser Stelle als „Rassen“ im
Gegensatz zu Nationalitäten übersetzen sollten), keine Demokratie sein kann. In 
einem etwa gleichzeitigen Text zum Kolonialismus kommt Acton umstandslos
vom Kosmopolitismus des Christentums, das die Abgeschlossenheit der Natio-
nalstaaten der Antike überwunden hat, zur Regierung der christlichen Staaten
über savage races. Multirassische Staaten benötigen einen Monarchen oder die 
Kirche. Die USA können nur deshalb eine Demokratie sein, weil die Roten aus-
geschlossen wurden und die Schwarzen weiterhin Sklaven bleiben. In den Sied-
lerkolonien werden allein die britischen Auswanderer die Nation bilden; die Eng-
länder, die ökonomischen Gesetzen folgen, können, anders als die Spanier, das
Aussterben der Eingeborenen nicht verhindern. Acton sieht gleichmütig zu, daß 
Jäger und Fischer „perish as our civilisation pushes forward.“ Indien wird sich 
einst vielleicht selber regieren, aber man kann nur hoffen, daß bis dahin nicht nur

154

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Politik des Ostens, sondern auch die Gesellschaft des Ostens zerstört wird
(Colonies (1862), in: Selected Writings of Lord Acton vol. I (1986) 177-188). Der
späte Acton hat seinen Föderalismus vielleicht als Friedensstrategie gesehen:
„Federalism – The only way of avoiding war“ (bei Fasnacht a.a.O. S. 244, ohne 
Kontext aus einem Manuskript zitiert). Aber darüber hat er nichts veröffentlicht.

Nationality, in: The Home and Foreign Review 1 (July 1862) 1-25
Neudruck in: The History of Freedom and Other Essays. – London : Macmil-
lan, 1907. – S. 270-300
Neudruck in: Essays in the History of Liberty. – Indianapolis, Ind. : Liberty 
Fund, 1986 (Selected Writings of Lord Acton ; 1) 409-433
Wie andere Idee des Zeitalters der Revolution hat Nationalität recht, solange sie
sich gegen bestimmte Mängel richtet, aber sie kann nicht Grundlage für die Neu-
einrichtung einer Gesellschaft werden. Im europäischen System, in dem die
Grenzen durch Dynastien gemacht wurden, wurde ein Recht der Nationen weder
von Herrschern noch von Völkern anerkannt. In Kriegen wurde nicht an ein
Nationalgefühl appelliert. „The art of war became a slow and learned game.“ Die-
ses alteuropäische System haben die Monarchen selber durch die Teilung Polens
zerstört, sie haben damit eine Nation geschaffen, die wider die Dynastien erneut 
zum Staat werden will. Durch die Französische Revolution, Napoléon und den
Wiener Kongreß wurden die Rechte der Nationen so mißachtet, daß als Gegenbe-
wegung eine Nationalitätentheorie entstand, die verlangt, die europäischen Gren-
zen den bestehenden Nationen anzupassen. Was als liberale Bewegung begann,
wurde zum bloßen Dogma, daß eine Nation nicht durch Fremde regiert werden
dürfe. Tatsächlich polemisiert Acton gegen die Idee eines Einheitsstaates, der
von seinen Bürgern einen gemeinsamen Charakter, Interessen und Meinungen 
verlangt. Es gäbe dann keinen Widerstand gegen Zentralisierung mehr. Dagegen 
stellt Acton das Ideal eines Staates, der verschiedene Nationalitäten umfaßt. Er
verspricht, daß in diesem Gebilde „inferior races“ durch „races intellectually supe-
rior“ erzogen und altgewordene Völker durch vitalere regeneriert werden. Die 
Rechtfertigung für die Föderation der Nationalitäten ist, daß ihn ihr „a superior
race“ wirken kann. Dieses Modell ist nicht universell anwendbar, sondern v.a. 
dort, wo Nationalitäten mit verschiedenem Entwicklungsstand zusammentreffen,
aber keine die anderen überwältigen und absorbieren kann. Nur diese Föderation
der Nationalitäten kann die Nationalitäten bewahren. Die Idee eines Nationalstaa-
tes ist dagegen der größte Feind der Rechte der Nationalität, die inferior races
werden ausgerottet oder in Knechtschaft gehalten. Staaten, die keine Vielfalt von 
Nationalitäten haben sind unvollkommene Staaten. Nationalstaaten zerstören die
Demokratie, weil sie dem Volkswillen Grenzen vorgeben. Diese Idee verhindert
nicht nur die Teilung von Staaten, sondern auch ihre Expansion „and forbids to 
terminate war by conquest, and to obtain a security for peace.“

Sir Charles Wentworth Dilke (1843-1911) war der jüngste Protegé von John 
Stuart Mill in der britischen Politik (er war zunächst Sekretär von Mills Land Ten-
ure Reform Association), ein Republikaner, ein politischer Führer der Radikalen
und der Arbeiterinteressen in der Liberalen Partei. Bekannt geblieben ist er als 
Vordenker des liberalen Empire. Es ist eine Gratwanderung: Zur Rechtfertigung 

155

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


des Kolonialismus fällt ihm, nur das britische Prestige ein: Inselmentalität bringt
„dwarfing of mind“, ohne Empire wäre Großbritannien nur „Guernsey a little mag-
nified“. Dilke ist darin ein Liberaler, daß er ein hierarchisches Empire ablehnt; er 
will Zusammenhalt aller englisch besiedelten Länder. Er denkt an besondere Be-
ziehungen zu den USA und an Unabhängigkeit Kanadas (schon um die Beziehun-
gen zu den USA zu verbessern). Seine Schilderungen des Rassismus der Englän-
der in den Kolonien und der angelsächsischen US-Amerikaner könnten von ei-
nem Antiimperialisten geschrieben sein. Doch der Kolonialdynamik sieht er ge-
bannt zu. Es ist ein frühes Beispiel eines liberalen „Sozialdarwinismus“ angewen-
det auf Weltprozesse: „the English fly, grass, and man” setzen sich weltweit 
durch, die englische Rasse ist die einzige „exstirpating race on earth.“ Sympa-
thien für die verschwindenden ökonomisch ineffizienten Stammesgesellschaften 
sind nicht zu erkennen, ihr Verschwinden ist ein Segen für die Menschheit. Aber,
wenn die einheimische Rasse standhält und sich assimiliert, wie in Indien, sieht
Dilke eine Pflicht der Einbeziehung in ein demokratisches Empire. Er will Indien
völlig anglisieren, aber das Versprechen, die Inder an der Regierung des Landes
zu beteiligen, will er erfüllen (Greater Britain : a Record of Travel in English-
speaking Countries. – London 1868). Sein Mentor John Stuart Mill kritisierte, daß 
hier Nationalcharakter zu sehr Rasse und Klima ist. Der Radikale Dilke hat kein 
Verständnis für Zivilisationstheorie, es gibt nur demokratische Beteiligung oder
Aussterben. Der späte Dilke war einer der heftigsten Kritiker von Kolonialmiß-
ständen und eines der aktivsten Mitglieder der Aborigines’ Protection Society 
(das war für ihn eine Frage der Menschlichkeit und des Rechtes, nicht des Ver-
trauens auf Überlebensfähigkeit der Schützlinge). 1880-1882 war er Unterstaats-
sekretär im Außenministerium, seitdem beschäftigte er sich stärker mit der gemein-
samen Verteidigung von Mutterland und Kolonien. Er wird Anhänger der Militär-
dienstpflicht, von Gegnern ein „Jingo in sheep’s clothing“ genannt. Vgl. The Pre-
sent Position of European Politics. – London 1887; Problems of Greater Britain. –
London 1890. Dieser ungeklärte Primat der Außen- und Sicherheitspolitik verbindet 
ihn durchaus mit Mill. Er ist nicht, wie sein früher radikaler Weggenosse Joseph 
Chamberlain, nach rechts abgewandert, aber den Zusammenhang realistischer
Sicherheitspolitik mit sozialdemokratischer Innenpolitik erklärt er so wenig wie
den Zusammenhang von Stolz auf die Expansion der britischen Rasse und
Schutz der Aborigines (die Einladung, Sprecher der Lib-Lab-Abgeordneten zu
werden, mußte er aber ablehnen, es stand gerade eine internationale Krise 
bevor, in der die Annäherung an die Konservativen wichtiger war). Sein demokra-
tischer Imperialismus ist ein gutes Beispiel für die Abwesenheit einer demokrati-
schen Sicherheitstheorie. Vgl. Roy Jenkins, Sir Charles Dilke : a Victorian Trage-
dy. – London 1958; M. E. Chamberlain, Sir Charles Dilke and the British Interven-
tion in Egypt, 1882: Decision Making in a Nineteenth-Century Cabinet, in: British
Journal of International Studies 2 (1976) 231-245 („But the strangest role of all
was played by Sir Charles Dilke“).

Edward August Freeman (1823-1892, Professor für Geschichte in Oxford) könn-
te als demokratischer Antiimperialist berücksichtigt werden, aber Demokratie und 
Antiimperialismus sind bei ihm so sehr mit Rassismus verbunden, daß er es nicht
in die entsprechenden Traditionen schaffen konnte und am ehesten in den Dar-

156

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


stellungen des Rassismus noch vorkommt (wenn man von anderen Meriten ab-
sieht wie dem Kampf gegen Vivisektion und für neugotische Architektur).
Freeman ist ein Erbe der anti-aristokratischen Rassenhistorie des frühen 19. 
Jahrhundert, sein berühmtes Werk über die normannische Eroberung Englands 
ist eine Antwort auf Auguste Thierry, der in England eine lange Herrschaft der 
normannischen Rasse sah, während Freemans Thema die Adaption der Nor-
mannen an die englische Selbstverwaltungstradition ist. Die westlichen Arier, und
unter diesen bevorzugt die Germanen und unter diesen besonders „the English“
haben eine lange Verfassungstradition, die im 19. Jahrhundert endlich zu Republik
und allgemeinem Wahlrecht führen soll. Für andere Völker, denen diese Tradition
oder Rasse fehlt, wollte Freeman die Demokratie nicht fordern. Was es wirklich 
ist – die Tradition, die Geographie oder die Biologie – wird bei Freeman nie
genauer geschieden. In seinem Aufsatz Race and Language (in: Contemporary
Review 2 (1877) 711-741) verwendet er das Modell der Adoption für ethnische 
Assimilierung; aber auch die Fähigkeit zur Assimilierung soll eine westliche Ras-
seneigenschaft (oder Tradition) sein. Sein Antiimperialismus kommt aus der glei-
chen Wurzel. Er will kein englisches Empire, dessen Bewohner keine Engländer
sind. Der Historiker des Föderalismus lehnt die Idee der imperialen Föderation
heftig ab, er hält sich an das griechische Modell der Kolonisierung (mit unabhän-
gigen Kolonien), nicht an das römische Modell der Reichsbildung. Er propagiert
Solidarität der englischen Nationen, zu denen außer den Siedlerkolonien, die 
unabhängig werden, auch die USA gehören. Er kann sich nur eine imperiale Insti-
tution vorstellen: ein gemeinsames Bürgerrecht (Imperial Federation, in: Macmil-
lan‘s Magazine 51(1884/85) 430-445). Freeman ist der Stammvater des moder-
nen Angelsächsischen Traditionalismus, der am Ende des 19. und am Anfang
des 20. Jahrhunderts in Großbritannien und den USA einflußreich war und ein 
Ausgangspunkt des anglo-amerikanischen Internationalismus wurde (das erst
nach Freemans Tod). Man könnte über Freeman hinweggehen als letztlich wir-
kungslos: Demokratie und Rasse sind seitdem auseinandergetreten. Aber er ist
eine Probe auf John Stuart Mill: Mill benötigt für Demokratie gemeinsame Verhal-
tensweisen. Freeman benötigt für Kontinuität der Verhaltensweisen eine Garantie
in der Rasse, die Mill vermeiden wollte. Ein verwandtes Thema Freemans ist der
ewige Kampf zwischen Ost und West. In der Gegenwart ist damit Solidarität mit
dem Kampf der christlichen Balkanvölker gegen das Osmanische Reich gemeint.
Freeman propagiert seit den 1850er Jahren eine griechisch-slawische Föderation
(eine Föderation von Monarchien, weiter ist die Verfassungstradition dieser Arier 
noch nicht). 1875/76 war er der führende Sprecher der pro-bulgarischen Agitation
bis sein Parteihaupt Gladstone übernahm (die Bulgaren haben bekanntlich die-
selbe Herkunft wie die Türken, aber entscheidend ist ihre erfolgreiche Assimilie-
rung an den Westen).

Vgl.: C. J. W. Parker, The Failure of Liberal Racialism : the Racial Ideas of 
E. A. Freeman, in: Historical Journal 24 (1981) 825-846; Making History :
Edward Augustus Freeman and Victorian Cultural Politics / ed. by G. A. 
Bremner and Jonathan Conlin. – Oxford 2015.

157

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.3.2 Konservative
Die „stupid party“ (wie ihr Gegner John Stuart Mill die Konservative Partei nannte)
hatte keine politischen Theoretiker, aber sie hatte Prizipien geerbt. Die Konserva-
tiven stehen für die Bewahrung der Wiener Friedensordnung und das Konzert der
Großmächte gegen eine Förderung von Konstitutionalismus und Nationalbewe-
gungen. Sie sehen England in Gefahr, wenn auf dem Kontinent die Revolution 
siegt. Sie haben keine Lösung für die seit 1856 sinkende Bereitschaft zum euro-
päischen Konzert. Vgl. Geoffrey Hicks, Peace, War and Party Politics : the Con-
servatives and Europe 1846-59. – Manchester 2007 (stark an politics of foreign
policy interessiert, aber doch mit Sinn für Diplomatie). Die Partei galt als Vertre-
tung alter Interessen (in der Formulierung ihres Gegners Gladstone: „from bishops
down to beerhouses“). Als Partei für Patrioten konnte sie sich erst 1874 profilie-
ren. Dieser Neueinsatz ist Folge des Deutsch-Französischen Krieges und des 
neuen europäischen Systems militarisierter Staaten. Dieser konservative Patrio-
tismus hat wenig mit dem bisher dominanten liberalen Patriotismus zu tun. Unter 
Disraeli und Salisbury (oder soll man sagen: unter Bismarck?) verlieren die Kon-
servativen das Interesse am europäischen Konzert. Sie stehen für Nationalinteres-
sen, sind aber an Machtpolitik gehindert durch das Fehlen einer ausreichenden 
Armee. Von den konservativen Prinzipien bleibt das Mißtrauen gegen National-
bewegungen. Über die Anfänge des konservativen patriotischen Mobs: Hugh
Cunningham, Jingoism in 1877-78, in: Victorian Studies 14 (1970/71) 429-453.

Der Philosoph Francis Herbert Bradley ist wohl der britische Autor, der am 
ehesten an konservative Argumente auf dem Kontinent erinnert; aber auch er
war wohl ein Anhänger der liberalen Partei und gehört damit zu den Intellektuel-
len, die die Wende zum Sozialliberalismus ablehnen ohne konservativ zu werden 
(siehe Abschnitt 5.2.6).

Benjamin Disraeli (1804-1881, seit 1876 Earl of Beaconsfield), 1868 und 1874-
1880 Premierminister, hatte eine wichtige Rolle für die Öffnung der aristokrati-
schen Partei für eine breitere Wählerschaft, nicht weil er Demokrat gewesen wä-
re, sondern weil er von einem Patriotismus bestimmt war, zu dem gehörte anzu-
nehmen, daß das Volk von einer Verehrung für Monarchie, Aristokratie und Kir-
che geprägt ist; nur die middle class mit ihrem Materialismus und Kosmopolitis-
mus stört und muß deshalb von der Macht fern gehalten werden. Vgl. J. P. Par-
ry, Disraeli and England, in: Historical Journal 43 (2000) 699-726. Disraeli ver-
suchte in der Nutzung außenpolitischer Popularität für politischen Erfolg das 
Erbe Palmerstons anzutreten. Ordnungsvorstellungen für Europa fehlen ihm. Er 
hat keinen Sinn für den liberalen Nationalismus des 19. Jahrhunderts, hinter 
allen Nationalbewegungen kann er nur Verschwörungen sehen. Das hat er mit
Metternich gemeinsam (von dem er in dessen Londoner Exil viel gelernt hat).
Inzwischen fehlt aber Metternichs Vertrauen in die konservative internationale 
Gesellschaft: 1815 und das europäische Konzert sind verblaßt. Disraeli war der
isolationistischste aller britischen Außenpolitiker des 19. Jahrhunderts. Er denkt 
in Begriffen von Rivalität der Großmächte. Damit mag er in das neue Europa 
nach 1870 besser passen als Gladstone. Hans Morgenthau hat Disraelis Nationa-

158

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


linteresse und Gladstones Moralismus gegenübergestellt (siehe dazu oben bei
Gladstone im Abschnitt 2.3.1). Die neuere Diplomatiegeschichte zeigt ein kom-
plexeres Bild: Vorstellungen vom Nationalinteresse haben Disraeli und Gladstone,
Disraelis Rede vom Nationalinteresse wird Ungenauigkeit vorgeworfen. Seine
Außen- und Kolonialpolitik ist Prestigepolitik, die er als Grundlage des Parteier-
folges erkannte. Die britische Forschung, die gerne nach Innenpolitik der Außen-
politik sucht, ist bei Disraeli rasch fündig geworden. Er fand mit britischem Presti-
ge nicht vereinbar, daß das Dreikaiserabkommen Politik in Europa machen konn-
te, ohne Großbritannien zu fragen. Mit Kriegsdrohungen gegen Rußland konnte 
er das konservative Konzert stören; die ertrotzte Inklusion ging rasch wieder ver-
loren, weil Großbritannien nicht gerüstet war, um in der europäischen Machtpolitik
mitzumachen. Disraeli hat nie begriffen, wie viel Rüstung die von ihm in Europa
und Übersee beanspruchte Position voraussetzte.

Vgl. G. C. Thompson, Public Opinion and Lord Beaconsfield 1875-1880. –
London 1886 (feindlich gegen Disraeli, aber immer noch gut als Dokumenta-
tion der Debatten); Richard Millman, Britain and the Eastern Question 1875-
1878. – Oxford 1979; Miloš Ković, Disraeli and the Eastern Question. – Oxford 
2011. Marvin Swartz, The Politics of British Foreign Policy in the Era of Disra-
eli and Gladstone. – Basingstoke 1985 (behandelt beide Rivalen als Teil der-
selben Transformation zu einer bürgerlichen und demokratischen Außenpoli-
tik).

Bis 1872 haben sich Konservative wenig für das Empire interessiert, Disraeli ent-
deckt das politische Potential Empire als Ideal einer patriotischen Nation unter
aristokratischer Führung (Kristall-Palast Rede vom 24. Juni 1872). 

Vgl. C. C. Eldridge, England’s Mission : the Imperial Idea in the Age of Glad-
stone and Disraeli 1868-1880. – London 1973; ders., Disraeli and the Rise of
a New Imperialism. – Cardiff 1996; Simone Beate Borgstede, ‘All is Race’ :
Benjamin Disraeli on Race, Nation and Empire. – Wien 2011.

Robert Gascoyne-Cecil, seit 1868 der 3. Marquess of Salisbury (1830-1903),
seit 1878 Außenminister und Premier konservativer Regierungen. Salisbury gilt
als Intellektueller unter den Konservativen, aber seine Äußerungen zeigen, daß 
den Konservativen wenig Theorie genügte. Seine außenpolitischen Grundsätze
sind realistisch: Die Politik des Konzertes ist Konkurrenzpolitik der Großmächte 
geworden, Krieg wird in Kauf genommen. Er denkt in Begriffen des Einflusses auf
die „councils of Europe.“ Das meint nicht internationale Organisation, sondern die
Kabinette Europas. Bei ihnen findet nur Gehör, wer die nötigen Waffen hat, und 
klarmacht, daß er bereit ist, sie zu nutzen (The Foreign Policy of England, in: 
Quarterly Review, April 1864. – S. 481-529). Auch zu der nächsten Herausforderung
durch Deutschland hat Salisbury den konservativen Kommentar geliefert: „War is the 
great test of institutions.“ Die französische Niederlage ist ein Urteil über die Fran-
zösische Revolution gegen „established authority“. England habe 1870 begon-
nen, über das Militärsystem zu diskutieren; aber seit den Reformen von 1832 ist 
auch das politische System den europäischen Anforderungen nicht mehr gewach-
sen. Die „prophets of optimism“ mit ihren „premature paeons on the progress of
humanity“ müssen aus der Politik verschwinden. Den Frieden auf Erden, den das 
Christentum nicht brachte, werden auch Lokomotive und Spinnmaschine nicht 

159

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bringen (Political Lessons of the War, in: Quarterly Review, January 1871, S.
256-286). Vgl. Michael Bentley, Lord Salisbury’s World : Conservative Environ-
ments in Late-Victorian Britain. Cambridge 2001. Er kann ein Lobredner des Eu-
ropäischen Konzerts sein: „the embryo of the only possible structure of Europe
which can save civilization from the desolating effects of a disastrous war“ (Anspra-
che auf dem Lord Mayor’s Bankett 1897, in: The Times 10. November 1897, 
S. 6). Daß britische Konservative Realpolitik und Fortentwicklung des Konzerts
als vereinbar sehen konnten, wurde eine Quelle des Völkerbundes. Robert Cecil,
einer der wichtigsten Architekten und Apologeten des Völkerbundes, war ein
Sohn des 3. Marquess of Salisbury und berief sich für seinen Internationalismus
gerne, so viel es möglich war, auf seinen Vater.

James Anthony Froude (1818-1894), Historiker des englischen Reformations-
zeitalters, vom Establishment der liberalen Historiker viel geschmäht, aber 1892 
doch noch Regius Professor für Geschichte in Oxford. Politisch war Froude ein 
Tory Radikaler, der von den Konservativen eine Lösung der sozialen Probleme 
der Industrialisierung verlangte. Ihn interessieren die internationalen Folgen der
Proletarisierung: Eine industrialisierte Nation kann zwischen Machtstaaten nicht
überleben, aber ein Commonwealth mit den Siedlerkolonien (die bleibend agra-
risch gedacht werden) könnte es. Durch den Aufstieg der USA, Rußlands und 
Deutschlands ist die internationale Balance für Großbritannien ungünstig gewor-
den, die Siedlerkolonien können das korrigieren. Das größere England der Sied-
lerkolonien soll die alte Sozialordnung fortsetzen, die England verloren hat. Froude 
setzt auf Arbeiter, die Siedler werden wollen, gegen die Liberalen, die in einem 
Bündnis von Adel und Händlern gegen ein proletarisiertes Volk die Kolonien als
wertlos wegwerfen. Umgekehrt warnt er die Siedlerkolonien: Ohne England sind
sie in der Welt der Mächte verloren. Dieses konservative Commonwealth wird
keine parlamentarische Föderation sein, sondern nur von der Krone zusammen-
gehalten. Diese Kopie des imaginierten alten Englands unterscheidet sich freilich
durch die erziehende Kontrolle der Engländer über Eingeborene vom alten Eng-
land (wo es freilich auch eine Entsprechung gab: tausend Jahren weltlicher und 
geistlicher Herrschaft).

Vgl. England and Its Colonies, in: Fraser’s Magazine, January 1870. – S. 1-
16, in: Short Studies on Great Subjects. – new ed. – vol. II (1872) 180-216,
jetzt in: Empire and Imperialism : the Debate of the 1870s / ed. and introduced
by Peter Cain. – Bristol 1999. – S. 27-49; England’s War (1871), in: Short 
Studies II, 479-514; Oceana or England and her Colonies. – London 1886
(ein Erfolgsbuch noch für viele Jahre). Zur Biographie: Ciaran Brady, James
Anthony Froude : an Intellectual Biography of a Victorian Prophet. – Oxford
2013. Vgl. J. W. Burrow, A Liberal Descent : Victorian Historians and the Eng-
lish Past. – Cambridge 1981. – S. 229-285 The Imperialist : Froude’s
Protestant Island; Duncan Bell, Republican Imperialism : J. A. Froude and the 
Virtue of Empire, in: History of Political Thought 30 (2009) 166-191, Neudruck
in: D. B., Reordering the World: Essays on Liberalism and Empire. – Princeton 
2016. – S. 297-320; Theodore Koditschek, Liberalism, Imperialism, and the
Historical Imagination : Nineteenth-Century Visions of a Greater Britain. –
Cambridge 2011. – S. 151-205.

160

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.3.3 Völkerrecht
Das Völkerrecht erlebte in England in den 1850/60er Jahren eine Professionali-
sierung durch Einrichtung von Lehrstühlen (der Whewell Chair in Cambridge wur-
de ausdrücklich gestiftet „to diminish the causes of war and finally to extinguish
war between nations“), aber es behält lange einen unakademischen Ton. Die
bekanntesten Völkerrechtler standen dem Gerichtshof der Admiralität nahe (See-
kriegsrecht war ein Hauptinteresse der britischen Völkerrechtspraxis) oder waren
eher Politiker. Einen theoretischen Diskurs über das Wesen des Völkerrechts gibt 
es nicht. Es gibt weitgehend Einigkeit, daß Völkerrecht auf der Existenz einer 
internationalen Gesellschaft beruht, aber es wird nie geklärt, was mit der interna-
tionalen Gesellschaft gemeint ist.

Der bekannteste britische Theoretiker des Völkerrechts ist – wenigstens für das
20. Jahrhundert – der utilitaristische Rechtstheoretiker John Austin (1790-1859), 
1826-1834 Professor an der London University. Der Theoretiker des Rechtsposi-
tivismus hat dem Völkerrecht den Charakter des Rechtes abgesprochen. Es 
bestehe, wie das “law of honour” und das “law of fashion”, nur aus Regeln „set
and enforced by mere opinion“. Wenn nationale Gerichtshöfe in internationalen 
Streitigkeiten Recht sprechen, bleibt das nationales Recht. Freilich meint Austin 
nicht, daß Regeln der internationalen Moral zu verachten seien: Wer gegen die 
Regeln der öffentlichen Meinung verstößt, wird darunter leiden; auch die mächti-
gen Staaten verdanken ihre Unabhängigkeit dieser internationalen Moral (Vorle-
sung 1 und 33 in Lectures on Jurisprudence. – London 1861-1863, das geht zu-
rück auf Vorlesungen 1831-1833; die damals angekündigte Behandlung des Völ-
kerrechtes ist nie zustande gekommen). Inhaltlich ist Austins Völkermoral nicht
von dem unterschieden, was andere das positive Völkerrecht nennen, er lobt 
G. F. von Martens als den ersten Autor, der sammelte, welche Regeln von den
Staaten beachtet werden (und das Völkerrecht nannte). Austin hat einen dogma-
tischen Grund gerade das Völkerrecht zu leugnen: Souverän ist nur, wer nicht 
von rechtlichen Regeln behindert wird; wenn die Regierungen durch Recht in 
striktem Sinne eingegrenzt würden, wären sie nicht souverän. Austins Quelle ist
die deutsche Tradition des äußeren Staatsrechts (er zitiert außer Martens auch
Nikolaus Falck). Britische Juristen haben sich davon selten beeindrucken lassen.
Ein persönlicher Schüler von Austin und auch ein Völkerrechtsautor, aber kein 
Völkerrechtler, war John Stuart Mill. Er sieht in Austins Deutung eine Chance zu 
einem neuen Völkerrecht: Völkerrecht ist eine Abteilung der Diplomatie. Unter
den professionellen Völkerrechtlern war Thomas Erskine Holland (1835-1926,
Professor in Oxford) der bekannteste austinianische Rechtstheoretiker. Er kann 
das Völkerrecht nur „in analogy“ Recht nennen, es ist ein „department of public
opinion“. Das soll keine Herabstufung der Verbindlichkeit sein, sondern eine Erin-
nerung, daß es, nur, weil es nicht durch einen Büttel durchgesetzt wird, nicht 
„nonsense“ ist. Völkerrecht ist keine Phantasie von Juristen, Professoren, Theo-
retikern, sondern wird geformt von „statesmen, diplomatists, prize courts, gene-
rals and admirals“ (1888, in: Letters to „The Times“ upon War and Neutrality. – 3.
Aufl. – London 1921. – S. 119; diese Leserbriefe sind seine bekanntesten völker-
rechtlichen Arbeiten). James Kenneth Stephen (1859-1892, Sohn von James F.
Stephen) setzt darauf, daß „people who deny the existence of international law do

161

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


not therefore deny the existence of a science of international relations.“ Das
Empirische an dieser Wissenschaft ist der Fakt selbstgenügsamer und unabhän-
giger Staaten; Frieden ist Nichteinmischung, Verträge werden aus gegenseitigem
Re-spekt deduziert (International Law and International Relations. – London 
1884). Das steht alles schon in den Völkerrechtshandbüchern des 19. Jahrhun-
dert, auch bei diesem Versuch vom Völkerrecht wegzukommen, geht es nicht um 
den Inhalt. Die Völkerrechtler protestierten sofort gegen die Idee der „Internatio-
nalen Beziehungen“: „a clumbsy substitute for the old and, as I hold, correct term 
‚International Law’. I doubt whether it is likely to come into general use; and I cer-
tainly see no advantage in banishing from controversies between states ideas
of legal right and legal wrong, and substituting for them such ethical and other 
considerations as the disputants happen to find convenient at the moment“ 
(T. J. Lawrence, Essays on some disputed Questions in Modern International
Law. – 2. Aufl. 1885, Vorwort). 

Die britischen Völkerrechtshandbücher versuchen dagegen die übliche Privilegie-
rung souveräner Staaten mit Hinweisen auf eine internationale Gesellschaft zu
verbinden, tun aber nicht viel, den Begriff einer internationalen Gesellschaft zu
klären. William Oke Manning (1809-1878), von Beruf ein Kaufmann, versichert
uns, daß es ohne Naturrecht nicht geht, aber das ist nur die übliche Deduktion
der Rechte der Staaten, auf die dann das ganze übliche Seekriegsrecht folgt 
(Commentaries on the Law of Nations 1839). Sheldon Amos begründete 1875
seine Neuausgabe von Mannings Commentaries mit den moralischen Argumen-
ten Mannings. Man erkennt daraus, was auch Juristen gerne in Völkerrechts-
handbüchern lesen würden; aber wie die Moral das Völkerrecht fundiert, kann
man bei Manning nicht erfahren. Es ist nur die Hoffnung, daß „the general advance 
of enlightenment and morality“ Kriege seltener macht. Er empfiehlt Kodifizierung 
des Völkerrechts (die Neuausgabe gehört in die Bewegung für Kodifizierung in
den 1870er Jahren). James Reddie (1775-1852) kann sich daran erinnern, daß 
die Völkerrechtler schon immer wußten, daß dem Völkerrecht ein Gesetzgeber 
fehlt. Er folgt kontinentalen Juristen, daß der lange Brauch einen Rechtscharakter 
begründet. So ist das Völkerrecht europäisches Völkerrecht, aber zugleich soll es 
universal gültig sein (Inquiries in International Law Public and Private. – Edin-
burgh 1842, 2. Aufl. 1851). Reddie ist eher wirr zwischen Naturrecht und Völker-
brauch (wirr auch in seiner generellen Kritik des Interventionsrechts und seinem 
speziellen Lob der russischen Intervention in Ungarn 1849), aber seine Kritik des 
bisherigen Völkerrechtes sollte neben der von Kaltenborn von Stachau nicht völlig 
übersehen werden. Sir Robert Phillimore, 1st Baronet (1810-1885, Richter,
Advocate General der Admiralität, 1879 Vorsitzender der Association for the
Reform and Codification of the Law of Nations) war mit der Versicherung zufrie-
den, daß „the intercourse of nations“ internationale Rechte und Pflichten hervor-
bringt. Da es keine internationalen Gerichte gibt, entscheiden der Willen Gottes 
und „consent, tacit or declared, of Independent Nations.“ Der Einwand, das Völ-
kerrecht könne kein Recht sein, weist er summarisch zurück, als Verwechslung
von „physical sanction“ und „moral sanction conferred on it by the fundamental
principle of right.“ Er versichert: „God has willed the society of States as he has
willed the society of individuals“. Man wird bei diesem prominenten Anhänger der
High Church davon ausgehen können, daß Gott hier keine Metapher ist (Com-

162

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mentaries upon International Law I (1854) § 62 Objection that there is no law be-
cause no superior). Phillimore braucht nur wenige Seiten Theorie, weil er noch in
einer soliden Tradition steht, daß es Recht gibt, wo es Gesellschaft gibt, und
Gesellschaft, wo es Recht gibt. Phillimores Quellen sind genauso deutsch wie 
Austins Quellen, er verweist auf Kaltenborns Polemik gegen Völkerrechtsleugner.
Er weiß auch noch, daß Grotius’ Humanisierung des Kriegsrechtes Ermahnung 
ist, fast Predigt. Sein eigenes Kapitel über den Krieg sieht nicht viel anders aus. 
Die Notwendigkeit des Krieges und das Kriegsrecht sind eine Folge der Verdor-
benheit der Gesellschaften. Damit brauchen Staaten, um ihre Rechte zu wahren, 
Krieg, weil es kein gemeinsames Tribunal über den Staaten gibt. Er will die 
Kriegsziele auf Wiedergutmachung der Rechtsverletzung und Sicherung gegen 
Wiederholung solcher Rechtsverletzungen beschränken, die Kriegführung soll 
sich strikt an diese Ziele halten. Unnötige Zerstörung soll unterbleiben, aber Zer-
störung ist nötig, denn Staaten können nur gezwungen werden, wenn ihre Unter-
tanen geschädigt werden (ebd. III (1857) §§ 49-50). Sir Travers Twiss (1809-
1897, ursprünglich ein Ökonomieprofessor, später Rechtsprofessor und Advocate 
General der Admiralität) hat eine Neigung, sein Völkerrechtshandbuch zu einem
Diplomatie-Handbuch werden zu lassen (die Rechtsstellung der Herrschaft 
Kniphausen beschäftigt ihn lange). Er betont Souveränität und Unabhängigkeit
der Staaten und sein Argument gegen Austin laviert zwischen Moral („the aid of
law“), Rechtsbewußsein, Verträgen und der Rolle von Großmächten (oder eines 
Bündnisses schwächerer Mächte) Regeln durchzusetzen. Sein Begriff der inter-
nationalen Gesellschaft ist ein Erbe der Wolffschen civitas maxima, aber er nutzt 
sie nur um die Rechte der Mitglieder zu klären; nur die Unabhängigkeit der Staa-
ten (im Gegensatz zur Abhängigkeit der Personen in der Gesellschaft) interes-
siert vom Naturrecht noch; aber das positive Völkerrecht beruht auf Konsens der
Staaten (The Laws of Nations Considered as Independent Political Communities
vol. I (1861, unwesentlich veränderte Neubearbeitung 1884) §§ 8, 83, 104-105;
vgl. bereits Two Introductory Lectures on the Science of International Law. – Lon-
don 1856). Was das Recht des Krieges angeht, hat Twiss nur den Hinweis, daß
Krieg nötig ist, weil es keine Macht und kein Gericht über den Staaten gibt. Er
spricht ständig von Rechtsverletzung, aber wenn eine Nation zum Krieg schreitet,
obwohl keine Rechtsverletzung vorliegt, hat sie dasselbe Kriegsrecht (ebd. Bd. II
(1863, unwesentlich veränderte Neubearbeitung 1875), Ch. 2 War and its charac-
teristics). William Edward Hall (1835-1894, Mitglied des Institut de Droit interna-
tional) zählt sich 1880 zu den positiven Völkerrechtlern (und sieht sich darin übri-
gens in einer Minderheit); er kann zwar eine Geselligkeit der Staaten feststellen,
aber mit der Verrechtlichung moralischer Forderungen ist es noch nicht weit her.
Das Völkerrecht muß daran festhalten, daß ein Krieg einen gerechten Grund
haben muß. Aber die Gerechtigkeit eines Kriegsgrundes kann nur sehr unvoll-
kommen beurteilt werden, schon, weil die meisten Konflikte zu komplex sind. Das
Völkerrecht muß deshalb alles akzeptieren, was die Staaten für ihr Recht vorbrin-
gen. Hall versucht wenigstens die Kriegführung auf die notwendige Gewalt zu
beschränken, doch auch diese ist abhängig von der „obstinacy shown by the
enemy“ (International Law. – 1880 §§16-18). Halls Völkerrechtshandbuch ist 
gewiß das klarste in englischer Sprache im 19. Jahrhundert, aber er hat das Prob-
lem seiner Vorgänger: Er kann die internationale Gesellschaft nicht aufgeben, sonst
würde es wenig Sinn machen, überhaupt nach Recht zu fragen. Aber er kann 

163

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


diese Gesellschaft nicht finden. Wir hören am Ende von Interventionen für das
gemeinsame Wohl der Staatengemeinschaft (§95), aber wir haben bis dahin
nichts gehört, was uns an diese Staatengemeinschaft glauben läßt. Zuletzt warnt 
er seine Kollegen vor Selbstbegeisterung: Früher sollte das Völkerrecht „acquired
moral habits of the past, and the rules of conduct which have been founded upon
them“ bewahren. Jetzt wird es mit immer neuen Aufgaben belastet (aktuell die
Afrika-Regelung der Berliner Konferenz und das Genfer Protokoll zum Kriegs-
recht). Die Völkerrechtler wollen zu einer einheitlichen Haltung der Wissenschaft
kommen. Aber die Militärs haben kein Vertrauen, daß dieser Konsens der Juristen 
belastbar ist. Der nächste Krieg wird ein Volkskrieg sein (worauf Hall selber
bereits 1874 in einer Schrift über Wehrpflicht aufmerksam gemacht hatte); wenn
die nationale Existenz auf dem Spiel steht, ist nicht zu erwarten, daß die Krieg-
führenden das Recht skrupulös beachten werden. Hall glaubt an eine zyklische 
Fortentwicklung: nach dem Tiefpunkt eines großen Krieges wird ein Verlangen 
nach Völkerrecht kommen (A Treatise on International Law, Vorwort zur 3. Aufla-
ge 1889). So muß das Völkerrecht am Ende des 19. Jahrhunderts zugeben, daß 
es über Kants stoisches „fata volentem ducunt nolentem trahunt“ nicht hinausge-
kommen ist.

Die britischen Völkerrechtler wollen weder John Austin folgen, noch können sie 
an eine progressive internationale Gesellschaft als Basis eines wachsenden Völ-
kerrechts glauben. Die Pläne für internationale Organisation kommen selten von
Juristen und noch weniger von Völkerrechtlern; vgl. aber James Lorimer, den 
bekanntesten britischen Völkerrechtstheoretiker (Abschnitt 3.2.2). 

Zum Völkerrecht in Großbritannien im 19. Jahrhundert vgl. James Crawford, 
Public International Law in Twentieth-Century England, in: Jurists Uprooted :
German-Speaking émigré Lawyers in Twentieth-Century Britain / ed. by Jack 
Beatson and Reinhard Zimmermann. – Oxford 2004. – S. 681-707 (trotz die-
ses Titels vor allem über die Institutionalisierung des Völkerrechts im 19.
Jahrhundert und den Mangel an theoretischem Interesse vor Hersch Lauter-
pacht); Casper Sylvest, International Law in Nineteenth-century Britain, in: 
The British Year Book of International Law 75 (2004) 9-69 (gekürzte Fas-
sungen in: Victorian Visions of Global Order : Empire and Internation Rela-
tions in Ninteenth-century Political Thought / ed. by Duncan Bell. – Cambridge
2007. – 47-66; C. S., British Liberal Internationalism, 1880-1930. – Manchester 
2009. – S. 61-100); Michael Lobban, English Approaches to International Law 
in the Nineteenth Century, in: Time, History and International Law / ed. by 
Matthew Craven ... – Leiden 2007. – 65-90 (Institutionalisierung des Völker-
rechtes und Anworten der Völkerrechtler auf John Austin).

2.3.3.1 Mountague Bernard
1820-1882, erster Professor für Völkerrecht und Diplomatie an der Universität
Oxford 1859-1874, Gründungsmitglied des Institut de Droit international 1873.

164

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


On the Principle of Non-Intervention : a lecture. -Oxford (u.a.) : Parker, 1860. 
– 36 S.
Das Völkerrecht beruht auf zwei Prinzipien: daß es eine Mehrzahl von souverä-
nen oder unabhängigen Staaten gibt und daß diese Staaten „members of a
community united by a social tie“ sind. Auch Individuen sind zugleich „free moral
agents and social beings“. Wie nicht alle Menschen tatsächlich völlig frei sind, so
sind nicht alle Staaten völlig souvereign. Ein Staat, der Objekt einer Intervention
wird, könne nicht mehr als frei handelnder ernst genommen werden. Interventio-
nen zerstören „national self-respect and self-reliance“ und was sie pflanzen,
schlägt keine Wurzeln. „The true education of nations, as of men, is the hard but 
wholesome school of experience and self-assistance, and it is no real service to 
them to try to forestall its results.“ Bernard bekämpft die traditionellen Gründe für
Intervention (Legitimität, Hilfe für die eigene Religion, Hilfe in einem Bürgerkrieg). 
Anlaß der Vorlesung war die italienische Einigung 1859-1861: Intervention gegen 
eine Nationalbewegung wäre unrecht und unklug, Intervention für eine National-
bewegung erregt Sympathien; aber nur strikte Nichteinmischung kann Achtung 
der Selbständigkeit stärken.

2.3.3.2 Vere Henry, Baron Hobart
1818-1875, Sohn des 6th Earl of Buckinghamshire, Angestellter des Board of Tra-
de, 1872-75 Gouverneur von Madras.

On „Intervention“, Material and Moral, in: Macmillan’s Magazine, 11 
(1864/65) 114-123
Neudruck in: Political Essays. – London (u.a.) : Macmillan, 1866. – S. 36-58
Neudruck in: Essays and Miscellaneous Writings. – London : Macmillan,
1885. – Bd. II, 36-58
Es gibt in der „community composed of nations“ keine Tribunale; gäbe es welche,
wären sie in der Hand beteiligter Parteien und ihre Beschlüsse könnten nur von
mächtigen Staaten durchgesetzt werden. Die internationale Gemeinschaft ist
anarchisch und mächtige Nationen müssen sich fragen, ob sie außer für eigene 
Interessen auch in Auseinandersetzungen zwischen anderen Staaten oder inner-
halb eines anderen Staates intervenieren sollen. In der Regel können sich eine 
dritte Macht in solchen Konflikten kein Urteil zutrauen. Ein klarer Bruch des Völ-
kerrechts oder „of any great principle of international justice sanctioned by the
moral sense of mankind“ macht Interventionen zu Pflicht. Einer Regierung helfen,
die Freiheit ihres Volkes zu zerschlagen, ist unmoralisch. Eine Intervention für die
Freiheit scheidet aus, denn ein Volk, das seine Freiheit fremden Bayonetten ver-
dankt, „will neither enjoy nor preserve it.“ Eingriffe in Nationalitätenkämpfe sind 
erlaubt, weil der Herrscher nicht mehr als legitimer anerkannt ist. Auch bei sol-
chen Interventionen müssen sorgfältig Nutzen und Schaden bedacht werden (im 
Klartext: England hat schon genug Arme und muß nicht noch Lasten für andere 
Völker übernehmen). Am wichtigsten ist „moral intervention“ (Hobart hat dieses
Wort gebildet): „interposition in the way of censure, protest, or remonstrance.“ 

165

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.3.3.3 Sheldon Amos
1835-1886, Professor am University College London. Anwalt in Ägypten; nach
der britischen Intervention Richter am Native Court of Appeal. Sein Buch ist die 
umfangreichste britische Untersuchung im 19. Jahrhundert zu Krieg und Frieden.

Political and Legal Remedies for War. – London : Cassell, Petter, Galpin, 
1880. – 364 S.
Neudruck Littleton, Colo. 1982
1 Of the character of modern wars and the possibilities of permanent
peace
Institutionen, die moralischen, rechtlichen und politischen Prinzipien widerspre-
chen, verschwinden rasch. Langfristig werden die „forces of civilisation“ (Ökono-
mie, Bildung, Öffentlichkeit, Konstitutionalismus) den Frieden begünstigen, auch 
wenn sie heute noch zum Krieg beitragen. Amos setzt auf den allmählichen Sieg
christlicher Prinzipien. Auch „international association“ ist ein Zivilisationsmoment, 
das zum Frieden beitragen wird.
2 Of some causes of modern European wars
Im Völkerrecht werden alle Staaten rechtlich für gleich gehalten, tatsächlich sind
sie es nicht. Zu Kriegen kommt es, wenn die „fixed elements of national existence“ 
(Grenzen und Verträge) nicht mehr mit den tatsächlichen Veränderungen der Stär-
ke der Staaten übereinstimmen. Zurzeit sind die internationalen Beziehungen
geprägt von Gleichgewicht, Allianzen, Neutralität; das führt oft eher zu Krieg, als 
daß es ihn verhindert. Zum Krieg trägt die „defective condition of international 
morality“ bei: Fehlen eines Völkerrechts mit Kodifizierung und Rechtssprechung;
abstruses Ehrgefühl der Nationen (das durch zunehmende Öffentlichkeit und 
Mitsprache kurzfristig noch wächst und erst langfristig sinken wird); „organised
preparations for war in time of peace“.
3 Of some political remedies for war
Intervention ist eine moralische und politische Frage, ihre Basis ist eine internati-
onale Gesellschaft, die zunehmend wahrgenommen wird. England hat seit Jahr-
hunderten interveniert; erst Cobdens Non-Intervention-Party hat die Intervention 
zur Ausnahme gemacht. Bloße Unruhen rechtfertigen keine Intervention, bleiben-
de Anarchie eher, „gross acts of inhumanity“ gebieten Intervention. Schiedsge-
richtsbarkeit ist bei der hohen Schätzung der nationalen Ehre ein schwaches Mit-
tel, aber langfristig wird das Vertrauen zwischen den Staaten wachsen. Verträge
werden oft nicht gehalten; er plädiert deshalb für multinationale Zusammen-
schlüsse. Große Staaten sind eine Gefahr für den Frieden, kleine Staaten haben
dagegen das Völkerrecht nötig. Seit der Teilung Polens und den napoleonischen
Kriegen ist die traditionelle dynastische „society of European states“ verschwun-
den. Die übertriebene englische Non-Intervention ist eine Erscheinung dieses
Vakuums. Stehende Armeen sind eine Sache von fünf Staaten mit einer instabi-
len Verfassung. Die Bewegung für individuelle Rechte, Selbstverwaltung und
Parlamentarisierung wird sich auch bei ihnen durchsetzen. Freilich sind stehende
Heere auch ein Moment des Friedens: Hohe Kosten führen zu Zurückhaltung
vom Krieg, in langen Friedenszeiten wächst der Handel, der Krieg erscheint im-
mer unverträglicher mit dem gesellschaftlichen Leben. Neutralisierung von Staa-
ten, Meeren, Kanälen sollte fortentwickelt werden. Konferenzen und Kongresse

166

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


haben nur Sinn, wenn sich die Parteien einig sind; immer, wenn sich diese Gele-
genheit bietet, sollte man sie ergreifen.
4 Of legal remedies for war
Wichtiger als einzelne rechtliche Regelungen ist es, Kräfte zu stärken, die die
internationale Gesellschaft zusammenhalten können. Entscheidend sind nicht
neue Mechanismen der Konfliktlösung, sondern die Veränderung der Konflikte.
Wegen der Kriegsgefahr wird die nationale Ehre zurücktreten zugunsten „growing 
sense of solidarity“. In Kolonialkriegen fehlt diese Solidarität, deshalb wird dort
gar kein Kriegsrecht beachtet. Es kommt nicht darauf an, das Kriegsrecht zu
ändern, sondern die Rechtsstellung des Krieges zu regeln. Das dämpft die Lei-
denschaften und stärkt die Idee, daß der Krieg einen bestimmten Zweck erfüllen
muß. Das Wichtigste ist die Bekämpfung der nationalen Leidenschaften; die sind
nicht Teil einer allgemeinen Aggressivität, denn im Innern der Staaten konnten 
Fehde, gerichtlicher Zweikampf, Duell verschwinden.

2.3.3.4 Thomas Joseph Lawrence
1849-1919. Anglikanischer Geistlicher und Dozent für Völkerrecht; Verfasser
eines Völkerrechtshandbuchs. Vgl. Annelise Riles, Aspiration and Control : Inter-
national Legal Rhetoric and the Essentialization of Culture, in: Harvard Law
Review 106 (1992/93) 723-740. 

Essays on Some Disputed Questions in Modern International Law. – Cam-
bridge (u.a.) : Deighton, Bell, 1884, 2. Aufl. 1885. –. XIII, 313 S.
Neudruck Littleton, Colo. 1990
1 Is there a True International Law?
Gegen Bentham/Austin betont Lawrence mit Maine, daß Recht immer in Entwick-
lung ist und die Fixierung auf Zwang eine zu enge Vorstellung von Recht ist.
Recht kommt nicht aus dem Willen der Herrscher, sondern aus der Weisheit der
Gesellschaft, es wird nicht von der Gewalt der Regierung erhalten, sondern vom
„general sense of its goodness and utility“. Gesetze werden gehalten, weil man
sie als selbstauferlegte Regeln verstehen kann. Völkerrecht ist das Gesetz aller 
zivilisierten Staaten, erhalten von der öffentlichen Meinung der Herrscher und
Völker (und deshalb mit Sanktionen durch nationale Gerichte). Er greift auf eine
Art civitas maxima zurück: Die Regierungen der zivilisierten Staaten bilden eine
virtuelle Körperschaft.
6 The evolution of peace
Lawrence zählt die üblichen Friedenstendenzen auf: Handel (trotz der Kriege, die 
„barbarious tribes the blessings of cheap calico and adultered rum“ aufdrängen), 
Demokratie (trotz der „warlike passions“ auch der Völker), Christentum (obwohl
es international erst spät angewendet wurde). Trotz dieser machtvollen Tenden-
zen gibt es mehr Rüstung als je und viel mehr Kriegstote. Friedenspläne und
moralische Appelle helfen nichts, wir müssen einen langen Prozeß erwarten, wie
beim Verschwinden der Privatkriege. Schiedsgerichte sind eine Stufe, aber nicht
geeignet, wenn nationale Leidenschaften beteiligt sind. Die Leidenschaften der 
Individuen wurden in Jahrhunderten gezähmt, die der Staaten werden folgen, 
zumal mit der italienischen und deutschen Einigung die wichtigsten nationalen

167

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ansprüche befriedigt sind und der Erfolg panslawischer und panhellenischer An-
sprüche auch ein Ordnungsmoment sein wird: „as the distribution of power and
territory in Europe becomes more just, peoples will be less disposed to fight for a
change in their destinies.“ Europa hat die Pflicht, in der Entwicklung der „more
backwards quarters of the globe“ zu helfen und „police authority over barbarous 
races“ auszuüben; so wird auch dort der Krieg aufhören.

2.3.3.5. Sir Henry Sumner Maine
1822-1888. Rechtsprofessor in Cambridge und London, 1863-1869 Juristisches 
Mitglied der Regierung für Indien. Professor für vergleichendes Recht in Oxford, 
Master of Trinity Hall in Cambridge. 1887-88 Inhaber des Völkerrechtslehrstuhls
in Cambridge. Maine ist ein Klassiker der Rechtstheorie, der Rechtsgeschichte
und der Sozialanthropologie; die Sozialwissenschaften verdanken ihm eines ihrer
erfolgreichsten Idealtypenpaare, die Gegenüberstellung von Status (Vormoderne)
und Vertrag (Moderne). Vgl. The Victorian Achievements of Sir Henry Maine : a
Centennial Reappraisal / ed. by Alan Diamond. – Cambridge 1991; Karuna Man-
tena, Alibis of Empire : Henry Maine and the Ends of Liberal Imperialism. –
Princeton, N.J. 2010. Maines Begründung der Sozialanthropologie und seine 
Deutung der indischen Verhältnisse gehören zusammen: Er hat den Zusammen-
hang der diversen Züge einer Kultur beschrieben und damit die konservative
Deutung begründet, daß Veränderungen in außereuropäischen Kulturen nur all-
mählich möglich seien, eine Legitimation für lange Anwesenheit der Kolonial-
macht. Weil in Indien die ungleiche Entwicklung zweier welthistorischer Zeiten
gleichzeitig beachtet werden muß, will Maine eine Wissenschaft schaffen, die 
zwischen Briten und Indern vermitteln kann. Diese Wissenschaft von der unglei-
chen und doch verbundenen Entwicklung muß aber völlig in britischer Hand sein
(The Effects of Observation of Indian on Modern European Thought. – London 
1875). Völkerrecht taucht unter seinen „Victorian achievements“ nicht auf; sein
Völkerrechtsbuch ist als Manuskript verloren gegangen, wir haben nur späte Vor-
lesungen. Als Rechtstheoretiker nimmt er die Gegenposition zu Austin ein: Recht
wird nicht wegen der Strafandrohung eingehalten, sondern weil es von der Gesell-
schaft angenommen ist. Darin war er eine Autorität auch der britischen Völker-
rechtler in der Begründung des Völkerrechts auf die internationale Gesellschaft.
Maine steht in der Kontinuität der Juristen der Frühen Neuzeit, wenn er die Tradi-
tion des Völkerrechts seit dem Römischen Reich betont. Das Völkerrecht des 
historischen Anthropologen und bekennenden Antidemokraten gibt aber keine 
Hoffnung auf einen Zivilisationsprozeß der Annäherung der internationalen Gesell-
schaft an den Frieden, nur auf geduldige Zusammenarbeit im Konzert.  Vgl. Carl
Landauer, From Status to Treaty : Henry Sumner Maine’s ‚International Law’, in:
The Canadian Journal of Law and Jurisprudence 15 (2002) 219-254.

International Law : a Series of Lectures Delivered before the University of
Cambridge 1887. – London : Murray , 1888. – 234 S. (The Whewell Lectures)
Neudrucke London 1915, Farmingdale, N.Y. 1978, Ann Arbor, MI 1994, Saar-
brücken 2006

168

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Its Authority and Sanction
Das positive Völkerrecht ist der nützlichste Teil des Völkerrechtes, beruht aber 
auf einer naturrechtlichen Basis. Damit ist aber nicht abstraktes Vernunftrecht
gemeint, sondern das Erbe von römischem Recht, Christentum und der moder-
nen ethischen und juristischen Autoren. Wenn Staaten als Personen gesehen
werden, gilt für sie das Völkerrecht, wie für Individuen die 10 Gebote gelten. Die
amerikanischen Völkerrechtler haben das begriffen: es ist „a question of ethics.“
Regeln werden nicht aus Angst vor Sanktionen befolgt. Die Gründer des Völker-
rechts haben keine Sanktionen geschaffen, sondern „a law-abiding sentiment.“
Nicht Drohungen führen zum Recht, sondern die „alternative and older method, 
long known in Europe and Asia, of creating a strong approval of a certain body of
rules.“
12 Proposals to Abate War
Zweifel an der universalen Anwendbarkeit von Schiedsgerichtsbarkeit, denn in-
ternational fehlt die Basis der „irrestible coercive power“. Eine Liga der Neutralen,
die Kriegführende zum Frieden zwingt, könnte die Zahl der Kriege verringern, die
Rüstung aber nicht vermindern. Maine preist das (damals aktuelle) Dreikaiser-
bündnis – unkonstitutionelle Monarchen, aber sie erhalten den Frieden. Das ist 
ein Modell für lokalen Frieden. So kann Krieg vielleicht nicht beseitigt werden,
aber „local isolation“ ist, wie bei Feuer, eine gute Methode.

2.3.4 Militärautoren
Großbritannien hatte im 19. Jahrhundert die größte Flotte und das kleinste Heer
der europäischen Großmächte. Wegen der relativ kleinen Berufsarmee wurde es
als das am wenigsten militarisierte Land gelobt oder verachtet. In jeder Invasions-
panik gab es Literatur der Flotten- oder Heeres-Lobby. Eine intellektuell an-
spruchsvollere nationale Debatte gab es nur kurz nach 1870, als die Erfolge der
preußischen Wehrpflichtarmee einen neuen Standard gesetzt hatten. Es ist
Selbstkritik der liberalen Ökonomie: Es sind vor allem John Stuart Mill und einige
seiner Schüler (Thomas Edward Cliffe Leslie und John Eliot Caines), die ein briti-
sches Volksheer propagieren. Erst Anfang des 20. Jahrhunderts wurden solche 
Forderungen von konservativen Militärs aufgenommen, die Wehrpflicht konnte
die Liberale Partei noch im Ersten Weltkrieg spalten. Die kriegstheoretischen und
strategischen Debatten der Militärs sind auch nicht auf der Höhe der Zeit: A. W.
Preston, British Military Thought, 1856-90, in: Army Quarterly and Defence Jour-
nal 89 (1964) 57-74 (erklärt das damit, daß die Armee in den Kolonien Urteilskraft
lokaler Kommandanten brauchte, nicht strategische und taktische Ideen für einen
europäischen Krieg).

Wir sollten auch in Großbritannien mit einem militaristischen Bellizismus rechnen, 
aber er ist kaum literarisch faßbar. Die bellizistischen Antworten auf die Friedens-
bewegung sind trivial, wie etwa die des Anwaltes Peter Freeland Aiken, War : 
Religiously, Morally and Historically Considered 1850 (eine Verteidigung des Ver-
teidigungskrieges gegen absoluten Pazifismus, lobt aber auch die konservativen
Interventionen gegen die Revolution von 1848) oder des Dramatikers George 
Stephens, The Justification of War, as the Medium of Civilization 1850 (gibt vor

169

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nur gerechte Kriege zu verteidigen, protestiert aber gegen eine unbewegliche
Welt ohne jeden Krieg; die Broschüre ist Lord Palmerston gewidmet und rutscht
umstandslos von der Apologie des Verteidigungskrieges in einer Welt ohne Rich-
ter über den Staaten zur Apologie der Intervention für die Verteidigung der Revo-
lution von 1848). In der Balkankrise versuchte James Ray, ein Privatlehrer, der
auf Examen der Militärakademien vorbereitete, das Bürgertum für den Soldaten-
beruf zu interessieren; er verlangt militärische Übungen an Schulen. Krieg ist Teil 
der Natur, die ihre Geschöpfe nicht schützt, ihnen aber erlaubt sich zu schützen. 
Der Krieg hat aus Affen Wilde gemacht, aus Wilden Barbaren, aus Barbaren Zivi-
lisierte und macht aus „lawless and immoral men good men.“ Durch den Krieg hat
die Menschheit Organisation gelernt. Ray schreibt in einer Situation niedergehen-
der Reiche am Bosporus, an der Donau, in China. Wenn England nicht zugreift,
wird Rußland es tun (The Philosophy of War. – London 1878). Die Beschreibung 
der weltpolitischen Situation deutet bereits auf die Ängste der nächsten Epoche
hin; bei Ray ist das noch banal, aber im späten 19. Jahrhundert werden solche
Töne auch in Großbritannien geläufiger.

2.3.5 Kolonialautoren
Das britische Empire des 19. Jahrhunderts war ein Konglomerat von Siedlerkolo-
nien, geostrategischen und kommerziellen Stützpunkten und Indien. John Seeley
meinte, England habe dieses Empire erobert und bevölkert “in a fit of absence of
mind.” Die Kolonialdebatten waren Debatten über Wirtschaftsmonopole und über
Auswanderung und Debatten über die politische Form des Empire, aber selten
über seine internationale Notwendigkeit (was es da gab, gehört am ehesten in die 
Geschichte der Russophobie), nie über seine internationale Verträglichkeit. Das
Interesse an Kolonien war ein Interesse bestimmter gesellschaftlicher und öko-
nomischer Gruppen. Kabinett, Parlament und Öffentlichkeit nahmen das Thema
nur sporadisch wichtig. Die Theorie hinter den imperialen Debatten ist weiterhin
die liberale ökonomische Theorie, die davon ausgeht, daß Abhängigkeit schädlich
ist und verschwinden wird. Aber diese Theorie ist für die Komplexitäten des briti-
schen Reiches wenig geeignet. Jeremy Bentham hatte versichert, daß mit der 
Beendigung der merkantilistischen Ausbeutung jeder Konflikt zwischen Regie-
rung und Kolonien „will fall at once.“ Das Mutterland wird seine Kinder gerne
machtvoll und dann frei sehen, die Kolonien werden die tutelary authority, die 
ihnen innere und äußere Sicherheit gibt, nicht länger fürchten (Manual of Political 
Economy 1795). Das bleibt im gesamten 19. Jahrhundert bei allen politischen
Streitigkeiten die Grundauffassung gegenüber dem Kolonialreich. Einen grund-
sätzlichen Anti-Imperialismus gibt es kaum, weil das Empire auch ein liberales
Projekt ist. Imperialismuskritik gibt es als liberale Angst, konservative Regierun-
gen könnten auch die britische Verfassung „imperialer” machen. Viele Liberale 
erwarten, daß das Empire zu einer Zusammenarbeit freier Staaten wird, aber 
wenige Politiker wollen diesen Prozeß beschleunigen. Es gibt ein Einverständnis,
das Empire nur in Ausnahmefällen zu vermehren. Aber die Ausnahmen nahmen
zu und rückgängig wurden Annexion (fast) nie gemacht. Über das Recht (oder die
Pflicht) zur Reichsbildung gibt es nur politische Improvisationen.

170

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Sir George Cornewall Lewis (1806-1863), Herausgeber der Edinburgh Review
und 1855-1858 britischer Schatzkanzler, hat die einzige Abhandlung über abhän-
gige Gebiete geschrieben, die beansprucht eine systematische Theorie zu sein.
Sie ist so ahistorisch, daß griechische Kolonisation und Römisches Reich genau-
so Beispiele sind wie das 18. und 19. Jahrhundert. Er folgt der liberalen ökonomi-
schen Tradition und schreibt wie diese noch unter dem Eindruck des Verlustes
Amerikas durch die Halsstarrigkeit der britischen Regierung. Ein Imperium kann
Frieden bringen, zum Beispiel das Römische Reich, aber in einem System kon-
kurrierender Reiche kann das nicht erwartet werden (auch das ist noch das
Trauma der französischen Intervention in den amerikanischen Unabhängigkeits-
kampf). Solange die internationale Moralität schwächer ist als das nationale Inte-
resse, wird das so bleiben. Die Nachteile der Abhängigkeit überwiegen die Vortei-
le v.a. wegen Fehlentscheidungen der ortsfremden Regierung; deshalb ist es für
ein zivilisiertes Land besser von Einheimischen regiert zu werden. Wenn ein Land
aber zu schwach ist, gibt es keine Alternative zur Fremdregierung. Lewis unter-
scheidet zwischen der Herrschaft über zivilisierte und über unzivilisierte Völker,
aber er macht daraus nicht viel: Indien mag von der höheren Ehrlichkeit und Intel-
ligenz der englischen Beamten Vorteile haben, aber Leben und Besitz sind nicht 
sicherer geworden, weil die Zahl der Beamten jetzt geringer ist. Am Ende der
Abhängigkeit steht entweder die volle Inkorporierung in den herrschenden Staat
oder eine Revolte der lokalen Regierung gegen die herrschende Regierung oder 
eine des Volkes gegen beide Regierungen (An Essay on the Government of
Dependencies. – London 1841). Lewis‘ direkte Kenntnis abhängiger Gebiete 
stammte aus einem Auftrag, die britische Regierung über Malta zu beurteilen.
Sein Essay blieb die letzte allgemeine Theorie, weil die Fortentwicklung der Zivili-
sationsargumente den einheitlichen Begriff abhängiger Gebiete aufgelöst hat.

In den Debatten um Siedlerkolonien geht es um den ökonomischen Nutzen der
Auswanderung und um die künftige politische Form der Beziehungen zwischen
Mutterland und Kolonien. Liberale streben föderative Beziehungen zu den Sied-
lerkolonien an, Konservative denunzieren das als Versuch, das Empire aufzulö-
sen. Die Eingeborenen in den Siedlerkolonien werden ohne größere Diskussion
aufgegeben. Der bedeutendste akademische Text über Kolonien ist völlig auf 
diese Siedlerkolonien beschränkt: Herman Merivale, Lectures on Colonization
and Colonies. – London 1841, 2. Aufl. 1861 (er behandelt übrigens den Umgang
mit der indigenen Bevölkerung und ist bereits gegen die britischen Siedler miß-
trauisch, was die spätere Geschichte des liberalen Kolonialdiskurs begleiten wird;
mit Schutz indigener Kulturen hat das aber nichts zu tun, die einzige mögliche
euthanasia ist rasche amalgation: nur als Bedienstete in einer europäisch bestimm-
ten Gesellschaft haben die Eingeborenen eine Überlebenschance). Die erfolg-
reichsten Bücher über das Empire der Siedlungskolonien, Dilkes Greater Britain
(1868) und Froudes Oceana (1886) waren Reiseberichte, eine Gattung, die
erlaubte, den Erfolg der „englischen Rasse“ als eine Art manifest destiny zu
präsentieren ohne jede belastbare theoretische Analyse; das ist mit der histori-
schen Erzählung bei Seeley (1883) nicht viel anders. Die Lehre der Amerikani-
schen Unabhängigkeit, die dem früheren 19. Jahrhundert noch gegenwärtig
war, wird in einem Anfall von englischem Exzeptionalismus zunehmend ver-
drängt. Der exterministische Rassismus der Siedler ist gut dokumentiert. Schon

171

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


im 19. Jahrhundert wurde gefragt, ob er eine angelsächsische Rasseneigenschaft 
sei. Er wird wohl eher daran liegen, daß nur in britischen Kolonien (und in den 
USA) so viele Siedler nach Land suchen und eine kommerzielle Landwirtschaft
für den Weltmarkt aufgebaut wurde. Nirgends sind die Beziehungen zwischen 
Eingeborenen und Weißen so sehr von Kommunikationslosigkeit bestimmt wie in
Australien und Südafrika. 

Zu den „relations of genocide“ in Australien und Südafrika: C. D. Rowley, The 
Destruction of Aboriginal Society. – Canberra 1970 (zu den assimilistischen 
Intentionen der britischen und der australischen Regierungen); Tony Barta,
Relations of Genocide : Law and Lives in the Colonization of Australia, in: 
Genocide and the Modern Age : Etiology and Case Studies of Mass Death /
ed. by Isidor Wallimann and Michael N. Dobkowski. – New York 1987. – S. 237-
251; A. Dirk Moses, An Antipodean Genocide? : the Origins of the Genocid-
al Moment in the Colonization of Australia, in: Journal of Genocide Re-
search 2 (2000) 89-106; Genocide and Settler Society : Frontier Violence
and Stolen Indigenous Children in Australian History / ed. by A. Dirk Moses.
New York 2004; Ben Kiernan, Blood and Soil : a World History of Genocide
and Extermination. – New Haven, Conn. 2007. – S. 249-309; Genocide on
Settler Frontier : When Hunter-Gatherers and Commercial Stock Farmers 
Clash / ed. by Mohamed Adhikar. – New York 2015. Zu der Diskussion der
Anthropologen über die Aborigines: Russell McGregor, Imagined Destinies :
Aboriginal Australians and the Doomed Race Theory, 1880-1939. – Mel-
bourne 1997 (entgegen dem Titel beginnt er bereits im frühen 19. Jahrhun-
dert). Der bekannteste Fall des Aussterbens einer „Rasse“ waren die Abori-
gines von Tasmanien; einige Beispiele, wie Beobachter des 19. Jahrhunderts
damit umgingen: Ann Curthoys, Genocide in Tasmania : the History of an
Idea, in: Empire, Colony, Genocide : Conquerst, Occupation, and Subaltern 
Resistance in World History / ed. by A. Dirk Moses. – New York 2008. – S.
229-252.

Über die Okkupation von Handels- und Marinestützpunkten gab es nur auf den
jeweiligen Einzelfall bezogene Debatten. Die herrschende Idee ist die Idee eines
Freihandelsimperiums, in dem die Niederlassungen nicht zu Flächenkolonien
ausgebaut werden sollen. Über den Herrschaftscharakter auch eines Freihandel-
simperiums haben nur Autoren konkurrierender Nationen geschrieben, französi-
sche Sozialisten und Friedrich List. Daß es doch zu weiteren Annexionen kommt, 
liegt an aktuellen Herausforderungen der Peripherie (die dortigen Briten und die
lokalen Herrscher sind selbständige Akteure und ihre symbiotischen Beziehungen 
sind selten lange stabil) und an der Angst vor Ambitionen anderer Mächte. Erst
als deren Ambitionen in den 1880er Jahren systematischer wurden, ging Großbri-
tannien zu einem neuen Imperialismus über, der in der nationalen Politik eine
ganze andere Bedeutung haben mußte.  

Die Herrschaft über Indien (von der Bevölkerungszahl her viel größer als Großbri-
tannien und alle anderen abhängigen Gebiete zusammen) war bei der britischen
Präferenz für self government schwer begründbar (Bernard Porter nannte Indien 
„a considerable ideological embarrassement, though an exceedingly profitable
one“). Partizipation und Unabhängigkeit mußten als Endziel nach einem langen

172

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Prozeß der Bildung der Elite in europäischer Kultur versprochen werden.
Thomas Babbington Macaulay, der erste prominente Intellektuelle, der nach 
Indien geschickt wurde, wo er Erziehungswesen und Rechtssystem neugestalten
sollte, begründet 1835 die Anglisierung der indischen höheren Bildung mit einer
Analogie der Renaissance in Europa: es war für England heilsam, daß der Plun-
der seiner mittelalterlichen Literatur ersetzt wurde durch die überlegenen Ideen
Griechenlands und Roms (in Indien nennt man diesen Austausch der Kultur des-
halb „Macaulayism“). Schon 1833 hatte er im Parlament erklärt, es werde „the
proudest day in English history“ sein, wenn die Inder, nachdem sie mit engli-
schem Beistand die Schwächung durch politische und religiöse Tyrannei über-
wunden haben, Selbstregierung fordern. Macaulay und Indien sind ein Lieblings-
thema der Kritik am liberalen Imperialismus, freilich in der Regel ohne Sinn dafür,
wie sehr er in Indien gescheitert ist und wie fern er der welthistorischen Zivilisa-
tionslehre des 19. Jahrhunderts stand. Die Bewahrung indischer Traditionen und
die Partizipation von Indern waren eine Frage der Opportunität, nicht des Rech-
tes. Je mehr Großbritannien und die Siedlerkolonien Demokratien wurden, desto 
fremdartiger mußte die Herrschaft über Indien werden. Ein gutes Beispiel sind die 
Bücher, die von der künftigen Unabhängigkeit der Siedlerkolonien handeln, 
denen aber zu Indien nichts einfällt, vgl. außer Seeley schon Goldwin Smith, The
Empire. – Oxford 1863. – S. 257-297, der die britische Regierung Indiens heftig
kritisiert, aber nur dazu kommen kann, daß Indien weder eine Kolonie noch eine
Nation sei, sondern ein Empire, und wie jedes Empire einen emperor braucht.
Unter der liberalen Regierung Anfang der 1880er Jahre kam es zu lokaler Mit-
sprache von Indern, auf nationaler Ebene bekam sie keine Chance. Der Verweis
auf eine selbstbestimmte Zukunft Indiens wurde zunehmend durch rassisti-
sche britische Beamte, Militärs und Kaufleute herausgefordert. Zu Indien-
Theorien siehe Karl Marx, John Stuart Mill, James Fitzjames Stephen. Zu Indien
als einem liberalen Projekt: Uday Singh Mehta, Liberalism and Empire : a Study 
in Nineteenth-Century British Liberal Thought. – Chicago, Ill. 1999.

Großbritanien hat im 19. Jahrhundert zahlreiche überseeische Kriege geführt,
gegen Stämme, die ein Vordringen von Siedlern behinderten, gegen indigene
Staaten, die Arrangements mit den Briten an ihrer Küste aufkündigten, gegen
außereuropäische Staaten, die zur Beachtung britischer Rechts- und Handels-
gewohnheiten gezwungen werden sollten, und zur Sicherung und Abrundung 
Indiens einschließlich der Niederschlagung des Aufstandes 1857. Im Ganzen 
sollen es 60 Kriege mit 400 Schlachten gewesen sein. Ein einheitliches Konzept 
des Kolonialkrieges gab es nicht. Es war in den Anfängen des Empires noch zu 
unklar, wohin diese Kriege führen sollten. Das liegt schon an der Unbestimmtheit
des Begriffes der Zivilisation. Palmerstons berüchtigter Ausspruch, halb-
zivilisierte Regierungen „require a dressing down every eight or ten years to keep 
them in order“, bezog sich auf Portugal, Lateinamerika und China. Kern seiner
Zivilisierungsunternehmen war, daß er nie begriffen hat, daß andere Staaten
Schwierigkeiten mit der unverzüglichen außenpolitischen Anpassung haben
könnten. Die späteren britischen Regierungen versuchten eher, den Anpas-
sungsdruck auf China niedrig zu halten. In einer Kabinettskrise im Vorfeld des 
zweiten Opiumskrieges 1857 protestierte der Schatzkanzler Sir George Corne-
wall Lewis gegen die Arroganz seiner Regierung: „when it suits our purpose, we

173

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


regard them as civilized; but when it does not suit our purpose, we treat them as
barbarous“ (Miles Taylor, The Decline of British Radicalism, 1847-1869. – Oxford 
1995. – S. 269). Wenn es auch keinen grundsätzlichen Antiimperialismus gab,
gegen einzelne Kolonialkriege gab es eine parlamentarische und außerparla-
mentarische Opposition, deren direkte Wirkung bei laufenden Kriegen gering
war, die Regierung aber generell zu Zurückhaltung zwang. Zur Debatte über
den zweiten Opiumkrieg im britischen Parlament (Richard Cobdens Sieg über
Lord Palmerstone, der durch dessen anschließenden Wahlsieg bedeutungslos
wurde): Andrew Phillips, Saving Civilization from Empire : Belligerency, Pacifism
and the two Faces of Civilization during the Second Opium War, in: European
Journal of International Relations 18 (2012) 5-27.

Überblicksdarstellungen zum Britischen Empire: Ronald Hyam, Britain’s Im-
perial Century, 1815-1914 : a Study of Empire and Expansion. – 3. Aufl. –
Basingstoke 2002 (übersichtlich und politiknah); John Darwin, The Empire 
Project : the Rise and Fall of the British World System, 1830-1970. – Cam-
bridge 2009. Anthologien: The Concept of Empire : Burke to Attlee 1774-1947
/ ed. by George Bennett. – London 1953; Empire and Imperialism : the Debate
of the 1870s / ed. by Peter Cain. – Bristol 1999 (Texte aus dem Streit
zwischen Konservativen und Liberalen um die Föderalisierung des Empire).
Einführung: Bernard Porter, British Imperial : What the Empire Wasn’t. – Lon-
don 2016. Überblick über die Geschichtsschreibung: Anthony Webster, The 
Debate on the Rise of the British Empire. – Manchester 2006.
Zur Ideengeschichte des Empire: Klaus E. Knorr, British Colonial Theories 
1570-1850. – Toronto 1944. – S. 265-414 (immer noch die beste Darstellung
der Debatten, mit vielen Zitaten; auch im 19. Jahrhundert sind die Debatten
vorwiegend ökonomisch, Knorr kann aber aus seiner Kenntnis der gesamten
Literatur seit der frühen Neuzeit urteilen, daß im 19. Jahrhundert Hinweise auf
Englands Mission ständig zunahmen); Donald Winch, Classical Political 
Economy and Colonies. – London 1965; Bernard Semmel, The Rise of Free
Trade Imperialism : Classical Political Economy, the Empire of Free Trade 
and Imperialism 1750-1850. – Cambridge 1970; C. C. Eldridge, England’s
Mission : the Imperial Idea in the Age of Gladstone and Disraeli 1868-1880. –
London 1973; ders., Disraeli and the Rise of a New Imperialism. – Cardiff
1996; John Cunningham Wood, British Economists and the Empire. – London
1983; Edward Beasley, Mid-Victorian Imperialists : British Gentlemen and the
Empire of the Mind. – London 2005 (“ever-grander generalizations about the
nature of the democratic, English-speaking world”); Victorian Visions of Global
Order : Empire and International Relations in Nineteenth-Century Political
Thought / ed. by Duncan Bell. – Cambridge 2007; Duncan Bell, The Idea of
Greater Britain : Empire and the Future of World Order, 1860-1900. – Prince-
ton 2007 (das Buch aus der Schule Quentin Skinners studiert die Vielfalt
rhetorischer Strategien und spiegelt damit gut das Chaos dieser impro-
visierten Debatten um die Einheit Großbritanniens mit seinen weißen
Siedlerkolonien); ders., Reordering the World : Essays on Liberalism and Em-
pire. – Princeton, N.J. 2016; Theodore Koditschek, Liberalism, Imperialism, 
and the Historical Imagination : Nineteenth-Century Visions of a Greater Brit-
ain. – Cambridge 2011.

174

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zu den Auseinandersetzungen über den Sinn der britischen Herrschaft in 
Indien: Eric Stokes, The English Utilitarians and India. – Oxford 1959 (über 
die Spannungen zwischen Regierung durch Paternalismus/Militär, durch Bild-
ung und durch Recht); Francis G. Hutchins, The Illusion of Permanence : Brit-
ish Imperialism in India. – Princeton, N.J. 1967 („In the course of the nine-
teenth century British notions of the way in which India was kept in subjection 
shifted from an emphasis on moral force and the influence of the example of 
the British character to the less ambitious idea that India was helt simply by
military power“); Thomas R. Metcalf, Ideologies of the Raj. – Cambridge 1994 
(zunehmende „creation of difference“, als Großbritannien und die
Siedlerkolonien demokratischer wurden); Theodore Koditschek, Liberalism, 
Imperialism, and the Historical Imagination (a.a.O).
Zum „Anti-Imperialismus“: Ged Martin, ‚Anti-imperialism’ in the Mid-nineteenth
Century and the Nature of the British Empire, 1820-70, in: Reappraisals in 
British Imperial History. – London 1975. – S. 88-120; Miles Taylor, Imperium
et Libertas? : Rethinking the Radical Critique of Imperialism During the Nine-
teenth Century, in: The Journal of Imperial and Commonwealth History 19
(1991) 1-23; Benedikt Stuchtey, Die europäische Expansion und ihre Feinde :
Kolonialismuskritik vom 18. bis in das 20. Jahrhundert. – München 2010. –
S. 123-218 Nation und Expansion : England 1815-1882 (Kritiker, aber gewiß
keine Feinde des Empire); Gregory Claeys, Imperial Sceptics : British Critics 
of Empire, 1850-1920. – Cambridge 2010 (grundsätzliche Gegner des Empire
waren nur die Comteaner, weil sie einer Theorie folgen; die späteren liberalen 
und sozialistischen Gegner und Anhänger des Empire haben von ihnen
gelernt); James Heartfield, The Aborigines’ Protection Society : Humanitarian
Imperialism in Australia, New Zealand, Fiji, Canada, South Africa, and the
Congo ; 1836-1909. – London 2011 (anfangs antikolonialistisch, mußte die 
APS einsehen, daß sie allenfalls Reservate versprechen konnte). Zu den Ver-
suchen der britischen Regierung, Stammesbewohner durch Umerziehung zu
schützen, ohne Siedlungen zu untersagen: Alan Lester / Fae Dussart, Colo-
nization and the Origins of Humanitarian Governance : Protecting Aborigines
across the Nineteenth-Century British Empire. – Cambridge 2014.

2.4 Vereinigte Staaten von Amerika
Bis ins späte 19. Jahrhundert standen die Vereinigten Staaten von Amerika 
am Rande des internationalen politischen Systems. Von den europäischen
Allianzen hielten sie sich fern, auch die Europäer sahen keinen Grund, sich 
um die USA zu bemühen oder Konfrontation zu suchen. Nur in der Krise des
Amerikanischen Bürgerkrieges, der ein anderes amerikanisches internationa-
le System hätte bringen können, haben Frankreich und Großbritannien eine
Intervention zugunsten des Südens überlegt; die französische Mexiko-
Intervention 1862-1866 war ein Ableger dieser Gelegenheit und wurde mit
dem Sieg der Nordstaaten beendet. Auch die Beziehungen zwischen den
USA und Lateinamerika waren bis in die 1880er Jahre flüchtig. Der Gegen-

175

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


satz zwischen der wachsenden Wirtschaftsmacht und dem geringen Militär-
potential (der Hochrüstung des Bürgerkrieges folgte eine radikale Reduzie-
rung von Armee und Flotte) wurde als exzeptionell wahrgenommen. Aber die
hohe Zahl siegreicher Generäle als Präsidentschaftskandidaten, Indianerbe-
kämpfer, Mexikoeroberer und Bürgerkriegssieger sind ein bedenkliches Zei-
chen für eine angeblich friedliche Republik (es spielt die schiere patriotische
Begeisterung mit, einen Krieg führen und siegen zu können, etwas, das Aus-
länder so oft bezweifelt haben). Die USA sind die einzige Großmacht, in der
die Suche nach nationalen Traditionen eine feste Gattung der Außenpolitika-
nalyse geblieben ist. Aber auch hier wird das 19. Jahrhundert zwischen den
Gründungsvätern und 1898 spezialisierten Diplomatiegeschichten überlas-
sen. Im 19. Jahrhundert gab es recht verschiedene Arten, den amerikani-
schen Exzeptionalismus zu sehen. Die realistische Analyse betonte die Ab-
wesenheit von gleichrangigen Nachbarn; so schon Hegel, der das amerika-
nische politische System als Folge dieser Sonderstellung im internationalen
System sah (Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. – Frankfurt 
am Main 1970. – S. 114). Zunehmend wurde erwartet, daß diese Sonderstel-
lung nur ein Zwischenspiel auf dem Weg zu einem weltweiten internationalen
System sein konnte, in dem neben Rußland die USA dominieren würden 
(prominent bei Tocqueville). Die demokratische Analyse in Europa war da-
gegen völlig an den föderalistischen Institutionen orientiert: Der Kongreß ist
ein demokratisches Instrument der Vermeidung von Kriegen zwischen den
Mitgliedstaaten und soll ein Vorbild für eine europäische Friedensordnung 
sein; zu Amerika als Macht unter Mächten äußern sich europäische Demo-
kraten nicht. In Amerika waren die demokratischen Analysen komplexer. Die 
amerikanische Selbstwahrnehmung war von der rasanten Verschiebung der
Grenzen der Föderation bestimmt. „Manifest Destiny“ meint zunächst, daß 
der ganze Raum bis zum Pazifik dazu bestimmt ist, Teil der amerikanischen
Nation zu werden. „Manifest Destiny“ muß als demokratische Idee verstan-
den werden: Auf dem amerikanischen Kontinent hat nur die Demokratie eine
Zukunft, nur die amerikanische Demokratie kann die Weiten des Kontinents
mit Siedlern füllen. Ganz Nordamerika (zuweilen auch ganz Amerika) sei
bereit, einst Teil der amerikanischen demokratischen Föderation zu werden
und amerikanische mores zu akzeptieren (die Grundidee ist dem Übergang
des Freistaates Texas von Mexiko zu den USA, bei dem amerikanische 
Siedler eine zentrale Rolle gespielt haben, abgeschaut). Vgl. die Biographie
des wichtigsten „Manifest Destiny“-Publizisten: Robert D. Sampson, John L.
O‘Sullivan and his Times. – Kent, Ohio 2003 (interessant für den literarischen
und politischen Kontext von „Manifest Destiny“, beachtet auch die gelegentli-
chen Beziehungen des demokratischen Expansionisten zur Friedensbewe-
gung, seine ambivalente Haltung zum Krieg mit Mexiko und zum Konflikt mit 
Großbritannien, seine Beteiligung an privaten Einmischungen in Kuba und
seine Unterstützung der Konföderierten). Das exzessive Interesse der Litera-
tur am amerikanischen Sendungsbewußtsein auch des 19. Jahrhunderts hat 
mit dem späteren 20. Jahrhundert zu tun: Das einst starke Sendungsbe-
wußtsein der europäischen Nationen hat seine Kraft längst verloren, wäh-
rend das amerikanische Sendungsbewußtsein weiter wirksam zu sein 
scheint. Forschungen über die Brüche dieser Tradition in den USA und Ver-

176

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gleiche mit Großbritannien, Frankreich und Deutschland sind dringende
Desiderate.

Ein amerikanischer Exzeptionalismus war ohne Zweifel die geringe Bedeutung
aktueller Grenzen. In Europa waren nach 1815 Grenzverschiebungen immer in
Gefahr zu Erschütterung des Internationalen Systems zu führen und mußten mit
der Logik der Nationen begründet werden. In den USA ist das ganze Jahrhundert
von Jeffersons Louisiana-Kauf 1803 bis in das Jahrzehnt nach dem Bürgerkrieg
geprägt von ständigen Vorhersagen und Forderungen neuer Grenzen. Es gibt in
der Zeit der Jacksonian Democracy und der frühen Republikaner wenig führende
Politiker und Journalisten, die nicht ein Expansionsvorhaben haben, freilich ver-
schieden aktuell gemeint. Abgesehen von den tatsächlich erlangten Landgewin-
nen auf Kosten Mexikos (durch Krieg und Kauf) und dem Kauf von Alaska gibt es
eine große Zahl von Anregungen. Im Norden träumt man davon, daß ein briti-
sches Kanada nicht endgültig sein kann, im Süden davon, daß verschiedene In-
seln in der Karibik durch Kauf und/oder Intervention in interne Konflikte zur Anne-
xion reif seien. Die weiteren Ziele bis nach Brasilien und Japan gehen so schnell,
wie sie gekommen sind, in ihrer Gesamtheit zeigen solche Ziele aber, wie vorläu-
fig die Grenzen der USA in deren eigener Vorstellung waren. Daß die reale Politik 
einem viel begrenzteren Opportunismus folgte, mag daran liegen, daß Präsident
und Congress die Grundlagen des europäischen Völkerrechts akzeptierten (die 
Ausnahme ist Polks Mexiko-Krieg, den auch seine Anhänger statt mit irgendei-
nem Schein eines gerechten Krieges mit „Manifest Destiny“ begründen mußten, 
was diese ursprüngliche Idee eines Plebiszit für Amerika verfälschte). Expan-
sionismus war wie alle großen Streitfragen in den USA bis zum Bürgerkrieg 
eine Frage des Rassismus. Die Vorstellung, daß der dynamischsten Rasse die
Zukunft in (Nord-)Amerika gehören wird, kommt aus Rassismus, genauso wie der
Widerstand gegen Expansionen, die die Republik verderben würden durch noch
mehr Mexikaner und durch Kubaner, denen jeder Sinn für das Funktionieren der
amerikanischen Demokratie fehlt. Noch nach dem Bürgerkrieg lösten die nie zu-
stande gekommenen Annexion von Kanada (ein Dauerthema antibritischer, pro-
irischer Bewegungen in den Nordstaaten), Kuba und Santo Domingo (ein Thema
zwischen Sicherheitspolitik und politischem Abenteurertum) heftige politische 
Konflikte aus.

Einig war man sich im ständigen Krieg gegen die Indianer, der Voraussetzung der
Besiedlung des Kontinents war. Die frühen USA hatten Indianerstämme als sou-
veräne Völker (wenn auch im Rahmen der USA) anerkannt, die Jacksonian
Democracy wollte auch die „zivilisierten Stämme“ nicht mehr im Osten dulden
und vertrieb sie über den Mississippi. Mit der Besiedlung des Westens folgte bis
etwa 1890 auch dort der Kleinkrieg mit den Indianerstämmen. Die Zivilisations-
theorien des 19. Jahrhunderts sahen die Zeit der Indianerkulturen als abgelaufen
an. Tocqueville, der die ersten Massendeportationen in den Westen beobachtet
hat, glaubt auch die Indianer hätten das so gesehen. Es hat ihn auf die Bedeu-
tung der kulturellen Demütigung im kolonialen Verhältnis aufmerksam gemacht.
In letzter Zeit hat man den Kampf mit den Indianern immer häufiger mit dem natio-
nalsozialistischen Völkermord verglichen; historisch angemessener wäre der
Vergleich mit „small scale genocides“ in britischen Siedlerkolonien der Zeit. Wie

177

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in Australien war die offizielle Politik der amerikanischen Regierung nicht Vernich-
tung, sondern Assimilierung. Aber bei ihrem Endziel der Umwandlung des Lan-
des für die kommerzielle Landwirtschaft weißer Siedler konnte sie nicht einmal
den „zivilisierten Stämmen“ entgegenkommen (die Cherokee hatten sich in den 
1820er Jahren eine Verfassung nach Vorbild der amerikanischen Verfassung
gegeben, aber das half nicht gegen ihre Vertreibung in die Wildnis des Westens),
sie konnte nur eine Zukunft in der Verarmung in Reservaten anbieten und Wider-
stand mit Massakern beantworten.

Zu wenig wird beachtet, daß bereits im 19. Jahrhundert die amerikanische Dop-
pelheit von kommerzieller Expansion und Zurückhaltung von Kolonien zum vor-
herrschenden Modell werden konnte. Auch die Annexion von Oregon und Kalifor-
nien wurde von maritimen Interessen durchgesetzt, die vor allem am Handel mit 
Asien interessiert waren und in Begriffen einer Weltkonkurrenz mit Großbritannien
(und künftig Rußland) dachten. Vgl. zu den Journalisten, die diese Idee seit Mitte 
19. Jh. propagierten: Charles Vervier, American Continentalism : an Idea of Expan-
sion, 1845-1910, in: American Historical Review 65 (1959/60) 323-335. Unter den
Politikern propagierte vor allem William Henry Seward (1801-1872, Außenmi-
nister 1861-1869) die Transformation Amerikas zu einem Reich kommerzieller
Dominanz, das nehmen wird, was es für Handelsrouten braucht (Hawaii und kari-
bische Inseln waren seine Präferenz), sich aber nicht belasten wird mit territoria-
ler Herrschaft. Seward ging davon aus, daß sich weitere demokratische und wei-
ße Gebiete im Laufe der Zeit den USA anschließen werden, Kanada war ein nahe-
liegender Kandidat, aber Seward kann auch von Vereinigten Staaten bis Panama
oder gar bis zum Kap Horn reden, ohne daß klar wird, wie das gemeint war. 
Immer sollte es einvernehmliche Expansion sein. Vgl. Ernest N. Paolino, The
Foundation of the American Empire : William Henry Seward and U.S. Foreign 
Policy. – Ithaca, N.Y. 1973. – p. 25-40 The Real Empire : Commercial Hegemony;
Richard H. Immerman, Empire for Liberty : a History of American Imperialism
from Benjamin Franklin to Paul Wolfowitz. – Princeton, N.J. 2010. – S. 98-127.

Die massivste amerikanische Erfahrung eines Krieges war der amerikanische 
Bürgerkrieg. Zu einer theoretischen Beschäftigung mit diesem Krieg kam es nicht, 
zu sehr wurde er staatsrechtlich diskutiert. Zu der Uneinigkeit der radikalen Pazi-
fisten in der Beurteilung eines Krieges, der Freilassung der Sklaven bringen soll-
te, siehe unten bei Non-resistance (Abschnitt 5.1.5).

Für das außenpolitische Denken der Jahrzehnte nach dem Bürgerkrieg vgl. Frank
Ninkovich, Global Dawn : the Cultural Foundations of American Internationalism, 
1865-1890. – Cambridge, Mass. 2009 (die amerikanischen Elitezeitschriften
nahmen die Großmächte und ihre weltweite Expansion genau wahr und schätz-
ten die Zivilisationsleistung des britischen Reichs. Ein amerikanischer Imperialis-
mus ist kein Thema. Ihre Betonung der angelsächsischen Gemeinsamkeiten hat 
nicht viel mit der gemeinsamen Geschichte zu tun, mehr mit der gemeinsamen
Zukunft als liberale Staaten. Die internationale Politik wird kritisch gesehen, aber
internationalistische Lösungen – Schiedsgericht, Kodifikation, Neutralität – haben 
wenig Anhang, Sozialdarwinismus zwischen Staaten schon gar nicht. Die häu-
figste Position in diesen Zeitschriften ist „para bellum“.) Zu den Anfängen von

178

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Phantasien einer angelsächsischen Welthegemonie Mitte des 19. Jahrhunderts 
siehe Reginald Horsman, Race and Manifest Destiny a.a.O. S. 292-297. Solche 
Phantasien werden seit dem Ende des 19. Jahrhunderts auch im amerikanischen
Internationalismus eine große Rolle spielen, aber über die ältere Kontinuität die-
ser Idee ist wenig bekannt. Ein früher Prophet der speziellen Angelsächsischen
Zusammenarbeit ist der Pazifist Elihu Burritt. Ein späterer Sprecher der amerika-
nischen Friedensbewegung, Alfred Love, nahm 1869 an dem Preisausschreiben 
der französischen Friedensbewegung zum Thema Le crime de la guerre dénoncé
a l’humanité teil, seine Friedensstrategie war die Union der beiden Zweige der
angelsächsischen Rasse (nach dem Bericht der Jury).

Zur amerikanischen Außenpolitik: The Cambridge History of American For-
eign Relations. – Cambridge 1993 (Bd. 1. – The Creation of a Republican
Empire : 1776-1863 / Bradford Perkins; Bd. 2. – The American Search for 
Opportunity : 1865-1913 / Walter LaFeber); John M. Owen IV, Liberal Peace, 
Liberal War : American Politics and International Security. – Ithaca, N.Y. 1997 
(eine Analyse der amerikanischen Krisen und Kriege mit Hilfe eines Models
des Demokratischen Friedens); Fareed Zakaria, From Wealth to Power : the
Unusual Origins of America‘s World Role. – Princeton, N.J. 1998 (über die 
Verzögerung einer imperialen Stellung nach 1865); David C. Hendrickson, 
Union, Nation, or Empire : the American Debate over International Relations,
1789-1941. – Lawrence, Kans. 2008. – S. 109-258; Jay Sexton, The Monroe 
Doctrine : Empire and Nation in Nineteenth-century America. - New York
2011; Charles A. Kupchan, Isolationism : a History of America‘s Efforts to 
Shield itself from the World. – Oxford 2020.
Zu Sendungsbewußtsein und Manifest Destiny: Albert K. Weinberg, Manifest
Destiny : a Study of Nationalist Expansionism in American History. – Balti-
more, Md. 1935; Frederick Merk, Manifest Destiny and Mission in American 
History : a Reinterpretation. – New York 1963; Robert E. May, The Southern
Dream of a Caribbean Empire : 1854-1861. – Baton Rouge, La. 1973; Reginald
Horsman, Race and Manifest Destiny : the Origins of American Racial Anglo-
Saxonism. – Cambridge, Mass. 1981; Reginald C. Stuart, United States
Expansionism and British North America, 1775-1871. – Chapel Hill, N.C.
1988; Anders Stephanson, Manifest Destiny : American Expansion and the
Empire of Right. – New York 1995; Thomas R. Hietala, Manifest Design :
American Exceptionalism and Empire. – revised ed. – Ithaca, N.Y. 2003; Eric
T. L. Love, Race Over Empire : Racism in U.S. Imperialism 1865-1900. -
Chapel Hill, NC 2004. - S. 27-72 Santo Domingo; Hilde Eliassen Restad,
American Exceptionalism : an Idea that Made a Nation and Remade the 
World. – London 2015; Paul Frymer, Building an American Empire : the Era of 
Territorial and Political Expansion. – Princeton, N:J. 2017. Anthologie von
Texten des 19. Jahrhunderts: Manifest Destiny / ed. by Norman A. Graebner.
– Indianopolis, Ind. 1968. Die beste Darstellung der realen Expansion der
USA ist eine geographische Arbeit: D. W. Meinig, The Shaping of America : a
Geographical Perspective on 500 Years of History. – New Haven, Conn.,
vol. 2, Continental America, 1800-1867 (1993).
Zum mexikanischen Krieg und der (sehr diversen) Opposition gegen den
Krieg: David M. Pletcher, The Diplomacy of Annexation : Texas, Oregon, and

179

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


the Mexican War. – Columbia, Miss. 1973; John H. Schroeder, Mr. Polk’s War
: American Opposition and Dissent, 1846-1848. – Madison, Wisc. 1973; Ro-
bert W. Johannsen, To the Halls of the Montezumas : the Mexican War in the
American Imagination. - New York 1985; Daniel Walker Howe, What Hath
God Wrought : the Transformation of America, 1815-1848. – New York 2007.
– S. 658-813; Amy S. Greenberg, A Wicked War : Polk, Clay, Lincoln, and the
1846 U.S. Invasion in Mexico. – New York 2012. Zu dem Streit mit Großbri-
tannien um Oregon: David M. Pletcher, The Diplomacy of Annexation a.a.O.; 
Maria Fanis, Secular Morality and International Security : American and British 
Decisions about War. – Ann Arbor, Mich.  2011 (sie führt die Kriegsvermei-
dung 1846 auf angelsächsische Rassensolidarität zurück; auf jeden Fall ist
der Unterschied zum Krieg gegen Mexiko ohne Rassensolidarität deutlich).
Zur Politik der erzwungenen Assimilierung der Indianer: Brian W. Dippie, The
Vanishing American : White Attitudes and U.S. Indian Policy. – Middletown,
Conn. 1982. Zu den juristischen Kämpfen der Cherokee gegen ihre Ver-
treibung in den Westen: Tim Alan Garrison, Legal Ideology of Removal : the 
Southern Judiciary and the Sovereignty of Native American Nations. – Athens, 
Ga. 2002. Zu den Indianerkriegen: Robert M. Utley, The Indian Frontier 1846-
1890. – Albuquerque, N.Mex. 1984; Michael Hochgeschwender, The Last
Stand : die Indianerkriege im Westen der USA (1840-1890), in: Kolonialkriege 
: militärische Gewalt im Zeichen des Imperialismus / hrsg. von Thoralf Klein
und Frank Schumacher. – Hamburg 2006. – S. 44-79; Ben Kiernan, Blood
and Soil : a World History of Genocide and Extermination. – New Haven,
Conn. 2007. – S. 310-363; Bruce Vandervort, Indian Wars of Mexico, Canada
and the United States, 1812-1900. – New York 2006. Beispiele: Robert M. Ut-
ley, The Last Days of the Sioux Nation. – New Haven, Conn. 1963; Jeffrey
Ostler, The Plains Sioux and U.S. Colonialism from Lewis and Clark to
Wounded Knee. – Cambridge 2004; Benjamin Madley, An American Geno-
cide : the United States and the California Indian Catastrophe, 1846-1873. –
New Haven, Conn. 2016. Eine vergleichende Völkermordstudie: Carrol P.
Kakel, The American West and the Nazi East : a Comparative and Interpretive 
Perspective. – Basingstoke 2011 (unterscheidet zwischen „small scale genoci-
de“ im amerikanischen Westen und „large scale genocide“ im europäischen
Osten, Unterschiede in der Bereitschaft zur Ausrottung sieht er nicht).

2.4.1 Francis Lieber
1798-1872, geboren in Berlin. Teilnahme am Kampf gegen Napoléon und am
griechischen Freiheitskampf, als politischer Emigrant in die USA. Professor in
South Carolina und New York (für Politikwissenschaft). Biographie: Frank Freidel, 
Francis Lieber : Nineteenth-century Liberal. – Baton Rouge, La. 1947.

Lieber wurde durch Freiheitskriege erzogen, aber er lernte, daß Individuen wich-
tiger sind als Institutionen und gesellschaftliche Bindung durch öffentliche Mei-
nung, Ansehen der gesellschaftlichen Position und Rechtsschöpfung durch
gewählte Richter wichtiger als Regierungstätigkeit. Es ist eine Apologie angel-
sächsischer Institutionen und eine Warnung vor der französischen Verwechslung 

180

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


von Freiheit mit Demokratie, entwickelt in einer Weltgeschichte der Freiheit von
der antiken politischen Freiheit zur modernen bürgerlichen Freiheit (Manual of 
Political Ethics, verschiedene Auflagen 1838 bis 1890; Civil Liberty and Self-
Government, verschiedene Auflagen 1853 bis 1881, deutsch 1869). Die Kom-
mentatoren haben ihn nach eigenem Geschmack liberal oder konservativ genannt.
Vgl. Frank Burt Freidel a.a.O.; Bernard Edward Brown, American Conservatives :
the Political Thought of Francis Lieber and John W. Burgess. – New York 1951; 
Phillip S. Paludan, A Covenant with Death : the Constitution, Law, and Equality in
the Civil War Era. – Urbana, Ill. 1975. – S. 85-108

Lieber überträgt seinen Gesellschaftsbegriff auf die internationalen Beziehun-
gen: alle Gesellschaftsbildungen ab der Familie werden von „Inter-dependence“ 
bestimmt (anders als häufig behauptet wird, gab es diesen Begriff schon vor Lie-
ber, auch schon auf internationale Beziehungen angewandt). Zwischen nationa-
lism und internationalism, independence und interdependence kann es keine
prinzipiellen Unterschiede geben. In der Wissenschaft von den internationale
Beziehungen ist (reichlich Amerika-zentrisch) Lieber dafür angeführt worden, daß
die Vorgeschichte der Disziplin in der Disziplin Staatstheorie gesucht werden
muß (Brian C. Schmidt, The Political Discourse of Anarchy : a Disciplinary History
of International Relations. – Albany, N.Y. 1998. – S. 47-52). Internationale Orga-
nisation der Staaten kann sich Lieber nur als despotische Hegemonie vorstellen,
als Einmischung in innere Angelegenheiten. Er empfiehlt bilateral vereinbarte 
Schiedssprüche, schon einen permanenten Schiedsgerichtshof lehnt er ab. Sein
Nationalismuskonzept ist wie andere Zivilisationskonzepte des 19. Jahrhunderts
ein Rassenkonzept. Es ist eine Idee des angelsächsischen Traditionalismus: Bil-
dung von Nationalstaaten nach britisch-amerikanischem Muster. Der erste ameri-
kanische Internationalist präfiguriert den amerikanischen Internationalismus vor
Wilson 1917: Elihu Root, James Brown Scott, Nicholas Murray Butler, John Bas-
sett Moore – alle waren für eine Förderung des Völkerrechts, alle gegen internati-
onale Organisationen. Lieber setzt auf internationale öffentliche Meinung, auch
darin werden sie folgen. Er war der Anreger des Institut de Droit international,
dessen Gründung er jedoch nicht mehr erlebte. Das Institut war ganz in Liebers 
Sinn: Das internationale Recht soll nicht durch einen Staatenkongreß fortentwi-
ckelt werden, sondern durch Debatten der führenden Juristen, die Weltwissen
und Weltgewissen verkörpern.

Liebers bedeutendste praktische Leistung für das Völkerrecht war die Vorlage zur
Kodifizierung des Kriegsrechts, ein Text für die Truppen der Nordstaaten im ame-
rikanischen Bürgerkrieg. Der Kodex wurde durch seinen Freund Bluntschli und
die Diskussionen des Institut de Droit international zum Ausgangspunkt des posi-
tiven humanitären Kriegsrechts. Aber wenn Lieber, der sehr früh Clausewitz rezi-
piert hatte, für ein Kriegsrecht plädiert, das Kampfhandlungen wenig regelt, klingt 
er wie der Clausewitzianer Moltke, der den Vorschlag des Instituts 1880 ablehnte
(Lieber wie Moltke stehen in einer langen Tradition seit Machiavelli, der von Krie-
gen verlangte, sie sollten corte e grosse sein). 

Vgl. Lieber’s Code and the Law of War / ed. by Richard Shelly Hartigan. –
Chicago, Ill. 1983; Knud Krakau, Francis Liebers Beitrag zur Entwicklung des 
Landkriegsrechts, in: Franz Lieber und die deutsch-amerikanischen Beziehun-

181

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gen im 19. Jahrhundert / hrsg. von Peter Schäfer und Karl Schmitt. – Weimar
1993. – S. 45-72; Burrus M. Carnaham, Lincoln, Lieber and the Laws of War :
the Origins and Limits of the Principle of Military Necessity, in: American Jour-
nal of International Law 92 (1998) 213-231; James Turner Johnson, Lieber 
and the Theory of War, in: Francis Lieber and the Culture of the Mind / ed. by
Charles R. Mack and Henry H. Lesesne. - Columbia, SC 2005. - S. 60-68;
John Fabian Witt, Lincoln‘s Code : the Laws of War in American History. –
New York 2012. – S. 139-324 (eine politische Geschichte dieser
Kriegsrechtskodifizierung); Paul Finkelman, Francis Lieber and the Modern 
Law of War, in: University of Chicago Law Review 80 (2013) 2071-2132. All-
gemein zu Lieber als (eher unselbständigem) Völkerrechtler: Betsy Röben,
Johann Caspar Bluntschli, Francis Lieber und das moderne Völkerrecht 1861-
1881. – Baden-Baden 2003.

Manual of Political Ethics. – Boston : Little & Brown, Pt. II: Political Ethics
Proper. – 1839
VII/3 War
In der Politischen Ethik muß gefragt werden, ob vernünftige und moralische We-
sen Kriege führen dürfen. Lieber folgt der traditionellen Lehre vom gerechten 
Krieg, nur daß er das Recht der Nationen zu Freiheits- und Einigungskriegen
betont. Ein ungerechter Krieg ist eines der größten Verbrechen, während in einem 
gerechten Krieg sich der Ton der Moral hebt (das haben der amerikanische Unab-
hängigkeitskrieg und der Krieg Deutschlands gegen Napoléon gezeigt). Auch poli-
tische Ziele rechtfertigen den Krieg, wenn sie dem Schutz und der Weiterentwick-
lung der Nation dienen. Ewiger Frieden durch internationale Kongresse ist eine
gute Idee, führt aber leicht zu Einmischung in innere Angelegenheiten. Die mäch-
tigsten Staaten würden bestimmen. Unabhängige Entwicklung, die wichtigste 
Voraussetzung einer vielfältigen Zivilisation, würde beschädigt werden. Gerade 
die USA müssen sich davor hüten, sie würden von Monarchien bestimmt werden.
Kriege zwischen zivilisierten Nationen müssen sich an Regeln halten. Aber inner-
halb der Regeln müssen sie intensiv geführt werden, denn das verkürzt die Krie-
ge. Deshalb wird in modernen Kriegen nicht alles geregelt, was geregelt wurde, 
als Kriege noch zweifelhafte Legitimation hatten.

Fragments of Political Science on Nationalism and Inter-nationalism. – New
York : Scribner, 1868. – 23 S.
Neudruck in: Miscellaneous Writings. – Philadelphia : Lippincott, 1881. –
Bd. II, 221-243
Der Nationalstaat mit Bürgerrechten und self-government ist die normale Form ei-
ner modernen Regierung geworden, Absolutismus („monarchical or democratic“)
wurde als Gefahr erkannt. Selbst der Patriotismus ist nicht mehr auf den Staat 
bezogen, sondern auf die Nation. Im Altertum gab es immer ein führendes Land
der Zivilisation, jetzt gibt es eine Vielzahl von Nationen mit self-governance,
„independent, aber inter-dependent“. Ohne diesen Prozeß würde es zu einer
„enslaving universal monarchy“ kommen. Die zivilisierten Nationen werden zuneh-
mend ähnlich, haben eine gemeinsame öffentliche Meinung, ein gemeinsames 
Völkerrecht und „the bonds of one common moving civilization.“ Sie bilden eine
Gemeinschaft “and are daily forming more and more a commonwealth of nations.“
Zunächst ist es eine Gemeinschaft der christlichen Staaten, die sich aber auch
auf nichtchristliche Staaten ausbreitet.

182

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Curti, Merle
Francis Lieber and Nationalism, in: The Huntington Library Quarterly    
4 (1941) 263-292
Liebers Nationalitätentheorie hat einen rassischen Hintergrund (moderne Natio-
nalstaaten gibt es nur bei Weißen) und einen sozialen Hintergrund (Eigentum ist
die Basis des Individualismus dieser self-governing Staaten). Pazifist war Lieber
nicht, er betont die Rolle des Krieges zur Erlangung und Regeneration der Na-
tion. Nationen sind interdependent und müssen durch Verträge und Imitation
zusammenkommen. Ein Kongreß der Nationen würde die Nationalität hindern. 

Robson, C. B.
Francis Lieber’ s Nationalism, in: Journal of Politics 8 (1946) 57-73
Lieber ist als Nationalist bekannt, aber mit dem post-liberalen Nationalismus hat 
dieser Anhänger des Freihandels und Gegner der Staatsmacht nichts zu tun.
Sein Lob der „Cis-Caucasian race“ oder der „Anglican race“ beruht auf „cultural
and institutional heritage“. Er wendet sich dagegen, daß nur Engländer zur Frei-
heit fähig seien (für Amerika ist er aber entschieden rassistisch: gegen die Ver-
bindung von Weißen und Schwarzen und gegen asiatische Immigration). Im Kern
von Liebers Nationalismus steht noch die Überwindung feudaler Partikularismen.
Er steht klar in einer deutschen Tradition, aber durch Achtung für englische Insti-
tutionen schränkt er die Fixierung auf den Staat ein. „The conception of moral
progress steadily implemented through the growth of the institutions of community
life was the bias of Lieber’s internationalism as well as of his nationalism.“

Clinton, David
Tocqueville, Lieber, and Bagehot : Liberalism Confronts the World. – New 
York (u.a.) : Palgrave Macmillan 2003. – S. 47-74 Why Did Professor Lieber
Say No? : Nationalism and Internationalism
Francis Lieber, Imperialism, and Internationalism, in: Imperialism and Inter-
nationalism in the Discipline of International Relations / ed. by David Long 
and Brian C. Schmidt. – Albany, N.Y.  2005. – S. 23-42
Wegen der egoistischen Neigung der Menschen ist der Staat nötig, wegen der
geselligen Neigung ist er möglich (richtig möglich freilich nur bei den Nationen
weißer Rasse). Staaten sind eine Vereinigung von Bürgern, deshalb scheidet
jede Mitsprache von außen aus (das „Nein“ in Clintons Titel ist Liebers „Nein“ zur 
Idee eines Internationalen Strafgerichtshofes 1872). Staaten können keine staat-
liche Verbindung eingehen, bilden aber eine internationale Gesellschaft. Lieber 
feiert die Interdependenz, die sich im Handel zeigt. Während alle Partikularinteres-
sen dem Staatsinteresse untergeordnet sind, ist das Staatsinteresse nicht dem
Gesamtinteresse der internationalen Gesellschaft untergeordnet. Staaten dürfen
Krieg führen (Lieber feiert die amerikanische und die preußische Expansion),
Normalzustand der internationalen Gesellschaft ist aber Frieden. Weil Lieber die 
internationale Gesellschaft als moralische Ordnung ansieht, hat er keinen Platz
für internationale Institutionen. Statt einer Universalmonarchie gibt es ein System
unabhängiger Staaten, die freiwillig führenden Staaten und dem Recht folgen.
Selbst das Recht soll nicht durch Beschlüsse eines Staatenkongreß fortentwickelt
werden, sondern durch eine private Assoziation führender Juristen. Lieber ist
sicher, daß die Staaten (der weißen Rasse) auf dem Weg zu einer solchen Moral 

183

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sind, die Basis des Staates und der Staatengemeinschaft sein kann. Das soll sich
am Sieg der amerikanischen Nordstaaten und an den Siegen Preußens zeigen.
Der Aufsatz ist eine Version des Buchkapitels.

2.4.2 John Fiske
1847-1901, Bibliothekar und Dozent an der Harvard Universität, professioneller
Vortragsreisender. Philosoph und Historiker. Vgl. Milton Berman, John Fiske :
The Evolution of a Popularizer. – Cambridge, Mass. 1961.

Fiskes historische Bedeutung war die Einführung von Comte, Spencer und Dar-
win in die amerikanische akademische Welt. Weder als Philosoph noch als Histo-
riker wurde er dauerhaft erst genommen, zu ambitioniert war sein Programm von 
den Anfängen des Kosmos bis zum kommenden Reich Gottes. Evolutionstheore-
tiker, religiöser Wanderredner und Historiker Amerikas gehören zusammen.
Antrieb ist eine kantianische These, daß es nur dann Ethik geben könne, wenn
wir Kosmos und Geschichte teleologisch sehen und so Hoffnung haben können.
Zu Spencer führte ihn die Lehre, daß die Evolution nicht nur eine des Intellekts, 
sondern auch der Emotionen ist. Das Ziel ist das Königreich Gottes auf Erden,
wenn „goodness would have become automatic.“ Fiske wird zum Prediger einer
neuen Religion, die nicht zugestehen will, wie post-christlich sie ist. Die Evolution
der Gesellschaft ist Evolution des Friedens. Dieser Prozeß läuft seit der Entstehung 
der Menschheit (die mit der Entstehung der Familie durch verlängerte Kindheit
identisch ist). Es ist die bekannte Entwicklung von Großstaaten, Industrie und 
Altruismus (das steht alles bei Spencer, aber Fiske hat es schon vor Spencers
Soziologie aus Comte und frühen Hinweisen Spencers entwickelt). Es ist eine
lamarcksche Geschichte: die zivilisierten Rassen sind bereits so weit, daß die
zurückgebliebenen kaum aufholen können (die geglaubte Zunahme des Hirnvo-
lumes soll bei ihm aber nicht Wachstum der Intelligenz, sondern der Imagination 
und Sympathie sein).

Vgl.: Outlines of Cosmic Philosophy : Based on the Doctrine of Evolution
(1874), in: The Miscellaneois Writings of John Fiske. – Boston, Mass. 1902. –
Bd. I-IV; zum Übergang von der Militärgesellschaft zur Wirtschaftsgesellschaft
v.a. III, 362-371); The Destiny of Man Viewed in the Light of his Origins
(1884), in: The Miscellaneous Writings Bd. IX, 1-84 (eine übersichtlichere
Kurzform); dazu H. Burnell Pannill, The Religious Faith of John Fiske. –
Durham 1957.

Der späte Fiske ist, was Comte und Spencer nie waren, ein nationaler politischer
Historiker. Letztlich hat er zwei Evolutionen, die Kosmogonie bis zu Industrie und
Frieden und die Entwicklung der Weltrolle der angelsächsischen Nationen. Diese 
teutonische und angelsächsische Geschichte kommt von der Rassengeschichte 
des englischen Historikers Edward Augustus Freeman, der die modernen demo-
kratischen und föderalistischen Institutionen mit germanischer Herkunft identifi-
ziert (siehe Abschnitt 2.3.1.). Fiskes Geschichte Amerikas von Kolumbus bis
1759 ist ein Versuch, diese historische Evolution zu beweisen; letztlich will Fiske
zeigen, daß die USA der von der Vorsehung vorgesehene Endpunkt der Welt-

184

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


entwicklung sind: Mit dem Sieg der zur Freiheit organisierten Engländer in Nord-
amerika wurde die Ausgangsbasis für die Veränderung der Weltbalance zugunsten
des Friedens gelegt (diese Position führte dazu, daß Fiske in den 1890er Jahren
der Immigration Restriction League, die nur Einwanderer aus Ländern mit einer
Selbstverwaltungstradition zulassen wollte, seinen Namen zur Verfügung stellte).
Fiske ist einer der wenigen Autoren, die über den kommenden Platz Amerikas in 
der Welt nachgedacht haben. Durch Meere geschützt sind England und Amerika 
von den Zwängen der Großmächtebalance entlastet. Das schiere Übergewicht
der amerikanischen Föderation und des britischen Reiches, das bald die ganze
Welt überall dort, wo keine alten Zivilisationen bestehen, besitzen wird, zwingt
auch die europäischen Staaten, sich auf den Weg des Friedens zu begeben. Am 
Ende der Geschichte hören die Kriege auf, eine universale Föderation wird Strei-
tigkeiten friedlich beilegen. 1897 begrüßte Fiske den generellen Schiedsgerichts-
vertrag zwischen den USA und Großbritannien. Dieser Vertrag ist möglich, weil in
diesen Staaten die Bevölkerung überwiegend gegen den Krieg eingestellt ist.
Schiedsgerichtsbarkeit war eine antike Idee, aber die soziale Basis, das industrielle
Leben, ist erst jetzt gekommen. Seit dem Mittelalter haben Häufigkeit, Länge und 
Brutalität der Kriege abgenommen. Aber Europa hält große Armeen noch für
nötig (The Arbitration Treaty (1897), in: The Miscellaneous Writings of John Fis-
ke. – Boston 1902. – Bd. X, 159-186). Vgl. Frank Ninkovich, Global dawn a.a.O.
S. 316-323.

“Manifest destiny” (Vortrag 1880), gedruckt in: Harper’s New Monthly Ma-
gazine 70 (March 1885) 578-590
und in: American Political Ideas : Viewed from the Standpoint of Universal 
History ; three Lectures Delivered at the Royal Institution of Great Britain in
May 1880. – New York : Harper, 1885. – S. 101-152
Zivilisation ist die allmähliche Ersetzung des Krieges durch Frieden. Wenn die 
industrielle Phase die militärische Phase ablöst, ändert sich der Charakter der
Menschen. Eine solche Verringerung der Kriege ist nur durch Föderation möglich.
Diese Föderation muß stark genug sein, um Eroberung zu verhindern. Der ewige
Frieden der Welt kann nur gesichert werden durch die allmähliche Konzentration 
der Militärmacht in der Hand der friedlichsten Gemeinschaften. In der Weltge-
schichte sind die Bedingungen des Friedens selten zusammengekommen, die
Föderationen waren zerstritten, die starken Staaten waren nur nach innen befrie-
det. Ein Neuanfang war durch die englische Geschichte seit dem 17. Jahrhundert
möglich. Die Insellage hat die äußere Bedrohung so verringert, daß die Reste der 
teutonischen Gemeindeverfassung sich halten und den Staat prägen konnten. Mit
dem britischen Sieg über die Franzosen in der Schlacht in Quebec 1759 (für Fis-
ke ein welthistorisches Datum) gab es erstmals die Chance, daß die freiheitlichen 
Staaten das Übergewicht in der Weltbalance erreichen. Die USA haben gezeigt,
daß ein bevölkerungsreicher Staat föderalistisch regiert werden kann, der Bür-
gerkrieg war ein erfolgreicher Krieg für die föderalistische Ordnung. Gleichzeitig
hat England sich auf dem Globus ausgedehnt. In 100 Jahren werden die eng-
lischsprachigen Staaten bisherige Großmächte wie Deutschland und Frankreich
deklassiert haben. Europa kann dann nur als Föderation Bedeutung behalten. So
siegt der industrielle über den militärischen Zivilisationstyp. Eine Föderation der
ganzen Welt, der ewige Frieden, kann erst in viel späterer Zeit kommen.

185

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.4.3 Völkerrecht
Im Völkerrecht der USA gibt es keinen Exzeptionalismus. Autoren wie der Diplo-
mat Henry Wheaton oder der General Henry Wager Halleck stehen in der euro-
päischen Tradition und wurden in Europa zitiert, übersetzt (Wheaton) und neu
bearbeitet (Halleck). Auch ein amerikanischer Internationalismus zeigt sich im 
Völkerrecht nicht.

Henry Wheaton (1785-1848) hat sich mit Seerecht, amerikanischem öffentlichem
Recht und New Yorker Privatrecht befaßt. Zum Völkerrecht kam er als Gesandter
in Kopenhagen (1827-1834) und Botschafter in Berlin (1835-1845). Wheatons 
Elements of International Law (1836) kennt die Frage des 19. Jahrhunderts nach 
einer (dynamischen) internationalen Gesellschaft nicht. Er reproduziert das Völ-
kerrecht des 18. Jahrhunderts für ein anarchisches Staatensystem: der Krieg soll
Rechtsverletzungen abwehren, aber jeder Staat kann selber entscheiden, was er
als ausreichenden Kriegsgrund ansieht. Pellegrino Rossi hat ihm vorgeworfen,
daß er seine amerikanische Herkunft, die ihm hätte helfen können, das Prinzip
der Selbständigkeit von Staaten zu erkennen, vergißt und leichtfertig die europäi-
schen Übergriffe auf andere Staaten akzeptiert (es ging um Aufhebung der polni-
schen Autonomie durch Rußland) und damit an einem wissenschaftlichen Völker-
recht gescheitert ist. Die Neubearbeitung 1846 zeigt Wheatons Aufenthalt in Ber-
lin. Er folgt August Wilhelm Heffter in der spätidealistischen Würdigung der inter-
nationalen Gesellschaft als „moral order of the universe, which will not suffer
nations and individuals to be isolated from each other, but constantly tends to
unite the whole family of mankind in one great harmonious society“. Diese Har-
monie macht aber keinen rechtlichen Unterschied: das Völkerrecht kann zwi-
schen gerechten und ungerechten Kriegen nicht unterscheiden, das sagt Wheaton
in beiden Ausgaben (die Einschätzung der völkerrechtlichen Lage Polens hat er
korrigiert). Beim Geltungsbereich des Völkerrechts hat er viel korrigiert. 1839 
schreibt er, daß es das Völkerrecht der zivilisierten, christlichen Staaten Europas
und Amerikas ist, fixiert seit Hugo Grotius. Daneben gibt es ein islamisches Völ-
kerrecht; welches Recht zwischen diesen Völkerrechtskreisen angewendet wer-
den soll, ist unklar, die christlichen Staaten haben im Verkehr mit islamischen
Staaten durchaus ihr Völkerrecht angepaßt. 1846 (bzw. bereits 1841 im Schluß-
tableau seiner Völkerrechtsgeschichte) konnte er feststellen, daß die Nichteuro-
päer ihren eigenen Brauch fallen lassen und den europäischen übernehmen. Er
folgt Savigny, daß die europäischen Staaten ihr durch Fortschritt der Zivilisation, 
auf christlicher Basis entwickeltes Völkerrecht, gegenüber allen Völkern der Erde
anwenden müssen, auch wenn keine Reziprozität zu erwarten ist. Vielleicht des-
halb wurde sein Völkerrechtsbuch 1864 die erste Übersetzung eines Völker-
rechtsbuches ins Chinesische. 

Vgl. zu Wheaton: Mark Weston Janis, The American Tradition of International
Law : Great Expectations 1789-1914. – Oxford 2004 (verkennt, wie kontinen-
tal europäisch dieses Völkerrecht ist). Eine angemessenere Einordnung 
Wheatons als Fortsetzer der deutschen Tradition zunächst von G. F. Mar-
tens und Klüber und in der zweiten Auflage von Heffter ist immer noch Albert 
de La Pradelle, Maîtres et doctrines du droit des gens. – 2e ed. – Paris 1950. 
– S. 201-210.

186

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Henry Wager Halleck (1815-1872) professioneller Soldat, Anwalt und Unter-
nehmer, 1862-64 kommandierender General der Unionstruppen, 1864-65 Chef
des Generalstabs. Sein Völkerrechtsbuch folgt den üblichen Völkerrechtstrakta-
ten und ist stark dem Diskussionsstand des 18. Jahrhunderts verhaftet. Es gibt
zwei Besonderheiten: Halleck läßt sich auf die Verteidigung des gerechten Krie-
ges gegen den radikalen Pazifismus ein, das hält man in der europäischen Völ-
kerrechtsliteratur nicht für nötig, weil dort der Verteidigungskrieg immer anerkannt
ist. Auch die amerikanische Angst vor einer globalen Heiligen Allianz unter dem
Vorwand des Friedens ist deutlich. Die andere Besonderheit ist die ausführliche 
Darstellung des Landkriegsbrauches; das ist seinem militärischen Beruf geschul-
det und gehört in die Vorgeschichte des von ihm geförderten Lieber Code von
1863 (International Law, or Rules Regulating the Intercourse of States in Peace
and War. – San Francisco, Cal. 1861). John Fabian Witt sieht Hallecks Völker-
rechtsbuch als das Kriegsrecht eines Jomini-Schülers, der bald darauf erkennen 
mußte, daß sein Kriegsrecht dem Bürgerkrieg mit Guerrilla-Kampf und Entschei-
dungsschlachten nicht angemessen war, und sich von dem befreundeten Clau-
sewitz-Schüler Lieber überzeugen ließ, daß eine andere Kriegsführung ein ande-
res Kriegsrecht benötigte (Lincoln‘s Code : the Laws of War in American History.
– New York 2012. – S. 191-196).

Theodore D. Woolsey (1801-1889), Professor für Griechisch, Präsident des Yale
College, hatte in Deutschland studiert und stand Francis Lieber nahe. Er war Vize-
Präsident der American Peace Society und aktiv in den Bemühungen um Kodifi-
kation des Völkerrechts. Sein Völkerrechtsbuch sieht Frieden als den normalen
Zustand der Menschheit und Krieg als eine Abweichung von der Ordnung der
Dinge. Aber es muß gerechte Kriege geben, Krieg ist nicht das größte aller Übel.
Ohne Krieg hätten die europäischen Staaten ihre Unabhängigkeit an Napoléon
verloren. Nationen werden durch die Ernüchterung des Krieges zu Reformen
gebracht und durch den Kampf um etwas Gutes erhoben; oft heilt Krieg die inne-
ren Übel, die der Frieden gebracht hat (Introduction to the Study of International 
Law. – Boston, Mass. 1860). In der letzten Auflage 1878 endet Woolsey mit einem 
ambivalenten Ausblick auf die Zukunft der Kriegsverhütung: Internationale Ver-
rechtlichung paßt am ehesten zu einem System ungefähr gleichstarker Staaten.
Aber auch dann ist immer die Möglichkeit gegeben, daß gerade internationale
Rechtsprechung zu Kriegen in Form von Exekution internationaler Urteile führt.

2.5 Deutschsprachiger Raum
Mit „Deutschland“ kann hier bis 1866/1871 kein Staat verstanden werden, seit
1815 ist dieser Raum vorwiegend im Deutschen Bund organisiert, einem politi-
schen Gebilde von zeitweise 39 Staaten, einige von außerdeutschen Herrschern 
regiert, während die beiden größten deutschen Mitglieder, das Kaiserreich Öster-
reich und das Königtum Preußen, über umfangreiche Territorien geboten, die
nicht Teil des Deutschen Bundes waren. Dieser Bund wurde auf dem Wiener 

187

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kongreß gegründet mit der Idee, genügend Zusammenhalt zu haben, um einen
Angriff auf Mitteleuropa abwehren zu können, aber nicht genügend, um seinerseits 
einen Angriff wagen zu können. Diese intelligente Konstruktion wird in der Friedens-
literatur des 19. Jahrhunderts gepriesen, aber wie bei anderen Ideen des Wiener 
Kongresses ist die Krise seit 1848 nicht zu übersehen. Mit der vorherrschenden
Ordnungsidee des 19. Jahrhundert, dem Nationalstaat, war der Deutsche Bund 
kaum vereinbar. In der Revolution 1848/49 gibt es viele Vorstellungen, diesen
Raum neu zu ordnen. Am konsequentesten war die liberale Idee eines klein-
deutschen Nationalstaates ohne das konterrevolutionäre und multinationale
Habsburger Reich. Die großdeutschen Vorstellungen, die das Habsburger Reich
einbeziehen, sind sehr verschiedener Herkunft: von Demokraten (die von Russo-
phobie angetrieben werden) bis zu Konservativen (die dem konstitutionellen und
protestantischen Preußen mißtrauen). Das Habsburgerreich, für das die Revolu-
tion in seinen italienischen, ungarischen und slawischen Teilen Sezessionismus-
mus bedeutet hatte, versuchte nach dem Sieg über die Revolution 1848 innerhalb
seiner Grenzen eine straffe Zentralisierung und im Deutschen Bund einen Aus-
bau seines Präsidiums zu einer Domination. Preußen versuchte dagegen eine
Mitherrschaft zu erringen, bevorzugt als Hegemonie in Norddeutschland. Zwi-
schen 1859 und 1871 wurde der mitteleuropäische Raum neu geordnet: das
Habsburger Reich verlor Besitz und Hegemonie in Italien, verlor die Hegemonie
im deutschen Raum an Preußen und mußte sich als deutsch-ungarischer Dop-
pelstaat reorganisieren, in dem beide Teilstaaten die Ansprüche der Slawen auf 
Beteiligung an der Staatsmacht nie befriedigen konnten. Der Preußische Staat
konnte 1866 bis 1871 durch Kriege und Annexionen und durch Zustimmung der
seit 1859-60 sehr regen liberalen Nationalbewegung einen kleindeutschen Bun-
desstaat mit preußischer Hegemonie errichten. Vgl. zur deutschen Kontroverslite-
ratur dieser Jahre: Hans Rosenberg, Die nationalpolitische Publizistik Deutsch-
lands vom Eintritt der neuen Ära in Preußen bis zum Ausbruch des deutschen
Krieges. – München 1935 [das ist 1858-1866]; Karl-Georg Faber, Die nationalpo-
litische Publizistik Deutschlands von 1866 bis1871. – Düsseldorf 1963. Wenn
man die nationalen und internationalen Ordnungsvorstellungen im deutschspra-
chigen Raum kennen lernen will, muß man sie in dieser Literatur suchen.

Die deutschen Nationalbewegung war sicher, daß in der Mitte Europas für den
Frieden ein Nationalstaat nötig und mit dem Frieden vereinbar ist. Diese Idee
begegnete inneren und äußeren Hindernissen. Seit 1848, als weder preußische
Polen noch österreichische Tschechen sich als Teil eines deutschen National-
staats sehen wollten, geht durch die deutsche Publizistik die Rede vom Unter-
schied von Kulturvölkern und unhistorischen Völkern, die eine ungebrochene
Berufung auf das Nationalitätenprinzip unmöglich machte. Im Deutschen Reich
wurde versucht, die nationalen Minderheiten zu übersehen und zu assimilieren,
das Problem des Verhältnisses zum Vielvölkerstaat Österreich begleitete die 
deutsche Nationalbewegung aber dauernd. Die Nachbarn erinnerten Deutschland 
an das Gleichgewicht in Europa und unterschieden „Pangermanisme“ vom Natio-
nalitätenprinzip. Die Nationalbewegung lebte von Erinnerungen an die Befrei-
ungskriege 1813-1815, wurde 1840 durch französische Forderungen nach der
Rheingrenze erneuert, erlebte das Revolutionsjahr 1848 als europäischen Wider-
stand gegen die deutsche Einheit und den Krieg 1870 als einen unprovozierten

188

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


französischen Angriff. Die Überzeugung, daß Deutschland zwischen dem rach-
süchtigen Frankreich und dem eifersüchtigen Rußland ein Sicherheitsstaat sein 
müsse, zerstörte den liberalen Nationalismus. Die Nachbarn behaupteten, die
deutsche/preußische Verfassung oder der deutsche/preußische Charakter seien
unverträglich mit dem europäischen Staatensystem, die Deutschen schieben das 
Ende des liberalen Nationalismus auf Verfassung und Charakter der anderen
Nationen.

Zum Deutschlandproblem zwischen Gleichgewicht oder Präponderanz und 
mangelhaften Fortschritten der Konstitution: Richard Millman, British Foreign
Policy and the Coming of the Franco-Prussian War. – Oxford 1965; Europa
und die Reichsgründung : Preußen-Deutschland in der Sicht der großen eu-
ropäischen Mächte 1860-1880 / hrsg. von Eberhard Kolb. – München 1980;
W. E. Mosse, The European Powers and the German Question 1848-71 ; with 
Special Reference to England and Russia. – Cambridge 1971; Dietrich Bey-
rau, Russische Orientpolitik und die Entstehung des deutschen Kaiserreiches 
1866-1870/71. – Wiesbaden 1974; Europa vor dem Krieg von 1870 : Mäch-
tekonstellation – Konfliktfelder – Kriegsausbruch / hrsg. von Eberhard Kolb.
– München 1987. Die Deutschen bildeten sich ein, sie hätten 1871 einen 
gerechten Frieden geschlossen und ihre Staatsbildung bringe Frieden für 
Europa: Hans Feske, Die Deutschen und der Krieg von 1870/71, in: La guerre 
de 1870/71 et ses conséquences / publ. par Philippe Levilkain et Rainer Rie-
menschneider. – Bonn 1990. – S. 167-214; Hedda Gramley, Propheten des 
deutschen Nationalismus : Theologen, Historiker und Nationalökonomen
(1848-1880). – Frankfurt am Main 2001 (keiner der repräsentativen Profes-
soren, die vom Nimbus der Befreiungskriege zehren, ist Pazifist; aber alle
beschränken den Krieg auf das nationale Projekt und halten ihn für eine Art
Verteidigungskrieg); Nikolaus Buschmann, Einkreisung und Waffenbruder-
schaft : die öffentliche Deutung von Krieg und Nation in Deutschland 1850-
1871. – Göttingen 2003 (der Krieg wird als notwendig gesehen, weil Deutsch-
land von Feinden umgeben ist; bellizistische Ergüsse und kosmopolitische 
Reste sind isoliert); Jörn Leonhard, Bellizismus und Nation : Kriegsdeutung 
und Nationsbestimmung in Europa und den Vereinigten Staaten 1750-1914. –
München 2008. – S. 419-456, 571-645 (der Staat versucht, Krieg auf Ent-
scheidung zwischen Monarchen zu reduzieren, das Bürgertum bleibt auf den 
Befreiungskrieg fixiert).

Der klassische Nationalismus war ein Nationalismus weltgeschichtlicher Missio-
nen (das, was Hans Morgenthau als national purpose gefordert hat, nicht das,
was er nationalistic universalism verurteilt hat). Die exzeptionelle Nation ist 
Deutschland, das keine Mission hat und deshalb eine umso abstraktere Souverä-
nitätsidee. In dem saint-simonistischen Schema, das auch bei der deutschen
Linken beliebt war, ist Deutschland das Land der intellektuellen Freiheit; die nöti-
ge Umsetzung in politische Freiheit kam nie. Die Legitimation durch eine Kultur-
mission gegenüber den Slawen wurde angesichts slawischer Nationalbewegun-
gen immer unplausibler. Die Konservativen setzten auf den Sonderweg des
monarchistischen Konstitutionalismus zwischen westlichem Parlamentarismus
und russischer Autokratie (das ist am klarsten von Ranke artikuliert worden, aber
es gibt zahllose konservative und liberale Varianten). Dieser Sonderweg ist

189

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


immer nur Rückzugsgefecht. Am Ende steht die „verspätete Nation“ (Helmuth
Plessner 1934), die außer Selbstbehauptung nichts vorweisen kann: „Der Grund, 
aus dem deutsche Staatsmänner fast eine Art Obsession für die Gewalt zu hegen 
schienen, lag daran, daß es der deutschen Politik, ganz im Gegensatz zu der 
anderer Nationalstaaten, an einer übergreifenden Idee fehlte“ (Henry Kissinger,
Die Vernunft der Nationen : über das Wesen der Außenpolitik. – Berlin 1994. –
S. 179, im Original heißt die übergreifende Idee „integrating philosophical frame-
work“). Die Kontinuität des deutschen außenpolitischen Denkens vom 19. zum
20. Jahrhundert besteht weniger in konkreten Mitteleuropa-Phantasien als in der 
Leerheit der Legitimation als Machtstaat und Kulturstaat. Auf den deutschen Kul-
turstaatsstolz antwortet der Westen mit Analysen einer spezifisch deutschen Dia-
lektik von Wissenschaft und Macht im deutschen Militarismus; Bakunin, Michelet,
Alberdi, Renan sind sich darin 1870 einig. Für deutsche Liberale mußte das ein
blinder Fleck sein.

Das deutsche manifest destiny war Mitteleuropa. Angesichts der komplexen
Staatlichkeit bis 1866/1871 kann nicht leicht gesagt werden, wann die Realität
eines deutsch bestimmten Mitteleuropa in die Phantasie eines größeren und 
deutsch beherrschten Mitteleuropa übergeht. Man muß die Vielfalt der Mitteleuro-
pa-Vorstellungen sehen. Sie begannen im späten 18. Jahrhundert recht realistisch
mit einem preußisch-österreichischen Bund als Balance gegen Frankreich (z.B. bei
Herder), gingen weiter zu Phantasien der Wiederherstellung des alten Reichsum-
fangs vor 1648 (mit den Niederlanden, der Schweiz und dem Elsaß) und gele-
gentlich zu Phantasien eines gesamtgermanischen internationalen Zusammen-
hangs von Italien bis zum Nordkap. Die Mitteleuropavorstellungen des mittleren
Drittels des 19. Jahrhunderts kamen aus den Diskussionen südwestdeutscher
Liberaler. Seit dem Zusammenstoß der deutschen Nationalbewegung mit den
Nationalbewegungen der Tschechen und Polen in den Revolutionen von 1848 
wurde Mitteleuropa klarer zum hegemonialen Projekt. Österreich versuchte noch 
nach 1848 einen neuen Deutschen Bund zustande zu bringen, der von Nordita-
lien und Ungarn bis nach Holstein und Schleswig reichen sollte. Später träumten
Gegner eines preußisch dominierten Nationalstaates von einer deutschen bene-
volent hegemony, die Mitteleuropa angemessener sein sollte als Nationalstaaten.
Das Reich von 1871 brachte eine solidere Begrenzung für „Deutschland“, aber
die Probleme der nationalen Minderheiten im Reich, der Deutschen außerhalb
des Reiches und der besonderen Beziehungen zwischen dem Deutschen Reich
und dem Habsburger Reich waren nicht gelöst. Hier sei auf ganz unterschiedlich 
Autoren verwiesen, die in diesem Buch berücksichtigt werden: Paul Achatius Pfi-
zer, Friedrich List, Constantin Frantz, Julius Fröbel, Friedrich Engels, Ferdinand
Lassalle, Wilhelm Schulz, Karl Christian Planck, Paul de Lagarde. Mitteleuropa 
mag ein Konzept sein, wie verschiedene Nationen zusammen leben können, aber 
es war leicht in Gefahr von einem defensiven zu einem offensiven Nationalismus
umzukippen. Die Begrenzung, die im Nationalitätenprinzip stecken kann, wird 
durch Mitteleuropa-Konzepte aufgehoben. Die klassische Literatur zum Mitteleu-
ropa-Problem aus der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg ist an der Vorgeschichte
der Kriegsziele der Weltkriege interessiert, das 19. Jahrhundert wird nur einlei-
tend referiert.

190

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vgl. Otto Wagner, Mitteleuropäische Gedanken und Bestrebungen in den 
vierziger Jahren (1840-1848). – Diss. Marburg 1935; Henry Cord Meyer,
Mitteleuropa in German Thought and Action 1815-1945. – The Hague 1955; 
Jacques Droz, L’Europe centrale : évolution historique de l’idée de ‘Mit-
teleuropa’. – Paris 1960; Woodruff D. Smith, The Ideological Origins of Nazi Im-
perialism. – New York 1986. Eine Literaturgeschichte dieser Ideen im Zusam-
menhang des 19. Jahrhunderts fehlt. Vgl. auch Wolfgang Wippermann, Der 
‚deutsche Drang nach Osten’ : Ideologie und Wirklichkeit eines politischen 
Schlagwortes. – Darmstadt 1981 (über den deutsch-polnischen Streit um
deutsche Siedlungen im Mittelalter); Bascom Barry Hayes, Bismarck and Mit-
teleuropa. – Rutherford, N.J. 1994 (über Vorstellungen, daß dem Deutschen 
Bund eine rechtlich fixierte enge Zusammenarbeit der beiden deutschen
Großmächte folgen müsse; Bismarck konnte dieses Projekt nicht verwirkli-
chen, hat es aber nie aufgegeben).

Die Habsburgermonarchie muß hier nicht gesondert behandelt werden. Kenneth
Waltz hat gespottet, daß im 19. Jahrhundert die Kommentare zu internationalen
Beziehungen aus Sottissen über Österreich bestünden. Tatsächlich konnten die 
vorherrschenden liberalen und demokratischen nationalen Theorien das Vielvöl-
kerreich nicht legitimieren: Österreich war der Staat, der außer dem monarchi-
schen Legitimismus keine Legitimitätsstrategie hatte. Österreich muß ein Staat
ohne moderne Idee sein, weil (in den Worten von József Eötvös) im Jahre 1848
nicht die Idee der Einheit die Monarchie rettete, sondern die Idee der Monarchie
die Einheit. Aber im Gegensatz zu Waltz‘ Bemerkung, stand Österreich nie wirk-
lich im Zentrum der Literatur. Es ist eher auffallend, wie wenig der Sonderfall Öster-
reich besprochen wird, wenn nicht eine politische Agenda es nahelegte. Theorie in
und für Österreich war immer nur ein System von Aushilfen. Die bekanntesten
Verteidiger des Vielvölkerstaates sind Fremde: Constantin Frantz, Julius Fröbel,
selbständiger und kritischer Lord Acton, auf eine gewisse Art ist auch Ludwig
Gumplowicz ein Fremder. Autoren aus dem Habsburger Reich waren von Fran-
tišek Palacký über Adolf Fischhof und József Eötvös bis Otto Bauer wichtig für 
die Theorie der Nation und des Föderalismus, aber sie haben um die Frage der 
Nation oder des Reiches in der internationalen Ordnung einen deutlichen Bogen
gemacht und müssen hier nicht berücksichtigt werden. Vgl. zu Österreichs Stel-
lung als prekärer Großmacht mit zu vielen Aufgaben und zu wenig Ressourcen,
die sich nur hält, weil die anderen Großmächte sich auf keinen Ersatz einigen
können: F. R. Bridge, The Habsburg Monarchy among the Great Powers, 1815-
1918. – New York 1990; Konrad Canis, Die bedrängte Großmacht : Österreich-
Ungarn und das europäische Mächtesystem ; 1866/67-1914. – Paderborn 2016. 
Zu Österreich als Vielvölkerstaat: Robert A. Kann, Das Nationalitätenproblem der
Habsburgermonarchie. – Graz 1964.

2.5.1 Konservative
Deutschland hat eine alte Tradition des machtpolitischen Denkens: Gentz, Ancil-
lon, Heeren (siehe Bd. I, 585-588, 667-668). Leopold von Ranke knüpft an diese 
realistische Tradition einer europäischen internationalen Gesellschaft an; er hat

191

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den Deutschen Bund als Kompromiß der Mächte respektiert. Auch Bismarck, der 
bei Heeren Vorlesungen besucht hatte, hat noch Beziehungen zu dieser Tradi-
tion, aber in seinem Realismus ist Europa verblaßt und die monarchische Solida-
rität wird nur von einem Land, Bismarcks Deutschland, aufrechterhalten. 

Man kann Bismarcks Realpolitik ohne die Idealpolitik Friedrich Wilhelms IV. von
Preußen (1795-1861, reg. 1840-1857) nicht verstehen. Der romantische König
glaubte an die Heilige Allianz, wollte aber auch den Kontakt zu einem toryistisch 
gesehenen England halten; das revolutionäre Frankreich hat er verabscheut.
Aber Rußland war autokratischer, Österreich egoistischer, England weniger tory-
istisch als vorgestellt. Im Krimkrieg versuchte er gegen die Anschlußforderungen 
beider Seiten, Vermittler zu bleiben, und wurde als „peacemaker of Potsdam“
verspottet. Nur er hielt das für ein Kompliment. Bismarck, der damals sein Ge-
sandter beim Deutschen Bund gewesen war, versuchte später den preußischen 
Machtverlust rückgängig zu machen. Vgl. Frank-Lothar Kroll, Friedrich Wilhelm
IV. und das Staatsdenken der deutschen Romantik. – Berlin 1990. – S. 143-178
Internationale Fragen. Für hochkonservative Prinzipien kann man am ehesten 
Leopold von Gerlach (1791-1860), den einflußreichen Flügeladjutanten Friedrich
Wilhelms nennen. Er war ein Förderer Bismarcks und in ihrem Briefwechsel, der
berühmt ist, weil Bismarck dort erstmals seinen Interessen-Realismus formulierte, 
kann man natürlich auch die andere Seite lesen: Gerlach insistiert, daß Außenpo-
litik von religiösen-moralischen-konterrevolutionären Prinzipien bestimmt sein
muß, etwas anachronistisch für eine Zeit, in der es die Heilige Allianz schon nicht
mehr gab (Briefwechsel des Generals Leopold von Gerlach mit dem Bundestags-
Gesandten Otto von Bismarck. – Berlin 1893; Bismarck hatte einen Teil dieses
Briefwechsels in seine Gedanken und Erinnerungen aufgenommen). Aber man 
darf sich nicht von Bismarck irreführen lassen. Friedrich Julius Stahl (1802-1861),
der führende konservative Staatstheoretiker in Deutschland und Abgeordneter im
Preußischen Abgeordnetenhaus, zeigte zu dieser Zeit, daß die Betonung der
Interessenpolitik auch ein hochkonservatives Erbe war (Der orientalische Krieg
(1854), in: Siebzehn parlamentarische Reden. – Berlin 1862. – S. 200-219). Stahl
ließ aber nie einen Zweifel daran, daß er in Begriffen einer völkerrechtlichen 
Gesamtheit der Völker dachte, wie er der Heiligen Allianz zugrunde liegt. Eine 
prinzipielle Nichtintervention ist ein Irrtum (ebd. S. 219-232, eine Rede 1859 für
die begrenzte Staatensolidarität seit 1815 und gegen das Nationalitätenprinzip;
ähnlich in den knappen Bemerkungen zum christlichen Völkerrecht in seinem 
Hauptwerk Die Philosophie des Rechts nach geschichtlicher Ansicht, Bd. II/2 Die
Staatslehre und die Principien des Staatsrechts. – 3. Aufl. – Heidelberg 1856. –
S. 12-15). Eher verkörpert als durchdacht wurde die Solidarität in der europäi-
schen monarchischen Gesellschaft weiterhin von König/Kaiser Wilhelm I. (1797-
1888). Er wollte den Verlierern von 1866 in Art des 18. Jahrhunderts beträchtliche
Landesteile abnehmen, aber nicht ihre gesamte Herrschaft (der Interessenpoli-
tiker Bismarck setzte das Gegenteil durch: einigen Fürsten wurde nichts genom-
men, anderen alles). Gegen Forderungen seiner Generäle nach einem Präven-
tivkrieg hat er 1887 den Frieden gerettet – „mit Argumenten jedoch, die ganz 
unzeitgemäß dem ideologischen Umfeld der Heiligen Allianz entsprungen schei-
nen“ (Conrad Canis, Militärführung und Grundfragen der Außenpolitik in Deutsch-

192

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


land 1860 bis 1890, in: Das Militär und der Aufbruch in die Moderne 1860 bis 
1890 / hrsg. von Michael Epkenhans. – München 2003. – S. 18).

Auch in Deutschland wurden die konservativen Parteien zunehmend zur „stupid
party“ – arm an Publizisten und Ideen. Was die Konservativen zusammenhält, ist
ihr Geschichtsbild. Ihre historische Welt ist eine der europäischen Neuzeit, in der
Staaten selbstverständlich auf Kosten anderer Staaten wachsen. Ludwig XIV.
ist ein immer noch häufig genannter Name, um deutsche Außenpolitik der
Gegenwart zu erklären und zu rechtfertigen. Daß der Prozeß der Zivilisation
seit Aufklärung oder Französischer Revolution eine neue Qualität erreicht hat,
die eine na-tionale Legitimation und ein modernes Völkerrecht verlangt, glauben
die Konservativen nicht. Sie haben einen traditionellen monarchischen Patriotis-
mus und Probleme mit der Nation, der Ordnungsidee des 19. Jahrhunderts. Supra-
nationale Ordnungsvorstellungen hatten sie in der 2. Hälfte des Jahrhunderts nur
noch selten.

Man muß beim deutschen Konservatismus eher die Brüche als die Kontinuität 
sehen. Das ist nicht allein der Bruch Bismarcks mit seinen hochkonservativen 
Anfängen. So wie das Bismarck-Reich darauf beruhte, daß ein illiberales Regime
von immer noch so benannten Liberalen gestützt wurde, so ist seine außenpoliti-
sche Ideologie eine Variante des Liberalismus. Das verkörpert Heinrich von Treitsch-
ke, prominent zunächst als Publizist des Nationalliberalismus, nicht weniger promi-
nent als Publizist des deutschen Machtstaates. Ähnlich stehen zwischen Natio-
nalliberalen und Konservativen auch Constantin Rößler, Adolf Lasson und Edu-
ard von Hartmann. Als Gegenprobe kann Constantin Frantz dienen: eine genuin
konservative Position versinkt im späteren 19. Jahrhundert in Bedeutungslosig-
keit. Ähnlich auf andere Weise Paul de Lagarde. Der Völkerrechtler Carl Baron
Kaltenborn von Stachau war einer der wenigen genuin konservativen Intellektuel-
len in Deutschland nach 1848. Konservativ sind auch die deutschen Militärauto-
ren.

2.5.1.1 Leopold [von] Ranke
1795-1886. Professor für Geschichte in Berlin. Zur Biographie: Theodore H.
Von Laue, Leopold Ranke : the Formative Years. – Princeton, N.J. 1950; Andreas
D. Boldt, Leopold von Ranke : a Biography. – London 2019. Zur Einführung:
Leonard Krieger, Ranke : the Meaning of History. – Chicago, Ill. 1977; Ernst
Schulin, Universalgeschichte und Nationalgeschichte bei Leopold von Ranke, in:
Leopold von Ranke und die moderne Geschichtswissenschaft / hrsg. von Wolf-
gang J. Mommsen. – Stuttgart 1988. – S. 37-71; Ulrich Muhlack, Leopold von
Ranke, in: Deutsche Geschichtswissenschaft um 1900 / hrsg. von Notker
Hammerstein. – Stuttgart 1988. – S. 11-36. Ein guter Anfang sind die Einleitun-
gen seiner Vorlesungen von 1825 bis 1870, in denen er sich zur Theorie der
Geschichte, zum Zusammenhang der Geschichte und zur Zeitgeschichte äußert: 
Vorlesungseinleitungen / hrsg. von Volker Dotterweich und Walther Peter Fuchs.
– München 1975 (Aus Werk und Nachlass ; 4). Eine monumentale kommentierte

193

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bibliographie oder Rezeptionsgeschichte: Günter Johannes Henz, Leopold von
Ranke in Geschichtsdenken und Forschung. – Berlin 2014.

Das Bild Rankes ist stark von Sentenzen bestimmt: zeigen, wie es eigentlich
gewesen ist; Unmittelbarkeit der Epochen zu Gott; Nationen als Gedanken Got-
tes; Primat der Außenpolitik. Diese endlos pro und contra zitierten Sprüche waren 
bei Ranke fast immer Polemik und müssen in ihrem Zusammenhang gelesen
werden. Rankes Geschichtstheorie ist eine Abwehr der Fremdbestimmung der
Historie durch spekulative Geschichtsphilosophie und moralisierende Historiker.
Gott offenbart sich im Konkreten, nicht in Prinzipien, der Mensch ist Mitschöpfer
der menschlichen Welt. Ranke ist nicht einfach der Gegensatz zu Hegel (wie Hegel
selber dachte, der nur den jüngeren Ranke kannte und ihn in den Parteikämpfen
der Philosophischen Fakultät in Berlin als bloßen Historiker abtat). Sondern er 
versucht eine Antwort auf dem eigenen Felde Hegels zu geben. Ihn interessieren
wirkende Prinzipien, vorherrschende Tendenzen, der Geist der Epochen und
Nationen. Solche Tendenzen werden immer im Kampf gedacht: Einer geistigen 
Tendenz muß eine geistige Tendenz entgegengesetzt werden. Objektivität heißt,
die Wirklichkeit dieses Konfliktes ernst nehmen. Historie ist Konflikttheorie. Die
Versatzstücke dieser Geschichtstheorie sind nie genauer bestimmt worden (viel-
leicht sollte man nicht zu hoch zielen, Dialektik ohne die Teleologie des Fort-
schritts im Bewußtsein der Freiheit ist in der Regel allenfalls Adam Müller; Hegels
Vorlesungen zur Geschichte lernte Ranke erst spät und vielleicht immer nur aus 
zweiter Hand kennen). Klarer ist die politische Position zugleich gegen Restaura-
tion und Revolution, das Recht der Geschichte steht gegen das historisch legiti-
mierte Recht und gegen das ahistorische Naturrecht. Rankes Beitrag ist, allen 
wirkenden Tendenzen ihr Recht zu geben, keine Tendenz darf einfach vernichtet
werden, nur große weltgeschichtliche Umbrüche vernichten alte Tendenzen. 
Nationen sind Weiterbildung einer bereits begonnenen Individualität. Ein Staat ist
ohne geistige Grundlage nicht denkbar, der Streit der Staaten ist ein geistiger
Streit. Rankes Moral ist, den Gegner nicht zu zerstören, weil damit eine weltge-
schichtliche Tendenz zerstört würde. Rankes Status als Urvater der modernen
Geschichtswissenschaft ist unbezweifelt, aber bereits seine jüngeren Zeit-
genossen wollten eine mehr gegenwartsbezogene und v.a. nationalere Geschichts-
schreibung. Erst um 1900 wurde die Berufung der Historiker auf Ziele und
Methoden Rankes nahezu obligatorisch. Nach dem Ersten und nach dem Zwei-
ten Weltkrieg wurde er Ahnherr der Geistesgeschichte und entsprechend in den
1960/70er Jahren Feindbild von Sozialhistorikern, die gegen Rankes vermeintli-
chen Primat der Außenpolitik einen Primat der Innenpolitik etablieren wollten (von
diesem glauben sie, er müsse Ranke fremd gewesen sein). Das Niveau der
Rankephilologie ist seitdem gestiegen und sein Bild als Historiker deutlicher
geworden.

Vgl. zu Rankes Geschichtsdenken: Carl Hinrichs, Ranke und die Geschichts-
theologie der Goethezeit. – Göttingen 1954; Helen P. Liebel, The Place of 
Antiquity in Ranke’s Philosophy of History, in: Clio 5 (1975/76) 211-231; Silvia
Backs, Dialektisches Denken in Rankes Geschichtsschreibung bis 1854. –
Köln 1985; Michael-Joachim Zemlin, Geschichte zwischen Theorie und Theo-
ria : Untersuchungen zur Geschichtsphilosophie Rankes. – Würzburg 1988;
Jürgen Grosse, Über Systemdenken bei Ranke – mit einem Blick auf Burck-

194

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


hardt, in: Historische Miteilungen 14 (2001) 10-16; Santi Di Bella, Leopold von
Ranke : gli anni della formazione. – Soveria Mannelli 2005; Philipp Müller, 
Erkenntnis und Erzählung : ästhetische Geschichtsdeutung in der Historio-
graphie von Ranke, Burckhardt und Taine. – Köln 2008. – S. 45-143.

Auch die Unmittelbarkeit der Epochen zu Gott, Rankes Protest gegen Teleologie 
in der Geschichte, darf nicht zu wörtlich genommen werden. Sein Hauptziel war,
den Zusammenhang der Weltgeschichte nachzuweisen: Weltgeschichte ist die
Auflösung der alten Isolierung der Völker in einem dialektischen Prozeß der Über-
tragung der Kultur vom alten Orient über vorderasiatische, griechische, hellenisti-
sche, römische Epochen bis zur romanisch-germanischen Welt des Mittelalters 
und der Neuzeit. Isolierte Völker (selbst das gigantische China) sind nur lokal 
interessant. Es ist die übliche nach-napoleonische Geschichte von der Zusam-
menfassung der Völker durch den Militarismus Roms und von der Auflösung die-
ser Zusammenfassung durch die Vielfalt Europas, die aber immer das römische
Erbe des Zusammenhangs behält. Kollektiv dominieren die großen europäi-
schen Mächte die übrige Welt, der Bedeutungsverlust der islamischen Welt hat
Ranke viel beschäftigt. Das Lob der weltgeschichtlichen Verbindungen wird Lob
des Kolonialismus als Gemeinschaftsunternehmen der Europäer (es ist einer 
der er-sten deutschen Ausflüge in diese Beschäftigung des Westens). „Verbin-
dung“ ist Rankes einziger Maßstab der Weltgeschichte geblieben. Universalisie-
rung kann nur in einem komplexen historischen Prozeß gewonnen, nicht dogma-
tisch gesetzt werden. Die Weltgeschichte beschäftigt sich nicht mit den ursprüngli-
chen ethnologischen Einheiten, sondern mit den großen Konflikten zwischen 
den Völkern, in denen erst ein Bewußtsein des Zusammenhangs, der Einheit 
des Menschengeschlechts gebildet wird (1848, in: Vorlesungseinleitungen
a.a.O. S. 201, das hat er noch in seinen letzten Vorlesungen wiederholt). Für
Ranke gibt es eine Staatengeschichte erst in neuerer Zeit, im Mittelalter gleich-
sam nur einen Staat. Die neuere Geschichte ist nicht ein abstraktes internationa-
les System, sondern eine Geschichte der Gesellschaft von fünf Mächten. Dieser 
Vielstimmigkeit in Europa gilt Rankes Arbeit als Historiker: Die großen Mächte
(1833, unten referiert) ist ein Entwurf einer Geschichte der Bildung der großen
Mächte durch Interaktion seit dem 17. Jahrhundert). Rankes große historischen 
Nationalgeschichten führen diese Entstehung der Vielfalt der Nationen in der frü-
hen Neuzeit aus. Es sind Geschichten der Kämpfe, in denen die vorherrschenden
politischen Ideen gebildet wurden (nur seine Preußische Geschichte findet 
schwer ein Thema, für die deutsche Nation kann er nach der Reformation keine 
rechte Nationalidee mehr nennen). Kriege und Diplomatie haben einen Platz in
Rankes Nationalgeschichten, nehmen aber keinen größeren Raum ein als in den
Revolutionsdarstellungen bei Mignet oder Thiers. In Rankes historischen Werken
gibt es kein Primat der Außenpolitik. Allenfalls in einigen späten Arbeiten über die
preußisch-österreichischen Konflikte des 18. Jahrhundert ist er ein Diplomatie-
historiker.

Vgl. zur Weltgeschichte und europäischen Geschichte: Otto Vossler, Rankes 
historisches Problem (1943), Neudruck in: Otto Vossler, Geist und Geschich-
te. – München 1964. – S. 184-214 (ursprünglich die Einleitung zu den Ausga-
ben von Rankes Französische Geschichte vornehmlich im XVI. und XVII.
Jahrhundert von 1943 und 1954); Ernst Schulin, Die weltgeschichtliche Erfas-

195

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sung des Orients bei Hegel und Ranke. – Göttingen 1958. – S. 147-288; Gre-
te Freitag, Leopold von Ranke und die Römische Geschichte. – Dissertation 
Marburg 1966; Leonard Krieger, Ranke : the Meaning of History. – Chicago, 
Ill. 1977; Ernst Schulin, Universalgeschichte und Nationalgeschichte bei Leo-
pold von Ranke a.a.O.; Patrick Bahners, National Unification and Narrative
Unity : the Case of Ranke’s German History, in: Writing National Histories :
Western Europe since 1800 / ed. by Stefan Berger ... – London 1999. – S. 57-
68; Gesa von Essen, Leopold von Ranke zwischen Welthistorie und Natio-
nenbiographie, in: Internationalität nationaler Literaturen / hrsg. von Udo
Schöning. – Göttingen 2000. – S. 289-310; Ulrich Muhlack, Das Problem der
Weltgeschichte bei Leopold Ranke, in: Die Vergangenheit der Weltgeschichte
: universalistisches Denken in Berlin 1800-1933 / hrsg. von Wolfgang
Hardtwig und Philipp Müller. – Göttingen 2010. – S. 142-171

Wie für alle großen Historiker des 19. Jahrhunderts ist für Ranke die Französi-
sche Revolution das zentrale Ereignis der neueren Geschichte; seit seinen histo-
risch-politischen Essays der 1830er Jahre muß er eine Haltung zur Revolution
formulieren. Er gibt eine internationale Geschichte der Nationen als Verkörperun-
gen widerstreitender Prinzipien. Frankreich ist das Land der Revolution, England
das Land der Konstitution, Rußland hat das monarchische Prinzip gerettet, aber 
nichts zur Ideenentwicklung beigetragen, weil es sich zu wenig auf die Tendenzen 
des 19. Jahrhunderts eingelassen hat. Deutschland kommt die Rolle eines Vermitt-
lers zu. Es geht gegen die Hegemonie des französischen liberalen Modells und um
eine eigene nationale Verfassungsidee (die für Rankes Preußen nur konservativ 
sein konnte, aber nicht der reaktionäre, bürokratische Staat ohne Bedarf an
Bürgerunterstützung sein sollte). Als oberstes Gesetz definiert Ranke, daß der 
Staat sich so einrichten muß, daß er seine Unabhängigkeit bewahren kann. 
Daraus hat man später ein „Primat der Außenpolitik“ gemacht. Rankes Staat ist
aber nicht durch militärische Macht stark, sondern durch Nationalbewußtsein,
d.h. durch die Loyalität zur eigenen Verfassungsidee (es geht nicht um einen
deutschen Nationalstaat, Ranke war mit der Mitarbeit Preußens im Deutschen
Bund zufrieden und hat die Entstehung einer zentralistischen Macht im deutschen
Raum zunächst nicht begrüßt). Gegenstand dieses Patriotismus ist nicht Außen-
politik, es geht um die Ideen der Völker und den Kampf der Tendenzen der Epo-
che. Rankes ursprüngliche Einsicht ist die Totalität der Konfrontation der Natio-
nen. Das war eine Entdeckung, die erst durch die Französische Revolution und
die Befreiungskriege möglich wurde. Ranke hat bei den Revolutionshistorikern
(v.a. Mignet) gelernt, eine historische Dynamik als Kampf sozialer Mächte zu
gestalten. Aber er analysiert einen Prozeß von fast 200 Jahren. Am generellsten 
hat Ranke die Geschichte als Geschichte der Beschränkung hegemonialer Mäch-
te in der Einleitung zu Buch XIV der Französischen Geschichte im 16. und 17. 
Jahrhundert skizziert: „In der Natur vorwaltender Mächte liegt es nicht, sich selber
zu beschränken, die Grenzen müssen ihnen gesetzt werden“). Diese Dynamik
der Beziehungen zwischen den Mächten gibt es in der Staatengeschichte bis
Heeren und Ancillon noch nicht. Daß der Staat in jedem Volk eigentümlich gestal-
tet ist, hat Ranke mit seinen konservativen Freunden gemeinsam; erst bei ihm 
geht diese Gestaltung aus einem Kampf hervor. Da Ranke kein Diplomatiehistori-
ker ist, kann er der Wissenschaft von den internationalen Beziehungen keine

196

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fallstudien liefern, sondern die Konzeption eines historischen Prozesses, der
ganze Völker umfaßt und den es nur einmal gegeben hat.

Während in der orientalischen Welt immer noch Reiche und Kulturen zerstört
werden, gibt es in Europa zwar noch Kriege, aber statt Vernichtung eine Tendenz
zu einer Föderation. Das wird auch eine Erinnerung an Adam Müller und die kon-
servative Tradition der Internationalen Gesellschaft sein. Wir wissen nicht viel,
wie sich Ranke die Außenpolitik des 19. Jahrhunderts systematisch vorgestellt 
hat; gerade für sein eigenes Jahrhundert hatte er eher einen Primat der Innenpo-
litik. In Über die Epochen der neueren Geschichte (oder wie der Titel nach Henz
besser heißen sollte: Über die s. g. „leitenden Ideen“ in der Geschichte 1854,
posthum publiziert 1888) ist die Zukunft des deutschen monarchistischen Konsti-
tutionalismus das Thema; im 19. Jahrhundert geht es nur noch um den Kampf
zwischen den Verfassungsprinzipien der Monarchie und der Volkssouveränität: 
„Die ganze Aufmerksamkeit, die bisher den auswärtigen Angelegenheiten zuge-
wendet gewesen war, richtete sich nun auf die inneren Verhältnisse“ (Über die
Epochen... – Darmstadt 1954. – S. 161). Ranke hofft, daß durch die Identifizie-
rung mit dem eigenen Staat die Wirkung der transnationalen politischen Prinzi-
pien abgebremst werden kann. Aber die Zukunft wird nicht in der unwiderspro-
chenen Herrschaft des Nationalstaates liegen: Wer Nationalsouveränität für die 
einzige Tendenz der Weltgeschichte hält, „der weiß nicht, was die Glocke geschla-
gen hat.“ Mit dem Nationalismus haben sich zu viele destruktive Züge verbunden,
so „dass die Kultur und die Christenheit bedroht wären, wenn sie [diese destrukti-
ven Züge des Nationalismus] die Oberhand gewinnen würden“ (ebd. S. 165). Wir
können annehmen, daß auch der späte Ranke die Heilige Allianz als eine histori-
sche bedingte Abweichung von der europäischen Geschichte ansah, aber wir 
müssen sehen, wie wenig Ranke eine ständige kriegerische Konfrontation der
Mächte für ein überhistorisches Gesetz der Geschichte hielt. In einer seiner weni-
gen späten Äußerungen zur internationalen Politik, sagt er, daß Europa vom Ein-
verständnis der großen Mächte beherrscht wird, eine Herrschaft einer einzigen
Macht ist ausgeschlossen. „Der Krieg beginnt, wenn dies Einverständniß nicht
mehr zu erzielen ist. Aber unaufhörlich wird es durch neue Vorfälle gefährdet“
(Vorrede zu Serbien und die Türkei im neunzehnten Jahrhundert, Sämmtliche
Werke 43/44 (1879) S. VII-VIII). Rankes späte Weltgeschichte beginnt mit der 
Warnung, daß die geschichtliche Entwicklung nicht allein auf Kulturbestrebungen
beruht, sondern auch auf „dem Antagonismus der Nationen, die um den Besitz
des Bodens und um den Vorrang unter einander kämpfen“ (Bd. I (1881), S. VIII).
Den preußischen Sieg 1870 sieht er aber als Entscheidung in dem anderen
Kampf des 19. Jahrhunderts: Jetzt sei klargeworden, daß die Weltgeschichte
nicht auf die Revolution zusteuert, sondern auf die konstitutionelle Monarchie
(erst mit dieser Gewißheit habe er beginnen können, seine Weltgeschichte zu
schreiben). Ranke äußerte damals die Hoffnung, daß die künftige Weltgeschichte
statt von Feindschaft von Wetteifer bestimmt wird (Rede zum 90. Geburtstag 
1885, in: Sämmtliche Werke 51/52, 597f.). Vgl. Carsten Holbraad, The Concert of 
Europe : a Study in German and British International Theory 1815-1914. – Lon-
don 1970. – S. 83-89. Vgl. auch Jürgen Harder, Kriegsursachen und Kriegsschuld
im Urteil Rankes. – Hamburg 1953 (vor 1867 hat er sich für Kriege wenig interes-
siert, später hat er sie fatalistisch hingenommen).

197

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das ist alles sehr fern von der Entdeckung des Internationalen Systems als eines 
separaten Bewegungsraumes der Staaten. Was bleibt vom Primat der Außenpoli-
tik? Das Wort hat man bei Ranke nicht gefunden. Die Idee wurde um 1900 geäu-
ßert. Wilhelm Dilthey sieht Friedrich den Großen als Urheber des Primats der
Außenpolitik (auch Dilthey verwendet das Wort nicht) und Ranke als den Vollen-
der dieser „Methode der Geschichtsschreibung Friedrichs des Großen“ (Friedrich 
der Große und die deutsche Aufklärung (1901), in: Gesammelte Schriften III
(1927) 190; vgl. Gesammelte Schriften I (1922) 425 zu Diltheys eigener Idee
einer post-aristotelischen politischen Wissenschaft, die völlig von einer Mechanik
der Beziehung zwischen Staaten geprägt ist). Hier begegnen sich das 18. und 
das 20. Jahrhundert in einer mechanischen Balance-Politik, die Eigenart des 19.
Jahrhunderts wird übersehen. Die Versuche, diesen Primat der Außenpolitik in 
Rankes historischen Werken zu belegen, hatten von Anfang an ein zwiespältiges
Ergebnis: Die am besten dokumentierte Studie (von Szczepanski 1914, unten
referiert) sieht Ranke als Entdecker der Wechselseitigkeit der Innen- und Außen-
politik.

Henz hat in seiner Rezeptionsgeschichte daran erinnert, daß Ranke zu Lebzeiten
wenig als außenpolitischer Autor wahrgenommen wurde: Die beiden frühen Auf-
sätze, die im 20. Jahrhundert am stärksten von allen Schriften Rankes diskutiert
wurden, waren in seiner erfolglosen politischen Zeitschrift publiziert worden und
wurden erst am Ende seines Lebens, bzw. posthum neu gedruckt; erst um 1900
beginnt eine kontinuierliche Geschichte von Kommentaren. Aber da gab es bereits
Autoren, deren außenpolitisches Weltbild von Rankes historischen Werken geprägt 
ist (z.B. John Seeley). Und es gab durchaus Hinweise auf Rankes Wirkung als
Konflikttheoretiker (Ludwig Gumplowicz bietet sein ganzes soziologisches Unter-
nehmen als eine Fußnote zu Rankes Hinweis an, daß die Weltgeschichte nicht
nur Kulturentwicklung ist, sondern auch Antagonismus der Nationen im Kampf
um Boden und Vorrang untereinander; Rassenkampf 1883. – S. 176 = Neuaus-
gabe 1928. – S. 179). Um 1900, im Zeitalter des Imperialismus, gab es eine kur-
ze Zeit des Neurankeanismus, der bei Ranke einen Primat der Außenpolitik im 
Kampf der Staaten um Selbstbehauptung fand. Dafür gibt es durchaus Anknüp-
fungspunkte bei Ranke, aber im Zeitalter der „Weltpolitik“ wird vergessen, daß
Ranke im 19. Jahrhundert von einer Tendenz zu friedlicheren Beziehungen aus-
gehen konnte. Im Neurankeanismus schrumpft Ranke zu einem einzigen, unran-
keanisch überhistorischen Satz, daß jeder Staat so lange expandiert, bis er von
den anderen Staaten in Grenzen gewiesen wird (Max Lenz in Anknüpfung an
Rankes Französische Geschichte vornehmlich im 16. und 17. Jahrhundert, Buch
XIV, Einleitung; zu Max Lenz siehe Bd. III). Der Neurankeanismus der Historiker 
ist schon ein erster Schritt, die individuelle Geschichte des Staatensystems zu
verdrängen, um allgemeine Sätze zu einer Theorie der Staatenkonfrontation zu
finden. Eine Spätform, schon auf dem Weg in den Nationalsozialismus, ist die
Umformulierung in Begriffen von Kräfte- und Energiedynamiken, die Staaten wer-
den zu Kampforganisationen und Gemeinschaften der Anstrengung (Karl Rott-
haus, Staatsform und auswärtige Politik : eine Rankestudie, in: Preußische Jahr-
bücher 179 (1920) 1-35). Rankes Vermächtnis an die Wissenschaften der Inter-
nationalen Beziehungen kann nur der Hinweis auf die komplexe historische

198

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dynamik des Staatensystems sein. Hans Morgenthau weiß, daß Ranke der größ-
te moderne Historiker war (er hat auch dessen weniger zen-trale Werke gelesen),
aber auch, daß weder Thukydides noch Ranke Theoretiker sind. Martin Wight
nimmt ihn in seinen Vorlesungen der späten 1950er Jahre unter die Realisten auf
und wußte, daß er „a classic on the foreign policy of every European great power“
geschrieben habe (International Theory : the Three Traditions. – Leicester 1991.
– S. 104). Dieser Information (so kaum korrekt) ist niemand mehr nachgegangen.
Ranke konnte in einer Disziplin, die an historischer Dynamik wenig Interesse hat-
te, nicht wirken. Die Historiker, die über Ranke schreiben, behelfen sich umge-
kehrt damit, daß sie Ranke als einen Historiker des Zeitalters des europäischen 
Absolutismus, nehmen, der uns nichts mehr zu sagen habe (das hat in Deutsch-
land schon mit Hermann Hettner 1850 begonnen), sie sind nur nicht einig, ob
dieses Zeitalter Rankes 1822, 1914 oder 1945 zu Ende gegangen ist (daß Ran-
kes Zeit die Zeit der Kongreßdiplomatie zwischen 1814 und 1822 gewesen sei,
steht bei Gerhard Th. Mollin, Internationale Beziehungen als Gegenstand der
deutschen Neuzeit-Historiographie seit dem 18. Jahrhundert : eine Traditionskritik
in Grundzügen und Beispielen, in: Internationale Geschichte / hrsg. von Wilfried
Loth und Jürgen Osterhammel. – München 2000. – S. 27, da wird vergessen, daß
Rankes Zeit eher die post-absolutistische Zeit ist, wie schon E.-O. Czempiel rich-
tig gesehen hat; 1914 und 1945 stehen bei Ernst Schulin). Solange wir keine
eigene historistische Wissenschaft vom internationalen System haben, ist uns 
Ranke mit der Beschreibung der Interaktion der Großen Mächte und des transna-
tionalen Kampfes der Tendenzen noch weit voraus. Wir müssen ihn lesen, um
den Unterschied zwischen dieser klassischen Analyse des dynamischen Systems
und dem Bedarf an Abstraktionen, den Neurankeaner und Neorealisten gemein-
sam haben, bemessen zu können. Kenneth Waltz sieht eine Tendenz der Staa-
ten durch die Konkurrenz im internationalen System einander ähnlicher zu wer-
den (Theory of international Politics (1979) 127-128), Rankes Analyse des histo-
rischen europäischen Systems geht eher davon aus, daß die Staaten durch Kon-
kurrenz individueller werden.

Die großen Mächte : Fragment historischer Ansichten, in: Historisch-
politische Zeitschrift 2 (1833-1836). – S. 1-51 (das Heft erschien 1833)
Neudruck (gekürzt) in: Sämmtliche Werke Bd. 24, Abhandlungen und Ver-
suche, 1. Sammlung. – 1872. – S. 1-40
Neuausgabe in: Die großen Mächte. Politisches Gespräch / hrsg. von Ulrich
Muhlack. – Frankfurt am Main : Insel Verl., 1995 (Insel Taschenbuch ; 1776)
S. 9-70, mit Stellenkommentar 143-196
Eine Skizze der Beziehungen zwischen den wichtigsten Staaten Europas seit
dem Übergewicht Frankreichs: Seitdem Ludwig XIV. den Adel gebändigt hat, ist
Frankreich eine Gefahr für Europa. Ludwigs Eroberungen waren gering vergli-
chen mit Napoléon, aber auch eine begrenzte Suprematie kann in Europa nur
ertragen werden, wenn sie eine rechtlich bestimmte ist. Die europäische Ordnung
ist eine Rechtsordnung, die durch Kriege zerstört werden kann, aber immer wie-
derhergestellt wird. Sie ist nicht allein durch militärische Macht gefährdet, sondern
auch durch kulturelle Hegemonie. Deshalb mußten die anderen Mächte zu inne-
rer Einheit, selbständiger Kraft und kultureller Bedeutung kommen. Eine Nation,
die sich frei entwickeln soll, muß sich selbständig fühlen können. Nicht das künst-

199

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lich verwickelte System des Gleichgewichts war für die Einschränkung Frank-
reichs entscheidend, sondern daß Frankreichs militärischer und kultureller Hege-
monie neue nationale Mächte entgegentraten (Österreich, Rußland, England, 
Preußen). Die Französische Revolution war eine Reaktion auf Frankreichs sin-
kende Macht („Das Nationalbewußtsein eines großen Volkes fordert eine ange-
messene Stellung in Europa… Eine jede Nation wird es empfinden, wenn sie sich
nicht an der ihr gebührenden Stelle erblickt“). Aus dem Zusammentreffen entge-
gengesetzter Kräfte gehen die neuen Entwicklungen am entschiedensten hervor
(so deutet Ranke Heraklits Satz vom Krieg als Vater von allen historistisch).
Gegen die französische Organisation der Nation haben sich die anderen Natio-
nen erhoben. Ohne Nationen werden die Staaten nicht mehr bestehen können.
Man hatte lange meinen können, es komme nur auf Größe des Staates, Macht 
der Truppen, Finanzen und ein gewisses Kulturniveau an. Die neueste Geschich-
te hat gezeigt, daß Nationalbewußtsein unverzichtbar ist. Frankreich wirkt nicht
durch Nachahmung, sondern durch den Gegensatz, den es hervorgerufen hat.
So konnte das revolutionäre Frankreich 1830 nicht mehr die Resonanz finden, die
es 1789 finden konnte. „Sind wir von einer geistigen Gewalt angegriffen, so müs-
sen wir ihr geistige Kräfte entgegensetzen. Dem Übergewicht, das eine andere 
Nation über uns zu bekommen droht, können wir nur durch die Entwicklung unse-
rer eigenen Nationalität begegnen.“ Zwar gibt es eine zunehmende Annäherung
der Völker/Staaten in Europa, aber es wird eine Vielfalt von Stimmen bleiben.
Weder aus der Hegemonie (Vorwalten) einer Nation noch der Vermischung aller 
Nationen kann eine wahre Harmonie hervorgehen.

Politisches Gespräch, in: Historisch-politische Zeitschrift 2 (1833-1836). –
S. 775-807 (das Heft erschien 1836)
Neudruck in: Sämmtliche Werke Bd. 49/50, Zur Geschichte Deutschlands 
und Frankreichs im neunzehnten Jahrhundert. – 1887. – 314-339
Neudruck in: Die großen Mächte. Politisches Gespräch / hrsg. von Ulrich
Muhlack. – Frankfurt am Main : Insel Verl., 1995 (Insel Taschenbuch ; 1776) 
S. 71-111, mit Stellenkommentar 197-212
Europa ist vom bewaffneten Frieden bestimmt: Kriege werden nicht länger aus 
Überschuß der Kräfte geführt; es gibt eine Spannung zwischen Bellizisten (jun-
gen Offizieren, die einen Krieg herbeiwünschen) und dem Juste Milieu (der 
Administration, die einen langen Frieden wünscht). Institutionen/Verfassungen
sind nicht kopierbar. Echte Politik muß auf historischer Erfahrung echter Staaten
beruhen. Staaten gibt es aber nur in einem Staatensystem, in dem Selbständig-
keit behauptet werden muß. Entscheidend für Weltgeltung ist weniger die militäri-
sche Macht als die moralische Energie. „Das Maß der Unabhängigkeit gibt einem
Staate seine Stellung in der Welt; es legt ihm zugleich die Notwendigkeit auf, alle 
inneren Verhältnisse zu dem Zweck einzurichten, sich zu behaupten. Dies ist sein 
oberstes Gesetz.“ Das darf nicht mit Militarisierung des Staates verwechselt wer-
den (die nur im Erkämpfen der Unabhängigkeit eine Rolle spielt). Wichtiger ist,
daß jeder Staat seiner eigenen Idee folgt (daß Staaten „göttlich“ sind, meint, daß
ihre jeweilige eigene Idee wie jede Idee als Offenbarung Gottes gesehen werden
kann). Alle Staaten haben ihren eigenen individuellen Weg. Wenn das im Groß-
mächtekonzert anders aussieht, ist es noch Nachwirkung der Revolutionskriege
und wird nicht dauern. Die Idee des Staates muß alle Bürger ergreifen. Mittel sind

200

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wohlfahrt, Öffentlichkeit, gute Regierung. Der Patriotismus muß etwas Gewöhnli-
ches werden. Nur dann kann er in ungewöhnlichen Bedrohungen standhalten. 

Caemmerer, Hermann von
Rankes ‚Große Mächte’ und die Geschichtsschreibung des 18. Jahrhun-
derts, in: Studien und Versuche zur neueren Geschichte : Max Lenz gewid-
met. – Berlin : Paetel, 1910. – S. 263-312
Ranke setzt die Geschichtsschreibung des Staatensystems bei Ancillon und Hee-
ren fort. Das Gesetz der Selbsterhaltung ist auch bei ihm das Bestimmende des 
Staatslebens. Sein Thema ist deshalb die Wandlung der Beziehungen zwischen
den Staaten, die Machtkämpfe, in denen sie sich behaupten. Das Neue bei Ran-
ke ist sein Sinn für die Individualität der Staaten, sie haben besondere, ihnen 
eigene Tendenzen. Das richtet sich gegen das 18. Jahrhundert und dessen
ideenlose Politik der bloßen Ländergier. Damit ist das Gleichgewichtssystem
zugunsten eines „Dialoges“ der großen Mächte verabschiedet, die darauf pochen,
daß ihr Nationalbewußtsein eine angemessene Stellung in Europa erhält. Die
Geschichte des europäischen Staatensystems ist die Hervorbringung der Mächte;
dem Vorbild Frankreichs im 17. Jahrhundert folgen andere; weder Großbritannien
noch Österreich und schon gar nicht Rußland oder Preußen sind alte Mächte.

Szczepanski, Max von
Rankes Anschauungen über den Zusammenhang zwischen der auswärtigen
und der inneren Politik der Staaten, in: Zeitschrift für Politik 7 (1914) 489-
623
Bei Ranke gibt es kein Primat der Außenpolitik und nur wenige Bemerkungen 
über das Verhältnis von innerer und äußerer Politik. Das „Prinzip“ eines Staates
und seine Außenpolitik hängen eng zusammen, aber das ist ein historisch sehr
vielfältiger Zusammenhang. Friedenssehnsucht kann Ranke bei den großen
Mächten nie finden. Eine gute Materialsammlung aus Rankes historischen Wer-
ken, v.a. den Arbeiten zur Reformationszeit und zur Französischen Revolution 
(leider werden nicht die Titel dieser Werke angegeben, sondern nur die Band-
nummern der Sämmtlichen Werke 1868-1890).

Vossler, Otto
Der Nationalgedanke von Rousseau bis Ranke. – München (u.a.) : Olden-
bourg, 1937. – S. 175-185
Ranke ist nicht objektiver Beschreiber des Nationalismus, sondern fordert Natio-
nalbewußtsein, als es in einem Zeitalter transnationaler politischer Loyalitäten
wenig geschätzt wurde. Er richtet sich gegen das universalistische Denken des
reaktionären und des liberalen Lagers. Er hat die Vorstellung einer Kulturnation,
aber nur Staaten haben durch ihre Behauptung gegen ihre Nachbarn eine wirkli-
che historische Existenz. Dafür reicht Macht nicht, intensives Zusammenwirken
aller Glieder im Staat ist nötig. Ranke betont die Rolle der Nationen für die
Menschheit, es geht nicht mehr wie bei Fichte darum, daß nur eine Nation eine
besondere Mission hätte, jede Nation hat diese Unmittelbarkeit zur Menschheit.
Eine Nation ist gerechtfertigt, wenn sie dem menschlichen Geist einen eigenen
Ausdruck geben kann. Das ergibt eine Harmonie zwischen den Nationen, die
nicht statisch ist, sondern eine sinnvolle Bewegung.

201

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Czempiel, Ernst-Otto
Der Primat der Auswärtigen Politik : kritische Würdigung einer Staatsmaxi-
me, in: Politische Vierteljahresschrift 4 (1963) 266-287
Die Maxime ist älter als Ranke, aber Ranke hat den entscheidenden Umbruch 
seiner Zeit begriffen: daß die Außenpolitik von einer Angelegenheit der Fürsten
zu einer Angelegenheit der Völker wurde. Unabhängigkeit ist ein hohes Ziel von 
Staaten, deshalb muß der Staat so organisiert werden, daß er seine Unabhän-
gigkeit behaupten kann. Ranke nennt noch ein weiteres Ziel, das nicht mit dem 
Ziel der Sicherheit identifiziert werden kann: „etwas zu sein… sich zu universaler
Bedeutung erheben.“ Das ist eine politische Maxime, mehr zu expandieren, als
für die Sicherheit nötig ist. Bei Ranke ist nicht erkennbar, wie die beiden Ziele 
Sicherheit und Expansion zusammengehören. Ranke benötigt die Maxime der
Expansion, um die Wirklichkeit Europas vom 16. bis 18. Jahrhundert adäquat zu 
analysieren. Erst die Neurankeaner um 1900 haben ein Dogma des Primats der
Außenpolitik als Expansion der Staaten.

Mommsen, Wolfgang J.
Ranke and the Neo-Rankean School in Imperial Germany : State-Oriented 
Historiography as a Stabilizing Force, in: Leopold von Ranke and the Sha-
ping of the Historical Discipline / ed. by Georg G. Iggers and James M. 
Powell. – Syracus, N.Y. : Syracuse Univ. Pr., 1990. – S. 124-140
Für die Neurankeaner gibt es nur den Kampf zwischen den Mächten im interna-
tionalen System, Innen- und Verfassungspolitik sind diesem Kampf völlig unter-
geordnet. Bei Ranke sind Staaten nicht einfach als mechanische Größen gegen-
einandergestellt, sondern verkörpern distinkte nationale Kulturen und gemeinsam
eine europäische Kultur. In der ewigen Konkurrenz des nationalen Strebens ist 
die Unabhängigkeit der Staaten nötig. Aber es bleibt ein Spannungsverhältnis von
Staat und Nation. Max Lenz identifiziert dagegen umstandslos Staat und Nation;
nationale Homogenität wird zur Voraussetzung der Machtpolitik.

2.5.1.2 Otto von Bismarck
Der führende konservative Staatsmann in Europa in der 2. Hälfte des 19. Jahr-
hundert war zweifellos Otto von Bismarck (1815-1898, 1862-1890 Preußischer 
Ministerpräsident, 1866-1890 Bundeskanzler/Reichskanzler). Am Ende seiner
Amtszeit hatte er eine Autorität in Europa erlangt wie vor ihm allenfalls Fürst Met-
ternich und nach ihm keiner. Aber während Metternichs erstaunliche Führung auf
einem konservativen Grundkonsens der europäischen Regierungen beruhte,
kann Bismarcks Konservatismus nur verstanden werden aus der Krise dieses kon-
servativen Konsenses. Die preußische Monarchie, die sich gezwungen gesehen 
hatte, eine Verfassung zu erlassen, sah sich einer liberalen Parlamentsopposition 
gegen weitere Militarisierung gegenüber. Bismarck, der 1847 als Rechtsaußen im
preußischen Landtag begonnen hatte, war der Einzige, der sich zutraute, diese
Konfrontation ohne Zugeständnisse an die Liberalen durchzustehen. Wie sonst
nur für die Demokraten von 1848 ist für Bismarck „die Revolution“ zu einer gewal-
tigen abstrakten Macht geworden. Er hat die Konterrevolution Napoléons III. stu-
diert, die durch Umarmung die Revolution bändigen wollte. Er wird bis zuletzt 
durch Perpetuierung der Krise regieren. Bismarcks Versprechen war, daß Kabi-

202

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nettspolitik auch nach ihrem Verfallsdatum noch möglich ist. Es ging nicht länger 
darum, Parlament und Öffentlichkeit wieder abzuschaffen, aber sie sollten allein 
zur Verstärkung der Regierung dienen. Dieser Monarchismus ist für Bismarck ein 
deutscher Sonderweg, darin unterscheidet er sich nicht von Ranke und anderen
deutschen Konservativen. Frankreich war für Bismarck immer das Land der Revo-
lution; auch England, für das er durchaus eine Tory-Wertschätzung aufbringen
konnte, zeigte die Gefahren des Parlamentarismus; umgekehrt war die russische
Autokratie gefährlich, die in Anarchie umschlägt, weil sie die Öffentlichkeit nicht
zähmen kann. Bismarcks Widerstand gegen Parlamentarisierung zeigt sich in 
ständigen Manipulationen der öffentlichen Meinung durch Pressekampagnen,
Reichstagsauflösungen nach Gutdünken, Provozieren internationaler Krisen, um
Wahlergebnisse und Parteiensystem zu beeinflussen (seine Methoden sind seit 
dem Verfassungskonflikt über den Militäretat komplexer geworden, aber die Erneu-
erungen des Militäretats, die alle sieben Jahre anstand, lassen Bismarck immer
nervös reagieren), Ausnahmegesetze gegen Katholiken und Sozialisten, Staats-
streichgedanken bis zuletzt. Am Ende blieben die Anfänge des deutschen Sozial-
staates und ein verschlissener Liberalismus. Es gibt keine Historiker mehr, die
Bismarcks Innenpolitik umstandslos loben wollen. Vgl. dazu die großen Biogra-
phien von Lothar Gall 1980, Ernst Engelberg 1985/1990 und Otto Pflanze 1990
(deutsch 1997/98). 

Anders ist das bei Bismarcks Außenpolitik, die bald Lobredner unter den Libera-
len gefunden hatte und unter Historikern immer noch findet. Aber auch seine
Außenpolitik muß als Politik der Krise verstanden werden. Bismarck ist der reprä-
sentative Außenpolitiker der Zeit zwischen monarchischer und liberaler Solidari-
tät, jene konnte er nicht wieder beleben, diese zu verhindern, hat er sich bemüht.
Bis 1871 konnte Bismarck die Chance nutzen, die der Unilateralismus der Mächte 
in der Krise der europäischen Ordnung bot, seit 1871 mußte er mit der potentiel-
len Solidarität der Mächte gegen weitere Veränderungen der europäischen Ord-
nung leben. Nach den Kriegen und Annexionen, die das kleindeutsche Reich
schufen, betonte Bismarck, daß das Reich ein saturierter Staat sei, konnte das
Mißtrauen der Mächte aber nie dauerhaft beruhigen („Saturiertheit“ ist eine For-
mel Napoléons III. für sein Frankreich, die eigentlich mißtrauisch machen mußte). 
Während es ihm gelang, Österreich-Ungarn zu einem Juniorpartner Deutschlands
zu machen, der nur noch bei seinen eigenen regionalen Interessen auf eigenen
Positionen bestand, sind die Beziehungen zu Frankreich und Rußland nie stabil
geworden. Von Frankreich erwartete Bismarck immer nur Revanchismus und tat
alles, um stabile Beziehungen Frankreichs zu den anderen Mächten zu stören 
(die paradoxeste Methode des an Paradoxien reichen Bismarck war, die Republi-
kaner gegen die Monarchisten zu stützen, um Frankreichs Werben um Rußland 
zu stören). Mit Rußland hatte Deutschland keine direkten Konflikte, Bismarck
mußte aber immer in den Interessenkonflikten zwischen Rußland und dem Habs-
burgerreich vermitteln. Das Dreikaiserbündnis schrumpfte auf zwei getrennte Ver-
träge, die durch die Mittelmeer-Entente ergänzt werden mußten, die Großbritan-
nien an die Seite des Habsburger Reiches bringen sollte, weil Deutschland den
Draht nach Rußland halten mußte. Daß ein deutsch-französisches Vertrauen nur
in einem langen historischen Prozeß wiederhergestellt werden könnte, wußte
Bismarck längst; daß ein wirkliches deutsch-russisches Vertrauen genauso wenig

203

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


herstellbar war, zeigte ihm, wie tief die Krise der internationalen Beziehungen 
vorangeschritten war. Nach seiner Analyse war das ein Problem nationaler Öffent-
lichkeiten, die den Regierungen die Hände banden. Die Beobachtung und Beein-
flussung der deutschen und der ausländischen Öffentlichkeiten wurde so sehr
das Geschäft Bismarcks, wie die traditionelle Diplomatie; er versuchte noch, 
Pressefeldzüge und Diplomatie der Kabinette getrennt zu halten. Bismarck hat-
te einen Sinn für Europa als Mächtekombination, der deutlich über das hinaus-
ging, was sonst in Deutschland üblich war. Er wußte, daß die deutsche Eini-
gung nur durch ein günstiges internationales Umfeld möglich gewesen war und
die deutsche Einheit weiter darauf angewiesen war. In jeder Annäherung zwi-
schen anderen Mächten sah er nur die deutsche Isolierung. Bismarcks System
war auf die Förderung von Konflikten angewiesen. Er versuchte, andere Mächte 
auf Interessen an der europäischen Peripherie zu lenken, sein System war darauf
angewiesen, daß an der Peripherie noch etwas zu verteilen war. Die Rede von
einem „System der Aushilfen“ auch in Bismarcks Außenpolitik wurde 1928 von
einem Historiker aufgebracht, der von Bismarck verlangte, er hätte wenigstens zu 
einem weiteren großen Krieg bereit sein müssen. Inzwischen ist es zur verbreite-
ten Formel für Bismarcks Außenpolitik geworden, von Historikern verwendet, die
seine Kunst, mit fünf Bällen zu jonglieren, durchaus anerkennen. Gerade das 
Scheitern auch seiner diplomatischen Kunst kann als Argument gegen die Frie-
densfähigkeit einer anarchical society gelesen werden.

Diese Hilflosigkeit der diplomatischen Kunst bemerkten bereits die frühen,
noch völlig apologetischen Darstellungen wie Nicolaas Japiske, Europa und
Bismarcks Friedenspolitik 1871-1890 (1927, holländisches Original 1925) und
William L. Langer, European Alliances and Alignements 1871-1890 (1931).
Das bestimmt auch noch die neueren Urteile: Andreas Hillgruber, Bismarcks 
Außenpolitik. – Freiburg 1972; Klaus Hildebrand, „System der Aushilfen“? :
Chancen und Grenzen deutscher Außenpolitik im Zeitalter Bismarcks, in:
Flucht in den Krieg? Die Außenpolitik des kaiserlichen Deutschland / hrsg.
von Gregor Schöllgen. – Darmstadt 1991. – S. 108-131; Rainer F. Schmidt,
Otto von Bismarck. – Stuttgart 2004; Konrad Canis, Bismarcks Außenpolitik 
nach 1871 : die Frage der Alternativen, in: Deutschland und Europa : außen-
politische Grundlinien zwischen Reichsgründung und Erstem Weltkrieg / hrsg. 
von Rainer F. Schmidt. – Stuttgart 2004. – S. 20-35; ders., Bismarcks Außen-
politik 1870-1890 : Aufstieg und Gefährdung. – 2. Aufl. – Paderborn 2008.
Erste Einführung: Andreas Rose, Deutsche Außenpolitik in der Ära Bismarck 
(1862-1890). – Darmstadt 2013. In den Monographien zu Bismarcks Außen-
politik, die seltener, aber immer umfangreicher werden, findet man eine neue
Art der Apologie: sie beschränken Diplomatiegeschichte wieder auf die Frage
nach der Rationalität von Handlungen und fragen nicht nach der Rationalität
des Systems.

Es ist gewiß interessant, einen, der diese dominierende Rolle gespielt hat, nach
seinem Weltbild zu fragen. Material gibt es genug, Bismarck soll mehr Texte als
irgendein anderer Staatsmann der Geschichte hinterlassen haben: Briefe, Reden,
Denkschriften, diplomatische Anweisungen, Gespräche, Memoiren; es gibt sie zu
seinen Lebzeiten und später in vielen Teilausgaben und in den 19 Bänden von
Die Gesammelten Werke 1924-1935 (GW), seit 2004 erscheint eine vollständige-

204

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


re Ausgabe: Gesammelte Werke : Neue Friedrichsruher Ausgabe (NFA). Bis-
marcks Texte haben alle einen taktischen Zweck. Auch Gedanken und Erinnerun-
gen sind nicht pensées für eine überparteiliche Nachwelt. Bismarck ist kein Theore-
tiker, aber auch nicht einfach Politiker; er ist Erzieher (diese Formel, die den All-
deutschen lieb war, tauchte schon als Titel einer der ersten Bismarck-Anthologien
auf: Bismarck als Erzieher : in Leitsätzen aus seinen Reden, Briefen, Berichten 
und Werken / zusammengestellt und systematisch geordnet von Paul Dehn. –
München 1903). Zu dozieren war Teil seiner Herrschaftsmethode. Er hat das Par-
lament belehrt, die Öffentlichkeit belehren lassen und die diplomatische Korres-
pondenz zeigt ihn als praeceptor Europae, der beständig anderen Staaten erklärt,
wie sie die Welt und ihre eigenen Interessen sehen sollen. Zu den Methoden von 
Bismarcks Belehrung gehört Offenheit, sie ist Voraussetzung seiner Erziehung
zum Realismus, aber auch sie ist politisch kalkuliert. So ist Bismarcks Werk reich
an Sentenzen und man war bald versucht, aus diesen Sentenzen Bismarcks
Grundanschauungen zu konstruieren. Diese Literaturgattung gab es bis etwa
1960, jetzt halten sich selbst die Biographen bedeckt, gewiß eine kluge Entschei-
dung, wenn auch eine Verletzung der Pflichten eines Biographen. Wir haben
einen Überfluß an Sentenzen, aber die Sentenzenwelt Bismarcks ist zu monolo-
gisch, um wirklich aufschlußreich zu sein. Nicht zufällig ist der einzige Textkor-
pus, der sinnvolle Kommentare bewegt hat, Bismarcks Briefwechsel mit General
Leopold von Gerlach, weil Bismarck dort zum einzigen Mal in seinem Leben 
gezwungen war, einem Mann zu antworten, der damals noch einflußreicher als er 
selber war. Bismarck hat einen Teil dieses Briefwechsels in Gedanken und Erin-
nerungen aufgenommen, um seinen Übergang zum außenpolitischen Realismus 
zu dokumentieren (GW XV, 110-126=NFA IV, 98-113; vollständig in: Briefwechsel
des Generals Leopold von Gerlach mit dem Bundestags-Gesandten Otto von
Bismarck. – Berlin 1893). Was man gut fassen kann, ist Bismarcks realistisches 
Geschichtsbild. Er betont vor allem (und zunehmend) die Unsicherheit politischer
Handlungen. Er verwendet Metaphern des Stroms der Zeit, den niemand selber
schaffen, nur mit mehr oder weniger Geschick befahren kann, und Metaphern 
des Angelns und Jagens als eines geduldigen Herantastens. Moralische Prinzi-
pien werden als subjektive Willkür gesehen. Real ist der Staat, ganz real nur der
preußische Staat. Das Ethos, das Otto Vossler bei Bismarck gefunden hat, ist 
Treue, Dienst, Beruf, Pflicht, Rechtfertigung vor dem Gewissen und Verantwor-
tung vor Gott. Der einst so bekannte Machiavellismus Bismarcks ist verschwun-
den (vielleicht nur, weil seit Hitler die Maßstäbe andere wurden). Vossler besteht
darauf, daß es den Gegensatz von Macht und Recht bei Bismarck nicht gibt,
sondern den Gegensatz von abstraktem Recht und konkretem Recht. Konkretes
Recht ist das Recht des aktuellen Geschehens gegen historisch gewordenes 
Recht. Geschichte ist bei Bismarck nie als zivilisatorischer Fortschritt gedacht, 
der moderne Legitimationen erfordert und ermöglicht. Wenn es weder einen
Anspruch des bestehenden Rechtes noch einen des Zivilisationsprozesses gibt,
kann es nur den Appell an den Patriotismus für das eigene Land geben. Der
Staatsmann, der die Politik der Interessen eventuell bis zum Krieg fördern muß, 
ist alleine seinem Gewissen, seinem Monarchen und wohl Gott verantwortlich
(man wird davon ausgehen können, daß an den theologischeren Deutungen
etwas dran ist, auch wenn es sich als schwierig erwiesen hat, Bismarcks persön-
liche Religiösität über ein Bewußtsein der Unsicherheit des Handelns hinaus zu

205

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


verfolgen). Man muß den ideologischen Charakter dieser Verantwortung klarer
sehen: Dem Volk, dessen gewählten Vertretern, der Verfassung oder dem Recht
ist Bismarck nie verantwortlich. Die öffentliche Zelebrierung der Unsicherheit der
Geschichte ist eine Apologie der Gewissenhaftigkeit des Staatsmannes und
damit des monarchischen Prinzips. Das ist Teil von Bismarcks Programm der
Erziehung der Öffentlichkeit.

Vgl. Otto Vossler, Bismarcks Ethos, in: Historische Zeitschrift 171 (1951) 263-
292, Neudruck in: Revision des Bismarckbildes : die Diskussion der deutschen
Fachhistoriker 1945-1955 / hrsg. von Hans Hallmann. – Darmstadt 1972. –
S. 219-254; Leonhard von Muralt, Bismarcks Verantwortlichkeit. – Göttingen
1955. – S. 94-140 (betont die lutherische Basis von Bismarcks Verantwor-
tungsethik); Heinz Kober, Studien zur Rechtsanschauung Bismarcks. – Tübin-
gen 1961 (extrem neulutherisch). Ein verspäteter Versuch, diese Literatur
wieder aufzunehmen: Ulrich Kühn, Der Grundgedanke der Politik Bismarcks.
– Dettelbach 2001. Von den Anthologien der Sentenzen Bismarcks wurde am
häufigsten zitiert: Bismarck und der Staat : ausgewählte Dokumente / einge-
leitet von Hans Rothfels. – 3. Aufl. – Darmstadt 1958 (v.a. S.91-160 Der Staat 
als Macht unter Mächten; S. 161-221 Staat und Nation).

Am ehesten bilden Bismarcks Sentenzen zur Außenpolitik ein System. Sie sind 
wie ein Surrogat der im 19. Jahrhundert fehlenden Lehre von den internationalen
Beziehungen. Sie passen gut zu dieser oder jener Spielart des klassischen Rea-
lismus (weniger zum strukturellen Realismus). Das beginnt mit der Anarchie des
Systems: Staaten haben so viel gegenseitiges Mißtrauen wie zwei Fremde, die
einander in einem wüsten Wald begegnen (Reichstag am 11. Januar 1887, GW
XIII, 229). Rückblickend formuliert er die Anarchie des Systems gerne als unaus-
weichlichen Kampf unabhängiger Mächte, für die es kein „berufenes und voll-
zugsfähiges Gericht“ gibt (Gedanken und Erinnerungen GW XV, 339=NFA IV,
297, wie in der deutschen konservativen Tradition üblich trotz des Bezugs auf
den Kampf in der Natur rechtslogisch, nicht darwinistisch). Kontinuierlich ist seine
Konzentration auf die Dialektik des Nationalinteresses. Er verwirft Außenpolitik,
die moralischen Idealen liberaler oder konservativer oder humanitärer Herkunft
folgt. Reine Macht- oder Prestigepolitik wird aber genauso verworfen. Er ist der 
Begründer der Utopie des Realismus, daß einzelstaatliche Interessen einander 
vertragen können, wenn nicht Ideale oder Prestige das gegenseitige Aushandeln
der Interessen verhindern. Für den Krieg versichert er, daß Ehre von Prestige 
und vitale Interessen von leichtfertigen Interessen unterschieden werden können.
Nationalinteressen können Beschränkung des nationalen Egoismus und Verstän-
digungsbasis zwischen den Staaten sein. Großmachtpolitik beruht immer auf 
gegenseitigen Interessen. Die Voraussetzung für diese Verständigung ist, wie für 
den Krieg, Macht. Bismarck hat 1873 den Japanern der Iwakura-Mission die
deutschen Kriege erklärt: Die großen Staaten halten sich an das Völkerrecht,
wenn es vorteilhaft ist, verwerfen es aber und greifen zur Gewalt, wenn es nicht
vorteilhaft ist. Die kleinen Staaten können nicht zur Gewalt greifen, sie sind ge-
zwungen, das Völkerrecht zu halten. Deshalb wollte Preußen eine Position als 
Großmacht erreichen (GW VIII, 64-65). Auch das ist mit „Saturiertheit“ gemeint.
Die These des Realismus um 1900, daß Staaten sich immer ausdehnen, wenn
ihnen kein Widerstand entgegengestellt wird, hätte Bismarck dagegen nicht geteilt,

206

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„Saturiertheit“ war da nicht mehr vorgesehen. Die Balance-Lehre und die Lehre
von der Anpassung der Interessen müssen zusammen gesehen werden. Bis-
marcks Realismus ist eine neue konservative Vision, daß Macht gegen Macht 
bereits ein Ordnungsprinzip ist. Vgl. zu Bismarck als Realisten: Albrecht Lösener,
Grundzüge von Bismarcks Staatsauffassung. – Bonn 1962. – S. 111-151 Außen-
beziehungen des Staates (apologetisch, aber seine Stellensammlung kann man
gut als Vorlage für eine Liste realistischer Motive bei Bismarck verwenden). Bis-
marcks Äußerungen zum Völkerrecht kommen (fast) alle aus diesem Realismus,
er folgt der diplomatischen nicht der juristischen Logik im Völkerrecht. Gerade
nach 1871 gibt es zahlreiche Sentenzen, daß das Völkerrecht von den Interessen
abhängig ist. Wenn der Wortlaut der Verträge nicht mehr den Interessen ent-
spricht, dann hat es keinen Sinn, mit juristischen Theorien um den Wortlaut zu 
streiten, dann muß es Krieg geben – oder Verständigung (Interview der 1890er 
Jahre, GW IX, 400). Bismarcks Realismus lebt nicht von der Dichotomie Krieg
oder Recht, sondern von der Dichotomie Krieg oder Verhandeln. Nur eine juristi-
sche Entscheidung ist nicht vorgesehen. Bismarck fehlt die Voraussetzung für
den Internationalismus des 19. Jahrhunderts, nämlich die Vorstellung eines Fort-
schritts in den internationalen Beziehungen. Bluntschlis Völkerrechtsbuch lobt er
in einem Dankesschreiben für die Zusendung des Buches als Beitrag, „die von
der wissenschaftlichen Forschung gefundenen Rechtsnormen in den internatio-
nalen Verkehr der Völker einzuführen“ und als ein „günstiges Anzeichen für die
fortschreitende Annäherung und Angleichung des internationalen Rechtsbewußt-
seins“ (4.12.1867, GW XIV/2, 736f). Sonst gibt es keine Hinweise, daß Bismarck
glauben würde, diese Annäherung und Angleichung sei schon fortgeschritten
(sein Lob klingt übrigens weniger nach Bluntschlis transzendentalem und mehr
nach Bulmerincqs rein historisch fortschreitendem Rechtsbewußtsein). Vgl. Heinz
Kober, Studien zur Rechtsanschauung Bismarcks. – Tübingen 1961. – S. 202-
258 Das Verhalten der Staaten zueinander (eine juristische Dissertation, die zu 
stark von einer theologischen Rechtfertigung der necessità lebt, aber es gibt kei-
ne neuere Bearbeitung). Das Problem dieses Realismus kannte Bismarck sehr
gut (und auch das hat im klassischen Realismus Parallelen): Die Krise des inter-
nationalen Systems wird als Krise der nationalen Systeme verstanden. Wie im
19. Jahrhundert üblich wird diese Krise nach Nationen verschieden vorgestellt: Es
gehört zu Bismarcks beständigsten Klagen, daß die Preußen (später treten die
Deutschen bruchlos an die Stelle) zu wenig Sinn für ihre Interessen haben; sie,
und alleine sie, sind von „kosmopolitischem Gerechtigkeitssinn“ bestimmt (Novem-
ber 1868, GW VII, 273, Kritik an Russophobie ohne Sinn für deutsche Interessen). Bei
den anderen Nationen sieht er schon immer Interessen und später die wachsende
Macht einer verselbständigten Öffentlichkeit. Dagegen muß er auf einen Rest 
Solidarität der Regierungen setzen: Wenn die monarchischen Regierungen sich
zum Sprechrohr ihrer chauvinistischen Völker machen und alle Solidarität verlie-
ren, dann werden sie den Kampf mit der Revolution verlieren (Gedanken und
Erinnerungen GW XV, 398=NFA IV, 350f.). Mit wachsender Abhängigkeit der
Regierungen von ihrer nationalen Gesellschaft schwindet die Verläßlichkeit inter-
nationaler Abmachungen (ebd. GW XV, 408=NFA IV, 360). Bismarcks Analysen 
der Öffentlichkeit nähern diese immer rasch an die Revolution an: plötzliches
Umkippen von friedlicher Stimmung zu zufälliger oder künstlicher Erregung, das
der mächtigste Monarch oder der einflußreichste Staatsmann nicht vorhersehen

207

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


oder steuern kann (9. 2. 1870, GW VIb, 233-234). Bismarck ist als Erzieher 
gescheitert: Er konnte den Realismus der Interessen einpauken, nicht aber, daß
es defensiver Realismus sein muß, ein Anpassungsprozeß der Interessen. Statt-
dessen wurde der Krieg 1870-71, den er nicht wiederholen wollte, weil er im neu-
en internationalen System nicht wiederholbar war, zu einem Modell. 

Über diesen Realismus hinaus gibt es bei Bismarck keine Ordnungsvorstellun-
gen. Er hatte, um in den Begriffen von Paul Schroeder zu reden, ein starkes
Gefühl für equipoise, aber ein schwaches für bounding. Er wollte eine staats-
rechtliche Bindung mit Österreich-Ungarn als Surrogat für den Deutschen Bund
(vgl. Bascom Barry Hayes, Bismarck and Mitteleuropa. – Rutherford, N.J. 1994).
Schon seine Dreikaiserabkommen als Surrogat für die Heilige Allianz sind kaum
mehr als Hilfsmittel seines Bündnissystems (Ludolf Herbst, Die Erste Internatio-
nale als Problem der deutschen Politik in der Reichsgründungszeit : ein Beitrag 
zur Strukturanalyse der Politik ‚monarchischer Solidarität’. – Göttingen 1975).
Bismarcks Sentenzen, die Vertrauen auf gemeinsame europäische Aktionen als
Illusion und Hilflosigkeit kennzeichnen, müssen realpolitisch verstanden werden.
Anregungen zu Konzertlösungen hat er nie von vornherein widersprochen (und 
zu den beiden großen europäischen Konferenzen seiner Zeit hat er eingeladen).
Aber er hütet sich, ganz im Gegensatz zu Napoléon III., dem Multilateralismus
einen normativen Vorrang zuzugestehen. Sein Vertragssystem muß als ein „Sur-
rogat“ für Europa verstanden werden (Peter Krüger, Das Problem der Stabilisie-
rung Europas nach 1871 : die Schwierigkeiten des Friedensschlusses und die 
Friedensregelung als Kriegsgefahr, in: Das europäische Staatensystem im Wan-
del : strukturelle Bedingungen und bewegende Kräfte seit der Frühen Neuzeit /
hrsg. von Peter Krüger 1996. – S. 185). So verschiedene Leute wie Gladstone
und Nietzsche versuchten ihm beizubringen, daß der neue militärische Hegemon 
Abrüstung anregen müsse. Bismarck war sicher, daß das für Rüstungskontrolle
nötige Vertrauen in eine zu gründende Kontrollorganisation die Staaten überfor-
dern würde (GW XIV/2, 913 = NFA III/4, 345f.).

Die Literatur geht meist über dieses ordnungspolitische Defizit hinweg, zufrie-
den damit, daß Bismarck Europa wenigstens als Mächtekonstellation nicht
übersah: Theodor Schieder, Bismarck und Europa, in: Deutschland und Euro-
pa : Festschrift für Hans Rothfels / hrsg. von Werner Conze. – Düsseldorf
1951. – S. 15-45, Neudruck in: Revision des Bismarckbildes : die Diskussion
der deutschen Fachhistoriker 1945-1955 / hrsg. von Hans Hallmann. – Darm-
stadt 1972. – S. 255-286; Dominik Haffer, Europa in den Augen Bismarcks :
Bismarcks Vorstellungen von der Politik der europäischen Mächte und vom
europäischen Staatensystem. – Paderborn 2010; Realpolitik für Europa : Bis-
marcks Weg / hrsg. von Ulrich Lappenküper und Karina Urbach. – Paderborn 
2016. 

So konnte Bismarck nur eine klare Friedensstrategie formulieren: daß „eine oder
mehrere Mächte den anderen Konzessionen macht, indem sie entweder ihre
Ansprüche oder ihr gegenseitiges Mißtrauen herabmindern“ (NFA III/2, 621f., 
Bismarck weigert sich hier, den Weg zum Frieden nach dem Orientkrieg 1878
selber anzugeben, die interessierten Mächte müssen ihre Interessen selber „mit
einer gewissen Pression“ vertreten). Bismarcks Begriff des Friedens ist also die

208

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„Saturiertheit“, die er für Deutschland nach 1871 verkündete, die ihm andere
Mächte aber so wenig glaubten, wie er bei ihnen Desinteressiertheit finden konn-
te. Bei fortdauernden Ansprüchen und Mißtrauen bleibt der Krieg ein Mittel im
Staatensystem. Bismarck hat wie Moltke die Entwicklung vom Zeitalter des Kabi-
nettskriegs zum Zeitalter des Volkskrieges gesehen. In seiner ersten und in sei-
ner letzten außenpolitischen Parlamentsrede hat er betont, daß die Regierungen
sehr genau erklären müssen, warum sie Kriege beginnen. 1850 begründet er das
noch mit der Verantwortung der Herrschenden für die Leiden des Volkes (GW X,
103f; er sprach zur Unterstützung Friedrich Wilhelms IV.), 1888 aber damit, daß
kein Krieg mehr gegen das Einverständnis des ganzen Volkes geführt werden
kann (GW XIII, 344). Er hat einen Sinn dafür, daß es mit nur einem siegreichen 
Krieg nicht getan ist. So wie er den Franzosen alle Kriege seit Jahrhunderten 
vorrechnete, so wußte er, daß einem deutschen Sieg Generationen von vergifte-
ten Beziehungen folgen werden. Er wußte, daß gegen Rußland kein Angriffskrieg 
geführt werden kann. Kommentare gibt es in der Literatur v.a. zum Präventiv-
krieg, wo der Gegensatz Bismarcks zu den Generälen, die sich immer leicht von
der Notwendigkeit eines Präventivkrieges überzeugten, das Thema vorgibt. Bis-
marck bekämpft den Präventivkrieg (fast) immer als eine beschränkte rein militä-
rische Sichtweise. Den Fatalismus der Kriegserwartung hat er generell geteilt,
aber in einzelnen Krisen gewartet, ob nicht doch ein Umstand eintritt, der den
unerwünschten Krieg vermeidbar macht.

Vgl. Gerhard Ritter, Staatskunst und Kriegshandwerk : das Problem des „Mili-
tarismus“ in Deutschland, 1. Bd, Die altpreußische Tradition (1740-1890). – 4.
Aufl. – München 1970. – 302-329 Die Haltung Bismarcks: der Krieg als Hilfs-
mittel verantwortlicher Staatskunst (erste Fassung 1954); Karl-Ernst Jeis-
mann, Das Problem des Präventivkrieges im europäischen Staatensystem mit 
besonderem Blick auf die Bismarckzeit. – Freiburg 1957; Michael Salewski,
Krieg und Frieden im Denken Bismarcks und Moltkes, in: Generalfeldmar-
schall von Moltke : Bedeutung und Wirkung / hrsg. von Roland G. Foerster. –
München 1991. – S. 67-88. Vgl. Canis, Bismarcks Außenpolitik 1870-1890
a.a.O. S. 340 Anm. 99 zur Frage, wann Bismarck den Präventivkrieg für unum-
gänglich hielt.

Bismarcks Erbschaft war ambivalent. Vor dem Ersten Weltkrieg wurde er verehrt 
als Muster deutscher Entschlossenheit, am heftigsten von den Alldeutschen, die 
sich hüteten, sich an Bismarcks tatsächliche Außenpolitik näher zu erinnern. Vgl.
Ludwig Freisel, Das Bismarckbild der Alldeutschen. – Diss. Würzburg 1964. In 
der Friedensbewegung wurde er perhorresziert. Friedrich Wilhelm Foerster verur-
teilt ihn als den „verkörperten Geist der vom Sittengesetz gelösten Staatsräson“: 
Machiavellisten gäbe es auch bei anderen Nationen reichlich, aber dort verwech-
sele das niemand mit Moral; an seinen Nachfolgern hat sich gerächt, daß Bis-
marck „das Ethos aus der Politik verbannt hatte“ (Politische Ethik und Politische
Pädagogik : mit besonderer Berücksichtigung der kommenden deutschen Aufga-
ben. – München 1918. – S. 210-233; ebd. S. 256-277 reanimiert Foerster
Constantin Frantz und das Versprechen eines transnationalen Mitteleuropas).
Nach dem Ersten Weltkrieg, mit Versailler Vertrag und Aktenpublikationen in apo-
logetischer Absicht, häuften sich Abhandlungen und Betrachtungen mit dem Titel 
„Bismarcks Friedenspolitik“ (ein Aufsatz heißt sogar „Bismarck als Pazifist“). Gustav

209

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Stresemann nahm diese Hinweise auf und empfahl 1926 Bismarck als Vorbild
(Vermächtnis II (1932) 504). Heinrich Rogge, zunächst Apologet von Strese-
manns Friedenspolitik, später von Hitlers Friedenspolitik, machte Bismarcks Frie-
denspolitik zum Fundament seiner Begründung der Friedenswissenschaft; Bis-
marck wird zum Vorbild und zum Gegenspieler des Völkerbundes (Nationale 
Friedenspolitik 1934, passim). Nach dem Zweiten Weltkrieg kehrte die föderalisti-
sche Bismarck-Kritik zurück. Wenn man die Anthologie Das Bismarck-Problem in
der Geschichtsschreibung nach 1945 (hrsg. von Lothar Gall 1971) durchsieht,
fällt rasch auf, wie stark nach dem Untergang des Deutschen Reiches eine nicht-
nationalstaatlichen Ordnung Mitteleuropas beschworen wird, in den Aufsätzen
über Bismarck um 1950 spukt Constantin Frantz. Das Ergebnis war aber sofort
klar: katholische Historiker sehen eine versäumte Gelegenheit, protestantische
keine Alternative. Diese Aporie von unumgänglichem Realismus und unabwend-
barem Scheitern bestimmt das deutsche Bismarckbild bis heute. In der Theorie-
tradition der internationalen Beziehungen kommt der stilbildende Realpolitiker 
eher in historischen Beispielen vor. Martin Wight fügte ihn aber in seine Stamm-
bäume realistischer Theorie ein und unterscheidet zwischen dem frühen Bis-
marck als aggressivem Machiavellisten und dem späten Bismarck als defensivem 
Machiavellisten (International Theory. – Leicester 1991, Vorlesung 1957-60). Man
muß annehmen, daß Hans Morgenthaus Realismus auf eine genaue Bismarck
Kenntnis zurückgeht (seine erste Begegnung mit den „Internationalen Beziehun-
gen“ war ein Kolleg über Bismarcks Außenpolitik bei Hermann Oncken). Wenn
man Bismarcks Äußerungen zu den Prinzipien der internationalen Beziehungen 
in einer systematischen Liste zusammenstellt, wie das Albrecht Lösener 1962
getan hat, kommt weitgehend Morgenthaus Realismus heraus, v.a. die Utopie
eines Friedens durch Selbstbeschränkung von Interessen im Konflikt. Morgen-
thaus Theorie der Krise in den internationalen Beziehungen sieht Bismarck in
einer Zeit vor dieser Krise. Er zitiert Bismarck an der zentralen Stelle von Politics
Among Nations (Ausgabe New York 1948. – S. 176-177), wo er die Rolle der 
historisch erreichten international morality betont und Bismarck von Hitler unter-
scheidet und zugleich seinen eigenen moralischen Realismus von E. H. Carrs 
opportunistischem Realismus. Morgenthaus Zurückhaltung, sich auf Bismarck zu
berufen, wird wissenschaftspolitische Gründe haben: für eine amerikanische
Gründung der Wissenschaft von den internationalen Beziehungen war Bismarck
zu deutsch, vgl. dazu Stephen P.Turner, Hans J. Morgenthau and the Legacy of
Max Weber, in: Political Thought and International Relations / ed. by Duncan Bell.
– Oxford 2009. – S. 63-82. Für den späteren ahistorischen und amoralischen
Realismus gab es keinen Grund mehr, Bismarck zu studieren. Wenn über Hitler
nicht länger reflektiert wird, muß (und soll) auch über Bismarck nicht reflektiert 
werden.

2.5.1.3 Heinrich von Treitschke 
1834-1896, Sohn eines sächsischen Generals. Professor für Staatswissenschaft
in Freiburg, für Geschichte und Politik in Kiel, für Geschichte in Heidelberg, seit 
1874 in Berlin. 1871-1884 Mitglied des Reichstags, zunächst nationalliberal,
zuletzt parteilos. Biographie: Andreas Dorpalen, Heinrich von Treitschke. – New

210

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Haven 1957. Zu Treitschkes politischer Wandlung vom Liberalen zum Konserva-
tiven und Antisemiten, vom Apologeten des nachholenden deutschen Nationalis-
mus zum Vorreiter eines aggressiven Nationalismus: Walter Bußmann, Treitsch-
ke : sein Welt- und Geschichtsbild. – Göttingen 1952; Jacques Poisot, Heinrich
von Treitschke : nationalisme allemand et prussien dans ses oeuvres. – Thèse, 
Universität Paris-Sorbonne 1996; Ulrich Langer, Heinrich von Treitschke : politi-
sche Biographie eines deutschen Nationalisten. – Düsseldorf 1998.

Um Treitschke zu lesen, sollten wir einem Hinweis von Wilhelm Dilthey folgen: er
war Redner und nur sekundär Schriftsteller (Gesammelte Schriften XI, 223). Zen-
tral ist für Treitschke die Schmähung: schon immer beschimpfte er alle, die Groß-
Preußen nicht für Deutschlands manifest destiny hielten; später kamen dazu
Sozialisten, Kathedersozialisten, politische Katholiken, Juden und Engländer. 
Er lebt von Kampf gegen Harmonie. Das ist nicht auf realistische Außenpolitik
beschränkt, sondern noch deutlicher in der Betonung des bürgerlichen Klassen-
standpunktes. Seine Apologie des Staates richtet sich gegen den Glauben an 
eine harmonische Gesellschaft. Die natürliche Tendenz der Gesellschaft ist 
Kampf, eine eigene Tendenz zu Einheit und Ordnung hat sie nicht. Dafür wird der
Staat gebraucht. Treitschke lobt eine Ordnung, in der viele für die Kulturleistung
einer kleinen Klasse arbeiten, und kann erst knapp vor der Apologie der Sklaverei
haltmachen. Auch das ist typisch für Treitschke: mögliche Konsequenzen seiner
Argumente andeuten, ohne sich zu diesen Konsequenzen zu bekennen oder
nach Prinzipien zu suchen, die sie ausschließen würden. 

Vgl. Karl Heinz Metz, Grundformen historiographischen Denkens : Wissen-
schaftsgeschichte als Methodologie ; dargestellt an Ranke, Treitschke und
Lamprecht. – München 1979. – S. 237-423, vor allem 361-391; ders., The
Politics of Conflict : Heinrich von Treitschke and the Idea of Realpolitik, in:
History of Political Thought 3 (1982) 270-284.

Die Unterscheidung zwischen Staaten ersten und zweiten Ranges gehört zu den
frühesten Ideen Treitschkes, anders wäre die deutsche Einigung durch Preußen
kaum zu begründen. Ihn fasziniert, daß die äußere Machtstellung eines Staates
auf seine inneren Verhältnisse zurückwirkt (Die Gesellschaftswisenschaft : ein
kritischer Versuch. – Leipzig 1859. – S. 62-64). Der exemplarische deutsche 
Nationalist (Hans Kohn hat ihn in Propheten ihrer Völker als den Vertreter 
Deutschlands aufgenommen) wurde bekannt als publizistischer Kämpfer gegen
die Versuche, den Kleinstaaten über föderale Konstruktionen doch noch ein
Nachleben im Deutschen Reich zu gestatten. Seine Deutsche Geschichte im 19.
Jahrhundert lebt davon, den kleinstaatlichen Höfen den freien und weiten Hori-
zont Preußens gegenüberzustellen. Jakob Burckhardts Horror im fortschreiten-
den 19. Jahrhundert war, daß das kleinstaatliche Dasein, „wie eine bisherige 
Schande perhorresziert“ werde. Genau das war Treitschkes Geschäft. Sein Nati-
onalismus hat weniger mit der späteren deutschen Angst zu tun, im internationa-
len System allein zu stehen, als mit der Angst vor dem Spott erfolgreicher Natio-
nen über eine so große und doch hilflose Nation. Der große Staat soll endlich 
Stolz geben („ein sehr reizbares Gefühl für die Ehre des deutschen Namens“),
nur der große Staat kann das. Große Staaten haben die volle Bandbreite des
Lebens, das zu einer Existenz auf dem Niveau der gegenwärtigen Kultur nötig ist;

211

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die kleinen Republiken, deren Existenz nur noch von den Mächten erhalten wird, 
haben längst auch keine kulturelle Bedeutung mehr. Das 19. Jahrhundert ist ein
Jahrhundert der freien Bewegung, nur Norwegen und Mecklenburg haben es
noch nicht gemerkt. Heinrich von Srbik hat Treitschkes Englandhaß recht plausi-
bel gedeutet: Er konnte es nicht aushalten, daß ein militärisch so schwacher
Staat erfolgreich sein konnte. Treitschke selber kriegt eher als Stolz Ressenti-
ment hin. Der aggressive Ton seiner Geschichte hat das Ausland irritiert. Darauf
antwortet er, das Ausland müsse sich daran gewöhnen, daß auch in Deutschland 
in den nationalen Geschichtswerken jetzt so gesprochen werde, wie in England
und Frankreich seit langem. Das ist der ganze Treitschke in nuce.

Treitschke begann als ein typischer liberaler internationalistischer Nationalist. In
seinem Lessing-Essay 1863 bekennt er sich zum Weltbürgertum. Aber Weltbür-
gertum kann nicht abstrakt vorausgesetzt werden, sondern muß historisch ver-
wirklicht werden, indem alle großen Kulturvölker ihren eigenen Staat verwirkli-
chen. Damit würde die häufigste Kriegsursache zwischen den Staaten wegfallen
und der gesicherte Verkehr zwischen den Menschen möglich werden (Die
Grenzboten 1863/I, 313 = Historische und politische Aufsätze I, 70). Ob Treitsch-
ke wirklich je von dieser im 19. Jahrhundert üblichen Schrumpfform des Kosmo-
politismus abgerückt ist, wissen wir nicht; sein Thema wurden die Schwierigkeiten 
bei der Verwirklichung des eigenen Nationalstaates. Er hat durchaus Sinn für die
Rolle der europäischen öffentlichen Meinung. 1866 erklärt er den Deutschen,
warum die deutsche Einheit am Main Pause machen muß: Eroberungen wie die
des Deutschen Krieges gelingen nur, wenn es gelingt, „die Meinung Europas für
unsere große Sache zu gewinnen“, d.h. Europa muß überzeugt werden, daß „ein
Zeitalter wahrhafter Zivilisation, gesicherten Weltfriedens“ nicht eintreten kann, 
„so lange der nationale Staat der Deutschen nicht vollendet ist.“ Ausschweifende
Vorstellungen, was alles zu dem erneuerten Deutschland gehören soll, müssen
„der deutschen Politik für jetzt und vielleicht für immer fern bleiben“ (Preußische 
Jahrbücher 18 (1866) 219-235 = Zehn Jahre Deutscher Kämpfe. – Berlin 1874. –
S. 132-152). Nach 1870 ist der Kern seiner Publizistik, das Deutsche Reich als 
einen ganz normalen großen Staat unter den anderen großen Staaten darzustel-
len. Ein Deutschlandproblem gibt es nicht. Treitschkes Argument ist immer wie-
der: Der Deutsche Bund hat den Frieden nicht erhalten, der Frieden erhielt den
Deutschen Bund! Nur ein Nationalstaat in der Mitte Europas kann endlich Frieden 
bringen. Auch die Annexion des Elsaß ist bloß eine Frage der Sicherheit und 
überaus friedensverträglich (Was fordern wir von Frankreich?, (Preußische Jahr-
bücher 26 (1870) 367-409 = Zehn Jahre a.a.O. S. 203-327). Das war das übliche
Argument der deutschen Liberalen, von denen einige sich sogar Abrüstung ver-
sprechen oder sie verlangen (wer aus Treitschkes endlosen Ausführungen über
das Elsaß und die deutsche Geschichte schließt, seine wichtigste Legitimations-
grundlage für die Annexion sei das Nationalitätenprinzip (Nikolaus Buschmann,
Einkreisung und Waffenbruderschaft : die öffentliche Deutung von Krieg und 
Nation in Deutschland 1850 – 1871. – Göttingen 2003. S. 331), hat die Struktur
des Argumentes nicht erkannt: Als Legitimationsgrundlagen nennt Treitschke nur 
die notwendige Strafe an Frankreich und die Sicherheit für Deutschland; die
deutsche Herkunft der Elsässer ist ein Klugheitsargument, daß diese Annexion
langfristig erfolgreich sein kann, auch wenn die Elsässer ihr jetzt so feindlich

212

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gegenüberstehen). Treitschkes Stellung zum Nationalitätenprinzip ist ambivalent:
Er definiert die Nation nicht durch biologische Abstammung und nicht als Staats-
volk. Er sieht die Nation als eine geschichtliche Gemeinschaft und steht damit
nicht weit von Renan entfernt, wenn er auch kategorisch ausschließt, daß eine
Annexion eine Zustimmung der Betroffenen verlangt. Die (kultur)geschichtliche 
Zugehörigkeit wird von Historikern bestimmt. Ein unhistorisches Nationalitäten-
prinzip verwirft Treitschke: Nationen wachsen und schrumpfen ständig, je nach 
ihrer aktuellen kulturellen Ausstrahlung. Starke Nationalstaaten assimilieren Min-
derheiten, schwache verlieren Angehörige der eigenen Kultur (so kann Treitsch-
ke, nicht anders als Renan, die nationale Selbständigkeit der Schweiz würdigen).
Um 1870 betont er immer wieder, daß das neue Deutsche Reich nicht die Samm-
lung von allen bedeutet, die deutsch sprechen (die Deutsch-Österreicher sollen ja 
gerade ausgeschlossen werden); aber selten unterläßt er die Drohung, daß
Deutschland intervenieren werde, wenn seine Nachbarn resolut gegen ihre
deutschsprachigen Minderheiten vorgehen (während Deutschland die Nichtdeut-
schen innerhalb seiner Grenzen eindeutschen soll). Wenn Grenzen immer kondi-
tionell bleiben, wird die politische Ordnung in Europa dem nationalen Selbstbe-
wußtsein der großen Nationen überlassen.  

Während Treitschkes Thema bis 1870 die Frage war, wie real existierende deutsche
Staaten zu einem neuen Reich vereinigt werden können, wird seit 1870 das nationale 
Selbstbewußtsein zu seinem zentralen Thema. Sein Artikel zum Ausbruch des 
Deutsch-Französischen Krieges ist eine Vorwegnahme des Augusterlebnisses
von 1914: das „Bewußtsein der Größe unserer Tage“, das so lange gefehlt hatte. 
Daß die Reichsgründung nur durch zwei große Kriege möglich wurde ist ein
Segen, den die Gemeinplätze der Friedensapostel und der Mammon-Priester 
nicht begreifen können. Eine Treitschke-Spezialität (nicht nur in diesem Artikel)
ist, daß er die Engländer an ihren alten kriegerischen Nationalismus erinnert; der
historische englische Nationalismus ist in der Tat (abgesehen vom deutschen
Aufbruch von 1813) sein Vorbild für Deutschland. Deutschland hat den Beruf,
diesen „Idealismus des Krieges“ zu behüten, gegen den ruchlosen, ungerechten 
Krieg der Franzosen und den feigen Frieden der heutigen Engländer (Die Feuer-
probe des Norddeutschen Bundes, in: Preußische Jahrbücher 26 (1870) 240-252
= Zehn Jahre a.a.O. S. 272-284). Aus dem Bedarf an einem gesteigerten Natio-
nalgefühl einer prekären Nationalität kann man auch Treitschkes öffentlichen
Antisemitismus von 1879 verstehen. Sein Artikel, der als außenpolitischer Kom-
mentar beginnt und mit Polemik gegen Juden endet (Juden stehen hier am ehesten 
stellvertretend für Journalisten des Liberalismus), ist wohl der Versuch, der Neu-
ausgabe von Zehn Jahre Deutscher Kämpfe einen Abschluß zu geben, der wie
eine Bestandsaufnahme des ersten Jahrzehnts des neuen Reiches klingen könn-
te. Es wird nur zu klar, daß Treitschkes neue deutsche Gesinnung, ein einheitli-
cher Nationalstil, wie ihn die anderen großen Nationen haben, ausgeblieben ist
(Unsere Aussichten, in: Preußische Jahrbücher 26 (1870) 569-576 = Zehn Jahre
(1879) 828-855). Vgl. Der „Berliner Antisemitismusstreit“ 1879-1881 : eine Kon-
troverse um die Zugehörigkeit der deutschen Juden zur Nation ; kommentierte
Quellenedition / bearbeitet von Karsten Krieger. – München 2003; siehe außer
der Einleitung von Krieger auch noch die Einleitung von Walter Boehlich zu dem
von ihm hrsg. Quellenband Der Berliner Antisemitismusstreit. – Frankfurt am

213

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Main 1965 und Uffa Jensen, Gebildete Doppelgänger : bürgerliche Juden und 
Protestanten im 19. Jahrhundert. – Göttingen 2005. – S. 197-324. Treitschke war,
wenn man von gewerbsmäßigen Koloniallobbyisten absieht, einer der ersten
Publizisten, die deutsche Kolonien verlangten. Auch das ist weniger eine Frage
der Machtbalance als der Ehrenbalance und des Stolzes auf deutsche Kultur. Die
Kolonisierung Afrikas soll keine deutsche Weltpolitik sein, sondern ein gemein-
sames europäisches Unternehmen gegen unmäßige englische Ansprüche (Die
ersten Versuche deutscher Kolonialpolitik, in: Preußische Jahrbücher 54 (1884) 
555-566, sein Kommentar zur Kongo-Konferenz). Der Publizist Treitschke kann
als Unterstützer von Bismarcks Außenpolitik der Saturiertheit gelten. Über das 
Deutsche Reich von 1871 hinaus stellte er keine konkreten Ansprüche in Europa, 
wenigstens für die Gegenwart nicht. Die Kriege der Kulturstaaten müssen mit 
Gesellschaften rechnen, die Kriege nicht mehr begreifen wollen. Daß der zeitge-
nössischen Gesellschaft Macht und Krieg fremd geworden sind, ist der pädagogi-
sche Ansatz der Politik-Vorlesungen. Die Vorlesungen summieren den Wandel
von Treitschkes internationalem Denken, man kann ihren Ton nur verstehen aus 
dem Scheitern des Nationalismus als Friedensstrategie.

Treitschke wollte nach Abschluß von Deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert
ein systematisches Werk über Politik schreiben, dazu ist es nie gekommen. Es ist
schwer vorstellbar, wie aus den Politik-Vorlesungen eine zusammenhängende
Argumentation hätte werden können. Er kann kein Thema durchhalten, statt Prin-
zipien wirklich zu entfalten, überschüttet er mit Illustrationen. Er will Widersprüch-
liches zugleich haben, den starken Staat und den begrenzten Staat, den individu-
ellen Staat und den Völkerverkehr. Die außenpolitischen Teile haben die größte
Geschlossenheit. Wenn man die systematischeren Argumente von Treitschkes
Vertretung deutscher Interessen abtrennt, ist Treitschke ein Realist, der Analyti-
ker des anarchischen Systems im 19. Jahrhundert. Realistisch ist die Lehre von
der Souveränität bis in die Nähe der Auflösung des Völkerrechts durch die clau-
sula rebus non stantibus. Diese Auflösung will er dann doch nicht, sondern nur
die Beseitigung aller naturrechtlichen Begründungen (die Politik-Vorlesung ist
eine Politisierung der historischen Rechtsschule, ein Anti-Bluntschli; Bluntschlis
maßgebender Staatslehre wirft er ihren naturrechtlichen Rest vor). Realistisch ist 
die Mächte-Balance als Basis des Staatensystems. Treitschke weiß wie Ranke
und Droysen, daß bloße Balancierungspolitik kein stabiles System ergibt und eine 
Balance politisch bewußter Nationen benötigt wird. Sein wichtigster Beitrag zur 
Theorie der Internationalen Beziehungen ist, daß er das Völkerrecht auf diese
Balance im Staatensystem gründet. Lassa Oppenheim, einer seiner Hörer, hat
das in sein Lehrbuch des Völkerrechts aufgenommen (International Law, vol. I. –
London 1905. – § 51), dort, spätestens, hat es Hans Morgenthau gefunden. Treitsch-
kes Staatensystem ist eine anarchical society, die auf den gemeinsamen sittlichen
Ideen der europäischen Kultur beruht. Es sind die alten, spätestens seit Ranke
bekannten Motive: Die Isolation der Staaten ist mit der Antike untergegangen, die
Neuzeit ist geprägt von Kulturvölkern, die einander geben und nehmen, aber
einander nicht zerstören können und wollen. Darüber hinaus kommen Zivilisations-
fortschritte bei Treitschke nicht vor, die Geschichte seit Ludwig XIV. ist eine
Geschichte der Konflikte zwischen den Mächten. Die großen Nationalstaaten erken-
nen gegenseitig ihre Existenz an, aber nicht unbedingt ihre Grenzen (geschweige

214

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Existenz und Grenzen der machtlosen Völker und Staaten). Von den vier Grund-
lagen einer internationalen Gesellschaft hat Treitschke nur noch zwei: Das Christen-
tum (das den universalistischen Rahmen gibt, aber kein Ziel der Geschichte) und die
Ehre (die er so übertreibt, daß sie die internationale Gesellschaft zu sprengen
droht). Dagegen gibt er dem ökonomischen Verkehr der Völker kaum Bedeutung
für die internationale Politik und die konservative Einheit der Pentarchie ist zer-
brochen. Trotzdem hatte Treitschke Bedeutung für die Lehre von der internatio-
nalen Gesellschaft. F. F. Martens, der das moderne Völkerrecht auf Grundlage
der internationalen Gesellschaft entwickelt, konnte 1882 als Autorität Treitschke
nennen: nur in der internationalen Gesellschaft kann ein Volk seine Persönlich-
keit allseitig ausbilden (er zitiert Treitschke, Die Gesellschaftswissenschaft
a.a.O. S. 63). Am Anfang der Lehre der internationalen Gesellschaft steht nicht
die Dichotomie von Souveränität und internationaler Organisation, sondern die 
Dialektik von Individualisierung und Geselligkeit der Staaten. Treitschkes lehrte
nicht einfach den Machtstaat, sondern daß Staaten zugleich Machtstaat und satu-
riert sein können. Dagegen spricht die Erfahrung mit Deutschland in beiden Welt-
kriegen. Treitschke steht am Übergang vom liberalen, defensiven zu einem neu-
en offensiven Nationalismus. Er kann als der Theoretiker der bismarckschen Poli-
tik der Saturiertheit angesehen werden und überschreitet in seiner politischen
Publizistik diese Grenze nicht wesentlich. Aber das Wesen seines Realismus, die
grundsätzliche Historisierung von Völkerrecht und die Dynamisierung des Natio-
nalitätenprinzips, kann die internationale Gesellschaft theoretisch wie politisch
zerstören. Die Defizite von Bismarcks Saturiertheit-Versprechen zeigen sich nir-
gends so klar wie bei Treitschke. Treitschkes internationales System der ständi-
gen Behauptung durch Macht ist nicht identisch mit Bismarcks internationalem 
System der Konfrontation über konkrete Interessen („Interesse“, eigentlich ein
wesentlicher Begriff des Realismus, kommt bei Treitschke kaum vor, seine Staaten 
kämpfen für den Erhalt ihrer spezifischen nationalen Rechtsordnung). Bereits die fol-
gende Generation – sowohl seine alldeutschen Jünger wie seine westlichen
Gegner – haben offensiven Realismus und Forderungen nach bindenden Prinzi-
pien kaum noch zusammengehalten.

Vgl. zum außenpolitischen Weltbild des späten Treitschke außer den anfangs 
genannten Standarddarstellungen: Carsten Holbraad, The Concert of Europe
: a Study in German and British International Theory 1815-1914. – London 
1970. – S. 90-95; Charles E. McClelland, The German Historians and England 
: a Study in Nineteenth-Century Views. – Cambridge 1971. – S. 168-190; Pe-
ter Winzen, Treitschke’s Influence on the Rise of Imperialist and Anti-British
Nationalism in Germany, in: Nationalist and Racialist Movements in Britain
and Germany before 1914 / ed. by Paul Kennedy and Anthony Nicholls. –
London 1981. – S. 154-170; Ulrich Muhlack, Das europäische Staatensystem
in der deutschen Geschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts, in: Annali
dell’Istituto storico italo-germanico in Trento 16 (1990) 82-87.

Man kann heute nur noch schwer begreifen, welchen enormen Eindruck Treitsch-
kes Politik-Vorlesungen machten. Die genauere Überprüfung hat gezeigt, daß er
mindestens so sehr Zelebrität war wie Praeceptor Germaniae. Vgl. Thomas
Gerhards, Heinrich von Treitschke : Wirkung und Wahrnehmung eines Historikers 
im 19. und 20. Jahrhundert. – Paderborn 2013. Er hat einen großen Anteil an der

215

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vergröberung der historisch-politischen Debatten im Deutschland Wilhelms II. (den
er noch als politischen Dilettanten beschimpfen konnte). Seine wirksamste und
gefährlichste Erbschaft waren wohl nicht bestimmte Lehren, sondern die Mischung
aus Arroganz und Ressentiment, mit denen er sie vortrug. Ihn einen Alldeutschen
zu nennen, ist anachronistisch; aber die Alldeutschen gehörten zu seinen Hörern
und Lesern und zeigen wohl, daß seine ständigen Ankündigungen einer Zukunft,
in der die gegenwärtigen nationalen Beschränkungen nicht länger gelten würden,
mehr gewirkt haben als seine Warnungen. Die deutsche Friedensbewegung hat
ihn posthum als einen Hauptgegner angenommen: Otto Umfrid hat einen Anti-
Treitschke (1907) geschrieben, in dem er dem berühmten Historiker mangelnden
Sinn für historische Entwicklung vorwirft; Fr. W. Foerster rechnete ihm fehlenden
Sinn für psychologische Wirklichkeit vor: ein Volk, das Macht sucht, wird keinen
Sinn mehr dafür haben, auch Recht zu suchen (Politische Ethik und Politische
Pädagogik. – München 1918. – S. 237-256). Für die Westmächte wurde Treitsch-
ke 1914 gemeinsam mit Nietzsche und General Bernhardi Teil einer unheiligen
Trinität. Unter den heute noch bekannten Autoren war es v.a. Émile Durkheim, der
seine Weltkriegsschrift als Kampf gegen Treitschke anlegt, eine Mischung von Blü-
tenlese aus Treitschkes Politik und Konsequenzenmacherei, daß Deutschland vor 
der Weltherrschaft nicht aufhören werde (L’Allemagne au-dessus de tout : la
mentalité allemande et la guerre. – Paris 1915, dt. in: Émile Durkheim, Über
Deutschland : Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. – Konstanz 1995. – S. 245-
290). Die britische und v.a. die amerikanische Diskussion waren etwas offener. 
Die Deutschen haben Treitschke als Denker der verantwortungsvollen Realpolitik 
Bismarcks oder auch als christlichen Denker verteidigt, für den Krieg bei aller
Erhabenheit immer ein Versagen blieb (Ernst Rolffs, Treitschke – Nietzsche –
Bernhardi, in: Die christliche Welt 30 (1916) 858-865 und 882-888). Vgl. zu
Treitschkes Wirkung außer Gerhards a.a.O. auch Ernst Leipprand, Treitschke
im englischen Urteil. – Stuttgart 1931; Peter Hoeres, Krieg der Philosophen : die
deutsche und die britische Philosophie im Ersten Weltkrieg. – Paderborn 2004.
Nach 1918 ist das Interesse an Treitschke rasch erloschen. Dorpalen hat das klar
benannt: Zu einer Treitschke-Renaissance ist es nie gekommen, auch nicht im
Nationalsozialismus (als seine Büste im Reichsinstitut für Geschichte des neuen
Deutschlands aufgestellt wurde). Seine Wirkung auf Theorien war gering, er hat 
es auch nie wirklich in die Tradition des Realismus geschafft (gelegentlich schafft
er es noch in Anthologien historischer Theorien der Internationalen Beziehungen). 
Karl-Heinz Metz hat wohl recht, daß Treitschke alle Themen des Realismus hatte,
aber wenig Systematisches zu ihnen beigetragen hat (Grundformen a.a.O. S. 387). 
Ein Schüler war um 1900 der neurankeanische Historiker Max Lenz, dessen
außenpolitisches Weltbild eher mit Treitschke als mit Ranke zu tun hat (Gerhard 
Th. Mollin, Internationale Beziehungen als Gegenstand der deutschen Neuzeit-
Historiographie seit dem 18. Jahrhundert : eine Traditionskritik in Grundzügen
und Beispielen, in: Internationale Geschichte : Themen – Ergebnisse – Aussich-
ten / hrsg. von Wilfried Loth und Jürgen Osterhammel. – München 2000. – S. 12).
Ein fernerer Schüler war der Historiker E. H. Carr, der sich als erster außerhalb 
der deutschen Tradition der Historizität der Moral in der Außenpolitik stellt.
Treitschke ist ihm Zeuge dafür, daß bloßer Realismus nicht reicht; der Staat als
solcher kann nicht Ziel sein, es muß ein Kulturstaat sein. Der Kampf der Wissen-
schaft von den internationalen Beziehungen gegen historistische Moral hat statt

216

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Treitschke Carr abgestraft. Martin Wight, auch ein Historiker, zitiert Treitschke für 
das realistische Völkerrecht, kann in Treitschkes Bellizismus aber nur „expression
of a kind of barbarian instinct“ sehen (International Theory : the Three Traditions.
– Leicester 1991. – S. 264, im Gegensatz zu Joseph de Maistre, dessen Bellizis-
mus auf einem hochentwickelten intellektuellen System beruhe). Raymond Aron
behandelt ihn im Zusammenhang der unaufhebbaren Antinomien des Handelns:
wir können Treitschkes Willen der Staaten, sich selber Recht zu sprechen, nicht
einfach verurteilen. Aron weiß, daß Treitschke kein Machiavellist ist, kein Freund
von Eroberungen à la Napoléon; aber er vergleicht ihn mit amerikanischen Rea-
listen, deren Betonung der Macht nicht länger Treitschkes „Idealismus der 
Machtpolitik“ ist (Frieden und Krieg. – Frankfurt am Main 1963. – S. 676-692).
Andrew Linklater nimmt Treitschke als Beispiel für die historistische Theorie, de-
ren Apologie der Kultur einzelner Gesellschaften so defizitär ist, wie die rationalisti-
sche, universalistische Theorie (Men and Citizens in the Theory of International
Relations. – Basingstoke 1982. – 128-133). Der Treitschke unserer Zeit scheint
nicht Apologet der Macht und der Expansion zu sein, sondern Apologet staatli-
cher und kultureller Absonderung. Wenn Treitschke in England und Frankreich
als Theoretiker Internationaler Beziehungen „far from repelled“ gelesen werden
kann (so Cornelia Navari, Public Intellectuals and International Affairs : Essays on
Public Thinkers and Political Prospects. – Dordrecht 2013. – S. 20-31 Treitschke,
Social Hatred and the Theory of the Machtstaat), in Deutschland aber selbst histori-
sches Interesse an dem führenden außenpolitischen Kommentator seiner Zeit
selten ist, wird das darin liegen, daß man hier seinen Realismus nicht so leicht
von seinem Kontext isolieren kann.

Das constitutionelle Königthum in Deutschland (1869-71), in: Historische
und politische Aufsätze, Bd. 3. – Leipzig : Herzel, 1871. – S. 491-625, v.a.
530-546
Ein Appell an die Liberalen, die konservativen Mächte zu achten: Monarch, Heer, 
Beamtentum. Auch der Krieg muß gewürdigt werden. „Mit dem Begriffe des Staa-
tes ist der Begriff des Krieges schon gegeben, denn das Wesen des Staates liegt
in der Macht.“ Es mögen höhere Kulturaufgaben des Staates dazukommen, aber 
die Basis des Staates bleibt immer die Fähigkeit zum Krieg. Ein Staat, der sich
von vornherein einem Völkergericht unterordnet, gibt sich auf. In einem „Mensch-
heitsstaat“ des ewigen Friedens, würde das Politische aufhören. Der Krieg ist
nötig zur Ausbildung der Völker zu Persönlichkeiten. Ein statisches Staatensystem
ist nicht denkbar, auch in Europa nicht. Zum Staatensystem gehören immer die
Übergangsgebiete, um die gekämpft wird (gedacht als die Umprägung einer Nation
durch eine stärkere Nation, was als eine kulturelle Bewegung beginnt und am 
Ende politische Folgen hat). Nur durch Krieg werden die großen und heilvollen
Gedanken eine Macht unter den Menschen. Ein Heer der allgemeinen Wehr-
pflicht macht frivole Kriege unmöglich und kann Staatsmacht und Volksfreiheit
versöhnen (er plaudert aber aus, daß diese Versöhnung mühsam ist).

Politik : Vorlesungen gehalten an der Universität zu Berlin / hrsg. von Max
Cornicelius. – Leipzig : Hirzel, 1897-1898. – 2 Bde.
Neuauflagen 1899/1900; 1911/13; 1918; 1922

217

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung
Der moderne Mensch folgt gesellschaftlichen Interessen, nur im Krieg hat er 
unmittelbar mit der Majestät des Staates zu tun. Das war im Altertum anders, erst 
das Christentum hat die Grenzen des Staates gezeigt. Aber ewig ist der Staat
Macht und die bürgerliche Gesellschaft Klassenordnung.
Teil I Das Wesen des Staates
§ 1 Der Staatsbegriff
Der eingeborene Gesellschaftstrieb umfaßt nicht die gesamte Menschheit und ist
auch ein Trieb, das Fremde abzustoßen. Im Altertum hielt sich jedes Volk für das
ausgewählte und einen Begriff der Menschheit hatten nur einzelne Denker. Das
Christentum hat den Begriff der Menschheit allgemein gemacht, aber auch heute
noch muß man ihn sich durch Erziehung aneignen. Die Menschen sind zuerst
Volksgenossen, dann erst Menschen allgemein. Jeder Staat ist auf eigene Weise 
die äußere Form des inneren Lebens seines Volkes. Weil der Staat eine Persön-
lichkeit ist, ist nationale Ehre ein hohes sittliches Gut. Moderne Kriege werden 
nicht mehr für materielle Interessen geführt. Wirkliche Staaten sind nur Staaten,
die ihre Rechtsordnung im Innern und ihre Macht nach außen selber wahren
können. Der Staat ist Willen; daraus folgt, daß es eine Vielzahl von Staaten
geben muß; und daraus wieder, daß der Staat Macht ist, um sich neben anderen 
unabhängigen Mächten behaupten zu können. Das Ideal eines Menschheitsstaa-
tes ist kein Ideal, denn in einem einzigen Staat könnte sich nicht der ganze Inhalt
der Kultur verwirklichen (konkret: die Tugenden der Aristokratie und der Demo-
kratie können nicht im selben Staat vereint sein). Jedes Volk kommt durch eine
Überschätzung seiner selbst zum Bewußtsein, aber das Leben der Völker ist von
gegenseitigem Geben und Nehmen geprägt. Moderne Kulturvölker werden nicht
untergehen wie die Völker des Altertums, denen das Bewußtsein der Gemein-
samkeit fehlte. Nationalismus ist nötig, aber im 19. Jahrhundert ist der Nationa-
lismus in Reaktion auf Napoléon übertrieben worden. Die Vielheit unabhängiger 
Staaten ist nur durch völkerrechtliche Verträge gebunden, die widerrufen werden
können. Jeder Staat muß dafür sorgen, daß seine Verträge lebenskräftig bleiben
und nicht von einer anderen Macht als überholt gekündigt werden. Ein Volk ohne
Waffen ist kein Staat, es wird durch andere Staaten erhalten. Die Größe des 
Staates ist eine Frage des Staatensystems, die Entwicklung von Großmächten
war deshalb notwendig. Über Sicherheit hinaus haben sie gesellschaftliche Vor-
teile: „der Weltsinn der Bürger wird freier und größer in den größeren Verhältnis-
sen.“ Im modernen Staat muß es immer eine Balance von Politik und gesell-
schaftlicher Tätigkeit geben. Diese Balance wird in jedem der Staaten anders 
ausfallen. Nur in einem Krieg wird ein Volk zum Volke durch eine gemeinsame 
große Tat. 
§ 2 Der Zweck des Staates
Macht nach außen, deshalb Heerwesen; Recht nach innen, deshalb Rechtspre-
chung. Krieg ist wie ein Völkerprozeß. Es ist gerade der politische Idealismus, der
Kriege fordert, während Materialismus/Utilitarismus sie verwerfen. Die Forderung 
eines ewigen Friedens ist reaktionär. Mit dem Fortschritt der Kultur werden die
Kriege seltener und kürzer, denn die gebildete Menschheit verträgt den vollstän-
digen Bruch mit dem Gewohnten nicht mehr. Der Staat ist sittliche Gemeinschaft,
„berufen zu positiven Leistungen für die Erziehung des Menschengeschlechts“, 
zur Ausbildung eines wirklichen Charakters eines Volkes (den haben die Deutschen

218

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


noch nicht). Dieser Kulturstaat betrifft das gesamte geistige und wirtschaftliche
Leben des Volkes. Die moderne Tendenz geht dahin, daß der Staat nur indirekt
auf die Gesellschaft einwirkt. Das ist aber verschieden nach der Lage der äuße-
ren Sicherheit. Das insulare England kann sich freiere Tätigkeit der Gesellschaft
leisten, das bedrohte Deutschland benötigt mehr Staatstätigkeit. Deutschland hat 
aber das Rätsel gelöst, wie ein gebildetes Volk zugleich ein Volk der Waffen sein
kann, und es wird das noch schwerere Rätsel lösen, wie ein reiches Volk sich die
sittlichen Güter der Armee und des Kriegsdienstes erhalten kann.
§ 3 Das Verhältniß des Staates zum Sittengesetz
Der Staat ist eine sittliche Gemeinschaft, er arbeitet an der Erziehung des Men-
schengeschlechts mit, er muß dem allgemeinen Sittengesetz unterworfen sein.
Die Antike kannte kein Sittengesetz außerhalb des Staates, für Christen ist das 
Verhältnis von Staat und Sittengesetz schwieriger. Treitschke akzeptiert Machia-
vellis Einsicht, daß der Staat Macht ist, nicht aber, daß der Machtstaat kein sittli-
ches Ziel hat. Erst das historische Denken des 19. Jahrhunderts hat eine politi-
sche Ethik geschaffen. Verschlagenheit ist keine politische Tugend, weil sie das
notwendige Vertrauen zwischen den Staaten zerstört; der Vertrauensvorschuß
zwischen Staaten ist eine wirkliche Macht. In der Regel geht es nicht um Konflikte
zwischen Moral und Politik, sondern zwischen Politik und positiven Recht. Die 
höchste sittliche Pflicht des Staates ist, eine eigene Persönlichkeit auszubilden
und die nötige Macht zu entwickeln, um diese Persönlichkeit zu behauptet. „Das
Individuum soll sich opfern für eine höhere Gemeinschaft, deren Glied es ist; der
Staat aber ist selbst das Höchste in der äußeren Gemeinschaft der Menschen, 
darum kann die Pflicht der Selbstvernichtung gar nicht an ihn herantreten.“ 
Teil II Die socialen Grundlagen des Staates
§ 8 Rassen, Stämme, Nationen
Gegen die Phrasen des Nationalitätenprinzips: Die Tendenz jedes Staates, seine
Bevölkerung zu einer Einheit zu verschmelzen, und die Tendenz aller kräftigen 
Nationalitäten, zu einem eigenen Staat zu kommen, sorgen dafür, daß Nationen 
immer im Fluß sind. Die Unterdrückung von Minderheiten durch die staatstragen-
de Nationalität ist ein Friedensmoment.
Teil IV Die Staatsverwaltung
§ 23 Das Heerwesen
Ein modernes Volksheer kann kein Werkzeug der Knechtschaft sein, aber Schule 
„für die eigentlich männlichen Tugenden des Volkes, die einem Zeitalter des Erwer-
bes und des Genusses so leicht verloren gehen.“ Die künftigen Kriege werden
seltener, kürzer, blutiger. „Das Schauspiel des Zusammenstoßes zweier wirklich 
durchgebildeter Volksheere, das uns noch bevorsteht, wird ohne Zweifel gigan-
tisch werden. Riesige Verluste und riesige Erfolge wird dann die Welt schauen.“
Teil V Der Staat im Verkehr der Völker
§ 27 Geschichte der Staatengemeinschaft
Über Balance der Mächte und die mißglückten Friedensschlüsse der Neuzeit,
weil immer Mächte unbefriedigt blieben (vor allem Deutschland). Das hat sich in
Europa durch die italienische und deutsche Einigung geändert, aber in Übersee
fehlt ein Gleichgewicht noch völlig. Ewiger Frieden kann nicht erreicht werden:
Nationen sind etwas Lebendiges und Werdendes, kleinere Nationen können
untergehen, aber genauso eine unerwartete Lebenskraft zeigen.

219

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


§ 28 Völkerrecht und Völkerverkehr
Naturalistische Völkerrechtskritik (Machiavelli) kann im Staat nur Macht sehen; 
Staaten brauchen aber im Innern Recht, deshalb können sie nach außen nicht
jedes Recht leugnen. Einem bloßen Machtstaat würde so viel Mißtrauen begeg-
nen, daß er seine Aufgabe, Macht zu sein, kaum erfüllen könnte. Moralistische
Völkerrechtskritik will den Staat an private Moral binden; das ist im Bewußtsein
der Völker nicht verankert. Kleinstaaten, die dauernd fürchten angegriffen zu 
werden, haben eine zu sentimentale Sicht des Völkerrechts; zu große Staaten
glauben, kein Völkerrecht nötig zu haben (England verhindert ein modernes See-
recht). Völkerrecht darf das Wesen des Staates nicht aufheben. Deshalb sind
Verträge nur freiwillige Selbstbeschränkung, immer mit dem stillschweigenden
Vorbehalt rebus sic stantibus. Das Völkerrecht wird durch Ehrgefühl der Staaten
erhalten: materielle Verluste (etwa einer Provinz) kann ein Staat aushalten, eine
generelle Beschränkung seiner Souveränität nicht. Deshalb kann es kein
Schiedsgericht zwischen Staaten geben; völkerrechtliche Prozesse können nicht
in Analogie zum Zivilrecht gesehen werden. Der eigentliche Völkerprozeß bleibt
der Krieg (wenn die bestehenden Verträge nicht mehr Ausdruck der wirklichen
Machtverhältnisse sind und friedliche Verhandlungen scheitern). Der ewige Frie-
den ist ein nicht nur unmögliches, sondern auch unsittliches Ideal. Die wichtigste
Leistung des Völkerrechts ist deshalb das Kriegsrecht, das in beständigem Fort-
schreiten ist.
Seit 1863/64 hat Treitschke Vorlesungen über Politik gehalten. Es gab keine Ma-
nuskripte, nur Notizzettel, die Treitschke erst in der Vorlesung ausformulierte und
mit aktuellen Polemiken anfüllte. Cornicelius folgte nach eigener Angabe studen-
tischen Nachschriften der 1890er Jahre und hat Mitteilungen über die 1870er und
1880er Jahre berücksichtigt. Erwähnungen der Vorlesungen in Memoiren von
Hörern zeigen, daß Treitschke im Hörsaal eher noch offensiver auftrat, als die
gedruckte Rekonstruktion erkennen läßt. Eine kritische Edition gibt es nicht.

Meinecke, Friedrich
Die Idee der Staatsräson in der neueren Geschichte. – München : Olden-
bourg, 1924. – 488-510
Neudruck in: Werke Bd. 1, S. 460-480
Im 19. Jahrhundert driften Machtpolitik und Moral auseinander. Die westlichen 
Nationalstaaten lassen das Problem ungelöst und korrigieren ihre Machtphanta-
sien periodisch durch Moralbewegungen. Der deutsche Ehrgeiz war, eine theore-
tische Machtlehre zu schaffen, die doch moralisch ist. Treitschke hat den preußi-
schen Sieg 1866 verallgemeinert: „Der Glaube an diesen Segen wurde zugleich,
ins Allgemeine erweitert, zum starren Glauben an den Segen der Macht im 
Staatsleben überhaupt.“ Aber auch Treitschke hat immer bloße Macht verworfen
und Machiavelli für die Inhaltslosigkeit seines Staates kritisiert. Das letzte Ziel der
Politik sind „die höheren Güter der Menschen.“ Treitschke fehlte Rankes Sinn für
die großen Tendenzen, sein Wahlspruch war „Männer machen Geschichte“ und 
er hat den Willen überbetont. Er deutet naturhafte Dinge und Vorgänge voreilig in 
sittliche um, besonders wenn er die Gerechtigkeit des Krieges einfach auf das
Bewußtsein einer „sittlichen Notwendigkeit“ zurückführt. Den frivolen Krieg hat
Treitschke verworfen. Seine Rechtfertigung des Krieges beruht noch auf einem
Kriegsbild, in dem wenige und kurze Kriege möglich sind.

220

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.5.1.4 Constantin Frantz
1817-1891, kurz im preußischen diplomatischen Dienst und lange zunächst pro-
preußischer, dann anti-preußischer Publizist. Zu Leben und Werk: Eugen Stamm,
Konstantin Frantz’ Schriften und Leben : 1817-1856. – Heidelberg 1907 (Neu-
druck 1976); ders., Konstantin Frantz : 1857-1866 ; ein Wort zur deutschen Fra-
ge. – Stuttgart 1930 (Stamm ist grundlegend, doch im Urteil opportunistisch: 1935
stellt er Frantz an die Seite Hitlers, 1948 ist Frantz nur noch Christ und Födera-
list). Nützlich als Korrektur: P. F. H. Lauxtermann, Constantin Frantz : Romantik
und Realismus im Werk eines politischen Aussenseiters. – Groningen 1978. 

Constantin Frantz ist ein konservativer Staatstheoretiker, aber kein Freund des
Staates, schon gar nicht des Nationalstaates. Sein politikwissenschaftlicher Rea-
lismus, die Physiologie oder Naturlehre des Staates, soll die alten gesellschaftli-
chen Gruppen stärken: Eigenrechte statt abstrakter Prinzipien der Freiheit und 
Gleichheit. Sein Föderalismus ist eine Hierarchie von Gemeinde über Provinz
zum Staat, der Verfassung nach eine Progression von der Demokratie über
Aristokratie zur Monarchie. Seine Polemik ist gegen Zentralisierung gerichtet,
Konstitutionalismus ist eine Version des Zentralismus. Letztlich ist sein Födera-
lismus wie Friedrich Schlegels formierter Staat ein neues Mittelalter ohne mittelal-
terliche Institutionen: antiindustriell, antikapitalistisch, antisemitisch (eines seiner 
letzten Worte war, vor jüdischer Weltherrschaft zu warnen). Summe seiner politi-
schen Ideen: Der Föderalismus als das leitende Princip für die soziale, staatliche
und internationale Organisation, unter besonderer Bezugnahme auf Deutschland, 
kritisch nachgewiesen und constructiv dargestellt. – Mainz 1879, Neudruck Aalen
1962.

Vgl. Helmut Kalkbrenner, Die föderative Konzeption der Gemeinde bei
Constantin Frantz, in: Von der freien Gemeinde zum föderalistischen Europa :
Festschrift für Adolf Gasser zum 80. Geburtstag / hrsg. von Fried Esterbauer
… – Berlin 1983. – S. 121-158 (als Klassiker der Gemeindefreiheit neben
Rousseau, Proudhon, Bakunin); Frederic Krier, Sozialismus für Kleinbürger. –
Köln 2009. – 325-339 (zu sozialem Föderalismus und Antisemitismus).

Frantz’ Pazifismus ist Pazifismus eines Realisten. Er spielt in konservativer Tradi-
tion das Konkrete gegen das Abstrakte aus. Der Nationalstaat ist verständlich als
Reaktion auf die Kabinettspolitik, die Völker nur als eine besteuerbare Masse
ansah. Aber er muß an den komplexen Tatsachen Mitteleuropas scheitern.
Frantz geht es immer um die Reorganisation Mitteleuropas. Er beruft sich auf 
Schelling (bei dem er 1840 studiert hatte und über den er eine Monographie ge-
schrieben hat), daß die christlichen Völker den urtümlichen Nationalismus über-
wunden haben (eine Grundidee der Geschichtsphilosophie des deutschen Idea-
lismus) und daß Deutschland eine Nation von Nationen ist und damit offen ist für
weitere Nationen. Aber seine Überlegungen sind immer realistisch: Europa
braucht eine starke Mitte gegen Frankreich und Rußland. Frantz begann mit einer
Stellungnahme für die Anbindung eines autonomen Polens an Preußen; Polen 
und Tschechen sind Nationen, die man nicht assimilieren kann, deren selbständi-
ger Nationalstaat im europäischen Machtgefüge aber nicht möglich ist. Ein
deutscher Nationalstaat ist nicht möglich, weil die einzelnen Teile Deutschlands

221

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ganz verschiedene europäische Ausrichtungen haben. Preußen soll den europäi-
schen Nordosten binden, Österreich den Balkan und Italien. Dieser Bund kann
auch für Holland, Belgien, die Schweiz und die skandinavischen Staaten attraktiv
sein, wenn den kleineren deutschen Staaten Freiheiten eingeräumt werden. So
denkt Frantz einen mitteleuropäischen Bund von Sizilien bis zum Nordkap, vom
Kanal (aber zuweilen bezieht er auch England ein) bis zum Schwarzen Meer, ein
Gegengewicht gegen Frankreich (das sich in Afrika engagieren soll) und Ruß-
land. Zuletzt ist das erste Opfer, wie so oft in europäischen Friedensplänen, die
islamische Welt: der „Heilige Bund“ vertreibt die Türken vom Balkan und verteilt
Nordafrika an interessierte christliche Staaten. In seiner Ablehnung des deutschen
Nationalstaates ist Frantz immer klar, was seine Hegemonie der Deutschen
bedeuten würde, hat er aber nicht reflektiert (er versichert 1883, daß dieser Bund,
kein „specifisch deutsches Institut“ sein soll, sondern Deutschland nur Kernland
und Klammer des Ganzen ist). Frantz’ Mitteleuropa ist immer freiwillig gedacht 
und deshalb wirkt es so absurd. Vgl. die diversen Varianten der Mitteleuropaidee:
Polen, Preußen und Deutschland : ein Beitrag zur Reorganisation Europas. –
Halberstadt 1848; Die Wiederherstellung Deutschlands. – Berlin 1865 (Neudruck
Aalen 1972); Die Naturlehre des Staates als Grundlage aller Staatswissenschaft.
– Leipzig 1870. – Teil V, Auswärtige Politik (Neudrucke Augsburg 1946 und Aalen 
1964); Der Föderalismus a.a.O. S. 338-352 Unhaltbarkeit des Nationalitätenprin-
cips und S. 371-415 Internationale Organisation (Neudruck Aalen 1962); Die
Weltpolitik : unter besonderer Bezugnahme auf Deutschland. – Chemnitz 1882-
1883 (Neudruck Osnabrück 1966). Frantz ist auch für seine Analysen der kom-
menden weltpolitischen Balance und seine Hinweise auf die künftige Rolle der
USA bekannt geblieben. Frankreich, England, Rußland haben eine Chance als
Weltmächte mitzuhalten, weil sie geschlossene Staaten sind. Preußen ist nicht
einmal eine echte Großmacht (und schon gar nicht geschlossen), Österreich ist 
auch keine Großmacht, weil ihm die Geschlossenheit völlig fehlt. Es soll ein
weiteres realpolitisches Argument für seinen Bund sein. Auch die Deutschen
haben ihr manifest destiny: die internationale Bedeutung des alten deutschen 
Kaisertums fortzusetzen. Sie stehen vor der Wahl, eine herrschende oder eine
beherrschte Nation zu sein (Untersuchungen über das Europäische Gleichge-
wicht. – Berlin 1859, Neudruck Osnabrück 1968).

Vgl. als Referate von Frantz’ mitteleuropäischen und weltpolitischen Analysen: 
Heinz Gollwitzer, Europabild und Europagedanke : Beiträge zur deutschen 
Geistesgeschichte des 18. und 19. Jahrhunderts. – München 1951. – S. 374-
381; ders., Geschichte des weltpolitischen Denkens. – Bd. 1. – Göttingen 
1972. – S. 472-482; Hans Eberhard Schaller, Die Stellung von Paul de Lagar-
de und Constantin Frantz im Werdegang des deutschen Nationalismus. –
Diss. Göttingen 1953. – S. 117-223; Roman Schnur, Mitteleuropa in preußi-
scher Sicht : Constantin Frantz, in: Der Staat 25 (1986) 545-573.

Zur Naturlehre des Staates gehört es, die Rolle von Krieg und Militär zu verstehen. 
Man kann die großen Militärmonarchien nur aus ihrer strategischen Lage heraus 
verstehen und kann ihnen nicht einfach Abrüstung, Parlamentarismus und Miß-
achtung der Klassen, aus welchen die Armee hervorgeht, verordnen. Er will die
real existierende Militärgewalt als vierte Gewalt in die Verfassung aufnehmen. Für
alle Staaten gilt, daß ihre Kraft aus Zusammenstimmen ihrer Institutionen kommt:

222

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Sein Militärstaat verbindet Monarchie und Selbstverwaltung, während die Verbin-
dung von Kapital, Intelligenz, Parlament und Beamten schädlich ist. Das ist eine
maßgeschneiderte Theorie zum Preußischen Verfassungskonflikt. Vgl. Vorschule
zur Physiologie der Staaten. – Berlin 1857. – S. 215-237 Von der Militärgewalt;
Der Militärstaat. – Berlin 1859, Neudruck Aalen 1970. Später wiederholte Frantz
die Forderung, das Militär in der Verfassung zu verankern, jetzt aber als Weg
zum Frieden. Der Krieg darf nicht einfach übersehen werden, als gehöre er nicht 
zum Staat. Das Militär in der Konstitution zu verankern, ist der beste Schutz vor
Militarismus. Abrüstung ist keine Lösung (sie schwächt die Abschreckung und 
führt zu neuen Kriegen). Er setzt auf Miliz und Föderation, aber das ist ein langer
Weg zum Frieden, an dessen Anfang die Anerkennung der Realität stehen muß.
Vgl. Die Naturlehre des Staates als Grundlage aller Staatswissenschaft. – Leipzig
1870. – S. 253-262, Neudruck Aalen 1964. Anfangs hatte Frantz die besondere
Rolle Preußens als Militärstaat an der Ostgrenze betont, Westdeutschland und
Westeuropa sollten davon nicht betroffen sein. Gegen die Ausweitung der preu-
ßischen Militärmaschinerie auf den Westen hat Frantz später die internationalisti-
schen Töne verstärkt. 1882 regt er eine entmilitarisierte Zone zwischen Frank-
reich und Deutschland an: si vis pacem, para pacem.

Frantz beruft sich auf Schelling, auf Kant, auf Comte, er folgt Friedrich Schlegel-
darin, daß das alte deutsche Reich eine internationale Organisation war und daß
der deutsche Bund eine internationale Organisation sein muß. Das Wort „interna-
tionale Organisation“ ist vielleicht zum ersten Mal von Frantz gebildet worden.
Aber er kommt nie richtig zu einer internationalen Verrechtlichung. Die Struktur
des mitteleuropäischen Bundes bleibt immer blaß (nur die Verfassung des enge-
ren Deutschen Bundes hat er in Von der deutschen Föderation (1851) skizziert
mit Bundestag und Bundesparlament (und ohne Oberhaupt: „Der deutsche Kaiser
ist hinfort der deutsche Geist“); in Drei und dreißig Sätze vom Deutschen Bunde
(1861) als Fürstenbund, ein Parlament aber allenfalls als Schlußstein). Da das 
internationale Recht keine regelmäßigen Gerichtshöfe kennt, muß nach morali-
schen Stützen des Völkerrechts in einem übereinstimmenden Glauben gesucht
werden, das Selbstinteresse der Völker ist kein guter Führer zum Frieden. Für 
diese Aufgabe, die im Mittelalter die Kirche hatte, regt Frantz eine Internationale
Akademie für das Studium der Historischen und Politischen Wissenschaft an
(A European Peace Institution, in: The Chronicle No. 20, August 1867. – S. 468-
469; eine dem liberalen Katholizismus nahestehende Zeitung). Am Ende seiner
Entwicklung verweist er direkt auf die Katholische Kirche. Nur sie kann dem Mili-
tarismus zeigen, daß es noch andere Potenzen gibt. Frantz bleibt auch da noch
Realist. Philosophie, Wissenschaft, Kunst haben zwar auch einen Einfluß, kön-
nen aber nicht direkt herrschen. Nur eine Kirche hat Herrschaft, die der Herr-
schaft des Militärstaates entgegentreten kann. Katholizismus neigt zur Autorität, 
er muß in einer kirchlichen Föderation durch Protestantismus ausbalanciert wer-
den. Frantz’ Antisemitismus hat diverse Quellen in seinem sozialen und religiösen
Konservatismus, aber der Föderalismus wird zu einer weiteren Quelle seines Anti-
semitismus: Juden sind zum Föderalismus nicht fähig, sie wollen Weltherrschaft
(Die Weltpolitik : unter besonderer Bezugnahme auf Deutschland a.a.O. Teil III). 
Damals betont er auch noch einmal, daß innere Verfassung/Soziale Frage und 
internationale Politik nicht zu trennen sind. Er nennt jetzt auch den transnationa-

223

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


len Verkehr schon eine rudimentäre Föderation. Frantz hat den geschlossenen
Handelsstaat aufgegeben und schwelgt im Lob der Weltwirtschaft. Die Weltwirt-
schaft benötigt aber internationale Regelung der Arbeitsbedingungen. Die natio-
nale Einkommensungleichheit kann nur international gesteuert werden, weil es
sonst zu Kapitalflucht kommen würde (ebd. Teil I).

Das 19. Jahrhundert hat Frantz, obwohl er so lange im publizistischen Geschäft
war, weitgehend übersehen. Zeitgenossen haben ihn nicht recht von Konservati-
ven und Reaktionären unterscheiden können, die wollten mit ihm aber nichts zu
schaffen haben. Daß Österreich ihn gefördert hat, zeigt die ideologische Ver-
zweiflung dieses Staates. Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts hatte er eine
Gefolgschaft: Mitteleuropa-Apologeten ist er ein Vorbild, das schleppt sich hin bis 
zu nationalsozialistischen Großraumideen. Vgl. Ottomar Schuchardt, Constantin
Frantz : Deutschlands wahrer Real-Politiker. – Melsungen 1896; ders., Konstantin
Frantz : ein Gedenkblatt zu seinem 100. Geburtstag. – Dresden 1918, 2. Aufl. 
1924 (auch Schuchardt will Antimilitarist sein und klingt darin so naiv wie sein 
Lehrer). Der preußische antipreußische Pazifist Fr. W. Foerster tat viel dafür, die-
sen Föderalismus als Alternative zu Bismarckis Militärstaat lebendig zu halten;
deutschnationale Ziele kann er bei Frantz nicht erkennen und sieht auch keinen
unüberbrückbaren Graben zwischen Frantz und dem westlichen Pazifismus: was
dieser abstrakt-mechanistisch ableitet, erreichte Frantz induktiv (Politische Ethik
und Politische Erziehung. – München 1918. – S. 256-327; als Sonderausgabe:
Zentralismus oder Foederalismus. – München 1922, vgl. damals auch Hans
Schwann-Schneider, Deutsche Weltpolitik im Lichte Constantin Frantz’s. – Stutt-
gart 1920). Diese Berufung auf Frantz wurde in der antipreußischen Friedensbe-
wegung nach dem 2. Weltkrieg wiederholt (Eduard Sieber, Constantin Frantz, ein
Vorläufer des Nationalsozialismus? In: Die Friedens-Warte 47 (1947) 352-359).
So hat er es sowohl in das deutschsprachige Lexikon der Friedensbewegung (Die
Friedensbewegung : organisierter Pazifismus in Deutschland, Österreich und in 
der Schweiz / hrsg. von Helmut Donat und Karl Holl. – Düsseldorf 1983. – S. 126-
127) wie in das internationale (Biographical Dictionary of Modern Peace Leaders /
ed. by Harold Josephson. – Westport, Conn. 1985. – S. 302-303) geschafft, beide 
Einträge ohne das nötige Problembewußtsein. In den Debatten nach dem Zwei-
ten Weltkrieg über Alternativen zum untergegangenen Bismarck-Reich war
Frantz noch lebendig (oder eher ein Untoter). Das Ergebnis war vorhersehbar: 
nur die katholischen Historiker sahen eine versäumte Gelegenheit (vgl. die Antho-
logie von Beiträgen: Das Bismarck-Problem in der Geschichtsschreibung nach
1945 / hrsg. von Lothar Gall. – Köln 1971). Der letzte Überblick kommt zu dem
wenig überraschenden Ergebnis, daß uns Frantz (so deutsch, so vorindustriell, so 
antisemitisch) nichts zu sagen hat: Walter R. Weitzmann, Constantin Frantz,
Germany and Central Europe : an Ambiguous Legacy, in: Mitteleuropa : History
and Prospects / ed. by Peter Stirk. – Edinburgh 1994. – S. 36-60. Frantz bleibt
eine Fußnote der Theoriegeschichte und ein weiterer Grund sich zu wundern,
was in Deutschland an der Stelle von Friedensbewegung stehen kann.

224

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.5.2 Liberale
Die außenpolitischen Vorstellungen der deutschen Liberalen sind gut erforscht. 
Von der Rheinkrise 1840 über die nationalistische und bellizistische Mehrheit der
Paulskirchenversammlung bis zu ihrer Zustimmung zu Bismarcks kriegerischer 
Reichsgründung ist immer wieder gezeigt worden, daß die deutschen Liberalen 
nicht für den liberalen Frieden stehen. Grundsätzlich glauben sie an die Frie-
densordnung eines Europas der Nationalstaaten, ein geeintes Deutschland kön-
ne kein Problem darstellen. Aber bei der Verwirklichung der Einheit wollten sie 
selten das europäischen Staatensystem berücksichtigen. Ihr Deutschland ist zu
hegemonial gedacht; über die Friedensverträglichkeit dieser Hegemonie haben
sie nicht diskutiert.

Vgl. Günter Wollstein, Mitteleuropa und Großdeutschland – Visionen der Re-
volution 1848/49 : nationale Ziele in der deutschen Revolution 1848/49, in: Die
deutsche Revolution von 1848/49 / hrsg. von Dieter Langewiesche. – Darm-
stadt 1983. – S. 237-257; Neudruck in: Günter Wollstein, Ein deutsches Jahr-
hundert 1848-1945 : Hoffnung und Hybris. – Stuttgart 2010. – S. 58-72 (die
deutschen Liberalen denken in Begriffen regionaler Blöcke und antagonisti-
scher Völkerfamilien; Deutschland muß bis an die Grenzen deutscher Bevöl-
kerung gehen und muß mitteleuropäischer Hegemon sein, um bestehen zu 
können); Christoph Dipper, Über die Unfähigkeit zum Frieden : Deutschlands
bürgerliche Bewegung und der Krieg, 1830-1914, in: Frieden in Geschichte
und Gegenwart. – Düsseldorf 1985. – S. 92-110 (der deutsche Imperialismus 
kam seit den 1840er Jahren von bürgerlichen Kreisen, Konservative versuch-
ten zu bremsen); Manfred Meyer, Freiheit und Macht : Studien zum Nationa-
lismus süddeutscher, insbesondere badischer Liberaler 1830-1848. – Frank-
furt am Main 1994 (bis 1840 betonen die Liberalen das Recht als Basis der
Achtung einer Nation, seit der Rheinkrise 1840 stärker die Machtvorausset-
zungen; sie sehen Deutschland bedroht und reagieren alldeutsch avant la lettre;
sie glauben, daß äußere Machtentfaltung zu konstitutionellen Reformen führt);
Manfred Kittel, Abschied vom Völkerfrühling? : National- und außenpolitische
Vorstellungen im konstitutionellen Liberalismus 1848/49, in: Historische
Zeitschrift 275 (2002) 333-383; Harald Biermann, Ideologie statt Realpolitik :
kleindeutsche Liberale und auswärtige Politik vor der Reichgründung. –
Düsseldorf 2006 (die Nationalliberalen sind zu einem großen Krieg für die 
deutsche Einheit bereit, denken aber, die so erkämpfte Einheit sei mit dem 
dauernden Frieden verträglich; dieser Krieg soll der letzte von Deutschland
ausgehende Krieg sein). Versuch einer Ehrenrettung: Florian Buch, “Rechts-
staat im Innern und Völkerrechtsstaat nach Außen” : das Rechtsprinzip als
liberale Alternative zur ‘Machtpolitik’ im Deutschland der Reichsgründungs-
zeit, in: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 14 (2002) 71-104; ders., Große
Politik im Neuen Reich : Gesellschaft und Außenpolitik in Deutschland 1867-
1882. – Kassel 2004 (die Liberalen waren keine Pazifisten und zweifelten
nicht an der Rolle der Macht, aber sie fordern Verrechtlichung auch der inter-
nationalen Beziehungen). Zum Ende des liberalen Nationalismus des 19.
Jahrhunderts: Heinrich August Winkler, Vom linken zum rechten Nationalis-
mus : der deutsche Liberalismus in der Krise von 1878/79, in: Geschichte und
Gesellschaft 4 (1978) 5-28. 

225

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die deutsche Nationalbewegung begann 1859 als liberale und demokratische
Bewegung. Die preußische Fortschrittspartei zerbrach 1866 an Königgrätz, als ihr
rechter Flügel zur Nationalliberalen Partei wurde. Die Nationalliberalen haben den
Linksliberalen vorgeworfen, daß sie kein plausibles außen- und sicherheitspoliti-
sches Programm haben, die Historiker sind dieser Einschätzung gefolgt. Die
Linksliberalen haben an dem gemeinsamen Glauben des Liberalismus von 1861 
festgehalten, daß neben Kriegen die soft power der Liberalisierung des Staates
entscheidend ist. Ihre Strategie war, auf einen Thronwechsel zu warten. Pazifistisch 
waren beide Flügel des Liberalismus nicht, russophob waren beide, die Nationalli-
beralen zudem anglophob. Beide Flügel haben dem republikanischen Frankreich
nicht getraut und die Annexion des Elsaß unterstützt. Damit haben sie ihr eigenes
Argument einer Friedensordnung der Nationalstaaten in ihrer politischen Praxis
zerstört.

Vgl. Carl-Christoph Schweitzer, Die Kritik der westlich-liberalen Oppositions-
gruppen an der Außenpoltik Bismarcks 1863-1890. – Diss. Freiburg 1950;
Heinrich A. Winkler, Preussischer Liberalismus und deutscher Nationalstaat :
Studien zur Geschichte der Deutschen Fortschrittspartei. 1861–1866. – Tübin-
gen 1964; Axel T. G. Riehl, Der „Tanz um den Äquator“ : Bismarcks antiengli-
sche Kolonialpolitik und die Erwartung des Thronwechsels in Deutschland
1883 bis 1885. – Berlin 1993; Christian Jansen, Einheit, Macht und Freiheit :
die Paulskirchenlinke und die deutsche Politik in der nachrevolutionären Epo-
che 1849-1867. – Düsseldorf 2000.

Zum Gründungsprogramm der preußischen Fortschrittspartei 1862 gehörte ein
gewisser Antimilitarismus, ein Mißtrauen, daß ein Militär ohne Parlamentskontrol-
le zum monarchischen Instrument gegen die Liberalen dienen wird. Damit ver-
bunden ein Dogmatismus, daß eine größere Armee keine größere Macht bringt,
wenn der Staat nicht liberal wird. Die Fortschrittspartei hat an der jährlichen 
Abstimmung über den Militärhaushalt (und damit über den Umfang des Militärs)
immer festgehalten, während die Nationalliberalen auf den Kompromiß einer
Abstimmung alle sieben Jahre eingegangen ist. Als die Fortschrittspartei mit dem 
linken Flügel der Nationalliberalen 1884 fusionierte, verschwand die Kontrolle des
Militärs aus dem Programm. Über die Heeresvorlage zerbrach diese neue linksli-
berale Partei bereits 1893 wieder, die damals entstandene Freisinnige Volkspartei
kehrte zu diesem Programmpunkt zurück. Vgl. Gustav Seeber, Zwischen Bebel
und Bismarck : zur Geschichte des Linksliberalismus in Deutschland 1871-
1893. – Berlin 1965. – S. 160-187 Linksliberalismus und Militarismus. Soweit es 
liberale Internationalisten gab, waren es Linksliberale. Rudolf Virchow (1821-
1902) begründete den Abrüstungsantrag im Preußischen Abgeordnetenhaus am
5. November 1869 mit den Militärkosten für Europa: Die Rüstung im Nord-
deutschen Bund ist vielleicht nicht der Grund aber sicher der Vorwand für Rüstun-
gen in Europa, unilaterale Abrüstung würde sofort zu Nachfolge führen. Daß für
die Vollendung der deutschen Einheit ein weiterer Krieg drohen könnte, schob
Virchow sofort beiseite, die Einheit kommt durch „innere Arbeit der Nation.“ Das
Gegenargument, das Eduard Lasker, damals ein führender Nationalliberaler, spä-
ter wieder linksliberal, vortrug, ist das Standardargument des Liberalismus: Kon-
flikte zwischen den Staaten werden erst verschwinden, wenn auch Italien und

226

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Deutschland ihre endgültige nationale Form gefunden haben, vorher kann das für 
Abrüstung nötige wechselseitige Vertrauen nicht aufgebracht werden, aber da-
nach wird es keine Gründe für Interventionen mehr geben. Virchows Antrag wur-
de mit 215 zu 99 Stimmen abgelehnt. Vgl. Stenographische Berichte über die
Verhandlungen der beiden Häuser des Landtages, Haus der Abgeordneten
Oktober 1869-Februar 1870. – Berlin 1870. – I, 358-368; Klaus Albrecht Lankheit,
Preußen und die Frage der europäischen Abrüstung 1867-1870. – Freiburg 1993.
– S. 136-139, ebendort S. 141-154 über einen Abrüstungsantrag in Sachsen, der
eine parlamentarische Mehrheit fand, vor der sächsischen Regierung aber nicht
dem Norddeutschen Bund vorlegt wurde). Die Linksliberalen waren bereit, an
dem neuen Internationalismus der 1880/90er Jahre mitzuarbeiten, viele ihrer
Reichstagsabgeordneten arbeiteten in der Interparlamentarischen Union mit. Kein
einziger Nationalliberaler war an diesem Internationalismus beteiligt.

Rotteck und Droysen stehen hier für zwei Generationen und zwei Regionen
Deutschlands (und gewiß auch für zwei Stufen historiographischer Reflexion). Es
ist der Weg vom Vernunftrecht zum Historismus. Aber die Apologie des Krieges
gehört bereits zum frühen deutschen Liberalismus und noch Droysen braucht
eine Aussicht auf ein künftiges europäisches Völkerrecht. Es ist nicht weiter ver-
wunderlich, daß für die krummen Wege im Bündnis mit Bismarck ein Theoretiker 
fehlt. Die ursprüngliche Idee des Liberalismus ist die Macht der öffentlichen Mei-
nung (die mit Liberalismus identifiziert wird), das Arrangement mit Bismarck muß-
te diese Idee kompromittieren. Treitschke, der den Platz als liberaler Theoretiker
des späten 19. Jahrhunderts hätte einnehmen müssen, ist hier als konservativer 
Autor behandelt, aber man muß bedenken, daß man seinen Konservatismus
nicht einfach von seinem Liberalismus unterscheiden kann. In gewissem Sinn ist
eher der Konservatismus zu Treitschke abgefallen.

Zu den prekären Beziehungen des deutschen Liberalismus zum Frieden siehe
auch bei Ökonomen (Friedrich List vs. Freihändler) und Völkerrechtlern (Heinrich 
B. Oppenheim und Franz von Holtzendorff).

Nägler, Frank
Von der Idee des Friedens zur Apologie des Kriege : eine Untersuchung 
geistiger Strömungen im Umkreis des Rotteck-Welckerschen Staatslexi-
kons. – Baden-Baden : Nomos Verl.-Ges., 1990. – 577 S.
Über den Weg des deutschen Frühliberalismus von der Idee des ewigen Friedens
zur Apologie des Krieges. Kern des Buches ist eine Analyse des Staats-Lexikons,
des wichtigsten Forums des deutschen Frühliberalismus (1. Aufl. 1834-1842, 2.
Aufl. 1845-1848). Die Mitarbeiter sind sich einig, daß eine ausgebildete Nation
(mit politischer Partizipation im Innern) der beste Garant für Frieden ist, unter-
scheiden sich ansonsten in „Pazifisten“ und „Bellizisten“. Näglers Deutung ist
sozioökonomisch: Kants Friedenskonzept beruhte auf einer kleinbürgerlichen
Eigentumsstruktur, die Mitarbeiter des Staatslexikons sind von der Entwicklung
zum Industriekapitalismus geprägt. List, Mathy, Schulz sehen Industrie als Bedin-
gung des Friedens und müssen Industrialisierung um jeden Preis fordern; bei 
ihnen gewinnt die Nation als Einheit in der internationalen Konkurrenz eine ent-
scheidende Rolle. Welcker, Kolb, Jordan, die daran festhalten, daß politische

227

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Teilnahme nur den ökonomisch selbständigen Bürgern zukommen soll, betonen
dagegen die innenpolitische Basis des Friedens (Miliz, Volksvertretung usw.) Die
sozial-konservativen Autoren setzen auf Tugend und Einfachheit (Struve) oder 
Vernunft (Abt) als Gegenteil zu absolutistischer Willkür.
(Vgl. auch Referate dieses Buches bei Carl von Rotteck in Abschnitt 2.5.2.1 und
Friedrich List in Abschnitt 4.3.1.)

2.5.2.1 Carl Wenzeslaus Rodeckher von Rotteck
1775-1840, Professor in Freiburg (für Weltgeschichte, später für Rechts- und 
Staatswissenschaft), 1832 zwangspensioniert. Haupt der badischen liberalen 
Opposition und des frühen Liberalismus in Deutschland. Vgl. Horst Ehmke, Karl 
von Rotteck : der ‚politische Professor’. – Karlsruhe 1964; Gerhard Göhler/Ansgar 
Klein, Politische Theorien des 19. Jahrhunderts, in: Politische Theorien von der 
Antike bis zur Gegenwart / hrsg. von Hans-Joachim Lieber. – München 1993. –
S. 387-411; Rainer Schöttle, Politische Theorien des süddeutschen Liberalismus 
im Vormärz : Studien zu Rotteck, Welcker, Pfizer, Murhard. – Baden-Baden 1994. 
– S. 19-113; Manfred Meyer, Freiheit und Macht : Studien zum Nationalismus
süddeutscher, insbesondere badischer Liberaler 1830-1848. – Frankfurt am Main
1994. Vgl. auch Theodor Heuss, Karl von Rotteck 1775-1840, in: Deutsche
Gestalten : Studien zum 19. Jahrhundert. – Stuttgart 1951. – S. 19-30, eine sehr
persönliche Würdigung, die gut zeigt, wie wichtig Rotteck für das deutsche Bür-
gertum war.

Rotteck war der Patriarch des deutschen Frühliberalismus. Seine historische 
Leistung war die juristische Formulierung des Konstitutionalismus. Sein Libera-
lismus ist gemäßigt, aber im deutschen Maßstab der 1820er und 1830er Jahre 
galt diese Lehre von der Verwirklichung des Rechtsstaates als gefährlich. Er ist 
noch unberührt von Historismus und historistischem Nationalismus, es geht noch
nicht um einen rankeanischen Kampf der Staaten als historischer Individuen,
sondern um die Annäherung an das Vernunftrecht Rousseaus und Kants. Er ist
nicht so naiv, die Rolle der Revolution für die Freiheit zu vergessen, 1789 wie
1830. Der Erfolg seiner Allgemeinen Geschichte ist von keinem anderen deutschen 
historischen Werk des 19. Jahrhunderts erreicht worden, doch der Verkauf wurde
1872, kaum zufällig, eingestellt.

Rotteck kann sich noch reine Herrschafts- und Hauskriege vorstellen, weil die 
Erdengötter nicht dem Recht unterworfen sind. In einer seiner letzten Landtags-
reden in der Rheinkrise 1840 sagt er: Deutschland werde nicht respektiert, weil
es keinen rechtlichen Zustand hat (Meyer, Freiheit und Macht a.a.O. S. 61). Was
auch den „bellizistischen“ Rotteck völlig von deutschen Bellizisten scheidet, ist
seine Ablehnung des Dezisionismus: Sieg ist nicht Recht, Unrecht bleibt ein
Kriegszustand. Nur deshalb ist er „Bellizist“. Rottecks Verurteilung des ewigen
Friedens ist defensiv gemeint. Aber die Formulierung klingt, als könnte sie eine
Quelle für Feldmarschall Moltke sein. Rottecks Völkerrecht ist das Völkerrecht
eines badischen Konstitutionalisten, der in einer von der Heiligen Allianz bestimm-
ten Ordnung lieber keine internationale Organisation will. Aber er hat kein dyna-

228

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


misches Prinzip, das zu einer liberalen internationalen Ordnung führen könnte.
So bleiben nur unbestimmte Ankündigungen eines internationalen Kampfes der
beiden politischen Ordnungen in Europa. Nach der französischen Revolution 
1830 gibt es drei Möglichkeiten: daß in ganz Europa die Freiheit unterdrückt wird,
daß ganz Europa konstitutionell wird oder daß Europa (und dabei vielleicht
Deutschland) zwischen einem liberalen Westen und einem reaktionären Osten
aufgeteilt wird. Darüber werden der Mut und die Kraft nicht der Regierungen,
sondern der Völker entscheiden (Allgemeine Weltgeschichte für alle Stände. –
Bd. IV. – Stuttgart 1833) S. 385-387. Rotteck ist einer der Deutschen, die Frank-
reich brauchen (freilich hat er diesem bereits den Verrat Polens vorzuwerfen).

Über stehende Heere und Nationalmiliz. – Freiburg : Herder, 1816. – 140 S.
Neudruck in: Sammlung kleinerer Schriften meist historischen oder politi-
schen Inhalts. – Stuttgart : Franckh, 1829. – Bd. II, 156-239
Soldaten, die den Krieg eines Herrn führen, haben einen Geist des Gehorsams,
der Ehre, der Treue. Bei Nationalstreitern, die ihre eigenen Kriege führen, gilt der
Gehorsam dem Gesetz, die Ehre ist Nationalehre, die Treue ist Treue zum Vater-
land. Militärisch ist das Heer mit reinerem und schönerem Geist überlegen, also
das Nationalheer. Entscheidend ist, daß der Krieg ein nationales Ziel hat, dann 
können ihn auch Söldner führen. Nur im Krieg gegen das eigene Volk sind Berufs-
heere überlegen. Am schlimmsten ist das stehende Heer, das durch Konskription
rekrutiert wird und die ganze Nation soldatisch macht. Dann verkommen Gewer-
be, Ackerbau, „der Menschen verbindende Handel“, Kunst und Wissenschaft. Nur
noch die stehenden Heere hindern Europa, den bestmöglichen Zustand zu errei-
chen. Die Lösung ist Miliz, aber beim heutigen Stand der Kriegsführung ist ein
kleines stehendes Heer nötig, das aus Freiwilligen rekrutiert wird.

Lehrbuch des Vernunftrechts und der Staatswissenschaften, Bd. 3. – Lehr-
buch der materiellen Politik. – Stuttgart : Franckh, 1834. – S. 1-166 Auswär-
tige Angelegenheiten
Neudruck Aalen 1964
Im Inneren muß die Staatsgewalt durch Recht begrenzt werden, im Äußeren
kann sie nicht verordnen, sondern muß sich einigen. Die Grundidee des Rechtes 
ist Gleichheit der Wechselwirkung. Das natürliche Völkerrecht ist die Regel für
diese Wechselwirkung (das praktische Völkerrecht ist etwas anderes, eine trauri-
ge Geschichte). Völkermoral gibt es nicht, weil Moral immer nur individuell sein
kann. Völkerklugheit gibt es, weil es Interessen der Völker gibt. Diese Verfolgung
von Interessen muß sich innerhalb des Rechtes halten.
1 Völkerrecht im Friedensstand
§ 9-12 Anerkennung zwischen Staaten ist an eine öffentliche Macht gebunden.
Bloße Horden und in Anarchie zerfallene Staaten haben keinen Anspruch auf
Anerkennung. Im Naturrecht ist auch eine Despotie kein Staat, weil in ihr die Macht 
keine öffentliche ist und weil ihr der Gesamtwillen fehlt, der zum Frieden neigt. Fak-
tisch werden Despotien anerkannt, weil sie beanspruchen, einen Gesamtwillen 
zu vertreten, und weil Despotien einander anerkennen. Im Naturrecht sind mit der
Persönlichkeit des Staates seine Freiheit und die Gleichheit der Staaten gege-
ben. Faktisch begründet größere Macht höheren Rang. Vorrang von Monarchien
ist unbegründet, freiheitlich organisierte Völker müßten Vorrang haben („es sei

229

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


denn, man meinte, eine Schar von Knechten, einen Herrn an der Spitze, sei
edler, als eine Gesellschaft freier Männer“).
§ 13 Ein Recht auf Intervention in innere Auseinandersetzungen kann es
nicht geben, das wäre ewiger Krieg oder (wie gegenwärtig) ein Diktat der Groß-
mächte. Aber bei Verletzung naturrechtlicher Gebote sind auch Außenstehende 
zur Hilfe berechtigt oder verpflichtet.
2 Völkerrecht im Krieg
§ 32 Die traditionellen Lehre ist Lehre vom Gerechten Krieg. Die Klugheit
lehrt aber, daß es oft besser ist, ein Unrecht lieber zu verschmerzen. Eine Pflicht
zum Krieg gibt es nur bei allerschwersten Unbilden.
§ 50 Der Friedensschluß ist heilig, weil die gegenteilige Maxime alle Kriege
zu Vertilgungskriegen machen würde. Aber ein tyrannischer Frieden ist nichtig.
3 Von den Mitteln der Gründung oder Befestigung eines gesicherten
Rechtszustandes zwischen den Völkern
§§ 51-54 Der ewige Frieden, ein völlig gesicherter Frieden, ist nur bei Verände-
rung der Menschennatur möglich und wäre nicht wünschenswert, weil er „zu einer
krafttötenden Stagnation“ führen würde. Grundidee des Rechtes ist Gleichheit der
Wechselwirkung; im Völkerrecht ist das Gleichgewicht etwa gleichstarker Staa-
ten. Regionale Hegemonie ist gefährlich, weil sie Welthegemonie werden kann.
Die Heilige Allianz ist Gleichgewicht der Großmächte, die gemeinsam diktieren.
§ 63 Ein Staatensystem, eine staatsrechtliche Verbindung von Staaten, zu
errichten ist nur mit Zustimmung der Völker (nicht allein der Regierungen) legitim
und muß den Geist der Völker (nicht allein der Regierungen) ausdrücken. Das
kann erreicht werden durch ein Bundes-Parlament von gewählten Vertretern und 
noch mehr, republikanische oder freiheitliche Verfassung der Gliedstaaten. Die
verbundenen Staaten sollten ähnliche Macht haben, sonst droht eine Diktatur des
mächtigsten Staates oder der mächtigsten Staaten.
§ 64 Staaten und Völker haben kosmopolitische Pflichten der Förderung aller 
Interessen der Humanität, besonders der Zivilisation. Dazu gibt es Gemeinrechte
der ganzen Menschheit: Fremdenrechte der Durchreise, der Aufnahme von 
Flüchtlingen, des freien Verkehrs von Gedanken und Gütern.

Friede, in: Staats-Lexikon oder Encyklopädie der Staatswissenschaft / hrsg.
von Carl von Rotteck und Carl Welcker. – Altona : Hammerich Bd. VI (1838) 
79-87
Krieg ist eine Frage mangelnder Rechtsinstitutionen, auf jeden Fall unvernünftig.
Frieden ist Wiederherstellung von Harmonie nach Rechtsverletzung. Friedens-
schlüsse müssen bindend sein, auch wenn sie durch Furcht erzwungen wurden.
Sonst würde ständiger Vernichtungskrieg drohen. Tatsächlich wird der Friedens-
schluß vom Verlierer meist nur als Waffenstillstand gesehen. Aber auch das Ver-
nunftrecht kann Friedensschlüsse als zu hart beurteilen. Der ewige Frieden
widerspricht der Menschennatur, er wäre eine ewige Stagnation. Aktuell fürchtet
er einen hegemonialen Frieden (Hegemonie nicht einer Großmacht, sondern von 
„drei oder vier eigens hierzu unter sich verbundenen Großmächten“). Besser
wäre ein Friedensbund unter gleichen Staaten mit Selbständigkeit und einem
Schiedsgericht. Aber die Staaten sind zu ungleich. Beim gegenwärtigen Stand
der Humanität bleibt nur das Gleichgewicht.

230

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Krieg, in: Staats-Lexikon oder Encyklopädie der Staatswissenschaft / hrsg.
von Carl von Rotteck und Carl Welcker. – Altona : Hammerich Bd. IX (1840)
491-509
Recht und Krieg sind unvereinbar. Prinzipien des Rechts sind Harmonie, Aus-
gleich, Vernunft. Recht muß aber verteidigt werden. Rotteck verteidigt den ge-
rechten Krieg (rechtmäßige Kriegsgründe/Verhältnismäßigkeit und Humanität der 
Kriegführung). So lange nicht alle Völker freie Völker sind, kann der ewige Frie-
den nur auf Kosten der Freiheit gehen. Der Krieg erhält die Selbständigkeit der
Nationen und gibt ihnen Kraft und Mut, „die sie solcher Selbständigkeit wert
macht.“ Der Krieg ruft alle menschlichen Kräfte zur Tätigkeit auf, setzt alle Lei-
denschaften in Bewegung und eröffnet alle Tugenden. Ohne Krieg würden die
Völker feig und knechtisch werden. Die Motive zum Krieg sind meist gemein, 
gerade deshalb ist Abschreckung wichtig. Die Kriegskunst ist mit dem System der
stehenden Heere verbunden, an sich aber eine Sache der Intelligenz und trägt 
deshalb zur Zivilisation und damit zur Friedlichkeit bei.

Airas, Pentti
Die geschichtlichen Wertungen Krieg und Friede von Friedrich dem Gros-
sen bis Engels. – Rovaniemi : Pohjars-Suomen Hist. Yhdistys, 1978 (Studia
historica septentrionalia ; 1). – S. 385-471 Der Liberalismus und das Prob-
lem von Krieg und Frieden : Bentham, v. Rotteck u.a.
Rottecks Frühliberalismus, so zahm die Beschränkung des Bürgerrechtes auf
wirtschaftlich Selbständige sein mag, ist eine Lehre für den politischen Kampf.
Grundthema ist die Behinderung der naturrechtlichen Ordnung durch die Militär-
macht der Fürsten, Hauptproblem ist der Frieden der Heiligen Allianz. Der deutsche
Liberalismus konnte nicht als Verkünder des sofortigen Friedens auftreten. Recht,
Freiheit und Unabhängigkeit sind höhere Güter als der Frieden. Nur ein gerechter
und rechtmäßiger Frieden ist akzeptable. Kriege für die liberale Ordnung sind
gerecht, gegen diese ungerecht. Ein Krieg für die liberale Ordnung ist immer Ver-
teidigungskrieg. Die Gliederung in Nationen soll Fürstenwillkür schwächen. Die 
eigene Gemeinschaft ist die realste Möglichkeit, die Menschlichkeit zu verwirkli-
chen. Die Polemik gegen den ewigen Frieden ist Polemik gegen eine Macht, die
überall unterdrücken kann. Ein Volk ist dadurch definiert, daß es sich nicht unter-
wirft.

Nägler, Frank
Von der Idee des Friedens zur Apologie des Krieges : eine Untersuchung
geistiger Strömungen im Umkreis des Rotteck-Welckerschen Staatslexi-
kons. – Baden-Baden : Nomos Verl.-Ges., 1990. – S. 47-143
Rotteck begann in der Nachfolge Kants: Annäherung an den Rechtsfrieden als
vernunftrechtlich geboten und politisch erreichbar. Eine Rolle des Krieges für den
Fortschritt sieht er nur in der älteren Geschichte. Später hat er den Frieden nicht
einmal mehr für wünschenswert gehalten: Der ewige Frieden ist Vernunftgebot,
aber kein politisches Ziel. Dieser Wandel ist nicht nur Protest gegen den falschen
Frieden des Europäischen Konzerts. Nägler versucht eine ökonomische Deutung:
Bei Kant beruht der ewige Frieden auf der Repräsentation einer Nation, in der
ökonomische Selbständigkeit die Regel ist. Rotteck beginnt mit diesem Modell,
das aber durch Polarisierung in Unternehmer und Lohnarbeiter prekär geworden

231

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ist. Sein Bellizismus kommt aus der „Selbstauflösung“ des Kantischen Modells,
nicht aus gesteigertem Nationalismus oder Etatismus.

Carl Theodor Welcker (1790-1869), Rechtsprofessor, 1832 zwangspensioniert,
1848 Mitglied der Nationalversammlung, der andere Herausgeber des Staatslexi-
kons, hat den Artikel Universalstaat, Universalmonarchie, Weltherrschaft geschrie-
ben (Staatslexikon XV (1843) 498-499) um alle universalistische Herrschaft zu
verdammen: Der freie Einzelstaat ist das herrlichste Kunstwerk, „die freie bewuß-
te Erhebung und Entwicklung des Volkes zum freien Staate.“ Ziel ist freie harmo-
nische Wechselwirkung solcher Staaten.

Paul Achatius [von] Pfizer (1801-1867), Jurist, 1833-1838 im württembergi-
schen Landtag, 1848 württembergischer Kultusminister und Mitglied der Natio-
nalversammlung, hat im Staatslexikon den Artikel Ewiger Frieden geschrieben,
um alle Alternativen zum Nationalstaat auszuschließen: Universalrepublik ist ein 
Widerspruch, Universalmonarchie würde bald Despotie oder kraftloser Schein,
ein Völkerbund mit schiedsgerichtlichen Aufgaben, könnte seine Beschlüsse nur
durch Krieg durchsetzen. Deshalb kann der ewigen Frieden nicht institutionalisiert
(„positive Anordnung“) werden. Vertragsbeziehungen, demokratische Außenpoli-
tik, Defensivrüstung können mehr Frieden bringen, aber nicht den ewigen Frie-
den. Kriege werden nicht aufhören, weil die Interessengegensätze der Völker
nicht aufhören. Auch wenn die Rolle der internationalen Kriege abnimmt, die der
Kriege der Armen gegen die Reichen und der Gleichheit gegen das Privileg neh-
men zu. „Es scheint der Wille der Natur zu sein, dass der Dämon der Zwietracht 
in der Menschheit niemals ganz entschlafe und der Zunder des Krieges nie ganz
verglimme.“ Kampf gehört zur Natur, Krieg ist höchste Kraftentwicklung. Wenn
Krieg nur ein Scheusal wäre, gäbe es keinen Kriegsruhm: „ohne eine tatenreiche
Geschichte fehlt der Boden, auf dem das Völkerleben in Kunst und Wissenschaft
seine schönsten Blüten treibt“ (Staats-Lexikon V (1837) 333-338). Universal kann
nur eine Weltkirche sein: Die Kirche deutet auf eine zukünftige, moralische Ein-
heit der gesamten Menschheit hin, die Einigung und Verschmelzung mit dem das
Weltganze umfassenden Willen der Gottheit (die Quellen für diese spätidealisti-
schen Töne sind umstritten). Wenn Recht der einzige Zweck des Staates wäre,
könnte ein Weltstaat als Verwirklichung des ewigen Friedens und des umfas-
sendsten Rechtes der vollkommenste Staat sein. Zweck der Staaten ist aber
auch das Eigenleben der Völker. Förderung des ewigen Friedens könnte deshalb
nur von einer schiedsgerichtlichen Aufgabe des Hauptes der künftigen Weltkirche
kommen. Die Staaten werden immer partikular bleiben (Gedanken über Recht, 
Staat und Kirche. – Stuttgart 1842, II, 137-143). Pfizer war einst in der kleindeut-
schen nationalen Tradition sehr berühmt als erster süddeutscher Publizist, der 
öffentlich für einen kleindeutschen Nationalstaat eingetreten war; aber seine
Haltung war ambivalenter, als von der propreußischen Partei ausgegeben wur-
de: weder Preußen noch Österreich können das Bedürfnis nach Freiheit befrie-
digen. In der aktuell drohenden europäischen Intervention gegen die französi-
sche Julirevolution empfahl Pfizer den süddeutschen konstitutionellen Mächten, 
gegen einen Angriff der absolutistischen Mächte eher an der Seite Frankreichs zu

232

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kämpfen (Briefwechsel zweier Deutschen. – Stuttgart 1831, daß Pfizers Haltung häu-
fig nicht erkannt wird, liegt daran, daß er sie erst in der 2. Auflage 1832 in einem 
zusätzlichen 22. Brief klar aussprach). Nach der deutsch-französischen Krise von
1840 knüpft Pfizer in einem Anhang seiner Rechtsphilosophie an diese deutsch-
landpolitischen Vorstellungen wieder an: Es ist eine Schrift gegen charakterloses
Weltbürgertum und geisttötende Kleinstädterei. Der echte Staat muß alle 
Menschheitszwecke in sich aufgenommen haben, das kann der Kleinstaat nicht. 
Deutschland muß die Voraussetzungen für internationale Achtung schaffen: „Ver-
lernt nicht, wer von Andren nicht geachtet wird, zuletzt sich selbst zu achten?“
Deshalb kann die deutsche Einheit nur von Preußen kommen, das sich als einzi-
ger deutscher Staat Achtung erzwingen kann. Dieses Deutschland wird ein Klein-
deutscher Staat sein, dem aber Österreich und die kleineren deutschsprachigen
oder germanischen Nachbarländer sich föderativ anschließen werden. Dieser
weitere Bund ist ein Zollverein und eine gemeinsame Außen- und Sicherheitspoli-
tik. Innerhalb dieses Bundes werden Kriege durch ein Schiedsgericht ersetzt.
Trotz diesem gewaltigen deutschen Übergewicht versichert Pfizer: Gerade die
Deutschen werden die Sache der anderen Völker im Sinn behalten und von der
Mitte Europas aus Hüter und Vermittler des Weltfriedens sein (Gedanken a.a.O.
II, 145-356 Das Vaterland; 1845 eine vermehrte Separatausgabe). Heinrich von
Treitschke hat nicht nur Pfizers Hinweis auf Preußen gefeiert, er ist sein Schüler
auch in der Schmähung des Kleinstaates und der zentralen Rolle der nationalen
Achtung. 

Vgl. Christian Kennert, Die Gedankenwelt des Paul Achatius Pfizer : eine Stu-
die zum Denken des deutschen Frühliberalismus. – Berlin 1986; Frank Näg-
ler, Von der Idee des Friedens zur Apologie des Kriege a.a.O. S. 475-518; 
Rainer Schöttle, Politische Theorien des süddeutschen Liberalismus im Vor-
märz : Studien zu Rotteck, Welcker, Pfizer, Murhard. – Baden-Baden 1994. –
S. 183-251; Manfred Meyer, Freiheit und Macht : Studien zum Nationalismus
süddeutscher, insbesondere badischer Liberaler 1830-1848. – Frankfurt am
Main 1994. – S. 170-174, 195-201.

2.5.2.2 Johann Gustav Droysen
1808-1884. Historiker, Professor in Berlin, Kiel, Jena und wieder Berlin. Im Streit
um Schleswig-Holstein zum politischen Publizisten geworden. 1848 in der Frank-
furter Nationalversammlung (rechtes Zentrum). Vgl. Wilfried Nippel, Johann Gus-
tav Droysen : ein Leben zwischen Wissenschaft und Politik. – München 2008 (die 
erste vollständige Biographie, eine seltsdam lustlose Arbeit). Droysen war
1848/49 ein Führer der kleindeutschen Partei, einer der Autoren der Reichsver-
fassung, einer der Urheber des Krieges um Schleswig-Holstein. Vgl. Felix Gilbert, 
Johann Gustav Droysen und die preußisch-deutsche Frage. – München 1931;
Wolfgang Hock, Liberales Denken im Zeitalter der Paulskirche : Droysen und die
Frankfurter Mitte. – Münster 1957; Sybille Lewark, Das politische Denken Johan
Gustav Droysens. – Diss. Tübingen 1975; Robert Southward, Droysen and the
Prussian School of History. – Kexington, Ky. 1995.

233

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Droysen war Historiker des Hellenismus, des Zeitalters der Revolutionen und
Befreiungskriege seit 1770, der Geschichte Preußens zwischen den europäi-
schen Mächten. Lebendig geblieben ist er als Theoretiker der Geschichtswis-
senschaft. Gegenstand der Geschichtswissenschaft ist die Geschichte selber 
als Universalgeschichte der Freiheit. Droysens Polemik gegen Objektivität der 
Geschichte ist Auflösung der sogenannten Fakten in das Wechselspiel einer
Vielheit von wollenden Menschen. Erst im Verstehen anderer und im Verstan-
denwerden durch andere in den sittlichen Gemeinsamkeiten Familie, Volk, Staat
und Religion können Menschen zu Menschen werden und kann damit die 
Menschheit werden. Dialektik wird zu einem ewigen Kampf der Ideen, die sich in
Niederlagen neuformieren. Geschichtsschreibung ist die Suche nach weltge-
schichtlichen Wendepunkten, in denen ein neuer Geist entdeckt wurde. Die Histo-
rik als Lehre vom Recht des Wirksamen nimmt die Rolle der Ethik ein: Geschich-
te zeigt das Recht des Zukunftsfähigen gegen das historische Recht. Das bloß 
subjektive Urteil wird verworfen, die universelle Wahrheit ist unerreichbar. Droy-
sens Lösung ist konsequent nationalistisch. Der Staat braucht das Engagement der
Individuen, die Individuen brauchen die große Sache der Politik. Das ist weiterhin 
der Weg des Deutschen Idealismus, die private Subjektivität in der begrenzten Uni-
versalität des Staates oder der Nation aufzuheben. Aber wie im Deutschen Idea-
lismus bleibt das Reich Gottes das Ziel und Droysen behält immer einen kos-
mopolitischen Rest. Die universalistischen Momente sind nicht bereits durch die
Natur des Menschengeschlechts gegeben, sondern müssen in einem mühsa-
men Bildungsprozeß der Menschheit gewonnen werden. Wie bei allen Auto-
ren des Deutschen Idealismus und des Historismus ist die ursprüngliche Beschrän-
kung des Lebens auf das Lokale unwiederbringlich zerstört. Droysen wurde der
Historiker des Hellenismus, weil er im Hellenismus den entscheidenden Schritt
zur Universalisierung sieht; Christentum und Islam sind Erben dieses Universali-
smus, aber nur Europa hat die reiche Gliederung innerhalb dieses Universalis-
mus bewahren können. Der Staat kann nicht das Ende der Geschichte sein, weil
er immer ein Machtmoment hat. Um sittliche Macht zu sein, muß der Staat Momen-
te der Gewalt durch Momente des Rechts ersetzen. Ziel der Geschichte ist Mün-
digkeit der Völker, aber bei Droysen bleiben Recht und Freiheit konstitutionell
unbestimmt, leere Begriffe von Staatsbürgerlichkeit und Vertretung sollen rei-
chen. Droysen schmuggelt Preußen immer wieder in die Weltgeschichte der
Freiheit ein, 1806 oder 1813 sollen so wichtig sein wie die amerikanische und die
französische Revolution. Über Droysens Historik als (Selbst-)Rechtfertigung der
Geschichtswissenschaft ist viel geschrieben worden, ihr systematischer Teil, die
Lehre von den historischen Mächten, ist wenig studiert worden. 

Vgl. zur Geschichtstheorie: Jörn Rüsen, Begriffene Geschichte : Genesis und
Begründung der Geschichtstheorie J. G. Droysens. – Paderborn 1969; Irene
Kohlstrunk, Logik und Historie in Droysens Geschichtstheorie : eine Analyse
von Genese und Konstitutionsprinzip seiner ‚Historik’. – Wiesbaden 1980;
Friedrich Jaeger, Bürgerliche Modernisierungskrise und historische Sinnbil-
dung : Kulturgeschichte bei Droysen, Burkhardt und Max Weber. – Göttingen
1994; Christoph Johannes Bauer, „Das Geheimnis aller Bewegung ist ihr
Zweck“ : Geschichtsphilosophie bei Hegel und Droysen. – Hamburg 2001;
Sven Noetzel, Die Bedeutung der Geschichte bei Droysen : eine nachmeta-
physische Lesart seiner Historik in Bezug auf Hermeneutik, Pragmatismus 

234

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und Neue Kulturgeschichte. – Diss. Köln 2007; Helmut Hühn, Der ‚mensch-
lichste Akt des menschlichen Wesens’ : zur methodologischen, erkenntnis-
und wissenschaftstheoretischen Reflexion des Verstehens bei Johann Gustav
Droysen, in: Johann Gustav Droysen : Facetten eines Historikers / hrsg. von
Klaus Ries. – Stuttgart 2010. – S. 133-159.

Das Thema von Droysens außenpolitischen Kommentaren und internationalen
Theorien ist die Illegitimität der Ordnung von 1815. Während die Völker der christ-
lichen Welt durch viele Gemeinsamkeiten und geistigen und materiellen Aus-
tausch miteinander verbunden sind und einander zu gegenseitiger Ergänzung 
und Befruchtung nötig haben, wurde das Faustrecht zwischen den Mächten 1815
wieder restauriert. Gleichgewichtsordnung und Föderation der Mächte in der Pen-
tarchie sind gescheitert. Es muß eine Neuordnung als System von Nationalstaa-
ten und als Föderation von Völkern geben (durchaus nach amerikanischem Vor-
bild), eine Verfassung „in der Friede, Recht und Freiheit Aller gesichert sind“, „eine
große Friedensunion“ (das ist die Bilanz der Vorlesungen zur Geschichte der
Freiheitskriege. – Kiel 1846. – II, 643-644, Neuausgabe Gotha 1886 II, 457-458).
Droysen begann seine Kritik der europäischen Außenpolitik mit einer Kritik an
Rankes Apologie des Systems der Mächte; er will alle Beziehung zum Konzert
der Mächte lösen, klingt aber rankeanisch, wenn die Staaten nur durch Teilhabe 
ihrer Bürger Staaten sind. Rankes Versuch beides zu vereinen wird von Droysen
als Widerspruch dargestellt. Er verachtet die „papierne Kunst“ der Diplomatie, die
„wahre Macht“ ist eine Gegenüberstellung ganzer Gesellschaften. Der historische
Fortschritt führt zum Rückzug des Staates aus der direkten Gewalt über andere
Sphären; die freie Entfaltung der sittlichen Sphären, die sich dem Staat freiwillig 
unterstellen, verstärkt aber die Macht des Staates (das ist eine Idealisierung der 
Preußischen Reformzeit nach 1806 und viel mehr Liberalismus hat Droysen nie).
Es ist bei Droysen noch schwerer als bei Ranke zu sagen, ob dies Primat der 
Außenpolitik genannt werden kann, jedenfalls ist es eine Art der Gewichtung, die
nicht die der traditionellen Mächtebalance ist. Trotz der Polemik gegen Rankes 
fehlenden Sinn für die deutsche Einheit in einem Nationalstaat ist Droysens außen-
politische Theorie von Ranke her gedacht. Es ist eine systematischere Ausfüh-
rung von Rankes Diktum, daß der Staat seine eigenen Züge wahren muß.

Vgl. Carsten Holbraad, The Concert of Europe : a Study in German and Bri-
tish International Theory 1815-1914. – London 1970. – S. 55-58; Ulrich 
Muhlack, Das europäische Staatensystem in der deutschen Geschichts-
schreibung des 19. Jahrhunderts, in: Annali dell’Istituto storico italo-germanico
in Trento 16 (1990) 65-82; Francesco Guerra, ‚Conjunge et imperabis‘ : Ein-
heit e Freiheit nel pensiero politico de Johann Gustav Droysen. – Milano
2016.

Die mangelnde Sittlichkeit der Völkerrechtsordnung von 1815 ist auch Thema der
Historik. Daß in der Staatenwelt Macht gegen Macht steht, steht in der Vorge-
schichte der Historik wegen der Einsicht, daß die historische Tendenz dort hin-
führt, daß der Depotismus der Staatsidee gebrochen wird, weil der Staat nur eine
der Beziehungen ist, in denen der Mensch lebt (Texte im Umkreis der Historik. –
Stuttgart-Bad Cannstatt 2007. – II, 321-332; es handelt sich um die Einleitung von
Droysens Vorlesung zur Politik 1850; was die Historik über Staat, Staatensystem

235

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und Völkerrecht sagt, wurde aus dieser Politikvorlesung entnommen und ist in
späten Versionen der Historik-Vorlesung (2017 publiziert) nicht mehr vorhanden;
ein Überblick über die gesamte Vorlesung von 1850, die weitgehend eine Darstel-
lung der einzelnen europäischen Mächte ist: Rudolf Hübner, Joh. Gust. Droysens 
Vorlesungen über Politik: Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte und Begriffsbe-
stimmung der wissenschaftlichen Politik, in: Zeitschrift für Politik 10 (1917) 325-
376). 1850 sieht Droysen das Völkerrecht nur in Verträgen, die Selbsterhaltung
der Staaten als höchstes Ziel haben, ein prima facie trostloser Zustand. Nur der
Politiker, der sich zur geschichtlichen Notwendigkeit erhebt und die Motive und
Ziele des geschichtlichen Lebens erfassen kann, wird erkennen, „daß in diesem
oft wirren Drängen des Tagtäglichen die höhere Leitung und Ausgleichung, die
ewige Gerechtigkeit mit Nichten fehlt.“ In der Historik versucht Droysen diese 
Kluft durch das staatswissenschaftliche oder soziologische Theorem des Fort-
schritts des Völkerrechts zu überbrücken: Die Entwicklung der sittlichen Mächte
verstärkt die Macht des Nationalstaates, d.h. des Staates, der die sittlichen Mäch-
te für sich gewinnen kann. Aber die Entwicklung der sittlichen Mächte kann nicht
in die Grenzen des Nationalstaates eingeschlossen werden. Damit bringt die
Entwicklung der sittlichen Mächte sowohl die Nationalstaaten wie auch die völker-
rechtliche Festigung der internationalen Beziehungen hervor. Vgl. Heinrich Ritter
von Srbik, Geist und Geschichte vom deutschen Humanismus bis zur Gegenwart.
– Bd. I (1950). – S. 367-377, daß auch die Historik als eine Apologie Preußens
gelesen werden muß. Droysen hat im Anschluß an seinen Aufsatz zum Krimkrieg
begonnen die historischen Kräfte systematisch zu präsentieren. Er ist überzeugt,
daß die großen Epochen des europäischen Staatensystems geistige und kom-
merzielle Epochen sind; die großen geistigen Umbrüche waren auch außenpoliti-
sche Umbrüche. Das säkulare Verschwinden der persönlichen, spontanen Kräfte
wird durch die Kriege vorangetrieben. Droysens Beitrag zur noch embryonalen
Wissenschaft von den internationalen Beziehungen ist sein Bewußtsein des
Wandels.  

Die Versprechen, die Droysen für Nationalstaaten als Friedensstaaten macht,
sind gewaltig: Das künftige Deutschland soll „mächtig ohne Machtgelüste“ sein. 
Als Politiker hat er freilich die deutsche Fremdheit im Staatensystem mitzuver-
antworten: 1848 hatte er eine große Rolle in der desaströsen liberalen Fehlwahr-
nehmung der Lage der deutschen Revolution im europäischen Staatensystem.
Auch später hat er Bismarcks Politik der Neutralisierung der Großmächte nicht
begriffen. Vgl. Harald Biermann, Ideologie statt Realpolitik : kleindeutsche Libera-
le und auswärtige Politik vor der Reichsgründung. – Düsseldorf 2006. – S. 28-42 
Droysen und die Entdeckung der Außenpolitik.

Die politische Stellung Preußens, in: Allgemeine Literatur-Zeitung (Januar
1845) Sp. 1-32, 38-40
Neudruck in: Politische Schriften. – München : Oldenbourg, 1933. – S. 30-64
Droysen beginnt seine versteckte Kritik an Rankes Die großen Mächte mit einem
versteckten Ranke-Zitat, daß das Nationalbewußtsein eines großen Volkes eine 
angemessene Stellung in Europa fordert. 1815 hat Deutschland diesen Platz nicht 
bekommen, der Deutsche Bund ist keine der Mächte, die Hälfte der Deutschen ist bei
den Entscheidungen der Pentarchie über Deutschland nicht vertreten, während

236

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


außerdeutsche Mächte mitsprechen. „Mächte“ gibt es nur durch die Auflösung der 
sittlichen Idee des „Staates“: die kleineren Staaten werden im System der Pen-
tarchie zu politischer Passivität verdammt. Mit dem Erwachen der Nationen in der 
Französischen Revolution und ihren Kriegen ist die Lehre vom Gleichgewicht
überholt. Preußen, die kleinste der Mächte, kann durch die Vereinigung mit dem 
übrigen Deutschland Staat sein und das System der Pentarchie durchbrechen
(Österreich mit seinen Nationalitätenproblemen kann das nicht).  Deutschland
werde ein Friedensstaat sein, werde die Ansprüche der kleineren europäischen 
Staaten gegen Gewaltansprüche der Großmächte schützen und wolle, wie die
Vereinigten Staaten von Amerika, keine Großmacht sein.

Zur Charakteristik der europäischen Krisis, in: Minerva 2 (1854) 271-289 und
4 (1854) 215-245
Neudruck des grundsätzlicheren 1. Teiles in: Zur Schleswig-Holsteinischen 
Frage. – Berlin : Brigl, 1863 (Kleine Schriften ; 1) S. 20-35
Neudruck beider Teile in: Politische Schriften. – München : Oldenbourg,
1933. – S. 307-342
Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts gab es eine gemeinsame europäische Zivili-
sation, geprägt von Naturalwirtschaft, Kleinhandwerk und Privilegien; außenpoli-
tisch zählten nur Herrscher, nicht Völker. Seitdem bestimmen große Industrie und
die Aufsaugung aller lokalen Kreise durch den Staat. Außenpolitisch war jeder
Staat auf sich selbst gestellt; der Versuch, durch die Pentarchie der Großmächte
Normen durchzusetzen, ist gescheitert. Alle bisherigen Übergänge zu neuen Welt-
epochen (Kreuzzüge, Reformation, Revolution) wurden zu Krisen der europäischen
Mächtekonstellation, die immer schlecht für Deutschland waren. Diesmal kündigt
sich ein Weltstaatensystem mit Nordamerika, Rußland, China und England an.
Diplomatische Routine kann diese Krise nicht lösen, „Ponderation“ kann nur ein
Moment sein. Der Krimkrieg ist der weltgeschichtliche Augenblick der „Überlei-
tung des Prinzips der Revolution aus dem Staatsrecht in das Völkerrecht“. In
einer Revolution des Völkerrechts helfen Verträge nicht, sondern allein Macht, die 
auf der Solidität nationaler Impulse und Leidenschaften ruht. Frankreich ist stark,
weil es konsequent alle Beziehungen zu der traditionellen europäischen Zivilisati-
on aufgegeben hat. Rußland ist stark, weil es nie in diese Tradition eingetreten
war. Dazwischen liegt ein zersplittertes Deutschland, in Gefahr zum „kranken
Mann“ Europas zu werden. Dagegen kann nur die Einigung Deutschlands durch 
Preußen helfen. Daß Preußen/Deutschland diese weltgeschichtliche Rolle erfül-
len können, liegt an ihrem soliden Fundament aus Protestantismus und klein-
städtisch-ländlichen Strukturen.

Historik : historisch-kritische Ausgabe / hrsg. von Peter Leyh. – Stuttgart-
Bad Cannstatt : Frommann-Holzboog, 1977. – XXX, 532 S.
2. Teil: Die Systematik, A. Die sittlichen Mächte
§ 5 Volk
Das Volk kommt nicht von Natur, sondern muß historisch erarbeitet werden. Die
ursprünglichen Gemeinschaften (etwa die der Indoeuropäer) bedeuten für diesen
Prozeß nicht viel. Das Bewußtsein macht das Volk (z.B. das israelische Bewußt-
sein, das auserwählte Volk zu sein). Ein Volk braucht einen einigenden Gedan-
ken, ein neuer Gedanke kann Völker zersprengen oder mit anderen vereinen. Im
Lauf der geschichtlichen Bewegung wird der einigende Gedanke immer umfas-

237

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sender; der Gedanke der Menschheit ist im Altertum gleichzeitig bei vielen Völ-
kern aufgetreten. Dieser Gedanke tilgt nicht die Unterschiede der Völker aus, gibt
ihnen aber ein Bewußtsein ihrer Gemeinsamkeit.
§ 15 Die Sphäre des Rechts
Bei rohen Völkern war Gewalt Grundlage von Rechtsverhältnissen und zwischen
Staaten ist sie es noch, denn diese erkennen keine öffentliche Macht über sich 
an, weil sie selber öffentliche Macht sind.
§ 16 Der Staat
Das Wesentliche des Staates ist Macht zu Schutz und Trutz. Nur auf rohen Kul-
turstufen ist diese Macht nackte Gewalt und Willkür. Nach innen ist die Macht
Schutz der sittlichen Sphären (das ist eine Polemik gegen die Überschätzung des
Staates: gegen Louis Napoléon muß der Staat neu gedacht werden). Äußere
Macht/Souveränität steht in der Regel am Anfang, aber es folgt ein Fortschritt des
Völkerrechts vom Vertrag zu Gericht und Schiedsgericht. Die schroffe Geschlos-
senheit nach außen kann in dem Maße nachlassen, in dem der Staat im Innern
sittlicher wird und Züge von Gewalt verliert. „Man könnte sagen, das Völkerrecht
hat die Tendenz, immer straffer, dauernder, endlich Staatsrecht zu werden.“ Die
europäisch-amerikanischen Staaten sind in Fragen der Bildung, des Rechts, des 
Handels „eine große Gemeinschaft“ in der Macht eine geringe Rolle spielt. Diese 
Einheit des Staatensystems wurde weder durch die katholische Kirche noch „die 
Kabinettspolitik der Allianzen und contrepoids“ gebracht, sondern durch die fort-
schreitende Einsicht, daß die sittlichen Gemeinsamkeiten zwar in einem Verhält-
nis zum Staat stehen, aber nicht in die Grenzen des Staates eingeschlossen sind.
Die Ausgabe 1977 enthält außer den Vorlesungen zur Historik, die Droysen seit
1857 hielt (erstmals 1937 publiziert) den Grundriss der Historik in der ersten 
(1857/58) und der letzten (1882) Fassung.

Birtsch, Günter
Die Nation als sittliche Idee : der Nationalstaatsbegriff in Geschichtsschrei-
bung und politischer Gedankenwelt Johann Gustav Droysens. – Köln :
Böhlau, 1964. – 258 S.
Einen generellen Nationalstaatsbegriff kann Droysen nicht haben, dafür betont er
zu sehr die Individualität – jeder Staat hat seine eigene Politik, jedes Volk ist eine
individuelle Gestaltung. Das Volk zählt zu den „natürlichen Gemeinsamkeiten“,
jedes Volk ist aber von eigenen historischen Prozessen geprägt. Immer ist Volk 
ein Willen zur Einheit. Der Nationalstaat ist das Ziel, nur „höher berufene Völker“
erreichen es. Das Wesen des Staates ist Macht. Aber nur bei rohen Völkern ver-
fügt der Staat über alle Machtmittel direkt und ist durch Gewalt bestimmt. In fort-
geschritteneren Staaten kann der Staat sich mehr zurückziehen und auf freie
Hingabe/Begeisterung vertrauen. Der Staat wird umso mächtiger, je mehr er sich
in rechtlich geregelten Formen fortentwickelt. Die preußische Macht beruht nicht
einfach auf Militär, sondern auf so mächtigen Faktoren wie Protestantismus, 
deutsche Empfindung, preußische Organisation und einem starken Bauerntum. 
Die Grenzen der Staatsmacht können nicht rechtlich festgelegt werden, der Staat 
erkennt selber, daß er seine Macht erhöht, wenn er den großen realen Interessen
der Gesellschaft entgegenkommt. Zwischen der Macht nach innen und außen
gibt es keinen wirklichen Gegensatz. Droysen erkennt alle Staaten als gleich
souverän an, weil sie alle „Machteinigung“ einer Gesellschaft sind. Im Laufe der 

238

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Geschichte nimmt die schroffe Behauptung der Souveränität ab. Das Völkerrecht 
festigt die internationalen Beziehungen und hat eine Tendenz Staatsrecht zu
werden. Das liegt daran, daß die sich frei entwickelnden sittlichen Mächte, nicht
an Staatsgrenzen gebunden werden können. Staat und Volk waren für Droysen
sittliche Mächte mit jeweils eigener Geschichte, aber der Staat erhält seinen vol-
len Sinn erst als „Machtorganisation“ eines „Volkes“ und ein Volk kann seine
Existenz nur behaupten, wenn es seinen Staat, seine „Machtdarstellung“, gewon-
nen hat.

2.5.2.3 Constantin Rößler
1820-1896, Philosophieprofessor, politischer Publizist, Leiter der Pressestelle der
Reichsregierung.

In Büchern über den deutschen Machtstaatsgedanken „von Hegel bis Hitler“
taucht Rößler als missing link regelmäßig auf; daß dafür Rößler gebraucht wird,
zeigt freilich, wie schwach diese Verbindung ist. Er ist wohl der heftigste Apologet 
des Krieges Mitte des 19. Jahrhunderts. Rößler selber sah seine Lehre nicht als
extremistisch, eher als via media zwischen zwei Extremen: Einerseits distanzierte
er sich von Nationalisten, die jeder Ethnie ein Recht auf einen eigenen Staat
zusprechen wollen, andererseits von Humanisten, die den ewigen Frieden für
möglich halten und keine Rolle für Nationen mehr vorsehen. Damit bleibt der 
Nationalismus der großen historischen Nationen, was ihn kaum von anderen Libe-
ralen und Demokraten unterscheidet. Aber Rößler macht keinen Versuch, dieses
System der großen Nationalstaaten als Friedensmodell auszugeben. Es ist ein
Kampf, in dem die schwachen Völker ausscheiden und die starken endlos ihre
Kräfte messen und dabei ihre Individualität fortentwickeln und ihre Kraft bewah-
ren. Man könnte das Sozialdarwinismus avant la lettre nennen, wenn Rößler nicht
so umständlich die Rolle der Rassen herabspielen würde (und wenn er später
nicht für seine Stellungnahme gegen den Darwinismus bekannt geworden wäre).
Die politische Basis seines Programms ist leicht erkennbar. Er setzt den Kampf
von 1848 gegen die Ansprüche kleiner Nationen fort, aber kritisiert zugleich die
liberale Arroganz von 1848, als die Großdeutschen ein Reich von Mailand bis
Jütland wollten und die Kleindeutschen sich nur darin unterschieden, daß sie
denselben Raum von zwei deutschen Staaten beherrscht sehen wollten. Beide 
Parteien sahen kein Recht anderen Nationen, sie hätten jeder Nation ins Gesicht
schlagen wollen, wenn das ohne Folgen ginge. Rößler hat den Nutzen seiner
Lehre für Italien betont: die Österreicher sollen es frei geben, denn sie können es
nicht beherrschen. Daß die Österreicher die „geschichtslosen Völker“ (um Fried-
rich Engels’ bekannte Formulierung zu wählen, Rößler sagt „Ungeziefer“ und 
„Unkraut“) eindeutschen können, glaubt er dagegen, aber nicht mit Gewalt, das
setzt Freiheit voraus. Vgl. seine aktuellen Broschüren, die politisch expliziter sind 
als sein theoretisches Buch: Preußen und die italienische Frage. – Berlin 1859
(Plädoyer für preußische Neutralität im italienisch-französischen Krieg gegen Öster-
reich); Der Grundsatz der Nationalität und das europäische Staatensystem. – Berlin
1860 (wiederholt viel aus der Staatslehre und protestiert gegen das österreichisch

239

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bestimmte Gesamt-Mitteleuropa, das der Ex-Demokrat Julius Fröbel mit dem
Mantra „Macht – Macht – Macht“ fordert).

Die Unterschiede zu Hegel sind deutlich. Während Hegel sein Völkerrecht völlig 
auf die Rechtslogik eines Zustandes ohne Prätor aufbaut und den Krieg wegen
der Staatsfremdheit der bürgerlichen Gesellschaft als notwendig und doch als
einen Mangel entwickelt, ist Rößlers Argumentation wie die seiner vormärzlichen
Freunde Ruge und Fröbel völlig auf Weltgeschichte begründet. Das ist nicht Hegels
Weltgeschichte des Rechts vorherrschender Nationen in der weltgeschichtlichen
Entwicklung zur Freiheit. Der permanente Kampf und die Entwicklung der Kraft
durch Kampf sind keine Gedanken Hegels (Nationalitäten in der Art Rößlers
könnte Hegel nur unter den zufälligen Faktoren der Wirklichkeit aufzählen). Die
Apologie des Krieges als Voraussetzung des Kulturstaates bei dem Hegelianer
Lasson erinnert freilich an den Hegelianer Rößler. Lasson bleibt aber stärker
Hegels Rechtslogik verpflichtet. Auch Rößler ist kein Völkerrechtsleugner, aber
das Völkerrecht ist nur noch Teil realer internationalen Beziehungen.

Daß Rößlers Buch eine große Resonanz hatte, kann man bezweifeln. Daß er 
1860 die Universität verließ, um lieber publizistisch für das neue liberale Ministe-
rium in Berlin zu arbeiten, zeigt, daß er das wußte. Viel mehr beachtet wurden
seine damaligen Broschüren zur Deutschlandpolitik und später seine Zeitungsbei-
träge in den Krisen 1875 und 1887, mit denen Bismarck europäische internatio-
nale Reaktionen testen ließ (oder auch nicht: Johannes Janorschke, Bismarck,
Europa und die „Krieg-in-Sicht“-Krise von 1875. – Paderborn 2010 will erneut 
zeigen, daß Rößlers Krieg-in-Sicht-Artikel vom 9. April 1875 nicht von Bismarck
bestellt wurde). Die Liberalen waren sicher, auf Hegel verzichten zu können
(1857 war auch das Jahr von Rudolf Hayms Angriff auf den schlechten Nationa-
listen Hegel im Namen der Kontinuität von den Befreiungskriegen zur deutschen
Nationalbewegung), aber für diese angestrengte Begründung der permanenten 
nationalen Kraftentfaltung hatten sie keine Verwendung. Ansprüche auf National-
staat und Großmachtstatus wurden durch ihre Gewöhnlichkeit gerechtfertigt.
Dafür reichte im Zeitalter Bismarcks Treitschkes Realismus. Rößler klingt 1857
zuweilen wie Ranke (und es wäre interessant den Unterschied des Willens zur 
Wirkung der nationalen Idee bei Ranke und Rößler herauszuarbeiten). Er könnte
ein Anreger des „Neurankeanismus“ von Max Lenz um 1900 gewesen sein, einer 
Lehre vom Expansionstrieb der Mächte, dem die Mächtebalance Grenzen setzen
mußte (der Rößler-Eintrag in der Allgemeinen Deutschen Bibliographie wurde 
von Max Lenz verfaßt).

System der Staatslehre, A. – Allgemeine Staatslehre. – Leipzig : Falcke und
Roessler, 1857. – 567 S.
11 Die Bedeutung der Nationalität
Bei einer bloßen Staatenabgrenzung ohne Berücksichtigung des Nationalitäten-
prinzips würde den Staaten die Energie des qualitativen Unterschiedes fehlen. 
Der Staat ist ein geistiges Gebilde, aber mit einer natürlichen Basis. Die natürli-
che Basis wird von der Ethnologie erforscht und Sicheres können wir über die 
Geschichte der Rassen und Sprachgruppen nicht sagen (Rößler referiert ausgie-
biger als in Deutschland sonst üblich die Rassentheorien der Zeit). Aber diese

240

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


natürliche Basis allein kann nicht über das Recht von Gruppen entscheiden. 
Rößler polemisiert gegen Humanisten, die in der Idee der Nation nur noch reak-
tionäre Vorurteile sehen können, und gegen Rassisten, die aus der Existenz von
Rassen direkt Herrschaft deduzieren. Es muß ein Stammesfundament geben,
aber gerechtfertigt sind nur Stämme mit eigener geistiger Leistung. Bloße Ansprü-
che aus der Existenz eigener Ethnizität sind nichtig. Die starken Nationen haben
die Pflicht, die Welt zu teilen, sie müssen sich ohne Sentimentalität ausdehnen,
ihre Grenzen können nur andere starke Nationen setzen. Die Ausweitung darf nur 
so weit gehen, wie die Kraft „in Wahrheit und auf Dauer“ reicht. Zufällige Überfälle 
auf andere lebensfähige Nationen sind welthistorische Fehler.
12 Der Kampf der Nationalitäten und der Krieg. Die internationale Gemein-
schaft. Das Völkerrecht
Die Nationen wollen herrschen, nicht nur sich behaupten. Der Krieg entscheidet
über die Herrschaft der Völker, deshalb ist er notwendig, groß und wohltätig. „Es
gibt zur Herrschaft nur einen Titel, die Kraft, und für diesen Titel nur einen Erweis,
den Krieg.“ Der Staat ist nicht Natur, sondern geistige Individualität. Individuen
vereinigen sich wegen ihrem gemeinsamen Geist, sie geben in der Vereinigung
ihre Fremdheit auf. Staaten können sich nur vereinigen, wenn dabei einer seine
Zwecke aufgibt. Das kann nicht durch Erbaulichkeit geschehen. So werden alle
schwachen Völker aufgesogen, aber an anderen starken Völkern findet dieser
Kampf eine Grenze. Kulturvölker müssen in ein Verhältnis dauernder Anerken-
nung treten, eine Balance der starken Völker, die damit ihren eigenen Geist stär-
ken. Die Anerkennung muß durch die Fähigkeit, in einem Krieg zu bestehen, immer
neu verdient werden. Zwischen barbarischen Gesellschaften sind Beziehungen 
rein negativ, Sieg und Niederlage total. Im Laufe der Geschichte wächst ein
Bedürfnis nach Unterwerfung und Ruhe, das führt zu Anerkennung und Völker-
recht. Das Völkerrecht beruht auf der Balance etwa gleich starker Nationen. So
können frevelhafte Eroberungen ausgeschlossen werden und politische Zusam-
menarbeit in Europa etwa gegen Amerika oder Rußland ist denkbar. Fortentwick-
lung des Völkerrechts zum ewigen Frieden ist dagegen nicht denkbar. Wirklich
universale Momente (Hegels Weltgeist) berücksichtigt Rößler nicht, Religion ist
nationale Kraft, Verkehr stärkt die Individuen, Handel hat keine Auswirkungen auf
das politische System. Rößler hat am Ende seine eigene „domestic analogy“ fern 
von Institutionen: „So wie ein gebildeter Mensch, dem andern gegenübertritt und
ihn achtet als eine geistige und physische sich selbst behauptende Individualität,
so achtet ein Volk das andere in der Kraft seiner Selbstbehauptung.“

2.5.3 Demokraten
Demokraten legen in den internationalen Beziehungen eine Geopolitik der politi-
schen Regime zugrunde: Sie sind russophob (immer) und frankophil (je nach 
aktuellem französischem Regime). Deutsch-französische Zusammenarbeit ist
ihre Hoffnung seit 1830. Ludwig Börne empfiehlt den Franzosen Deutschland als
die Zone, die sie von den Kosacken trennt; die Existenz von Deutschland erlaubt
den Franzosen, nicht wild republikanisch sein zu müssen. Das monarchische 
Deutschland ist die avant-garde Rußlands gegen Frankreich, das demokratische
Deutschland die avant-garde Frankreichs gegen Rußland. Wenn Frankreich und

241

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Deutschland zusammenhalten, ist der Frieden in Europa gesichert. Die Freund-
schaft des offiziellen Deutschlands wird Frankreich wird nie erlangen, es muß die 
Freundschaft des nationalen Deutschland suchen (Introduction zu seiner Zeit-
schrift La Balance : revue allemande et française 1836, in: Sämtliche Schriften II
(1977) S. 905-923). Daran halten die Demokraten fest. 1848 war die Demokratie
in Deutschland eine reale Macht. Theoretische Beiträge deutscher Demokraten 
gibt es in Vormärz und um 1848. Keine politische Richtung war so sehr an die
spontane Erhebung des demokratischen Volkes gebunden; nach 1848 hatte die-
se Idee jede Plausibilität verloren. Alle hier erwähnten demokratischen Autoren
von 1848 sind durch diesen Bruch geprägt: Ruge, Fröbel, Oppenheim, Rüstow.
Wenn man die ausnimmt, die Sozialisten geworden sind, ist 1890 wenig von
einem demokratischen Erbe übriggeblieben. Aber ehesten haben Achtundvierzi-
ger in der Sozialdemokratie am außerpolitischen Weltbild der Demokraten fest-
gehalten (siehe auch zu Wilhelm Liebknecht in Abschnitt 4.3.4).

Nach 1848 unterscheiden sich Demokraten von Liberalen zunächst darin, daß sie
ins Exil gehen mußten (das gilt für alle hier behandelten Demokraten: Ruge, Frö-
bel, Oppenheim, Schulze-Bodemer, Marx, Engels, Rüstow). Danach konnten 
Demokraten kaum noch als Partei auftreten. 1866 haben sich auch viele (Ex-)
Demokraten zum Bismarck-Staat bekannt. Auf der anderen Seite hat die Ver-
selbständigung der Sozialdemokratie das Potential der Demokraten langfristig
begrenzt. Demokratische Parteien hatten im späten 19. Jahrhundert nur noch in 
einigen (außerpreußischen) Regionen eine post-revolutionäre, lokale Kontinuität. 
Ein eigenes intellektuelles Profil hatte die deutsche Demokratie nicht länger. Vgl. 
zur Transformation: Christian Jansen, Einheit, Macht und Freiheit : die Paulskir-
chenlinke und die deutsche Politik in der nachrevolutionären Epoche 1849-1867.
– Düsseldorf 2000.

Die Deutschen, die die internationale Friedensbewegung kannte, waren Vetera-
nen der Revolution von 1848. In Deutschland hatte am ehesten Johann Jacoby
(1805-1877), der 1841 am Anfang der Bewegung für eine Verfassung in Preußen
gestanden hatte und 1848/49 Abgeordneter der Linken in der preußischen und
der deutschen Nationalversammlung gewesen war, Ansehen bewahrt. Er war
einer der wenigen Abgeordneten der Fortschrittspartei in Preußen, für die das
demokratische Programm mehr als eine ferne Zukunftserwartung blieb. In den 
frühen 1860er Jahren einte der Kampf gegen die preußische Militärmodernisie-
rung noch Liberale und Demokraten in der Fortschrittspartei, aber zunehmend
war Jacobi mit seiner rein verfassungspolitischen Sicht isoliert. Er hielt daran fest,
daß der Militär- und Junkerstaat Preußen untergehen muß, damit der Rechtsstaat
Preußen entstehen kann. Er forderte unbewaffneten Widerstand des Volkes ge-
gen die verfassungswidrigen Militärbudgets (die preußische Justiz sah einen Auf-
ruf zur Steuerverweigerung). Den nationalen Krieg um Schleswig-Holstein begrüßte 
er (wie der Befreiungskrieg 1813 sollte dieser mit einem Volksaufgebot geführt 
werden), aber den Bürgerkrieg von 1866 akzeptierte er auch nachträglich nie. 
1870 war er einer der wenigen, die öffentlich gegen die von Liberalen geforderte
Annexion von Elsaß und Lothringen auftraten. Wenn seine alten Mitstreiter und
neuen Gegner ihm eine „philosophische Art“ bescheinigen, klingt das schon
schäbig; zunehmend sagen sie gleich: „unfähig zur Politik“, „veraltete Terminolo-

242

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gie“ oder „Sonderling“. Er schloß sich der Volkspartei und der Sozialdemokratie 
an, weil die Arbeiter eher als die Bürger am Grundsatz „Recht vor Macht“ festhiel-
ten. Er arbeitete mit der Internationalen Friedens- und Freiheitsliga zusammen, 
aber das stand nicht in Zentrum seiner Aktivitäten. Vgl. Gesammelte Schriften
und Reden. – Hamburg 1872. – II, 205-215 (1863), 216-220 (1863), 268-274
(1865), 306-310 (1866), 310-314 (1867, ein sehr klares Plädoyer, daß Freiheit
wichtiger ist als das Nationalitätsprinzip), 371-377 (1870); Edmund Silberner, 
Johann Jacoby. – Bonn-Bad Godesberg 1976. Um 1890 bekannten sich fast alle
Abgeordnete der Reichstagsfraktion der Deutsche Volkspartei, die nur noch aus
Württembergern bestand, zum Internationalismus der Interparlamentarischen
Union. Aber eine wirksame programmatische Festlegung auf Frieden kam erst
wieder mit Ludwig Quidde in den 1890er Jahren.

2.5.3.1 Arnold Ruge
1802-1880. Burschenschaftler, lange Festungshaft, Philosophiedozent, linkshe-
gelianischer Publizist, Exil in der Schweiz und in Paris. 1848 Abgeordneter der
radikalen Linken in der Nationalversammlung. Seit 1850 Exil in England. Zur Bio-
graphie: Walter Neher, Arnold Ruge als Politiker und politischer Schriftsteller : ein
Beitrag zur deutschen Geschichte des 19. Jahrhunderts. – Heidelberg 1933. Ein 
Überblick: Die Junghegelianer : Aufklärung, Literatur, Religionskritik und politi-
sches Denken / hrsg. von Helmut Reinalter. – Frankfurt am Main 2010. – S. 111-
192 (Beiträge von Stephan Walter, Helmut Reinalter und Christian Jansen).

Von Hegel hat der Linkshegelianer vor allem einen Satz bewahrt: daß die Welt-
geschichte der Weg zur Freiheit ist. Ruge ist Geschichtsphilosoph und die philo-
sophisch interessante Geschichte ist die Entwicklung der humanen Religion.
Erlösung muß Selbstbefreiung sein. Ohne diese Menschheitsreligion wird es kei-
nen freien Staat und keine freien Menschen geben (Die Religion unserer Zeit. –
Leipzig 1849, Neudruck in: Unser System oder die Weltweisheit und Weltbewe-
gung unserer Zeit, Teil 2, jetzt in: Werke und Briefe VIII, 1998). Ruges Gewißheit,
daß die erkannten Prinzipien die Tendenz des Jahrhunderts sind, ist eine religiö-
se, keine soziologische; es ist ein teleologischer Schluß aus der vernünftigen
Menschennatur und Menschenwürde. Der menschliche Geist ist vom Geist des
Schöpfergottes und wird die spröde Welt umgestalten: „der Zukunft gewiß zu sein 
im Großen und Ganzen, das ist nicht mehr und nicht weniger als das innerste
Leben der Wahrheit und des freien Geists selbst“ (Europa im Jahre 1840, unten
referiert). Hinter hegelianischen Formulierungen verbirgt sich bei Ruge die Fort-
setzung der Geschichtsphilosophie der Aufklärung. Er ist v.a. Kämpfer gegen die
Gegenaufklärung der Restaurationszeit. Er verlangt Freiheit des Bildungsprozes-
ses, seine Philosophie ist selbsterklärte Popularphilosophie. Der kritische Philo-
soph will Regierende und Massen über die Tendenzen der Zeit beraten und
selbst dem Parlament, dem er angehörte, präsentierte er sich wie ein Berater (die 
Abgeordneten in Frankfurt waren von ihrem Kollegen, dem ehemaligen Lehrer,
genervt, der immer zu genau wußte, was kommen wird). Die Religionsschrift
1849 war Ruges letzter öffentlicher Versuch als Philosoph; danach übersetzte er 
den Zivilisationshistoriker Buckle und schrieb eine Geschichte des 19. Jahrhun-

243

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


derts, die dessen Trend pedantisch erklärt. Vgl. zu Ruge als Philosoph: Hans
Rosenberg, Arnold Ruge und die „Hallischen Jahrbücher“, in: Archiv für Kulturge-
schichte 20 (1930) 281-308, Neudruck in: Hans Rosenberg, Politische Denkströ-
mungen im deutschen Vormärz. – Göttingen 1972. – S. 97-114; Klaus Hartmann,
Die Marxsche Theorie. – Berlin 1970. – S. 55-67; Kurt Röttgers, Kritik und Praxis : 
Zur Geschichte des Kritikbegriffs von Kant bis Marx. – Berlin 1975. – S. 232-251;
Margarete Pohlmann, Der Humanismus im 19. Jahrhundert : eine neue Religion? 
Arnold Ruges Auseinandersetzung mit dem Christentum. – Frankfurt am Main
1979.

Bis 1840 war Linkshegelianismus eine Oppositionsbewegung in der Theologie,
Ruges historische Leistung war der Übergang zur Staatskritik: Der sittliche Staat
Hegels ist noch nicht Wirklichkeit. An die Stelle des Zensurstaates tritt der Appell
an die Öffentlichkeit. Der Absolutismus muß begreifen, daß seine Zeit abgelaufen
ist. Nachdem der Staat sich als eine der Parteien gezeigt hat, wird die Geschichte 
im Kampf der Parteien gemacht. Die Parteien, von denen Ruge spricht, bleiben
Intellektuellengruppen. Demokratie ist die Anerkennung der Menschenwürde; 
Institutionen diskutiert Ruge nicht, die Tradition der politischen Theorie ist ihm
fremd. Der Demokrat Ruge hat sich als Sozialist verstanden. Die französische 
politische und die deutsche intellektuelle Freiheit kommen sich näher, „je tiefer 
die Emanzipation nach unten greift.“ Sein Sozialismus ist ein Protest gegen „die 
rohe Macht der Civilisation“: Im Zentrum der Politik muß der Mensch stehen, nicht
das Eigentum; ein Volk, das sich im eigenen Land nicht mehr erhalten kann, ist 
nicht frei. Ruge schied 1848 aus der Nationalversammlung aus, um außerparla-
mentarisch gegen die Konterrevolution in Preußen zu kämpfen. Er kannte die 
Schwäche der Demokratie in Deutschland und sucht schon während der Revolu-
tion nach einem Staatsmann, der die Tendenz des Jahrhunderts erkennt. Diesen
Staatsmann glaubt er 1866 in Bismarck gefunden zu haben. Nach dessen Ver-
sprechen des allgemeinen Wahlrechts für Deutschland schwenkt Ruge auf den
preußischen Kriegskurs ein. Er war überzeugt, daß nicht er zu Bismarck abgefal-
len sei, sondern dieser zur Demokratie (7. 9. 1877, in: Briefwechsel und Tage-
buchblätter II (1886) S. 404 = Werke und Briefe XI, 1985). Auch das ist linkshege-
lianisch: Er weiß, daß in diesem Jahrhundert jeder scheitert, der gegen die Demo-
kratie regieren will; deshalb ist er bereit, jeden Staatsmann zu akzeptieren, der
etwas für die Demokratie tut, die dann unausweichlich siegen wird. Dasselbe
Geschichtsvertrauen, das ihn zur Demokratie geführt hat, führt ihn auch zu Bis-
marck. Undialektische Demokraten wie Johann Jacoby verachtet er noch, als er
schon entdeckt hatte, daß Bismarck das Volk nicht einbezieht und alles durch das 
Militär geschehen läßt (Brief vom 15. 6. 1867). Achtzig Jahre deutscher Konterre-
volution hätte allenfalls ein Soziologe des Militarismus voraussehen können, nicht
aber der dialektische Kenner der menschlichen Tendenz der Geschichte.

Vgl. zur politischen Theorie: Peter Wende, Radikalismus im Vormärz : Unter-
suchungen zur politischen Theorie der frühen deutschen Demokratie. – Wies-
baden 1975. – S. 66-76 und passim; G. Battista Vaccaro, Il concetto di de-
mocrazia in Arnold Ruge. – Milano 1987; Stephan Walter, Demokratisches
Denken zwischen Hegel und Marx : die politische Philosophie Arnold Ruges ;
eine Studie zur Geschichte der Demokratie in Deutschland. – Düsseldorf 
1995, eine (überpointierte) Kurzversion: Die Auflösung des Liberalismus in

244

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Demokratismus : politisches Denken und Demokratietheorie bei Arnold Ruge,
in: Die Junghegelianer / hrsg. von Helmut Reinalter. – Frankfurt am Main
2010. – S. 111-138. Zum späten Ruge: Christian Jansen, Einheit, Macht und
Freiheit : die Paulskirchenlinke und die deutsche Politik in der nachrevolutio-
nären Epoche 1849-1867. – Düsseldorf 2000.

Ruges Übergang zur Demokratie ist auch Übergang von nationaler Eigentümlich-
keit zu internationalen Beziehungen. Internationale Beziehungen demokratischer
Nationen unterscheiden sich von denen autokratischer Staaten. Eine Nation
braucht ein „positives Selbstbewußtsein“, das nur durch ihre Leistung für den
übernationalen Kampf für Freiheit erlangt werden kann. Ehre spielt dabei eine
große Rolle als Ehre der demokratischen Nation. Ruge ist ein Dogmatiker des
transnationalen Kampfes zwischen demokratischen und autoritären Mächten.
Realpolitisch ist das eher verspätet: eine Tendenz der 1830 Jahre, die gerade in
dem Moment, als Ruge sie 1840 bemerkt, zu Ende gekommen war, als die libera-
le Quadrupelallianz von einer Quadrupelallianz liberaler und konservativer Mäch-
te gegen Frankreich abgelöst wurde. Auch geistesgeschichtlich kommt das spät:
Die Triarchie der drei sich ergänzenden großen westeuropäischen Nationen 
knüpft an das Erbe Saint-Simons und der Saint-Simonisten an. Der Demokrat
Ruge ist frankophil und russophob. Er braucht einen Staat, der das intellektuell
bereits erreichte Niveau der Freiheit in einer von konservativen Mächten bestimm-
ten Europa verwirklicht. Es ist eine geopolitische Theorie: Allein Preußen kann
die europäische Balance von den konservativen zu den liberalen Mächten wen-
den. Er wirbt um Preußen, muß aber auf eine Allianz zwischen der französischen
politischen Freiheit und der deutschen intellektuellen Freiheit ausweichen. An den 
Regierungen vorbei erklären die freien Völker ihre Allianz; die Gesandten der
Völker „sind alle denkenden und wahren Menschen“ (Über die intellektuelle Allianz
der Deutschen und Franzosen (1843), in: Werke und Briefe IV, 1988. – S. 315).
Real ist das kaum mehr als „eine Allianz zwischen Linkshegelianern und franzö-
sischer Kammeropposition“ (Beatrix Mesmer-Strupp). Es ist ein Versuch, über
Grenzen hinweg eine Partei zu organisieren. Auch in seinem Patriotismus-
Aufsatz geht es um diese transnationale Partei. Die Verwischung des Unter-
schieds von Bündnis der Völker und Gesprächskreis von Intellektuellen, erinnert
an Mazzinis Rede von europäischer Zusammenarbeit. Die Revolution 1848 war 
für den Demokraten Ruge der Moment, in dem transnationale Beziehungen zwi-
schen Demokraten und die Politik der Nationen konvergieren. Internationale Orga-
nisation hatte für Ruge bisher keine Rolle gespielt; 1840 erwähnt er gerade mal,
daß die europäischen Staaten eine civitas maxima oder einen christlichen Zusam-
menhang bilden, Zur Kritik des gegenwärtigen Staats- und Völkerrechts, in: Halli-
sche Jahrbücher für deutsche Wissenschaft und Kunst, Juni 1840, Neudruck in:
Werke und Briefe (1988) II, 397-433), in der Nationalversammlung brachte er
einen Antrag auf einen Völkerkongreß zur Reduzierung der Rüstungen ein. Ruge
spricht von einem Völkerkongreß von Abgeordneten der freien Völker und weist 
auf das amerikanische Vorbild eines permanenten Kongresses hin, in der Polen-
rede vier Tage später sieht es mehr nach einer korrigierenden Wiederholung des
Wiener Kongresses aus (Stenographischer Bericht a.a.O. II, 1184-1188 = Werke
und Briefe VII221-238). Für Einzelheiten der Institutionen hat sich Ruge nicht
interessiert, es geht um das Bekenntnis der westeuropäischen Völker zu den

245

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ideen, deren Zeit gekommen ist. Es war der erste internationalistische Antrag in
einem Parlament (noch vor Cobden in Großbritannien und Bouvet in Frankreich).
Die Rechte der Nationalversammlung hütete sich, die Idee des ewigen Friedens
anzugreifen, und beschränkte sich darauf, Ruges Naivität im gegenwärtigen Euro-
pa bloßzustellen (im Juli 1848 waren der französische Widerstand gegen und der 
fehlende englische Enthusiasmus für die deutsche Einheit bereits bekannt). Die 
Linke war über Ruges außenpolitische Vorstellungen (Unabhängigkeit auch für
Italien) zerstritten. In der Neuen Rheinischen Zeitung nahm Friedrich Engels die
Gelegenheit wahr, die Trennung von bürgerlichen und sozialistischen Demokra-
ten zu befördern: Ruge ist völlig naiv, wenn er annimmt, daß Völker mit ähnlichen
politischen Vorstellungen auch ökonomisch harmonieren; erst das Proletariat 
werde die Gegensätze der Nationen aufheben. Mazzini nahm Ruge ernst; dieser
wurde der deutsche Vertreter im Europäischen Demokratischen Comité für die 
Solidarität der Parteien ohne Unterschied der Völker, ein nachrevolutionäres
Unternehmen, das schon im Namen gut zu Ruge paßt und völlig ohne Bedeutung 
blieb. In seiner Grußadresse an den Frankfurter Friedenskongreß 1850 betont
Ruge die Rolle der Friedenserziehung: der Krieg muß verachtet werden (in:
Briefwechsel und Tagebuchblätter II (1886) S. 116-117=Werke und Briefe XI,
1985). Naiv war Ruge vielleicht, was die Zusammenarbeit des westlichen Euro-
pas anging, aber nie, was die konterrevolutionäre Macht Rußlands anging. Er
rechnete in den Ost-West-Spaltung Europas mit Kriegen und Interventionen zur
Verteidigung der Demokratie. Das erklärt er 1848 deutlich. Er wurde ein Anhä-
nger aller Kriege nach 1848: Krimkrieg, italienischer Krieg, großpreußische Eini-
gungskriege, immer sollte es um Freiheit in Europa und um Errichtung eines 
deutschen Nationalstaates gehen, bzw. entsprechender Nationalstaaten für Ita-
lien und Ungarn (wobei er ungeprüft an die Möglichkeit eines ungarisch-
slawisches Reiches glauben muß). Er hält immer am Prinzip fest, daß nur der 
sich behaupten und Krieg führen kann, der im Einklang mit den Prinzipien des
demokratischen Jahrhunderts steht. Bereits im Februar 1849, in einem offenen 
Brief an den preußischen Ministerpräsidenten, bietet er dem konterrevolutionären
Preußen die Führung des konstitutionellen Deutschlands an: Ein geeintes
Deutschland muß konstitutionell sein, denn es muß machtvoll sein, weil es zugleich
gegen Rußland und Österreich kämpfen muß (abgedruckt in: Die Gründung der
Demokratie in Deutschland oder der Volksstaat und der sozialdemokratische
Freistaat. – Leipzig 1849; das war schon Ruges erste Reaktion auf die preußi-
sche Konterrevolution gewesen: Wenn Preußen um Anhang in Deutschland wirbt,
braucht es die Demokratie als Gegengewicht gegen russische Macht, Briefwech-
sel und Tagebuchblätter II (1886) S. 20 = Werke und Briefe XI, 1985). Ruges
Bekenntnis zu Bismarck setzt diese Strategie bruchlos fort. Vgl. außer dem unten
referierten Text von 1867: Nach dem Kriege, vor der Entscheidung, in: Das Jahr-
hundert : Zeitschrift für Politik und Literatur, Oktober bis Dezember 1856, S. 177-
179, 201-203, 225-229; Januar bis Juni 1857, S. 1-6, 25-33; Die drei Völker und
die Legitimität oder Die Italiener, die Ungarn und die Deutschen beim Sturz
Oestreichs. – London 1860; An’s Volk and an Politiker : zur Förderung des Um-
schwungs seit 1866. – Berlin 1869 (Sammlung von Ruges Beiträge zur deutschen
Neuorientierung, darunter seine Briefe an Bismarck). Ruge hat in England für 
Adolf Fischhofs Plan für proportionale Abrüstung 1875 geworben (Briefwechsel
a.a.O. II S. 387-389). Nach 1918 oder 1945 muß man Ruges Vorhersage, daß

246

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sich nur noch Staaten erhalten können, die mit der demokratischen Tendenz des
Jahrhunderts übereinstimmen, freilich würdigen.

Vgl. zu den Wandlungen und Kontinuitäten der außenpolitischen Vorstel-
lungen: Beatrix Mesmer-Strupp, Arnold Ruges Plan einer Alliance intellec-
tuelle zwischen Deutschen und Franzosen. – Bern 1963; G. B. Vaccaro 
a.a.O S. 207-222 La polemica sul patriottismo; Stephan Walter a.a.O. S. 307-
381 Weltbürgertum und Nation : „Die Aufhebung des Patriotismus in Huma-
nismus“.

Ruge ist geradezu ein Muster von Wirkungslosigkeit. Er kommt regelmäßig in den
Philosophiegeschichten im Gruppenporträt der Linkshegelianer vor. Aber er hatte
weder die philosophische Konzentration eines Ludwig Feuerbach, noch die so-
phistische Chuzpe eines Bruno Bauer oder eines Max Stirner. Für Marxisten ist er
das Muster der kleinbürgerlichen Demokratie, die Marx überwunden habe. Er
fehlt in den Traditionen der Demokratie, des Nationalismus, der Friedensbewe-
gung, alle bevorzugen reinere Vertreter ihrer Richtung. Die biographischen
Handbücher von Pazifismus und Internationalismus kennen ihn nicht. Die Wis-
senschaft von den internationalen Beziehungen hatte immer Schwierigkeiten mit
dem historischen Wandel und mit der Bedeutung von Prinzipien und erst recht
damit, daß der Wandel von Prinzipien mehr als anderes ihr Gegenstand sein soll.
Aber der Fall Francis Fukuyama (ein Trendforscher ganz in der Art Ruges, auch 
darin, daß er seine post-hegelianische Methode und Inhalte für Hegel hält) zeigt,
daß in welthistorischen Übergängen diese Art Analyse wiederkehrt.

Europa im Jahre 1840, in: Hallische Jahrbücher für deutsche Wissenschaft
und Kunst, Nr. 85-93, 8. April-17. April 1840
Neudruck u.d.T. : Über Gegenwart und Zukunft der Hauptmächte Europas,
in: Gesammelte Schriften III, 1846, Sämmtliche Werke IV, 1847, Werke und 
Briefe II, 1988)
In der Idee der Hegemonie geht es um Hegemonie von Ideen. In Westeuropa übt
Frankreich die Hegemonie des historischen Geistes aus. Das französische Volk
hat das Prinzip der Staatsfreiheit, „Herrschaft des Gedankens auf dem Gebiete
des Lebens“, in die neueste Geschichte eingeführt. Alle westeuropäischen Staa-
ten sind mehr oder weniger gefolgt. Der Ostblock aus Rußland, Österreich, Preu-
ßen hat keine Idee. Gegen die französische Forderung nach dem Rheinland hilft
nur politisches Bewußtsein in Deutschland. Den Ideen Frankreichs muß mit Ideen
begegnet werden. Preußen/Deutschland ist politisch keine Macht, aber geistig am
freiesten. Der absolutistische Beamtenstaat kann die Kraft des Volkes nicht mobi-
lisieren. Nur als Vorkämpfer des Konstitutionalismus kann Preußen eine welthistori-
sche Aufgabe erlangen und damit den Begriff des „absoluten Staates“ vollenden.
„Erst in der Geltung als weltbewegendes Princip hat der Nationalgeist seine
Befriedigung und seine Freiheit erreicht.“ Ruge endet mit einem Aufruf an den
Westen, sich der russischen Gefahr bewußt zu werden

Der Patriotismus, in: Arnold Ruge, Zwei Jahre in Paris : Studien und Erinnerun-
gen. – Leipzig 1846, Bd. II, 237-346
Neudrucke in: Gesammelte Schriften VI, 1848 und Sämmtliche Werke VI,
1848

247

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in: Arnold Ruge, Der Patriotismus / hrsg. von Peter Wende. – Frankfurt am
Main : Insel Verl, 1968. – S. 7-84
und in: Werke und Briefe, Bd. 7, Zensur. Revolution 1848. Patriotismus. –
Aalen 1998. – S. 461-572
Patriotismus der Republiken ist nicht Vaterlandsliebe der Naturvölker. Maßstab ist
das Verhalten zur Revolution: Der Widerstand der nur eigentümlichen Völker muß
verurteilt werden. Der bloße Name des Volkes reicht als Freiheitsruf nicht aus.
Der deutsche Befreiungskrieg 1813 und der gegenwärtige Freiheitskrieg in Alge-
rien haben keinen Wert. Unabhängigkeit von der allgemeinen Weltbewegung ist
nicht politische Freiheit. Wir schätzen nicht bloße Eigentümlichkeit, sondern Indi-
viduen, die für das Ganze wirken; das Selbstwertgefühl kommt nicht aus dem
Unterschied, sondern aus der Genugtuung, mit anderen freien Individuen über-
einzustimmen. „Die Arbeit an den geselligen oder politischen Problemen ist die
Freiheit.“ Humanismus ist die Zusammenarbeit der Nationen. Gemeint ist Zusam-
menarbeit zwischen englischem und französischem Sozialismus (die bürgerliche
Gesellschaft muß frei werden) und deutscher Philosophie (die Religion muß auf-
gehoben werden). Humanitätstheorien haben im Völkerrecht, im Strafverfahren,
im Weltverkehr schon viel geleistet. Die rohe Differenz der Völker ist bereits auf-
gehoben. An die Stelle ist Streit um die Bestimmung des Menschen getreten. Der
Parteigeist, ein Assoziationstrieb zur Arbeit für die Freiheit, führt über die Völker
hinaus. Der Patriotismus einzelner Nationen muß in Humanität aufgelöst werden.
Der Humanismus muß sich an alle geschichtlichen Nationen zugleich wenden,
„um in allen sich eine Partei zu bilden.“ 

Rede in der 45. Sitzung der Deutschen Konstituierenden Nationalversamm-
lung am 22. Juli 1848, in: Stenographischer Bericht über die Verhandlungen
der Deutschen Konstituierenden Nationalversammlung zu Frankfurt am
Main, Bd. 2 (1848) 1098-1101
Neudrucke in: Arnold Ruge, Der Patriotismus 1968 (s.o.) S. 99-113
und in: Werke und Briefe, Bd. 7, Zensur. Revolution 1848. Patriotismus. –
Aalen 1998. – S. 207-219
Statt Vergrößerung des Bundesheeres beantragt er für die Linke einen Völker-
kongreß zur allgemeinen europäischen Entwaffnung. Der Ausschußbericht geht 
von einem Europa der Nationalstaaten als einer Friedensordnung aus. In der Tat
geht die europäische Entwicklung zu Selbständigkeit und Ehre jeder Nation und
zu Nichtintervention; jedes Volk muß sich nach eigener Bildung entfalten. Aber 
seitdem das Christentum in die Welt kam, werden die Völker auch von einem
allgemeinen Prinzip der Freundschaft zwischen den Völkern bestimmt. Die Humani-
tät ist ein höheres Prinzip als die Nichtintervention. Für die eigene Partei muß
man auch in einem anderen Volk Partei ergreifen. Die Französische Revolution
hat damit begonnen, die Heilige Allianz hat es fortgesetzt. Jetzt muß der Fürsten-
kongreß durch einen Völkerkongreß ersetzt werden. Das ist keine Utopie, in
Amerika gibt es das! Der bewaffnete Frieden muß beendet werden, weil er den
Prozeß der Annäherung der Völker rückgängig macht. Die französische republi-
kanische Regierung hat erklärt, daß sie nur noch an Interventionen zugunsten der 
Humanität denkt. Die Cobdensche Partei in England hat Entwaffnung zum Pro-
gramm gemacht. Die Engländer führen Krieg gegen Barbaren (China), sie wür-
den auch gegen Deutschland Krieg führen, wenn es barbarisch bleibt. „Wenn die 
Engländer also aufhören, uns für eine Nation zu halten, die man mit Gewalt

248

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


benützen und auskaufen kann, so haben sie keine Ursache, kriegerisch sich
gegen uns zu verhalten.“ An die Stelle der Heere treten, wie in der Schweiz, Mili-
zen. Gebraucht werden sie zur Abschreckung der Barbaren im Osten. Der Völ-
kerkongreß wird die stehenden Heere abschaffen und Italien und Polen als Natio-
nen errichten. Das wird auch das Ende der Militärherrschaft in Rußland bringen,
vielleicht nicht ohne Krieg, der aber der letzte Krieg wäre, „der Krieg gegen den 
Krieg, der Krieg gegen die Barbarei, welche der Krieg ist.“

Der Krieg und die Entwaffnung. – Berlin : Jonas, 1867. – 30 S.
Kriege werden nicht durch Waffen, sondern durch den Geist der Zeit entschieden.
Die Richtung geht zu Freiheit, Fortschritt der bürgerlichen Gesellschaft, Nationen.
Es geht nicht um Nationalität, sondern um ehrenvolle politische Existenz. Wer
politisch geachtet wird, wird nicht angegriffen. Die Deutschen müssen ihr Helo-
tentum loswerden. In den Kriegen der Gegenwart stehen Revolution und Gegen-
revolution gegenüber, die moralische Macht der Volksarmeen siegt über die phy-
sische Gewalt der despotischen Militärmächte. Jeder weitere Krieg wird die rei-
nen Militärmächte (Österreich, Rußland, Türkei) einschränken, so wird der Krieg
den Krieg beenden. Ein europäischer Kongreß wird die Entwaffnung durchführen.
(Der Text gibt sich als Appell an Frankreich in der Luxemburgkrise).

2.5.3.2 Julius Fröbel 
1805-1893. Mineraloge. Seit 1833 in der Schweiz als Dozent und als Verleger
demokratischer Literatur. 1848 im Zentralausschuß der Demokraten Deutsch-
lands, Organisator der demokratischen Partei und Abgeordneter der radikalen
Linken in der Nationalversammlung. Exil in den USA. 1862-1866 pro-
österreichischer Publizist (und Geheimdiplomat), nach 1866 pro-preußischer Pub-
lizist. 1873-1888 deutscher Konsul in Smyrna und Algier. Statt der fehlenden Bio-
graphie seine Autobiographie: Ein Lebenslauf. – Stuttgart 1890-1891. Vgl. Rainer 
Koch, Demokratie und Staat bei Julius Fröbel 1805-1893 : liberales Denken zwi-
schen Naturrecht und Sozialdarwinismus. – Wiesbaden 1978; Dietmar Schuler,
Julius Fröbel (1805-1893) : ein Leben zwischen liberalem Anspruch und nationa-
ler „Realpolitik“, in: Innsbrucker Historische Studien 7/8 (1985) 179-261.

Im 19. Jahrhundert war Fröbel einer der wenigen deutschen Autoren mit Interes-
se an westeuropäischer politischer Theorie, die üblichen deutschen Begründun-
gen des Konstitutionalismus interessierten den Demokraten so wenig wie die
sozialistische Kritik an diesen Begründungen. Er stellt Rousseau eine konsequent
individualistische Theorie des Gesamtwillens entgegen: Zwecke sind zunächst
individuell, erst aus kontinuierlicher Verständigung und Vereinbarung entstehen
gemeinsame Zwecke; über diese wird in Mehrheitsbildungsprozessen abge-
stimmt, die aber offen bleiben für Korrektur durch fortgesetzte öffentliche Kritik; 
Föderalismus und strenge Gewaltenteilung sollen die Gewalt von Mehrheitsent-
scheidungen weiter begrenzen. Jürgen Habermas hat versucht, den Fröbel von
1846/47 als einen Klassiker der deliberativen Demokratie in moderne Debatten
der politischen Theorie einzuführen (Volkssouveränität als Verfahren, in: Faktizi-
tät und Geltung. – Frankfurt am Main 1992. – S. 610-616). Fröbel hat aber im
Text von 1846 (v.a.in seinen Begriff der negativen Politik, der die ganze Wirklich-

249

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


keit meint) und im Vorwort zur Neuauflage 1847 betont, daß die skizzierte Theo-
rie eine Antizipation ist, deren Verwirklichung erst am Ende eines langen Prozes-
ses der Versittlichung der Menschheit stehen könnte. Als Polemik gegen seine 
linkshegelianischen Freunde formuliert: die Gattungsnatur steht am Ende der
Geschichte, nicht am Anfang, das Individuum will sich entwickeln und entwickelt
so die Menschheit. Der frühe Fröbel ist zufrieden zu sagen, daß die Verwirkli-
chung noch Jahrhunderte brauchen wird. Der späte Fröbel schreibt über diesen 
Verzug. 1861/64 hat er viel widerrufen, er ist im amerikanischen Exil von der De-
mokratie abgerückt (er hat dort erfahren, was er schon in Europa wußte: die ame-
rikanische Demokratie ist formal, aber nicht sittlich). Er macht jetzt die grundsätz-
liche Differenz der machtbestimmten Gegenwart zum sittlich geforderten Rechts-
zustand noch deutlicher: Der erste Band der Theorie der Politik 1861 hat die sittli-
chen Gebote der Gerechtigkeit und Freiheit zum Thema, der zweite Band 1864 
ist eine dürre Liste von Ungleichheiten auf Erden, eine Liste der Tatsachen, die
diese Sittlichkeit behindern (der Band zeigt, daß an dieser Differenz auch Fröbels
Fähigkeit, als Theoretiker aufzutreten, leidet). Auch in der Darlegung des Rechts-
zustandes gibt es Verschiebungen: Er verteidigt das „Recht der vollendeten Tat-
sache“, ergänzt das Individuum als Quelle der Zwecke um das Dasein des Staa-
tes als Hauptzweck des Staates und verzichtet auf eine ideale Verfassung und
verlangt von jedem Staat, seine eigene nur ihm angemessene Verfassung zu
entwickeln (nur diese kann Quelle der Loyalität sein). Das wird zur Basis seiner 
internationalen Theorie: Ultrademokratie und Autokratie sind Experimente der
Flügelmächte USA und Rußland, Europa muß eigene Formen finden. Die späten
Bücher Fröbels sind keine dritte Bearbeitung seiner politischen Theorie, sondern
Polemiken gegen den politischen und ökonomischen Liberalismus (Gesichts-
punkte und Aufgaben der Politik 1878 zeigt, wie viele seiner ursprünglichen Moti-
ve Fröbel in dem neuen Rahmen retten will, nicht nur seine Sozialpolitik für das
Kleinbürgertum auch seine Ansätze zu „deliberativer Demokratie“).

Die Theorie des frühen Fröbel hat kosmopolitische Züge. Er verwirft den ethno-
nationalen Staat und will reale internationale Verrechtlichung. Sein Vorbild sind 
die USA, wo nicht die Staaten föderiert sind, sondern deren Bürger. Auch an Frö-
bels Äußerungen zur internationalen Ordnung hat Habermas wieder erinnert als
„vormärzliche Radikalisierung der Kantischen Idee des weltbürgerlichen Zustan-
des“ (Der gespaltene Westen. – Frankfurt am Main 2004. – S. 149-152). Warum
Fröbel die kantianische Idee in Richtung eines Weges verläßt, den Habermas für
hegelianisch hält, wird nicht wirklich klar. Fröbel kritisierte sein frühes Werk später 
als zu idealistisch, aber gerade in den Abschnitten über internationale Beziehun-
gen hatte er schon früher klargemacht, daß die einzelnen Staaten auf die Fort-
schritte der anderen angewiesen sind und daß Nationalität als ein negatives 
Moment der Politik akzeptiert werden muß. Der ewige Frieden der universalen
Föderation kann erst in Jahrhunderten kommen und kann gegenwärtig nur religi-
ös vorweggenommen werden und durch Interventionen und Mischung der Eth-
nien („Rassen“) vorbereitet werden. Die mitteleuropäische Föderation von Republi-
ken, die Fröbel 1848 vorschlug, kann noch als ein Schritt zur kosmopolitischen
Demokratie verstanden werden, ist aber bereits ein Versuch mit der geopoliti-
schen Verteilung der politischen Macht fertig zu werden. Die Föderation sollte 
Deutschland, Polen, Ungarn, südslawische und rumänische Länder umfassen;

250

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Nationalismus ist nur eine Phase des Rückzugs der Völker auf sich selbst zur
Revision ihrer Interessen. Das Ganze ist antirussisch: Wien darf nicht zur Grenz-
stadt an der Grenze zu einem großen russisch-slawischen Reich werden. Das
Volk, das es als erstes schafft, ein freies Regime zu bilden, soll die anderen dazu
einladen, sich ihm anzuschließen (Wien, Deutschland und Europa. – Wien 1848).

Der späte Fröbel ist für seine Gleichgewichtstheorien in der Periode zwischen 
Krimkrieg und preußischem Sieg beachtet worden, v.a. für die Berücksichtigung 
der Weltbalance von USA, Rußland und Europa. Es sind die detailliertesten 
Balance-Konstruktionen des 19. Jahrhunderts, aber mit der traditionellen Balance
der Machtmittel im Mächtesystem haben sie (fast) nichts zu tun. Was hier balan-
ciert wird, ist soft power (in Fröbels Formulierung „culturgemäße Machtverhältnis-
se“). Fröbel reduziert Hegel auf den Gang der Weltgeschichte von Osten nach
Westen, auf den Weg zu mehr Realismus und mehr Individualismus. In der
Gegenwart sind die USA am weitesten fortgeschritten, das russische Reich ist am
rückständigsten. Der amerikanische Weg hat auf Europa zurückgewirkt, die euro-
päischen Staaten müssen aber eigene Verfassungsformen zwischen Ultrademo-
kratie und Autokratie finden. Die Tradition der demokratischen Russophobie ist
unverkennbar, aber Fröbel hat sich seit 1849 von der Demokratie als der einzigen
legitimen Verfassung abgewandt. Der russischen Herrschaft müssen Staaten
entgegengestellt werden, die durch eigene Verfassungsprinzipien bei ihren Bür-
gern Loyalität finden können. Staaten dürfen weiterhin keine Nationalstaaten
sein, denn das Nationalitätenprinzip ist eine Einladung zu russischer Herrschaft;
aber sie brauchen ein starkes verfassungspolitisches Sendungsbewußtsein
(„unverkennbarer Beruf“ übersetzt offensichtlich „manifest destiny“). Fröbels
Gleichgewicht ist ein Gleichgewicht von Loyalitäten (und darin merkwürdig nahe
an Ranke, der wohl keinen direkten Einfluß hatte). Der Beitrag des Geographen
zur Theorie der internationalen Beziehungen ist geopolitisch: statt abstrakter Ver-
fassungsentwürfe ein Staatensystems, „welches dem rechten culturhistorischen
Gedanken mit den rechten Kräften zur rechten Zeit am rechten Orte in der rech-
ten Form Geltung verschafft“ (Amerika, Europa und die politischen Gesichtspunk-
te der Gegenwart S. 79). Entscheidend ist die Zusammenarbeit solcher Staaten
in Europa; da ist Fröbel der Tradition der Balance näher, aber internationaler
Realismus und Verfassungstheorien sind unlösbar verwoben. Er spricht von einer 
„allgemeinen Föderation europäischer Staaten“ (ebd. S. 127), konkret ist es aber 
nur eine Version der europäischen Triarchie mit der je eigenen Rolle Englands,
Frankreichs und Deutschlands (England ist für den späten Fröbel das Vorbild, es 
ist besonders erfolgreich in der Erzeugung von Loyalität). Diese Dreiheit von
Österreich, England und Frankreich ist die einzige Alternative zur Heiligen Allianz.
Vgl.: Die europäischen Ereignisse und die Weltpolitik, in: San Francisco Journal,
16. Juni 1855, Neudruck in: Kleine politische Schriften. – Stuttgart 1866. – I,50-56 
(„die europäischen Ereignisse“ sind der Krimkrieg); Amerika, Europa und die poli-
tischen Gesichtspunkte der Gegenwart. – Berlin 1859 (wurde später in Theorie 
der Politik inkorporiert); Deutschland und der Friede von Villafranca. – Frankfurt
am Main 1859, Neudruck in: Kleine politische Schriften I,199-234; Deutschland,
Oesterreich und Venedig. – München 1861, Neudruck in: Kleine politische Schrif-
ten II,1-72. In Theorie der Politik (II, 176-338) müßte das theoretisch formuliert 

251

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sein, aber auch diese abschließende Version ist stark von Taktik und Frustratio-
nen geprägt.

Referat der Balance-Konstruktionen: Heinz Gollwitzer, Europabild und Europ-
agedanke. – München 1951. – S. 385-395 (2. Aufl., 1964. – 305-313); ders., 
Geschichte des weltpolitischen Denkens, Band I. – Göttingen 1972. – S. 455-
472. Zu Fröbels propagandistischer und diplomatischer Arbeit für die österrei-
chische Reform des Deutschen Bundes: Willy Real, Der Deutsche Reform-
verein : großdeutsche Stimmen und Kräfte zwischen Villafranca und König-
grätz. – Lübeck 1966; Christian Jansen, Einheit, Macht und Freiheit : die
Paulskirchenlinke und die deutsche Politik in der nachrevolutionären Epoche 
1849-1867. – Düsseldorf 2000.

Der Weg von der Demokratie zur Geopolitik der Verfassungen wird von der Auf-
spaltung des Kosmopolitismus in Kirche und Kolonialismus begleitet. Sein Inter-
esse an einer Zivilisierungsmission ist nicht erst von dem Fröbel der Weltpolitik 
entwickelt worden; schon aus seiner demokratisch-kosmopolitischen Phase
schleppt Fröbel den Gegensatz von Kulturvölkern und rohen Völkern mit sich.
Damals geht es hauptsächlich um Widerstand gegen die Demokratie in Europa 
(das erinnert an Fichte und Görres als deutsche Apologeten der Französischen
Revolution), aber es ist bereits ein Vorschein seines späteren eurozentrischen
Rassismus: Die Mischung der Rassen, die der Staat in Europa geleistet hat, muß 
fortgesetzt werden bis der Antagonismus von Bildung und Rohheit, das Hindernis
der friedlichen Organisation, weltweit aufgehoben ist. In Amerika hat er genuinen
Rassismus kennen gelernt (er verlangt staatliche Vormundschaft über die freige-
lassenen Schwarzen und begründet es mit dem weltweiten Kulturauftrag der Zivi-
lisierung der Erdoberfläche; vgl. Die Negersklaverei in den Vereinigten Staaten
als eine Frage der Ethik, der Politik und der Culturgeschichte, in: Aus Amerika. –
Leipzig 1857. – I, 124-188). Diese Ansätze hat er in Theorie der Politik 1864 wei-
terentwickelt. Fröbel sieht sich auch 1878 immer noch als Antirassisten in einer
rassistischen Welt und protestiert gegen „eine wunderliche Art von Humanität,
das Prinzip der Gleichheit durch Ausrottung retten zu wollen.“ Gerade deshalb
fordert er die erzieherische Vormundschaft der Europäer. In der üblichen Art des
Eurozentrismus des 19. Jahrhunderts wird von den halbzivilisierten Weltkulturen
eine nachholende Entwicklung erwartet (der deutsche Konsul in islamischen Län-
dern hatte wenig Zweifel, daß diese Entwicklung gelingen wird), für die unzivili-
sierten Gesellschaften ist nur Beherrschung als Alternative zur Vernichtung vor-
gesehen. In Fröbels Reflexion über die Wirklichkeit der Macht wird die Kirche als
Refugium der Sittlichkeit benötigt. Weltorganisation kann nur noch eine Kirche
sein. Sie ist wichtig, weil in den internationalen Beziehungen das Recht beson-
ders stark hinter der Macht zurücktritt, am allermeisten in den Beziehungen zwi-
schen zivilisierten und unzivilisierten Staaten (es geht um Verurteilung des Skla-
venhandels usw.). Kirche und Kolonialismus bleiben Fröbels Wege zur Weltkultur 
nachdem er seine Idee einer Weltföderationm aufgegeben hat. Sein letztes politi-
sches Buch ist ein religiöses Buch: Die Diesseitsreligion der Nützlichkeit wird die
halbzivilisierten Kulturen bald erreichen, aber die unzivilisierten Rassen müssen
durch die zivilisierten Völker zu nützlichen Völkern gemacht werden, sonst wür-
den sie aus dem Weg geräumt. Daß die weiter fortgeschrittenen Teile der
Menschheit von den weniger weit fortgeschrittenen nicht gehemmt werden dür-

252

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


fen, ist der Kern von Fröbels letzter Lehre. Die Dialektik von Recht und Macht ist
verschwunden. Eine Kirche, die eine sittliche Gegensteuerung bringt, wird nicht
mehr erwähnt. Wenn man überhaupt von „Sozialdarwinismus“ reden will, kann
man den späten Fröbel so nennen, aber es ist weiter das leere Versprechen der 
Zivilisierungsmission, daß alle sozialen und rassischen Gegensätze in der Welt-
kultur der Nützlichkeit gelöst werden (Die realistische Weltansicht und die utilita-
ristische Civilisation. – Leipzig 1881). Dieses Endstadium von Fröbels Kosmopoli-
tismus ist ein Gespenst seiner demokratischen Anfänge. Das Interventionsgebot
im Namen der Weltzivilisation ist das Kontinuum seines internationalen Denkens.
Fröbel endet immer mit einem Ausblick auf die kommende Weltkultur, aber der
Weg wird immer beschwerlicher.

Neue Politik. – Mannheim : Grohe, 1846. – 2 Bde.
2. Aufl. 1847 u.d.T.: System der sozialen Politik (nur geringe Änderungen)
Neudruck der 2. Aufl. Aalen 1975
I/III/9 Die Nationalitäten
Es gibt einen politischen/rationalistischen und einen genealogischen/mystischen
Volksbegriff, keiner von beiden kommt je voll zur Herrschaft. Föderalismus ist
politischer Rationalismus, aber den so föderierten Völkern fehlt innerer Zusam-
menhalt, sie werden durch äußeren Druck zusammengehalten (die Schweiz
könnte sich auflösen, wenn sie von Republiken umgeben wäre). Staaten dage-
gen, die sich nur auf naturwüchsige Nationalität berufen, „haben sich noch gar 
nicht als sittliche Existenzen legitimiert und ihr Untergang hat in der sittlichen Welt 
keine Sympathie zu hoffen.“ Völker müssen sich Zwecke setzen (die Ausrottung
roher Völker, wie sie die Europäer oft auf dem Gewissen haben, ist ein Verbre-
chen gegen Einzelne, aber keine politische Sünde). Das Prinzip der Nichtinter-
vention muß abgelehnt werden: Wenn ein Volk zu ungeschickt ist, müssen andere
Völker behilflich sein und die Vormundschaft übernehmen. Entscheidend ist, ob
zugunsten von Freiheit und Kultur oder zugunsten von Egoismus und der Roh-
heit interveniert wird. Die kultivierten Völker müssen sich zur Aufgabe machen,
bei den barbarischen Völkern die Rohheit zu beenden, sonst werden sie durch
deren Rohheit selber bedroht und zurückgehalten. „Ein Volk, welches brutale
Nachbarn hat, kann nie ganz den Forderungen der Humanität genügen.“ Das
Volk, das keine Einmischung in seine inneren Angelegenheiten wünscht, muß
sich selber bemühen, diese so zu ordnen, daß die Interessen der Humanität, der 
Freiheit und der Vernunft befriedigt werden. Nur so erwirbt sich ein Volk einen
Anspruch auf Unabhängigkeit. Die Kultur schafft für alle Völker und Individuen
eine gemeinsame vernünftige Welt, in der einen Platz zu haben, ruhmvoller und
glücklicher macht als nationale Selbständigkeit ohne wahres sittliches Bewußt-
sein.
I/IV/14 Der Kosmopolitismus und der Patriotismus
Solange die Sittlichkeit nicht bis zur Erkenntnis des menschlichen Endzwecks
gekommen ist, hat sie einen patriotisch beschränkten Charakter. „Der herrschen-
de Zweck ist Nationalzweck.“ Die Religion ist dagegen Propaganda des Kosmo-
politismus, als Kirche konstituiert wird sie Kosmopolitik. Die Kosmopolitik ist „die
wahre Politik, nur der Entwicklung der Wirklichkeit vorgreifend.“ Dieser Vorgriff ist
der einzige vernünftige Patriotismus.

253

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II/IV Der Staat und die Menschheit
II/IV/1 Die Gemeinschaft der sittlichen Aufgaben für alle Staaten
Der einzelne Staat ist die sittlich konstituierte einzelne souveräne Gesellschaft.
Sittlichkeit ist eine solidarische Aufgabe wie für alle Menschen so auch für alle
Völker. Jeder Staat muß die Freiheit der anderen Staaten anerkennen. Diese 
Anerkennung gilt aber nur für Staaten, die im Innern Freiheit anerkennen. „Die 
Freiheit in den Staaten ist die Voraussetzung des Rechts der Freiheit für die
Staaten.“ Gerechtigkeit zwischen den Staaten, der ewige Frieden, ist eine sittliche 
Forderung, die verwirklichbar ist, wenn die Staaten als sittliche Ordnung verwirk-
licht sind. Das tritt von selbst ein, wenn mächtige Staaten damit begonnen haben.
II/IV/2 Die innere Entwicklung der Staaten ist von der äußeren abhängig
Weil der innere Zustand vom Zustand des internationalen Systems abhängig ist,
hat der freie Staat ein egoistisches Interesse, den weniger freien Staaten zu helfen.
Fröbel erwartet sich viel von der Öffentlichkeit der Diplomatie.
II/IV/3 Der Krieg
Vielleicht kann der Krieg nie ganz vermieden werden, aber es kann dahin kom-
men, daß er nur noch als eine Revolution, als Unterbrechung der Politik, möglich 
ist. Der Krieg kann nicht kompetente Rechtspflege der Staaten untereinander
sein. Fröbel entwirft ein Staatensystem, in dem alle Bürger über den internationa-
len Streit abstimmen. Je größer das System ist, desto wahrscheinlicher sind
unparteiische Urteile. Unfreie Völker werden weiter zum Krieg bereit sein, aber
ein demokratisch gewordenes Volk wird nicht weiter unterdrücken.
II/IV/4 Die Vermischung der Nationalitäten
Warnung vor einem System kleiner ethnischer Staaten. Die Kultur einzelner Völ-
ker ist Vorarbeit der Kultur der Menschheit. Ethnographische und politische Gren-
zen sollen sich nicht decken. Durch Vermischung der Nationalitäten können sich 
alle Elemente der Humanität in allen Teilen der Menschheit entwickeln, der Anta-
gonismus der Bildung und Rohheit wird aufgehoben und die friedliche Organisa-
tion der Menschheit wird möglich.
II/IV/5 Die allgemeine Föderation
Die Völker sind genötigt, sich über ihre sittlichen Systeme zu verständigen, in
Zweckgemeinschaften zu treten und Mittel für die gemeinsamen Zwecke zu
organisieren. So werden die Schranken zwischen den Völkern fallen und die
Rechtsverhältnisse bis zur allgemeinen Föderation aller Staaten ausgebildet. Der
Gegensatz zwischen nationaler und internationaler Politik, des Staatsrechts und
des Völkerrechts löst sich auf, „wenn auch erst für ferne Jahrhunderte.“ Letztes
Ziel aller Politik ist die demokratisch gegliederte Bundesgenossenschaft aller
Menschen, die allgemeine Selbstregierung des Menschengeschlechts, „das sich 
als autonomischer Bewohner, Besitzer und Bewirtschafter des Planeten bewußt
ist.“

Theorie der Politik als Ergebnis einer erneuten Prüfung demokratischer
Lehrmeinungen. – Wien : Gerold, 1861-1864
Neudruck Aalen 1975
Bd. 1 Die Forderungen der Gerechtigkeit und Freiheit im Staate. – 1861
II/10 Staatsformen und Staatsverfassungen
Eine Nation, die keine eigene Verfassung fertigbringt, gehört gar nicht in den
Himmel der Freiheit, sondern in das Fegefeuer der Fremdherrschaft. Jede Nation 
muß ein eigenes Verhältnis von Macht, Recht und Freiheit finden

254

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II/17 Der Staat in seinen äußeren Rechtsverhältnissen. Staatsrecht und Völ-
kerrecht. Der Staat und die Menschheit
Rechtsverhältnisse zwischen Staaten können allein aus dem sittlichen Wesen 
des Staates folgen. Der einzelne Staat ist nur Teil der sittlich geeinten Mensch-
heit. So wie der einzelne Mensch für die Allgemeinheit nur etwas sein kann, wenn 
er für sich selber etwas ist, so kann der Staat nur etwas bedeuten, wenn er politi-
sche Ehre hat. Gerechtigkeit ist gegenseitige Anerkennung der Ehre. Internatio-
nale Beziehungen haben durchaus mit Moral zu tun (außer vielleicht auf den tie-
feren Kulturstufen). Nicht nur das Dasein eines Staates, sondern das Dasein
einer Mehrheit von Staaten ist unbedingter Zweck. „Denn die wesentliche Form
des sittlichen Menschheitsorganismus ist die einer gegliederten Staatengesell-
schaft, deren Einheit nur eine sittlich-ideale, also in Wahrheit nur eine religiöse
sein kann.“ Das Völkerrecht (internationales Recht) ist „nach der Seite der Tatsa-
chen“ das vertraglich anerkannte Recht, „nach der Seite der Prinzipien“ alle Fol-
gerungen aus der Anerkennung einer Rechtsgemeinschaft souveräner Mächte,
die keinen Richter und keine Obrigkeit über sich dulden. Deshalb geht internatio-
nal nicht die Macht aus dem Recht hervor, sondern das Recht aus der Macht.
Allerdings gibt es auch hier allgemeine Rechtsideen und das Ideal einer sittlich
und religiös geeinten Menschheit. Nach außen ist die Moral noch wichtiger als im
Innern: „Weder den Afghanen noch den Chinesen hat es etwas geholfen, daß
britische Minister zuhause verantwortlich sind.“ Denkbar ist das Föderativsystem
als ein Mittelding zwischen Staatsrecht und Völkerrecht.
Bd. 2 Die Tatsachen der Natur, der Geschichte und der gegenwärtigen
Weltlage als Bedingungen und Beweggründe der Politik. – 1864
III/9-11 Die Ungleichheit im Staat entspringt in der Regel ethnischen Unter-
schieden. Der Staat bildet sich auf Kosten von Rassen. Daß er Rassen ver-
schlingt und verdaut, ist eine der Kulturleistungen des Staates. Nationalität ist
eine Menschenmenge, die eine Nation werden will. Rasse, Sprache, Sitte, Glau-
ben, Schicksale spielen eine Rolle, letztlich ist es aber eine Frage der Macht. Es
gibt kein Nationalitätenprinzip, auch wenn der demokratische Charakter der Zeit 
dazu neigt. Der Geograph bekämpft den Irrglauben an natürliche Grenzen und 
nennt andere territoriale Bedingungen des politischen Lebens (Größe, Form,
Lage). 
III/12-13 Eine Skizze der Bewegung der Kultur von Osten nach Westen. Alle
westlicheren Völker waren Kolonien ihres jeweiligen Ostens, der im wahrsten 
Sinne des Wortes „zurückgeblieben“ ist. Liberalismus, Zivilisation, Fortschritt,
Aufklärung sind der Geist des utilitaristischen, realistischen, praktischen Westens, 
während der Osten kontemplativ, idealistisch, transzendental ist. Gegenläufig zu 
dieser Ost-West-Wanderung der Weltkultur gibt es aber einen „Rückschlag“ der
Zivilisation vom Westen zum Osten. Der Universalismus des Christentums ist
schon alt, aber erst heute wird dieser Glaube wirksam in Welthandel und Weltin-
dustrie. Der Kontinent muß auf die englischen Entwicklungen reagieren.
III/14-21 Eine tour d’horizon durch die Weltpolitik seit dem Untergang Polens und
des deutsch-römischen Reiches (beide erlagen dem realistischen Geist der neue-
ren Zeit) und dem Aufstieg der russischen Macht und des amerikanischen Staa-
tensystems. In Europa dominiert Frankreich, aber die wachsende Macht der bei-
den Flügelmächte erzwingt eine Neuorganisation Europas. Österreichs Aufgabe
ist, die slawisch-ungarischen Völker im Namen der Kultur zu bearbeiten. Aber

255

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Österreich muß lernen, Frankreichs Macht im europäischen System anzuerken-
nen.
III/22 Das Verhältnis der aktiven Weltmächte zu den rohen und passiven Län-
dern und Völkern
Es gibt eine Pflicht zur Verbreitung der Zivilisation. „Die unzivilisierte Menschheit
unter der Vormundschaft der zivilisierten, die passive unter der Führung und
Anleitung der aktiven: das ist der letzte und allgemeinste Ausdruck einer den
Erdkreis umfassenden sittlichen, politischen und ökonomischen Menschheits-
Ordnung.“ Die zivilisierte Welt teilt sich diese Aufgabe nach der geographischen
Lage der Länder. Fröbel sieht so vier Weltmächte (USA, Rußland, Großbritan-
nien, Frankreich), aber fragt, warum Österreich keine Rolle im Mittelmeer über-
nimmt.
III/23 Die Weltpolitik und die völkerrechtliche Aufgabe der Kirche
Politik kann die sittliche Ordnung nicht allein herstellen. Sie bedarf der Religion im
Staat, im Staatensystem und v.a. im Verkehr des zivilisierten Staatensystems „mit
den tiefer stehenden und unselbständigen Gliedern der Menschheit.“ Die 
Menschheit entwickelt sich zu einer Weltkirche, die sich nicht mit der fruchtlosen
Aufgabe beschäftigt, Dogmen zu vereinheitlichen, sondern mit Verurteilung des 
Sklavenhandels, Verteidigung unterdrückter Völker, Abschaffung von Menschen-
opfern und Verdammung völkerrechtlicher Gewalttaten und Wortbrüchigkeit. Mit
dieser Kirche über den Staaten „wird der gesellschaftliche Bau des Menschenge-
schlechtes wenigstens in seinen wesentlichen Stücken fertig sein.“ 

Gesichtspunkte und Aufgaben der Politik : eine Streitschrift nach verschie-
denen Richtungen. – Leipzig : Duncker & Humblot, 1878. – 466 S.
I Der allgemeine Inhalt der politischen Tätigkeit
Der Weltstaat wird nicht sinnvoller, wenn man ihn als Föderation denkt. Es gibt 
keine Analogie von Individuum und Staat: „Ein souveränes Individuum zu sein, ist 
nicht die Bestimmung des Menschen, aber eine souveräne Macht zu sein, ist die
Bestimmung des Staates.“ Die einzige mögliche civitas maxima ist eine Kirche;
sie kann universal sein, weil sie geistige Ausbreitung ist.
XXI Die Machtpolitik
Alle Politik ist Machtpolitik, der Staat muß nach innen und außen Macht entfalten
(ein im Innern schwacher Staat kann nach außen keine Macht entfalten, ein nach
außen schwacher Staat kann fremde Einmischungen nicht abweisen). Die euro-
päischen Staaten haben die kulturhistorische Aufgabe erziehender Vormund-
schaft über die Völker und Rassen der übrigen Welt. Diese Aufgabe darf nicht
aus Trägheit versäumt, aber auch nicht aus Laune übernommen werden. Da jeder 
Staat seinen Kulturberuf selber wählen und darnach seinen Machtbedarf bestim-
men muß, wird sein Verhalten zu anderen Staaten eine Sache der Ehre und der
politischen Moral, in der nur Gewalt entscheiden kann. Theorien, die Kriege miß-
billigen und Nichtintervention verlangen, „sind ohne politischen Sinn und Ver-
stand.“ Die Grenzen, die Fröbel sieht, sind von Klugheit gesetzte Grenzen: ein
Staat, der andere verarmt, wird selber ärmer, ein Staat der andere destabilisiert,
wird Opfer der Instabilität. Die Idee einer Föderation der Vereinigten Staaten von
Europa war eine demokratische republikanische Phantasie unter dem Einfluß
Amerikas. Aber die europäischen Staaten müssen zusammenarbeiten, wenn sie 
nicht, wie einst Griechenland, Opfer eins neuen Makedoniens werden wollen.

256

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.5.4 Völkerrecht
Deutschland ist das einzige Land mit theoretischen Debatten über das Völker-
recht. Das war schon in der Zeit des deutschen Idealismus so, als sich philoso-
phisches und diplomatisches Völkerrecht fremd gegenüberstanden und allein
Hegel den Völkerrechtlern folgte, daß Beziehungen zwischen Staaten nicht der 
Philosophie unterworfen werden können. Die Völkerrechtsdiskussion des 19.
Jahrhunderts will im bestehenden Völkerrecht Anlässe zur Hoffnung für ein künf-
tiges Völkerrecht finden. In diesen Debatten ist das ganze Spektrum vom Interna-
tionalismus bis zum Bellizismus vertreten. Bei den Juristen ist in Deutschland die
Formel vorherrschend, daß Völkerrecht und irgendeine Form internationaler
Gemeinschaft mit Staatensouveränität und Recht zur Kriegsführung vereinbar
sind. Deutschland ist für diese Position führend, historisch kommt sie von G. F.
Martens (letzte Ausgabe zu Lebzeiten französisch 1821) und Klüber (französisch
1819, deutsch 1821). In der Mitte des 19. Jahrhunderts hat Heffter diese Position
nicht nur für Deutschland geprägt. Das ist die einzige stabile Tradition im deut-
schen Völkerrechtsdiskurs: Heffters Lehrbuch, das als würdigster Nachfolger von
Martens galt, Mohl und Bulmerincq, die Abrisse in Enzyklopädien geschrieben
haben (aber mit diskursiven Texten wichtiger sind), am Ende die Summe von 
Holtzendorffs Handbuch. Als Lehrbuchautor gehört auch Bluntschli hierher (man
muß beachten, daß der international einflußreichste deutschsprachische Völker-
rechtler nicht in diesem Kapitel referiert wird, sondern im Kapitel INTERNATIO-
NALE ORGANISATION, Abschnitt 3.5.2). Zur Vermittlung von Souveränität und
Internationalismus gehören auch die Interventionslehren. Hermann Strauch
(1838-1904, Professor in Heidelberg) sieht ein Recht auf Intervention, weil eine
Rechtsgenossenschaft der Völker besteht (seit dem Westfälischen Frieden). Das
Recht auf Intervention ist der Schlußstein der internationalen Rechtsordnung,
muß aber Abwehr der Gemeingefahr bleiben (etwa bei Verschiebung des Gleich-
gewichts). Humanitäre Intervention wird abgelehnt, weil sie auf der Unterstellung
beruht, „daß die Völkerrechtsgenossenschaft der Anfang eines Weltbundesstaats 
sei, welcher seinen Angehörigen gewisse Bürgerrechte garantiert habe.“ Er
wünscht sich einen Beistandsvertrag gegen die Sozialdemokratie. Außerhalb
Europas ist Intervention sowieso nur eine Frage der Politik (Zur Interventions-
Lehre : eine völkerrechtliche Studie. – Heidelberg 1879, auch in: Festgabe zum
50jährigen Doctorjubiläum des Herrn Geh. Rath Prof. Dr. J. C. Bluntschli darge-
bracht von den Dozenten der Universität Heidelberg. – Heidelberg 1880). Fried-
rich Heinrich Geffcken (1830-1896, Diplomat der Hansestädte, Syndikus von
Hamburg, Professor in Straßburg) will wegen des hohen Status der Souveränität
im Völkerrecht Intervention nur rechtfertigen, wenn es ausnahmsweise noch 
höheres Recht gibt, wenn innere Vorgänge andere Staaten beeinträchtigen, wenn
das Völkerrecht geschützt werden muß. Gegen unzivilisierte und fanatische Völ-
ker, von denen keine Gegenseitigkeit erwartet werden kann, gilt das Interven-
tionsverbot nicht (Das Recht der Intervention, in: Handbuch des Völkerrechts : auf 
Grundlage europäischer Staatspraxis / hrsg. von Franz von Holtzendorff, IV
(1889) S. 129-168).

Auch in Deutschland gibt es Positionen, die mit den Kompromissen zwischen
Souveränität und Weltrecht unzufrieden sind; sie haben aber keine Lehrkontinui-

257

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tät begründen können. An diesen abweichenden Positionen sind Juristen oder
gar spezialisierte Völkerrechtler wenig beteiligt. Diese abweichenden Positionen 
kommen zunehmend von Philosophen. Die Abweichungen sind entweder Forde-
rung nach stärkerer Verrechtlichung oder Ablehnung jeder nachhaltigen Verrecht-
lichung. Auf der politischen Linken gibt einen starken liberalen Nationalismus, der 
den Supranationalismus der Heiligen Allianz abwehren will und nur einen 
schwachen Internationalismus zulassen kann. Hierzu zählen der liberale Histo-
riker und Staatswissenschaftler Carl von Rotteck und der demokratische Jurist
H. B. Oppenheim. Die Interventionslehre dieser Position ist Nichtintervention.
Carl Friedrich Heiberg (1796-1872, Anwalt in Schleswig) schließt sich aber
Rotteck an, daß das Prinzip der Nichtintervention nicht absolut sein kann; man
muß stören, was den Frieden stören könnte (Das Princip der Nichtintervention in
seiner Beziehung auf die äußere und innere Organisation des Staates. – Leipzig
1842). Carl von Rottecks Sohn Hermann von Rotteck (1816-1845, Privatdozent
der Philosophie in Freiburg, bekannt als Fortsetzer der Weltgeschichte und des
Staatslexikons seines Vaters) bekämpft dagegen in einer klassischen Darlegung 
der liberalen Position alle Interventionen als unvereinbar mit der Selbständigkeit
der Völker. Intervention ist ein Vorwand für Gewaltherrscher und Jesuiten, mal
wird Völkerbeglückung, mal Weltfrieden, mal Religion als Grund genannt. Auch
die humanitäre Intervention, die sein Vater akzeptiert hatte, lehnt er ab. Es bleibt
Anerkennung einer Freiheitspartei in einem Unabhängigkeitskrieg (Das Recht der
Einmischung in die inneren Angelegenheiten eines fremden Staates vom ver-
nunftrechtlichen, historischen und politischen Standpunkte erörtert. – Freiburg i. 
Br. 1845). Eine andere liberale Position hat einen starken Internationalismus:
Fallati, I. H. Fichte, K. L. Michelet, Ahrens, Fricker. Nur Fricker ist Jurist, die 
Argumente kommen aus dem philosophischen Völkerrecht, die Gegenwart des 
Völkerrechts ist eine Mahnung zur Überwindung der anarchischen Staatengesell-
schaft, diese Überwindung kann im existierenden Völkerrecht kaum Ansatzpunkte
finden.

Auch auf der politischen Rechten gibt es einen starken Internationalismus. Der
Konservative Kaltenborn von Stachau setzt auf die Regelung des anarchischen
Systems durch die Pentarchie der Großmächte. Die Position des konservativ-
liberalen Juristen Bluntschli ist eine Aktualisierung dieser Position in einer interna-
tionalen Organisation. Der konservativ-liberale Trendelenburg muß als Philosoph
höhere Ansprüche an die Legitimität der internationalen Ordnung stellen und muß 
dafür, wie andere liberale Philosophen, auf internationale Verrechtlichung in der 
Zukunft verweisen. Dagegen steht aber eine starke etatistisch-nationalistische
Position, die als Leugnen des Völkerrechts und als Realismus klassifiziert werden
kann. Hierher gehören der Jurist Pütter und die Philosophen Rößler und Lasson.
Diese Autoren haben unverblümt durchdacht, was es heißt, daß es keinen Prätor
über den Staaten gibt und geben sollte. Sie sind Hegelianer (auch wenn ihre 
Position nicht völlig Hegels eigene Lehre ist), unterscheiden sich aber nicht wesent-
lich von der südwestdeutschen Tradition des Liberalismus.

Daß Philosophen noch stark vertreten sind, setzt eine deutsche Tradition des 
Vernunftrechts fort. In Deutschland kann Vernunftrecht die Stelle des Zivilisa-
tionsfortschritts übernehmen, am Ende sind Vernunft und Zivilisation immer

258

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schwieriger auseinander zu halten. Kantianer gibt es keine, aber es gibt ein star-
kes Bedürfnis, Kant zu antworten. Der ewige Frieden verfolgt diese Autoren:
Niemand hält ihn für möglich (wenigstens nicht in absehbarer Zeit), aber ein Sur-
rogat für Kants Surrogat für den Weltstaat muß angeben werden. In diesem 
Widerspruch gegen Kant sind alle Autoren in gewissem Sinne Hegelianer, wenn
sie von einer Welt ohne Prätor über den Staaten ausgehen. Aber die meisten 
widersprechen auch Hegel. Da sie Hegels Anweisung, von der Zukunft nichts zu
wissen, mißachten, verlegen sie wie Kant die internationale Verrechtlichung in die
Zukunft. Man muß sich hüten, einen einheitlichen Hegelianismus zu suchen. Es
gibt die entschiedenen Etatisten wie Gans, Pütter oder Lasson; es gibt Fallati,
Oppenheim und Michelet die das hegelsche Völkerrecht ohne internationale Ver-
rechtlichung als einen Fehler des Systems ansehen; und dazwischen Heffter (der
sich zu Hegel bekennt, freilich nur, als er Schellings Quelle des Völkerrechts in 
der Offenbarung ablehnt). Trendelenburg schreibt seine Texte in Abgrenzung von
Kant, aber seine Beschreibung des internationalen Systems klingt „hegelianisch“
und unterscheidet sich damit nur wenig von Kants eigener machtpolitischer
Beschreibung der Gegenwart des internationalen Systems. Karl Ludwig Miche-
let (1801-1893, von Herkunft Jurist, aber ein direkter Schüler Hegels und Profes-
sor der Philosophie in Berlin), will gerade im Völkerrecht selbständig sein. Er ver-
sucht Kants Sollen eines ewigen Friedens und Hegels Sein eines nur von Inte-
ressen bestimmten Vertragsrechts durch die Weltgeschichte zusammenzubrin-
gen. Er erwartet regionale Staatenbünde, Bünde der einzelnen Menschenrassen
für Aufgaben einzelner Erdteile und darüber hinaus eine Menschheitsorganisation 
für Aufgaben der ganzen Erde. Diese übernationalen Institutionen können kein
Staat sein, sondern nur ein Schiedsgericht (trotzdem sieht er ein Bundes-
Exekutionsheer vor). Er kann Heilige Allianz und Pentarchie als Beginn dieser 
internationalen Organisation würdigen (und den Krimkrieg als Exekution eines 
internationalen Urteils). In der Gegenwart wird das Wohl des eigenen Volkes aber 
noch als das Höchste angesehen, Staatskunst und Sittlichkeit sind noch im
Widerspruch. Erst die Zukunft freiheitlich organisierter Staaten kann diesen 
Widerspruch beenden. Michelets Skizze des Kriegsrechtes geht wie die meisten
Juristen des 19. Jahrhunderts von einem Rest der Lehre vom gerechten Krieg aus.
Sein Völkerrecht ist ein philosophisches Völkerrecht wegen der Unterscheidung 
von Weltgeschichte und Völkerrecht. Über dem Völkerrecht steht ein höheres
Recht des Weltgeistes oder der Weltgeschichte, dem die sich Völker opfern müs-
sen. Völker, die den Weg zur Freiheit nicht gehen können, gehen unter. Aber
Eroberung gehört in die Weltgeschichte, nicht ins Völkerrecht. Er sieht auch
Auferstehung von Völkern vor. Michelet hat Hegels geographische Weltge-
schichte noch als Bewahrung von kulturellen Eigenheiten begriffen: Die Weltge-
schichte der Freiheit schreitet auf dem Weg vom Orient nach Amerika voran, aber 
sie wird den umgekehrten Weg zurückkehren und alle Völker können dann mit 
dieser Freiheit des Weltbürgerrechts ihre eigenen Züge verbinden. Michelets
China bleibt stark patriarchalisch, sein Indien und Japan stark feudal, sein Vorde-
rer Orient und Afrika stark von der Exekutive geprägt (Naturrecht oder Rechtsphi-
losophie als praktische Philosophie enthaltend Rechts-, Sitten- und Gesell-
schaftslehre. – Berlin 1866, Neudruck Leipzig 1970, v.a. II, 212-243 Das Völker-
recht, II, 243-264 Das Weltbürgerrecht, II, 438-444 Das Weltbürgerrecht (diesmal 
im Teil Allgemeine Geschichte des Rechts). Vgl. Matthias Moser, Hegels Schüler
C. L. Michelet : Recht und Geschichte jenseits der Schulteilung. – Berlin 2003 
(der Titel bezieht sich darauf, daß Moser die übliche Scheidung von Rechtshege-
lianern und Linkshegelianer ablehnt, auch die sogenannten Rechtshegelianer

259

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


waren mehr oder weniger liberal). An den Völkerrechtsvorlesungen, die der
berühmte hegelianische, liberale Jurist Eduard Gans (1797-1839, Prof. in Berlin)
1834 bis 1839 hielt, ist zunächst auffallend, wie sehr sein Völkerrecht ein diplo-
matisches Völkerrecht ist, das sich für Rangordnung und Gleichgewicht der Staa-
ten interessiert (und vielleicht noch mehr für die diplomatischen Vertretungen).
Auch die Äußerungen zum Krieg sind nur oberflächlich juristisch: Kriege sind
Bewegung der Völker gegeneinander, Prozesse der Völker vor dem Tribunal der
Weltgeschichte als Weltgericht. „Völker können nur streiten, sich nur mitteilen
durch Krieg“ Den Krieg auf Rechtsverletzungen reduzieren, hieße „den Begriff
des Krieges formularisieren und das Volle und Kräftige des Begriffes verdürftigen
und verflachen.“ Der ewige Frieden wäre das Aufhören alles Gegensatzes und 
allen Lebens. Wenn aber der Krieg nötig ist, dann muß er auch verrechtlicht wer-
den (nach Nachschriften von Studenten erstmals veröffentlicht in: Jana Kiesel-
stein, Eduard Gans und das Völkerrecht : die Vorlesung zum Positiven Völker-
recht. – Frankfurt am Main 2009). Gans und Heffter planten ein gemeinsames
Völkerrechtslehrbuch, in dem Gans das Kriegsrecht bearbeiten wollte. Wahr-
scheinlich ist uns keine große juristische Leistung verloren gegangen: Absolute
Souveränität und Lob des Krieges sind weit gröber als bei Hegel oder den Juristen 
des 19. Jahrhunderts. Die zeitgenössischen Parallelen zu Rotteck einerseits und
Pütter andererseits sind deutlich. Unter den Philosophen ist weniger Hegel ver-
wandt als Gans‘ französischer Freund Victor Cousin. Die Völkerrechtler seit Heff-
ter (der versicherte, nicht zu wissen, wie sein Kollege und Freund das Kriegsrecht 
bearbeiten wollte) versuchten für Jahrzehnte solche Positionen zu umgehen, erst
um 1870 kehren sie abgeschwächt wieder. Vgl. Corrado Bertani, Eduard Gans e i
problemi del dirito internazionale, in: Materiali per una storia della cultura giuridica
34 (2004) 261-293; Jana Kieselstein a.a.O.

Immanuel Hermann Fichte, der selbständigste Bearbeiter eines philosophischen
Völkerrechtes, unterscheidet sich wenig von diesem hegelianisch-
antihegelianischen Denken. Er rezipiert das Völkerrecht auf dem Stand Heffters, 
aber das Völkerrecht, das den Krieg als Rechtsmittel anerkennt, kann nicht zum 
Frieden kommen. I. H. Fichtes Ethik endet nicht mit Weltstaat oder Weltrecht,
sondern mit der Annäherung an die Menschheitsgesellschaft und das Reich Got-
tes. Deshalb steht er im Kapitel der Philosophen (Abschnitt 5.4.1.4). August von
Bulmerincq hat ihn als Abschluß des philosophischen Völkerrechts gewürdigt,
aber der Völkerrechtswissenschaft die Aufgabe gestellt, zur Philosophie des posi-
tiven Rechtes weiterzugehen. Fichtes Erwartungen sind bei Bulmerincq zur Hoff-
nung auf eine Annäherung der Rechtsgesinnung der Völker geworden (Die Syste-
matik des Völkerrechts von Hugo Grotius bis auf die Gegenwart. – 1858).

Die Krauseanische Tradition der Annäherung an das universale Recht ist nach 
den Verfolgungen 1831 (siehe Band I, 594-600) in Deutschland wenig für das
Völkerrecht genutzt worden. Heinrich Ahrens (1808-1874, Professor in Brüssel,
Graz, Leipzig, 1848 linksliberales Mitglied der Frankfurter Nationalversammlung)
hat in den zahlreichen Fassungen seines Naturrechts das Völkerrecht zunächst
nur marginal erwähnt. Ausführlicher wird er erst in der französischen Ausgabe
1868, als in den deutsch-französischen Spannungen die internationale Friedens-
bewegung wuchs, und in der deutschen Ausgabe 1871, als er auf den Deutsch-
Französischen Krieg reagierte. Der Nationalstaat muß die privilegierte politische

260

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einheit sein, weil jede Nation ihren Beruf hat. Ahrens kann zunächst wenig Hoff-
nung auf internationale Verrechtlichung machen. Die Vorschläge sind die alten:
Konstitutionen, Zollunion, Föderalismus (ein Staat, der sich im Inneren frei glie-
dert, wird auch nach außen kein Machtstaat sein). Die Staaten sollen nicht äuße-
ren Hader suchen, sondern im Innern die unteren Schichten durch Verbreitung
von Bildung und Wohlstand gewinnen. Der ewige Frieden kann nur Frucht eines
langen Zivilisationsprozesses sein. Wenn auch Rußland diesen Weg gegangen
sein wird, kann Europa zu einer Union kommen wie Amerika: ein jedes Volk wird
dann im Glanz seiner eigenen Kultur scheinen, alle aber in friedlichen Bahnen
und gegenseitiger Ergänzung (Naturrecht oder Philosophie des Rechts und des
Staates auf dem Grunde des ethischen Zusammenhangs von Recht und Kultur. –
6. Aufl. – 1870-1871, Neudruck Aalen 1968, v.a. S. 525-530 Schlussbetrachtung 
über Reformen im Völkerrecht). Zu Ahrens vgl. Max Klüver, Sozialkritik und Sozial-
reform bei Heinrich Ahrens. – Hamburg 1967; Evi Herzer, Der Naturrechtsphilosoph
Heinrich Ahrens (1808-1874). – Berlin 1993 (beide kommen ohne Erwähnung des
Völkerrechts aus).

Seit 1870 wird gerade in Deutschland (aber nicht nur in Deutschland) deutlich,
daß sich die Kompromißformeln der Völkerrechtler auflösen: Die nicht organisier-
te Staatengemeinschaft wird bestimmter anarchisch gesehen. Heinrich von Treitsch-
kes Politik-Vorlesungen zeigen diesen realistischen Wandel: Das Völkerrecht beruht
auf der Machtbalance, die Regeln des Völkerrechts sind diplomatische Regeln.
Treitschke ist kein Völkerrechtsleugner, aber der Rechtscharakter des Völker-
rechts ist kaum noch erkennbar. Lasson leugnet den Rechtscharakter des Völker-
rechts, aber er will das bestehende Völkerrecht nicht abschaffen (er will es sogar 
weiterentwickeln), aber nicht als Recht, sondern auf Grund der Interessen der 
Staaten. Aber auch die Juristen sehen die Staatenwelt jetzt anarchischer. Einer-
seits wird eine reale internationale Organisation gefordert (Bluntschli bleibt freilich
unter den deutschsprachigen Juristen bis ins 20. Jahrhundert allein). Andererseits
werden Verträge zur einzig möglichen Basis des Völkerrechts erklärt. Karl Berg-
bohm (1849-1927, Dozent in Dorpat (Tartu), Professor in Marburg und Bonn)
versichert, Bluntschlis Rede von „einem großen ethischen, geschichtlichen Ent-
wicklungsprozesse“ und vom „gemeinsamen Rechtsbewußtsein der Menschheit“ 
nicht verstehen zu können (gewiß meint er auch seinen Lehrer Bulmerincq, wie
sein Bulmerincq-Eintrag in Allgemeine Deutschen Biographie 47 (1903) 348-350 
zeigt). Entscheidend ist der wirkliche Willen der Staaten, der sich in Verträgen 
ausdrückt. Auf Lebensfragen der Staaten will Bergbohm kein Recht anwenden.
Sein Vertragsrecht bezieht sich nur noch auf Gegenstände, die später „funktional“
genannt werden, und diese Dichotomie ist ein weiterer Beleg, wie wenig der
internationale Verkehr zum Frieden führen muß (Staatsverträge und Gesetze als
Quellen des Völkerrechts. – Dorpat 1877). Mit dem Verlust der internationalen
Gesellschaft wird die Souveränität von einem der Fakten des Völkerrechts zu
dessen einzigen Fundament, Völkerrecht kann nur noch als Selbstbeschränkung
der Staaten verstanden werden (Philipp Zorn 1880, Georg Jellinek 1882, Heinrich
Triepel 1899). Selbst Völkerrechtslehrbücher können jetzt diesen neuen Ton 
erhalten. Carl Gareis (1844-1923, Professor in Gießen, Königsberg, München) 
kann noch wie eine Kurzfassung von Holtzendorffs Handbuch klingen, definiert 
den Krieg aber kommentarlos nicht mehr als Verteidigung der Rechte eines Staa-

261

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tes, sondern seiner Interessen. Jeder Hinweis auf den gerechten Grund einer 
Rechtsverletzung ist verschwunden (Institutionen des Völkerrechts. – Gießen
1888. – § 79). Massiv zeigt sich die Verschiebung auch im Kriegsrecht. Heinrich
Rettich, ein anderer Bulmerincq-Schüler, kein so berühmter Kritiker des Natur-
rechts wie Bergbohm, aber ein ebenso dogmatischer Positivist, versucht streng
zu trennen, was die Kriegsrechtsautoren als Wissenschaftler und als Philosophen
sagen (Bluntschlis Hinweis auf das humane Interesse, den Krieg möglichst als 
Rechtshilfe aufzufassen, damit seine Anwendung beschränkter werde, gilt ihm
nur noch als Sentimentalität eines alten Mannes). Krieg rechtlich als Prozeßmittel
zu konstruieren, scheidet aus. Einem positiven Kriegsrecht kann man nur den
tatsächlichen Krieg zugrunde legen, der nationaler Willen sei (da man diesen 
nationalen Willen nicht verurteilen wollte, habe man den Krieg zur Reaktion auf
eine Rechtsverletzung erklärt). Rettich kommt mit einem einzigen Rechtstitel des
Krieges aus: der Überzeugung des Staates, „einen für sein Wohl nötigen Zweck
nur auf kriegerischem Wege erreichen zu können.“ Wieso das ein Rechtstitel ist, 
kann Rettich nicht einmal fragen (Zur Theorie und Geschichte des Rechts zum
Kriege : völkerrechtliche Untersuchungen. – Stuttgart 1888). Die Auflösung des
Kriegsrechts des 19. Jahrhunderts zeigt sich auch mitten in Holtzendorffs Hand-
buch. Dort definiert Carl Lueder (1834-1895, Professor in Leipzig und Erlangen,
v.a. Strafrechtler) den Krieg als gewaltsame Durchsetzung eines Anspruchs, nicht 
länger eines Rechtsanspruchs; der Rechtsstreit gehört nicht zum Wesen des 
Krieges, sondern ist nur „zufälliges Moment“. Jeder Krieg soll rechtlich gefaßt
werden, das hat eine hohe praktische Bedeutung. Aber kriegerische Gewalt ist
unbeschränkt, es können nur humanitäre Regeln zugelassen werden, die den
Zweck des Krieges nicht beeinträchtigen. Und auch dieses verarmte Kriegsrecht 
muß in Ausnahmefällen von der Kriegsraison außer Kraft gesetzt werden (Krieg 
und Kriegsrecht im Allgemeinen, in: Handbuch des Völkerrechts : auf Grundlage
europäischer Staatspraxis / hrsg. von Franz von Holtzendorff, IV (1889) S. 169-
367). Diese Position hatte Lueder bereits in einem offiziösen Werk für das Deutsche
Rote Kreuz vertreten (Die Genfer Convention : historisch und kritische-dogmatisch
mit Vorschlägen zu ihrer Verbesserung. – Erlangen 1876) und in einem Vortrag
wiederholt (Recht und Grenze der Humanität im Kriege. – Berlin 1880): Der euro-
päische Frieden ist nur ein Traum weichlicher Zeiten und kein schöner Traum,
Kriege dürfen nicht falsch human sein, weil eine rasche Entscheidung humaner 
ist. Der militärische Realismus gebietet, daß Humanität im Krieg nur berechtigt
und zulässig ist, soweit Natur, Wesen und Zweck des Krieges es gestatten. Diese 
Position ist nicht weit von der Position der deutschen Heeresleitung entfernt und
es ist nicht ausgeschlossen, daß es eine Vorlage von Moltkes Schreiben an 
Bluntschli über das Kriegsrecht war, das Lueder 1889 wiederum zustimmend 
zitieren kann. Lueder betont richtig, daß die Lehre von der Kriegsraison die herr-
schende Lehre seit Grotius ist, aus dem 19. Jahrhundert zitiert er die Autorität
von G. F. Martens, Heffter und Bulmerincq. Das Argument ist aber außerhalb 
Deutschlands in Ost und West heftig kritisiert worden. Der russische Völkerrecht-
ler Vladimir Hrabar denunzierte 1893 die deutsche Rede vom Primat der militäri-
schen Notwendigkeit als Folge der unbedingten Notwendigkeit des Sieges für die
Deutschen (Antrittsvorlesung in Dorpat 1893, zit. nach Lauri Mälksoo, The Science
of International Law and the Concept of Politics : the Arguments and Lives of the
International Law Professors at the University of Dorpat/Iur’ev/Tartu 1855–1985,

262

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in: British Year Book of International Law 76 (2005) 445). John Westlake bemerkt
zwar die Wurzeln dieser Konstruktion im Strafrecht, warnt aber, daß mit der 
Zulassung dieser Kriegsraison alle Beschränkungen der Kriegführung rückgängig 
gemacht werden (Chapters on the Principles of International Law. – Cambridge
1894. – S. 238-244 Principles Relating to the Conduct of War Generally : Kriegs-
manier and Kriegsraison; ders., International Law (2. Aufl. 1913) II, 126-128).
Umgekehrt dürfte W. E. Halls Warnung 1889, daß das Völkerrecht erst nach
einem großen Krieg fortgebildet werden kann, eine realistische Reaktion auf
Lueder sein. Diesen Kritikern geht es wohl weniger um Lueder selber, als um die
Blockade der Weiterentwicklung des Kriegsrechtes durch deutsche Heeresfüh-
rung und Diplomatie. Gerade konservative Autoren wie Pütter und Kaltenborn von
Stachau hatten ihre Apologie des Krieges als Rechtsmittel darauf gegründet, daß 
das Kriegsrecht den Krieg humaner gemacht hat. Lueder, der den konservativen
Militärs beispringen will, zeigt die Auflösung auch des konservativen Argumentes.
Zu Lueder ist wenig geschrieben worden. Isabel V. Hull, „Military Necessity“ and
the Laws of War in Imperial Germany, in: Order, Conflict, and Violence / ed. by
Stathis K. Kalyvas ... – Cambridge 2008. – S. 352-377 hat gesehen, daß er die
Kriegsräson nur als Notfall zuläßt, und würdigt das als einen Versuch, die Verbin-
dung zwischen der „militärischen Notwendigkeit“ der deutschen Militärs und dem
Völkerrecht zu bewahren; aber sie hat die lange Symbiose zwischen Lueder und 
den Militärs zu wenig beachtet. Die Geschichte der Konzepte der militärischen
Notwendigkeit und der Kriegsräson im 19. Jahrhundert benötigt eine umfassen-
dere Bearbeitung.

2.5.4.1 Karl Theodor Pütter
1803-1873. Rechtsprofessor in Greifswald.

Unter den Juristen ist Pütter der einzige reine Souveränitätsautor. Er akzeptiert 
nur einen Satz des Völkerrechts (daß Staaten souverän sind), alle anderen Sätze,
die in den Lehr- und Handbüchern zu stehen pflegen, werden von den einzelnen 
Staaten nach eigenem vernünftigem Willen anerkannt oder verworfen, so daß
jeder Staat sein eigenes Völkerrecht besitzt, für das er bei Konflikten auch
kämpft. Der Krieg gilt im positiven Völkerrecht deshalb nicht nur als rechtlich,
sondern auch als gerecht, wenn ein Staat ihn nach seinem eigenen Recht für
sein eigenes Heil für notwendig ansieht. Man spürt noch die Theorie der europäi-
schen Fürstengesellschaft heraus: Obwohl ihre Willen in Widerspruch stehen und
sie Kriege gegeneinander führen, erkennen die Staaten einander an. Darin ist er 
sich mit seinem Zeitgenossen Kaltenborn von Stachau einig, aber dessen Lehre, 
daß das Völkerrecht ein subjektives und ein objektives Prinzip vereinen muß,
kann er nicht dulden. Eine Wissenschaft kann nur ein Prinzip haben; beim Völker-
recht ist es das subjektive Recht der Staaten. Seine Lehre beruht auf Hegel, aber
er besteht darauf, daß bereits Aristoteles und Vattel das gesagt haben. Eine
Veränderung der Beziehungen zwischen Staaten im Laufe der Geschichte kann
Pütter nicht erkennen. Aber der Krieg ist erträglicher geworden (durch Technik
nicht durch Recht). Pütter hat seinen Gedanken immer wiederholt; er klagt,
daß niemand es hören will. Zuletzt wurden ihm in einer führenden Zeitschrift

263

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


über 80 Seiten eingeräumt, aber seine Diskussion hat er weiter nicht bekommen.
Vgl. außerdem: Über Begriff und Wesen des praktischen europäischen Völker-
rechts, in: ders., Beiträge zur Völkerrechts-Geschichte und Wissenschaft. –
Leipzig 1843. – S. 1-19; Rezension von Heffter, Hälschner, Fallati und Oppen-
heim in: Kritische Jahrbücher für deutsche Rechtswissenschaft 9 (1845) 769-819;
Über das Princip des praktischen europäischen Völkerrechts, in: Zeitschrift für die
gesamte Staatswissenschaft 4 (1847) 535-562. 

Die Staatsehre oder: Souveränität als Princip des practischen Europäischen
Völkerrechts, in: Zeitschrift für die gesamte Staatswissenschaft 6 (1850)
299-384
Alle Staaten wollen souverän sein, erklären aber zugleich, daß sie das gemein-
same Recht achten, d.h. das Völkerrecht kommt aus der Anerkennung. Der 
Zweck des Staates, Recht und Gerechtigkeit zu bieten, ist vom Zweck der Völker
und der Menschen nicht wesentlich verschieden. Der Staat will das sittliche Volk
und den sittlichen Menschen, weil er sich selbst als „die freie Gemeinschaft der
den freien Willen wollenden Freien“ will. Daraus folgt, daß Staaten souveräne
Völker sind. Die Anerkennung von Staaten ist eine gegenseitige Anerkennung als
souveräne Völker und damit eine gegenseitige Anerkennung von Zwangsmitteln. 
Der rechtliche Zweck des Krieges ist, den anderen Staat oder Souverän zu zwin-
gen oder nötigen, „seinen Willen nach und zum Rechte (des Ersten) zu bestim-
men.“ Dieses Instrument ist im Laufe der Zeit verbessert worden, die Waffen sind
zerstörender und wirksamer und daher die Kriege kürzer und unblutiger. Das
rechtliche Ziel des Krieges ist der Frieden: ein Völkervertrag, durch den das
gegenseitige Rechtverhältnis der souveränen Völker festgesetzt wird; er „soll
dann treulich gehalten werden – bis der Krieg wieder rechtlich notwendig wird.“

2.5.4.1 August Wilhelm Heffter
1796-1880, Professor in Bonn, Halle, Berlin. Mitglied des höchsten preußischen
Gerichts, Kronsyndikus, Mitglied des Preußischen Herrenhauses. Mitglied des
Institut de Droit international. Völkerrecht war nur ein kleiner Teil seiner Jurispru-
denz. Vgl. die Würdigungen bei A. de La Pradelle, Maîtres et doctrines du droit
des gens. – 2e èd. – Paris 1950. – S. 195-199 und Ingo J. Hueck, Pragmatism,
Positivism and Hegelianism in the Nineteenth Century : August Wilhelm Heffter‘s
Notion of Public International Law, in: East Asian and European Perspectives on 
International Law / ed. by Michael Stolleis and Masaharu Yanagihara. – Baden-
Baden 2004. – S. 42-55

Heffter verkörpert den Konsens der Völkerrechtswissenschaft des 19. Jahrhun-
derts: Er besteht auf einer Balance von positivem Staatenrecht der europäischen 
Staaten und Weltmenschenrecht. Subjekte des Völkerrechts sind v.a. die Staa-
ten, ihr Recht auf Selbsterhaltung und Gleichheit beherrscht das Völkerrecht. Der
Krieg soll gerecht sein (auf die Realisierung des Rechts beschränkt), aber auch
der ungerechte Krieg muß als rechtsförmig anerkannt werden. Heffter wird häufig 
als Hegelianer gesehen, das ist biographisch nicht ganz falsch. Studiert hatte er
zwar bei Hegels Antipoden Savigny; aber das Völkerrecht war ursprünglich als

264

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gemeinsame Arbeit mit dem bekannten hegelianischen Juristen Eduard Gans
geplant und in der Alternative Hegel oder Schelling sieht sich Heffter als Hegelia-
ner; aber er hat keine Lehre absoluter Souveränität. Er sieht das auf den Krieg
angewiesene Völkerrecht als mangelhaft an. Damit ist er offen für internationale
Verrechtlichung, auf die er jedoch keine aktuellen Aussichten bieten kann. Das
Völkerrecht endet mit einem „Bruchstück von politischem Testament“ über die
Zukunft (das von Heffters Schwiegervater stammen könnte); Heffter nennt diesen
Text „zu subjektiv“, hat ihn aber erst 1866 weggelassen (nicht ohne weiter zu
versichern, daß das politische Testament für die Zukunft „ein großer Europäi-
scher Völker- und Friedensbund“ sei, der dann weltweit „dem letzten irdischen
Ziele des Christentums vorarbeiten wird“). Er kann auf eine Zukunftsaussicht
nicht verzichten, aber er kann sie nicht in das positive Völkerrecht integrieren.
1855 hat er einen Abschnitt über den sozialen Verkehr der Völker eingeführt:
Konsuln, Post, Gewerbeförderung (die einzige substantielle Ergänzung späterer
Auflagen). Es gibt keine Hinweise, daß er davon den Frieden erwartet hätte. Sei-
ne internationale Gesellschaft bleibt statisch. Er kann aber Fortschritte des
Rechts denken. Er hat das Tribunal der Heiligen Allianz trotz Bedenken akzeptiert
und die Schiedsgerichtsbewegung der 1870er Jahre unterstützt (Irwin Adams,
The Emergence of the International Law Societies, in: The Review of Politics 19
(1957) 367). Im 19. Jahrhundert ist Heffter international für die Synthese seines
Handbuches gepriesen worden; zugleich wurde er, vor allem in Deutschland, für
die unsichere Grundlage dieser Synthese kritisiert. Im 19. Jahrhundert machte
man sich wenig Illusionen, daß Völkerrechts unproblematisch sei.

Das Europäische Völkerrecht der Gegenwart. – Berlin : Schroeder, 1844. –
XVI, 412 S.
Neuauflagen 1848, 1855, 1861, 1867, 1873.
Übersetzungen ins Französische, Polnische, Spanische, Russische.
Vorrede
Der ewige Frieden ist noch nicht nahe, aber es gibt ein Bewußtsein eines gemein-
samen Rechtszustandes. Die Staatenpraxis ist noch unvollkommen, aber es gibt 
ein Bewußtsein, daß Willkür kein Recht schaffen kann. Völkerrecht beruht auf
dem vernünftigen Willen der Menschen. Nationen, die in ein gesellschaftliches
Verhältnis treten, brauchen gemeinsames Recht. Isolierte Nationen können nur 
auf dieser Basis mit einander existieren. Im 18. Jahrhundert gab es nur eine inter-
nationale Gesellschaft der Fürsten, das Völkerrecht war eine Sammlung politi-
scher Maximen. Das Völkerrecht einer internationalen Gesellschaft konstitutionel-
ler Staaten hat eine festere Basis. Wo die öffentliche Meinung nicht unterdrückt
wird, kann sich das Rechtsbewußtsein aussprechen und wird das gemeinsame
Rechtsbewußsein weniger von nationaler Befangenheit und Vorurteilen getrübt.
Einleitung
§ 2 Grundlage und Sanktion des Völkerrechts
Der einzelne Staat setzt sich zunächst sein Recht nach außen selber. Tritt er aus 
der Isolation heraus, muß er das Unsittliche allmählich abstoßen. Organ ist die
öffentliche Meinung. Das letzte Gericht ist die Geschichte.
§ 3 Zufällige Garantie des Völkerrechts: das Gleichgewicht der Staaten
Es gibt zufällige Garantien des Völkerrechts wie das Gleichgewicht, das materiell
sein kann (selten erreicht) oder moralisch („eine moralische Gesamtbürgschaft,

265

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


worin alle Staaten nach dem nämlichen Recht zu einander und zum gemeinsa-
men Schutz desselben gegen die Übermacht Einzelner treten, sich wenigstens
moralisch zur Mitabwehr derselben verpflichtet halten“).
§ 4 Inhalt des Völkerrechts und Verhältnis zur Macht
Krieg ist Sühne für die Sünden der Völker. „Ein goldenes Zeitalter ohne ihn, ohne 
seine Notwendigkeit, wäre ein Zustand der Sündlosigkeit der Völker.“ Aber der
Krieg ist Vorbereitung des Friedens, Schutz gegen Unrecht und Störungen der
Freiheit. „Eine sittlich korrekte Politik kann niemals tun und billigen, was das Völ-
kerrecht verwirft, und andererseits muß auch das Völkerrecht gelten lassen, was
das Auge der Politik für den Bestand eines Staates schlechterdings als notwendig 
erkennt.“
§ 5 Geschichtliche Genesis und Fortentwicklung des Völkerrechts
Die Mächte haben sich 1818 zur Beachtung des Völkerrechts verpflichtet, seit-
dem bilden die Großmächte „gewissermaßen ein Völkertribunal“. Das mußte frei-
lich zu Widerspruch des revolutionären Prinzips und des nationalen Konstitutiona-
lismus führen.
§ 6 Gültigkeits-Gebiet des Europäischen Völkerrechts
Das Gültigkeitsgebiet des positiven Völkerrechts ist Europa. Das Völkerrecht
setzt Verträge und ein Verkehrsgebiet voraus. Gültigkeitsgebiet sind die christli-
chen Staaten „deren Sittlichkeit durch ein Übereinkommen in den höchsten 
Gesetzen der Humanität und dem damit übereinstimmenden Charakter der
Staatsgewalten verbürgt ist.“ Außerhalb dieser traditionellen Gemeinschaft ist
eine ausdrückliche vertragliche Anerkennung Voraussetzung der Gültigkeit.
I Das Völkerrecht im Zustand des Friedens
§§ 44-46 Grundsätzlich gilt die Regel der Nicht-Intervention, Intervention ist Aus-
nahme. Rechtliche Gründe einer Intervention sind Hilfeanforderung eines Staates
(z.B. wegen eines Schutzvertrags), Verletzung der Rechte eines Staates durch
Verfassungsänderungen in einem anderen Staat, Beendigung eines ziellosen 
Kriegszustandes in einem Staat oder zwischen Staaten (begründet durch das
gemeinsamen Recht der Rechtsgemeinschaft, deshalb ist gemeinsame Zustim-
mung der Staaten nötig), Konterintervention gegen die Intervention eines dritten
Staates. Eine Intervention gegen ein tyrannisches Regime ist nicht zulässig, aber
Hilfeleistung, wenn es schon zu Bürgerkrieg gekommen ist.
II Das Völkerrecht im Zustande des Unfriedens; oder die völkerrechtlichen
Streitigkeiten
§ 106 Mittel zur Beseitigung überhaupt
„Völkerrechtliche Ansprüche haben in der Regel noch keine andere Garantie für
sich, als die Macht der Wahrheit und den tatkräftigen Willen der Beteiligten; kein
anderes Forum, als die eigene Gewissenhaftigkeit und die öffentliche Meinung.“
§ 113 Rechtsbegriff des Krieges
Krieg ist ein feindseliges Verhältnis, in dem man selbst äußerste Gewalttätigkeit
für erlaubt hält. Ein Rechtsbegriff wird der Krieg, wenn man ihn als Realisierung 
rechtlicher Zwecke denkt. Krieg ist Selbsthilfe und nur gerecht, soweit Selbsthilfe
erlaubt ist. Der ungerechte Krieg ist dem gerechten rechtlich gleichgestellt, weil
es keinen irdischen Richter zwischen den Staaten gibt. Die moralischen Wirkun-
gen eines ungerechten Krieges werden andere sein als die eines gerechten Krie-
ges. Nur vorangegangene Rechtsverletzung kann kann einen Krieg gerecht
machen, nicht Gründe des politischen Nutzens und moralisch guter Zwecke.

266

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III Die Formen des völkerrechtlichen Verkehrs, oder die Staatenpraxis in
auswärtigen Angelegenheiten, sowohl im Kriege wie im Frieden
Dieses Buch enthält das Recht der Diplomatie, ist fast ein Diplomatietraktat und 
hat einen Abschnitt „Die diplomatische Kunst“, der gar nichts mit Recht zu tun
hat.
Anhang
Der ewige Frieden setzt moralische Völker voraus, die es so nicht gibt. Aber in
Europa haben sich große Staaten gebildet, von denen keiner die anderen erobern
kann. Eine „aufrichtige Verbindung“ zwischen Deutschland und Frankreich könnte
Frieden und Recht in Europa sichern. Wenn noch Großbritannien beitritt, kom-
men Weltfrieden und Weltrecht. Dann macht es nichts aus, wenn die slawischen
Staaten in die russische Einflußsphäre geraten. Das ist kein ungeschichtliches
Traumbild, diese Einheit gab es schon einmal zur Zeit der Kreuzzüge. Die Gegen-
wart ist politisch besonders armselig. Alle neuen Erfindungen – Eisenbahnen,
Industrie, Handel, Wissenschaft – dienen nur dem Egoismus und könnten doch
höheren Zielen dienen.

2.5.4.2 Johannes Baptista Fallati
1809-1855. Jurist, Professor für Statistik und Geschichte in Tübingen. 1848/49
Abgeordneter der Frankfurter Nationalversammlung (linke Mitte) und Unterstaats-
sekretär im Reichshandelsministerium. Leiter der Universitätsbibliothek Tübingen.

Fallati könnte gut im Kapitel INTERNATIONALE ORGANISATION stehen. Er
fordert staatliche Züge des internationalen Systems. Wie sich Fallati seine wohl-
wollende Hegemonie genau gedacht hat, wissen wir nicht, es hat ihn offenbar
auch niemand nach den politischen Umständen dieser Vision gefragt, zu weit
wird der monarchische Staatenstaat in eine unbekannte Zukunft verschoben. Es
geht mehr um den kritischen Teil: die Mahnung, daß die Völkerrechtsbeziehun-
gen der Kongresse, des Gleichgewichts, der Pentarchie nicht der legitime Endzu-
stand der internationalen Verrechtlichung sein können. Fallati knüpft so weit wie
möglich an Hegels Staatstheorie an, wendet sich aber gegen Hegels Weigerung,
den Vernunftstaat auch international fortzusetzen (also einer der vielen Hegelia-
ner, die Hegels Ausschließung der Zukunft aus der Vernunftskonstruktion kritisie-
ren; er hatte bei Eduard Gans studiert, der umgekehrt Hegels Theorie des Völker-
rechts weiter von der internationalen Gemeinschaft wegführen wollte; Fallatis 
Beitrag zum Völkerrecht könnte eine Antwort auf Gans sein). 

Die Genesis der Völkergesellschaft : ein Beitrag zur Revision der Völker-
rechtswissenschaft, in: Zeitschrift für die gesammte Staatswissenschaft 1
(1844) 160-189, 260-328, 558-608
Christian Wolffs civitas maxima hat bei den Juristen so wenig Gnade gefunden
wie Saint-Pierres Projekt des ewigen Friedens bei den Diplomaten. Aber bei den
Philosophen ist sie wiedergekehrt. Merkwürdig ist, daß Hegel, der den Staat am 
stärksten als eine organisch sich bildende Totalität begriffen hat, im Völkerrecht 
gar keinen Organismus erkennen kann. Fallati parallelisiert Familie und Bundes-
staat, bürgerliche Gesellschaft und Völkergenossenschaft, Staat und staatliche

267

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Völkergesellschaft. Die Völkergenossenschaft ist wie die bürgerliche Gesellschaft
vom Egoismus bestimmt, aber der Egoismus schränkt die Individuen ein, weil ein
Gesamtinteresse in ihrem Sinn ist, und bildet damit den Übergang zum Recht.
Die Sitte kann nicht gewaltsam durchgesetzt werden, aber sobald der Übergang
zum Recht geschafft ist, muß die gewaltsame Durchsetzung sogar gefordert wer-
den. Dann müssen die Regeln der Ausübung der Gewalt einen rechtlichen Cha-
rakter annehmen. Aus dem Krieg muß ein Rechtsurteil werden. Bei aller sonsti-
gen Zivilisation sind wir darin 1000 Jahre zurückgeblieben. Erst wenn die Völker
zu einer richterlichen Entscheidung reif sind, wird man erwarten können, daß 
Kriege seltener werden. Ein freiwilliges Schiedsgericht kann den Krieg nicht ver-
schwinden lassen. Ganz verschwinden kann der Krieg nie, denn das Privatinte-
resse der Völker steht „wegen der selbständigeren Natur der Völker“ viel hartnä-
ckiger gegen Unterordnung als das Privatinteresse der Einzelnen. Fallati behan-
delt auf der Ebene der Völkergenossenschaft ausführlich „die internationale Poli-
zei“ (in heutiger Terminologie sind das die funktionalen internationalen Organisa-
tionen), aber auch Gleichgewicht und Intervention. Das sind Instrumente, die Inte-
ressen dienen und deshalb in Gefahr sind, auf eine rohere Stufe zurückzufallen.
Die staatliche Völkergesellschaft muß es geben, weil der Geist die egoistische
bürgerliche Gesellschaft nicht als letzte Lösung anerkennen kann, aber nicht zur
Liebesbindung der Familie zurückkehren kann. Den drei Staatsformen entspre-
chen drei Formen des Völkerstaates: dem familiaren Staat eine Völkerdespotie;
dem auf Interesse beruhenden Staat eine Völkerrepublik (entweder demokratisch 
mit Kongressen und Gleichgewichtssystem oder aristokratisch, wie „die gegen-
wärtig Europa beherrschende Pentarchie“), dem monarchischen Staat ein mo-
narchischer Völkerstaat. Fallati setzt aus den monarchischen Völkerstaat aus den 
von Hegel genannten Gründen, daß eine wirkliche Vereinigung von Einzelwillen 
nicht möglich ist. Diese Monarchie ist eine Art Präsidialsystem: freiwillige Unter-
ordnung unter die Führung eines der Staaten. Ein Weltstaat ist nicht das Ziel der
Geschichte.

2.5.4.3 Heinrich Bernhard Oppenheim 
1819-1880, Sohn eines jüdischen Bankiers. Jurist, Privatdozent in Heidelberg.
1848/49 radikaler demokratischer Publizist, Exil, seit 1866 Publizist für Freihänd-
ler und Nationalliberale, 1874-77 Mitglied des Reichstags. Interessiert hat man
sich eher für den späten Oppenheim: Volker Hentschel, Die deutschen Freihänd-
ler und der Volkswirtschaftliche Kongress 1858-1885. – Stuttgart 1975; ders.,
Nationalpolitische und sozialpolitische Bestrebungen in der Reichsgründungszeit
: das Beispiel Heinrich Bernhard Oppenheims, in: Jahrbuch des Instituts für Deut-
sche Geschichte 5 (1976) 299-345. Ein Lob des Juristen: Hermann Klenner, 
Heinrich Bernhard Oppenheim als Rechtsphilosoph, in: Zeitschrift für Religions-
und Geistesgeschichte 48 (1996) 303-312; deutlich distanzierter: Michael Stolleis,
Heinrich Bernhard Oppenheim (1819-1890) : Rechtsphilosophie und Völkerrecht
um 1848, in: Naturrecht und Staat in der Neuzeit : Diethelm Klippel zum 70.
Geburtstag / hrsg. von Jens Eisfeld ... – Tübingen 2013. – S. 503-518

268

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Oppenheim, wohl der einzige Demokrat unter den deutschen Völkerrechtlern
(zudem ein stark von Louis Blancs‘ etatistischem Sozialismus geprägter Demo-
krat), versucht das Völkerrecht als Recht der Völker zu skizzieren. Er verwirft
Kants ewigen Frieden als unerreichbares und deshalb hohles Ziel. Hegel hat das
Völkerrecht richtig auf Staaten gegründet. Er folgt Hegel bis zur Notwendigkeit
des Krieges: Solange es Gründe zum Krieg gibt, wird es Kriege geben. Aber er
folgt Kant darin, daß eine Annäherung an den ewigen Frieden möglich ist, wenn 
im Innern der Staaten Kampf und Zwiespalt aufgelöst sein werden. „Ein glückli-
ches Volk liebt den Frieden. ... Der ewige Frieden beruht auf der Selbstbestim-
mung der Völker.“ Wenn auch die Außenpolitik konstitutionell wird, kann der Krieg 
aufhören. Gegen ein Volk mit richtiger Verfassung werden keine Vernichtungs-
kriege geführt. Sein Völkerrecht ähnelt dem italienischen Völkerrecht selbständi-
ger Nationen: Der praktische Kosmopolitismus ist Förderung der Humanität im
Staat. Auch ein Föderativ-System aller zivilisierten Staaten kann er sich vorstel-
len, „welchen die unzivilisierten allmählich zureifen würden.“ Diese Vision vom
ewigen Frieden dürfe nicht mit den Phantasien des 18. Jahrhunderts von Univer-
salmonarchie und Weltrepublik verwechselt werden, denen der Sinn für die Indi-
vidualität der Völker fehlte. Oppenheim akzeptiert aber ein Weltbürgerrecht, z.B.
in der Unterdrückung des Sklavenhandels; da muß die Nicht-Intervention vor dem
höheren Recht der Menschheit zurücktreten (1847/52). Aber Oppenheim betont
genauso stark die Grenzen dieses kosmopolitischen Rechtes in der Gegenwart.

Oppenheim ging den nicht unüblichen Weg deutscher Demokraten zum Bis-
marckreich. Es sieht weiter einen Trend zum ewigen Frieden, denn die Völker 
hassen einander nicht mehr (nur die Dynastien), aber Deutschland darf sich nicht
„mit leichtsinnigem Vertrauen dem Traum des ewigen Friedens“ hingeben. Zwi-
schen Frankreich und Rußland braucht Deutschland eine starke Rüstung
(Deutsche Begeisterung und habsburgischer Kronbesitz. – Berlin 1859). Auch 
im Deutsch-Französischen Krieg gibt es noch ein Echo seiner Deutung des ewi-
gen Friedens: Ist guter Willen vorhanden, braucht man keine völkerrechtliche
Regelung; ist er nicht vorhanden braucht man Gewalt. Die Franzosen haben das
von ihnen verkündete Nationalitätenprinzip immer verletzt. Weil Deutschland sich 
durch eine Bürgerarmee verteidigt und an seiner Kultur und inneren Hilfsmitteln
genug hat, ist ein siegreiches Deutschland die beste Voraussetzung für einen
dauernden Frieden in Europa (Friedensglossen zum Kriegsjahr. – Leipzig 1871, 
Kapitel VIII Zum ewigen Frieden). Der einstige Vertreter eines „praktischen Sozia-
lismus“ polemisiert gegen die Katheder-Sozialisten (er hat das Wort erfunden):
„Die ‚soziale Frage’ und ihre zahlreichen Lösungen erinnern mich manchmal an 
die vielen Weltfriedensprojekte der frühen Völkerrechtswissenschaft, welche
gewöhnlich auf dem guten Willen aller Machthaber, niemals auf den inneren
Zusammenhang der Dinge gebaut waren.“ Oppenheim bevorzugt die Logik der 
Internationalen (der Internationale der Arbeiter und der Internationale der Unter-
nehmer), sich auf internationaler Ebene, d.h. auf dem internationalen Markt, zu
organisieren. In seiner hegelianischen Formulierung: So wenig wie das perma-
nente internationale Schiedsgericht gibt es den internationalen Fabrikinspektor 
(Der Katheder-Socialismus. – Berlin 1872. – S. 51-62 Volkswirthschaftliche Verirrun-
gen; gegen den konservativen Ökonomen Adolf Wagner, einen der Erfinder interna-
tionaler Sozialstandards).

269

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


System des Völkerrechts. – Frankfurt am Main : Literarische Anstalt, 1845. –
414 S.
2. Auflage Stuttgart : Kröner, 1866
Ob Nationalitäten stark voneinander abgegrenzt werden sollen, darüber kann
gestritten werden. Wenn aber Nationalitäten einen Wert haben, dann alle. In der 
Idee des Völkerrechts liegt die Idee bestimmter Nationalitäten und einer kosmo-
politischen Gemeinsamkeit. Es wird kein Menschenrecht/Recht der Menschheit
durch Aufhebung der Nationalgrenzen geben, „etwa in einer Universal-Monarchie
oder in europäischen Kongressen.“ Aber das Völkerrecht umfaßt sowohl die 
Beziehungen zwischen Staaten wie die Beziehungen zwischen den Bürgern der
Staaten. Jeder Staat hat die Aufgabe, das Recht als sein Recht zu verwirklichen, 
aber erst alle Staaten zusammen erfüllen das ganze Recht. Da sein Gegenstand 
die Beziehung zwischen autonomen Staaten ist, kann das Völkerrecht gar nicht
anders als wandelbar sein. Die Völkerrechtswissenschaft muß das Recht aus 
historischen Tatsachen erkennen. Das System beruht auf Gewalt. Bei Streitigkei-
ten ist die erste Instanz die friedliche Unterhandlung, die zweite Instanz die
Feindseligkeit und die Stärke, die dritte Instanz das Staatensystem und die Welt-
geschichte. Es gibt keinen Prätor über den Staaten. Das Völkerrecht kann es erst
geben, seitdem es Nationalstaaten gibt. Dieser Prozeß ist noch nicht abgeschlos-
sen. Aber es hat sich bereits durchgesetzt, daß alle europäischen Mächte für das
Staatensystem nötig sind: Vernichtungskriege haben aufgehört. Aus dem allen
Staaten gemeinsamen Recht folgt die Möglichkeit zu Kollisionen aber auch zu 
ihrer Ausgleichung. Freiheit und Souveränität sind nicht gegeben, sondern wer-
den genommen. Nach innen sind Staaten von Recht bestimmt, nach außen steht
ihnen jedes Mittel zu: gegen Gewalt auch Gewalt. Anerkennung ist ein Verzicht 
auf Einmischung in die innere Verfassung des anderen Staates, aber kein Ver-
zicht auf alle Rechtsansprüche gegen den anderen Staat. „Das Recht des Kriegs
ist das Recht der Stärke: jeder selbständige Staat hat es; jeder tüchtige Staat
genießt es.“ Der gerechte Krieg ist kein Unrecht. Der Krieg kann so wenig abge-
schafft werden, wie der Egoismus der menschlichen Natur vernichtet werden
kann. Es können nicht alle Völker in einem Bundesstaat zusammenwachsen,
denn ohne Furcht vor Krieg, würden selbst die jetzt bestehenden Bundesstaaten
sich auflösen. Ewige Fixierung des gegenwärtigen Besitzstandes wäre unerträg-
lich, das widerspricht der Geschichte der Völker. Aber möglich ist der ewige Frie-
den: Wenn die Staaten inneren Frieden hätten (nämlich die ökonomische Konkur-
renz beschränkten), dann könnte auch an äußeren Frieden gedacht werden.  
Fürsten- und Diplomatenkriege werden durch allgemeine Volksbewaffnung aufhö-
ren, Religionskriege durch den gesunden Sinn der Völker. Es wird europäische
Bürgerkriege geben zwischen den Europa bewegenden Tendenzen, angetrieben
von Not und Übervölkerung.
Oppenheims Philosophie des Rechts und der Gesellschaft, in: Neue Encyklopä-
die der Wissenschaften und Künste für die deutsche Nation. – Stuttgart 1852
(Abt. I, 2) bzw. 1858 (Bd. 8) enthält einen Abriß des Völkerrechts auf wenigen
Seiten, der die Positionen eines demokratischen Völkerrechts klarer hervortreten 
läßt als das System mit seinem Zwängen eines Handbuches des Völkerrechts im
gegenwärtigen Staatensystem (auch dieser Text ist noch ein Vormärz-Text, 1847
geschrieben). 1866 hat Oppenheim das System neu herausgebracht. Die Hinwei-
se auf den europäischen Klassenkampf sind gestrichen worden; stattdessen hat

270

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


er die Illusion deutscher Liberaler: Die Kriege sind zerstörerischer und dem vor-
geschrittenen Wohlstand gefährlicher geworden, deshalb werden ganze Nationen 
und Erdteile nur noch um große nationale oder sittliche Zwecke Krieg führen.

2.5.4.4 Carl Baron Kaltenborn von Stachau
1817-1866. 1853 Rechtsprofessor in Königsberg, 1864 Legationsrat in Hessen-
Kassel.

Kaltenborn als konservativer Ideologe war sukzessive orientiert an Comtes pou-
voir spirituel, an Burkes historischer Schule, an Frantz’ Physiologie des Staates.
Das wurde wenig wahrgenommen, vielleicht weil es zu epigonal und zu eklektizistisch
war, gewiß auch weil es dem neuen preußischen Machtstaat, der auf Unterstützung
von Liberalen angewiesen war, wenig brachte. Kaltenborn ist der einzige genuine 
Konservative unter den Völkerrechtlern.

Im Völkerrecht sieht Kaltenborn sich auf einem Mittelweg gegen die Extreme der
absoluten Souveränität (Fichte/Hegel) und der Staatengemeinschaft
(Kant/Fallati). Sein Völkerrecht beruht auf einer Balance objektiver und subjekti-
ver Faktoren: neben die übliche Deduktion der Staatenrechte tritt das Gebot der
Verrechtlichung. Die Realisierung der Rechtsidee ist Aufgabe des Menschenge-
schlechts durch alle Zeiten und Völker hindurch im kontinuierlichen Zusammen-
hang der Generationen; Naturrecht und demokratische Legitimation sind späte
Ideen. Die Basis dieses Rechtes ist das gemeinsame Leben der Völker. Daß es
ein reales Völkerrecht gibt, ist ein historischer europäischer Prozeß. Der ent-
scheidende Durchbruch ist erst mit der Reaktion auf Napoleon gekommen: Kalt-
enborn ist der einzige ausdrückliche Apologet der Heiligen Allianz unter den Völ-
kerrechtlern: Die Fürsten haben das Völkerrecht 1818 von der Theorie zur Wirk-
lichkeit gebracht und man kann hoffen, daß die Völker folgen werden. Diese
Kontinuität muß gewahrt werden; jede Rede vom künftigen Völkerrecht ist jetzt
„ein abgedroschenes Lied.“ Dieses Völkerrecht hat nur eine kurze Geschichte
und keine alternative Zukunft. Kaltenborns Völkerrecht hat weltweit nur einen 
Satz – daß es eine Völkerrechtsgemeinschaft geben muß – und europäisch
noch Deduktionen aus der Souveränität der Staaten (daß es nie eine staatliche
internationale Gesellschaft geben darf, ist auch bei Kaltenborn nur eine Deduktion
aus der Tatsache der Existenz von Staaten). Der Staat ist stärker als die Indivi-
duen und zugleich stärker als die Völkerrechtsgemeinschaft. Deshalb kann nur
die Heilige Allianz/Pentarchie eine Lösung sein: die stärksten Staaten sollen dafür
sorgen, daß kein Staat, der keine guten Rechtsgründe hat, einen Krieg beginnt.
Kaltenborn folgt Heffter darin, daß das 19. Jahrhundert eine neue Rechtsidee
entwickelt hat, aber er schreibt gegen Heffters unterentwickelte Lehre von den 
„internationalen Rechtsmitteln“: Der Krieg muß als Rechtsmittel bewahrt werden.
Der wenig bekannte Völkerrechtsleugner, den er sich für seine Polemik als Geg-
ner ausgesucht hat, hatte streng zwischen Recht und Krieg unterschieden; Kalt-
enborn will dagegen mit dem Völkerrecht auch den Krieg bewahren. 1847 hat er
eine Doppelheit von Krieg und Pentarchie (er träumt von einer Heiligen Allianz,
die den Krieg kontrolliert, aber nie in die innere Politik der Staaten interveniert).

271

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1861 hat er weiter den Krieg als Rechtsmittel, aber der internationale Faktor ist
kaum noch erkennbar.

August von Bulmerincq war Kaltenborns genauester Leser, aber nur, um diesen
als zu internationalistisch zu verwerfen. Hans Kelsen hat Kaltenborn gelobt für die 
Bewahrung des übernationalen Völkerrechts in der Zeit der Nationalstaaten
(Hans Kelsen, Problem der Souveränität. – Tübingen 1920. – S. 241-248). Aber
Kelsen verkennt dessen Absicht. Kaltenborn, der als Brücke zwischen Christian
Wolff und Kelsen selber dienen sollte, ist eher Sackgasse.

Kaltenborn war zeitweise einer der wenigen professionellen Völkerrechtler in
Deutschland im 19. Jahrhundert. Sein praktisches Seerecht beruht auf der Ham-
burger Rechtsprechung. Da interessiert die Havarie, der Krieg kommt nicht vor.
So wenig „positiv“ seine Völkerrechtstheorie ist, so übermäßig „positiv“ ist seine
Völkerrechtspraxis (Grundsätze des praktischen europäischen Seerechts : beson-
ders im Privatverkehre, mit Rücksicht auf alle wichtigeren Partikularrechte, 
namentlich der Norddeutschen Seestaaten, besonders Preussens und der Han-
sestädte, sowie Hollands, Frankreichs, Spaniens, Englands, Nordamerikas, Däne-
marks, Schwedens, Russlands, etc. - Berlin 1851).

Kritik des Völkerrechts : nach dem jetzigen Standpunkte der Wissenschaft.
– Leipzig : Mayer, 1847. – 316 S.
III Die Quellen und die Wissenschaft des Völkerrechts
Recht ist nicht auf den Einzelwillen gegründet, sondern auf den Gemeinwillen. 
Dessen Wurzel ist die Gewohnheit, die aus dem gemeinsamen Leben kommt. 
Das ist in Familie und Nation so und soll auch im „Gemeinleben der Völker und
Staaten unter einander“ so sein, wo die Gewohnheit viel länger Bedeutung behal-
ten hatte. Die Völkerrechtsgemeinschaft gibt Normen, aber nicht Gesetze (diese
bleiben Sache der Souveräne). Die Völkerrechtswissenschaft, eine historische
Wissenschaft, soll nicht positives Recht aneinanderreihen, sondern die historisch 
gegebene Rechtsidee bestimmen.
IV Die obersten Principien des Völkerrechts – Das christliche Völkerrecht
Die Menschheit gliedert sich in Völker, die durch Sitte, Sprache, Anlage, Charak-
ter, Bildung, historische Schicksale, Lebensberuf natürlich und künstlich geschie-
den sind (das ist nicht der nationale Kulturbegriff des 19. und 20. Jahrhunderts,
sondern meint objektive Kriterien wie Großmacht/Kleinstaat, Ackerbau/Handel,
Seemacht/Landmacht). Der Staat ist nicht das höchste Institut des Rechtes. Das
wäre er nur, wenn er weltweit wäre. Der Staat muß sich „als Glied dieser höheren
Rechtsgemeinschaft“ verhalten. Das ist ein Gemeinwesen der Staaten nicht der 
Menschen. Aus Gemeinsamkeit und Besonderheit der Staaten leitet Kaltenborn
ihre Gleichheit und Mannigfaltigkeit ab, aber auch bestimmte Aufgaben bestimm-
ter Staaten (die Pentarchie der Großmächte und diverse Formen halb souveräner
Staaten). Das Völkerleben darf nie den Charakter eines Staates annehmen, denn
sonst verlören die einzelnen Staaten ihren Staatscharakter. Im Recht geht es
immer um die Balance eines objektiven Prinzips (Gemeinschaft) und eines sub-
jektiven Prinzips (Souveränität). Innerstaatlich hat der Staat mehr Gewicht als die
Einzelnen, international haben die Staatensubjekte mehr Gewicht als die Staa-

272

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tengemeinschaft. Ein internationales Leben hat es schon immer gegeben, das
Völkerrecht kommt aber erst aus dem Zusammenleben der christlichen Staaten.
V Systematik des Völkerrechts
Der Krieg ist dem Frieden nicht gleichberechtigt (wie man nach den traditionellen
Einteilungen der Völkerrechtshandbücher meinen könnte), sondern bloß „ein pro-
zessualisches Rechtsmittel für das internationale Leben.“ Ein Krieg, der unter
dem Gesichtspunkt des Rechts, nicht dem der bloßen physischen Gewalt gese-
hen wird, muß Rechtsgründe haben. Die internationale Gemeinschaft muß mit 
Interventionen darüber wachen, daß der Krieg nicht mißbraucht wird.
VI Die Läugner des Völkerrechts
Die Existenz des Krieges bestätigt nicht die Leugner des Völkerrechts. Auf den
Kongressen seit 1815 haben sich die christlichen Mächte zur notfalls kriegeri-
schen Aufrechterhaltung des Völkerrechts verbunden. Wenn es einem Staat nicht
gelingt, die Pentarchie von seinem Recht zu überzeugen, dann muß er selber
Krieg führen. Im Großen und Ganzen kommen die Staaten zu ihrem Recht (und
volle Rechtssicherheit gibt es auch im Innern der Staaten nicht). Der Krieg darf
wegen seiner Ungewißheit nur letztes Mittel sein. Nötig ist deshalb (wie bei jedem
Recht) Vertrauen auf die gerechte Fügung Gottes „und auf die intensive Geistes-
macht des Rechts …, dass trotz aller dieser Zufälligkeiten, im Großen und Ganzen 
auch durch den Krieg im Verlaufe der weltgeschichtlichen Entwicklung jedes Volk 
zu seinem Recht komme.“ Das ist die Weltgeschichte von Griechen gegen Per-
ser, Germanen gegen Römer, Christen gegen Heiden. „Wer den Krieg als ein
internationales Rechtsmittel nicht anerkennt, der muss überhaupt an einem Pla-
ne, an einer göttlichen Fügung in der historischen Entwicklung des internationa-
len Lebens verzweifeln. Die Weltgeschichte entwickelt sich vornehmlich als eine 
Kriegsgeschichte.“ 

Zur Revision der Lehre von den internationalen Rechtsmitteln, in: Zeit-
schrift für die gesammte Staatswissenschaft 17 (1861) 69-124
Wie jeder Prozeß den gestörten Rechtszustand wiederherstellen soll, so hat der
Krieg den Frieden zum Ziel. Das Eigenartige ist, daß die Parteien ihr Recht selber 
suchen. Im innerstaatlichen Recht setzt sich eine Interpretation durch, oft auch
eher eine Selbstermächtigung einer Partei (Ministerium oder Parlament). Der
Krieg muß als Rechtsmittel bewahrt werden. Er ist milder als im Altertum, er ist
„bereits ein wirklicher Rechtszustand unter den Völkern.“ Kriege, die keine 
Rechtsgründe haben, werden nur noch gegen Völker außerhalb des europäi-
schen Staatensystems geführt, auch das gilt nicht mehr als gut. Der Krieg bleibt
immer rechtlicher Notstand, deshalb muß er selten werden. Versittlichung durch
steigende Kultur und Humanität könnte das bewirken, es soll aber nicht zu Ideen
eines Weltstaates oder internationaler Gerichte führen. „Die Träume vom ewigen
Frieden werden ewig Träume bleiben.“ Der Krieg hat außer rechtlicher auch sittli-
che Bedeutung; Hegel, der den Krieg als Rechtsmitteln nicht würdigen konnte, 
hat das gesehen. Gerade heute ist der Krieg für den Zusammenhalt der Gesell-
schaft wichtiger als je: schon wegen „des maßlosen Treiben und Drängen der
Individuen und ihres Egoismus gegen jede feste höhere Ordnung über ihnen.“

273

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.5.4.5 August von Bulmerincq
1822-1890, Professor in Dorpat (Tartu) 1856-1875 und Heidelberg 1882-1890. 
Gründungsmitglied des Institut de Droit international 1873.

Bulmerincq kann bereits auf die deutschen Debatten der 1840er Jahre zurückbli-
cken (der Professor in Dorpat gehört in einen deutschen, nicht in einen russi-
schen Zusammenhang), er setzt die Suche nach einer Balance von staatlichen 
und internationalen Momenten fort: Völkerbund und absolute Souveränität wer-
den verworfen. Am stärksten knüpft er an Kaltenborn von Stachau und I. H. Fich-
te an, die auch diese Balance suchen. Fichte habe erkannt, daß es Souveränität
und Weltrecht geben muß, und damit das philosophische Völkerrecht zu dem
Punkt gebracht, an dem die Juristen es fortsetzen müssen; Kaltenborn habe eine
juristische Lösung gefordert, aber doch nur die politische Lösung einer Föderation
der Großmächte geboten, was Bulmerincq „vertrauensselig“ nennt. Er mißtraut
den souveränen Staaten. Ein internationales System zufriedener, geschlossener
Nationen (wie es italienische Völkerrechtsautoren sehen) steht nicht bevor. An 
den demokratischen Frieden glaubt er nicht, aber an stabile konstitutionelle Staa-
ten (bisher ist nur England sicher konstitutionell). Weltrechtsgemeinschaft ist die
Hoffnung eines Konservativen wegen der Mängel der Staaten und der Staaten-
gesellschaft. Er beruft sich auf das Bekenntnis der Heiligen Allianz zum Völker-
recht 1818, weiß aber, daß dieser politische Ursprung überwunden werden muß.
Vertrauenswürdig werden Staaten erst, wenn sie das positive Völkerrecht aner-
kennen und fortbilden. Verträge und Kongresse haben einiges für das Völkerrecht 
getan, aber sie haben noch immer keine allgemeine Rechtsverpflichtung gebracht.
Das Völkerrecht braucht internationale Gesetzgebung auf Kongressen, wichtiger
ist aber die Annäherung der Nationen in der Rechtsüberzeugung. Das kann nur
von Nationen erwartet werden, die einander als Mitglieder einer Rechtsgemein-
schaft anerkennen. Bulmerincq verspricht, was die Völkerrechtsphilosophie nicht 
bringen konnte, er kann sich aber nur an I. H. Fichtes Rechtsgesinnung halten
und muß dessen Aussicht auf einen Völkerverkehr des Wohlwollens opfern. Bul-
merincq kann 1874 so hilflos klingen wie die Friedensbewegung: Die Anfeindun-
gen der Staaten gefährden den Frieden mehr als es stehende Heere tun. Recht 
braucht friedliche Gesinnung. Dafür müssen die Völkerrechtler wirken. Er folgt 
Savigny, daß das Recht vom Volksbewußtsein zu den Juristen gekommen ist.
Das Völkerrecht begann aber bei den Juristen und muß zu den Völkern erst noch
kommen. Keinem der anderen Gründungsmitglieder des Institut de Droit interna-
tional war das Ausmaß der Aufgabe so klar. 

Bulmerincqs Weltrecht ist auf den Krieg angewiesen. Er tadelt Kaltenborn von
Stachaus verkappten Föderalismus und lobt dessen Darstellung des Krieges als 
Rechtsmittel. Der Krieg ist ein gewaltsames Rechtsmittel zur Verteidigung des
Rechtszustandes zwischen den Staaten; er steht den Staaten zu, die sich in we-
sentlichen Rechten verletzt sehen. Verteidigung des Rechts soll auch die Krieg-
führung bestimmen, mit der üblichen Rechtfertigung der Kriegsraison „in außer-
ordentlichen Umständen“ (Das Völkerrecht oder das internationale Recht a.a.O. §
92). Eine Hoffnung diesen Zustand zu überwinden, kann nicht eine Verrechtli-
chung internationaler Konflikte sein, sondern die Fortentwicklung der Rechtsge-

274

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


meinschaft durch Annäherung der nationalen Gesetzgebungen. Die Bereiche
sind Rechtspflege und „Polizei“ (was heute Verwaltung heißt), von Medizinalpoli-
zei über Armenpolizei und Kulturpolizei (damit ist Handelsförderung gemeint) bis 
zur Verkehrspolizei, mit den neuen Themen internationaler Zusammenarbeit wie 
Post, Telegraphen und Eisenbahnen (ebd. § 28). Das Weltrecht kommt aus dem
sozialen Verkehr der Völker, einzelne Staaten können kein Völkerrecht hervor-
bringen. Auch darin hält er sich an Robert von Mohl.

Bulmerincqs Schriften sind ein work in progress, immer wieder dieselben Themen
in neuer Behandlung. Die Grundidee steht bereits in seiner Dissertation De natu-
ra principiorum iuris inter gentes positivi. – Dorpat 1856; in kritischer Auseinan-
dersetzung mit älteren und zeitgenössischen Autoren in: Die Systematik des Völ-
kerrechts von Hugo Grotius bis auf die Gegenwart, Teil 1. – Kritik der Ausführun-
gen und Forschungen zu Gunsten der Systematisierung des positiven Völker-
rechts. – Dorpat 1858; systematisch am ehesten in: Praxis, Theorie und Codifica-
tion des Völkerrechts. – Leipzig 1874; zuletzt noch einmal in nuce in einem
Handbuch: Das Völkerrecht oder das internationale Recht : systematisch darge-
stellt, in: Handbuch des öffentlichen Rechts der Gegenwart in Monographien /
hrsg. von Heinrich Marquardsen, Band I/2 (1887) S. 178-319 (zeigt gut, wie wenig
Bulmerincqs Weltrecht das bestehende Völkerrecht überschreitet).

Es gibt kaum Literatur zu Bulmerincq, seine Rolle für die Bestimmung des Recht-
scharakters des Völkerrechts wird nicht beachtet. Vgl. Lauri Mälksoo, The
Context of International Legal Arguments : ‚Positivist’ International Law Scholar 
August von Bulmerincq (1822-1890) and his Concept of Politics, in: Journal of the 
History of International Law 7 (2005) 181-209 (durchsucht die politischen Fußno-
ten des selbsterklärten unpolitischen Positivisten, bringt aber nichts zur Politik der
Weltrechtsordnung). Vgl. auch die Kritik von Bulmerincqs Position zwischen Phi-
losophie und Positivismus gerade bei seinen Schülern Karl Bergbohm und Hein-
rich Rettich; beide haben den Hinweis auf Positivismus im Völkerrecht bei Bulme-
rincq gelernt und als erstes Bulmerincqs rechtliche Konstruktion des Krieges ver-
worfen.

Die Arbeiten von Witold Załęski, einem Schüler Bulmerincqs in Dorpat, sind 
Fleißarbeiten, nützliche Dokumentationen der zeitgenössischen Sicht internatio-
naler Gemeinschaft: Zur Geschichte und Lehre der internationalen Gemeinschaft.
– Dorpat 1866; Die völkerrechtliche Bedeutung der Kongresse. – Dorpat 1874.

2.5.4.6 Robert [von] Mohl
1799-1875, Professor in Tübingen und Heidelberg, 1848/49 Abgeordneter der 
Frankfurter Nationalversammlung (linke Mitte) und Reichsjustizminster. 1866-71 
badischer Gesandter beim Bundestag und in München. 1874-75 Mitglied des
Deutschen Reichstags (Liberale Reichspartei). Einer der angesehensten Staats-
wissenschaftler und Staatsrechtler seiner Zeit.

275

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Mohls Bedeutung für das Völkerrecht beruht darauf, daß er so stark betont hat,
daß menschlichen Interessen nicht an den Grenzen haltmachen, sondern daß
der Verkehr zwischen Individuen den Verkehr zwischen Staaten voraussetzt. Die 
lokale Beschränktheit des Staates ist eine Not, die überwunden werden muß.
Mohl ist einer der letzten Vertreter der deutschen Tradition des Polizeistaates
(=Verwaltungsstaates), den er mit der Idee des Rechtstaates verbindet und ihm 
damit eine neue Lebensdauer gibt. International geht es um eine Zusammenar-
beit, die heute funktional genannt würde, aber man muß beachten, wie weit Mohl 
noch von den neuen Themen der Industriegesellschaft entfernt ist (vieles ist
wechselseitige Rechtshilfe). Auch von internationalen Regelungen und Organisa-
tionen ist er weit entfernt (sie sind möglich, aber nicht dringlich). Mohls internatio-
nales Polizeirecht ist doppeldeutig: Er versucht, den weltweiten Verkehr erzwing-
bar zu machen und zugleich die Selbstbestimmung der Staaten zu bewahren.
Gerade seine Beispiele Japan und China haben damals gezeigt, wie brüchig die-
se Erwartung an die internationale Gemeinschaft ist. Er hat die Lehre von der 
Souveränität der Staaten und die Lehre von den Verbindungen der Menschen
nicht vereinen können. In seiner gleichzeitigen systematischen Darstellung ver-
weist er die Lehre von der Weltrechtsordnung in das philosophische Völkerrecht 
und auch dort bleibt es Rechtsordnung zwischen Staaten. Das Zusammenleben 
der Staaten erzeugt Völkerrecht, weil sonst dauernd Gewalt und Herrschaft des
stärksten Staates droht und weil „eine friedliche und gegenseitige freundliche
Haltung die Bedingung einer höheren allgemeinen Ausbildung der Menschen ist.“
Das philosophische Völkerrecht ist teleologisch. Ziel ist nicht (wie bei seinem 
Schüler und Freund Fallati) ein Weltstaat-Recht, sondern ein Welt-Staatenrecht.
Auf dem gegenwärtigen Stand der Entwicklung kann auch dieses noch nicht er-
wartet werden: Das positive Völkerrecht ist noch auf die Völker europäischer
Gesittung beschränkt, der Ausbreitung des europäischen Völkerrechts muß Aus-
breitung der europäischen Gesittung vorausgehen. Rechtlich kann der Krieg nur
als Notwehr gerechtfertigt werden. Im Krieg ist ungewiß, daß der Sieg auf Seiten
des Rechtes ist, er ist immer mit schmerzlichen Opfern verbunden – aber er ist
als letztes Mittel unvermeidbar, „wenn nicht schließlich jedes Recht der Gewalttat
bloßgestellt werden soll.“ Das Wesen des Krieges besteht in der Bekämpfung 
und Vernichtung der Verteidigungsmittel des Gegners; nur was dazu dient, ist
gestattet (Encyclopädie der Staatswissenschaften. – Tübingen 1859, eine Bear-
beitung der Vorlesungen, die Mohl seit Jahrzehnten in Tübingen und Heidelberg 
gehalten hatte). Mohl versucht gar nicht erst, Frieden durch internationalen Ver-
kehr zu versprechen. Vgl. zu Mohl auch Miloš Vec, Recht und Normierung in der
industriellen Revolution : neue Strukturen der Normsetzung in Völkerrecht, staat-
licher Gesetzgebung und gesellschaftlicher Selbstnormierung. – Frankfurt am
Main 2006. – S. 48-62.

Die Pflege der internationalen Gemeinschaft als Aufgabe des Völkerrechts, 
in: Staatsrecht, Völkerrecht und Politik, Bd. 1. – Staatsrecht und Völker-
recht. – Tübingen : Laupp, 1860. – S. 579-636
Neudruck Graz 1962
Die geistigen und körperlichen Eigenschaften auszubilden, erfordert Zusammen-
wirken mit anderen Individuen, mit gesellschaftlichen Kreisen und mit dem Staat, 
aber auch das Verhältnis des Staates zu anderen Staaten hat Einfluß auf diesen

276

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bildungsprozeß. Der Staat kann nicht vollkommen sein, weil er in Raum und
Macht begrenzt ist. Diese Mängel können nur durch Zusammenschluß der Staa-
ten kompensiert werden. Der Begriff des Staates beinhaltet keine Isolierung 
gegen andere Staaten. Der Staat muß v.a. seine eigenen Zwecke verfolgen, „die 
völkerrechtliche Souveränität mit allen ihren Folgerungen geltend zu machen.“
Andere Staaten können ihm nicht seine Lebensaufgabe vorschreiben und Ände-
rungen seiner Verfassung verlangen. Kein Staat muß Mittel, die er für seine Auf-
gaben nötig sind, für Zwecke anderer Staaten zur Verfügung zu stellen. Aufgabe
eines „gesitteten Staates“ ist aber, im Notfall auch Lebenszwecke Fremder zu
fördern. Mittel sind Verträge und Kongresse, jeder Staat soll alle passenden 
Gelegenheiten nutzen, sich mit anderen Staaten „über die Gegenstände vernünf-
tiger Völkergemeinschaft zu verständigen.“ Es geht um die Förderung von Straf-
recht und Zivilrecht und um polizeiliche Fürsorge (bei Auswanderung, Krankhei-
ten, Förderung des geistigen Lebens). Gemeinsame Gesetze und gemeinsame 
Rechtsprechung sind möglich, aber nicht unbedingt nötig. Der Raum der mensch-
lichen Aktivitäten ist die Erde, künstliche Grenzen können nicht wirklich etwas 
bedeuten. Ein isolierter Staat ist gegen die Vernunft und darf mit Gewalt zur Auf-
gabe der Isolation gezwungen werden (wie es mit Japan und China gerade
geschehen ist; freilich muß die eigene Lebensweise auch dieser Staaten respek-
tiert werden).

2.5.4.7 Friedrich Adolf Trendelenburg
1802-1872. Philosophieprofessor in Berlin, 1849-1851 Abgeordneter im Preußi-
schen Abgeordnetenhaus (gemäßigt liberal). Mit seiner nachidealistischen Logik,
Metaphysik, Ethik ein führender Vertreter der deutschen Universitätsphilosophie.
Zur Bedeutung als Philosoph: Frederick C. Beiser, Late German Idealism : Tren-
delenburg and Lotze. – Oxford 2013.

Trendelenburgs liberalkonservative Rechtsphilosophie ist gegen die Ableitung
des Rechts aus Willen und Zwang gerichtet. Dagegen setzt er die historische 
Entwicklung des Rechtes in Korrespondenz zur Entwicklung der Moral, ein dop-
pelter Prozeß des Strebens nach Macht des Individuums und der Einordnung in
ein Ganzes. Erst diese Einordnung ist moralisch. Der Staat beginnt als Macht und
noch für die Gegenwart ist Macht nach außen und innen unverzichtbar. Vgl.:
Antonia Ruth Weiss, Friedrich Adolf Trendelenburg und das Naturrecht im 19. 
Jahrhundert. – Kallmünz 1960.

Trendelenburg setzt das naturrechtliche Völkerrecht als Völkermoral fort. Die
Konstruktion der Gesellschaft im Staat unterscheidet sich von der Konstruktion 
der internationalen Gesellschaft. Eigensinn und Gemeinschaft sollen gleichwertig
und auf einander angewiesen sein. Der Machtaspekt des Staates wird aber so
stark betont, daß diese Balance gestört ist. International wird die Macht zu wenig 
gebändigt. Trendelenburg versichert, daß der Prozeß der nationalen Individuation 
zum ewigen Frieden führt, aber im Zeitalter des Nationalismus kann er weder 
dem demokratischen Frieden noch der internationalen Organisation trauen. Er

277

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


verweist auf den Prozeß der Zivilisation, einzige Hoffnung ist ein internationales
Konzert, das einer deutschen Hegemonie sehr ähnlichsieht.

Naturrecht auf dem Grunde der Ethik. – Leipzig : Hirzel, 1860. – 546 S.
2. Aufl. 1868,  im Völkerrecht unverändert
Neudruck der 2. Auflage Aalen 1969
§§218-235 Völker und Staaten
Der Staat ist aus der Macht geboren und steht den anderen Staaten zunächst als
Macht entgegen. Macht will gefürchtet sein, deshalb beginnen Beziehungen zwi-
schen Völkern als Kriege. Im Staat wird durch Herrschaft moralisches Zusam-
menleben möglich, zwischen Staaten kommt es dazu erst spät. Wenn Staaten im 
Laufe der Geschichte dazu kommen, Beziehungen auf Gegenseitigkeit zu akzep-
tieren, bleibt es ein begrenztes Staatensystem, das nach außen weiter auf 
Machtzuwachs setzt. Dieses System kann stabil nur bleiben, wenn die Völker 
einander ergänzen. „Der ewige Friede, welcher als Sehnsucht geängstigter 
Gemüter eine eitle Hoffnung ist, wird dann der andere Ausdruck einer solchen
Gliederung der Menschheit in Völker und ein Ziel der Weltgeschichte.“ Die welt-
geschichtliche Entwicklung geht vom ständigen Krieg zum ewigen Frieden, aber
Voraussetzung dieses bleibt die Gliederung in Völker. Völkerethik ist eine Vor-
aussetzung des Völkerrechts, aber auch seine Frucht. Erst das Recht, das 
durchgreift, gibt dem ethischen Bewußtsein Allgemeinheit und Kraft. Das auf Ver-
trägen beruhende Völkerrecht bleibt auf Selbsthilfe angewiesen und deshalb pre-
kär. Aus diesem Dilemma sollen öffentliche Meinung (das ist im Völkerrecht die
gegenseitige Hilfe der Staaten) und Staatenverbindungen helfen, beides rechtlich
prekäre Mittel. Der Staat will sein Recht, seine Verfassung, seine Richtung in 
dem anderen Staat bestätigt sehen und dadurch sich selber befestigen. Aber ein
Recht auf Intervention gibt es nicht (so wenig wie Bürger anderen Bürgern ihre
eigene Lebensweise aufdrängen können). Das Gleichgewicht soll den Frieden
erhalten, führt aber zum Krieg. „Nur was in sittlichen Verhältnissen gegründet 
wird, ist in sich gegründet und verspricht Dauer und Frieden. Bis dies durchdringt,
wird zuletzt der Krieg entscheiden.“ Der Krieg ist ein Rückfall in die Natur, aber
ohne Selbsthilfe gibt es kein Recht. Anerkennung ist zugleich Freiheit und
Zwang (wie die Anerkennung notwendiger Wahrheiten Zwang ist). Die Aner-
kennung der Niederlage ist der Anfang der Zustimmung des Willens. Wenn der 
tatsächliche Besitzstand rechtlich geordnet und anerkannt gedacht wird, muß 
zwischen gerechten (Verteidigung) und ungerechten Kriege (Raub) unterschie-
den werden. Aber auch gegen den ungerechten Sieger gibt es keine Appellation.
Es folgt ein Lob des Krieges, als Anspannung aller Kräfte, als Tat der Gemein-
schaft, als Erzeugung von Männern; das gilt nur für den gerechten Krieg. Am
Ende müßte „das Recht der sich gliedernden Menschheit“ stehen, aber das 
braucht noch Jahrhunderte oder Jahrtausende. Bisher gibt es diese Recht nur im
Geist der Philosophen. Es ist ein Keim des vernünftigen Menschen. Langfristig
wird der ewige Frieden kommen, wenn die ganze Menschheit „ein gegliedertes 
Individuum“ sein wird. Das Recht kann sich nur entfalten, wenn die Menschen 
ihm entgegenkommen.

278

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Lücken im Völkerrecht : Betrachtungen und Vorschläge aus dem Jahre
1870. – Leipzig : Hirzel, 1870. – 64 S.
Seit Kant sind die wichtigsten Staaten konstitutionelle Staaten geworden, aber 
zum Frieden hat es nicht geholfen, weil das Eigeninteresse der Bürger nicht ent-
scheidend ist (anders als Kant annahm); Öffentlichkeit ist bei nationalen Stim-
mungen eher gefährlich. Der internationale Föderalismus hat seit Kant keine
Fortschritte gemacht, Schiedsgerichtsbarkeit ist bei entscheidenden Fragen der
Entwicklung eines Volkes nicht anwendbar, weil jede Nation der anderen das 
Verständnis dafür abspricht und ein internationales Tribunal ohne vollstreckende
Macht kein Vertrauen finden kann. Die aktuelle Aufgabe des Völkerrechts kann
nur sein, den Krieg zu humanisieren. Das Völkerrecht ist im Krieg durch nationale
Leidenschaften gefährdet. Deshalb muß es im Friedensschluß von der internatio-
nalen Gemeinschaft neu bekräftigt werden. Die Verpflichtung, vor dem Krieg eine
friedliche Lösung zu suchen, gibt es schon seit dem Pariser Frieden 1856 (für die
Orientfrage). Trendelenburg will das verallgemeinern: Vor der Kriegserklärung
soll die Streitfrage einem internationalen Ausschuß vorgelegt werden. Das ist ein 
Versuch eines politischen Ausgleichs, kein juristisches Urteil. Wenn es den Krieg 
nicht verhindert, wird es doch die Überraschung nehmen (v.a. die Überraschung 
macht den Krieg zerstörerisch). Dieser Ausschuß soll auch das Kriegsrecht ver-
einheitlichen und weiterentwickeln. Mit dieser Verrechtlichung des Krieges kann
am besten das siegreiche Deutschland beginnen. (Eine Schrift zum aktuellen 
Krieg, die den Franzosen einen ungerechten Krieg und den Engländern verloge-
ne Neutralität nachweisen will.)

2.5.4.8 Adolf Lasson
1832-1917 (geboren Lazarussohn). Gymnasialprofessor und Honorarprofessor in
Berlin. Vgl. den Nachruf seines Sohnes Georg Lasson in: Archiv für Rechts- und
Wirtschaftsphilosophie 12 (1918/19) 1-10.

Lasson hat Philologie und Recht studiert, aber geschrieben hat er als Philosoph, 
ein später Idealist gegen Materialismus, Positivismus und Utilitarismus, ein Fort-
setzer der Philosophie des Geistes von Aristoteles bis Hegel. Es ist eine Anthro-
pologie zwischen natürlichen egoistischen Trieben und der göttlichen allgemeinen 
Vernunft. Sein einziges systematisches Werk ist eine Rechtsphilosophie, die
Recht als äußere Ordnung in einer Situation begründet, in der die Annäherung an
die Vernunft (noch) begrenzt ist. Der Staat formuliert das Recht als Gesetz und
setzt es mit Zwang durch. Der Staat kann in Analogie zur Person gesehen wer-
den, weil er einen Willen hat. Der Wille des Staates ist aber allein das Recht;
Selbstsucht und alles Ungeordnete fehlen dem Staat. Der Staat ist keinem Recht 
unterworfen und hat keine Moral und keine idealen Interessen. Lassons Staats-
lehre endet in Antinomien: Der Staat verkörpert die praktische Vernunft, aber
Zwang bleibt immer mechanisch; der Staat hat keinen egoistischen Willen, aber 
zur Erhaltung des Rechts muß er eigene Interessen verfolgen (und in seinem
Namen spricht eine Obrigkeit, die gewiß persönliche Interessen hat). So ist der 
Staat vom Begriff her immer Rechtsstaat, in der Wirklichkeit gibt es aber einen
verworrenen historischen Prozeß der „Produktion des Rechtes.“ Lasson betont 

279

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Grenzen des Staates: den Streit der Klassen kann der Staat nicht auslöschen,
nur sichern, daß sie miteinander leben können. Die einzige Hoffnung ist, daß der 
bloß natürliche, egoistische Willen sich selber aufhebt. Lasson wird in der Litera-
tur üblicherweise als Konservativer eingeordnet, aber er wurde von Zeitgenossen
auch als Liberaler gesehen (vgl. den Nachruf in: Kant-Studien 23 (1919) 110),
sein Eintreten für Freihandel und gegen Antisemitismus paßt dazu. Man wüßte 
gerne Genaueres über seine politische und kirchliche Haltung, eine Lasson-
Monographie ist ein Desiderat zum Verständnis der Komplexitäten des 19. Jahr-
hunderts.

Eine Abhandlung über das Völkerrecht gehört für Lasson in ein Werk über Poli-
tik; ein solches Werk hat er in seiner Rechtsphilosophie angekündigt, aber nie
geschrieben. Es sind deshalb politische Polemiken, mit denen wir arbeiten müs-
sen, auch wenn er eine davon nach 40 Jahre erneut hat erscheinen lassen. Las-
son ist verrufen als der archetypische Völkerrechtsleugner und Bellizist des 19.
Jahrhunderts. Die Völkerrechtler haben ihn, der nicht von ihrer Zunft war, zu Leb-
zeiten kaum wahrgenommen und posthum nicht wirklich ernst genommen (Hans 
Kelsen, Problem der Souveränität. – Tübingen 1920. – S. 196-202 (er wirft Las-
son vor, die Grenze vom Völkerrecht zur Pseudo-Naturwissenschaft von den
internationalen Beziehungen überschritten zu haben); Gustav Adolf Walz, Wesen
des Völkerrechts und Kritik der Völkerrechtsleugner. – Stuttgart 1930. – 32-35,
138-140). Lasson ist (neben John Austin) der Lehrer der absoluten Souveränität.
Der Staat als Quelle des Rechtes kann nicht selber einem Recht unterworfen 
werden. Aber auch bei Lasson werden die Staaten im Laufe der Zeit rechtlicher
und die Völker kultivierter, und es wird nie klar, warum die Verrechtlichung nicht 
auch international fortschreiten kann. Was eine historische Bestandsaufnahme 
sein könnte, wird zum ewigen Gesetz (Eduard von Hartmann hat dem Hegelianer 
vorgeworfen, damit gegen die Prinzipien einer dialektischen Philosophie zu ver-
stoßen; siehe unten Abschnitt 5.4.5.2 zu Hartmanns Lasson-Aufsatz). Aber Las-
son kennt durchaus die Fortschritte des Völkerrechts, nur darf er sie nicht als 
Recht ansehen. Nicht das Uninteressanteste an Lasson ist, wie eng er den Argu-
menten der Friedensbewegung folgt. Er antwortet auf deren Argumente des Zivi-
lisationsfortschritts und der öffentlichen Meinung und hat keine Probleme, fast
alle Vorschläge zum Schiedsgericht zu akzeptieren (man muß sich daran erin-
nern, daß auch Hegel kein Problem mit einem Schiedsgericht hatte, wenn nicht 
suggeriert wird, dadurch seien die Völker zu einer rechtlichen Einheit verschmol-
zen). Er kennt multilaterale Abkommen und verlangt, daß die Verhandlungen
über Verträge öffentlich sein müssen. Aber das bleiben politische Fortschritte, die 
jederzeit zurückgenommen werden können. Lasson verweigert dem Staat höhere
Ziele, damit die Staaten einander abschätzen und berechenbar mit einander um-
gehen können. Der Krieg wird zu einem „Mittel der Unterhandlung“. Klaus Lüders-
sen gibt zu, daß die Polemiken gegen das Völkerrecht, die gerne nach G. A. Walz 
zitiert werden, tatsächlich in Lassons Schriften stehen, aber das politische Moment 
bei Lasson sei auch als Chance gedacht: Das Völkerrecht kann durch Verträge
aufgebaut werden (Genesis und Geltung im Völkerrecht – am Beispiel der Theo-
rie des Hegelianers Adolf Lasson, in: Idee und Realität des Rechts in der Ent-
wicklung internationaler Beziehungen : Festgabe für Wolfgang Preiser / hrsg. von
Alexander Böhm … – Baden-Baden 1983. – S. 133-151). Martti Koskenniemi hat

280

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ihn ganz entspannt gewürdigt: Es wäre merkwürdig, wenn ein deutscher Patriot
1871 argumentiert hätte, daß Kriege nie gerechtfertigt seien und daß Verträge 
immer gehalten werden müssen; Lassons Ziel sei durchaus Frieden und Frieden 
liege im Eigeninteresse der Staaten (The Gentle Civilizer of Nations : the Rise 
and Fall of International Law 1870-1960. – Cambridge 2002. – S. 37-38). Diese
Urteile sind zu eng vom Völkerrecht des 20. Jahrhunderts her gesehen. Lasson
unterscheidet, wie andere Realisten um 1870/71, noch das diplomatische Völker-
recht als façon de vivre vom Völkerrecht der Juristen. Lasson gehört zu der Ten-
denz um 1870, von einem als Recht gedachten Völkerrecht zur Wissenschaft von
den internationalen Beziehungen überzugehen. Lassons „Völkerrecht“ erinnert an 
Bismarcks völkerrechtliche Aussprüche: Der Frieden (nicht der ewige) kann aus
den wahren Interessen der Staaten und aus ihrer Ehrlichkeit kommen. Die inter-
nationalen Institutionen können realistisch erklärt werden.

Lasson hat ein altmodisches Kriegsbild: die europäische Staatengemeinschaft
des 18. Jahrhunderts mit Interessen, die begrenzt werden können. Die Debatten 
seit der Heiligen Allianz, daß ein Staatensystem eine normative Basis braucht
und Interessen prekär bleiben, werden übergangen. Den Volkskrieg, den die Mili-
tärs zu begreifen beginnen, hat er noch nicht gesehen. Die Lehre, daß jeder Sieg 
gerecht ist, sprengt die Tradition des gerechten Krieges. Das ist Naturalismus des
Staates, also das, was Lasson eigentlich verworfen hat. Ein Problem ist Lassons 
Kulturlehre. Er glaubt mit dem 19. Jahrhundert, daß der Krieg mit der Schaffung
der Nationalstaaten zurückgehen wird. Der Staat kann Kultur nicht verbreiten, er
kann nur die Kultur seines Volkes verteidigen. Lasson weiß mit Hegel, daß der
Mensch in seiner sittlichen Freiheit über den Staat hinauswachsen muß, er ver-
wirft „den harten Autochthonen-Stolz“. Aber man muß die vielen Hinweise bemer-
ken, in denen Lasson sein Individuum, das angeblich ganz im Prozeß der Bildung
zur allgemeinen Vernunft steht, von der Ehre der nationalen Kultur abhängig sein
läßt: Die „Ehre des Selbstbewußtseins“ ist für das Volk wichtig, Persönlichkeit ist
die Ehre, einer eigenen Rechtsordnung anzugehören (wie im 19. Jahrhundert
üblich, muß man bei Lassons „Kultur“ noch Wirtschaftsformen und politische und
rechtliche Institutionen mithören). Der religiöse Denker Lasson sieht das höhere
Ich dann doch nicht in der imitatio Dei (über die er geschrieben hat), sondern in
der Zugehörigkeit zum erfolgreichen Staat. Lassons Bellizismus erinnert an Fich-
tes Hysterie, daß jede internationale Bedrohung eine Auslöschung der nationalen
Kultur ist. Ab 1870 sehen Franzosen und Deutsche das so. 

Der Vorläufer des deutschen Kulturstaatsgeredes konnte im Ersten Weltkrieg
eine Belastung der Kriegspropaganda werden. Die Preußische Akademie distan-
zierte sich von ihrem Mitglied, als er von den Holländern verlangte, den deutschen
Staat für das „vollendetste Gebilde“ zu halten, das die Geschichte erzeugt hat, und
die holländische provinzielle Selbständigkeit verspottete (Kurt Flasch, Die geistige
Mobilmachung : die deutschen Intellektuellen und der Erste Weltkrieg. – Berlin
2000. – S. 252; ein öffentlicher Auftritt dieser Art: Deutsche Art und deutsche Bil-
dung : Rede am 25. September 1914. – Berlin 1914).

281

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Culturideal und der Krieg. – Berlin : Moeser, 1868. – 68 S.
Neuausgabe Berlin 1906 (133 Seiten, aber textidentisch)
Das gegenwärtige Zeitalter ist ein kriegerisches Zeitalter, öffentliches und priva-
tes Leben werden von drohenden Kriegen bestimmt, die von ganzen Völkern 
geführt werden. Aber mit der Zivilisation wachsen die Vorteile des Friedens und
der Krieg wird als Störung empfunden. „Jeder zivilisierte Staat ist ein friedlieben-
der Staat; aber freilich, der Notwendigkeit des Krieges kann auch er sich nicht
entziehen.“ Erst im Staat wird der Mensch zum Kulturwesen, weil er nicht nur für
sich selber etwas will, sondern für alle. Ein Volk fühlt sich durch ein mächtiges
anders Volk in seiner Kultur bedroht. Die nationale Kultur gibt einem Volk die
Möglichkeit der Mitarbeit an den großen Aufgaben der Menschheit, und damit das
Recht zur individuellen Existenz unter den Völkern der Kulturwelt. „Jeder vernünf-
tige Krieg ist ein Krieg um die Kulturform, mag er auch in die Erscheinung treten
als ein Krieg um die Existenz des Staates.“ Lust am Krieg und Ausnutzung politi-
scher Konstellationen sind historisch überholt. Kein Staat darf seinem Volk Kriege
für Ideen (Religion, Förderung der Zivilisation, Beendigung des Sklavenhandels)
zumuten. Erlaubt sind Kriege zur territorialen und ökonomischen Sicherung der
Selbständigkeit des Staates. „Das Recht, in staatlicher Selbständigkeit zu existie-
ren, ist kein angeborenes Recht eines Volkes, es muss vielmehr erworben wer-
den durch harte Arbeit.“ In der Regel bestehen friedliche Beziehungen zwischen
den Kulturvölkern gerade durch Dankbarkeit im Geben und Nehmen. Aber wäh-
rend die Zivilisation zum Prinzip Miteinander hat (es gibt nur eine Zivilisation), ist Kul-
tur die Abgrenzung von einer anderen Kultur. Damit gibt es eine Pflicht zum Haß
und die Möglichkeit zum Krieg ist immer gegeben. Nicht-Intervention ist Unsinn;
die Verhältnisse eines Volkes sind mit denen seiner Nachbarn zu eng verbunden
und die Ehre eines Staates ist sein Einfluß bei anderen Staaten. Der Ausgang
des Krieges ist immer gerecht: Das Schwache unterliegt dem Starken. Die Star-
ken zweifeln nicht am Recht der Macht. Aber ein Volk, das außer Krieg keine
Kultur hat, hat keinen echten Ruhm und deshalb kein Recht zum Krieg. Es bleibt 
immer ein moralisches Gebot, daß Krieg vermieden werden muß. Alle gütlichen
Mittel müssen ausgeschöpft werden. Einen Richter zwischen den Staaten wird es
nie geben, aber ein Schiedsgericht soll angestrebt werden. Den Frieden kann
man davon nicht immer erwarten. Während die Abneigung gegen Krieg zunimmt, 
nehmen auch die Kriegsursachen zu und mehr Leute haben ein Urteil zu interna-
tionalen Konflikten. Einen Völkerareopag, der die Kriege verhütet, wird es nicht
geben; wohl aber einen, der sie steuert: „die öffentliche Meinung der Kulturvölker.“

Princip und Zukunft des Völkerrechts. – Berlin : Hertz, 1871. – X, 195 S.
Der ewige Frieden wäre ein größeres Übel, als der Krieg, wie das Streben nach 
ewigen Leben oder ewiger Gesundheit. Diese Idee ist „eine unerlaubte Erweiterung
des Rechtsbegriffes“. Menschen brauchen eine durch Gewalt geschützte Rechts-
ordnung; Gewalt ist nur ertragbar, wenn sie dem eigenen Wesen entspricht, des-
halb muß der Staat national sein. Souveräne Staaten können nicht Glieder einer 
rechtlichen oder sittlichen Gemeinschaft sein, ein Weltstaat wäre das Ende jeden
Rechtes. Anders als das Individuum hat der Staat keinen Beruf zur Gottesähn-
lichkeit, er kann sich nicht beliebige Zwecke setzen, sondern muß gegenüber der
Außenwelt eigennützig sein. Zwischen verschiedenen Staaten herrscht von Natur

282

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


her Streit – ein Volk muß hassen können –, aber auch ein Bedürfnis nach Frie-
den. “Um Frieden zu haben muss sich aber der Staat bescheiden.“ Der Zustand
der Ruhe tritt ein, wenn die rivalisierenden Staaten, die Bedingungen erreicht 
haben, die für ihren Zweck nötig sind: genügend Territorium, Bevölkerung, Mittel
des Unterhalts „und das Material für fortschreitende Arbeit“, die Fähigkeit, Angrif-
fe leicht abwehren zu können. Zwischen den Staaten bestehen Umgangsregeln,
die eine Gemeinsamkeit der Interessen ausdrücken und den „Charakter des klu-
gen Egoismus“ tragen. Die wichtigste dieser Regeln ist die Vertragstreue. Da es
keinen Gerichtshof über den Staaten gibt, wird der Staat die Regeln und Verträge
einhalten, so lange ihn nicht ein wichtigeres Interesse abhält. In einem internatio-
nalen System mit vielen Staaten, tun mächtige Staaten gut daran, keinen Ver-
dacht zu erwecken. Verträge sind aber nur solange klug, solange sie die Macht-
verhältnisse widerspiegeln. Der Krieg ist „ein Mittel der Unterhandlung, um zu 
einem neuen vernünftigen Vertrag zu kommen.“ Der Haß zwischen Nationen ist 
ein Hindernis für rationale internationale Beziehungen. Das Kriegsrecht soll ver-
hindern, daß aus der relativen Feindschaft absolute Feindschaft wird. Wie alle
Verträge wird es nur gehalten, solange nicht wichtigere Inter-essen dagegenstehen.
Die zunehmende Freiheit im Staat führt zu weiter Vervollkommnung des Völker-
rechts: Fixierung des Völkerrechts, Öffentlichkeit der Diplomatie, regelmäßige
Staatenkongresse, ständige Schiedsgerichte, freie Verfassungen, die überflüssi-
ge Kriege verhindern, Föderationen, allgemeine Wehrpflicht (ein großes, billiges,
intelligentes Heer).

System der Rechtsphilosophie. – Berlin (u.a.) : Guttentag, 1882. – 708 S.
Recht und Staat, Gesetzgebung und Zwang haben eine Rolle im Prozeß der
Erhebung des Willens aus der Natürlichkeit zur Vernunft. Recht gibt es nur im
Staat, der Staat selber ist dem Recht aber nicht unterworfen. Jedes Volk braucht 
ein eigenes Recht und deshalb einen eigenen Staat. Nur indem ein Volk seine
Eigenart in seinem Recht verkörpert sieht, folgt es dem Recht mit freiem Gehor-
sam. „Wer dem Recht gehorcht, gehorcht seinem besseren Ich.“
§ 32 Der Staat als Nationalstaat
Erst als Nationalstaat ist der Staat vollendet. Die Nation erhält ihren Wert nicht
durch die Rasse; Abstammungsgemeinschaft ist ein guter Ausgangspunkt, aber
entscheidend ist die kulturelle Leistung (Kultur meint nicht nur Religion, Kunst,
Wissenschaft, sondern auch politische Institutionen und Wirtschaft). Der Natio-
nalstaat empfängt von seinem Volk sein Gesetz und gibt seinem Volk Gesetze.
Individuum und Nation empfangen vom Nationalstaat ein höheres Selbstbewußtsein. 
§ 35 Die Souveränität
Ein Universalstaat ist ein leeres Ideal, so leer wie eine Kultur, die allgemein-
menschlich ist und nicht Kultur eines bestimmten Volkes. Der Staat ist auch gegen-
über anderen Staaten die höchste Gewalt. Der Staat sichert die Kulturtätigkeit 
des eigenen Volkes, er muß deshalb die eigenen Interessen wahren und die Interes-
sen anderer Staaten abwehren. Die Volksgeister stoßen einander ab, können
sich gegenseitig nicht verstehen und nicht mit einiger Gerechtigkeit würdigen. 
Aus der Souveränität folgt, daß es keine zwingende Gewalt über den Staaten 
gibt, damit fehlt auch die Möglichkeit eines Rechtsverhältnisses zwischen den
Staaten. „Das Verhältnis zwischen Staaten ist das Verhältnis von Macht zu
Macht.“ Nach außen lebt der Staat im Naturzustand, er findet kein Recht vor und
will keines schaffen. So können allein Zweckmäßigkeit und Interessen bestimmen.

283

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


§ 36 Das Völkerrecht
Das bestehende Völkerrecht, nämlich die Umgangsformen der Staaten miteinan-
der, kommt aus der Klugheit. Der Naturzustand zwischen Staaten unterscheidet
sich von dem zwischen Individuen, weil Staaten die gegenseitigen Interessen
genau bestimmen können. Jeder Konflikt kann zu Feindseligkeit führen, die aber 
nicht unberechenbar ist. Durch Beschränkung der Konfliktstoffe kann der Frieden
wiederhergestellt werden. Es liegt im Interesse des Staates, Vertrauen zu erwecken:
durch Ehrlichkeit und loyale Erfüllung des Versprochenen. Die Völkerrechtler seit
Grotius haben das verkannt und das Völkerrecht mal an das eigentliche Recht,
mal an die Moral angenähert. Ein Staat, der eine höhere zwingende Gewalt über
sich anerkennt, wäre aber eine Provinz. Das auf Interesse gegründete Völker-
recht ist prekär. Verträge werden gehalten, so lange sie den Interessen und
Machtverhältnissen entsprechen, von seinen Interessen läßt der Staat nur ab,
wenn er Macht zu fürchten hat. Völkerrecht, das im Interesse aller Staaten ist, 
wird gehalten. Das Recht behandelt die Individuen als einander gleich, weil alle
Individuen flüchtige Wesen sind. Die Volksgeister und ihre Staaten dürfen so
nicht behandelt werden. Ein Kulturvolk muß als solches anerkannt werden. 
§ 37 Der Staat und die Weltgeschichte
Wenn Diplomatie, Gleichgewicht, kluger Interessenausgleich nicht genügen, ist 
Krieg unvermeidbar. Der Krieg erprobt Leistungsfähigkeit und Kulturhöhe des 
Staates. Der Ausgang des Krieges weist dem Staat seine Rolle in der Weltge-
schichte zu. Staaten sinken und steigen ständig ökonomisch, demographisch,
kulturell; das Verhältnis der Staaten zueinander ändert sich und die vertraglichen
Fixierungen sind überholt. Dauernder Frieden ist Gleichgewicht der Macht und
braucht Klugheit, um erhalten zu werden. Kein Staat weiß, wann er zu Angriff
oder Verteidigung bereit sein muß. Deshalb muß er immer bereit sein. Das hat
ökonomische Nachteile, ist aber durch die kriegerische Erziehung letztlich auch
ökonomisch vorteilhaft. „Die immer drohende Möglichkeit des Krieges ist für das
Menschengeschlecht die größte Wohltat.“ Nicht rohe Kraft siegt, sondern höhere 
Organisation und Einsicht. Die Entscheidung des Krieges ist gerecht, das siegrei-
che Volk ist das vorbildliche Volk. Kriege (auch Niederlagen) sind Antriebe zu
neuer schöpferischer Tätigkeit. Voraussetzung ist, daß die Zerstörung nur kurz
dauert. Der Krieg ist für den Frieden da.

2.5.4.9 Karl Viktor Fricker
1830-1907. Württembergischer Beamter und Verwaltungsjurist. Professor in Tü-
bingen und Leipzig. 1870 ein Gegner der borussischen Einigung Deutschlands.

Fricker versucht gegen deutsche Töne im Umkreis der Reichseinigungskriege die
ältere Balance von Souveränität und Internationalismus zu bewahren. Gegen
absolute Souveränität (die er auf Hegel zurückführt) betont er, daß sich Staaten
als Glieder einer internationalen Gesellschaft begreifen. Gegen Ideen eines Welt-
staates betont er die historische Entwicklung zu regionalen Staatengruppen. Da
Fricker kein Völkerrechtshandbuch verfaßt hat (seine Expertise waren das würt-
tembergische und später das sächsische Staatsrecht), wissen wir wenig, welche 
konkreten Folgen er aus dieser Völkerrechtstheorie ziehen wollte. Aber zum Krieg

284

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wird er recht konkret: er erwartet für die Zukunft kollektive Interventionen gegen 
ungerechte Kriege, sieht das Ende des Krieges als Rechtsmittel aber noch lange
nicht gekommen. Er rechtfertigt den Krieg als nötige Reorganisation der Staaten-
welt, hofft aber, daß menschheitliche Interessen künftig ohne den Krieg die Staa-
tenwelt neu organisieren. Er steht in einer soliden Tübinger Tradition des Interna-
tionalismus der menschheitlichen Interessen seit Mohl und denkt mit Fallati, daß
die Rechtskreise, zu denen Individuen gehören können, nicht plötzlich mit dem 
Staat aufhören müssen. Lassons bellizistische Theorie um 1870 beruht auf dem
Unterschied zwischen dem Individuum und dem als Person gedachten Staat.
Fricker entwirft ein alternatives Model des Staates als Persönlichkeit, um in Ana-
logie zur Eingliederung der Individuen in Staaten die Eingliederung des Staates in 
die internationale Gesellschaft zu begründen, bei ihm eine Pluralität internationa-
ler Gesellschaften. Die Menschheit als eine Gesamtorganisation gibt es aber nicht.

Das Problem des Völkerrechts, in: Zeitschrift für die gesammte Staatswis-
senschaft 28 (1872) 90-144. 347-386
I Wenn man im Völkerrecht nach einem Analogon des Gesetzes sucht, 
gibt es zweifellos kein positives Völkerrecht. Aber die Arbeit des Gesetzgebers
beruht nicht auf Willkür, sondern auf dem Studium von Verhältnissen. Verhältnis-
se gibt es auch international, auch wenn es keine Zentralgewalt gibt. Die Organi-
sation des Rechts muß international freilich eine andere sein als national.
II Recht bezeichnet ein Verhältnis zwischen Personen, Völkerrecht ein 
Verhältnis zwischen den Personen analogen Staaten. Die Staatspersönlichkeit
kann aber nicht einfach mit einer natürlichen Person vergleichen werden, schon 
die Wandelbarkeit der Staaten schließt das aus.
III Hegelianische Völkerrechtsleugner knüpfen an Hegels „überspannter
Staatspersönlichkeit“ an. Fricker muß Hegels Trennung von Staat und bürgerli-
cher Gesellschaft zurücknehmen und einen menschlichen Trieb zur Vereinigung
annehmen. Eigentlich müßte der Weltstaat das Höchste sein; die Menschheit hat
diese Höhe nicht geschafft. Aber man kann nicht den Einzelstaat behandelen, als
wäre er das Höchste. Weit mehr als der Staat ist der Einzelmensch eine Totalität;
wenn Einzelmenschen sich als ein Glied fühlen können, können das Staaten
auch. Hegel kennt die Weltgeschichte als das Weltgericht, um den Egoismus der
Staaten zum Stoff der Selbstentwicklung des Weltgeistes zu machen; über eine
Heiligung des Egoismus kommt das nicht hinaus. Alle Völker haben potentiell
eine weltgeschichtliche Rolle und müssen dafür geachtet werden. Daß der Krieg
die wichtigste Erscheinung des internationalen Lebens ist, liegt für Hegel daran,
daß es keinen Prätor über den Staaten gibt. Auch Fricker kann sich keinen Rich-
ter über den Staaten vorstellen aber Regulatoren. Der Krieg gehört einer niedri-
gen Kulturstufe an, mit höherer Kultur erkennen die Völker in ihrer Individualität
ein Mittel zur gegenseitigen Ergänzung.
IV Wie der Staat sind auch Volk und Nationalität in dauerndem Wandel. 
Wie die Nationalität Staaten schafft, so schafft der Staat Nationen.
V Ausgangspunkt für das Völkerrecht ist, nicht den Staat als Totalität zu
sehen, sondern die Menschheit und die Menschen als ihre Glieder. Die Entwick-
lung der Kultur ist eine Sache der Menschheit, in der die einzelnen Menschen 
einen Teil beitragen. Als eine Gesamtorganisation gibt es die Menschheit nicht.
Aber zwischen der Gesamtmenschheit und den Organisationen von Teilen der

285

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Menschheit gibt es keinen Widerspruch. Denn die Einheiten innerhalb des Staa-
tes – Individuen, Familie, Gemeinde – verlieren auch nicht an Bedeutung. 
VI Staaten sind mehr als Individuen und Familien in ständiger Verände-
rung. Es gibt ein ständiges Auf- und Absteigen von Staaten. Lebensuntüchtige
Staaten verschwinden. Wenn es keinen Weltstaat gibt, ist Staatenbildung in stän-
digem Fluß. Zwischen Weltstaat und unverbundenem Nebeneinander von Staa-
ten gibt es Zwischenstufen wie Bundesstaat und Staatenbund. Die Teilorganisatio-
nen werden immer umfangreicher, Souveränität ist nur die jeweilige Grenze der
menschlichen Organisation. Ein Weltstaat wird unmöglich sein, weltweite Rechts-
ordnungen (etwa für die Ozeane) wird es geben.
VII Die Idee des Staates als Persönlichkeit führt nicht dazu, das Völkerrecht
zu leugnen, sondern dazu es zu fordern. Staaten, die wie unbewegliche Perso-
nen, ohne Lebensbeziehungen, gedacht werden, brauchen kein Recht und kön-
nen keins schaffen. Tatsächlich liegen den Beziehungen zwischen Staaten Be-
ziehungen zwischen ihren Bürgern zugrunde. Die Intervention zeigt die Solidarität
der Menschheit für das Recht. Der letzte Zweck im Völkerrecht ist der Mensch. 
Die Entwicklung hat die Einheit der ganzen Menschheit zum Ziel, über den Terri-
torien gibt es einen gemeinsamen Bereich menschlicher Lebenstätigkeit. Das
Recht des Staates ist im Menschheitszweck begründet, wegen seiner Aufgabe in
der Rechtsorganisation hat er aber auch eigene Rechte. 
VIII Weil es keine Rechtsorganisation über den Staaten gibt, haben die Staa-
ten selber die Aufgabe, das Völkerrecht fortzubilden. Je näher sich Staaten stehen,
desto mehr können sie aufeinander einwirken, es bilden sich Gemeinschaftsbe-
wußtsein und Solidarität aus. Beispiele: Europäische Kontinentalinter-essen, das 
Gesamtamerika der Monroe-Doktrin, Uferstaaten des Meeres.
IX Der Krieg scheint ein Nothilfe-Instrument zu sein, um Rechte durchzu-
setzen. Krieg ist Rechtsstreit, aber das Unrecht kann Erfolg haben. Unter kulti-
vierten Staaten wird immer die Frage des Rechts eines Krieges aufgeworfen.
Aber Staaten kämpfen nicht um positive Rechtssätze, sondern messen sich anein-
ander. Der Krieg ist maßlos, ganz anders als ein Rechtsverfahren. Der ewige Frie-
den ist als praktisches Ideal eine völlig berechtigte Forderung, aber erreichbar nur 
im langsamen Fortschreiten der Kultur und der menschheitlichen Organisation.
Der Krieg gehört in eine niedere Kulturstufe, auf dieser Stufe (immer noch unse-
re) ist er jedoch für das Recht nötig. Aber der Krieg trifft nicht isolierte Staaten, 
sondern „eine Staatengruppe in gesellschaftlicher Solidarität.“ Er erschüttert das
Gleichgewicht der ganzen Gruppe. Die nächste Stufe wird die Unterdrückung des
Krieges durch die gemeinsame Aktion eines Rechtskreises sein, durch eine soli-
darische Intervention. Nötig ist nicht eine förmliche internationale Gewalt, sondern
innere Gleichartigkeit, ähnliche Kultur, ähnliche Rechtsauffassung. Nicht Bewaff-
nung, sondern friedliche Entwicklung schafft die Voraussetzungen des Friedens. 
Krieg ist Eroberung. Wegen der Notwendigkeit von Staatsveränderungen in der 
Weltgeschichte sind Kriege so notwendig wie Staat und Recht, aber der Krieg ist
nicht ewig wie diese. In dem Maße, in dem menschheitliche Interessen wichtiger
werden, wird die nötige Organisation auch ohne Krieg kommen.
X Völkerrecht ist der Ausdruck der Forderung, daß das Recht nicht an der
Grenze des Staates aufhört. Es tendiert zu einer Organisation, Voraussetzung ist 
aber das Bestehen eines bestimmten, durch Interessen zusammengehaltenen 
Kreises (z.B. der europäischen Staaten). Der Einzelstaat ist selbstgenügsam und

286

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


hält damit die Organisation auf. Aber Solidarität gibt es immer und Organisation
ist möglich. Gerade der Zweck des Staates gibt auch den Einheitspunkt für ver-
schiedene Staaten. Statt Feindschaft Wetteifer in der Pflege der gemeinsamen
menschheitlichen Aufgaben! Kein Staat allein kann diese menschheitliche Aus-
richtung praktisch machen. Das muß von der Kulturentwicklung aller Staaten und
der Erweiterung der menschlichen Interessen kommen.

2.5.4.10 Franz Freiherr von Holtzendorff
1829-1889. Professor in Berlin und München. Bedeutend als Strafrechtler und
Gefängnisreformer. Mitglied des Institut de Droit international. Vgl. Leonie von
Holtzendorff, Franz v. Holtzendorff. – Berlin 2015.

Holtzendorff kommt aus der Schule Heffters und setzt den Mittelweg im Völker-
recht fort. Holtzendorff sucht immer nach Mittelwegen: Das Völkerrecht steht zwi-
schen Moral und Recht, zwischen Recht und Politik. Im Völkerrecht geht es um
einen Mittelweg zwischen dem kosmopolitischen Prinzip der Menschheit und dem
historischen Prinzip der Nationalität. Eroberungssucht und Weltmonarchie sind
verpönt. Holtzendorff hat das Selbsterhaltungsrecht der Staaten in doppelter 
Weise begründet: aus dem Willen aller Staaten, dauernd zu bestehen, aber auch
aus der Natur des positiven Völkerrechts selber, dessen Voraussetzung die 
Gemeinschaft selbständig bleibender Staaten ist (Die Völkerrechtliche Verfas-
sung und Grundordnung der auswärtigen Staatsbeziehungen, in: Handbuch des
Völkerrechts, Bd. II (1887) § 14). Aber letztlich entscheidet der Zustand des Staa-
tensystems, wieviel Völkerrecht und Völkermoral möglich ist. Holtzendorff ist sich 
bewußt, daß er damit an Grenzen des Rechts und des Völkerrechts kommt. Er
klagt, daß die Lehrbücher seit Jahrhunderten nicht davon reden, daß es Aufgabe 
des Staates sei „die nationale Existenz der Völker nach Aussen zu garantieren ...,
das vorhandene Gemeinbewußtsein des Volkes gegen äussere Störung und 
Vernichtung zu schützen.“ Die Seltenheit der großen Kriege in den letzten Jahr-
zehnten hat dazu geführt, daß Kriege nur als persönliche Willkür der Machthaber 
gelten, aber nicht mehr „als Offenbarung der im Verhältnis der Völker zu einander
liegenden Gegensätze“ aufgefaßt werden. Für die Politik ist der Machtzuwachs 
„eine gebieterische Notwendigkeit, so lange als ein Volk gegenüber einem ande-
ren unberechtigte Forderungen erhebt und die Begriffe über dasjenige, was
Recht ist, von den nationalen Vorstellungen soweit beherrscht werden, dass sich
wesentliche Verschiedenheiten der Auffassung mit Notwendigkeit ergeben
müssen.“ Der Machtzuwachs ist durch das Prinzip des modernen Völkerrechts 
begrenzt: keine Weltmonarchie, freie Meere, gegenseitige Anerkennung der in
Rechtsgemeinschaft lebenden Völker. Diese Anerkennung schließt territoriale 
Neubildungen nicht aus. Aber was einst völlig frei war, ist jetzt an die Idee des
Nationalstaates gebunden, wahllose Eroberungen (in Europa) gelten als illegitim. 
Das beendet aber (noch) nicht die Notwendigkeit der Macht nach außen. Macht
beruht nicht allein auf den größeren Heeren, sondern auch auf Diplomatie auf
Grundlage des Völkerrechts und des Bewußtseins der alle zivilisierten Staaten
verbindenden Interessengemeinschaft. Der Diplomat ist Anwalt nicht nur der 
eigenen Ansprüche gegen das Ausland, sondern auch der gerechten Ansprüche

287

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


des Auslandes (Die Principien der Politik. – Berlin 1869. – S. 225-238). Holtzen-
dorff nimmt die seit 1870 auch bei Völkerrechtlern zunehmende Formel, daß im 
Krieg um Recht und Interessen gestritten wird, auf, aber er versucht das National-
interesse noch an das Recht zu binden. Diese Endstufe des Mittelwegs im Völ-
kerrecht des 19. Jahrhunderts ist ein guter Ort, um nach Vorläufern Hans Mor-
genthaus im „Proto-Realismus“ zu suchen.

Grundbegriffe, Wesen und Verhältnißbestimmungen des Völkerrechts, in:
Handbuch des Völkerrechts : auf Grundlage europäischer Staatspraxis /
hrsg. von Franz von Holtzendorff, Bd. I (Berlin : Habel, 1885) S. 1-79
§ 1 Begriff des Völkerrechts
Bei einer Vielzahl von Staaten und Verkehr zwischen Staaten kann kein Staat 
mehr an Alleinberechtigung seines eigenen Daseins glauben. Staaten akzeptie-
ren Rechtspflichten gegen andere. Es gibt Regeln durch Anerkennung oder Wil-
lensübereinstimmung mehrerer selbständiger Staaten. Das Völkerrecht kann 
niemals das Werk eines Staates sein.
§ 3 Ethnographische Grundlage des Völkerrechts
Dieses Völkerrecht ist das Völkerrecht der zivilisierten Staaten. Zwischen barbari-
schen Staaten und zwischen barbarischen und zivilisierten Staaten gilt dieses
Völkerrecht nicht. Denkbar wäre ein asiatisches oder amerikanisches Völkerrecht,
tatsächlich gibt es das nicht (er will asiatischen Staaten nicht die Zivilisation
absprechen, aber ein eigenes Völkerrecht gehört nicht zu deren Zivilisation).
§ 9 Prinzip des Völkerrechts 
Im Völkerrecht wirken zwei sich wechselseitig bedingende und durchdringende 
Grundkräfte. Einerseits die kosmopolitische Idee, die von der ethisch-rechtlichen
Anlage der menschlichen Gesellschaft ausgeht, andererseits die staatlich-
historische Macht, die historisch wandelbar ist, weil Staaten und Völker nicht 
unerschöpflich Kraft haben. Die eine Universalrechtsidee wirkt durch die verän-
derliche Staatsmacht. Staaten gehen unter, wenn sie die universale Aufgabe
nicht begreifen. Die Weltstaatsidee ist dagegen Übertreibung wie das Nationali-
tätsideal.
§ 10 Weltrecht und Weltstaat
Er bezweifelt, daß weltstaatliche Momente (Formen der Repräsentation wie bei
Lorimer und Bluntschli) ein besseres Völkerrecht bringen würden. Etwas anderes 
ist die gegenseitige freiwillige Annäherung kulturverwandter Völker. Dafür braucht 
man keine Universalidee, das kann auch von den Staaten zur Wahrung ihrer
Souveränität eingesetzt werden. 
§ 17 Verhältnis des Völkerrechts zur Völkermoral
Das Sittengesetz ist so alt wie das Recht oder älter. Recht ohne Basis in Sittlich-
keit ist nicht denkbar. Schon vor den völkerrechtlichen Normen gab es Sitten und 
Bräuche des Verkehrs, so die Vorstellung eines rechtmäßigen Kriegsgrundes.
Der Krieg ist einerseits Unsitte (in der Überwältigung schwächerer Nachbarn), 
anderseits ein Rechtsakt (in der Unterscheidung von räuberischer Gewalt). Wel-
che Momente der Sittlichkeit verrechtlicht werden können, ist historisch bedingt.
Das Völkerrecht kennt das Recht auf Selbsterhaltung und den berechtigten Eigen-
nutz des Staates, überläßt aber die wechselseitige Hilfeleistung zwischen den
Nationen der sittlichen Verpflichtung. Es muß geprüft werden, ob das positive
Völkerrecht in Übereinstimmung mit der Moral ist (nur so kann es dauerhaft sein).

288

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


§ 18 Verhältnis des Völkerrechts zur Politik
Das Gerechte ist auf Dauer das Zweckmäßige. Aber Wechselwirkung von Recht
und Politik ist nötig. Jede neue Völkerrechtsregel muß sich als im Gesamtinteres-
se der Völkerrechtsgemeinschaft rechtfertigen lassen. Völkerrechtsnormen sind 
vom Stand der tatsächlichen Beziehungen der Staaten abhängig. Das Gemein-
schaftsinteresse friedlicher Entwicklung ist auf Gleichgewichtspolitik, „internatio-
nale Machtpflege im Sinne der Gesamtinteressen“, angewiesen. Wie im Staats-
recht setzt das Interesse an Ordnung organisierte Einheit der Macht voraus, das
Interesse an Freiheit Machtverteilung. Diese „Machtpflege“ kann nur politisch 
nicht juristisch bestimmt werden.
§ 19 Die Comitas gentium
Die Völkermoral gilt universal, während die Comitas gentium (Rücksichtsnahme
der Völker aus Menschenfreundlichkeit) aus der Gleichheit der Verkehrssitten
kommt. Sie steht in der Mitte zwischen Moral und politischer Zweckmäßigkeit.

2.5.5 Militärautoren
Das Bedürfnis von Offizieren, über das Wesen des Krieges zu schreiben, ist v.a.
eine deutsche Erscheinung. Es könnte mit dem hohen Stand der Ausbildung
höherer Militärs zusammenhängen. General von Boguslawski, der bemerkte, daß
es seit den 1860er Jahren „eine sehr geistige Bewegung“ im Offizierskorps gab, 
führte das auf die preußische Methode zurück, den Offizieren eigene Freiheit und
Verantwortung zu lassen (Betrachtungen über Heerwesen und Kriegführung. –
Berlin 1897. – S. 69). Aber man kann den Katalysator dieser Literatur genauer
bestimmen. Im preußischen Verfassungskonflikt um den verfassungswidrigen
Ausbau des Heeres 1859-1866 hat es kein Interesse an einer theoretischen Apo-
logie gegeben (Constantin Frantz hatte eine angeboten, aber man wollte sie
nicht). Für die siegreichen deutschen Militärs war der Krieg 1870/71 aber nicht
weniger ein Schock als für die französischen Verlierer und die europäischen 
Zuschauer. Sie waren nicht darauf gefaßt, daß die Franzosen nach der vollstän-
digen Niederlage ihrer Heere (im clausewitzianischen Sprachgebrauch „Vernich-
tung“) nicht aufgaben, sondern mit neuen Heeren (und irregulären Kämpfern)
weitermachten. Sie sahen sich aus professionellen Gründen gezwungen, über
den Volkskrieg nachzudenken. Aber aus professionellen Gründen konnten sie
nicht zu einer konsequenten Theorie des Volkskrieges kommen. An die Stelle der
Theorie tritt das Dogma von der Bändigung des Krieges durch ein Offizierskorps,
von dem nicht klar zugegeben werden kann, daß es aristokratisch gedacht wird.
Die deutschen Militärs haben kein Interesse an Militärsoziologie; sie bleiben bei
ihrer eigenen Tradition des Nachdenkens über Führung und Disziplin. 

Vgl. zur Wahrnehmung des Volkskrieges 1870/71: Gerd Krumeich, The Myth
of Gambetta and the ‚People’s War’ in Germany and France, 1871-1914, in:
On the Road to Total War : the American Civil War and the German Wars of
Unification 1861-1871 / ed. by Stig Förster and Jörg Nagler. – Cambridge 
1997. – S. 641-655.

289

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zur Begriffsgeschichte des Kampfbegriffes „Militarismus“: Erhard Assmus, Die
publizistische Diskussion um den Militarismus : unter besonderer Berücksich-
tigung der Geschichte des Begriffs in Deutschland und seiner Beziehung zu
den politischen Ideen zwischen 1850 und 1950. – Dissertation Erlangen 1951; 
Werner Conze / Reinhard Stumpf / Michael Geyer, Militarismus, in: Geschicht-
liche Grundbegriffe. – Stuttgart IV (1978) S. 1-47. Zur süddeutschen katholi-
schen Militarismuskritik: Ingo Löppenberg, „Wider Raubstaat, Großkapital und
Pickelhaube“ : die katholische Militarismuskritik und Militärpolitik des Zentrums
1860 bis 1914. – Frankfurt am Main 2009. Zum Kampf um die politische Loyali-
tät des Militärs immer noch die Bücher von Reinhard Höhn über die liberalen 
Forderungen nach Miliz und Heereseid bis 1848 und die Sozialdemokratie als 
Erbin eines Modells, das die Liberalen aufgegeben haben (Verfassungskampf 
und Heereseid : der Kampf des Bürgertums um das Heer (1815-1850). –
Leipzig 1938; Sozialismus und Heer, Bd. II. – Die Auseinandersetzung der 
Sozialdemokratie mit dem Moltkeschen Heer. – Bad Homburg 1959. Liberale
und Konservative versuchten auch nach dem Ende der Milizdiskussion, das
deutsche Heer der allgemeinen Wehrpflicht als ein „Volk in Waffen“ zu se-
hen (und das französische Konskriptionsheer als Landsknechte); vgl. Frank 
Becker, Bilder von Krieg und Nation : die Einigungskriege in der bürgerlichen
Öffentlichkeit Deutschlands 1864-1913. – München 2001 (der Hinweis auf das
„Volksheer“ und den von diesem geführten „Volkskrieg“ klingen bei den Libe-
ralen 1866 und 1870/71 wie ein Ersatz für die real marginalisierte Rolle bei
der Schaffung der Nation; der wahre Volkskrieg der Deutschen wird vom fal-
schen Volkskrieg der Franzosen unterschieden). Zur Realität: Ute Frevert, Die
kasernierte Nation : Militärdienst und Zivilgesellschaft in Deutschland. – Mün-
chen 2001.

2.5.5.1 Helmuth [Graf] von Moltke
1800-1891, Chef des preußischen Generalstabs, Stratege der preußischen Krie-
ge 1866 und 1870/71. 1867 bis 1891 Mitglied des Reichstages.

Moltke, der erfolgreiche Planer von Truppenaufmärschen unter neuen industriali-
sierten Bedingungen des 19. Jahrhunderts, hat auch als Militärschriftsteller ein 
Ansehen (außer Clausewitz hat nur er es in die Bibliothek Deutscher Klassiker
geschafft). Aber er war kein Theoretiker. Er ist ein typischer Militärautor mit Inte-
resse für Topographie, Waffenentwicklung und Schlachtenanalyse, seine popu-
lärsten Schriften waren ein Bericht über seine Zeit als Militärberater im osmani-
schen Reich (1841) und eine (sehr elementare) Geschichte des Deutsch-
Französischen Krieges (1887/88, veröff. 1891). Seine professionellen Texte
waren Aufmarschpläne. Die Texte, die uns interessieren, haben eine epigramma-
tische Knappheit, seine Mitarbeiter wiederholen das breiter. Man kann Moltke
nicht als einen isolierten Autor nehmen, er ist Chef einer Behörde, er gibt Stich-
worte und nimmt Anregungen auf.

Moltke gehört in die Geschichte der Kriegstheorien, weil er den Übergang vom 
Kabinettskrieg zum Volkskrieg exemplarisch erfahren hat. Den Krieg 1866 hatte 

290

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


er noch als Kabinettskrieg erlebt. Die Texte zwischen 1866 und 1870 klingen 
nicht nach einem Zeitalter des Kabinettskrieges, immer wieder befürchtet er die 
Zerstückelung oder Zertrümmerung Preußens. 1870 glaubt er, ein schnell geführ-
ter Krieg würde die Züge eines Kabinettskrieges behalten. Er war nicht darauf
vorbereitet, daß Frankreich angesichts der deutschen Friedensbedingungen die
Niederlage seiner Heere nicht akzeptieren würde. Stig Förster bemerkt, daß
Moltke den Volkskrieg nicht einfach nur erkannt, sondern auch selber mit hervor-
gebracht hat: Nach der Annexion von Elsaß-Lothringen, war kein Kabinettskrieg 
mehr möglich. Moltke wiederholte in seinem Brief an Bluntschli 1880 seine Hoff-
nung, daß ein professionell geführter Krieg einem Volkskrieg zuvorkommen kann.
Der Kontext des bellizistischen Lobes des Krieges im Brief an Bluntschli ist nicht
klar (der an Moltke geschickte Entwurf eines Kriegsrechtkodex gab keinen Anlaß 
zu Äußerungen über den ewigen Frieden). Aber bereits im nächsten Jahr antwor-
tet Moltke in einem Brief an den russischen Pazifisten Goubareff zugleich mit
bellizistischen Äußerungen und mit der Einsicht, daß jeder Krieg, auch der sieg-
reiche, ein Unglück ist. Ohne Not wird keine Regierung mehr einen Krieg begin-
nen. Das Problem ist heute, daß starke Regierungen benötigt werden, um die
Leidenschaften der Völker zu beherrschen. (Gesammelte und Denkwürdigkeiten
V, 199-201). Das nimmt bereits seine Einschätzung von 1890 voraus. Die klarste
Beschreibung des Unterschiedes zwischen Kabinettskrieg und Volkskrieg steht in 
der Einleitung zu Der Deutsch-Französische Krieg von 1870/71 (1887/88). Der 
Volkskriegsbegriff ist ein Begriff für Frankreich, Moltke interessiert sich weder für 
die Franzosen als Demokraten noch als Bellizisten, sondern für ihre Parteiführer
als Demagogen (GSD III, 1-2). Moltkes späte Reichstagsrede mit ihren Warnun-
gen vor National- und Klassenkriegen und ihrer Präferenz für Abschreckung ist
von allen Kommentatoren bewundert worden. Aber man muß auch hier die Konti-
nuität des konservativen Denkens beachten: Es ist auch 1890 eine Apologie der
deutschen monarchisch geführten Außenpolitik.

Moltkes Idee des Friedens war ein hegemonialer Frieden. Der Frieden in Europa
ist nur sicher, wenn „im Herzen von Europa sich eine Macht bilde, die, ohne
selbst eine erobernde zu sein, so stark ist, daß sie ihren Nachbarn den Krieg ver-
bieten kann“ (Rede im Norddeutschen Reichstag 15. Juni 1868, GSD VII, 49-51).
Ob Moltke an sein friedenerzwingendes Deutschland wirklich geglaubt hat, wis-
sen wir nicht. Moltke hegemonialer Frieden ist nicht unbedingt ein allein deutsch
dominiertes Europa; 1875 warb der Anglophile für eine konservative deutsch-
englische Allianz, zusammen könnten Deutschland und England „secure the
peace of the world“ (Moltke zum englischen Botschafter, zitiert bei Johannes
Janorschke, Bismarck, Europa und die „Krieg-in-Sicht“-Krise von 1875. – Pader-
born 2010. – S. 383). Ob Deutschland ohne die Annexionen eine solche Frie-
densmacht hätte werden können, wissen wir nicht. Den Punkt, anderen den Krieg
verbieten zu können, hat es jedenfalls nie erreicht. Moltkes weiteres professionel-
les Leben besteht aus Planungen für den Zweifrontenkrieg. Die Präferenz für den
Präventivkrieg sprengt die Regeln der europäischen Staatengemeinschaft. Seine
Nachfolger wollen bereits mit Präemptivkriegen der kommenden Erstarkung des
Gegners zuvorkommen. Moltke läßt sich noch von der Diplomatie überzeugen,
daß ein Präventivkrieg politisch falsch wäre, aber er bleibt immer dabei, daß er 
militärisch richtig wäre. Diese Trennung eines rein politischen und eines rein mili-

291

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tärischen Standpunktes (Staatssekretär Graf Herbert von Bismarck : aus seiner
politischen Privatkorrespondenz. – Göttingen 1964. – S. 492) zeigt eine Beschädi-
gung des clausewitzschen Kriegsparadigmas. Moltke versteht, daß der Beschluß
zum Krieg nicht von militärischen Präferenzen abhänging gemacht wird, aber er
will dann den Krieg ohne Einrede der Politiker und der Juristen führen. So wie der
Präventivkrieg das ius ad bellum strapaziert, so behindert Moltke die Entwicklung
eines kodifizierten ius in bello. Das liegt an der Einsicht, daß der Volkskrieg nicht
allein gegen die feindlichen Truppen geführt werden kann, sondern den Durchhal-
tewillen des Volkes treffen muß. Moltke versichert, daß er gegen verwerfliche 
Mittel sei, aber es ist klar eine Ausweitung des für die Kriegsführung in Europa
Erlaubten oder gar Erhofften. Zur Mäßigung des Krieges muß Moltke auf die Wir-
kungen des Zivilisationsprozesses auf Soldaten und vor allem auf Offizieren bau-
en. Die Idee, das deutsche militärische Dilemma durch diplomatisch abenteuerli-
che Präventivkriege und militärisch abenteuerliche strategische Planungen lösen 
zu können, wird bis 1914 nicht verschwinden. 

Werkausgabe: Gesammelte Schriften und Denkwürdigkeiten. – Berlin 1891-
1893. – 8 Bde.; Moltkes militärische Werke. – Berlin 1892-1912. – 4 Teile in
16 Bdn; Vom Kabinettskrieg zum Volkskrieg : eine Werksauswahl / hrsg. von 
Stig Förster. – Bonn 1992.
Literatur: Gerhard Ritter, Staatskunst und Kriegshandwerk, Bd. 1. – Die alt-
preußische Tradition : 1740-1890. – München 1954, – S. 262-274; Rudolf
Stadelmann, Moltke und der Staat. – Krefeld 1950; Eberhard Kessel, Moltke.
– Stuttgart 1957; Stig Förster, Optionen der Kriegführung im Zeitalter des
„Volkskrieges“ : Versuch über Helmuth von Moltkes militärisch-politischen
Überlegungen nach den Erfahrungen der Einigungskriege, in: Militärische
Verantwortung in Staat und Gesellschaft : 175 Jahre Generalstabsausbildung
in Deutschland / hrsg. von Detlef Bald. – Koblenz 1986. – 83-107; ders., Hel-
muth von Moltke und das Problem des industriellen Volkskrieges im 19. Jahr-
hundert, in: Generalfeldmarschall von Moltke : Bedeutung und Wirkung / hrsg. 
von Roland G. Foerster. – München 1991. – S. 102-115; Michael Salewski, 
Krieg und Frieden im Denken Bismarcks und Moltkes, in: ebd. S. 67-88; Kon-
rad Canis, Militärführung und Grundfragen der Außenpolitik in Deutschland
1860 bis 1890, in: Das Militär und der Aufbruch in die Moderne 1860 bis 1890
: Armeen, Marinen und der Wandel von Politik, Gesellschaft und Wirtschaft in
Europe, den USA sowie Japan / hrsg. von Michael Epkenhans und Gerhard 
P. Groß. – München 2003. – S. 9-19.

Brief Moltkes an Johann Kaspar Bluntschli, 11. Dezember 1880
in: Gesammelte Schriften und Denkwürdigkeiten, Bd. 5. – Berlin : Mittler,
1892. – S. 194-197
Auf die Übersendung des Kriegsrechtsentwurfes des Institut de Droit international 
antwortet Moltke mit einem allgemeinen Bekenntnis zum Krieg: „Der ewige Friede
ist ein Traum, und nicht einmal ein schöner, und der Krieg ist ein Glied in Gottes 
Weltordnung.“ Der Krieg entfaltet die edelsten Tugenden des Mutes und der Ent-
sagung. Die fortschreitende Sittlichkeit zeigt sich auch in der Kriegsführung, aber
es gibt keinen irdischen Richter über der Kriegsführung, deshalb kann kodifizier-
tes Kriegsrecht wenig leisten. Nötig sind religiöse und sittliche Erziehung, Ehrge-
fühl und Rechtssinn der Führer. Diesen Prozeß hat die allgemeine Wehrpflicht

292

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gefördert. Dazu können die Regierungen durch Disziplin schon in Friedenszeiten
und Sicherung der Ernährung der Soldaten helfen. „Die größte Wohltat im Kriege 
ist die schnelle Beendigung, und dazu müssen alle, nicht geradezu verwerfliche,
Mittel freistehen.“ Nicht nur die gegnerischen Truppen, sondern alle Hilfsquellen
der feindlichen Regierung müssen angegriffen werden: Finanzen, Eisenbahnen,
Lebensmittel, „selbst ihr Prestige.“ So wurde der Krieg 1870 gewonnen. Erst als 
eine revolutionäre Regierung den Krieg zum Verderben des eigenen Landes fort-
setzte, nahmen die Kämpfe einen erbitterten Charakter an. 
Der Abschnitt Völkerrecht, Politik, Krieg S. 190-213 enthält weitere Briefe an und 
von Moltke zu diesem Themenbereich.
Zu den möglichen Quellen des Briefes an Bluntschli vgl. Max Jähns, Über Krieg, 
Frieden und Kultur. – Berlin 1893. – S. 313f. (der Moltke-Biograph zitiert eine sehr
ähnliche Stelle aus Otto von Platen, Wehrverfassung, Kriegslehren und Friedens-
ideen im Jahrhundert der Industrie 1843 als Anregung) und Carl Lueder (der sich
selber als Anregung nennt).

Rede im Reichstag, 14. Mai 1890
in: Gesammelte Schriften und Denkwürdigkeiten, Bd. 7. – Berlin : Mittler,
1892. – S. 137-140
Gegen Sozialdemokraten, die Fürsten und besitzende Klassen für Kriege verant-
wortlich machen, betont Moltke, daß die Zeit der Kabinettskriege vorbei ist; es
gibt nur noch Volkskriege und keine „irgend besonnene Regierung“ wird einen 
solchen Volkskrieg mit seinen unabsehbaren Folgen leichtsinnig heraufbeschwö-
ren. Kriege kommen aus der Begehrlichkeit der Völker, die nicht den langen Weg
der Arbeit gehen wollen, und aus Nationalitäts- und Rassenbestrebungen. Nötig 
sind starke Regierungen, die solchen Bewegungen nicht nachgeben. Der nächste 
Krieg wird ein 7jähriger Krieg werden oder auch ein 30jähriger. Alle großen Mäch-
te Europas sind voll gerüstet, keine kann durch einen Feldzug so niedergeworfen 
werden, daß sie sich für überwunden erklärt. Nur eigene Rüstung kann den Frie-
den bewahren.

2.5.5.2 Colmar Freiherr von der Goltz
1843-1916, Generalstabsoffizier und Militärhistoriker, führender türkischer und deut-
scher General, „ein fesselnder Typ, halb Gelehrter, halb Militär, halb Deutscher, halb
Türke, halb Aristokrat, halb Demokrat, halb Generalstäbler, halb Pfadfinder, zu
gebildet, um Chauvinist zu sein, aber zu sehr Militär, um kein Chauvinist zu sein“ 
(George W. Hallgarten, zitiert als Motto der Biographie von Carl Alexander Kret-
low, Generalfeldmarschall Colmar Freiherr von der Goltz Pascha. – Paderborn
2012).

Von der Goltz hat über Gambettas Volksarmeen und den Volkskrieg mehr nach-
gedacht als andere, aber er hat nichts mehr von dem Wissen Clausewitz’ um die 
drohende Entgrenzung des Krieges. Er weiß, daß es keine Kabinettskriege mehr 
geben kann, aber noch nicht, was ein totaler Krieg sein wird. Die Organisation
des Völkerlebens auf den Krieg hin kann sich von der Goltz nicht vorstellen. Er
fordert früh die Durchsetzung der allgemeinen Wehrpflicht (die seine Kollegen für
politisch gefährlich halten) und fördert die militärische Jugendausbildung (als

293

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gründungsvorsitzender des paramilitärischen Jungdeutschlandbundes 1911-
1914). Kretlow dokumentiert den Bellizismus des Generalfeldmarschalls, der 
dauernd auf einen (Präventiv-)Krieg hofft – für Deutschland als Volk und zum
eigenen Ruhm. Er will noch den Volkskrieg als Aufgabe des günstigen Moments,
der richtigen Taktik und des „Geistes“ der Truppe begreifen. Im Ersten Weltkrieg
war er ein General, der bis in die Schützengräben kam, dort aber nichts wahr-
nahm als den ausgezeichneten „Geist“ der Truppe. Der Volkskrieg ist noch nicht 
der totale Krieg, weil er noch mit der traditionellen preußischen Professionalisie-
rung des Heeres bewältigt werden kann. Die Offiziere müssen zu einem Stand
werden, mit enger Gruppenbindung, vergleichbar den „alten Ordensbrüderschaf-
ten“, ohne einen „idealen Zug“ kann es nicht gehen. Der Theoretiker des Volks-
krieges träumt von einer Zukunft mit kleinen, professionellen Heeren.

Léon Gambetta und seine Armeen. – Berlin : Schneider, 1877. – S. 233-296
Gambettas Illusion war, daß die Preußen nur technisch überlegen seien. Er hat
nicht begriffen, daß sie auch im „Geist“ überlegen waren, die lange Schulung und
das gegenseitige Vertrauen macht die Militärs objektiver. Das ist eine der klarsten
Darlegungen, was der viel beschworene „Geist“ denn ist. Von der Goltz will grö-
ßere und zugleich professionelle Heere.

Das Volk in Waffen : ein Buch über Heerwesen und Kriegführung unserer
Zeit. – Berlin : Decker, 1883. – 516 S.
Die Gegenwart gehört den Millionenheeren, aber in der Zukunft wird eine kleine
aber trefflich gerüstete Armee die Scharen der kraftlosen Massen vor sich her-
treiben. Große unprofessionelle Heere verlieren die innere Tüchtigkeit. Kriege der
Gegenwart sind Sache der Völker geworden. Wegen dieses Nationalismus wer-
den Schiedsverfahren nie funktionieren. Eher kommt Frieden aus Erschöpfung.
„Kampf bis zum letzten Mann“ ist freilich nur eine Redeweise; tatsächlich geht es
nicht darum, das Dasein des Feindes zu zerstören, sondern seine Hoffnung auf
Sieg. Wegen der neuen Waffen werden die Kriege unblutiger. Die Ursachen der
Kriege sind politischer Natur. Die neuen Kriege werden nur noch wegen großer
politischer Interessen geführt. Die Anlässe scheinen lachhaft (wie 1870), aber
dahinter stehen die Feindschaften der Völker. Diese Feindschaften sind kein 
Instinkt mehr, sondern Zusammenstoß von Interessen, ein Kampf um Macht
und Ansehen. Daß Gambettas Armeen mit mehr Zeit doch hätten siegen können, 
beschäftigt von der Goltz, aber er versichert sich und seinen Lesern, daß bei 
einem wohlhabenden Kulturvolk der Kampf bis zum äußersten nicht länger vor-
kommen kann. Aber ein „Vernichtungskrieg“ muß heute immer geführt werden.
Weil die Völker sich als Einheit sehen, können sie auch an den Grenzen nichts
mehr abgeben.

Der ewige Friede und der nächste Krieg, in: Deutsche Revue 29 (1904), I,
129-137
Von der Goltz versichert, daß der Krieg nicht verschwinden wird. Zwar könne
man meinen, daß es keine Kriege mehr geben werde, sobald alle Nationen
gefestigt seien. Aber dann folgt Kampf um größere Einheiten: Stammesgruppen 
und Menschenrassen. Dazu kommen Kriege um Kolonialreiche und Welthandel.
Kriege entstehen aus dem Staatenumbildungsprozeß und der ist unaufhaltsam,
weil einzelne Völker ihre Lebenskraft verlieren und andere an Kraft gewinnen.

294

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der ewige Frieden wäre der ewige Tod. Schiedsgerichte werden nur solche
Streitfragen beilegen, bei denen die Opfer des Krieges den Preis nicht wert sind.
Eine zunehmende Zivilisierung des Krieges kann sich von der Goltz nicht vorstel-
len (das ist gegen den Erfinder des Maschinengewehrs gerichtet, der eine solche
Zivilisierung des Krieges versprochen hatte). Die gebildete Welt schwärmt von
einer Wiederkehr des 18. Jahrhunderts, als könnte der Krieg jetzt noch Privatsa-
che der Regierungen werden, wie einst Privatsache der Könige. Zwecklose 
Grausamkeiten werden in Kriegen gebildeter Nationen fortfallen. Aber die Härten,
die in der Natur des Krieges liegen, werden bleiben.
Vgl. die Entgegnung von Bertha von Suttner in Deutsche Revue 29 (1904), II, 18-
23 und von der Goltz’ Schlußwort S. 23-25.

Von der Goltz war der erfolgreichste der schreibenden Moltke-Schüler, seine
Positionen sind von den anderen nicht stark unterschieden. Es ist eine gemein-
same Position, die schon in Moltkes Brief an Bluntschli steht: Polemiken gegen
kodifiziertes Kriegsrecht, Schiedsgerichte und ewigen Frieden, Apologien der
allgemeinen Wehrpflicht und des professionellen Offizierskorps, bellizistische
Sprüche über Notwendigkeit des Krieges für Lebendigkeit der Kultur oder Erhal-
tung des Wehrwillens. Diese Schriften wurden nach 1890 geschrieben, aber von
einer Generation, die in den frühen 1830er Jahren geboren wurde und ihre ent-
scheidenden Erfahrungen im Krieg 1870/71 gemacht hat. Nikolas Meier, Warum 
Krieg? Die Sinndeutung des Krieges in der deutschen Militärelite 1871-1945. –
Paderborn 2012 versucht durch Zitate eine Kontinuität von Hegel und Clausewitz
bis zum Nationalsozialismus zu zeigen; der Kontext der Zitate wird selten erkenn-
bar, Brüche in dieser Kontinuität werden nicht herausgearbeitet. Trotzdem kann 
man gerade bei ihm deutlich erkennen, daß vor 1900 immer mit einem traditionel-
len Bellizismus gerechnet werden muß, aber Rassenkrieg und sozialdarwinisti-
sche Begründung des Krieges noch fehlen. Darwinismus der Militärs ist ein Pro-
dukt der Krise der Kriegführung um 1900, der Krieg ist nur noch zu rechtfertigen 
als Kampf um die Existenz. Der militärische „Darwinismus“ wird aber mehr in der 
Tradition des Bellizismus stehen als in der Tradition des sozialbiologischen Dar-
winismus des 19. Jahrhunderts. Zur schiefen Ebene von der Vernichtungs-
schlacht zur Vernichtung als Kriegsziel im Volkskrieg wegen den strategischen
Dilemmata des Zweifrontenkrieges vgl. Stig Förster, Der Vernichtungsgedanke in
der militärischen Tradition des Deutschen Kaiserreiches : Überlegungen zum
Problem historischer Kontinuität, in: Krieg, Frieden und Demokratie : Festschrift 
für Martin Vogt zum 65. Geburtstag / hrsg. von Christoph Dipper ... – Frankfurt 
am Main 2001. – S. 253-265.

Julius von Hartmann (1817-1878), General der Kavallerie, hat die Argumente,
die Moltke 1880 so epigrammatisch gegen Bluntschli richtete, in Hartmanns Mili-
tärische Nothwendigkeit und Humanität. – Berlin 1878 am klarsten ausgeführt:
Die Humanisierung des Krieges ist älter als das moderne Kriegsrecht, sie war 
Standesbrauch der Krieger. Kodifizierung des tatsächlichen Brauches ist einem
dogmatisch entwickelten Kriegsrecht vorzuziehen. Hartmann bemerkt, wie elastisch 
Bluntschli ist, der dauernd „militärische Notwendigkeit“ einführt, aber nie angibt,

295

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


was dann noch erlaubt oder verboten ist. In der Lehre, daß rückhaltlos geführte 
Kriege kurz und deshalb humaner sind, beruft sich Hartmann auf Francis Lieber,
Bluntschlis Freund und Vorgänger als Kriegsrechtler. Bluntschli geht von der poli-
tischen Selbstbestimmung des Volkes aus, bekämpft aber inkonsequent „die Mit-
leidenschaft Aller im Volk bei Kriegsnöten.“ Die ältere Militärwissenschaft (auch
Clausewitz) hat noch nicht erkannt, daß auch „materielle Streitmittel“ für den Sieg
entscheidend sind (wobei Hartmann voraussetzt, in seiner vollen Totalität erfaßt
werde ein Staat nur, wenn der Krieg ihm moralisch aufgezwungen wurde). Hart-
mann verteidigt, daß alle Zerstörungen zulässig sind, die militärisch notwendig
sind. Er sieht aber die Entgrenzung des Krieges vor allem als Merkmal der Fran-
zosen, eine Folge ihrer neuen Staatlichkeit, durch die nationales Bewußtsein und 
nationale Energie zur Beteiligung aller am Kriege drängen. „Wo der Volkskrieg
zum Ausbruch gelangt, da wird der Terrorismus zu einem militärisch notwendigen 
Prinzip.“ Die Deutschen haben 1870 den Terror streng an die militärische Not-
wendigkeit gebunden. Er kritisiert außer Bluntschlis neuem Kriegsrecht auch 
Bismarcks Berufung auf das traditionelle Kriegsrecht: Nicht Vattel entscheidet,
daß Bombardement von Festungen erlaubt ist, sondern die militärische Lage.
„Die reale Macht des Krieges ist eine so überwältigende, daß die Gesetze, wel-
che sie selbst gibt, nicht einer Bekräftigung bedürfen, die außerhalb ihrer Sphäre
gesucht werden müßte.“ Humanität kann nicht durch Theorie und Lehre kommen,
sondern durch die richtigen Soldaten. Er polemisiert gegen die „Befreiung des 
Völkerrechts von der religiösen Befangenheit“. Gerade von der religiösen Befan-
genheit kommt die Humanisierung. Auch das stehende Heer mit seiner Kontinui-
tät und seiner Hierarchie ist ein Moment der Humanisierung. Letztlich erwartet er
Humanisierung aus dem Wesen des Volkskrieges: statt vieler Feldzüge rasche
Entscheidung. Das Militär muß den Konflikt entscheiden, bevor politische Ele-
mente ihn unlösbar hinziehen. Vgl. Isabel V. Hull, „Military Necessity“ and the
Laws of War in Imperial Germany, in: Order, Conflict, and Violence / ed. by Sta-
this N. Kalyvas ... – Cambridge 2008. – S. 352-377 (sie schreibt Hartmann die 
zentrale Rolle zu beim Übergang vom juristischen Begriff der Kriegsraison zur 
Argumentation mit der Natur des Krieges, die die deutsche Tradition bestimmen 
wird).

Albert von Boguslawski (1834-1905), General, schrieb v.a. über Entwicklung
der Taktik im 19. Jahrhundert. Der Krieg in seiner wahren Bedeutung für Staat
und Volk. – Berlin 1892 (der Krieg kommt aus einem Naturgesetz des Kampfes,
einem Urtrieb, Kraft zu entfalten; preist Waffenbrüderschaft, Korpsgeist und Dis-
ziplin, der Krieg ist mit der modernen Zivilisation vereinbar, ja sie braucht ihn, weil
sie sonst verrottet; Polemik gegen Schiedsgerichte); Betrachtungen über Heer-
wesen und Kriegsführung. – Berlin 1897 (die ganze Natur ist von Kampf geprägt,
bei den Menschen ein Kampf materieller und geistiger Interessen; der Mensch-
heit ist es gelungen, dem Krieg Grenzen zu setzen, aber verschwinden wird er 
nie, auch innerhalb der Staaten bleiben unversöhnbare Gegensätze, die zu
Gewalt führen; Polemik gegen Schiedsgerichte; Apologie des Berufsoffiziers-
korps; Kriegssitte und „das sogenannte Kriegsrecht“ sind gelinder geworden, aber
sie können auch nicht ändern, daß die moderne Kriegführung, wenn der Krieg
länger dauert, „doch eine der verwüstendsten aller Zeiten“ ist; in einem mechani-

296

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sierten Krieg muß man auf Sabotage der Kriegsmaschinerie gefaßt sein). Bogu-
slawski ist der einzige dieser Militärs, der sich ausführlich über „Rassen“ ausläßt,
aber tatsächlich sind es altmodische Völkerstereotype (die Franzosen sind im
Krieg sorglos, aber sie können gut marschieren).  

Wilhelm von Blume (1835-1919), General. Strategie. – Berlin 1882 (der erste
Teil Vom Wesen des Krieges ist weitgehend eine Clausewitz-Paraphrase, er-
gänzt um Polemik gegen ein Kriegsrecht, das über die übliche Sittlichkeit und
Menschlichkeit hinausgeht; der Krieg ist schrecklich, deshalb soll er nicht leicht-
fertig geführt werden, wenn er aber geführt wird, braucht er Spielraum für die
Herrschaft der Gewalt; Apologie des Krieges für den kulturgeschichtlichen Fort-
schritt durch konkurrierende Staaten); Die Grundlagen unserer Wehrkraft. – Ber-
lin 1899 (General von Blume war im Kriegsministerium für Militärökonomie zu-
ständig gewesen und hat Interesse an demographischen und ökonomischen Vor-
aussetzungen des modernen Krieges; die Bemerkungen sind banal, das Zielpub-
likum ist nicht erkennbar, aber er warnt klar vor dem Glauben, daß der Volkskrieg
aus ökonomischen Gründen nur kurz sein kann, gerade dieser Kampf kann län-
ger dauern, weil beide Seiten sich ökonomisch für stärker als die andere halten).

Max Jähns (1837-1900), Oberstleutnant, Professor für Geschichte der Kriegs-
kunst an der Kriegsakademie, Biograph Moltkes, Bibliograph der deutschen
kriegswissenschaftlichen Literatur. Über Krieg, Frieden und Kultur. – Berlin 1893
(der Krieg ist eine Geißel der Menschheit, hat aber viel für die Kultur getan, alle
Gemeinschaften waren Kriegsgemeinschaften; Jähns kann dafür zustimmend
Herbert Spencer zitieren, aber er kann diesem nicht zustimmen, daß mit der
Schaffung des Staates die Kulturleistung des Krieges abgeschlossen ist. Spencer
hat das seelische Moment zu wenig beachtet; der Krieg verwandelt sich durch
Kultureinwirkung, aber er braucht seinen Schrecken, denn der Schrecken des
Krieges ist die stärkste Mahnung gegen leichtfertige Kriege; Jähns gibt eine 
Geschichte der Friedensideen seit dem Altertum, ist auch über die zeitgenössi-
sche Friedensbewegung gut informiert, kommentiert aber eintönig, daß aus allem
nichts geworden ist und nichts werden wird; nur von Kriegsforschung verspricht 
er sich kürzere Kriege und dadurch Humanisierung). Die erste Version dieses 
Textes war ein Vortrag Krieg und Frieden : Theorien und Praxis. – Berlin 1868.

Bernhard Kiessling (1856-1927), damals ein bayrischer Leutnant, der sein Buch
zunächst anonym, 1890 noch einmal mit seinem Namen erscheinen ließ, scheint
auf den ersten Blick ein echter Sozialdarwinist unter den deutschen Militärs zu
sein. Er zitiert Darwin und Gumplowicz, aber sie sind nur Eideshelfer eines sehr
traditionellen Bellizismus, der gegen die Friedensbewegung gewendet wird
(mangels einer deutschen Friedensgewegung ist es die internationale Bewegung
für Schiedsgerichtsbarkeit, die er aus der Zeitung kannte). Der Krieg wird als kul-
turnotwendig gerechtfertigt, bloßer Geisteskampf schafft den Fortschritt nicht. Die
Analysen von Kriegführung, Strategie und Taktik, die den preußischen Offizieren 
einer älteren Generation professionelle Autorität gaben, fehlen völlig; wir sind 

297

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


beim modernen Offiziersstammtisch angekommen (Ewiger Krieg : Studien eines
deutschen Offiziers. – Berlin 1885). General Kiessling ist 1919 noch einmal mit
einer Schrift über die Neustrukturierung der Reichswehr hervorgetreten: Er 
schreibt immer noch gegen den ewigen Frieden (akzeptiert aber eine Art Völker-
bund). Er ist kein Sozialdarwinist, er will Heeresausbildung gemäß Herbartscher
Pädagogik.

2.5.5.3 Wilhelm Rüstow
1821-1878, preußischer Offizier und Demokrat, seit 1850 im schweizerischen
Exil, 1860 Stabschef Garibaldis. Ein in Europa angesehener Autor zu Militärorga-
nisation und Taktik. Vgl. Peter Wiede, Wilhelm Rüstow (1821 bis 1878) : ein Mili-
tärschriftsteller der deutschen Linken. – Diss. München 1957.

Interessant ist Rüstow für das Elend der deutschen Demokraten. Er begann als
Dogmatiker der demokratischen Wehrpflichtarmee, als würde allein der demokra-
tische Geist Kampfkraft bestimmen. Sein Rezept ist ein anderes Offizierskorps;
gegen Miliz oder gar die Illusion des ewigen Friedens schreibt er schon damals
(Stehendes Heer und Volkswehr : ein Beitrag zur Bewaffnungsfrage der Gegen-
wart. – Mannheim 1848; Der deutsche Militärstaat vor und während der Revoluti-
on. – Königsberg 1850, Neudruck Osnabrück 1971). Er denkt zunächst, daß die
Demokratie die Zahl der Kriege vermindern werde, und zuletzt, daß nur die „Ver-
vollkommnung des Mordinstruments“ den Frieden bringen könne. Er lehnt Bluntschlis
Kodifizierung des Kriegsrechts nicht weniger ab als Generalfeldmarschall Moltke (nur
weniger knapp). Das liegt daran, daß er dasselbe Kampfbild hat: Durchschlagen
mit der vollen Kraft von Massenheeren. Er war immer nationalistisch gewesen
und meist deutsch chauvinistisch. 1850 wird den Polen klargemacht, daß sie ge-
gen Rußland wieder einen eigenen Staat haben können, aber niemals, wenn
Preußen dafür seine ehemals polnischen Regionen abgeben müsse. 1876
schwelgt er in Mitteleuropaphantasien, was alles „mit naturgeschichtlicher Not-
wendigkeit“ deutsch werden könnte, auch auf dem Weg des Krieges. Er empfiehlt
diesen Weg nicht, aber auch er zeigt, wie schwer es deutschen Demokraten fal-
len konnte, ein stabiles Europa der Nationen zu denken.

Kriegspolitik und Kriegsgebrauch : Studien und Betrachtungen. – Zürich :
Schultheiß, 1876. – 328 S.
2 Die Stelle des Krieges in der Weltordnung und die Idee des ewigen Frie-
dens
Zur Natur gehört Kampf, das ewige Verändern der Formen, Vergehen und Ent-
stehen. Einen Sinn des Kampfes kann man in einer Welt reiner Tatsachen nicht
ausmachen. Schiedsgerichte könnten nur durch einen letzten großen Krieg ein-
geführt werden. Republik und Kirche sind national organisiert und werden kein
Ende der Kriege bringen. Die Abschaffung stehender Heere ist längst kein Thema 
mehr, die Tendenz geht zu immer größeren Heeren und Militäretats.
3 Das Recht zum Kriege
Wenn wir den Krieg nicht abschaffen können, müssen wir ihn „in die Domäne des
menschlichen Kalküls hinübernehmen.“ Das Recht auf Verteidigung ist unbezwei-

298

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


felt. Unbezweifelt ist auch, daß es berechtigte politische Interessen gibt. Kein
Gerichtshof kann im Streit um Interessen entscheiden. Es geht nicht um Recht, 
Interessen sind Tatsachen. Den Deutschen schien ihre Einigung ein berechtigtes
Interesse, den Franzosen dagegen berechtigt, diese Einigung zu verhindern.
4 Anlässe zum Krieg
Kriegsursachen sind vom Kulturstand abhängig. Bauernvölker haben sich immer
durchgesetzt. Dazu sind Handelskriege und Vergrößerungskriege der Staaten
gekommen. Eroberungskriege verselbständigen sich unter der Monarchie, aber
sie werden unter der Republik nicht aufhören. Gleichgewichtskriege, Ehrenkriege,
Bürgerkriege, Befreiungskriege.
7 Die Politik während des Krieges. Die Verhältnisse der Kriegsparteien zu
einander. Die „Humanisierung“ des Krieges
„Der Krieg wirkt durch Vernichtung.“ Es ist so viel Vernichtung nötig, daß der Wil-
len der Personen gebrochen wird, in denen sich der Willen des Volkes kon-
zentriert. „Das Recht einer Person, deren Sache gerecht ist (und jeder Krieg ist
für jeden Teil stets ein gerechter), ist im Kriege unbegrenzt, wie das des einzel-
nen Menschen im Naturzustande.“ Unnütze Grausamkeit wird auch ohne Kodifi-
zierung des Kriegsrechts ausgeschlossen, weil sie den Interessen beider Partei-
en widerspricht. Mit zunehmender Volksbildung kommt es zu einer Humanisie-
rung. Aber ein grausamer Krieg kann eher friedensfördernd sein.
10 Der Übergang aus dem Kriege in den Frieden. Friedensschlüsse
Friedensschlüsse können so wenig wie die Kriegsgründe von Schiedsrichtern
bestimmt werden. Frieden ist Anerkennung der Selbständigkeit und Persönlich-
keit des Besiegten. Der ungerechte Feind ist der, der nicht zum Frieden bereit ist,
weil er sich weigert etwas abzutreten. Dagegen ist Zwang unbestreitbar legitim.
11 Die Folgen der Friedensschlüsse. Geschichtliche Reihen von Kriegen
als Basen der Kriegspolitik einzelner Staaten
Ein Friedensvertrag muß gehalten werden. In der Praxis ist das eher selten, den
Eroberungen folgen Rückeroberungskriege. An die Vernichtung des Volkes im
eroberten Gebiet ist heute nicht mehr zu denken. Die Loyalität der Bewohner des
eroberten Gebietes zu gewinnen, ist aber auch schwierig. Rüstow erwartet nicht,
daß Europa nur noch an langfristigem Frieden interessiert ist. Aber die Idee von
Zusammenschlüssen (etwa mit Holland) und Abrundungen (die jeder Blick auf die
Landkarte leicht zeigt) wird wirken. „Allein sie liegen hier in der Natur der Dinge,
in dem natürlichen Zuge der weiteren nun einmal begonnenen Entwicklung.“
Kleinstaaten wie Belgien und die Schweiz haben keine Zukunft.

2.5.6 Kolonialautoren
Deutschland hatte vor 1884 keine Kolonien und später länger keine ausreichende
militärische Präsenz um Kolonialkriege führen zu können. Die deutsche völker-
rechtliche Tradition war gegen Okkupation von besiedeltem Land, auch wenn die 
dortige Bevölkerung noch so roh wäre (A. W. Heffter, Das europäische Völker-
recht der Gegenwart (1844) § 70). Koloniallobbyismus gab es schon lange vor
1884, aber kaum Kolonialtheorie. Friedrich List ist einer der wenigen Autoren, der
die außereuropäische Welt berücksichtigt; es sind die gewaltigsten und die phan-
tastischsten Ideen des 19. Jahrhunderts, nicht nur in Deutschland, ein Versuch in
einer imaginierten weltweit englischen Welt einen Platz zu finden. Heinrich von

299

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Treitschkes Forderung nach Kolonien im Zeitalter realer Kolonialambitionen war 
politisch vielleicht wichtiger, ist aber wieder nur die übliche Treitschke-Forderung 
nach Gleichberechtigung mit England. Erst mit der deutschen Flottenrüstung um 
1900 wurde überstürzt versucht, Autoren aus allen möglichen wissenschaftlichen 
Disziplinen für kolonialistische Lobbyarbeit aufzubieten. 

Zur älteren Kolonialliteratur: Hans Feske, Imperialistische Tendenzen in
Deutschland vor 1866, in: Historisches Jahrbuch 97/98 (1978) 336-383. Zum
Koloniallobbyismus seit 1879: Klaus J. Bade, Friedrich Fabri und der Imperia-
lismus in der Bismarckzeit : Revolution – Depression – Expansion. – Freiburg
i. Br. 1975. Zu Bismarcks Kolonialpolitik als Störfeuer gegen anglophile Links-
liberale: Axel T. G. Riehl, Der „Tanz um den Äquator“ : Bismarcks antiengli-
sche Kolonialpolitik und die Erwartung des Thronwechsels in Deutschland 
1883 bis 1885. – Berlin 1993.

2.6 Italien
Auf dem Wiener Kongreß wurde Italien zum Teil an Österreich (zurück-
)gegeben, zum Teil dessen Hegemonie überlassen. In allen europäischen poli-
tischen Bewegungen waren massive österreichische Interventionen nötig
(1820/21, 1830/31, 1848/49). So wurde Italien zum Musterland des revolutionä-
ren Nationalismus und der Idee der Zusammenarbeit zwischen den Völkern.
Mazzini ist der Theoretiker dieser Bewegung der demokratischen Völker. Der 
Revolutionsgeneral Garibaldi konnte Präsident des Friedenskongresses der
Republikaner werden. Der Beitrag der italienischen Liberalen war das Nationali-
tätenprinzip im Völkerrecht.

2.6.1 Giuseppe Mazzini
1805-1872, seit 1829 Organisator republikanischer Geheimgesellschaften für 
einen Umsturz in Italien, 1849 Haupt der Römischen Republik. Sonst fast immer
im französischen, schweizerischen und v.a. englischen Exil. Organisator der
internationalen Zusammenarbeit republikanischer Gruppen in Europa. Biogra-
phie: Denis Mack Smith, Mazzini. – New Haven, Conn. 1994.  Für Mazzinis Ver-
schwörungen: Salvo Mastellone, Mazzini e la ‘Giovine Italia’ : 1831-1834. – Pisa
1960.

Mazzini war früh Mitglied antihabsburgischer Verschwörergruppen gewesen. Sei-
ne entscheidende Erfahrung war 1830, als Italien vergeblich auf eine französi-
sche Intervention wartete. Er entwickelt ein Modell der demokratischen Revolution,
das sich von Frankreich frei macht: Er setzt auf die Unabhängigkeits- und Ein-
heitsbewegungen der Italiener, Polen, Ungarn und Deutschen. Entscheidend ist,
daß diese Bewegungen allein nicht siegen können, es muß Zusammenarbeit und
eine internationale Führung geben. Vom Giovine Europa 1834 über die People’s
International League 1847 bis zum Comité Central Démocratique Européen 1850

300

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


organisiert Mazzini immer wieder europäische Kampfvereinigungen. Auch in der 
Internationalen Arbeiter Association seit 1864 waren seine Anhänger stark vertre-
ten; Marx und Bakunin waren sich einig, die Arbeiterbewegung von Mazzini weg-
zuführen. Zu Frankreich hat er nie ein gutes Verhältnis gewonnen (weder zu den
jeweils Herrschenden, noch zu den Demokraten). Von England (wo er 1837 bis
1868 mit nur wenigen politischen Unterbrechungen lebte) erwartet er keine Revo-
lution, aber eine Politik, die die Gegenrevolution nicht fördert. 

Mazzini ist ein bedeutender Agitator und auch ein bedeutender Literaturkritiker.
Ob er ein politischer Theoretiker ist, ist wenig klar. Ein systematisches Werk hat 
er geplant und nie geschrieben – über Religion. Er sieht das Ende der Religion
der Sünde und den Beginn einer Religion des Fortschritts (er folgt der saint-
simonistischen Rezeption von Lessings Erziehung des Menschengeschlechts). Er 
denkt in Kategorien des Naturrechts, des Göttlichen Rechts, der Naturanlage zur 
Entwicklung, aus denen die Pflicht zur Organisation des Fortschritts folgt. Fort-
schritte sind nur durch Assoziation möglich (auch ein saint-simonistisches Erbe) 
und Assoziation wird immer dynamisch als Fortschritt gedacht. Assoziationen
kommen vor als ein komplexes Netz von der Familie über Arbeiterassoziationen
bis zur Republik und zur internationalen Zusammenarbeit der Republikaner. Maz-
zinis Republikanismus sollte die Arbeiterfrage lösen, damit befrachtet er die Nation
mit einer hohen Integrationsleistung. Sein blinder Fleck ist die Unfähigkeit, bür-
gerliche Interessen als Interessen zu verstehen (seine sozialistischen Gegner
haben das schnell gesehen). Zu Mazzinis politischer Religion: Ettore Passerin
d’Entreves, Le ‚religioni del progresso’ nell’età romantica e il ‚vangelo’ politico-
religioso di Giuseppe Mazzini (1830-1836), in: Vita e pensiero 48 (1965) 248-268.

Mazzini denkt Religion als Pflichtenlehre. Er braucht die Nation als den Ort, an
dem Pflichten ausgeübt werden können; Kosmopolitismus läßt nur zwei Wege:
Despotismus oder Trägheit (The Life and Writings of Joseph Mazzini, III (1870) S.
8). Aber das Ziel ist bei Mazzini immer universal. Aus Lessing zitiert er, daß
Humanität das Ziel und Nation die Stütze ist. Menschheit ohne Vaterland hat kei-
nen Ansatzpunkt für Handeln, Vaterland ohne Menschheit hat kein Ziel. Der
Apostel der Nationen bekämpft den Nationalismus als einen Überrest aus dynas-
tischer Zeit, fortgeführt durch nebulöse nationale Vorurteile. Er hat eine Aufga-
benteilung zwischen den Nationen (noch ein saint-simonistisches Erbe), aber 
bestimmtere nationale Ideen kommen bei Mazzini nicht vor und er tut sich
schwer, die italienische Mission zu formulieren (es soll dialektische Verbindung
von Denken und Aktion sein). Die historische Verschiedenheit der Nationen ist für
die Entwicklung des Menschengeschlechts nötig, weil jede Nation andere Aufga-
ben zu erfüllen hatte, langfristig muß die Verschiedenheit aber überwunden wer-
den: Es gibt nur ein einziges Gesetz Gottes für die Menschheit und auch die
Interpretationen des Gesetzes Gottes müssen einander sich annähern. Mazzinis 
Nationen sind keine ethnischen Einheiten, sondern eine Mischung aus Geogra-
phie und historischer Tradition (falls man bei Mazzini einen Beruf als Revolutionär 
erkennen will, war es Literaturkritiker, seine Nationen sind stark Nationalliteratu-
ren; an der italienischen Nation kann man nicht zweifeln, weil es Dante gab). Es 
gibt in Europa nur wenige solcher Einheiten. Die geographische Abgeschlossen-
heit Italiens gibt das Muster, die anderen werden ähnlich gesehen, was ihm bei

301

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Großbritannien, Frankreich, Iberien, selbst Deutschland wenig Probleme macht, 
über den Rest wird er unbestimmt. Im skandinavischen und slawisch-ungarischen
Raum denkt er an Föderationen. Es geht um 13 oder 14 große Blöcke, nie um ein
Selbstbestimmungsrecht kleiner Völker ohne große Geschichte. Darin unter-
scheidet er sich nicht von anderen demokratischen Nationalisten der großen
Nationen des 19. Jahrhunderts. In Mazzinis Nationalidee ist ein Anteil von Balan-
ce-Denken geblieben; übernationale Reiche werden auch verworfen, weil sie 
keine gute Balance bringen. Er akzeptiert Zivilisierungsmissionen bei außereuro-
päischen Völkern. Rußland, das sich aus Polen zurückziehen soll, hat eine Auf-
gabe in Asien, England sowieso und er fordert einen italienischen Anteil im Mit-
telmeer (ein klassisches Beispiel, wie schnell Verteidigung in Angriff umschlägt).

Mazzini ist vor allem Denker der Illegitimität der bestehenden Regierungen (er 
nimmt die englische und die amerikanische Regierung aus). Er betont den Wan-
del in den internationalen Beziehungen als politischen Bruch zwischen der vorre-
volutionären/vornationalen und der nachrevolutionären/nationalen Außenpolitik.
Dieses historische Denken prägt alle seine konkreten Äußerungen zur Außenpoli-
tik. Er versucht den Engländern klar zu machen, daß die internationalen Beziehun-
gen der Diplomatie und der Balancepolitik auf einer veralteten Beschreibung des 
internationalen Systems beruhen. Mazzinis demokratischer Nationalis-
mus/Internationalismus lebt von der Solidarität der Völker, er nennt das Assozia-
tion oder Föderation oder Allianz oder auch Vereinigte Staaten von Europa. Er
kann als einer der Erfinder der Idee der Vereinigten Staaten von Europa gelten;
man hat zahlreiche Äußerungen von 1834 bis 1871 zusammengetragen. Um
1950 hat das italienische Autoren viel beschäftigt, die nach italienischen Wurzeln
der Europaidee suchten, und am Ende seines Lebens hatte schon Mazzini darauf
bestanden, daß die Vereinigten Staaten von Europa eine italienische Idee waren.
Was Mazzini meint, ist weniger klar; Institutionen Europas kann man bei ihm nicht 
erkennen. Tatsächlich kann man ihn nur verstehen, wenn man seine europäische
Union nicht mit einer Organisation bestehender Staaten verwechselt. Internatio-
nale Organisationen sind bei Mazzini revolutionäre Vereinigungen der Demokra-
ten. Diese Kampfgemeinschaft, so schattenhaft sie zunächst scheint, ist die 
europäische Föderation. Mazzini kann seine Bewegungen für die europäische
Einheit halten, weil er sie für die Bewegungen der Völker hält. Mit dem demokra-
tischen Friedenskongreß 1867 wollte er nichts zu tun haben: Es geht um Krieg 
der Völker gegen die Tyrannen und um Wiederherstellung der Nationen, nur so 
können die Vereinigten Republikanischen Staaten von Europa und ein ständiger 
Kongreß kommen (Ai membri del Congresso della Pace, EN LXXXVI, 81-89). Bei
Mazzini gibt es keine Organisation der Menschheit, aber es kann leicht von der
Bruderschaft der europäischen Demokraten zur universalen republikanischen 
Allianz übergehen, eine Idee, die mit dem amerikanischen Bürgerkrieg kommt
und geht (sagt Dante Visconti; in dem eben zitierten Brief an den Friedenskon-
greß sieht Mazzini die USA als Beginn einer Alleanza Repubblicana Universale).
Die Menschheit, die normativ so wichtig ist, bleibt blaß, weil sie keine Kampfge-
meinschaft ist. Mazzinis letzter, ausführlichster Text zur internationalen Politik
klingt sehr etatistisch und nationalistisch, ist aber weiter ein Versuch, Nationalität
vom Nationalismus der Machtstaaten abzugrenzen. Die Erneuerung, die er vom 

302

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fall des Papsttums für Italien und die Weltgeschichte erwartet, ist auch gegen 
seine eigenen nationalistischen Schüler gerichtet. 

Vgl. Dante Visconti, La concezione unitaria dell’ Europa nel risorgimento italiano
e nei sui precedenti storici. – Milano 1948. – S. 159-195, 244-253; Luigi Sal-
vatorelli, Mazzini e gli Stati Uniti d’Europa, in: Rassegna storica del Risorgi-
mento 37 (1950) 453-458; Arturo Colombo, Europeismo e federalismo nell
programma mazziniano, in: Archivio trimestrale 1985. – S. 765-778; Giovanna 
Angelini, Mazzini : dalla libertà delle nazioni alla pace fra i popoli, in: Nazione,
democrazia e pace / a cura di Giovanna Angelini. – Milano 2012. – S. 61-87
L’ultima battaglia contro le degenerazioni nazionalistiche).

Mazzinis historische Bedeutung ist unbestritten. Die reale italienische Einigung
durch ein Bündnis mit Frankreich war zwar monarchistisch (und ihm zuwider),
aber die Historiker gehen davon aus, daß die Verabredung zum Krieg, den für
Frankreich und Piedmont bedrohlichen Einfluß Mazzinis stoppen sollte (Antonio
Gramsci hält Cavour für den größeren Dialektiker: er begriff die Rolle seines
Gegners Mazzini, dieser nur seine eigene Rolle als aufgeklärter Apostel, Gefäng-
nishefte Bd. 7 (Hamburg 1996) S. 1727-28). Für die Konservativen seiner Zeit
war er ein lebenslanger unverantwortlicher Verschwörer. Für französische Republi-
kaner konnte er nur Konterrevolutionär sein. Marx und Bakunin, seine Konkurren-
ten um die Loyalität der Arbeiter, haben ihn als kleinbürgerlich und moralistisch
bekämpft und die Marxisten haben diesen Kampf immer fortgesetzt. Als die 
Generation seiner Schüler mit Francesco Crispi den italienischen Staat über-
nahm, war sie längst autoritär und kolonialistisch geworden. Über Kolonien haben
die Mazzinisten 30 Jahre lang gestritten und der Pazifist unter ihnen, Ernesto
Moneta, unterstützte dann doch Libyen-Feldzug und Teilnahme Italiens am
Ersten Weltkrieg. Es gab einen faschistischen Mazzini (gefördert von Giovanni 
Gentile) und einen antifaschistischen Mazzini (gefördert von dem Gandhianer
Aldo Capitini). Die postfaschistische Angst vor politischer Religion (selbst histori-
scher) hat ihn lange marginalisiert. Zuletzt hat er als Begründer des demokrati-
schen Nationalismus und der internationalen Zusammenarbeit der Demokraten 
wieder Interesse gefunden. 

Vgl. Alwin Hanschmidt, Republikanisch-demokratischer Internationalismus im
19. Jahrhundert : Ideen – Formen – Organisationsversuche. – Husum 1977;
Rosario Romeo, Mazzinis Programm und sein revolutionärer Einfluß in Euro-
pa, in: Die Herausforderung des Europäischen Staatensystems : nationale
Ideologie und staatliches Interesse zwischen Restauration und Imperialismus
/ hrsg. von Adolf M. Birke und Günther Heydemann. – Göttingen 1989. – S. 15-
30; Salvo Mastellone, Il progetto politico di Mazzini : Italia-Europa. – Firenze
1994 (speziell S. 129-139 La Federazione delle nazioni europee); ders., La
democrazia etica di Mazzini (1837-1847). – Roma 2000; ders., Mazzini and
Marx : Thoughts upon Democracy in Europe. – Westport, CT 2003; ders., Maz-
zini scrittore politico in inglese : Democracy in Europe 1840-1855. – Firenze
2004 (u.a. über Mazzinis Stellungsnahme gegen den Krimkrieg, weil es kein
Krieg für die Demokratie war); ders., Mazzini e Linton : una democrazia euro-
pea (1845-1855). – Firenze 2007; ders., La nascità della democrazia in Euro-
pa : Carlyle, Harney, Mill, Engels, Mazzini, Schapper ; Addresses, Appeals,
Manifestos (1836-1855). – Firenze 2009 (Mastellones zahlreiche Darstellun-

303

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gen überschneiden sich, bringen aber alle auch eigenes Material; er betont den
Einfluß Mazzinis auf die englischen Chartisten und sieht den Bund der Kommu-
nisten als Antwort auf Mazzinis People’s International League, das Kommunisti-
sche Manifest 1848 als Antwort auf das Manifesto to the Democracy of Europe
von 1847); Giuseppe Mazzini and the Globalisation of Democratic Nationalism 
1830-1920 / ed. by C. A. Bayly and Eugenio F. Biagini. – Oxford 2008 („from 
the River Plata to the River Ganges“). Zu Mazzinis bedeutender Rolle für nati-
onale Befreiungsbewegungen rund um die Welt auch: Garibaldi, Mazzini e il
risorgimento nel risveglio dell’Asie e dell’Africa / a cura di Giorgio Borsa e
Paolo Beonio Brocchieri. – Milano 1984 (interessant für Indien); Giuseppe Flo-
ra, The Changing Perception of Mazzini within the Indian National Movement,
in: Indian Historical Review 19 (1992-93) 52-68. Mazzini hatte einen starken
Einfluß auf den liberalen und demokratischen Nationalbegriff in England: H. S.
Jones, The Idea of the National in Victorian Political Thought, in: European
Journal of Political Theory 5 (2006) 12-21.

Gandhis Auseinandersetzung mit Mazzini ist ein Ausgangspunkt der Satyagraha: 
Mazzini ist gescheitert, weil seine Forderung, daß jeder lerne sich selber zu regie-
ren, nicht verwirklicht worden ist; so ist Italien zwar unabhängig geworden, nicht 
aber frei (Indian Home Rule. – Johannesburg 1910. – Kapitel 15, Italy and India).
Der englische Internationalismus, dessen bevorzugte Friedensstrategie unab-
hängige Nationen waren, hat sich immer an Mazzini erinnert: A. C. Bradley, Inter-
national Morality : The United States of Europe, in: The International Crisis in its
Ethical and Psychological Aspects. – Oxford 1915. – S. 46-77; John L. Stocks,
Patriotism and the Super-State. – London 1920. Woodrow Wilson hat sich 1919
in Italien zu Mazzini bekannt. Mit wachsender Präferenz für internationale Orga-
nisation und Mißtrauen gegen Nationalismus ist Mazzini vergessen worden. In
der Theorie der Internationalen Beziehungen erinnerte nur Martin Wight an ihn
(unten referiert) als Klassiker der „revolutionistischen“ Haltung, nämlich der Ge-
wißheit, daß das internationale System völlig anders werden muß, um legitimier-
bar zu werden. Wight braucht für diese Haltung zwei Klassiker; wahrscheinlich,
weil er bemerkt hat, daß Kant nicht ausreichend „revolutionistisch“ ist. Aber die
Internationalen Beziehungen haben sich an Kant gehalten und sich auf Mazzini
nicht näher eingelassen. 

EN = Scritti editi ed ineditit : editione nazionale 1906-1974

A Cosmopolitanism of Nations : Giuseppe Mazzini’s Writings on Democracy, Na-
tion Building, and International Relations / ed. by Stefano Recchia and Nadia
Urbinati. – Princeton, N.J. : Princeton Univ. Pr., 2009. – 249 S. (enthält die wich-
tigsten Texte, hat aber Schwächen: keine Angaben von Originalveröffentlichung,
dürftige Angaben über ursprüngliche Kontexte, eigene interpretierende Titel, uner-
klärte Kürzungen).

304

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Humanité et patrie, in: La Jeune Suisse 1836
in: EN VII,201-218; A Cosmopolitanism of Nations S. 53-57 (u.d.T.: Humanity
and Country)
Menschheit ohne Vaterland hat keinen Ausgangspunkt, Vaterland ohne Mensch-
heit hat kein Ziel. Kein Wunder, daß die Völker bisher nicht zum Aufstand bereit 
waren. Das kommende Zeitalter wird ein Zeitalter der Völker.  

The European Question : Foreign intervention and National Self-
Determination, in: People’s Journal 1847
in: EN XXXIV, 311-328; A Cosmopolitanism of Nations S. 193-198
Langfristig kommt es nicht auf „the factious world of courts and embassies“ an.
Man muß lernen, das Lebendige vom Toten zu unterscheiden. Niemand verlangt
britische Interventionen, aber Großbritannien muß nicht die alten Kräfte fördern.

Nationality and Cosmopolitism, in: People’s Journal 1847
in: EN XXXVI, 33-47; A Cosmopolitanism of Nations S. 57-62
Kosmopoliten sprechen sich für die Freiheit aus, können aber nichts für sie tun.
Jede Organisation braucht Ausgangspunkt und Ziel. Der Kosmopolitismus ist Ziel.
Aber Organisation, Tat, Verwirklichung brauchen einen nationalen Rahmen. Anti-
nationaler Kosmopolitismus, eine Idee des Kampfes gegen den alten dynasti-
schen Nationalismus, ist im Zeitalter der Nationalität der Völker überholt.

The People’s International League, in: Edinburgh Magazine 1847
in: EN XXXVI, 3-30; A Cosmopolitanism of Nations S. 199-207 (u.d.T.: On 
Public Opinion and England‘s International Leadership)
Betont die wachsende Annäherung der Völker und beruft sich für die Einheit des
Menschengeschlechts auf Lessings Entmythologisierung der Theologie und auf 
die Politische Ökonomie. Die Außenpolitik hat diese Annäherung aller Verhältnis-
se in Europa nie wahrgenommen und denkt weiter in Begriffen von Zöllen und 
Balance. England soll nicht für Nationalbewegungen intervenieren, aber Interven-
tionen gegen Nationalbewegungen abschrecken.

La santa alleanza dei populi, in: Italia del Popolo 1849
in: EN XXXIX, 203-221; A Cosmopolitanism of Nations S. 117-131 (u.d.T.:
Toward a Holy Alliance of the Peoples)
deutsch: Das heilige Bündnis der Völker, in: Giuseppe Mazzini’s Schriften. –
Hamburg 1868 – Bd. I, 231-251.
Die Mächte haben die Zukunft verstanden: die Nationalbewegungen werden nicht
verschwinden und können nur durch Zusammenarbeit ihrer Gegner bekämpft
werden. Diesem Fürstenbund muß ein Bund der Völker entgegengesetzt werden.
Überall wird Assoziation gegen Individualismus verlangt, aber es gibt noch keine
Assoziation der Völker. Gegen den Kosmopolitismus (des späten 18. Jahrhun-
derts) muß das Prinzip der Nationalität begriffen werden. Wie in der Assoziation
der Individuen das Individuum als Basis bleibt, so in der Assoziation der Nationen 
die Nation. Ohne das Mittelglied Nationalität wird Individualis-
mus/Kosmopolitismus nur Egoismus. Die Heilige Allianz der Völker ist ein Pro-
gramm der sozialen Demokratie. Diese Heilige Allianz ist ein Rat europäischer
und amerikanischer Männer mit hohem Ansehen, die den nationalen Bewegun-
gen Orientierung geben. Dieser internationale Rat wird eine neue Karte Europas
schaffen: eine gewisse Anzahl von Staaten möglichst gleich an Fläche und Bevöl-

305

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kerung. Er wird eine demokratische Steuer auferlegen, zur Förderung der Armen
und der demokratischen Presse.

Organizzazione della democrazia, in: Italia del Popolo 1850
in: EN XLIII, 199-203; A Cosmopolitanism of Nations S. 132-145 (u.d.T.: 
From a Revolutionary Alliance to the United States of Europe)
Programmschrift für das European Central Democratic Committee: gegen Sozia-
listen, Anarchisten und die deutsche und ungarische Revolution von 1848 (mit
ihren hegemonialen Programmen). Die nationalen Demokratien können einzeln
kämpfen, aber siegen können sie nur gemeinsam. Nur der Kampf für ein Prinzip
kann Solidarität geben. Unter den Hindernissen nennt er „the tenacity of our natio-
nal prejudices“, diskutiert das aber nicht näher.

Non-intervention. – London 1851. – 8 S. (Tracts of the Society of the
Friends of Italy ; 1)
abgedruckt in: The Life and Writings of Joseph Mazzini, vol. VI. – London :
Smith, Elder 1870. – S. 300-308 (Neudruck 1891)
jetzt in: A Cosmopolitanism of Nations S. 213-218
Non-Intervention ist ein negatives Prinzip des vorigen Jahrhunderts, damals
fortschrittlich gegen „the lust of conquest and the appetite for war.“ Man hätte es 
gegenüber der Französischen Revolution besser beachtet. Viele Liberale haben 
den Bedeutungswandel der Non-Intervention nicht begriffen. Es ist nur noch ein
Prinzip, um die Grenzen von 1815 festzuschreiben (nur zu verändern durch die
Diplomaten, die sie gemacht haben). Das Prinzip, sich nicht in die Angelegenhei-
ten einer anderen Nation einzumischen, setzt voraus, daß es Nationalstaaten 
gibt. Normalzustand in Europa ist aber, daß Nationen über Fragmente anderer
Nationen herrschen. In einer Welt von Nationalstaaten wäre das Prinzip gerecht-
fertigt. Nationen sind „more permanent“ und deshalb „guaranted by higher ma-
xims of inviolatility“ als die gegenwärtigen Einheiten. Das Prinzip der Non-
Intervention für eine Revolution verliert seine Legitimität durch Interventionen für 
Konterrevolutionen. Eine Theorie, deren erstes Gesetz Nichteinmischung ist,
braucht als zweites Gesetz das Recht auf Einmischung „um alle früheren Ver-
letzungen des Rechten auf Nichteinmischung rückgängig zu machen.“ Man
beginnt zu begreifen, daß jede Nation ein Recht auf ein freies und unabhängiges 
Leben hat und daß alle Völker durch Pflichten mit einander verbunden sind. Er
nennt Humanitäre Intervention (für Christen im Türkischen Reich), Friedenskon-
gresse, Schiedsgerichtsbarkeit und Industrieausstellungen als Ansatzpunkte
eines neuen Typs internationaler Beziehungen. Was daraus wird, ist noch unklar. 
Aber es kann weder elende Neutralität noch angeberische militärische Aktivität
sein. Es geht nicht um die Anwendung abstrakter Prinzipien, die Theorie der inter-
nationalen Beziehungen wird im Verhalten in aktuellen Fällen internationalen 
Unrechts entstehen. 
Dieser 1851 von der mazzinistischen Society of the Friends of Italy anonym publi-
zierte Text wird Mazzini erstmals 1870 im Anhang der englischen Übersetzung
seiner Schriften zugeschrieben. Alle Autoren, die Mazzinis Bedeutung für die
Tradition der Wissenschaft von den internationalen Beziehungen betont haben,
von Martin Wight über John Vincent bis Stefano Recchia, waren v.a. auf diesen
Aufsatz angewiesen. In der von Mazzini selbst überwachten italienischen Ausga-
be gibt es diesen Text nicht und auch in der Editione Nazionale fehlt er. Für Maz-

306

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zini als Autor spricht, daß die Herausgeberin der englischen Mazzini-Ausgabe,
Emilie Ashurst Venturi, eine enge Vertraute war. Gegen seine Verfasserschaft
sprechen inhaltliche Bedenken: Der Autor spricht als Engländer („our insular posi-
tion and our peculiar national occupations“), während Mazzini sich sonst betont
als Fremder an England wendet. Die typischen Motive Mazzinis fehlen (das könn-
te dem Zweck, Einfluß auf die englische öffentliche Meinung zu nehmen, geschul-
det sein, eine Zurückhaltung, die er sonst aber nicht kennt). Wenn Friedenskon-
gresse, Schiedsgerichte, Weltausstellungen als Beginn einer neuen Art von inter-
nationalen Beziehungen genannt werden, liegt es neben fast allem, was uns von 
Mazzini bekannt ist. Es wäre Mimikry in mehrfacher Hinsicht4.

Dei doveri dell’ uomo. – London 1860
in: EN LXIX, 3-145; A Cosmopolitanism of Nations S. 80-107 (u.d.T.: On the
Duties of Man)
deutsch: Die Pflichten des Menschen, in: Giuseppe Mazzini’s Schriften. –
Hamburg 1868 – Bd. II, 61-182
Das Buch begann in Artikeln 1841/42 und wurde 1859/60 fortgeführt, Buch-
ausgabe 1860; posthum Mazzinis am stärksten verbreiteter Text.
Das Buch ist den italienischen Arbeitern gewidmet, letztlich ein Text über soziale 
Demokratie: Assoziation ist wichtiger als Almosen. Republikanische Regierungen
werden Arbeiterassoziationen fördern.
Die Idee der Einheit des Menschengeschlechts ist spät, zuerst mußte die Idee 
der Einheit Gottes gefaßt werden. Die Menschheit ist ein einziger Körper, der
durch ein einziges Gesetz regiert werden muß. Der erste Satz dieses Gesetzes
ist Fortschritt durch Assoziation. Es gibt eine Pflicht dem ganzen Menschenge-
schlecht zu helfen. Dazu hilft nicht Wohltätigkeit, sondern Assoziation. Daß diese
Assoziation in Nationen gegliedert stattfindet, wird mehr vorausgesetzt als begrün-
det. (Die Beziehung zwischen der Arbeiterassoziation und der Nation als Assozia-
tion wird nicht klar, die von Familie und Nation auch nicht)  

Politica internazionale, in: Roma del Popolo März/April 1871
in: EN XCII, 143-170; A Cosmopolitanism of Nations S. 224-240 (u.d.T.: Prin-
ciples of International Politics)
Außenpolitik muß sich an moralische Regeln halten. Das ist für neue Nationen
besonders wichtig, sie müssen einen Kredit erst erwerben. Jedes Individuum und
jedes Kollektiv haben ein Ziel und damit die Pflicht, ihrer Mission nachzukommen.
Jede Nation hat ein eigenes Ziel. Das soll in der Verfassung festgeschrieben
werden. Nur so sind verlässliche Allianzen zwischen Staaten möglich. Krieg ist 
legitim, wenn das Fortschreiten zum gemeinsamen Ziel der Völker anders nicht 
möglich ist und wenn die Freiheit eines Staates von anderen Staaten behindert 
wird. Im Mittelalter gab es eine Einheit der Christenheit, deren Auflösung bis heu-
te nicht bewältigt ist. „So fehlt uns eine gemeinsame Moral, ein offense oder still-
schweigendes Abkommen, durch das völker einander verstehen und vertrauen 
können …“ Das Prinzip der Non-Intervention ist Verlegenheit aus Mangel solider 
Prinzipien. So lange einige Staaten Nichteinmischung praktizieren und andere

4 Die Herausgeber der geplanten neuen italienischen Mazzini-Edition verwerfen 
diesen Text weiterhin, es ist mir aber nicht gelungen, ihre genauen Gründe dafür 
zu erfahren.

307

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nicht, wird das Böse triumphieren. Das Prinzip der Non-Intervention ist eine Blas-
phemie, es zeigt die Notwendigkeit eines neuen Glaubens. Mazzini formuliert 
eine Mission Italiens: Abschaffung des Papsttums (und die Ablösung der Religion
des Sündenfalls durch die Religion des Fortschritts); Nationalitätenprinzip als 
Basis einer internationalen Ordnung; Garantie eines künftigen Friedens. Das
Nationalitätenprinzip wird noch einmal konzentriert präsentiert: Unterschiede der
menschlichen Anlagen, um durch Assoziation das gemeinsame Ziel der Mensch-
heit zu erreichen. Wirkliche Freundschaft kann Italien nur unter anderen neuen
Staaten finden. Es soll deshalb Zentrum einer Liga der kleineren europäischen
Staaten werden. Es folgt ein Überblick über die künftige Gliederung Europas in 
Nationen. Gegenüber der außereuropäischen Welt ist Mazzinis kolonialistisch:
Italien beansprucht eine Beteiligung an der „Öffnung“ asiatischer Länder; Tune-
sien soll italienisches Schutzgebiet werden (wie Frankreich Algerien und Spanien 
Marokko zustehen). Das Mittelmeer ist mare nostrum (jedenfalls nicht franzö-
sisch).   

Nazionalismo e nazionalità, in: Roma del Popolo November 1871
in: EN XCIII, 85-96; A Cosmopolitanism of Nations S. 62-65 (u.d.T.: Nationali-
ty and Cosmopolitism)
Die Entwicklung der Menschheit in allen Anlagen ist eine Aufgabe von Jahrhun-
derten, die nur möglich ist durch Tradition, den ständig wachsenden Speicher
menschlicher Leistungen. Die Entwicklung des Menschengeschlechts erfolgt in 
nationaler Arbeitsteilung. Ziel sind die Vereinigten Staaten von Europa (diese
Idee, die heute oft als ausländische Phantasie gilt, war zuerst eine italienische
Idee). Dieser Aufsatz enthält noch einmal eine Polemik gegen den Materialismus 
der Kosmopoliten, die nicht historisch denken können und deshalb dynastischen
nazionalismo mit republikanischer nazionalità verwechseln.

Vossler, Otto
Mazzinis politisches Denken und Wollen in den geistigen Strömungen sei-
ner Zeit. – München : Oldenbourg, 1927. – 87 S. (Historische Zeitschrift :
Beiheft ; 11)
Mazzini hat von Herder gelernt, daß es in der Menschheit verschiedene Wege
gibt und daß der Fortschritt kein vorgegebenes Endziel hat (er kennt Herder aus
der saint-simonistischen Adaption). Die Idee einer associazione der Menschheit
ist saint-simonistisch. Aber anders als Enfantin wollte Mazzini nicht Messias sein,
sondern wies diese Rolle seinem Volk zu. Von dieser neuen Religion erfahren 
wir, daß sie den Dualismus von Himmel und Erde, von Geist und Materie, von
Kirche und Staat auflösen und alle Völker umfassen wird. Nationen sind bei Maz-
zini vor allem geographische Einheiten, die Vielzahl der Ethnien interessiert ihn
nicht. Es gibt keine Hinweise, daß Mazzini mit Fichte vertraut war, aber er hat
dasselbe Ziel, das Zeitalter des kritischen Individualismus zu überwinden. Bei
beiden ist die Nation dem Sittengesetz und der Menschheit untergeordnet.
Eine kürzere Version in: Otto Vossler, Der Nationalgedanke von Rousseau bis
Ranke. – München 1937. – S. 132-147

Wight, Martin
Four Seminal Thinkers in International Theory : Machiavelli, Grotius, Kant,
and Mazzini. – Oxford: Oxford University Pr., 2005. – S. 89-119

308

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Es handelt sich um Vorlesungen 1959-60
Mazzinis Nationalismus ist moralisch: Individuen und Nationen müssen Aufgaben
für die Menschheit erfüllen. Das Individuum findet seine Vollendung in der Nation,
die Nation in der Menschheit. Der Fehler des Kosmopolitismus ist, daß er die
Nation ausläßt. Der Schlüsselbegriff des berühmten Propheten des Nationalismus 
ist „Menschheit“ nicht „Nationalität.“ In der einen großen Frage der Internationalen
Theorie nach der Balance von Staat und internationaler Gesellschaft verlangt Maz-
zini einen Mittelweg. In der anderen großen Frage nach der Balance von Macht 
und Moral ist er kompromißlos moralisch.

Urbinati, Nadia
‘A Common Law of Nations’ : Giuseppe Mazzini’s Democratic Nationality,
in: Journal of Modern Italian Studies 1 (1996) 197-222
Mazzini war der erste Führer einer demokratischen Bewegung; er sucht nach
einer Rechtfertigung der Demokratie, was die liberale Betonung der Rechte nicht
schaffte. Er ist an Freiheitsrechten orientiert, als Theorien der Rechte völlig auf 
Interessen fixiert waren. Er sucht nach einer Begründung für den Zusammenhalt 
der Nationen in einer Theorie der Pflicht. Die Sprache der Rechte auf Nationen
anzuwenden, ist gefährlich, weil es zu nationalem Egoismus führt. Die Begrün-
dung der Unabhängigkeit aus Sprache und glorreicher Geschichte eines Landes 
führt zu Feindschaft zwischen Nationen. Entscheidend ist der politische Wille eine
Nation zu sein und die Pflichten einer Nation zu übernehmen. Während John
Stuart Mill das Dilemma der Individualität durch einen Begriff positiver Freiheit
lösen will, bleibt Mazzini beim negativen Freiheitsbegriff und setzt dagegen Ideen
der Solidarität und der Assoziation. International bedeutet das eine „international
league of peoples“. Sprache, Gebiet, völkische Herkunft sind Hinweise auf eine 
Nation, die aber erst wird, wenn sie den Willen hat, unter einer eigenen Regie-
rung vereint zu sein. Eine Nation, die für egoistische Ziele Unrecht tut, verliert ihre
Existenzberechtigung. Das unterscheidet Mazzini von deutschen Nationalisten,
bei denen Mazzini einen kleinlichen, isolierenden Stolz auf die eigene Nation
wahrnimmt.  „Curiously enough, Kant’s utopia of a perpetual peace, already dis-
missed by the liberals who were constructing the nation-states, was rehabilitated
by the leader of nationalism“ (er hatte keine direkte Kant- Kenntnis).
In The Legacy of Kant : Giuseppe Mazzini’s Cosmopolitanism of Nations, in:
Giuseppe Mazzini and the Globalisation of Democratic Nationalism a.a.O. S. 11-
35 versucht Urbinati, Mazzini in eine Reihe von Kant über T. H. Green und L. T.
Hobhouse bis Jürgen Habermas zu stellen. 

McMenanin, Iain
‘Self-choosing’ and ‘Right-acting’ in the Nationalism of Giuseppe Mazzini,
In: History of European Ideas 23 (1997) 221-234
Mazzini hat häufig einen „französischen“ Nationalbegriff: Nation ist ein Kontrakt,
eine von vielen Manifestationen des „principle of association“. Mazzini folgt
Rousseau in der Bedeutung von „self-choosing“, aber rezipiert ihn in der Version
von Lamennais mit „right-acting“ verbunden. Er braucht für „right-acting“ eine uni-
versale Religion. Mazzinis Religion ist Zivilreligion, aber universalistisch. Er hat
aber auch einen „deutschen“ Nationalbegriff mit Bedeutung von Sprache und 
Abstammung. Tatsächlich aber entwirft er politische Landkarten Europas mit 
Nationen als geographischen Großräumen kaum aber einheitlichen Kulturräumen

309

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(gerade mit der italienischen kulturellen Einheit war es nicht weit her). Seit der
Französischen Revolution werden die Individualrechte verwirklicht, erst jetzt kann
sich das Prinzip der Assoziation durchsetzen. Die Nation ist eine nur vorüberge-
hende Erscheinung, sie befördert den Fortschritt der Menschheit und wird am
Ende von einer Menschenorganisation mit einheitlicher Moral ersetzt. Mazzini
kann nicht in die Schablone liberal vs. totalitär gesteckt werden. Liberale sind zu
egoistisch (nicht right-acting), Apologeten des Ancien Régime versäumen „self-
choosing“.

Recchia, Stefano
The Origins of Liberal Wilsonianism : Giuseppe Mazzini on Regime Change
and Humanitarian Intervention, in: Just and Unjust Military Intervention : 
European Thinkers from Vitoria to Mill / ed. by Stefano Recchia and Jennifer
M. Welsh. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2013. – S. 237-262
Recchia versucht in einem neuen Zeitalter des Interventionismus Mazzinis Posi-
tion genauer zu bestimmen. Mazzinis Polemik gegen Non-Intervention wird häufig
für Befürwortung von Interventionen gehalten. Sein Ziel war eine Föderation von
Demokratien. Recchia deutet das als Vorgeschichte des Demokratischen Frie-
dens oder der kollektiven Verteidigung (statt Europäischer Union fällt ihm NATO
ein). Militärische Intervention als Weg zu diesem Ziel kommt bei Mazzini nicht
vor. Er erwartet nur diplomatische Unterstützung oder Waffenlieferungen für
einen Kampf für die demokratische Nation. Nur Konter-Intervention gegen Inter-
ventionen der Despoten legitimiert er. Humanitäre Intervention, heute Hauptlegi-
timation von Interventionen, ist Mazzini nicht ganz fremd; sein Argument ist weni-
ger das individuelle Leiden als die Beschädigung der Humanität. Solche Interven-
tionen werden zunehmen, weil wir mehr Kenntnis anderer Völker haben werden
und damit mehr Gefühl für die Einheit der Menschheit. Im Ganzen ist Mazzini
„founding father of the more activist, or democratic Wilsonian branch of modern
liberal internationalism.” Ein mazzinistisches Programm des Internationalismus
würde auf einer Solidarität beruhen, die anerkennt, daß es verschiedene Wege
zur Selbstbestimmung gibt. Auch bei Verletzung der universalen Werte ist bei 
Interventionen kluge Zurückhaltung geboten.

2.6.2 Völkerrecht
Eigentlich macht es für Italien wenig Sinn, Nationaltheorie und Völkerrecht zu
trennen: Die Völkerrechtsliteratur ist dem Prinzip der Nationalität gewidmet. Im
Gegensatz zu Mazzini lassen sich die Völkerrechtler aber auf die Diskussion der
Attribute, die eine Nation ausmachen, ein. Mancini nennt kulturelle historische 
Momente wie Sprache, Religion und Brauch, betont aber, daß diese ins National-
bewußtsein treten müssen. Der Philosoph Mamiani antwortet als ein konsequen-
ter Vertreter der Willensnation. Die späteren Autoren neigen stärker dazu, die
Attribute der Nationalität als natürlich zu nehmen; dem entspricht der Übergang
von der Konstituierung eines italienischen Nationalstaat zur Politik des Anschluß
der „unerlösten Gebiete“ (Pierantoni a.a.O. hat ausführliche Referate aus dieser
Literatur). Das Problem der kleinen Nationen und der nationalen Minderheiten hat 
Mancini und seine Nachfolger so wenig wie Mazzini interessiert. Die italienischen
Autoren sind am Widerspruch gegen Ansprüche des Habsburger Reiches orien-

310

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tiert; daß das Deutsche Reich eine neue, gefährlichere Art Nationalstaat sein 
könnte, ist ein französisches, kein italienisches Thema. Die italienischen Völker-
rechtler delegitimieren wie Mazzini das bestehende Staatensystem, aber sie sind
liberale Monarchisten, keine demokratischen Republikaner. Der Wiener Kongreß 
und seine Ordnung sind für alle italienischen Autoren untragbar, der Pariser Kon-
greß 1856 beschäftigt sie viel: Diese neue Art Kongreß ist die weitestgehende 
Annäherung an eine internationale Organisation, zu der sie bereit sind. Sie sind
sich einig, daß das Völkerrecht ein „modernes Völkerrecht“ sein muß. Sie kom-
men den Annahmen über die Rolle des Zivilisationsprozesses für das Recht
nahe, die anderswo eher als Friedensbewegung abgespalten werden. Das Natio-
nalitätenprinzip kann offen sein zu Föderationsideen, aber nicht zur internationa-
len Politik der traditionellen europäischen Großmächte.

Die italienischen Völkerrechtler von Mancini bis Fiore hatten in der Völker-
rechtswissenschaft des 19. Jahrhundert eine prominente Stellung. Das ist
später vergessen worden und auch von der neueren Forschung außerhalb
Italiens noch nicht völlig wiederhergestellt worden. Vgl. Augusto Pierantoni,
Storia degli studi del diritto internazionale in Italia. – Modena 1872 (dt. Über-
setzung: Geschichte der italienischen Völkerrechts-Literatur. – Wien 1872; die
Neubearbeitung 1902 ist für das 19. Jahrhundert weniger informativ); Franz
von Holtzendorff, Le principe des nationalités et la littérature italienne du droit
des gens : à propos de l’ouvrage de M. Auguste Pierantoni, in: Revue de droit
international et de legislation comparée 2 (1870) S. 92-106; Enrico Catellani,
Les maîtres de l’école italienne du droit international au XIXe siècle, in: Recueil
des cours / Académie de Droit International 46 (1933) IV, 705-826; Antonio 
Droetto, Pasquale Stanilao Mancini e la scuola italiana di diritto internazionale
del secolo XIX. – Milano 1954; Floriana Colao, L’ “idea di nazione“ nei giu-
riste italiani tra ottocento et novecento, in: Quaderni fiorentini per la storia
del pensiero giuridico moderno 30 (2001) 255-360; Luigi Nuzzo, Origini di
una scienza : diritto internazionale e colonialismo nel XIX secolo. – Frankfurt
am Main 2012. – S. 87-168 La dottrina italiana nel dibattito europeo.

2.6.2.1 Pasquale Stanislao Mancini
1817-1888, Professor in Turin und Rom, Abgeordneter und Minister. Grün-
dungsmitglied und erster Präsident des Institut de Droit international 1873. 1881-
1885 Außenminister, einer der Begründer der italienischen Kolonialambitionen in 
Nordafrika. Vgl. Antonio Droetto, Pasquale Stanislao Mancini e la scuola italiana
di diritto internazionale del secolo XIX. – Milano 1954; Pasquale Stanislao Manci-
ni : l’uomo, lo studioso, il politico / a cura di Ortensio Zecchino. – Napoli 1991;
Floriana Colao, L’idea di nazione nei giuristi italiani tra Ottocento e Novecento, in: 
Quaderni Fiorentini 30 (2001) 255-369, zu Mancini und zur Disintegration seines
Nationalitätenprinzip S. 268-298; Luigi Nuzzo, Das Nationalitätenprinzip : der
italienische Weg zum Völkerrecht, in: Les conflits entre peuples : de la rèsolution 
libre à la résolution imposée / hrsg. von Serge Dauchy und Miloš Vec. – Baden-
Baden 2011. – S. 93-122.

311

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Sein Schiedsgerichts-Antrag vom 24. Novembre 1873 im Abgeordnetenhaus
steht in: Discorsi parlamentari di Pasquale Stanislao Mancini IV (1895) 233-249.

Della nazionalità come fondamento del dritto delle genti : prelezione al cor-
so di dritto internazionale e marittimo. – Torino : Botta, 1851. – 72 S.
Neudruck in: Diritto internazionali : prelezioni. – Napoli : maghieri, 1873. –
S. 1-64
Neudruck in: Della nazionalità come fondamento del diritto delle genti. –
Torino : Giappichelli, 1994, 2. Aufl. 2000
Recht muß auf feste Assoziationen gegründet werden, deshalb Familie und Nation.
Es ist nicht wichtig, ob der Nationalstaat unitarisch oder föderal verfaßt ist, son-
dern daß die Nation zentrale Institutionen besitzt. Wenn nicht die Nation im Zen-
trum des Völkerrechtes stehen würde, würde Eroberung im Zentrum stehen (wofür
er sich auf Montesquieu berufen kann). Er stellt orientalischen Despotismus und
die westliche Entwicklung zur Freiheit polar gegenüber: Zur Idee der Nation
gehört die Idee der „libera ed armonica coesistenza di tutte“. Freiheitliche Verfas-
sung und Unabhängigkeit nach außen sind zwei Seiten derselben Sache. Des-
halb ist die Basis des Völkerrechts die Nation nicht der Staat (der oft unfrei und
ein unfreiwilliger Vielvölkerstaat ist). Während die alte Ordnung ständig zu Krie-
gen führen muß, wird das neue Prinzip ein Zusammenleben der Völker in Freiheit
und Harmonie ermöglichen.
Die Ausgabe 1994/2000 enthält außer der Antrittsvorlesung (S. 19-67) Dokumen-
te seiner Zeit als Außenminister und neuere Texte zum Nationalitätenrecht.

2.6.2.2 Terenzio Mamiani della Rovere, Conte di
Sant’Angelo in Lizzola
1799-1885, Minister der Revolutionregierung im Kirchenstaat 1831, Exil in Frank-
reich, Minister der konstitutionellen Regierung im Kirchenstaat 1848, Mitglied im
Parlament der Römischen Republik 1849, italienischer Unterrichtsminister 1860-
61, Diplomat, Senator. Professor für Philosophie.

Mamiani ist Philosoph und als Philosoph beginnt er mit Aristoteles’ Frage nach 
der besten politischen Einheit. Die Polis bleibt auch bei Mamiani Maßstab der
legitimen politischen Einheit, die eine Einheit des Denkens und des Willens sein 
muß. Föderation und Parlamentarismus machen heute größere Einheiten mög-
lich. Politische Einheiten sind nicht von Natur gegeben (gegen die ethnische
Definition der Nation), sondern ein „spontaner“ Prozeß mit noch unbekanntem
Ende. Aber diese Einheiten dürfen nie größer werden als der Willen, eine politi-
sche Einheit zu bilden. Mamiani hat als erster klar die Willensnation im Rahmen 
des europäischen internationalen Systems formuliert und damit die Basis eines 
neuen Völkerrechts angegeben. Mamiani verwirft Gebilde wie das Habsburger-
reich und einen europäischen Areopag, weil er ihn als Großmachtkonzert denkt,
das über nicht beteiligte Nationen entscheidet. Seine Idee von Kongressen einer
neuen Art gibt seinen Nationalstaaten einen konstitutionellen Rahmen für kontinu-
ierliche Zusammenarbeit. In der Terminologie Martin Wights wäre Mamiani ein
Revolutionist, der ein legitimes internationales System verlangt, das nur ein neu-

312

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


es internationales System sein kann. Mamiani ist aber (trotz seiner Biographie) kein
Revolutionär: Die Implementierung des neuen Völkerrechts wird ein langes histori-
sches Projekt der Aushandlung neuer Ordnungen sein, zu dem auch Kriege gehö-
ren, wie der italienische Einheitskrieg im Jahr des Erscheinens des Buches. Vgl.
Dante Visconti, La concezione unitaria dell’ Europa nel risorgimento italiano e nei
sui precedenti storici. – Milano 1948. – S. 146-158; Antonio Droetto, Pasquale
Stanilao Mancini a.a.O. S. 166-179 (zum Unterschied zwischen Mamianis Wil-
lensnation und der Tradition der natürlichen Nation, die an Mancini anknüpft).

D’un nuovo diritto europeo. – Torino : Marzorati, 1859. – 446 S.
Englisch: Rights of Nations, or: The New Law of European States Applied to
the Affairs of Italy. – London : Jenks, 1860
Staaten beruhen auf Einigkeit des Geistes und des Willens ihrer Mitglieder, auf
einer freien Entscheidung, unabhängig und verbunden zu sein. Solche Einheiten
gegen ihren Willen miteinander in einem Staat zu vereinen, ist illegitim. Er kriti-
siert den Wiener Kongreß, der auf dem Recht der Eroberung beruhte und Inter-
vention gerechtfertigt hat. Mamiani lehnt Parteinahme in einem laufenden Bürger-
krieg eines anderen Staates ab, gestattet ist unbewaffnete Mediation; bei einer Se-
zession kann interveniert werden, weil keine geistige Einheit mehr besteht. Er
verteidigt Konterintervention gegen konterrevolutionäre Intervention. Für eine 
Bruderschaft der Nationen reicht bloße Zunahme von Beziehungen und Bindun-
gen nicht. Die Freiheit der Nationen muß bewahrt bleiben. Einen europäischen
Areopag lehnt Mamiani ab. Besser wäre, daß jeder Staat das gemeinsame euro-
päische Recht selber bewahrt. Es müßte in allen Staaten ähnliche Konstitutionen 
mit Freiheit und politischer Partizipation geben. Dann würden Staaten, die keine 
raison d’être haben, verschwinden (das Osmanische und das Habsburger Reich,
auch seine eigene patrià, der päpstliche Staat; Rußland erhält eine eigene Kate-
gorie: ein Staat, der seine Einheit noch finden kann). Mamiani sieht einem neuen
Vertragsrecht entgegen: Friedensverträge zwischen zivilisierten Staaten dürfen
nicht länger demütigen; Territorialveränderungen müssen gerechtfertigt werden;
Klauseln, die für Sicherheit nötig sind, aber demütigen, dürfen nur zeitlich begrenzt 
gelten. Er gibt einen Ausblick auf eine künftige Souveränität des Rechtes (tat-
sächlich eher der Vernunft oder der Moral). Er sieht einer neuen Kongress-Idee
entgegen: Der Pariser Kongreß 1856 hat Nützliches geleistet, war aber weiter
von der Pentarchie beherrscht. Künftige Kongresse werden mit dem Geist der
Eroberung brechen; sie werden in Friedenszeiten stattfinden (nicht nur zur
Kriegsbeendigung); alle Staaten, deren Angelegenheiten behandelt werden, sol-
len teilnehmen und die Bevölkerung, über die entschieden wird, soll befragt wer-
den; es soll keine Steuerung durch Großmächte geben; vertreten werden Staaten
nicht Könige. Die Kongresse sollen die Prinzipien, nach denen sie stattfinden, 
verkünden: Selbstregierung, Gleichrangigkeit, gegenseitige Brüderlichkeit der
Nationen. Bei Problemen, die ein Kongreß nicht lösen kann, soll er ein Verspre-
chen abgeben, sie in absehbarer Zeit anzugehen. Es muß studiert werden, wel-
che graduellen, nicht zu fernen Verbesserungen versprochen werden können.

Dell’ottima congregazione umana e del principio di nazionalità, abgedruckt 
in: D’un nuovo diritto europeo. – Torino : Marzorati, 1859. – S. 359-443
Für die antiken Autoren war eine Stadt ausreichend, einen Staat haben sie nicht
gedacht. Neue Möglichkeiten, wie Parlamentarismus, ermöglichen Staaten. Aber

313

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


jede Einheit, die nicht geistig und seelisch ist, ist gefährlich. Er fragt, ob solche
Föderationen bis zu einer Föderation beider Hemisphären fortgesetzt werden 
können. Das würde voraussetzen, daß das Recht aller Völker angeglichen wird, 
womit nicht zu rechnen ist. Die Nationen müssen die Basis jeder weiteren Föde-
ration sein. Nationenbildung ist kein natürlicher, sondern ein spontaner Prozeß 
(Kleinnationen wie Iren und Schotten oder die französischen und italienischen
Provinzen müssen keine selbstständigen Staaten werden). International gilt für 
Großstaaten und selbständige Städte dieselbe Unabhängigkeit. Heute sind Föde-
rationen die beste Lösung. Er sieht einer Föderation aller romanischen Staaten
entgegen (oder aller slawischen oder aller germanischen). Föderation ermöglicht
auch einen Zusammenhalt von Staaten mit ihren Kolonien. Es ist eine Apologie
der neuen italienischen Monarchie: Italien ist nicht wie Spanien, Frankreich oder
Rußland durch einen absoluten Herrscher zusammengekommen, sondern durch
gemeinsame civiltà; deshalb kann dieser neue Staat eine einheitliche patria sein.
Der Text sollte Teil eines ungeschriebenen soziologischen Werkes sein; in der
englischen Übersetzung von D’un nuovo diritto europeo fehlt er.

Giuseppe Carnazza-Amari (1837-1911), Professor für Völkerrecht in Catania, 
Abgeordneter und Senator, kann wie eine Umsetzung der italienischen Nationen-
Diskussion in ein Völkerrechtslehrbuch klingen. Er beruft sich auf Mancini und
Mamiani, daß es das Völkerrecht noch nicht wirklich gibt. Einheit des Menschen-
geschlechts ist kein Ersatz für die Nation mit Übereinstimmung der Sitten, Rechte
und Gebräuche, des Ruhmes, der Ehre und der gemeinsamen Unglücksfälle. Der
Nationalstaat ist die vollkommene Form des Staates, denn der Staat ist Person
nur, soweit er Nationalstaat ist. Große Reiche und Kleinstaaten sind ein Problem
für das Gleichgewicht; das Nationalitätenprinzip ist das wirkliche Gleichgewicht.
Mit dem Abschluß der Bildung solider Nationalstaaten wäre der ewige Frieden
erreicht. Dieses System von Nationalstaaten bedeutet Nichtintervention. Auch
Intervention in einen Bürgerkrieg (Nationen müssen bis zur Entscheidung selber
ausfechten) und kolonialistische Intervention (die Aufgabe die Zivilisation zu för-
dern, muß auf Mittel der Zivilisation beschränkt werden) scheiden aus. Mit der
Durchsetzung des Nationalitätenprinzips schwindet die Neigung zu Interventio-
nen. Er geht davon aus, daß das Zeitalter der Eroberungen in Europa vorbei ist,
das bezweifelt sein Übersetzer bereits 1880 in einer Anmerkung (Trattato sul
diritto internazionale di pace. – 2. Aufl. – Milano 1875; französisch: Traité de droit
international public en temps de paix. – Paris 1880-1882; Trattato verbindet drei
frühere Publikationen: Elementi di diritto internazionale (1866), Sull’equilibrio poli-
tico degli stati (1867), Nouvo esposizione de principio del non intervento (1873),
gleichzeitig französisch: Nouvelle exposition du principe de non-intervention, in:
Revue de droit international et de législation comparée 5 (1873) 352-389, 531-
565).

Auch Pasquale Fiore hat die italienische Nationalitätentheorie in ein umfassende-
res Völkerrecht aufgenommen, er klingt besonders stark nach Mamianis Willens-
nation. Seine Abhandlung Delle aggregazioni legittime secondo il diritto interna-
zionale : esame critico del principio di nazionalità. – Torino 1879 ist ein Muster
der Schriften des späten 19. Jahrhunderts, die alle möglichen Attribute der Natio-

314

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nalität durchmustern: Die natürliche Nation muß man den Ethnologen und Phy-
siologen überlassen. Es bleibt nur die Legitimität der Willensnation. Aber die
Staaten müssen Nationen sein, denn die internationale Rolle der Staaten beruht
darauf, daß sie national, nämlich libera associazione, sind. Ausführlicher zu Fiore, 
einem der wenigen Internationalisten unter den Völkerrechtern des 19. Jahrhun-
derts, im Abschnitt 3.6.2 .

2.7 Rußland
1830 und 1848 waren keine Zäsuren der russischen Geschichte, die russische
Autokratie blieb das einzige unerschütterte Bollwerk der monarchischen Gegen-
revolution. Der Krimkrieg 1853/56, der für den Westen ein begrenzter Krieg war, 
wurde für Rußland eine entscheidende Krise. Die Niederlage führte zur Einsicht,
daß irgendeine Art der Partizipation der Nation zu den Machtmitteln eines zeitge-
nössischen Staates gehört. Reformen der Agrarverfassung, der Selbstverwaltung
und der Zensur führten zu keiner Stabilität. Rußland kommt im 19. Jahrhundert
nicht zum Konstitutionalismus. Wegen dieser abweichenden Geschichte können
die politischen Diskurse nur schwer mit dem westlichen Spektrum von konserva-
tiv über liberal und demokratisch bis sozialistisch identifiziert werden. Dem (erst
später so genannten) offiziellen Nationalismus vor 1855 überhaupt einen politi-
schen Diskurs zu bescheinigen, geht schon zu weit. Es nur die gegenrevolutionä-
re triune Parole „Orthodoxie, Autokratie, Nationalität/Volkstum“, die der revolutio-
nären triunen Parole „Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit“ entgegengestellt wird.
Was mit Orthodoxie und Autokratie gemeint ist, war zu offensichtlich, als daß die
Apologeten des Regimes es hätten erklären müssen; Nationalität können sie nur 
durch den Hinweis erklären, daß sie in Rußland durch Orthodoxie und Autokratie
bestimmt sei. Vgl. die Texte des Erziehungsminsters Uwarow (1833, 1843) und 
der Publizisten Bulganin (1837) und Schewyrew (1841) in: Frank Golcz-
weski/Gertrud Pickhan, Russischer Nationalismus : die russische Idee im 19. und
20. Jahrhundert. – Göttingen 1998. – S. 136-137, 140-143, 149-164. Intellektuell
anspruchsvollere Diskurse mußten oppositionell sein und das bedeutet, daß sie
nur fragmentarisch entfaltet werden konnten. Sie beginnen 1831 mit Pjotr
Tschaadajews Krisendiagnose, daß Rußland, im Gegensatz zu den westlichen
Nationen, eine Nation ohne Idee sei und deshalb eigentlich gar keine Nation. 
Seitdem unterscheiden sich russische Diskurse von Diskursen im Westen
dadurch, daß sie immer in Beziehung zum Westen gedacht werden. Die Namen 
Westler und Slawophile bezeichnen zunächst intellektuelle Parteien in Moskauer
Salons der 1830/40er Jahre im Streit um europäische und russische Geschichte
und damit Zukunft. Es geht um die Frage, ob die Reformen Peters des Großen
hegelianisch als Aufhebung der ursprünglichen russischen Partikularität gedacht
werden müssen und Rußland die Aufgabe hat, einen eigenen Weg in der Gemein-
schaft der europäischen Nationen zu finden. Oder, ob der Bruch mit der orthodo-
xen und russischen Geschichte korrigiert oder gar zurückgenommen werden
muß. Westler haben deutsche Linkshegelianer, französische Sozialisten und
Positivisten, englische Utilitaristen und dazu Rechtshistoriker verschiedener Her-

315

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kunft rezipiert. Aber sie verteidigen nicht einfach eine Nachahmung des Westens, 
wie ihre slawophilen Gegner ihnen vorwerfen. Sie sind auch keine Kosmopoliten,
wie ein anderer Standardvorwurf lautete. Der Literaturkritiker Wissarion Belinski
(1811-1848), einer der frühen Sprecher der Westler, wirft gerade den Slawophilen
vor, nur ein Surrogat des fehlenden russischen Nationalismus zu sein; sie haben
allein, den Mangel an realistischem Nationalismus gezeigt. Ohne Nationalität
würde Rußland das Schicksal des Vielvölkerstaates Österreich drohen. Rußland
hat durchaus eine eigene Nationalität, ist berufen, sein „eigenes Wort zu sagen“,
aber dieses „eigene Wort“ setzt eine weitere Entwicklung der inneren Zustände 
Rußlands voraus, die weder durch phantastischen Volksgeist noch durch phan-
tastischen Kosmopolitismus ersetzen werden können (Betrachtungen über die
russische Literatur des Jahres 1846 (1847), in: Ausgewählte philosophische 
Schriften. – Moskau 1950. – S. 403-414). Die Westler haben zwischen verschie-
denen Entwicklungswegen des Westens zu wählen, so daß ihre Erben seit den
1850er Jahren als Radikale, Liberale und Konservative begegnen. Radikale sind
mit der Kritik an Arbeitsteilung und Individualismus näher an slawophilen als an
den in Westeuropa vorherrschenden Vorstellungen, aber die Rolle, die sie der
positiven Wissenschaft als Voraussetzung der weiteren Entwicklung zuschreiben,
trennt sie völlig von den Slawophilen. Liberale glauben an den westlichen Weg
der Entwicklung politischer Institutionen und des formalen Rechts, sie sind die
einzigen russischen Ideologen, die einen Sinn für historische Entwicklung haben. 
Sie müssen aber immer warten, daß die gesellschaftliche und kapitalistische
Entwicklung für einen russischen Liberalismus reif wird. Konservative Westler,
wie der unten referierte Michail Katkow, sind etatistischer als die slawophilen
Konservativen, sie erinnern an die westlichen Apologeten des Bündnisses von 
Thron und Altar. Slawophile haben den westeuropäischen romantischen Nationa-
lismus rezipiert und spielen das orthodoxe Christentum und das einfache Landle-
ben gegen westlichen Rationalismus, Individualismus, Klassenkampf, Proletari-
sierung, v.a. aber gegen den Katholizismus aus, der die Wurzel all dieser Fehl-
entwicklungen des Westens sein soll. Sie verwerfen den Glauben an staatliche
Institutionalisierung zugunsten des Vertrauens in zwischenmenschliche Bezie-
hungen. Die Slawophilen kennen zwei Gemeinschaften: das begrenzte Dorf und
die universale Kirche. Beides sind Gemeinschaften ohne Zwang. Auch der Staat
soll möglichst zwanglos gedacht werden. Sie betonen die Bindung zwischen dem
unpolitischen Volk und dem Herrscher, der durchaus Autokrat ist, aber die Wün-
sche des Volkes erfahren soll und sich in die traditionelle Lebensweise des Vol-
kes nicht einmischt. Die ursprünglichen Slawophilen wollen keine Chauvinisten
sein. Ihre Schulhäupter Ivan Kirejewski (1806-1856) und Aleksei Chomjakow
(1804-1860) betonen, daß die Orthodoxie (und nur die Orthodoxie) die ursprüng-
liche christliche Lehre bewahrt hat und die Erhaltung der Orthodoxie durch den 
russischen Staat die russische universalistische Aufgabe für die Regeneration der
Menschheit sein wird. Der spätere russische Konservatismus lebt stark vom Erbe 
dieser Landadelsideologie, hat sich aber mit der Autokratie arrangiert und speku-
lative Geschichtsphilosophie und -theologie finden kaum noch Interesse. Die unten
referierten Nikolai Danilewski und Fjodor Dostojewski sind Beispiele für Konser-
vative, die nach der Desintegration der ursprünglichen Slawophilie an verschie-
dene Momente der slawophilen Tradition anknüpfen. Aber auch bei Lew Tolstoi,
den man nicht als Konservativen bezeichnen kann, ist das slawophile Erbe stark.

316

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zur Nemesis der späten Slawophilie wurde der Philosoph Wladimir Solowjew
(1852-1900): Anfangs übersteigerte er die Sache der Orthodoxie gegen das
Papsttum, dann zweifelte er an der Erfüllung der christlichen Aufgabe durch die
orthodoxe Kirche und propagiert eine Wiedervereinigung der Kirchen unter der
universalen Theokratie des russischen Zaren und des römischen Papstes. Solow-
jew ist der erste fundamentale Kritiker der Entwicklung der Slawophilen von der
Ökumene zum Chauvinismus (oder in seinen Worten: von der reinen Phantasie
zu einem Realismus ohne jede Phantasie, aber auch ohne jedes Schamgefühl). 
Nemesis der Slawophilie kann Solowjew nur sein, weil diese immer auf einen
Rest universaler Argumentation angewiesen war, so hohl der zunehmend geklun-
gen haben mag. Solowjews Entwicklung bis 1891 ist dokumentiert in: Deutsche
Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew Bd. I-IV, 1954-1978, das Zitat
steht IV, 281. Die slawophile Kritik des Westens wirkt wie ein Prototyp für viele 
politische Bewegungen im späteren 19. und im 20. Jahrhundert, die aber selten
direkt an die Slawophilen angeknüpften, eher an die europäische romantische 
Zivilisationskritik, von der auch die Slawophilen gelernt hatten. Daß man sich
auch in westlichen Sprachen über die „russische Idee“ des 19. Jahrhunderts
informieren kann, liegt an einer Reihe herausragender Monographien und Bio-
graphien der 1950/60er Jahre, als Kenntnis der Slawophilen und der radikale 
Westler als unverzichtbar angesehen wurden zum Verstehen der russischen
Revolutionen und ihres bolschewistischen Ausgangs. In dieser Literatur fehlt ein 
differenziertes Bild der liberalen Westler, die in einer völlig anderen Sparte der
Literatur als Akteure in unterentwickelten Selbstverwaltungsinstitutionen geschil-
dert werden, aber nicht als Denker expliziter Ost-West-Spekulationen.

Eine Textauswahl: Vasilij V. Zen’kovskij, Rußland und Europa : die russische 
Kritik der europäischen Kultur. – Sankt Augustin 2012 (russ. Original 1926);
ders., A History of Russian Philosophy. – New York 1953 (russisches Original
1948); Nicolas Berdyaev, The Russian Idea. – New York 1948; Alexander von 
Schelting, Russland und Europa im russischen Geschichtsdenken. – Bern 
1948 (bis ca. 1861); ders., Rußland und der Westen im russischen Geschichts-
denken der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. – Wiesbaden 1989 (in den
1950er Jahren geschrieben); Richard Hare, Pioneers of Russian Social
Thought : Studies of Non-Marxian Formation in Nineteenth-century Russia 
and its Partial Revival in the Soviet Union. – London 1951; Nicholas V. Riasa-
novsky, Nicholas I and Official Nationality in Russia, 1825-1855. – Berkeley,
Cal. 1959; Edward C. Thaden, Conservative Nationalism in Nineteenth-
century Russia. – Seattle, Wash. 1964; Andrezej Walicki, The Slavophile Con-
troversy : History of a Conservative Utopia in Nineteenth-century Russian
Thought. – Oxford 1975 (polnisches Original 1964); Susanna Rabow-Edling,
Slavophile Thought and Politics of Cultural Nationalism. – Albany, NY 2006.
Anthologie von Texten des 19. Jahrhunderts: Europa und Russland : Texte
zum Problem des westeuropäischen und russischen Selbstverständnisses /
hrsg. von Dmitri Tschižewskij und Dieter Groh. – Darmstadt 1959. Zum Natio-
nalismus in einem Reich, in dem die Titularnation weder demographisch, noch
sozial und ökonomisch führen konnte: Andreas Kappeler, Rußland als Viel-
völkerreich : Entstehung, Geschichte, Zerfall. – München 1992. Zu den
Schwierigkeiten eines Nationalismus zwischen den Orientierungspunkten 
Reich, Nation, Orthodoxie und Slawentum: Alexei Miller, The Romanov Em-

317

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


pire and Nationalism : Essays in the Methodology of Historical Research. –
Budapest : Central European Univ. Pr., 2008.

Es ist so nicht zufällig, daß gerade das Verhältnis Rußlands zu Europa zur Fall-
studie wurde, mit der Iver Neumann der Wissenschaft von den internationalen 
Beziehungen das erneute Studium von Identitätskonstruktionen empfahl (Russia
and the Idea of Europe : a Study in Identity and International Relations. – London 
1996). Aber gerade die russischen Identitätsdiskurse sind eine gute Gelegenheit, 
vor Reifizierung von Identitätskonstrukten zu warnen. Die russische Identitätssu-
che war ein komplexes und volantiles Zusammenspiel von Teilhabe, Ausschlie-
ßung und Selbstausschließung. Rußland war der Außenseiter im europäischen
Staatensystem: zu groß (nicht erst seit Tocqueville taucht dieser Befund immer
wieder in der Literatur auf), zu autokratisch (das war seit 1815 ein Thema, konti-
nuierlich seit den 1830 Jahren, endgültig seit der russischen Hilfe für das Habs-
burgerreich 1848), nicht wirklich europäisch oder wenigstens innerhalb Europas
das Andere Europas. Rußland bot sich als Bedrohung an: politisch als Hort der
Reaktion, es knechtet Polen und lähmt Deutschland; realpolitisch mit seinem
Drang zum Mittelmeer, aber auch zum Pazifik (was weniger mißbilligt wird) und 
vielleicht gar zum britischen Indien.

Zur Sicht Rußlands bei westlichen (v.a. deutschen) Intellektuellen: Dieter 
Groh, Rußland und das Selbstverständnis Europas : ein Beitrag zur europäi-
schen Geistesgeschichte. – Neuwied 1961, Neuausgabe 1988 u.d.T.: Ruß-
land im Blick Europas. Zu Russophobie und (gelegentlicher) Russophilie:
John Howes Gleason, The Genesis of Russophobia in Great Britain : a Study 
of the Interaction of Policy and Opinion. – Cambridge, Mass. 1950; Hans-
Jobst Krautheim, Öffentliche Meinung und imperiale Politik : das britische 
Rußlandbild 1815-1854. – Berlin 1977; Charles Corbet, L’opinion française 
face à l’inconnue russe : 1799-1894. – Paris 1967; Marianna Butenschön, Za-
renhymne und Marseillaise : zur Geschichte der Rußland-Ideologie in Frank-
reich (1870/71-1893/94). – Stuttgart 1978. Proben für Deutschland: Johannes
Gertler, Die deutsche Rußlandpublizistik der Jahre 1853 bis 1870, in: For-
schungen zur osteuropäischen Geschichte 7 (1959) 72-195; Dieter Groh 
a.a.O. 

Die russische Außenpolitik war ideologisch weniger festgelegt als die Russopho-
bie. Rußland wurde als Teil der Pentarchie gesehen und suchte in der Regel die 
Übereinstimmung mit anderen Mächten. Russische Präferenz war mit den beiden
anderen konservativen Mächten einig zu sein. Der erste große Bruch in der Pen-
tarchie 1854-56 hinterließ das ausgegrenzte und geschlagene Rußland als revi-
sionistische Macht. Die Beziehungen zum Habsburgerreich waren wegen Balkan-
interessen gestört, sekundär häufig auch die Beziehungen zu Deutschland; die 
Beziehungen zu Großbritannien waren wegen Balkan- und Asienpolitik gestört. 
Die realpolitisch naheliegende Annäherung an Frankreich kam wegen Systemge-
gensatz und unterschiedlichem Verhalten zum Nationalitätenprinzip nicht zustan-
de (erst 1892-1894 und sicherheitspolitisch zunächst nicht bedeutungsvoll). Ruß-
land ist im 19. Jahrhundert weit mehr als andere kontinentale Mächte expandiert,
aber nur im Kaukasus und in Asien. Es gab keinen großen Plan, sondern die 
übliche Mischung von Motiven: Befriedungsversuche, Zivilisierungsmissionen,

318

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Angst vor Machtvakuum, Kompensation für Frustrationen der Interessenpolitik in
Europa.

Vgl. zur russischen Außenpolitik: Barbara Jelavich, A Century of Russian For-
eign Policy, 1814-1914. – Philadelphia, Pa. 1964 (neu veröffentlicht als Teil 
von: St. Petersburg and Moscow : Tsarist and Soviet Foreign Policy, 1814-
1974. – Bloomington, Ind. 1974); William C. Fuller, Jr., Strategy and Power in 
Russia 1600-1914. – New York 1992; Alfred J. Rieber, Persistent Factors in
Russian Foreign Policy, in: Imperial Russian Foreign Policy / ed. by Hugh 
Ragsdale. – Cambridge 1993. – S. 315-359; John P. LeDonne, The Russian
Empire and the World, 1700-1917 : the Geopolitics of Expansion and Con-
tainment. – New York 1997; Dominic Lieven, Dilemmas of Empire 1850-1918 :
Power, Territory, Identity, in: Journal of Contemporary History 34 (1999) 163-
200; Raphael Utz, Rußlands unbrauchbare Vergangenheit : Nationalismus 
und Außenpolitik im Zarenreich. – Wiesbaden 2008. – S. 216-253. Zu den 
Massakern und Vertreibung von Muslimen nach dem Krimkrieg in Krim und
Kaukasus über die Grenze zum Osmanischen Reich, Versuche die Grenzge-
biete durch Ansiedlung von Christen loyaler zu machen: Justin McCarthy, 
Death and Exile : the Ethnic Cleansing of Ottoman Muslims 1821-1922. –
Princeton, NJ 1995. Zur Idee einer russischen Mission in Asien zwischen Ab-
grenzung vom Westen und Versuch, wie eine europäische Kolonialmacht zu 
agieren, fasziniert vom amerikanischen manifest destiny: Mark Bassin, Impe-
rial Visions : Nationalist Imagination and Geographical Expansion in the Rus-
sian Far East, 1840-1865. – Cambridge 1999.

Die außenpolitischen Diskurse der liberalen Westler berühren sich mit der offiziel-
len Politik darin, daß sie auf Politik im europäischen Kräftesystem bestehen, 
unterscheiden sich aber von der offiziellen Politik dadurch, daß sie keine Rück-
sicht auf den chauvinistisch-panslawistischen Teil der Öffentlichkeit nehmen. Von
diesen Vorstellungen ist im Westen wenig bekannt, vielleicht weil sie sich zu 
wenig vom liberalen Nationalismus im Westen unterscheiden. Relativ bekannt
geworden ist die realistische Analyse des Krimkrieges des später bedeutenden 
liberalen Juristen Boris Tschitscherin (1828-1904) aus dem Jahr 1855: Das Zeit-
alter der Religions- und Bürgerkriege ist beendet, Rußland soll keine Kriege füh-
ren, die nichts mit seinen Interessen zu tun haben. Der Artikel erschien erst 1862 
in Deutschland unter dem Namen von Tschitscherins Lehrer Timofei Granowski,
der als Professor für Geschichte der Erzieher der liberalen Westler der folgenden
Generation war (und 1855 gewünscht hatte, dieser Artikel möge ins Ausland 
geschmuggelt werden, um dem Westen zu zeigen, daß nicht alle in Rußland 
einen Krieg für die Orthodoxie unterstützen). Nach über 20 Jahren mußte diese
Stellungnahme immer noch für Dostojewskis Polemik gegen die realistische
Diplomatie herhalten.

Vgl. Darrell P. Hammer, Two Russian Liberals : The Political Thought of B. N. 
Chicherin and K. D. Kavelin. – Dissertation Columbia Univ. 1962. – S. 337-
350; Priscilla Reynolds Roosevelt, Apostle of Russian Liberalism : Timofei
Granovsky. – Newtonsville, Mass. 1986. – S. 166-167; G. M. Hamburg, Boris 
Chicherin & Early Russian Liberalism : 1828-1866. – Stanford, Cal. 1992. –
S. 118-120. Für die späteren Jahre können die russischen Völkerrechtler

319

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wenigstens teilweise als Ersatz für den fehlenden liberalen und konstitutionel-
len Diskurs genommen werden.

Panslawismus ist eine der Panbewegungen des 19. Jahrhunderts, die ihren Geg-
nern immer deutlicher waren als denen, die zur Bewegung gezählt wurden. Es
gab ihn, aber in vielen Varianten. Die Standarderzählung ist der Wandel der Sla-
wophilie (einer philosophischen Bewegung zur Zeit Nikolaus I.) zum Panslawis-
mus (einer politischen Bewegung zur Zeit Alexanders II.) oder: vom Desaster des
Krimkrieges 1853/56 zum Desaster der Orientkrise/des Berliner Kongresses 
1875/78. Der politische Panslawismus des 19. Jahrhunderts hatte bereits nach 
dem polnischen Aufstand 1830 begonnen, aber als Idee der Zusammenarbeit
gegen Rußland. Die Idee einer südosteuropäischen Föderation als Ersatz für den
dort unmöglichen Nationalstaat war in den nationaldemokratischen Bewegungen
verbreitet (z.B. bei Giuseppe Mazzini). Die ersten Russen, die sich für Pansla-
wismus als Befreiungskampf öffentlich aussprachen waren demokrati-
sche/sozialistische Exilanten. Alexander Herzen verbindet die Föderation der 
Slawen mit der Eroberung von Konstantinopel. Das muß man im Rahmen der 
Revolutionserwartungen von 1848/49 sehen: wie westliche Demokraten erwartet 
auch Herzen, daß die Erschütterung eines großen Krieges zur Revolution führen
müsse (Brief an Mazzini November 1849, abgedruckt in: Europa und Rußland :
Texte a.a.O. S. 221-224). Solche Erwartungen verloren mit dem Niedergang der
Revolution in Westeuropa ihre Plausibilität (aber Friedrich Engels verspottete
Herzen noch 1894 als „panslawistischen Belletristiker“). Michail Bakunins Idee 
einer slawischen Föderation und deren anarchistischer Fortentwicklung ist unten
bei Sozialistischen Internationalismus behandelt. Die einzige systematische Dar-
stellung aus Sicht des slawophilen, Rußland-zentrierten Panslawismus ist übri-
gens ein deutschsprachiger Text des Slowaken L’udovít Štúr, geschrieben nach
der Niederlage der Revolution von 1848/49, aber erst 1867 in russischer Über-
setzung erschienen. Štúr verbindet Schilderungen der slawischen Frühzeit und 
der russischen Gegenwart als slawophiler Idylle mit einer realistischen Analyse
der slawischen Spaltungen. Das Slawentum hat nur eine Zukunft: sich dem russi-
schen Staat anzuschließen (von dem er freilich Reformen fordert). Dieser 
Panslawismus kommt aus der erkannten Ohnmacht der West- und Südslawen
(Das Slawenthum und die Welt der Zukunft. – Bratislava 1931). In Rußland sel-
ber, wo Kaiser Nikolaus I. es als Verbrechen ansah, die Befreiung der Slawen auf
Kosten zweier befreundeter Staaten, Österreich und Preußen, zu verlangen,
konnte der Panslawismus nur als Kulturbewegung öffentlich werden. Der Höhe-
punkt war eine ethnographische Ausstellung 1867, welche zeigte, wie distanziert 
die Slawen des Habsburgerreichs zu einer politischen Annäherung an Rußland 
standen. Leichter konnte Hilfe für die Befreiung der slawischen oder orthodoxen 
Völker von der türkischen Herrschaft als mit der russischen Außenpolitik verein-
bar gesehen werden. Solche Töne gibt es seit den 1830er Jahren sowohl am
Rande des offiziellen Nationalismus wie bei den künftigen Slawophilen, aber auch
hier waren politische Ziele noch nicht offen artikulierbar. 1853 brachte Zar Niko-
laus I. selbst die Freiheit der Slawen im Osmanischen Reich ins Gespräch. Den
slawophilen Panslawismus kann man beginnen lassen mit Aleksei Chomjakows
(gescheiterten) Versuch, sich 1821 dem griechischen Freiheitskampf anzuschlie-
ßen. Chomjakow war eher panorthodox als panslawisch, wenn er das auch nie

320

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


begrifflich unterschied. 1853, als im Rahmen des türkisch-russischen Krieges die
offenere Artikulation von Befreiungserwartungen möglich war, hat er zu Aufstän-
den auf dem Balkan aufgerufen. 1860 schrieb er einen offenen Brief an die Ser-
ben, die neben den Russen das zweite (fast) freie slawische Volk waren. Dieser
„brüderliche Rat“ (als slawophiler Text konnte es nur ein „brüderlicher Rat“ sein)
ist eine Mischung aus russischem Sündenbekenntnis und russischem Paterna-
lismus, aus Bewunderung für die Serben als noch reinere Slawen und Angst um 
die Serben als durch dieselben westlichen Verlockungen gefährdet, denen Polen
und Tschechen nicht widerstehen können (Anlaß war der Aufschwung des Libe-
ralismus in Serbien seit 1858). Wir können diesem Brief, der von anderen Slawo-
philen mitunterzeichnet wurde und damit ein Gründungsdokument des russischen 
Panslawismus als Bewegung darstellt, glauben, daß es mehr als nur russische
Großmachtpolitik sein sollte. Respekt zwischen den Nationen sollte ein hoher 
Wert des slawischen Internationalismus sein. Es ist gewiß eines der merkwür-
digsten Dokumente in der Geschichte transnationaler Bewegungen (übersetzt in:
Peter K. Christoff, An Introduction to Nineteenth-century Russian Slavophilism. –
vol. I, A. S. Xomjakov. – s’Gravenhage 1961. – S. 247-268; dieser Brief mußte 
übrigens in Prag gedruckt werden, in Rußland wäre das nicht zulässig gewesen).
Die unten referierten Autoren zeigen die Auflösung des slawophilen Panslawis-
mus. Schon bei Danilewski in den späten 1860er Jahren werden die Sla-
wen/Orthodoxen zu einem blassen Vorwand für russische Interessenpolitik, aber
er muß ihnen liberale und nationale Angebote machen. Leontjew, der nie die Idee 
eines russischen Konstantinopels aufgibt, verurteilt alle russischen Zugeständnis-
se an Liberalismus und Nationalismus. Er muß auf Distanz zum Panslawismus 
gehen, weil das eingetreten war, was die Slawophilen 1860 befürchtet hatten: Die
befreiten Slawennationen wollen ganz gewöhnliche europäische Nationen sein.

Einen Überblick über linken (Bakunin, Herzen) und rechten (Aksakow, Sama-
rin, Danilewski) Panslawismus: Frank Fadner, Seventy Years of Pan-Slavism 
in Russia : Karazin to Danilevskii 1800-1870. – Washington, DC 1962. Zum
Wandel von der Slawophilie zum Panslawismus: Michael Baro Petrovich, The
Emergence of Russian Panslawism 1856-1870. – New York 1956; Andrezej
Walicki, The Slavophile Controversy a.a.O. S. 495-509. Eine Fallstudie der
Schwierigkeiten, Panslawismus öffentlich zu artikulieren: Ulrich Picht, M. P.
Pogodin und die slavische Frage : ein Beitrag zur Geschichte des Panslawis-
mus. – Stuttgart 1969, v.a. S. 231-256 Pogodins politische Publizistik (Pogodin,
der langjährige Vorsitzende des Moskauer Slawenkomitees, war bereits seit 
1835 damit beschäftigt, Befreiungsbewegungen zunächst im Habsburgerreich
und später auch im Osmanischen Reich und ein slawisches Reich von der
Adria bis zum Pazifik anzukündigen; in einer langen Abfolge von Vorstößen 
und Rückziehern erklärte er im Krimkrieg öffentlich, daß das Prinzip des
monarchischen Legitimismus zu Ende gekommen sei). Zu der großen Zeit 
des Panslawismus 1875 bis 1879, als slawisch/orthodoxe Solidaritätskomi-
tees und großrussische Interessenpolitik zum ersten und letzten Mal wirklich
zusammenkamen, bis angesichts der englischen Kriegsdrohung und des 
europäischen Konzerts des Berliner Kongresses die russischen Kriegsgewin-
ne aufgegeben wurden: B. H. Sumner, Russia and the Balkans : 1870-1880. –
Oxford 1937 (Neudruck Hamden,Conn. 1962). Barbara Jelavich hat bestätigt,
wie wenig das russische Balkan-Engagement des 19. Jahrhunderts als Real-

321

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


politik verstanden werden kann (Russia’s Balkan Entanglements 1806-1914. –
Cambridge 1991).

Der russische außenpolitische Diskurs ist Krisendiskurs. Er beginnt in der Krise
des Krimkrieges. Der Krise der Reformen folgt die Erwartung eines Entschei-
dungskampfes zwischen Rußland und Europa. Es folgt die Krise des Türkenkrie-
ges und des Berliner Kongresses. Verlangt wird Diagnostik der (kommenden) 
Westen, aber vor dem Hintergrund der kaum verschweigbaren Krise der Refor-
men in Rußland. Jede Krise wird zur Krise des Verhältnisses zwischen Europa
und Rußland. Das eigentliche Thema des russischen Diskurses ist Mißtrauen in 
den Ost-West-Beziehungen. Die russischen Autoren klagen über mangelnden
Respekt: der Westen nehme Rußland nicht ernst (nicht ernster als den deutschen 
Kleinstaat Reuß-Greiz, beschwert sich Danilewski), der Westen fürchte Rußland, 
verstehe es aber nicht. Diese Komplexität hat die Identitätssuche an der West-
Ost-Grenze bleibend faszinierend gemacht. In Rußland kann Identität nur im 
Streit artikuliert werden. Ratlosigkeit wird eingestanden. Man muß den Westen
und sich selbst mit einer künftigen Leistung Rußlands überzeugen. Rußland war
keine Kolonie, aber es kann sich nur in Abhängigkeit von Europa bestimmen.

Michail Nikiforowitsch Katkow (1818-1887) nur den wichtigsten außenpoliti-
schen Kommentator Rußlands zu nennen, wäre eine groteske Unterschätzung.
Die russische Autokratie hatte es nicht geschafft, selber eine gelenkte nationale
Öffentlichkeit zu schaffen, sie benötigte den von ihr suspendierten Philosophie-
professor und konnte ihn danach nie mehr unterdrücken (daß er die Zensur weit-
gehend mißachtete, wurde eine weitere Quelle seiner Position als Sprecher der
russischen Nation). Seine historische Rolle begann mit der Rechtfertigung der 
brutalen Niederschlagung des polnischen Aufstandes 1863/64. Die völkerrechtli-
che Selbständigkeit Polens durch den Wiener Vertrag 1815 und die traditionellen
Rechte des polnischen Adels interessieren Katkow nicht. Rußland wird als Natio-
nalstaat mit einheitlicher Staatsnation angesehen, ethnische Unterschiede sind
nur folkloristisch und privat. Kurz darauf führte er eine Kampagne gegen den 
deutschen Adel des Baltikums (der sich auf Rechte gar von 1721 berief). Das war
auch ein Angriff auf Regierung und Ministerialbürokratie; hinter Petersburger Ent-
scheidungen deutsche Verschwörungen zu finden, wird eine Methode Katkows,
die von ihm geschaffene nationale Öffentlichkeit zusammenzuhalten. Ob Katkow 
als liberal oder konservativ klassifiziert werden soll, haben die Historiker nicht 
entscheiden können; klar ist er gegenrevolutionär. Das zeigt auch das Thema,
das ihm am wichtigsten war, die Neuregelung der Institutionen der höheren Bil-
dung, die den konterrevolutionären Staat und die konterrevolutionäre Öffentlich-
keit schaffen sollen. Seine nationale Öffentlichkeit kennt keine Parteien. Der rus-
sische Sonderweg einer Öffentlichkeit in der Autokratie muß im Dreiecksverhält-
nis Autokratie, Öffentlichkeit, Revolution verstanden werden. Die autokratische 
Regierung war von dieser Öffentlichkeit stärker abhängig als konstitutionelle
Staaten vom Parlament. In der Autokratie im gegenrevolutionären Stadium kann 
der Publizist zu einer neuen Art Kamarilla werden. Zur Zeit Alexanders III. beruh-
te Katkows Stellung – er hatte kein öffentliches Amt inne und wird doch wie ein
Koregent Rußlands beschrieben – auf der Angst des Zaren, nicht als ausreichend

322

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


national russisch zu gelten. Katkow bietet eine Spätform des offiziellen Nationa-
lismus in der Zeit der geöffneten und doch gelenkten Öffentlichkeit. Vgl. Edward
C. Thaden, Conservative Nationalism in Nineteenth-century Russia. – Seattle,
Wash. 1964. – S. 38-56 Katkov and his Time; Martin Katz, Mikhail N. Katkov : a
Political Biography 1818-1887. – The Hague 1966; Andreas Renner, Russischer 
Nationalismus und Öffentlichkeit im Zarenreich 1855-1875. – Köln 2000. 
Katkows Leitartikel summieren sich nicht zu einer Theorie der internationalen 
Beziehungen, aber es ist interessant, auf welche Dogmen er zurückgreift. In der 
Klassifikation russischer geistesgeschichtlicher Strömungen ist er ein Westler,
kein Slawophiler. Er hatte nie Zweifel, daß Rußland ein Teil von Europa ist: ein 
Nationalstaat wie Großbritannien oder Frankreich, nicht ein Reich wie das Osma-
nische Reich oder das Habsburgerreich. Wenn Katkow 1863/64 für eine Russifi-
zierung Polens kämpft, dann liegt das auch daran, daß ein Verlust Polens Ruß-
lands Status als Großmacht beenden würde. In der Kampagne für die Russifizie-
rung des Baltikums geht es ebenfalls um den befürchteten Verlust dieser Provin-
zen an ein neues, alldeutsch vorgestelltes Preußen-Deutschland. Der russische
Realismus Katkows kommt aus der Angst, daß Rußland als Großmacht nicht 
gesichert ist, aus Europa ausgeschlossen wird, auf ein asiatisches Khanat 
schrumpfen könnte. Katkow fordert deshalb nationale statt dynastischer Außen-
politik. Er suggeriert, die Dynastie betreibe deutsche Außenpolitik. DieHl. Allianz 
und ihre Nachfolger, die im westlichen Europa mit russischer Übermacht assozi-
iert werden, waren für Katkow Instrumente der deutschen Übermacht. Deshalb
betont er Interessenpolitik. Rußland ist an Deutschland nur durch das abstrakte
monarchische Prinzip gebunden, nicht durch Interessen. Nationale Interessen,
Gleichgewicht, Kompensationen sind zu sehr Paraphernalien jeder nationalen
Politik, als daß Katkow sich auf eine nähere Bestimmung hätte einlassen müs-
sen. Das gilt auch für seinen Panslawismus. Katkow steht den Moskauer
Panslawisten nahe, aber es ist nicht klar, was ihn daran jeweils interessiert. 1868
bis1870 klingt seine Balkanpolitik wie ein Versuch, mit Frankreich im Kampf gegen
die deutsche Einigung ins Gespräch zu kommen (wie Napoléon III. und der russi-
sche Außenminister betont er interesselose Hilfe für Balkannationen). 1875 bis
1879 ist Katkow Teil der nationalen panslawischen Welle (der Gegner ist Eng-
land, er hofft wie der Zar auf diplomatische Hilfe Deutschlands). In der Bulgarien-
krise 1885 bis 1887 kämpft er für das Dogma, daß Rußland den Balkan nicht mit 
einer weiteren Macht teilen kann (der Zar hatte die Balkanpolitik bereits abge-
schrieben, Katkows einzige Verbündete sind Putschisten im bulgarischen Heer). 
Die russischen Interessen werden nie bestimmt. Die Leerformel vom Nationalinte-
resse soll diese Außenpolitik zu nationaler Politik machen. Am Ende knüpfte er 
eigene Beziehungen zu französischen Revanchisten, die ähnlich eine „nationale
Öffentlichkeit“ bildeten, die ihre Regierung wegen der Außenpolitik nicht akzeptie-
ren und wegen der Innenpolitik nicht desavouieren konnte. In den Nachrufen
wurde Katkow nicht als russischer Treitschke gesehen (das könnte ein interessan-
ter Vergleich sein), sondern als russischer Bismarck. Bismarck und Katkow sind in 
ihrem Interessen-Realismus nahe, gemeinsam ist auch ihre Rolle als Erzieher ihrer
Nation zur Politik nationaler Interessen. Ihr Gegensatz zeigt schon wie prekär 
diese Politik der nationalen Interessen war. Bismarck fürchtete (außer natürlich
Gott) nur Katkow: Er nahm ihn seit 1868 wahr und bekämpfte ihn, nachdem 
Bestechungsversuche gescheitert waren, in Pressefehden und durch diplomati-

323

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen Druck auf die russische Regierung, die zum Beweis ihrer Bündnistreue
Katkow zum Schweigen bringen sollte. Bismarck lernte an Katkow, die Dialektik
des Realismus, daß die Kettung der Regierung an eine auf vermeintliche nationa-
le Interessen fixierte, chauvinistische Öffentlichkeit das Aushandeln von Interes-
sen unmöglich macht. Katkow ist Bismarcks Nemesis. Das französisch-russische
Bündnis, das langfristig das europäische Staatensystem sprengen wird, kam weni-
ge Jahre nach Katkows Tod und Bismarcks Entlassung tatsächlich zustande.

Vgl. Irene Grüning, Die russische öffentliche Meinung und ihre Stellung zu den
Großmächten 1878-1894. – Berlin 1929; Dietrich Beyrau, Russische Orientpolitik
und die Entstehung des deutschen Kaiserreiches 1866-1870/71. – Wiesbaden 
1974; George F. Kennan, Bismarcks europäisches System in der Auflösung :
die französisch-russische Annäherung. – Frankfurt am Main 1981 (engl. Ori-
ginal 1979); Karel Durman, The Time of the Thunderer : Mikhail Katkov, Rus-
sian Nationalist Extremism and the Failure of the Bismarckian System, 1871-
1887. – Boulder, Colo. 1988 (nicht die tiefste Analyse in einer westlichen
Sprache, aber die umfangreichste Dokumentation).

Nikolai Jakowlewitsch Danilewski (1822-1885), Biologe, Forschungsreisender, 
wissenschaftlicher Rat im Ministerium für Landwirtschaft, schrieb neben Texten
über Fische und Fischerei den einzigen Versuch, dem Panslawismus eine theore-
tische Basis zu geben. In seinem Buch Rußland und Europa stellt er gegen die 
eurozentrische Weltgeschichte der Zivilisierung eine Kulturkreislehre mit Kulturen,
die getrennt wachsen und untergehen. Jede dieser Kulturen hat ihre eigene ord-
nende Idee; deshalb können Kulturen nicht als Ganzes kopiert werden, nur
Austausch zwischen ihnen ist möglich. Der Biologe beruft sich auf die Analogie 
der vergleichenden Anatomie biologischer Arten. Man hat bald bemerkt, wie
flüchtig seine eigene vergleichende „Anatomie“ der Kulturen ist. Näheres hören 
wir sowieso nur von der europäischen und der slawischen Kultur. Die Entwick-
lungsgesetze der Kulturtypen sind speziell dafür entworfen, eine eigene slawi-
sche Kultur abgrenzen zu können. Er behält auch einen gehörigen Rest einer
weltgeschichtlichen dialektischen Teleologie, in der Absicht die vorhergesagte 
Entfaltung der slawischen Kultur zu einer Art Ende der Geschichte als Synthese
aller bisherigen Kulturideen zu erklären. Solche Widersprüche sind bei Danilewski
häufig. Man muß nicht umständlich nach Vorläufern seiner Kulturkreislehre suchen:
Die Pluralität der Kulturen folgt dem westeuropäischen Modell der Pluralität der 
Nationen. Danilewski geht nirgends über die Theorien der Nation hinaus, die in 
Deutschland von Herder bis Hegel entwickelt und im 19. Jahrhundert europäi-
sches Allgemeingut wurden. Während in Europa die nationalen Impulse der ein-
zelnen Völker in Harmonie oder Dialektik einander ergänzen sollen, bleibt ihm auf
der Suche nach der russischen Idee nur der Ausstieg aus der unilateralen Welt-
geschichte. Hegelianisches Erbe ist auch die Lehre von historischen und unhisto-
rischen Völkern (die Friedrich Engels 1848 nicht zufällig auf die Slawen ange-
wandt hatte). Obwohl sein Thema Kultur der Slawen sein sollte, konzentriert er 
sich auf Rußland. Danilewski verkörpert die russische Angst, kein historisches
Volk mit einem eigenen Beitrag zur Weltkultur zu sein, sondern auch nach über
tausend Jahren nur ethnographisches Material zur Expansion europäischer Kul-
tur. Die Kulturkreislehre soll als deus ex machina aus dieser Minderwertigkeit

324

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


helfen. Niemand hat so sehr wie Danilewski die Bedrohungsangst der nichteuro-
päischen Völker vorweggenommen (er selber hätte für diese Völker freilich nur 
einen Platz als niedergehende Zivilisationen oder als Ethnien ohne historische
Zukunft vorsehen können). So oberflächlich und in der politischen Absicht durch-
sichtig Danilewskis Kulturkreislehre ist, so interessant ist sie als Kommentar zu 
Mächtegleichgewicht und Nationalinteressen im europäischen Staatensystem.
Sein tatsächliches Thema ist die Unmöglichkeit, im europäischen Staatensystem 
russische Interessen durchzusetzen. Das Buch beginnt als ein Traktat über den 
Unterschied von 1854 (als ganz Europa gegen Rußland verbündet war) und 1864 
(als kein europäischer Staat außer Rußland Dänemark gegen Deutschland bei-
springen wollte). Die großen europäischen Staaten achten gegenseitig ihre Nati-
onalinteressen, achten die russischen aber nicht. Auf diese Weise entwickelt sich
in Europa ein echtes Gleichgewicht aus gefestigten Nationen, aber für Rußland
kann diese Entwicklung, die in Europa zum Frieden führen könnte, nur gefährlich
werden. Danilewski nutzt die Kulturtypenlehre, um alle europäisch-russischen 
Konflikte durch europäische Russophobie zu erklären. Die Ursachen dieser 
Feindschaft erfahren wir nicht eindeutig: mal sieht es nach einem Rassengegen-
satz aus (aber auch der Biologe argumentiert in der Art des 19. Jahrhunderts 
freilich eher linguistisch und historisch als bestimmter biologisch), mal nach einem
natürlichen Trieb aller Staaten zur Expansion. Aber immer wieder wird uns versi-
chert, daß die Feindschaft zwischen Europäern und Slawen asymmetrisch ist. Die
Europäer sind als Erben Roms eine gewalttätige Rasse (Mission, Kolonialisie-
rung, blutige Revolu-tionen, kriegerische Öffnung von Handelswegen). Die Sla-
wen sind eine friedliche Rasse (die russische Expansion war friedliche Siedlung,
freiwilliger Anschluß bedrängter Völker oder Wiedergewinnung verlorener russi-
scher Gebiete). Die Europäer nehmen Rußland nicht ernst und gestatten ihm 
weder in Europa noch in Ostasien eine historische Zivilisierungsaufgabe (nur das
lachhafte Zentralasien überlassen sie ihm). Die Orientfrage kann nur durch Krieg
gelöst werden. Danilewski ist einer der ersten, der sich öffentlich dazu bekennt,
daß für das russische Nationalinteresse zwei große Reiche, das der Osmanen
und das der Habsburger, in einem großen gesamteuropäischen Krieg aufgelöst
werden müssen. Trotz der angeblich grundsätzlichen Distanz zu Europa geht es
aber auch da um Werbung für ein Bündnis mit Preußen gegen das Habsburger-
reich. Dieser Kampf kann nur als Befreiungskampf gerechtfertigt werden und wird 
zu einer Panslawischen Föderation führen. Alle Mitglieder der Föderation (dazu 
werden die orthodoxen Griechen und Rumänen freiwillig und Magyaren und
Polen zunächst gezwungen gehören) werden ihre legitimen nationalen Interessen
befriedigt finden. Rußland wird als ein benevolent hegemon dargestellt: es wird
diese Föderation schützen und Interessenkämpfe zwischen den slawischen 
Nationen unterbinden, sich aber nicht in innere Angelegenheiten der anderen 
slawischen Nationen einmischen. Danilewski bietet den slawischen Nationen
keine Entfaltung einer eigenen historisch-nationalen Idee, so sind sie doch nicht 
viel mehr als ethnographisches Material für Rußland. Aber eine Russifizierung
lehnt Danilewski ab (auch innerhalb Rußlands steht er zur Achtung von Nationali-
täten). Diese panslawistische Lehre ist erst in den 1860er Jahren möglich gewor-
den. Einerseits ist sie an der italienischen und deutschen Einigung orientiert, die 
in der Einigung der Slawen in größerem Maßstab nachvollzogen werden soll. 
Andererseits setzt Danilewski die russischen Reformen nach dem Krimkrieg

325

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


voraus, ohne die auch er sich keine Attraktivität Rußlands für die Slawen vorstel-
len kann. Aber während die Slawophilen die Autokratie als ein eher utopisches 
persönliches Vertrauensverhältnis zwischen Herrscher und Volk darstellen woll-
ten, will Danilewski den status quo des russischen Machtstaates als Freiheitsver-
sprechen anbieten. Danilewski benötigt das Ansehen seiner slawophilen Vorgän-
ger, aber alles ist aus zweiter Hand (die Analyse historischer Ideenbewegungen 
ist deutlich nicht nur seit Schelling und Hegel sondern auch seit Chomjakow und 
Kirejewski herabgekommen). Aber die Botschaft ist klar: Der Westen hat ein
Gerechtigkeitsdefizit. Walicki hat Danilewski Dilemma auf eine Formel gebracht: 
eine Utopie muß zynischen Realismus rechtfertigen.

Danilewskis Text wurde 1865-67 geschrieben, 1869 in einer Zeitschrift und 1871
als Buch veröffentlicht. Eine vollständige Übersetzung (und mit Anmerkungen,
Register und späteren Randnotizen Danilewskis versehen) ist nur die englische
Übersetzung: Russia and Europe : the Slavic World’s Political and Cultural Rela-
tions with the Germano-Roman West. – Bloomington, Ind. 2013. Die deutsche
Übersetzung Rußland und Europa von 1920 enthält nur 10 von 17 Kapiteln; es ist
keine völlige Verfälschung, aber die politische Argumentation ist undeutlich
geworden. Zu seinen frühen Lesern gehörten Dostojewski und Leontjew, beide 
zunächst zustimmend, rasch aber sich distanzierend. Dostojewski distanziert 
sich, weil er daran festhält, daß eine russische Idee eine universale Bedeutung
haben muß (damit bleibt er den frühen Slawophilen näher als der angebliche 
Theoretiker der Slawophilie). Leontjew folgt Danilewski stärker in der prinzipiellen 
Fremdheit zwischen den Kulturen, aber die historische Chance, die Slawen durch 
eine freiheitliche Utopie an Rußland zu binden, ist für ihn längst vergangen. Eine 
breitere Begeisterung für Danilewski begann auch in Rußland erst nach dessen
Tod. Damals führte Wladimir Solowjew bereits seine Kampagne gegen die Kultur-
typenlehre vom Standpunkt der vorherrschenden Ideen des 19. Jahrhunderts,
des liberalen Nationalismus und des christlichen Universalismus (und mit gele-
gentlichen Hinweisen auf die neue Weltwirtschaft). Seiner Charakterisierung von
Rußland und Europa als politisches Machwerk mit vielen Ungereimtheiten und
losen Enden hat die Kritik seitdem nichts Wesentliches hinzufügen müssen (Ruß-
land und Europa (1888), in: Die Nationale Frage in Russland. – München 1972
(Deutsche Gesamtausgabe der Werke von Wladimir Solowjew ; 4) S. 107-184;
weitere Streitschriften gegen Danilewski ebd. S. 333-438). Daneben gab es kon-
servative, realpolitische Kritik an Danilewskis panslawischer Vision als Mißach-
tung russischer nationaler Interessen (vgl. General Kuropatkin 1910 bei Pfalzgraf
a.a.O. S. 186-188). Wo ein Bedarf bestand, Universalitätsansprüche Europas
zurückzuweisen, wurde weiter an Danilewski angeknüpft, auch wenn der pansla-
wistische Rahmen keinen Sinn mehr machte; zu dieser Ambivalenz am Beispiel
der Eurasier der 1920er Jahre: Stefan Wiederkehr, Der Eurasianismus als Erbe 
N. Ja. Danilevskijs? : Bemerkungen zu einem Topos der Forschung, in: Studies in
East European Thought 52 (2000) 119-150.

Zu Danilewski: Konrad Pfalzgraf, Die Politisierung und Radikalisierung des
Problems Rußland und Europa bei N. J. Danilevskij, in: Forschungen zur ost-
europäischen Geschichte 1 (1954) 55-204 (Referat und Kommentar des Tex-
tes); Robert E. MacMaster, Danilevsky : a Russian Totalitarian Philosopher. –
Cambridge, Mass. 1967 (biographisch, auch über fourieristische und schellingia-

326

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nische Anfänge; bei aller angebrachter Kritik – das Wortes „totalitär“ wird hier zu
häufig gebraucht). Vgl. außerdem: Pitirim A. Sorokin, Social Philosophies of
an Age of Crisis. – Boston, Mass. 1950. – S. 49-71 und S. 205-243; Edward
C. Thaden, Conservative Nationalism in Nineteenth-century Russia. – Seattle,
Wash. 1964. – S. 99-123; Andrezej Walicki, The Slavophile Controversy : Histo-
ry of a Conservative Utopia in Nineteenth-century Russian Thought. – Oxford
1975. – S. 503-517 (polnisches Original 1964); Alexander Vucinich, Social 
Thought in Tsarist Russia : the Quest for a General Science of Society, 1861-
1917. – Chicago, Ill 1976. – S. 96-106 The Theory of Cultural-Historical Types;
ders., Darwin in Russian Thought. – Berkely, Cal. 1988. – S. 118-150 (der 
Biologe Danilewski als antidarwinistischer Polemiker); Assen Ignatow, Das 
russische geschichtsphilosophische Denken : Grundmotive und aktuelle Re-
sonanzen. – Köln 1996 (Berichte des Bundesinstituts für ostwissenschaftliche
und internationale Studien ; 1996-5) S. 15-27; Dirk Uffelmann, Die russische
Kulturosophie : Logik und Axiologie der Argumentation. – Frankfurt am Main,
1999. – S. 229-310 A. I. Gercen und N. Ja. Danilevskij.

2.7.1 Fjodor Michailowitsch Dostojewski 
1821-1881, Schriftsteller und Journalist, in dieser Bibliographie zu berücksichti-
gen, stößt auf eine doppelte Schwierigkeit. Einerseits ist es schwierig, seine Posi-
tion zwischen Universaler Bruderschaft und banalem Bellizismus zu bestimmen, 
andererseits ist es schwierig seinen Positionen zwischen Romanen und Journa-
listik einen theoretischen Charakter zuzuschreiben. Sein Platz in der Weltliteratur 
beruht auf Romanen. Aber diesen Platz hat er auch erhalten, weil seine Romane
als philosophische Romane wahrgenommen wurden. Gerade Dostojewskis
Romane waren jedoch Anlaß für Michail Bachtins Konzept des „polyphonischen
Romans“, das von einer Vielzahl widersprüchlicher Stimmen im Roman ausgeht.
Damit soll dem Autor nicht jede eigene Rolle abgesprochen werden. Gerade 
Dostojewski ist kein zurückhaltender Autor, seine Personen wirken nur zu häufig
wie Figuren in einer Versuchsanordnung, über die der Autor eine strikte, ja mani-
pulative Kontrolle behält. Er läßt seine Personen sehr viel (Pseudo-)Philosophisches 
reden, oft grotesk-konsequente Versionen radikaler Ideen, darunter vieles, das aus 
biographischen Quellen als Meinungen Dostojewskis bekannt ist. Aber in den 
Romanen geht es nicht darum, diese Ideen zu unterstützen oder zu widerlegen,
sondern zu prüfen, ob Ideen, die das Leben der Personen bestimmen, eine 
Lebensbasis sein können. Das Mißtrauen gegen die westlich gebildeten Eliten ist
nicht irgendein Thema, es ist Strukturprinzip seiner Erzählungen und Romane mit 
all diesen Leuten (natürlich Männern), die Napoléon, Rothschild oder Gott werden 
wollen (Gott fast noch am plausibelsten). Es ist eine Kette von Experimenten
(Lubac deutet an, daß Dostojewski sich in seinen Gestalten von seinen eigenen
Versuchungen befreit, Gibson nennt die Romane klinische Fallstudien). Erst
Aljoscha Karamasow in Dostojewskis letztem Roman ist ein entschlossener Ver-
such, zu einem positiven Ausgang zu kommen. Schon die Zeitgenossen haben
freilich gefragt, ob diese Figur ohne jede Theorie gegen die anti-theistischen
Theorien stark genug ist. Dostojewski hatte eigene religiöse, moralische und poli-
tische Absichten, aber er verwischt immer direkte Stellungsnahmen. In seiner 

327

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Publizistik, im Wesentlichen geht es um das Tagebuch eines Schriftstellers, das
1873 bis 1881 mit langen Unterbrechungen erschien, ist Dostojewskis eigene 
Stimme deutlicher zu hören, aber auch hier zwingt er den Leser, die Unsicherhei-
ten des Arguments zu bemerken. Das Tagebuch wendet sich an Gebildete, mal
als Gesprächsangebot, mal als dringliche Aufforderung, auf das russische Volk 
und dessen auf den ersten Blick nicht recht erkennbares Christentum zu hören. 
Das Tagebuch versucht, die gedruckte öffentliche Meinung der Gebildeten zu
delegitimieren. Er sagt das mitleidige Achselzucken und Gelächter voraus, mit
dem seine Botschaft quittiert werden wird. Bachtin mißachtet den Publizisten
Dostojewski als zu monologisch, aber gerade im Tagebuch können die Stilmerk-
male gezeigt werden, die seit Bachtin in den Erzählungen gefunden wurden 
(„überall bahnt sich sein Gedanke den Weg durch ein Labyrinth von Stimmen, 
Halbstimmen, fremden Stimmen und fremden Gebärden“). Während die Romane
von einer Polyphonie von Stimmen geprägt sind, die bis zur Karikatur auf eine
Idee fixiert sind, ist für das Tagebuch entscheidend die Unsicherheit, eine Stimm-
lage durchzuhalten. Näher beschrieben wurde bisher nur (von Saul Gary Morson)
wie verschieden vom übrigen Text die Stimme des Kriegspropheten Dostojewski
klingt. Die Zeiten, in denen systematische Darstellungen von Dostojewskis „Phi-
losophie“ geschrieben wurden, dürften vorbei sein. Es bleibt weiter möglich, posi-
tive Lehren Dostojewskis darzustellen, aber es geht nur noch mit ausreichender 
poetologischer Umsicht.

Zur Biographie: Joseph Frank, Dostoevsky. – Princeton, N.J. 1976-2002; 
Andreas Guski, Dostojewski : eine Biographie. – München 2018. Zu
Dostojewski als Romanautor und religiöser Autor (die beiden Themen sind 
nicht identisch, konvergieren aber stark): Michail Bachtin, Probleme der Poetik
Dostoevskijs. – München 1971 (russisches Original 1929/1963); Sergius Hes-
sen, Der Kampf der Utopie und der Autonomie des Guten in der Weltan-
schauung Dostojewskis und W. Solowjows, in: Die pädagogische Hochschule
1 (1929) 247-311; Paul Evdokinov, Dostoïevsky et le problème du mal. – Lyon 
1942 (Neudruck Paris 1978); Henri de Lubac, Die Tragödie des Humanismus
ohne Gott : Nietzsche, Feuerbach, Comte und Dostojewski als Prophet. –
Salzburg 1950. – S. 217-323 (französ. Original 1944); Reinhard Lauth, Die
Philosophie Dostojevskis ; in systematischer Darstellung. – München 1950
(selbst 500 Seiten systematischer Darstellung sind nicht nutzlos – wenn sie
„antisystematisch“ gelesen werden); Andrezej Walicki, The Slavophile Contro-
versy : History of a Conservative Utopia in Nineteenth-century Russian
Thought. – Oxford 1975. – S. 531-558 (polnisches Original 1964); Alexander 
Boyce Gibson, The Religion of Dostoevsky. – London 1973; Wolfgang Müller-
Lauter, Dostoevskijs Ideendialektik. – Berlin 1974 (eine philosophische Vari-
ante von Bachtins Poetologie der Polyphonie); Bruce K. Ward, Dostoyevsky’s 
Critique of the West : the Quest for the Earthly Paradise. – Waterloo, Ontario
1986; James P. Scanlan, Dostoevsky the Thinker. – Ithaca, N.Y. 2002; Steven
Cassedy, Dostoevsky’s Religion. – Stanford, Cal. 2008; Rowan Williams, Dos-
toevsky : Language, Faith, and Fiction. – London 2008. 

Tagebuch eines Schriftstellers ist häufig biographisch geplündert, aber selten 
im Zusammenhang gelesen worden. Es gibt eine (fast) vollständige deutsche
Übersetzung: Tagebuch eines Schriftstellers. – München 1921-1923. Sämtli-

328

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


che Werke (1906-1928) haben nur einen kleinen Teil des Textes übersetzt 
und auf die Bände Politische Schriften, Literarische Schriften und Novellen
verteilt. Sämtliche Werke (1957-1963) haben einen eigenen Band Tagebuch
eines Schriftstellers, aber weiterhin nur weniger als die Hälfte des Textes
(wenn diese Ausgabe später „ungekürzt“ genannt wird, kann das nur heißen,
daß die Taschenbuchausgabe nicht noch weiter gekürzt wurde); gerade die 
Äußerungen über Krieg und Frieden, wurden radikal gekürzt. Vor diesen und
ähnlichen Ausgaben (es gibt weitere mit noch stärkeren Verkürzungen) muß 
gewarnt werden: sie zerstören den Ton des Buches und machen aus Wer-
bungen und Drohungen positive Aussagen. Neben der zuweilen sprachlich
unbeholfenen deutschen Übersetzung von 1921-1923 steht die englische
Übersetzung von 1994 zur Verfügung, die Anmerkungen, Register und eine 
wichtige Einleitung von Gary Saul Morson hat. Morsons Texte zum Tagebuch
unterscheiden sich stark: 1981 hat er durchgesetzt, daß der Text als Einheit
gelesen werden muß, als Beschreibung der Fragmentierung der russischen 
Gesellschaft und als Kritik der sozialistischen Utopie; der Krieg, von dem der
größte Teil des Textes bestimmt ist, wird damals nicht kommentiert (The
Boundaries of Genre : Dostoevsky’s Diary of a Writer and the Tradition of Lite-
rary Utopia. – Austin, Tex. 1981). 1994 tritt der Krieg in den Mittelpunkt der
Deutung, aber als Zerstörung des von Dostojewski angezielten Charakters
des Textes: statt Offenheit von Vorgängen zu beschreiben (offen zur christli-
chen Konversion), wird Dostojewski zum Propheten, der meint, die Zukunft
Westeuropas und Rußlands schon zu kennen (Introductory Study :
Dostoevsky’s Great Experiment, in: Fyodor Dostoevsky, A Writer’s Diary. –
Evanston, Ill. 1994. – vol. I, 1-117). Weiterhin fehlt eine Beschreibung des
Tons oder besser der Töne des Tagebuchs.
Zu Dostojewski als politischem (oder antipolitischem) Schriftsteller: Josef Boha-
tec, Der Imperialismusgedanke und die Lebensphilosophie Dostojewskijs : ein 
Beitrag zur Kenntnis des russischen Menschen. – Graz 1951. – S. 5-133;
Stephen K. Carter, The Political and Social Thought of F. M. Dostoevsky. –
New York 1991. Zu Dostojewskis Kampf gegen „the juridication of human 
relations“: Andrzej Walicki, Legal Philosophies of Russian Liberalism. – Oxford
1987. – S. 73-79.

Dostojewski ist als Nationalist gut bekannt (Hans Kohn hat ihn in Propheten ihrer 
Völker als Vertreter Rußlands aufgenommen) oder als Chauvinist berüchtigt (E. H.
Carr hat in seiner Dostojewski-Biographie schlicht „jingo journalism“ gesagt).
Dostojewski begann als Westler, sein Nationalismus erinnert an seinen Mentor
Belinski, der eine gesellschaftliche Entwicklung forderte, die es Rußland ermög-
licht, „sein eigenes Wort zu sagen“. Nach einem Jahrzehnt in Sibirischer Gefan-
genschaft und Verbannung war Dostojewski Teil einer Schriftstellergruppe, die 
einen Mittelweg zwischen Westlern und Slawophilen suchte. Die „russische Idee“
sollte eine eigene russische Fortführung europäischer Ideen sein (A. N. Maikow 18.
Januar 1856, Gesammelte Briefe 1833-1881. – München 1966. – S. 110-111). Mit
seinen langen Europa-Aufenthalten in den 1860er Jahren wurde die Kritik an Irre-
ligiosität, Utilitarismus und Klassenkampf im Westen dringlicher. Besonders
schockiert hatten ihn bei einem Besuch des Genfer Friedenskongresses 1867 die
Aufrufe zum Bürgerkrieg als Voraussetzung des Friedens. Im Tagebuch eines 

329

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Schriftstellers wurde daraus Dostojewskis politisches Programm. Aber auch dort
geht es um Protokollierung einer religiös-moralischen Krise und deren Zuweisung 
an die Westler/Liberalen. Der beständige Hinweis auf die Notwendigkeit der intak-
ten Familie ist am ehesten etwas, was man bei Dostojewski eine politische Theo-
rie nennen könnte. Enger politisch sind erst die letzten Ausgaben des Tagebuch
nach dem Orientkrieg: Er bekämpft das Vertrauen der Westler auf importierte
Institutionen und auf bürgerliche Tugenden ohne religiöse Basis (Tagebuch Juli 
1880 III) und er empfiehlt der Regierung, „das Wort“ zu hören, welches das Volk
sprechen wird, aber auch noch nicht kennt, und fordert von den Gebildeten selber 
zu schweigen und dieses Wort des Volkes zu hören. Auch jetzt ist freilich klar,
daß ohne die Intellektuellen dieses Wort nicht verstanden werden kann. Sie müs-
sen ihm eine wissenschaftliche Form geben (Tagebuch Januar 1881 I).
Dostojewski ist darin Teil des europäischen Nationalismus des 19. Jahrhunderts,
daß er sich kein großes Volk ohne eine eigene große Idee vorstellen kann: Eine
große Idee, nicht das Nützliche, lassen ein Volk leben. Jedes große Volk muß 
glauben, daß an ihm die Rettung der Welt liegt. Wenigstens ein Volk muß leuch-
ten. Einigende Gedanken sind das größte Glück im Leben der Völker. Nationen 
leben von den großen Gefühlen, die alle vereinen. Die „russische Idee“ ist am
leichtesten negativ zu finden: der Westen, von dem die Liberalen mehr halten als
von Rußland und vom russischen Volk, wird durch seinen Kult des Eigennutzes
untergehen. Zwar werden auch im Westen humanitäre Ideen geäußert (v.a. Sozia-
lismus), aber es gibt im Westen kein Volksbewußtsein, das humanitäre Ideen ver-
wirklichen könnte. Rußland kann dieser europäischen Katastrophe entkommen,
weil das russische Volk zwar roh ist und wenig von seiner Religion weiß, aber das 
Christentum im Kern bewahrt hat. Das Christentum verwirft eine Ordnung, die auf
Siegern und Besiegten gegründet ist. Die Intellektuellen sollen aufhören, das Volk
westlich umzuerziehen, sie sollen dem Volk helfen, seine sozialen Ideen zu arti-
kulieren. Es ist dieselbe negative Dialektik, die Dostojewskis Romane bestimmt, 
aber der Bedarf an einem positiven Ausgang ist in der Publizistik größer. Er
bangt, ob das russische Volk „sein Wort“ sprechen wird oder ein fremdes Wort 
und ob die Einheit von Gebildeten und Volk, welche die Rückkehr der Gebildeten
zum Christentum voraussetzt, gelingt. Das ist der wahre Gegenstand des Tage-
buchs. Schwieriger ist es, die „russische Idee“ positiv zu bestimmen: Es geht um
„Brüderlichkeit“ in der Gesellschaft, der „russische Sozialismus“ soll Antwort auf 
den gewaltsamen Sozialismus des Westens sein. Aber für genauere utopische
Angaben bei Dostojewski (etwa der Ersetzung des Staates, der keine Gnade
erweisen kann, durch die Kirche oder einen Staat der Liebe), muß man auf unsi-
chere Äußerungen von Romanfiguren und auf Notizbücher ausweichen.

Internationale Aspekte der russischen Idee hatte Dostojewski schon früh ange-
deutet. Als er Danilewskis Rußland und Europa lobte, hat er sofort sein eigenes
Ziel unterschieden: Rußland muß der Welt seinen eigenen russischen Christus,
den die Völker noch nicht kennen und der in der heimatlichen Orthodoxie fußt,
offenbaren (Brief an Nikolai Strachow, 18. März 1869, Gesammelte Briefe a.a.O. 
S. 317). Entwickelt hat er das erst auf dem Höhepunkt der russischen Begeiste-
rung für den slawischen Kampf gegen türkische Unterdrückung im Tagebuch
1876/77. Er verwickelt seine Leser in ein komplexes Gemenge von Apologie
humanitärer Hilfe und Abwehr europäischer Russophobie, von russischem Impe-

330

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rialismus und Ankündigung eines Sieges der gewaltlosen Orthodoxie über den 
kommenden europäischen religiösen und sozialen Bürgerkrieg. Die Verkündigung
der russischen Idee als brüderliche, allmenschliche Einheit gehört zu den stabilen
Themen im Tagebuch. Was er davon sagt, steht im Kontext der Äußerungen zu
internationalem Konflikt und Krieg. Er kennt drei Typen des Krieges, die er selber
nicht explizit gegenüberstellt: 1., den großen Krieg Westeuropas gegen Rußland, 
dessen Ursache die zunehmend unhaltbare soziale Situation ist und in dem der 
russischen sozialen Idee eine welt- und heilsgeschichtliche Rolle zukommen
muß. 2., den Krieg zur Befreiung der Slawen im türkischen Reich, mit dem daraus
folgenden russisch-türkische Krieg, als Probe der Bereitschaft des russischen 
Volkes, die eigene soziale Idee als internationalistische Idee zu artikulieren. 3., den
Kolonialkrieg in Turkmenistan einige Jahre später, in dem wir vom Rang Ruß-
lands unter den Mächten hören, aber nichts mehr von der weltgeschichtlichen 
Bedeutung der russischen Idee. (Als vierte Ebene könnte man den gewöhnlichen
Bellizismus, das Lob der nationalen Aktion zur Überwindung des Egoismus,
notieren; das gibt es bei Dostojewski nicht nur in privaten Äußerungen).
1., in immer neuen Varianten klagt Dostojewski, daß Rußland den Westen liebt,
aber von ihm nicht geliebt wird, daß der Westen die russische Idee nicht versteht
und Angst schon deshalb hat, daß Rußland überhaupt eine eigene Idee äußert. 
Dostojewski hat wenig mit Danilewskis instinktivem Nichtverstehen zweier Kultur-
typen zu tun, sondern besteht auf einem historischen Prozeß der Differenzierung.
Er nimmt ein Thema der Westler auf: Sie erwarten den Frieden in Europa vom
republikanischen Frankreich, Dostojewski erwartet eine konterrevolutionäre Inter-
vention wie 1815; aber auf Blut und Eisen vertrauen, wäre der deutsche, nicht der 
russische Weg (Tagebuch März 1876 I/4 Gedanken über Europa und I/5 Die tote
Macht und die künftigen Mächte). Auch seine zweite historische Rekonstruktion
knüpft an Begriffe der Westler an: Die russische Liebe für Europa geht auf Peter
d. Gr. zurück, diese „fast brüderliche Liebe zu den anderen Völkern“ gibt es nur 
bei den Russen, weil es eine solche Reform nur in Rußland gegeben hat. Aus 
dieser Liebe folgen die Hilfe für die Slawen und die Orthodoxie und das damit
beginnende wahre Christentum der Brüderlichkeit der Menschen und der Allver-
söhnung der Völker (Tagebuch Juni 1876 II/3 Die Orientfrage u. II/4 Utopische 
Geschichtsauffassung). Erst die dritte historische Rekonstruktion wirbt nicht mehr
um die Westler, die das russische Volk nicht verstehen wollen, und wendet sich
einem slawophilen Geschichtsbild zu: Der Gegensatz zwischen Europa und Ruß-
land beruht auf dem Gegensatz der westlichen Kirche zur östlichen Kirche. Die 
westliche Kirche hat das Erbe des römischen Reiches angetreten, ihre Idee ist
gewaltsame Vereinigung der Menschheit; ihre weltliche Stütze war Frankreich vor 
und seit 1789. Der Protestantismus ist nur scheinbar der Sieger des 19. Jahrhun-
derts, denn seine Idee ist nur negativ Protest gegen den Katholizismus: Die pro-
testantische Großmacht Deutschland als Großmacht ohne Idee kann die Hege-
monie in Europa nicht innehaben. Die slawische Idee der Brüderlichkeit wird das 
Schicksal Europas und der Menschheit bestimmen. Der kommende Krieg wird
kein Krieg um Launen sein, sondern wird die Entscheidung zwischen den drei
großen Ideen in Europa bringen. Die „Zeit für etwas Tausendjähriges, für etwas 
Ewiges“ ist gekommen. Er spricht den Gegnern den Glauben an die Allmensch-
heit ab, die sich einst gegen den Egoismus der nationalen Forderungen durch-
setzen wird. Im Westen bleibt das Studierstuben-Erkenntnis, in Rußland teilt das 

331

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volk diesen Glauben. Auch von Rußland wird dieser Glauben nicht praktiziert, 
aber entscheidend ist der Glauben (Tagebuch Januar 1877 I/1 Drei Ideen u. II/1
Die Versöhnungsmöglichkeit außerhalb der Wissenschaft). Wenn die kommen-
den Kriege nicht mehr auf Launen der Herrscher und Völker beruhen, sondern
auf tieferen historischen Kräften, dann ist eine neue Art der Außenpolitik nötig.
Dostojewski wird zum Kritiker der realistischen Diplomatie. Er deutet das erstmals 
in der Kritik eines Aufsatzes des liberalen Historikers Timofei Granowski an, der 
den Krimkrieg als einen Religionskrieg verurteilt hatte: Gerade als Historiker hätte
er wissen müssen, daß nicht die kleinlichen Interessen, sondern die großen und
edlen Ideen, triumphieren werden. Ideenpolitik ist für eine große Nation deshalb
auch die vorteilhafte Politik (Tagebuch Juli-August 1876 II/1 Zynische Idealisten
u. II/2 Ist es eine Schande Idealist zu sein?5). In den nächsten Monaten folgen 
Spitzen gegen die Rückkehr zur Diplomatie „zur Freude ihrer Verehrer“, schließ-
lich nach Kriegsausbruch eine Synthese von Geschichtskonstruktion und Diplo-
matiekritik: Die Diplomaten des 19. Jahrhunderts sind klug und geistreich – aber
so sehr vom Volk getrennt, daß sie nichts von den historischen Prozessen ver-
stehen. Der Orientkrieg geht nicht um Interessen im Orient, sondern um die Prin-
zipien des Westens und des Ostens. In der Gegenwart verbinden sich alle Welt-
fragen immer schnell, aber die Diplomatie will das nicht erkennen und nicht
anerkennen. In jeder dieser Weltfragen gibt es Phasen, in denen man sie mit
Diplomatie nicht länger lösen kann. Dostojewskis Beispiel sind die internationa-
len Beziehungen kurz vor der Revolution 1789, als man das Ende der gewöhn-
lichen Diplomatie nicht ahnte (Tagebuch Mai-Juni 1877 II/1 Einstige Ackerbauern 
– zukünftige Diplomaten, II/2 Die Diplomatie vor den Weltfragen, II/3 Rußland ist
noch nie so mächtig gewesen wie jetzt – eine undiplomatische Lösung). Für
Dostojewski als Diplomatiekritiker ist diese Gleichzeitigkeit der Weltfragen „ein 
Rätsel“. Die Aufgabe der Internationalen Beziehungen als einer Theorie der 
Diplomatie müßte bei Dostojewski sein, die Grenzen der Diplomatie des realisti-
schen Paradigmas zu bestimmen. Fast immer, wenn Dostojewski von Diplomatie 
spricht, ist rasch Österreich gemeint, das Land, das mit den tiefen Tendenzen
des Jahrhunderts nichts zu tun hat. Er beglückwünscht Rußland, daß es eher
Don Quichotes hatte als Metternichs. Diese Kritik der realistischen Diplomatie ohne
Sinn für historische Prozesse gibt Dostojewski einen Platz in der Geschichte
der Internationalen Beziehungen. Aber zu der geforderten tieferen Betrachtung
der internationalen Beziehungen hat er aber nur seine aus dem Friedenskon-
greß 1867, der Pariser Kommune und dem Kulturkampf destillierten Phobien
beigetragen.
2., auf die Kämpfe auf dem Balkan 1876/77 reagiert Dostojewski mit einer Apolo-
gie der Humanitären Intervention: Spendenbereitschaft und Strom von Freiwilli-
gen zur Unterstützung des serbischen Aufstandes bestätigen, daß das residuale 
Christentum des russischen Volkes zu nationalen Aktionen führen kann. Er betont
christliche Pflichten über Grenzen hinweg. Rußland ist bereits in der Zukunft der
humanitären Intervention angekommen, das zurückgebliebene Europa kann nicht
verstehen, daß es Rußland bereits um etwas anderes geht als traditionelle 

5 Zu diesem Aufsatz, dessen Verfasser übrigens gar nicht Granowski, sondern 
dessen Schüler Boris Tschitscherin ist, siehe oben in der Einleitung des Ruß-
land-Abschnittes

332

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Machtpolitik. Diese europäische Unfähigkeit, Rußlands Uneigennützigkeit zu ver-
stehen, birgt Kriegsgefahr (Tagebuch Juni 1876 II/3 Die Orientfrage u. II/4 Utopi-
sche Geschichtsauffassung). Dostojewski versucht die Westler einzubinden, indem
er die Humanitäre Intervention in die Reihe der internationalen humanitären Feld-
züge einordnet: Kampf gegen Sklaverei, Sklavenhandel und Despotismus und
Kampf für Wissenschaft und Menschenrechte. Und doch leugnet Europa die
systematische Vernichtung der Christen auf dem Balkan – es hat Angst vor den
russischen Barbaren, die etwas tun. Interessen verhindern Solidarität (Tagebuch
Juli-August 1876 I/4 Das allerletzte Wort der Zivilisation; daß es in England eine 
Bewegung gegen die türkischen Massaker gibt, leugnet Dostojewski schlicht). 
Unsicherheit der Kinder ist ein durchgehendes Thema des späten Dostojewski.
Der Krieg zeigt, daß diese Unsicherheit asymmetrisch verteilt ist: Unsicherheit der
Kinder der Christen im türkischen Reich wird der zufälligen Sicherheit der Kinder 
in Bad Ems oder auf dem Newski Prospekt gegenübergestellt. Sicherheit ist eine
prekäre Leistung der Zivilisation, es gibt sie nur in Europa und „zum ersten Mal 
seit der Erschaffung des Planeten.“ Ohne Religion bleibt Zivilisation prekär (Tage-
buch Februar 1877 I/3 Vom Abschinden der Haut). Trotz Dostojewskis Versiche-
rungen geht es doch um Eroberungen, genauer um eine Eroberung: Konstantin-
opel soll „früher oder später“ nicht nur wieder christlich, sondern auch russisch
werden. Für die Eroberung Konstantinopels muß sich Rußland durch eine Idee 
rechtfertigen: die heilsgeschichtlich notwendige Bewahrung der Orthodoxie als
Basis der Brüderlichkeit der Menschen und der Allversöhnung der Völkerschaften
(Tagebuch Juni 1876 II/4 Utopische Geschichtsauffassung). Was die Neugestaltung
des post-osmanischen Balkans angeht, legt sich Dostojewski nicht fest. Er kün-
digt für die Zukunft „eine Allvereinigung der Slawen“ an mit dem Ziel der Verteidi-
gung der Schwachen und des Dienstes an der Menschheit“ (Tagebuch Juli-
August 1876 IV/5 Ein für Rußland origineller Sommer). Das klingt nach einer
internationalen Organisation für humanitäre Intervention. Dazu paßt, daß
Dostojewski mit dem Beginn des Krieges die russisch-slawische Zusammenarbeit
als Interimslösung bezeichnet, „bis die Menschheit durch den universalen Ver-
kehr der Völker untereinander die allgemeine Einheit erreicht haben wird.“ Die 
Befreiung der Slawen ist damit „der erste Schritt zum ewigen Frieden, an den zu
glauben, wir das Glück haben“ (Tagebuch April 1877, I/2 Nicht immer ist der
Krieg eine Geißel, manchmal ist er die Rettung). Richtige Slawophile sind nur die,
die den Bund Rußlands mit den Slawen als Vorform der Vereinigung der ganzen
Menschheit „in einem neuen brüderlichen, universalen Bund“ sehen (Tagebuch
Juli-August 1877 II/2 Geständnisse eines Slawophilen). Konkret wird der russi-
sche Bund mit den Slawen nie bestimmt (geschweige der weitere Bund der
Menschheit). Wir hören nur, daß die befreiten Slawen den russischen Hegemon
brauchen, damit sie nicht übereinander herfallen; Rußland muß ein benevolent 
hegemon sein, damit das Vertrauen der slawischen Völker wächst. Eine allslawi-
sche Föderation à la Danilewski ist in den nächsten hundert Jahren nicht denk-
bar. Die Slawen bedeuten nur etwas, wegen der russischen Macht. Dostojewski
denkt dabei durchaus an die diplomatische Situation: ein autonomer Balkan wür-
de ein englisch bestimmter Balkan; wie andere russische Publizisten glaubt er, 
daß Deutschland die russische Balkanpolitik unterstützen wird. Unverhandelbar 
ist nur, daß Konstantinopel früher oder später direkt in russische Hand fallen
muß, weil nur unter russischer Herrschaft, die Rekonversion der Stadt den ver-

333

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sprochenen heilsgeschichtlichen Charakter haben könnte (Tagebuch November
1877 III/1 Gerede über den Frieden; das richtet sich v.a. gegen den Panslawisten 
Danilewski, dessen letztlich säkular Idee einer Föderation der slawischen Völker
deren Reife überschätze, es kommt auf die Kombination von russischer Macht
und russischer nationaler Identifikation mit der Botschaft der Orthodoxie an). Wie
Dagmar Herrmann gesehen hat, war Dostojewski kein guter Beurteiler der diplo-
matischen Situation: er war weder auf das Ende des Kulturkampfes in Preußen
noch auf den Berliner Kongreß 1878 vorbereitet. Der Status der russischen Idee
bleibt bei Dostojewski immer prekär: Was Europa und die Westler nicht verstehen 
können, ist eine Idee, die das russische Volk noch gar nicht artikuliert hat. Erst 
durch den Sieg soll sich diese Idee durch eine erneuerte Orthodoxie zeigen.
Letztlich kann er nicht verbergen, daß nicht nur Deutschland, sondern auch Ruß-
land eine soziale Idee fehlt. Dostojewski ist nicht weit von Treitschkes Protesten
entfernt, daß niemand seine Nation versteht und ernst nimmt. Treitschke kann
aber völlig in Kategorien der europäischen Mächtebeziehungen denken,
Dostojewski muß immer sofort Rußland von Europa trennen und eine ganz ande-
re Art internationaler Beziehungen ankündigen, die auf Orthodoxie und „dem
Wort“ des russischen Volkes beruhen wird. Selten war Imperialismus so wenig
triumphalistisch. Man muß ein Gespür für den Ton entwickeln. Es können min-
destens zwei Stimmlagen unterschieden werden, die des Propheten und die des
Realisten. Bei der prophetischen Stimmlage wird im Text häufig darauf hingewie-
sen wie prekär die Prophezeiung ist: die Zukunft ist dunkel, aber wichtiger als die 
scheinbare Klarheit der Gegenwart. Auf der anderen Seite kann diese Stimmlage 
umkippen zu einem trotzigen Festhalten an der anscheinend aussichtslosen rus-
sischen Politik. Deshalb die vielen Hinweise auf Don Quichote (den Dostojewski 
schon früher zur größten Gestalt der christlichen Literatur erklärt hatte).
Dostojewskis Realismus wird zuweilen in der Figur des Paradoxisten abgeson-
dert: dieser betont altertümlichen Figur werden die reaktionären und bellizisti-
schen Töne anvertraut, zu denen sich Dostojewski nicht (oder noch nicht) beken-
nen will. Es ist ein gewöhnlicher Bellizist, der vom Krieg die Entwicklung höherer 
Ideen erwartet (Tagebuch April 1876 II/2 Der Pardoxist) und der Brüderlichkeit 
mißtraut, weil nur vergossenes Blut verbindet (Tagebuch Juli-August 1876 IV/5
Ein für Rußland origineller Sommer). Diesen Bellizismus kennen wir aus privaten
Äußerungen Dostojewskis, auch im Tagebuch wird er von dem Schriftsteller an 
anderen Stellen selber vorgetragen, zuweilen mit der Unterbrechung, was für
altes Zeug er da wieder vortrage (besonders penetrant April 1877 beim Beginn 
des Russisch-Türkischen Krieges, aber wieder mit einer Einschränkung: wahren 
Nutzen bringt nur der Krieg um Ideen, um höhere Prinzipien). Dieser unchristliche
Realismus ist die komplementäre Position zum christlichen Utopismus.
Dostojewskis Publikum sind die Gebildeten in Rußland, er weiß, daß er einem
ungläubigen Publikum predigt. Wenn es nicht gelingt, daß das russische Volk 
„sein Wort“ sagen kann, daß die Gebildeten dem Volk dazu helfen und daß die
Europäer das russische Wort verstehen – dann bleibt allein dieser Bellizismus. 
Falls Dostojewski ein Platz in der Theoriegeschichte des Krieges und des Frie-
dens zukommt (und nicht nur in der Geschichte der Kriegspropaganda, in der 
sein Platz nicht bestritten werden kann), dann liegt das nicht an isolierbaren
„Theoremen“, sondern am Hinweis auf das Stimmengewirr in einer historisch
unsicheren Situation. Auch oder gerade die Prophetie bei Dostojewski weist auf 

334

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


eine offene Geschichte – zur christlichen Konversion offen. Dostojewski weiß, 
daß Identität nicht gegeben ist, sondern erarbeitet werden muß. Dostojewskis
bekanntester nicht-erzählender Text ist die Rede zur Puschkin-Feier 1880. 
Puschkins soll für universelles Verstehen aller Völker stehen und diese Eigen-
schaft wird zum nationalen Zug Rußlands erklärt: Ein echter Russe werden, 
heißt, Bruder aller Menschen, Allmensch werden. Die Rede war ein weiterer Ver-
such, Slawophile und Westler anzunähern. Er hofft, was er im Krieg gehofft hatte:
Einheit der Russen als Anfang „der Verwirklichung der Einheitsidee auf Erden“,
nicht durch Schwert oder Reichtum, sondern durch brüderliche Liebe, „vielleicht 
das letzte Wort der großen, allgemeinen Harmonie des brüderlichen Einverneh-
mens aller Völker nach dem evangelischen Gesetz Christi ....“ Es mögen phan-
tastische Worte sein, aber sie mußten einmal gesagt werden (Tagebuch August
1880 II Puschkin). Die Westler wollten so nicht umworben werden. Aleksandr Gra-
dowski warf Dostojewski Chauvinismus vor: er rufe das russische Volk zum Hoch-
mut auf, eine Menschheitsrolle zu spielen, bevor es überhaupt ein Volk geworden
sei. Dostojewskis Antwort, seine vollständigste Abrechnung mit den liberalen 
Westlern, betont, daß es um Hoffnung gehe, ein Dichter spricht als Träumer (Tage-
buch August 1880 III). Gleichzeitig, aber vom anti-liberalen christlichen Stand-
punkt aus, hat Konstantin Leontjew diese Botschaft der Liebe verworfen: „ein
widerlich-langweiliges Festmahl der universalen, einförmigen Brüderlichkeit“.
3., bei der Neuaufnahme des Tagebuchs im Januar 1881, drei Jahre nach den
Kommentaren zu Krieg und Diplomatie, konnte Dostojewski die Eroberung der 
turkmenischen Festung Geok-Tepe feiern: „In Europa waren wir Tataren, in Asien
aber sind auch wir Europäer.“ Statt Zentrum für Humanitäre Intervention wird
Rußland normale imperialistische Macht zwischen materiell begründetem mani-
fest destiny und Zivilisierungsmission. Das neue Ziel kommt aus einer negativen
Analyse: Rußland ist wie ein Sumpf, wie eine Fliege im Sirup und braucht diese 
Mission. Es mag zu gewagt sein, darin das „letzte Wort“ des bald darauf gestor-
benen Dostojewski zu sehen, aber wir müssen erkennen, daß er in einem Moment 
eines äußeren Triumphes des russischen Staates, aber in einer inneren politi-
schen Krise und in einer Krise seiner internationalen Träumereien gestorben ist.
Wenn wir den Deutungen von Sergius Hessen a.a.O. S. 250-275 oder Paul
Evdokimov a.a.O. S. 408 folgen, hat Dostojewski in Die Brüder Karamasow
(1879/80) seinen russischen Messianismus überwunden und erkannt, daß eine
universale Bruderschaft gewaltfrei sein muß; seine Position 1881 könne nur als 
ein Rückfall verstanden werden. Dostojewski hat nicht mehr theokratisch argu-
mentiert, sondern säkular mit der Sicherung des Ansehens und des Selbstbe-
wußtseins Rußlands. So endet Dostojewskis internationale Position, wo sie
begonnen hatte: mit der Unsicherheit Rußlands im Ost-West-Verhältnis. Er will 
die Achtung Europas ertrotzen. Es ist zugleich eine Absage an Verwicklungen in
europäische diplomatische Konstellationen.

Zu Nationalismus und internationalen Beziehungen: Josef Bohatec, Der Impe-
rialismusgedanke a.a.O. S. 135-211; Wolfgang Müller-Lauter, Dostoevskijs 
Ideendialektik a.a.O. S. 11-22; Wayne Dowler, Dostoevsky, Grigor’ev, and
Native Soil Conservatism. – Toronto 1982; Gary Saul Morson, Introductory
Study a.a.O. S. 197-230 The Russian Idea; Dagmar Herrmann, Die neue eu-
ropäische Ordnung – eine Vison Dostoevskijs, in: Zauber und Abwehr : zur
Kulturgeschichte der deutsch-russischen Beziehungen / hrsg. von Dagmar 

335

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Herrmann und Mechthild Keller. – München 2003. – S. 202-263 (Neudruck in: 
Dostojewskij und Europa = Jahrbuch der Deutschen Dostojewskij-
Gesellschaft 2010); Rudolf Neuhäuser, F. M. Dostojewskij : eine Studie zur
russischen Mentalität einst und heute ; historische Wurzeln und Interpretatio-
nen, in: Horst-Jürgen Gerigk/Rudolf Neuhäuser, Dostojewskij im Kreuzverhör :
ein Klassiker der Weltliteratur oder Ideologe des neuen Rußland? – Heidel-
berg 2008. – S. 47-113; Karla Hielscher, Die „russische Idee“ – made in Flo-
renz : Dostojewskijs antiwestliche-russophile Ideologie in seinen Briefen aus
Italien, in: Dostojewskij und Europa = Jahrbuch der Deutschen Dostojewskij-
Gesellschaft 2010. – S. 140-150.

Dostojewski hatte eine bedeutende Wirkung nicht nur als Erzähler, die russischen 
Religionsphilosophen Anfang des 20. Jahrhunderts und in der Emigration haben
ihn zu ihrem Lehrer gemacht. Dostojewskis Äußerungen zur internationalen Poli-
tik versuchen sie zu umgehen. Entweder beschränkten sie sich auf eine kurze
Distanzierung (Nikolai Berdjajew meinte lakonisch, der Anspruch auf Erlösung der
Welt durch Rußland zeige nicht gerade die von Dostojewski geforderte Demut),
oder sie übersahen die Politik und gingen zu einem Lob des Universalismus in
der vermeintlich sicheren Puschkin-Rede über (so begann Wladimir Solowjew in
den Nachrufen, bevor er in den 1890er Jahren den Widerspruch zwischen
Dostojewskis sozialen Idealen und politischen Stellungsnahmen zugab). Diesen
Strategien sind Literaturkritiker und Theologen in der Regel gefolgt. Nach 1990
sollte Dostojewski russischen Chauvinisten eine religiöse Begründung bieten; für
den Neo-Eurasianismus mußte er interessant sein, weil er die Rolle Rußlands
in Asien konkret betont hatte. Aber Dostojewskis heilsgeschichtlicher Rahmen
kann nicht wiederhergestellt werden. Walter Laqueur läßt seine Geschichte des
Faschismus in Rußland mit Dostojewski beginnen, will diesen aber nicht für den
Faschismus verantwortlich machen (Der Schoß ist fruchtbar noch : der militante
Nationalismus der russischen Rechten. – München 1993 – S. 33-37, engl. Origi-
nal 1993 u.d.T. Black Hundred). Proben der Rezeption des Nationalisten
Dostojewski, vor und nach 1990, bei Neuhäuser a.a.O.

2.7.2 Konstantin Nikolajewitsch Leontjew 
1831-1891, Militärarzt, Schriftsteller, Konsul, Journalist, Zensor, Mönch. Er hat es
in Darstellungen der russischen Philosophie geschafft und ist auch durch den 
irgendwie metaphysischen Satz bekannt, daß allein der ästhetische Maßstab der 
„Differenzierung in der Einheit“ universal sei, da er von Kristallen bis zum Kosmos 
gilt. Aber seine Präferenz für Differenziertheit ist nur zu deutlich Präferenz für 
eine aristokratische Gesellschaft. Nikolai Berdjajew hat diesen Ästhetizismus völ-
lig unrussisch genannt, aber es ist auch nicht der ästhetizistische Individualismus
des Westens. Der reaktionäre Ästhetizismus zeigt sich in Staat und Kirche. Le-
ontjew ist ein Nachfahre des offiziellen Nationalismus der Zeit Kaiser Nikolaus I. 
Was er seit seinem konsularischen Dienst im Osmanischen Reich „Byzantinis-
mus“ nennt, setzt die Apologie von Autokratie und Orthodoxie fort. Die Autokratie
ist aristokratischer als Nikolaus I. zugelassen hätte. Außer dem russischen Adel
will er auch die polnische und baltendeutsche Aristokratie stärken. Seine politi-

336

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen Äußerungen sind vorrangig Polemiken gegen liberale und sozialistische
Erwartungen (auch seine seit 1917 berühmte Vorhersage, daß ein künftiger Sozia-
lismus eine neue Herrenklasse bringen würde, ist weniger analytisch als pole-
misch). Die Orthodoxie, für die Leontjew seit seiner Konversion schreibt, ist ein 
altertümliches Christentum der Gottesfurcht und Todesfurcht. Die theologische
Tendenz des 19. Jahrhunderts zur Gottmenschlichkeit verurteilt er als Anthropo-
latrie: Reduzierung der Religion auf Ethik und der Ethik auf Liebe. Das Christen-
tum verspricht nicht Humanität, Frieden und Glückseligkeit. Leontjews Religion 
beruht auf der Kirche und ihren Lebensregeln. Religion versöhnt mit den notwen-
digen Übeln des Lebens, der Gesellschaft, der Geschichte. Wie bereits im offiziel-
len Nationalismus wird die Nationalität durch Autokratie und Orthodoxie bestimmt.
Das einzige slawophile Erbe, das er in Erwägung zieht, sind die Bauernkommune 
und eine besondere Beziehung zwischen Zar und Bauern. In seinem ersten poli-
tischen Aufsatz, einer Polemik gegen Schulpflicht, sieht er, daß zur Entwicklung 
eines großen Volkes sowohl Bildung wie Volkstümlichkeit nötig sind; Volkstüm-
lichkeit heißt, daß die Bauern unbedingt russisch bleiben müssen. Nationale 
Eigenart wird zu einem weiteren Argument für die Verschiedenheit der Stände
(Auszüge von Alphabetismus und Volkstum (1870, in: Frank Golczweski/Gertrud 
Pickhan, Russischer Nationalismus : die russische Idee im 19. und 20. Jahrhun-
dert. – Göttingen 1998. – S. 186-189). Leontjews Apologie von Autokratie und
Klassentrennung ist eine Apologie des Konfliktes. Während alle politischen Ideo-
logien Rußlands im 19. Jahrhundert Klassenkampf als Merkmal des Westens 
sehen, lobt Leontjew Konflikte. Kreativität ist auf Konflikte angewiesen. Er hat 
dazu keinen zusammenhängenden Text geschrieben, aber in vielen Aufsätzen
kommen Bemerkungen vor, die den Sinn der Konflikte akzeptieren. Danilewskis
Bild friedlicher Slawen ist ihm zu rosig: zur Blüte einer Kultur gehören Not, Kampf
und Gefahren. Selbst noch im 19. Jahrhundert lebt Kunst von Adel, nationalen 
Unterschieden und Krieg; mit diesen würde die Kunst verschwinden. Die Religio-
sität der Mönche interessiert ihn, weil Kriege, Konflikte und Ungleichheit nicht
anders als Krankheiten, Hunger und Erdbeben Ansporn zur seelischen Entwick-
lung werden. Die Liebe ist die Frucht der Furcht. Die allgemeine Versöhnung ist 
keine orthodoxe Prophezeiung, „sondern beinahe schon eine häretische“. (Von
der universalen Liebe S. 85).

Leontjews Geschichtstheorie erinnert an Danilewskis Kulturtypen (er hatte seine
Lehre unabhängig entwickelt, nennt sich dann aber dessen Anhänger). Es ist 
auch eine Geschichte vom Aufstieg und Niedergang der Kulturen. Er überträgt
sein Kriterium der Schönheit auf die Geschichte. Gesellschaften machen drei
Phasen durch: ursprüngliche Einfachheit, blühende Komplexität und sekundäre 
simplifizierende Vermischung. Die blühende Komplexität ist die aristokratische
Gesellschaft, die sekundäre Vereinfachung die Nivellierung der verbürgerlichten
Gesellschaft. Bis zu einem bestimmten Punkt der Entwicklung haben die Pro-
gressiven recht, danach die Reaktionäre. Die Politik muß zunächst durch Stan-
desunterschiede die Entfaltung von Staat und Kultur fördern, in der Phase des
Niedergangs aber durch Bewahrung aristokratischer Momente bremsen. Oswald
Spenglers Abfolge von Kultur und Zivilisation erinnert stärker an Leontjew als an 
Danilewski, der an einem für alle Kulturen gültigem Ablaufschema nicht interes-
siert war. Leontjew hat dagegen kein Interesse, einen ewigen Gegensatz zwi-

337

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen West und Ost zu konstruieren, in den vorrevolutionären Westen ist er
„geradezu verliebt“ (Semjon Frank). Er sucht nach einer Theorie des 19. Jahr-
hunderts: Der von der Französischen Revolution ausgehende „liberale Demokra-
tismus“ ist eine Kraft, die keine Grenzen kennt. Der Nivellierungsprozeß macht
selbst die gegenrevolutionären Unternehmungen sich dienstbar. Leontjew findet 
die keine Sozialpsychologie, die neue Wissenschaft auf die er seine Geschichts-
philosophie gründen wollte; so muß er sich mit der Beschreibung des Nivellie-
rungsprozesses begnügen (Die Nationalpolitik a.a.O. S. 252). Seine Leistung ist 
polemische Beschreibung westeuropäischer Entwicklungen seit der Französi-
schen Revolution. Der Weg von der Verhöhnung des Zylinderhutes (Der Durch-
schnittseuropäer) zur Analyse eines historischen Prozesses (Die Nationalpolitik
als Werkzeug der Weltrevolution) zeigt Fortschritte über den Ästhetizismus hin-
aus. Er folgt westlichen Kritikern der westlichen Entwicklung: Guizot, Tocqueville,
Mill. Aber diese liberalen oder konservativen Autoren analysieren einen sozialen
Wandel, den sie als unumgänglich und nur begrenzt steuerbar erkennen, Leont-
jews Apologie von Autokratie und Aristokratie beruht auf dem Glauben, daß eine 
neue russische Innen- und Außenpolitik diesen weltweiten Prozeß aufhalten und
rückgängig machen kann.

Leontjews politische Publizistik muß vor allem als außenpolitischer Kommentar
verstanden werden. Die diplomatischen Anlässe waren verschieden, wenn auch
von erstaunlicher Kontinuität: Er begann mit einer Polemik gegen die russische 
Unterstützung des bulgarischen Nationalismus, noch 1888 war das sein Thema. 
Er war ein guter, wenn auch parteilicher Beobachter der Auflösung des türkischen
Reiches. Es sind Berichte vom schnellen Wandel vom prä-staatlichen Nationa-
lismus, der dem Widerstehen unter türkischer Herrschaft verdankt wird, zum 
banalen Nationalismus der befreiten Nationen, die versuchen möglichst franzö-
sisch zu sein. Er kritisiert die von Rußland unterstützte Trennung der Bulgaren
von der griechisch bestimmten orthodoxen Kirche und den Ruf nach einem fran-
zösischen Bündnis als Revanche für bulgarisch-österreichische Zusammenarbeit. 
Leontjew suggeriert, daß Rußland sich von den europäischen Prozessen lösen
kann, kann aber nicht sagen, wie das möglich ist. So bleiben nur Beschreibung
des Westens im Endstadium der Kultur und die Forderung nach radikal reaktionä-
rer Distanz zum Westen. Die Slawen sind gefährlich, weil sie keinen alten Adel
besitzen und deshalb den Tendenzen des 19. Jahrhunderts keinen Widerstand
leisten können. Sie gehen direkt von ursprünglicher Einfalt zur sekundären Nivel-
lierung ohne je gesellschaftliche Komplexität erlebt zu haben. Auch der Apologet
des Byzantinismus ist eine Art Panslawist: Konstantinopel muß russisch werden 
(er leistet sich die Phantasie, die Türken würden die Stadt abtreten und doch in
guten Beziehungen zu Rußland bleiben). Leontjew fürchtet, daß eine „paneuropä-
ische Arbeiterrepublik, temporär durch eine starke diktatorische Hand vereint“
Rußland mit Feuer und Schwert in ihre Föderation zwingen könnte (Der Durch-
schnittseuropäer S. 81). Was mit diesem Schrecken nach der Pariser Kommune
beginnt, wird zuletzt eine Analyse der internationalen Beziehungen des 19. Jahr-
hunderts als Nationen- und Staatenbildung: 1888 fasziniert ihn die Grundrichtung 
des Jahrhunderts, daß alle außenpolitischen Initiativen zu demselben Trend bei-
tragen. Was gegenrevolutionär gedacht war, endete in weiteren Kopien liberaler 
Nationalstaaten, konservativ geprägte Revolutionen wie in Polen und Ungarn sind 

338

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gescheitert, die alten Mächte des europäischen Gleichgewichts wie das napoleo-
nische Frankreich und das Habsburgerreich sind herabgekommen. Aber auch 
das siegreiche Deutschland ist im Kampf gegen Frankreich „französischer“ gewor-
den (gemeint ist der Kulturkampf). Die alte hegemoniale Rolle Frankreichs hat 
Deutschland nicht erben können, weil seine Macht nur militärisch ist und ihm die
soft power fehlt). Leontjews Text zur Nationalpolitik ist der einzige radikal konser-
vative Beitrag zur Analyse der internationalen Beziehungen. Allein aus Rußland
konnte eine so konsequent gegenrevolutionäre Analyse noch kommen. Er wußte, 
daß eine Annäherung an liberale Nationalstaaten, ob Frankreich oder Slawen, zur 
Schwächung der russischen Autokratie führen mußte. Folgt man Iver Neumann,
der bei Danilewski unterschieden hat, zwischen Gesamteuropa als einem interna-
tionalen System und Westeuropa als einer internationalen Gesellschaft, von der
Rußland ausgeschlossen war, dann ist Leontjew auch hier eine Antwort auf 
Danilewski: Er hat begriffen, daß diese Unterscheidung kein Naturprozeß ist,
sondern die europäische Geschichte des 19. Jahrhunderts. Er empfiehlt der Poli-
tik die Fortsetzung der konservativen Allianz mit Deutschland und dem Habsbur-
gerreich, statt einer Allianz mit einem demokratischen oder boulangeristischen
Frankreich. Während Danilewski eine slawische Zukunft feiert, ist Leontjews
„Russismus“ eine Politik des Einfrierens, wie sie nur noch Rußland und vielleicht
andere asiatische Staaten praktizieren können. Die Chance zu reaktionärer Iso-
lierung traut er allen Religionen zu (sozusagen eine negative Version von Hans
Küngs Projekt Weltethos). Wie Danilewski und Dostojewski treibt Leontjew um,
daß das von Europa abhängige Rußland westlich werden könnte, ohne jemals
seine eigene Idee entwickelt zu haben. Der „Russismus“ zeigt einen Primat der
Innenpolitik, soll aber auch Rußlands Leistung für die Welt sein: Die Regenerie-
rung Rußlands wird einst auch die Slawen anziehen und die Tendenz zum Libe-
ralismus weltweit brechen (Die Nationalpolitik als Werkzeug der Weltrevolution). 
Die einzelnen Vorstellungen Leontjew von den künftigen Verhältnissen in Europa
und im Vorderen Orient, müssen hier nicht rekonstruiert werden (protokolliert sind
sie am ehesten bei Nelson a.a.O.). Ob sein gelegentliches Geraune vom russi-
schen Volk als slawisch-asiatischem Mischvolk („wir, geheimnisvollen Slavo-
Turaner“), das ihm Ansehen bei den Eurasiern des 20. Jahrhunderts gebracht
hat, mehr ist als eine Retourkutsche gegen westeuropäische Denunziationen der
Russen als Asiaten, mag dahingestellt werden (Der Durchschnittseuropäer a.a.O. 
S. 92). Der „Russismus“ argumentiert jedenfalls nicht rassentheoretisch, sondern 
„byzantinisch“. Seine vollständigste außenpolische Vision ist eine Nahostföderation
Rußlands mit balkanischen Völkern, Türken und Persern. Aber am klarsten ist 
doch immer, daß er sich aktuell an die letzten konservativen Mächte in Europa
halten will: wie Bismarck will er den Draht zwischen St. Petersburg und Berlin
nicht abreißen lassen. Österreich, so versichert er der Österreich-hassenden
Öffentlichkeit, braucht eine kräftige Niederlage, darf aber nicht zerstört werden, 
sonst hätte Rußland noch weitere liberale Slawen am Hals. Dauerhaft hat das 
Habsburgerreich keine Überlebenschance, aber sein Zerfall muß aufgehalten
werden. Für Leontjew ist dieser Konservatismus der Anfang der russischen
Leistung für die Slawen und zuletzt für die Welt. Die „slawische Verbesonderung“
bleibt Fernziel des „Russisten“. Bereits 1880 denunzierte er Dostojewskis Bestim-
mung des Christentums als Brüderlichkeit als „ein widerlich-langweiliges Fest-
mahl der universalen, einförmigen Brüderlichkeit.“ Wie Dostojewskis Puschkin ist

339

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leontjews Puschkin ein Allesversteher: er versteht den Krieg. Sein Puschkin ist
der Dichter der Kaukasuskriege, der nur eine Harmonie kannte: den Kampf und
den Gegner zu ehren. Die Antithesen der christlichen und der neu-europäischen
Humanität können nur in der Kunst versöhnt werden (Von der universalen Liebe
S. 97-100).

Der Nachfahre des offiziellen Nationalismus war in der liberalen und slawophilen
Öffentlichkeit lange isoliert. Erst in der Reaktion unter Alexander III., findet er ein
Publikum: er wird vom Zaren, hoher Administration und Kirche gelesen. Im spä-
ten 19. und frühen 20. Jahrhunderts gab es in Rußland großes Interesse am 
„russischen Nietzsche“, nicht nur bei Anhängern seine politischen Ansichten. Im
Westen hat man sich für ihn interessiert, weil die russischen Emigranten ihn wich-
tig nahmen. Nach dem Ende der Sowjetunion wurde er viel beachtet (nicht nur in
zweifelhaften Anrufungen in neo-eurasianischen Kreisen), was wiederum im 
Westen beobachtet wird als möglicher Indikator für antiwestliche/antiliberale
Abgrenzungen. Die deutsche Übersetzung von Der Durchschnitteuropäer ver-
danken wir der Neugier der westeuropäischen Neuen Rechten.

Die wichtigsten Übersetzungen: Von der universalen Liebe : Dostojewskijs
Rede bei der Puschkin-Feier 1880, in: Russische Religionsphilosophen :
Dokumente / hrsg. von Nicolai von Bubnoff. – Heidelberg 1956. – S. 77-110;
Der Durchschnittseuropäer : Ideal und Werkzeug universaler Zerstörung. –
Wien 2001 (zwischen 1872 und 1884 geschrieben, posthum veröffentlicht);
Die Nationalpolitik als Werkzeug der Weltrevolution (1888), in: Östliches
Christentum : Dokumente / hrsg. von Hans Ehrenberg, Bd. I (1923) S. 248-
298. Eine Sammlung meist kürzerer Auszüge aus Texten von Leontjew wurde 
übersetzt unter dem Titel: Against the Current : Selected Writings. – New York 
1969. Nur teilweise übersetzt wurde der ursprüngliche Aufsatz über Byzanti-
nismus und Slawentum (1873, gedruckt 1875, vom Anfang ausführliche Zitate 
bei Lukashevich a.a.O. Kapitel 7, der Abschnitt über den triunen Geschichts-
prozeß ist vollständig in: Against the Current S. 147-169, die Passagen zur
Slawen- und Konstantinopel-Politik fehlen). Proben seiner Analysen der bul-
garischen und griechischen Gesellschaft zwischen Orthodoxie und Nationali-
tät in: Against the Current S. 174-202.
Berdjajews zunächst russisch publiziertes Buch ist eine gute Vermittlung der
russischen Diskussionen über Leontjew. Die späteren Arbeiten in westlichen 
Sprachen kommen selten über einführende Essays hinaus (können aber mit 
ihren Zitaten den Mangel an Leontjew-Übersetzungen teilweise kompensie-
ren). Für eine Leontjew-Philologie steht Nelson fast allein, sein Buch ist zu oft
nur Materialsammlung zu einem ungeschriebenen Buch und es gibt in der
späteren Literatur keine Spuren, daß es gelesen wurde. Vgl.: Nikolai Berd-
jajew, Leontiev. – London 1940 (russ. Original1926); Iwan von Kologriwof,
Von Hellas zum Mönchtum : Leben und Denken Konstantin Leontjews (1831-
1891). – Regensburg 1948; Richard Hare, Pioneers of Russian Social
Thought : Studies of Non-Marxian Formation in Nineteenth-century Russia 
and its Partial Revival in the Soviet Union. – London 1951. – S. 274-304; Kon-
rad Pfalzgraf, Die Politisierung und Radikalisierung des Problems Rußland und
Europa bei N. J. Danilevskij, in: Forschungen zur osteuropäischen Geschichte 1

340

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(1954) 188-193; Edward C. Thaden, Conservative Nationalism in Nineteenth-
century Russia. – Seattle, Wash. 1964. – S. 164-182; Andrezej Walicki, The
Slavophile Controversy : History of a Conservative Utopia in Nineteenth-
century Russian Thought. – Oxford 1975. – S. 517-530 (poln. Original 1964);
Stephen Lukashevich, Konstantin Leontev (1831-1891) : a Study in Russian
„Heroic Vitalism“. – New York 1967; George L. Kline, Religious and Anti-
Religious Thought in Russia. – Chicago, Ill. 1968. – S. 37-54; Dale Lawrence
Nelson, Konstantin Leontiev and the Orthodox East, Diss. University of Min-
nesota 1975; Assen Ignatow, Das russische Geschichtsphilosophische Den-
ken : Grundmotive und aktuelle Resonanzen. – Köln 1996. – S. 28-38; Dirk
Uffelmann, Die russische Kulturosophie : Logik und Axiologie der Argumenta-
tion. – Frankfurt am Main, 1999. – S. 311-388.

2.7.3 Völkerrecht
Völkerrechtler in Rußland suchen keinen Sonderweg: Martens steht für den rus-
sischen Beitrag zum europäischen Völkerrecht und wurde für die Fortentwicklung
des europäischen Völkerrechts geschätzt. Einige der Völkerrechtler sind westli-
cher als das Außenministerium, indem sie die Beziehung zu konstitutionalisti-
schen Diskussionen suchen. Dimitri I. Kachenowski brachte als Mitglied der (briti-
schen) National Association for the Promotion of Social Science die Bewegung
für Kodifizierung des Völkerrechts in Gang, Graf Leonid A. Kamarowski war der
wichtigste Pionier der Idee eines internationalen Gerichtshofes unter den Völker-
rechtlern des 19. Jahrhunderts. Vgl.: V. E. Hrabar, The History of International
Law in Russia, 1647-1917 : a Bio-Bibliographical Study. – Oxford 1990 (russ.
Original 1958); Lauri Mälksoo, Russian Approaches to International Law. –
Oxford 2015. August von Bulmerincq, der 1875 wegen der Russifizierung im Bal-
tikum nach Deutschland übersiedelte, wird in einem deutschen Kontext behan-
delt.

2.7.3.1 Fjodor Fjodorowitsch Martens (Friedrich From-
hold von Martens)
1845-1909, Professor in St. Petersburg, wissenschaftlicher Mitarbeiter im Au-
ßenministerium. Mitglied des Institut de Droit international. Seit 1874 russischer
völkerrechtlicher Vertreter auf den wichtigen internationalen Konferenzen, histo-
risch bedeutend für die Haager Konferenzen 1899 und 1907. Biographie: V. V.
Pustogarov, Our Martens : F. F. Martens, International Lawyer and Architect of
Peace. – London 2000; Arthur Eyffinger, Friedrich Martens : a Founding Father of
the Hague Tradition ; the Fourth Friedrich Martens Memorial Lecture, in: ENDC
proceedings 15 (2012) 13-43.

Martens war der erste russische Völkerrechtler, der einen starken Einfluß auf die
europäische Völkerrechtswissenschaft hatte. Es war eine Zeit der Auseinan-
derentwicklung zu mehr Souveränität und mehr Internationalismus, Martens 
Handbuch war ein Versuch einer neuen Balance. Er braucht gegen Völkerrechts-

341

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


leugner (wieder ist es der Philosoph Adolf Lasson) einen neuen Ausgangspunkt. 
Er akzeptiert Lassons Argument, daß auf eine radikale Souveränitätslehre kein
Völkerrecht begründet werden kann, und geht deshalb von einem Primat der
internationalen Gesellschaft aus. Sein Völkerrechtlehrbuch ist seit langem das er-
ste, das mit der internationalen Gemeinschaft beginnt, nicht mit der Souveränität 
der Staaten. Die Völkerrechtswissenschaft soll die tatsächlichen Beziehungen,
die den Rechtsbeziehungen zugrunde liegen, erforschen, sie ist Lehre von der
Gesamtheit der zwischen Nationen bestehenden Lebensverhältnisse. Martens 
integriert die Lehren von Robert von Mohl und Lorenz von Stein vom internationa-
len Verwaltungsrecht in ein Völkerrechtslehrbuch. Mohl und Stein nehmen zwei 
einander ergänzende Teile des Völkerrechts an, Martens löst das Staatenrecht im
Verwaltungsrecht auf. Selbst den Krieg versteht er rechtlich als Teil der internati-
onalen Verwaltung. Tatsächlich hat Martens eher das Verwaltungsrecht in ein
neu fundiertes Staatsrecht aufgelöst: Die Internationale Verwaltung ist national. 
Staaten handeln für die Gemeinschaft, indem sie für sich selber handeln. Die
Organe sind Konsuln und Heere. Martens sieht die Notwendigkeit internationaler
Organe für die internationale Verwaltung, aber er sieht sie noch nicht kommen
(obwohl es die ersten schon gab). Seine internationale Verwaltung ist eher bilate-
ral als multilateral. Er verwirft alles, was kosmopolitischer Traum sein könnte.
Seine internationale Gemeinschaft ist historisch gewachsen, aber sie hat wenig 
Dynamik. Bei Martens ist Verkehr nicht bevorzugt Handelsverkehr, sondern juristi-
sche Amtshilfe. Miloš Vec hat Martens in seinem Buch über die Anfänge interna-
tionaler Normierung berücksichtigt (Recht und Normierung in der industriellen
Revolution. – Frankfurt am Main 2006. – S. 71-74), aber man muß beachten, wie
gering der Anteil dieser neuen Staatsaufgaben neben den alten ist (für internatio-
nale Maße und Gewichte hat Martens gerade mal drei Seiten übrig). Martens
gehört zum „modernen Völkerrechts“ des letzten Drittels des 19. Jahrhunderts,
aber das Pathos der Moderne ist verhalten: Zivilisation ist die seit langem geleis-
tete Entwicklung der Staaten zur Reziprozität im internationalen Leben. Pusto-
garov hat (ganz gegen seine Absicht) gezeigt, daß Martens keine Schule begrün-
det hat. Richter meint, die Überdehnung des Begriffs der internationalen Ver-
waltung habe die Abkehr von Theorien der internationalen Gemeinschaft zum
völkerrechtlichen Souveränitätsdogma eher beschleunigt. Selbst diese Wirkung 
ist nicht belegt. Martens internationale Gesellschaft als äußeres Staatsrecht
hatte in der neuen Staatenkonfrontation nach 1890, als nationalistische und
internationalistische Ansätze strenger geschieden wurden, keine dauerhafte
Chance.

Zu Martens als Völkerrechtler vgl. Pustogarov a.a.O. S. 49-86. Immer noch in-
teressant die Einschätzung bei Bodo Richter, Völkerrecht, Außenpolitik und
internationale Verwaltung bei Lorenz von Stein. – Hamburg 1973. – S. 217-
220. Von den verschiedenen Darstellungen durch Lauri Mälksoo am ehesten
F. F. Martens and his Time : When Russia was an Integral Part of the Euro-
pean Tradition of International Law, in: The European Journal of International
Law 25 (2014) 821-825. Zu Martens Bemühungen um das Kriegsrecht: La
paix et la guerre. – Paris 1901 (gegen die deutsche Argumentation mit militä-
rischer Notwendigkeit will er zeigen, daß seine Vorschläge durchaus mit erfolg-
reicher Kriegführung vereinbar sind); Peter Holmquist, The Russian Empire as 
a ‚Civilized Nation’ : International Law as Principle and Practice in Imperial

342

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Russia, 1874-1878 (2004) = www.ucis.pitt.edu/nceeer/2004_818-
06g_Holmquist.pdf. 

Sovremennoe mežunarodnoe pravo civilizovannych narodov. – St. Peters-
burg : Benke, 1882
Weitere russische Auflagen 1887-88, 1895-96, 1898-1900, 1904-05
Deutsche Übers.: Völkerrecht : das internationale Recht der civilisirten Natio-
nen / übersetzt von Carl Bergbohm. – Berlin 1883-1886. – 2 Bde.
Bd. I Einleitung – Allgemeiner Teil
Einleitung
§ 1 Gegenstand der Wissenschaft vom Völkerrecht ist die Gesamtheit des 
internationalen Lebens, die Interessen und Bestrebungen der Völker als Ganzes
und der internationale Verkehr und Austausch ihrer Angehörigen. In der Gegen-
wart gibt es mehr Verkehr und deshalb mehr Kongresse und Konferenzen.
§ 41 Geltungsgebiet des Völkerrechts
Das Völkerrecht ist Produkt des Kulturlebens und Rechtsbewußtsein der Natio-
nen europäischer Zivilisation. Es steht aber allen zu, die diese Ansichten teilen. 
Unzivilisierte Völker können nicht einfach zu diesem Völkerrecht zugelassen wer-
den, weil Reziprozität entscheidend ist. Bluntschlis Recht der Menschheit ist edler
Kosmopolitismus, hat aber keine reale Basis.
Allgemeiner Teil 1. Kapitel: Das Recht der Internationalen Gemeinschaft
§ 45 Begriff und Definition des Rechtes der internationalen Gemeinschaft
Basis des Völkerrechts ist nicht Souveränität, sondern internationale Gemein-
schaft. Diese geht aus dem Zweck der Staaten hervor, der allein in Gemeinschaft 
erzielt werden kann. Je mannigfaltiger die Bedürfnisse der Völker werden, desto 
mehr Gemeinschaft ist nötig. Die Individualität des Volkes wird damit nicht ver-
nichtet. Er zitiert Treitschkes Diktum: „erst in der Gemeinschaft mit anderen gestal-
tet ein Volk seine Persönlichkeit allseitig aus.“ Diese Gemeinschaft ist keine Wolff-
sche civitas maxima. Sie bleibt „freie Gesellschaft der Nationen, welche durch die 
Solidarität gewisser Interessen und Bestrebungen verbunden sind.“ 
§ 46 Entwicklung der Idee der internationalen Gemeinschaft
Die internationale Gemeinschaft ist eine europäische Gemeinschaft. Rußland 
schließt seit dem 13. Jahrhundert Verträge mit Europa ab, aber die Idee der 
internationalen Gemeinschaft begriff es erst im 18. Jahrhundert.
§ 51 Die Organisation der internationalen Gemeinschaft
Diese Gesellschaft braucht Organe, aber ein übernationaler Staat scheidet aus,
nur eine freie Assoziation ist möglich. Das Gleichgewicht ist zu unsicher, die Pen-
tarchie zerstört die Basis der Gemeinschaft indem sie Ungleichheit einführt, ein
Völkertribunal würde nur geringe Autorität haben, weil materielle Gewalt fehlt.
§ 52 Die Organe der internationalen Gemeinschaft. Congresse und Confe-
renzen
Die internationale Gemeinschaft hat neue Organe entwickelt, aber die Garantie
für Beschlüssen der Kongresse und Konferenzen ist ungewiß geblieben.
§§ 72ff Internationale Grundrechte der Staaten
Interventionen in innere Angelegenheiten zivilisierter Nationen sind prinzipiell 
unzulässig und unerlaubt, außer bei kollektivem Einverständnis „aller leitender 
Mächte“. In auswärtigen Angelegenheiten sind Interventionen erlaubt (bei Ver-
tragsverletzungen und Störung des Gleichgewichts). Aber sie zerstören die Selb-
ständigkeit der Staaten und damit die Grundlage des Völkerrechts.

343

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bd. II Besonderer Teil
I. Abteilung Die internationale Verwaltung und ihre Organe
§ 1 Gegenstand der internationalen Verwaltung sind alle staatlichen Aufga-
ben und Rechtsverhältnisse, die die Grenzen des Staates überschreiten.
§ 5 Die Organe der internationalen Verwaltung sind Organe der einzelnen 
Staaten, vor allem Konsuln und Heer. Internationale Organisationen kennt Mar-
tens nicht.
II. Abteilung Die einzelnen Zweige des internationalen Verwaltungsrechts
Martens behandelt Religion, Wissenschaft, Auswanderung, Urheberrecht, Han-
delsverträge, Verkehrswege, internationales Privatrecht und internationales Straf-
recht (Auslieferung).
§ 101 Die freie Tätigkeit der Staaten im Bereich der internationalen Gemein-
schaft muß notfalls durch Zwang erhalten werden, wenn die Rechte eines Staa-
tes und seiner Angehörigen gegen Angriffe geschützt werden.
§ 102 „Die Anwendung des Zwanges ist das letzte und äußerste Mittel, mit
Hilfe dessen die auswärtigen Verhältnisse in der den unabweislichen Bedürfnis-
sen der Völker und der Anforderung der allgemeinen Rechtsordnung entspre-
chenden Weise gestaltet wird.“ Dieselbe Kultur und Zivilisation, die Bedürfnisse
steigert und damit Anlaß zu Kollisionen gibt, bestimmt auch die Grenzen, bis zu 
welchen man im Kampf gehen darf. Vom Standpunkt der internationalen Gemein-
schaft aus, muß der Zwang aufhören, sobald das verletzte Recht wiederherge-
stellt ist. „Der Kampf um des Kampfes willen ist unsinnig, ist verbrecherisch.“
§ 105 Juristische Autoren sehen den Krieg als bewaffnete Selbsthilfe, militäri-
sche Autoren als Instrument der Politik. „Vom Standpunkt der internationalen
Verwaltung aus ist der Krieg der bewaffnete Kampf zwischen unabhängigen
Staaten behufs Verteidigung ihrer Rechte und Interessen.“
§ 106 Kriege haben häufiger politische als rechtliche Motive, aber auch als 
Mittel der Politik ist der Krieg rechtlichen Schranken unterworfen.

2.8 Peripherie
In der europäischen Welt des 19. Jahrhunderts ist der Diskurs über die Peripherie
nur ein Spezialdiskurs. Die Staaten der Peripherie dagegen können es sich kaum 
leisten, Europa für ein marginales Problem zu halten. Wenn bei ihnen über Welt-
ordnung diskutiert wird, muß das Verhältnis zur europäischen Welt zentral sein.
Von Lateinamerika über Asien bis Afrika sind diese Staaten sehr verschieden in
Größe, Herrschaftssystem und Stabilität. Wirklich verschwunden sind zwischen
1830 und 1880 nur wenige bedeutende Staaten, aber das 19. Jahrhundert mußte 
überall eine Zeit nachholender Staatsbildung sein. Anpassung gehört nach Leo-
pold von Ranke und Kenneth Waltz zum internationalen System, die Selbstan-
passung an der Peripherie im 19. Jahrhundert konnte aber nie selbstbestimmt
sein. Zwar war die Zeit zwischen 1830 und 1880 mehr von Selbstzivilisierung als
von Fremdzivilisierung geprägt (Jürgen Osterhammel, „The Great Work of Uplif-
ting Mankind“ : Zivilisierungsmission und Moderne, in: Zivilisierungsmissionen : 
imperiale Weltverbesserung seit dem 18. Jahrhundert / hrsg. von Boris Barth und 

344

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jürgen Osterhammel. – Konstanz 2005. – S. 363-425), aber der Zwang, aufholen 
zu müssen, wurde im Laufe des 19. Jahrhunderts immer größer. Die Staaten der
Peripherie unterscheiden sich auch stark in ihrer gelehrten Öffentlichkeit und ihren 
Diskursen. Allen gemeinsam ist aber, daß ihre Diskurse von Ausschließung und
Selbstausschließung bestimmt waren. Weltpolitisches Denken ist an der Periphe-
rie selten. Es geht eher um die Arten, die Auseinandersetzung mit dem dominie-
renden Europa zu vermeiden. Wo die Auseinandersetzung angenommen wird, 
gibt es zwei Wege: Entweder wird der eigene prä-revolutionäre Staat wie ein
europäischer post-revolutionärer Nationalstaat dargestellt oder man muß sich auf 
europäische Zivilisationstheorien einlassen. Comte oder Spencer haben in Euro-
pa nur eine marginale politische Bedeutung, Realisten brauchen sie nicht. Das ist 
für Autoren der nachholenden Selbstzivilisierung anders.

Von den Diskursen vorstaatlicher Gesellschaften zur Deutung ihrer Bedrohung, 
wissen wir wenig Authentisches. Vielleicht ist die Maori-Äußerung, daß sie von
den Engländern vertrieben werden, wie die neuseeländische Ratte von der engli-
schen Ratte vertrieben wurde, keine Erfindung (das taucht in den 1860er Jahren
in der lokalen Presse auf und hat es bis in Darwins The Descent of Man geschafft).
Aber die Maoris haben überlebt. Welche Länder zur Siedlerkolonie der Europäer
werden, war nicht von vornherein klar.

2.8.1 Lateinamerika
Die ehemals spanischen Staaten und das von Portugal gelöste Brasilien waren
anerkannte Mitglieder des Systems der Staaten europäischer Zivilisation (in der
Karibik gab es noch europäische Kolonien). Sie hatten wenig Grund eigene Theo-
rien über das Internationale System zu entwickeln, aber einige eigene Themen.
Die stärkste Bedrohung waren Interventionen europäischer Staaten zur Eintrei-
bung von ausstehenden Schulden (am bekanntesten ist die französische Errich-
tung eines Kaiserreiches Mexiko im Zuge einer solchen Schuldeneintreibung).
Der bekannteste lateinamerikanische Beitrag zum Völkerrecht war deshalb die
Calvo-Doktrin des argentinischen Juristen und Diplomaten Carlos Calvo (1824-
1906, Gründungsmitglied des Institut de Droit international und Vizepräsident der
Société des Amis de la Paix): In privaten Rechtsstreitigkeiten sollen Ausländer 
einen Gerichtshof im Gastland anrufen und Interventionen ihres Heimatlandes 
sollen unterbleiben. Das ist eine Verschärfung der bekannten Grundsätze der
Souveränität, Gleichheit der Staaten und Nichtintervention. Vgl. Le droit interna-
tional théorique et pratique, Vol. I, livre III Indépendance et conservation des
Etats §§ 126-127 (1870) bzw. §§ 204-205 (1896). Zur Nachgeschichte der Calvo-
Doktrin, die 1889 von den lateinamerikanischen Staaten als offizielle Forderung 
übernommen wurde: Donald R. Shea, The Calvo Clause : a Problem of Inter-
American and international Law and Diplomacy. – Minneapolis, Minn. 1955. Das
Völkerrecht in Lateinamerika im 19. Jahrhundert unterscheidet sich sonst nicht 
wesentlich von Europa/USA; vgl. H. B. Jacobini, A Study of the Philosophy of 
International Law as Seen in Works of Latin American Writers. – The Hague
1954. – S. 38-76. Zu Andrés Bello und Juan Baudista Alberdi siehe unten in den 
Abschnitten 3.9, bzw. 3.9.1.

345

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.8.2 Islamische Welt
Die islamische Welt sollte nach dem Selbstverständnis des Islam eine Einheit 
sein. Tatsächlich war sie von Zentralasien bis Sansibar und von Westafrika bis 
Indonesien in zahlreiche kleinere und größere Staaten getrennt. Keiner dieser
Staaten war im 19. Jahrhundert stabil, alle waren zu nachholender Entwicklung
gezwungen, ihre Chancen zur Bewahrung ihrer Souveränität prekär. Das Osma-
nische Reich, der größte islamische Staat, mußte im Laufe des 19. Jahrhundert
immer mehr Verluste in Nordafrika und Südosteuropa hinnehmen, einige Verluste
wurden durch verbleibende Souzeränitätsrechte notdürftig kaschiert. Das Reich 
wurde 1840 (gegen den eigenen Vizekönig von Ägypten), 1854-56 und 1878-79
(gegen Rußland) nur durch Koalitionen europäischer Mächte erhalten. Es gab zu 
wenig Ansätze für Reichsloyalität. Dynastie, Bürokratie und Armee waren isla-
misch, die Bevölkerung zu einem großen Teil christlich. Die politische Rolle der
islamischen Gelehrten war von der Bürokratie beschnitten. Schon gar nicht kann
das türkische Reich auf türkische Ethnizität zurückgreifen, mit Bauern aus Anato-
lien hatte die osmanische Bürokratie nie viel zu tun. Diese unsichere Vielfalt
unterscheidet das Osmanische Reich nicht vom Habsburgerreich. Aber es mußte
anders als dieses diese Vielfalt als Anlässe zu Interventionen fürchten. Die Ein-
führung eines einheitlichen osmanischen Bürgerrechts sollte mehr Legitimation 
gegenüber den europäischen Mächten bringen, brachte aber Legitimationsverlus-
te bei der muslimischen Bevölkerung, ohne zu Legitimationsgewinnen bei der
christlichen Bevölkerung zu führen. Von 1856 bis 1875 konnte es aussehen, als
könnte das Reich durch Reformen stabilisiert werden. Noch weniger als im Habs-
burgerreich gab es einen Diskurs darüber, wie ein Reich in eine Nation transfor-
miert werden könne. Die intellektuelle Bewegung der Jung-Osmanen war an die
Modernisierung nach dem Vorbild europäischer Nationen gebunden, aber Konsti-
tutionalisierung gab es nur vorübergehend. Nach den Aufständen auf dem Balkan 
in den 1870er Jahren und den folgenden europäischen Interventionen gegen und 
für das Osmanische Reich war wenig von den europäischen Teilen geblieben.
Die Bevölkerung des verbliebenen Reiches war nun muslimischer, aber der Staat 
blieb bei seiner bürokratischen Legitimation.

Der einzige Teil des Osmanischen Reiches (und der islamischen Welt allgemein),
dem auch im Westen einigen Zeit lang zugetraut wurde, den europäischen Weg 
zur nationalen Staatlichkeit gehen zu können, war Ägypten. Der Vizekönig hatte
sich am Anfang des 19. Jahrhunderts von Konstantinopel weitgehend gelöst und 
eine militärische, bürokratische und ökonomische Modernisierung begonnen, die
auf der Kopie europäischer Vorbilder beruhte. Sein Ziel war gewiß nicht ein ägyp-
tischer Nationalstaat, aber nachdem ihm die europäischen Mächte 1840 den Sieg 
über den Sultan verwehrt hatten, blieb seiner Dynastie nur Ägypten. Die Auseinan-
dersetzung zwischen Vizekönig und Notabeln um die Schuldenverwaltung hätte
ein weiterer Schritt zum ägyptischen Nationalstaat sein können, mit der britischen 
Intervention 1882 begannen aber Jahrzehnte eines fremdbestimmten statebuil-
ding. Wir können Albert Hourani folgen, daß die ägyptische Nationalbewegung
ein falscher Start war, und Eugenio Biagini, daß sie eine Nationalbewegung im 
Sinne Mazzinis war, doch ohne ein Risorgimento. Vor 1882 gab es bei den
ägyptischen Eliten ein einhellig positives Bild des Westens, nach 1882 gab es

346

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zwanzig Jahre lang nicht einmal einen nationalen Widerstand. Muhammad ’Abdul,
Al-Afghānīs wirksamster Schüler, kehrte 1889 nach Ägypten zurück und widmete 
sich der Reform des Islam; dafür akzeptierte er die Engländer, die ihn zum Groß-
Mufti von Ägypten machten und seine Reformen schützten. Vgl. zu den „Revolu-
tionen“ von 1878 bis 1882: Juan R. I. Cole, Colonialism and Revolution in the Midd-
le East : Social and Cultural Origins of Egypt's Urabi Movement. – Princeton, N.J.
1993.

Panislamismus war im 19. Jahrhundert zunächst der Versuch bedrohter muslimi-
scher Staaten in Zentralasien und Südostasien, Beziehungen zum Sultan in Kon-
stantinopel aufzunehmen. Der Sultan konnte sich auf reale Hilfe nicht einlassen. 
Zwischen 1875 und 1882 wurde überall in der Islamischen Welt deutlich, daß das 
Modernisierungsmodell erst einmal gescheitert war, die französisch-britische Auf-
sicht über die Finanzen Ägyptens, der russisch-türkische Krieg und der folgende 
Berliner Frieden, die internationale Verwaltung der Schulden des Osmanischen 
Reiches, die französische Besetzung Tunesiens und die britische Besetzung Ägyp-
tens haben auch im Zentrum der islamischen Welt die Souveränität geschwächt. 
Der letzte Sultan Abdülhamid II. förderte staatenübergreifende islamische Zusam-
menarbeit. Versöhnung des Gegensatzes von Sunniten und Schiiten war ein poli-
tisches Projekt, aber gewiß kein Versuch, die ganze islamische Welt politisch zu
dominieren (das sind europäische Phantasien). Allenfalls langfristig hätte die
Widerstandsfähigkeit der islamischen Welt gestärkt werden können. In der islami-
schen Welt gibt es Solidaritätsvorstellungen (im 19. Jahrhundert verstärkt mit der
Zunahme der Mekka-Pilger), aber eine transnationale Bewegung für eine staatli-
che Einigung der islamischen Welt gab es nicht. Die wichtigste historische Bedeu-
tung panislamischer Tendenzen war die Verzögerung des politischen Nationalis-
mus im Vorderen Orient. Ein voll entwickelter Nationalismus und traditioneller 
Islam sind kaum vereinbar. 

Zum Pan-Islamismus: Jacob M. Landau, The Politics of Pan-Islam : Ideology 
and Organization. – Oxford 1990; Kemal H. Karpat, The Politicization of Islam : 
State, Faith, and Community in the Late Ottoman State. – Oxford 2001; Cemil 
Aydin, The Idea of the Muslim World : a Global Intellectual History. –
Cambridge, Mass. 2017 (die osmanischen Eliten dachten nicht weniger als 
die europäischen Eliten an eine einzige Weltzivilisation, in der Reiche konkur-
rieren und zusammenarbeiten). 

Ideologe des Panislamismus ist am ehesten Sayyid Jamāl ad-Din al-Afghānī
(1838-1897), ein religiöser Gelehrter mit umstrittenem Glauben und ein anti-
englischer Agitator mit umstrittener politischer Bedeutung, schon seinen Zeitge-
nossen undurchsichtig und in den neueren Darstellungen noch immer; nicht ein-
mal über sein Geburtsland (Iran oder Afghanistan) und seine Konfession (Shiit 
oder Sunnit) herrscht Einigkeit zwischen (westlicher) Forschung und (östlicher) 
Tradition. Im 20. Jahrhundert hatte al-Afghānī Anhänger bei Reformern und
Islamisten. Er will den Islam für Wissenschaft und Philosophie öffnen und kritisiert 
zugleich die säkularen Reformen, die mit Spezialschulen für westliche Einzelwis-
senschaften zufrieden sind. Seine Apologie des Islam (eher der Religion über-
haupt) betont die Rolle für den moralischen Zusammenhalt der Gesellschaft. In 

347

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ägypten appellierte er an einen Nationalismus, der auch das vorislamische 
Ägypten umfaßt, in Indien an die religionsübergreifende Zusammenarbeit zwi-
schen Muslimen und Hindus gegen die Briten. Später wird die Nutzung des
Islam als politischer Religion zentral: Gerade der Islam gebietet, unabhängig 
von ethnischen und rassischen Bindungen die islamische Gemeinschaft (um-
ma) zu fördern. Einheit ist das höchste Gebot des Islam (der Name seiner Zeit-
schrift Al-‘Urwa al-Wuthqā bedeutet “unlösbares Band” und meint den Islam). 
Zwar haben sich die natürlichen Verwandtschaftsgruppen auch im Islam wieder 
durchgesetzt, aber durch mehr Wissen vom Islam kann der Sinn für die islami-
sche Gemeinschaft geweckt werden. Einigkeit und Solidarität der Muslime würde 
Gottes Hilfe und Vertreibung der Fremden aus den islamischen Staaten bringen.
Die Vertreibung der Fremden ist nötig, denn die Einheimischen werden unter der 
Fremdherrschaft passiv und ängstlich. Zivilisationsargumente spielen in dieser
Pan-Islamischen Lehre keine Rolle mehr. Afghānī mahnt zwar weiter, es den 
Europäern auch wissenschaftlich-technisch gleich zu tun, aber sein Gesell-
schaftsbild bleibt vormodern. Anscheinend machen islamische Herrscher nicht 
passiv und ängstlich. Wir müssen von einem Lernprozeß ausgehen: In Indien 
hat al-Afghānī gelernt, wie leicht islamische Reform Anpassung an die Kolonialher-
ren wird und daß aus der Philosophie kein Widerstand kommt. Die englische 
Besetzung Ägyptens hat ihm die Notwendigkeit eines gemeinsamen Widerstan-
des der islamischen Welt klargemacht. 

Religiösen Schriften: An Islamic Response to Imperialism : Political and Reli-
gious Writings of Sayyid Jamāl ad-Dīn „al-Afghānī“ / ed. by Nikki R. Keddie. –
Berkeley, Cal. 1968 (die wichtigste politische Schrift ist S. 175-180 die Pole-
mik gegen den indischen islamischen Reformer Sir Sayyid Ahmad Khan). 
Politische Schriften: Philosophie de l’union nationale basée sur la race et 
l’unité linguistique / traduit du persan par Mehdi Hendessi, in: Orient no 6 
(1958) 123-128 (ein früher persischer Aufsatz, der den ethnischen Charakter 
der Nation betont und religiöse Momente herab spielt: entscheidend für Erhalt 
der Nation und der Zivilisation ist der Austausch der sozialen Gruppen und 
damit eine gemeinsame Sprache). Ein Teil der späteren arabischen Aufsätze 
aus Al-‘Urwa al-Wuthqā (Paris 1884) ist übersetzt: Pages choisis de Djamal 
al-din al-Afghani / traduit de l’arabe par Marcel Colombe, in: Orient no 21 
(1962) S. 89-115; no 22 (1962) 125-159; no 23 (1962) 169-198; no 24 (1962) 
125-151; eine englische Teilübersetzung des Artikels über islamische Einig-
keit bei Jacob M. Landau, The Politics of Pan-Islam a.a.O. S.318-320. 
Biographie: Nikki R. Keddie, Sayyid Jamāl ad-Din “al-Afghānī” : a Political 
Biography. – Berkeley, Cal. 1972. Zur Interpretation: Nikki Keddie, Einleitung zu 
An Islamic Response to Imperialism a.a.O. S. 1-97 (bei weitem der wichtigste 
Beitrag); Hani Srour, Die Staats- und Gesellschaftstheorie bei Sayyid 
Ğamāladdīn „al-Afghānī“ als Beitrag zur Reform der islamischen Gesellschaften 
in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. – Freiburg 1977 (will ihn zu einem 
systematischen Denker machen; der „Nationalismus“ wird so zu einem kom-
plexen Stufenmodell, eine Art internationaler Konföderation der Islamischen
Fürsten im Rahmen einer gesamt-islamischen Öffentlichkeit/Solidarität); Josep 
Puig Montasa, Al-Afghānī, a Case of Religious Unbelief?, in: Studia Islamica 
100-101 (2005) 203-220 (Islam ist das kräftigste Band im Orient, deshalb ver-
sucht der Westen dieses Band zu zerstören); Margaret Kohn, Afghānī and 

348

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Empire, Islam, and Civilization, in: Political Theory 37 (2009) 398-422. Eine 
Zusammenstellung der wichtigsten westlichen und orientalischen Texte: 
Jamāl al-Din al-Afghānī : an Apostle of Islamic Resurgence / compiled by M. 
Ikram Chaghatai. – Lahore 2005. Zur Renan-Afghānī-Auseinandersetzung 
siehe auch oben bei Ernest Renan im Abschnitt 2.2.3.1.

Realität ist der Dschihad im 19. Jahrhundert an der islamischen Peripherie, nicht 
im osmanischen Kern der islamischen Welt. Gute Überblicke über Regionen: Ru-
dolph Peters, Islam and Colonialism : the Doctrine of Jihad in Modern History. –
Den Haag 1979. – S. 39-84; David Cook, Understanding Jihad. – Berkeley, Cal. 
2005. – S. 73-92. Diese Bewegungen waren zum Teil Widerstand gegen vordrin-
gende europäische Mächte, zum Teil Bewegungen gegen muslimische Staaten, 
die als zu wenig eifrig im Glauben denunziert wurden. Die genaueste Studie zum 
Dschihad als Legitimationsressource für den Herrscher und seine Konkurrenten 
in einem Umfeld, das von europäischen Mächten, dem algerischen Widerstand 
und der marokkanischen Öffentlichkeit bestimmt ist: Amira K. Bennison, Jihad 
and its Interpretations in Pre-colonial Morocco : State-society Relations During 
the French Conquest of Algeria. – London 2002. Zur Idee des Dschihad in den 
durch Dschihad begründeten Reichen Westafrikas: John Ralph Willis, In the Path 
of Allah : The Passion of al-Hajj ‘Umar ; an Essay into the Nature of Charisma in 
Islam. – London 1989 (die S. 196-218 abgedruckten Briefe zeigen auch hier, daß 
Diskurs über Dschihad Streit um Dschihad ist). Genauer zur Realität dieses Kali-
fats und zur Selektivität des Dschihad: David Robinson, The Holy War of Umar 
Tal : the Western Sudan in the Mid-nineteenth Century. – Oxford 1985.

2.8.3 Indien
Das Mogulreich war seit Mitte 18. Jahrhunderts ein failed empire: zu weit ausge-
dehnt, mit einer zu geringen Basis an Ressourcen und Loyalität. Während sich 
lokale Machthaber im Kampf gegen den Mogul oder durch Aushöhlung seiner 
Macht verselbständigten, konnte die englische East India Company zunächst im
Dienst des Moguls, später durch eigene Kriege immer mehr an die Stelle des 
Mogulreiches treten. Erst nach dem Aufstand 1857 trat der britische Staat direkt 
an die Stelle des Moguls und der EIC. Von den großen orientalischen Gesell-
schaften ist allein Indien in völlige Kolonialabhängigkeit geraten. Von Japan bis 
Afrika gilt diese Abhängigkeit als Schreckbild (Alexander Crummell, der genug 
über Liberia zu klagen hatte, konnte wenigstens noch stolz darauf sein, daß die 
afrikanischen Länder unabhängig sind, was Indien bei all seiner Kultur nicht 
geschafft hatte). Die Briten in Indien waren auf die Mitarbeit indischer Eliten 
angewiesen. Was immer die materiellen Gründe waren, warum die Briten in Indien 
waren und blieben, legitimierbar waren im 19. Jahrhundert nur noch state-building
und nation-building. Das gilt für beide Seiten. Die indischen Eliten akzeptierten 
die englische Herrschaft als eine Art Protektorat, von dem sie Schutz von Religion 
und Besitz und/oder eine Modernisierung der Gesellschaft erwarteten. Die Ambi-
valenzen der Zivilisierung haben die Eliten an die Briten gebunden. Indien war im 
19. Jahrhundert außerhalb Europas und Amerikas das Land mit der modernsten 
Öffentlichkeit, gemessen in Vereinsbildungen und Publizität. Diese Öffentlichkeit 

349

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


umfaßte auch konservative Hindus und Muslims, aber die Initiative zu Reformen 
geht zunehmend von europäisch gebildeten politischen und religiösen Liberalen 
aus. Der Aufstand 1857 („Meuterei“ der Indischen Truppen der East India Com-
pany spielt das Ausmaß zu sehr herab, „erster Unabhängigkeitskrieg“ macht zu
viel daraus) war regional und sozial begrenzt: zu rückwärtsgewandt, zu wenig 
artikuliert, ohne größere Bedeutung für die neue Intelligenz der neuen Hauptstädte
der Küstenprovinzen. Die Briten haben das Versprechen der Anerkennung durch 
Bildung, das mit Macaulays Bildungsreform 1834 und mit der Übernahme Indiens 
durch den britischen Staat 1858 verbunden war, nicht eingelöst. Mit zunehmen-
der Demokratisierung in Großbritannien und mit der Selbstregierung für die Sied-
lerkolonien mußten auch Indien konkretere Versprechen gemacht werden. Nach 
1880 machte die liberale Regierung dazu zögernd Versuche, die sofort den Ras-
sismus der in Indien lebenden Briten und ihrer Unterstützer in Großbritannien
zeigten; die waren nie bereit, die englisch gebildeten indischen Eliten als Reprä-
sentanten des Landes anzuerkennen. Das Legitimationsdefizit der britischen 
Herrschaft wuchs seitdem rasch.

Daß es bei solchen Herrschaftsbeziehungen keinen indischen weltpolitischen
Diskurs gab, muß nicht weiter verwundern. Aber auch einen nationalpolitischen 
Diskurs gab es kaum. Natürlichen fanden indische Nationalisten des 20. Jahr-
hunderts im 19. Jahrhundert Vorläufer: konservative Hindus, hinduistische Reform-
bewegungen oder traditionelle und reformbereite Muslime. Soweit der Aufstand 
1857 eine politische Perspektive hatte, war es die Restauration eines muslimi-
schen Regimes. Aber die indische Nationalbewegung kommt aus westlichen 
Quellen. Auf „Macaulayism“, der britischen Idee, indische Kultur durch britische 
Kultur zu ersetzen, wird mit „radicalized Macaulayism“ geantwortet (damit meint 
Theodore Koditscheck, daß die Loyalität zu Indien nicht durch Loyalität zu Eng-
land ersetzt wurde, sondern durch Loyalität zum politischen Fortschritt). Diese 
spätere nationalistische Bewegung hat dieselben Vorbilder wie die europäische 
nationale Demokratie (v.a. Mazzini).

Vgl. Giuseppe Flora, The Changing Perception of Mazzini within the Indian 
National Movement, in: Indian Historical Review 19 (1992-93) 52-68; C. A. 
Bayly, Liberalism at Large : Mazzini and Nineteenth-century Indian Thought,
in: Giuseppe Mazzini and the Globalisation of Democratic Nationalism 1830-
1920 / ed. by C. A. Bayly and Eugenio F. Biagini. – Oxford 2008. – S. 355-
374. Nach lokalen Vorläufern kam 1885 der Indische Nationalkongreß 
zustande, eine Organisation der indischen Eliten, die sich als vor-
weggenommene Repräsentation Indiens gerierte. Ziel war ein Homerule-
Programm, Strategie war die Zusammenarbeit mit britischen Liberalen. Zu
diesem liberalen Nationalismus: Jennifer Regan-Lefebvre, Cosmopolitan 
Nationalism in the Victorian Empire : Ireland, India and the Politics of Alfred
Webb. – Basingstoke 2009. 

Dababhai Naoroji (1825-1917), ein Parse aus Bombay, Mathematikprofessor 
und Kaufmann, 1866 Sprecher der East India Association in London und später 
mehrmals Präsident des Indischen Nationalkongresses, artikulierte die Vorstel-
lungen dieser politischen, aber von der Politik ferngehaltenen Klasse: Er beglück-

350

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wünscht Indien zur britischen Herrschaft, die Frieden, Sicherheit und Fortschritt 
bringt und feiert Eisenbahnen und die Unterdrückung einiger der gräßlichsten religiö-
sen Sitten der Weltgeschichte. Stabil kann die britische Herrschaft aber nur durch 
Partizipation von Indern sein. Es gibt genug asiatische Despotien, die Briten 
müssen ihre eigene self-governance nach Asien bringen. Nur dadurch kann die 
Loyalität zum britischen Empire größer werden als die zur indischen Geschichte 
(vgl. die beiden Reden Naorojis 1867 und 1885, in: Documents on Political 
Thought in Modern India, vol. I. – Bombay 1973. – S. 49-62 und 141-142). Naoroji 
wurde 1892 für einen Londoner Wahlkreis ins britische Parlament gewählt. Er hat 
später versucht den Kapitalabfluß aus Indien statistisch zu erfassen; dieses Buch 
heißt bezeichnend Poverty and Un-British Rule in India (1901). 

Der Nationalkongreß muß einen Zivilisationsdiskurs vermeiden (der Streit um 
Indien ging darum, ob religiöse Reformen politischen Rechten vorangehen müs-
sen oder politische Rechte religiösen Reformen). Diese indischen liberalen Natio-
nalisten neigen dazu, das Verhältnis Indiens zu einer von imperialistischen Mäch-
ten beherrschten Welt auszublenden, das Verhältnis zwischen Eliten und Volk 
nicht zu erwähnen, die Gegensätze der religiösen Gruppen herab zu spielen. Der 
liberale Patriotismus scheiterte Anfang des 20. Jahrhunderts an der Langsamkeit
der Briten und der Geschwindigkeit, mit der die Nationalbewegung zu einer 
Unabhängigkeitsbewegung wurde. 

Vgl. Bipan Chandra, The Rise and Growth of Economic Nationalism in India : 
Economic Policies of Indian National Leadership, 1880-1905. – New Delhi
1966; Anil Seal, The Emergence of Indian Nationalism : Competition and Col-
laboration in the Later Nineteenth Century. – Cambridge 1968; C. A. Bayly, 
Origins of Nationality in South Asia : Patriotism and Ethical Government in the 
Making of Modern India. – Delhi 1998; ders., Recovering Liberties : Indian 
Thought in the Age of Liberalism and Empire. – Cambridge 2012; Theodore 
Koditscheck, Liberalism, Imperialism, and the Historical Imagination : Nine-
teenth-century Visions of a Greater Britain. – Cambridge 2011. – S. 263-313 
Indian Liberals and Greater Britain. Resolutionen des Nationalkongresses zur 
Außen- und Sicherheitspolitik gibt es seit seinen Anfängen, nämlich Versiche-
rungen, daß ein selbständiges Indien keine Feinde haben würde und daß die 
Kriege der indischen Regierung nur Kriege Englands seien. Vgl. Bimla Pra-
sad, The Origins of Indian Foreign Policy : the Indian National Congress and 
World Affairs. – Calcutta 1960.

Der klarste Gegner der Kongreßidee war Sir Sayyid Ahmad Khan (1817-1898), 
Haupt der Reformbewegung der indischen Muslime. Er begriff besser als die 
Anhänger des Nationalkongresses, daß britische Herrschaft und Repräsentation 
der indischen Bevölkerung nicht vereinbar waren. Seine Vorstellung von Indien 
war ein multinationaler Staat unter britischer Führung. Ein unabhängiges Indien
mit indischen Beamten und gewählten Repräsentanten wäre ein von bengali-
schen Hindus dominiertes Indien. Ahmad Khan hat auch ein anderes Bild der 
Weltpolitik; er ist einer der wenigen Autoren, die Indiens Schwäche im internatio-
nalen System betonen. Wenn Großbritannien Indien verlassen würde, hätte man 
es mit anderen, unangenehmeren europäischen Staaten zu tun, selbst die Portu-

351

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


giesen fürchtet er noch. Die Bengalen sind eine Nation von Zivilisten, ein von 
ihnen dominiertes Indien kann nicht überleben. Seine Zukunftsvision ist ein Indi-
en, in dem die Briten eine Art Protektorat behalten und die Muslime, die nicht 
vergessen haben, daß sie einst die Herren Indiens waren, ihre militärischen Qua-
litäten wieder zeigen können. Der Begründer moderner Bildungsanstalten für
indische Muslime glaubt nicht an eine rasche Verwandlung seines Volkes, der 
indischen Muslime, durch Bildung und nicht an die Verwandlung der Welt durch 
Zivilisation. Vgl. seine beiden politischen Reden On Muslim Attitude to the Indian 
National Congress and the British Government (Dezember 1887) und The Indian 
National Congress (März 1888), in: Writings and Speeches of Sir Syed Ahmad 
Khan. – Bombay 1972. – S. 203-217 und 180-195. Seine Äußerungen zur Nation 
sind recht allgemeine Argumente für menschliche Geselligkeit ohne klare begriff-
liche Unterscheidungen zwischen der gesamt-islamischen Einheit, der Einheit
Indiens und der Einheit der Muslime in Indien. Geselligkeit zwischen Muslimen 
und Hindus innerhalb der indischen Nation ist möglich, ein gemeinsamer Staat 
nicht. Vgl. Love of Faith and Love of Humanity, in: Selected Essays of Sir Syed 
Ahmad, vol. I. – Aligarh 2004. S. 47-49; National Harmony, ebd. 97-102. Die klar-
ste Darstellung seiner Politik ist Hafeez Malik, Sir Sayyid Ahmad Khan and Mus-
lim Modernization in India and Pakistan. – New York 1980 (S. 229-253 Theory of 
Muslim Nationalism). Zu seinen religiösen Schriften: Christian W. Troll, Sayyid 
Ahmad Khan : a Reinterpretation of Muslim Theology. – New Delhi 1978.

Bankim Chandra Chatterjee (1836-1894, originale bengalische Form: Chat-
topadhyay), Verwaltungsangestellter, soziologischer und theologischer Schrift-
steller, Romanautor, ist gewiß ein Vorläufer des indischen Nationalismus, aber 
das ist eingebettet in einen Zivilisationsdiskurs europäischer Art. Als Satiriker 
spießte er die Arroganz der Briten und die Unterwürfigkeit der Inder auf, aber
politisch war er ein Parteigänger der britischen Herrschaft in Indien. Er hat ein 
klareres Bewußtsein als der Nationalkongreß, wie prekär die Position der angli-
sierten Bildungsschicht war. Er kennt den nachnapoleonischen Nationalismus in 
Europa und sieht in Indien keine vergleichbaren Voraussetzungen. Mehr als Natio-
nalist ist Chatterjee Analytiker des fehlenden Nationalismus in Indien. Andere 
Fremdherrschaften waren für Bengalen grausamer und fruchtloser gewesen, 
Unabhängigkeit ist ein hohes Gut, aber nicht immer darf sie der Unterwerfung 
vorgezogen werden. Die Ungleichheit zwischen Indern und Briten ist nicht so 
horrend, wie es die Unterschiede der indischen Kasten waren. Im alten Indien 
hatte die Verbreitung des Lernens enge Grenzen, die neue Herrschaft bringt Wis-
senschaft und Fortschritt (India’s Autonomy and Subjection, in: Sociological 
Essays : Utilitarianism and Positivism in Bengal. – Calcutta 1986. – S. 53-60).
Chatterjees Stolz auf die nationale Geschichte und auf den Hinduismus sind 
kaum zu trennen. Seine historischen Romane dienen der Erziehung zu diesem 
Stolz. Er ist heute am bekanntesten durch Bande Mataram, eine Hymne auf die
Muttergöttin/auf Bengalen, die 1896 vom Nationalkongreß zur Nationalhymne 
erklärt wurde, aber wegen dem Protest der Muslime nicht Nationalhymne des 
unabhängigen Indiens werden konnte (und als ergänzendes „Nationallied“ – not-
wendig um einige Strophen gekürzt – zum Anlaß von Streit über die Ambivalen-
zen des indischen Nationalismus zu werden pflegt). Die Hymne ist dem histori-

352

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen Roman Anandamath (1882) entnommen, der eine Unabhängigkeitsbewe-
gung in die Geschichte Bengalens einschmuggelt (nicht Indiens, es geht um den
Kampf Bengalens gegen islamische Herrschaft), aber mit der Würdigung der frie-
densstiftenden Rolle der britischen Herrschaft endet. Zu kurzschlüssig meinte die 
indische nationalistische Tradition, Chatterjee müsse zu einem künftigen Auf-
stand aufgerufen haben, weil er einen vergangenen ausmalte. Der historische 
Roman spielt seit Walter Scott mit dem Befreiungskampf, um dann doch die
Geschichte als Versöhnerin zu feiern. Anandamath ist zweifellos eine patriotische 
Erzählung, aber das Ziel ist nicht, den Aufstand zu lehren, sondern die historische
Notwendigkeit der englischen Herrschaft mit der Ehre der Hindus zu vereinen. Es 
gibt keine angemessenen Analysen des historischen Romans bei Chatterjee,
zumindest nicht in einer europäischen Sprache (am ehesten France Bhattacha-
rya 2010). Als Theologe begann der späte Chatterjee mit einer Apologie des Hin-
duismus im Kampf gegen die Arroganz christlicher Missionare. Aber dieser Hin-
duismus kommt eher von der Menschheitsreligion Comtes und der Naturreligion
Seeleys. Auf den Hinduismus greift er so zurück, wie Comte auf den Katholizis-
mus zurückgegriffen hat. Der moralisch rückständige Westen mag Zivilisation 
nötig haben, Indien braucht keine Zivilisierung, sondern Wiedergeburt. Aber auch 
bei dieser Neuerfindung des Hinduismus, war sein Problem, daß Indien kein Natio-
nalbewußtsein hatte; selbst das mußte von den Engländern, die als Nationalisten 
nur zu erfolgreich waren, erst gelernt werden. Das Thema seines Buches über 
das Wesen der Religion ist die geordnete Liebe, von der Selbstliebe über die 
Liebe zu Nahestehenden und die Vaterlandsliebe bis zur universalen Liebe zu 
Gott. Die Liebe zum eigenen Land ist ein höherer Wert als die Selbstverteidigung 
der einzelnen und der Schutz der Nahestehenden. Es gibt eine Pflicht zur Vertei-
digung und zum gerechten Krieg, sonst würden die raffgierigen Völker siegen und 
die Basis für Religion und Fortschritt zerstört werden. Die Vaterlandsliebe ist 
damit Voraussetzung der Wohlfahrt aller Dinge. Es gibt keinen Gegensatz zwi-
schen dieser begrenzten Liebe und der universalen Liebe. Der Hinduismus (und
der Buddhismus als sein Ableger) ist allen Religionen überlegen durch den Pan-
theismus als Basis der All-Liebe. Dem europäischen Patriotismus fehlt der Bezug 
auf die universale Liebe (es gibt nicht einmal die Liebe zu Religionsgenossen, die 
Muslimen haben). In Europa hat die Religion die Selbstliebe nicht überwinden 
können. Das europäische Bildungssystem privilegiert die Spezialisierung. Die 
europäischen Völker werden zu geschickten Produzenten, gierig und selbstbezo-
gen, oder zu kriegshungrigen, usurpierenden Dämonen. So sind in Europa Kriege 
zur Norm geworden. Der europäische Patriotismus, eine falsche Liebe, ist ein 
Verbrechen. Es reicht Europäern nie, die Bedingungen bei sich zuhause zu ver-
bessern, sie müssen immer andere Völker zerstören. Das Problem Indiens ist
umgekehrt, daß die Liebe zu Gott nicht von Liebe zum eigenen Land begleitet ist. 
Sein Tugenddenken ist ein Denken in Balancen. Dazu gehört die Balance von 
Patriotismus und universeller Liebe. Wenn Indien diese Balance erlernen könnte, 
würde es die höchste Stellung unter den Völkern der Welt einnehmen (Dharmatatt-
va (1888) / translated by Apratim Ray. – Oxford 2003, v.a. Kapitel 9, 13, 20, 21, 
24; vgl. auch Bankim Racanavali. – Calcutta 1969. – III, 186-224). Diese Balance
erinnert and den nationalistischen Internationalismus (oder internationalistischen 
Nationalismus) Europas. Aber Chatterjee bezweifelt den europäischen Zivilisa-
tions- und Bildungsprozeß. Der Sieg des christlichen Universalismus über den 

353

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


antiken (griechischen, römischen, jüdischen) Nationalismus, der den Kern der 
europäischen Weltgeschichtserzählung bildet, hat nicht stattgefunden (und von 
den neuen utilitaristischen oder comteanischen Versuchen, diesen Fortschritt 
erneut voranzutreiben, erwartet Bankim deutlich nicht mehr). Nur der indische
Pantheismus kann den Frieden bringen. In der Verlagerung des indischen natio-
nalen Problems von der Politik zur Religion werden ihm in der nächsten Genera-
tion Tagore und Vivekananda, Gandhi und Aurobindo Ghose folgen: Nationalis-
mus kann gerechtfertigt werden, aber nur als religiöse Wende. 

Vgl. Partha Chatterjee, Nationalist Thought and the Colonial World : a Derivia-
tive Discourse? – London 1986 (über die Abhängigkeit von westlichen Sche-
mata des Nationalismus und der Zivilisation); Tapan Raychaudhuri, Europe
Reconsidered : Perceptions of the West in Nineteenth Century Bengal. – Delhi 
1988. – S. 103-218 (Ambivalenz gegenüber dem Westen/Großbritannien); 
M. K. Haldar, Foundations of Nationalism in India : a Study of Bankimchandra
Chatterjee. – Delhi 1989 (ein Rückzugsgefecht der nationalistischen Deutung 
Chatterjees); Guiseppe Flora, The Evolution of Positivism in Bengal. – Napoli 
1993. – S. 14-32 (Entwicklung seines untraditionellen „Hinduismus“ in Ausein-
andersetzung mit westlichem Positivismus). Überblicke: Amiya P. Sen, 
Bankim Chandra Chattopadhyay : an Intellectual Biography. – New Delhi 
2008; France Bhattacharya, Les intellectuels begalis et l’impéralisme britan-
nique. – Paris 2010. – S. 203-315.

2.8.4 China
Um 1830 hatte China wenig Grund zu zweifeln, daß es ein erfolgreicher Staat sei, 
auch um 1890 zweifelte es trotz vieler Herausforderungen noch nicht. Kurz darauf 
zweifelte in China und außerhalb Chinas niemand mehr an dem rapiden Nieder-
gang des Kaiserreiches. Es gab für diesen Niedergang viele Ursachen: Das poli-
tische System war auf eine Führung durch starke Kaiser angewiesen, die (je nach
Ansprüchen der Historiker) es seit dem späten 18. Jahrhundert, seit 1820 oder 
seit 1850 nicht mehr gab. Das Land war durch die Bevölkerungsvermehrung
ohne Produktivitätszuwachs ökonomisch stark angeschlagen, hatte mit zahlrei-
chen Aufständen zu kämpfen (es gibt zwischen 1851 und 1873 mindestens fünf 
größere Aufstände, darunter den der Taiping, deren religiöser Krieg gegen die 
Dynastie die blutigste soziale Revolution der Weltgeschichte gewesen sein könn-
te)6 und die Regierung war nicht mehr in der Lage das alte Steuerniveau zu hal-
ten. Die militärische Macht zeigte sich 1840 bei der ersten Konfrontation mit 
einem westlichen Staat als völlig veraltet. Dieser militärische Niedergang liegt 
auch an den übermäßigen Erfolgen der Qing-Dynastie: Ein Jahrhundert lang hat-
te China keinen ernsthaften Feind gehabt, während die europäischen Staaten im 
Kampf gegeneinander zu einer völlig neuen Stufe der Waffentechnik kamen 
(Tonio Andrade, The Gunpowder Age : China, Military Innovation, and the Rise of 
the West in World History. – Princeton, N.J. 2016). Da China aber ein so uner-
messlich großer Staat war und kein europäischer Staat die Absicht hatte, dort 

6 Als Konkurrenten für diesen Rang kommen allenfalls frühere chinesische
Aufstandsbewegungen in Frage.

354

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


direkt zu herrschen, konnte der chinesische Hof es sich leisten, die europäische 
Gefahr als eine lokale einzustufen (die Kämpfe an der innerasiatischen Grenze 
waren der Mandschu-Dynastie wichtiger und dort war sie auch im späten 19. 
Jahrhundert noch erfolgreich). Im ersten Opiumkrieg 1839-42 war China mit Zu-
geständnissen in Handelsfragen und bei der Rechtsprechung über Europäer 
davongekommen. 1858/60 mußte es diplomatische Vertretungen der Mächte in 
Peking, eine weitere ökonomische Öffnung und Freizügigkeit für Europäer dul-
den. Aber in den Siegen über die Taiping und über die aufständischen Muslime in 
Xijiang zeigte das Regime seine Widerstandsfähigkeit. Die Umrüstung beein-
druckte zunächst auch europäische und japanische Beobachter. Die kaum mögli-
che Modernisierung des Staates (v.a. dessen Mandschu-Han-Doppelstruktur 
konnte, nach einer Formulierung von Pär Kristoffer Cassel, so wenig erwähnt 
werden wie der sprichwörtliche Elefant im Raum) konnte noch verdrängt werden. 
Aber mit der Niederlage im Krieg gegen Japan 1894/95 und der Intervention der
Mächte im fremdenfeindlichen Boxeraufstand 1900/01 konnte der chinesische 
Versuch, die Verwandlung der Welt auszusitzen, nicht länger fortgesetzt werden.
1911 ist die chinesische Monarchie implodiert, erst mit dem kommunistischen 
Sieg 1949 kam es wieder zu einer stabilen Zentralregierung. In der Literatur wird 
immer wieder die Frage gestellt, warum gerade China die Anpassung an das 
neue Europa-zentrierte Staatensystem so schwergefallen ist. Die Frage ist weni-
ger eurozentrisch als japanozentrisch, indem wenigstens implizit Japans eher 
ungewöhnlich schneller Gang zu einer neuen Großmachtsrolle (und zum Rüpel in 
Ostasien) durch umfassende Imitation Europas zum Muster wird. Es gibt vor allem 
zwei Antworten: die Schwäche des chinesischen Staates und der Widerstand des
traditionellen konfuzianistischen Selbstbildnisses Chinas. 

Es kommt hier nicht auf die Frage an, ob es einen so geschlossenen Konfuzia-
nismus jemals und speziell im 19. Jahrhundert gegeben hat, der späte Konfuzia-
nismus ist ein sehr weites Feld von traditionellen Riten über die Neu-
Konfuzianistischen Selbstkultivierungslehren des Mittelalters, die das staatliche 
Prüfungssystem weiter privilegierte, bis zu deren in den Provinzen sehr aktiven 
Rivalen der bevorzugt philologischen Forschung, der an praktischen Problemen 
orientierten Staatskunstschule (die freilich auch stark historisch-philologisch aus-
gerichtet war) und der Neu-Text-Schule, die mit einer esoterischen Deutung der 
konfuzianischen Frühlings- und Herbstannalen eine Lehre von Niedergang und
Erneuerung bieten wollte, deren Bezug auf die Gegenwart und Zukunft der Qing-
Dynastie deutlich ist, aber nicht ausgesprochen werden konnte. Für das chinesi-
sche Schicksal war die Bedeutung einer konservativen konfuzianistischen Partei
in der Regierung wichtiger. Die Regierung war unter der Regentin Cixi und ihren 
Neffen auf dem Thron für fast ein halbes Jahrhundert von zweifelhafter Legitimität 
und deshalb auf Unterstützung einer bei den Beamten populären Partei angewie-
sen. Über das Weltbild der Hofkreise, die sich der neuen Rüstung und den neuen 
diplomatischen Beziehungen widersetzten, wissen wir aus Texten in westlichen 
Sprachen nur wenig, die historische Forschung hat sich mehr für Reformer inter-
essiert und notiert die Opposition gegen Reformen nur als Hintergrund. Wenn wir
lesen, daß gute Regierung besser sei als Geld für Rüstung auszugeben, klingt es 
nach Mengzi oder Xunzi (siehe Bd. I, 120-122), aber wir können die Position die-
ses konservativen Moralismus innerhalb der nie einheitlichen chinesischen Tradi-

355

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tion nicht näher bestimmen. Der Minister Wo Ren (1804-1871) gilt als der promi-
nenteste fremdenfeindliche Staatsmann, unbezweifelt konservativ. Er führte den
Kampf gegen eine Ergänzung des Curriculums um mathematisch-
naturwissenschaftliche Gegenstände (v.a. die Idee, daß Ausländer Lehrer von 
Chinesen werden könnten, erfüllten ihn mit Grausen) und verlor kurzfristig gegen 
die Sprecher der Selbststärkungsbewegung, die für ihr neues Militär und die 
dazugehörige Rüstung ein neues Curriculum benötigten. Aber langfristig siegte
er, weil die Öffentlichkeit der Beamten eher hinter ihm als hinter den Reformern 
stand. Die Standfestigkeit der Konservativen am Hof beruht auf ihrem Verhältnis 
zu einer unsicheren, opportunistischen Dynastie und der literati-Öffentlichkeit, ein
Dreiecksverhältnis das als Krisensymptom niedergehender Dynastien aus der
chinesischen Geschichte gut bekannt ist. Offenbar waren auch in China im 19. 
Jahrhundert die Konservativen mächtig, aber stumm. Zeng Guofan (1811-1872), 
der aus derselben neukonfuzianistischen Schule kam, sogar denselben Lehrer 
wie Wo Ren hatte, wurde dagegen der Anführer der Selbststärkungsbewegung, 
führte mit einer modernisierten Truppe den Krieg gegen die Taiping, förderte 
auch weiter die moderne Rüstung und deshalb die moderne Bildung. Seine Fami-
lienbriefe sind ein Klassiker der konfuzianischen Frömmigkeitsliteratur (und eines 
der wenigen Texte des 19. Jahrhunderts, die im China des 20. Jahrhunderts po-
pulär waren). Aber er sieht keine hierarchische Beziehung zwischen konfuziani-
scher und westlicher Bildung und hat es übernommen, das Vorwort zur chinesi-
schen Übersetzung von Euklids Geometrie zu schreiben. Li Hongzhang (1823-
1901), Zengs Protegé und Herausgeber von dessen gesammelten Werken, eben-
falls ein Heerführer einer modernen Armee und für viele Jahre die zentrale Figur 
in der chinesischen Außen- und Sicherheitspolitik, kommt aus derselben neukon-
fuzianischen Schule, aber er hat sich wohl seit seinen frühen Jahren wenig für 
moralistische Literatur, dafür viel für die Themen der Staatskunstschule interes-
siert. Was freilich alle drei Staatsmänner und Gelehrte vereint: keiner konnte the-
oretisch über die Lage Chinas schreiben; und es gab keine anderen, weniger 
beschäftigte Gelehrte, die es für sie getan hätten. Diese Gelehrten sehen sich
alle als Konfuzianer, aber es gibt nur einen politischen, keinen literarischen Streit 
zwischen den konservativen und den begrenzt modernisierenden Konfuzianern. 
Das könnte eine eher wissenssoziologische Ursache haben: chinesische Beam-
ten-Gelehrte werden zwar für das Erkennen von Reformbedarf ausgebildet, nicht 
aber für das Erkennen von umfassenderen Wandlungsprozessen (das ist, auf
ihre Art, eine Spezialität der im 19. Jahrhundert marginalen Neu-Text-Schule).
Ihre Textgattung sind Denkschriften. Der Übergang von diversen Reformvor-
schlägen zu einer neuen sozialen oder politischen Theorie setzt eine größere
Erschütterung des Systems voraus, als China bis zum Ende des 19. Jahrhun-
derts sich eingestehen mußte. Nach der Niederlage gegen Japan 1895 beginnen 
nicht nur radikalere Reformversuche und dann auch Reformen (selbst die Abschaf-
fung des gesamten traditionellen Prüfungswesens kam noch zur Zeit der Monar-
chie), sondern auch die Rückkehr der großen Abhandlungen, sei es in Fort-
schreibung der Neu-Text-Schule in utopischer Form aus überwiegend chinesi-
schen Quellen bei Kang Youwei (1858-1927, siehe Band I, 122-123) oder Tan 
Sitong (1865-1898), sei es in Fortschreibung der Selbststärkungsbewegung bei 
Yan Fu (1853-1921), der Herbert Spencer, John Stuart Mill und Adam Smith
übersetzte. Yan war Leiter von Li Hongzhangs Marineschule gewesen; daß die

356

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Frage des Aufholens Chinas nicht einfach eine Frage der Technik, sondern der 
politischen und ökonomischen Institutionen war, wußte er seit seiner Ausbildung 
in Greenwich in den 1870er Jahren, als er Gesprächspartner des Botschafters 
Guo Songtao war, aber das konnte in China bis zum Schock von 1895 kein 
öffentliches Thema sein.  

Textsammlung: China‘s Response to the West : a Documentary Survey 1839-
1923 / ed. by Ssu-yü Teng and John King Fairbank. – Cambridge, Mass. 
1954.
Vgl. zum chinesischen Erlernen der internationalen Beziehungen zu europäi-
schen Mächten im Streit zwischen Konservativen und Selbststärkungsbewe-
gung: Mary Clabaugh Wright, The Last Stand of Chinese Conservatism : the
T’ung-Chih Restoration, 1862-1874. – Stanford, Cal. 1957; Immanuel C. Y. 
Hsü, China’s Entrance into the Familiy of Nations : the Diplomatic Phase 
1858-1880. – Cambridge, Mass. 1960; Masataka Banno, China and the West 
1858-1861 : the Origins of the Tsungli Yamen. – Cambridge, Mass. 1964; 
Kwang-Ching Liu, Politics, Intellectual Outlook, and Reform: the T‘ung-wen-
kuan Controversy of 1867, in: Reform in Nineteenth-century China / ed. by 
Paul A. Cohen and John E. Schrecker. – Cambridge, Mass. 1976. – S. 87-
100; Yen-Ping Hao/Erh-min Wang, Changing Chinese Views of Western Rela-
tions, 1840-95, in: The Cambridge History of China, vol. XI. – Cambridge
1980. – S. 142-201 (guter Überblick mit Zitaten pro und kontra Verwestlichung 
aus Kreisen des Hofes und der Gelehrten); Samuel C. Chu, China’s Attitudes 
Toward Japan at the Time of the Sino-Japanese War, in: The Chinese and the
Japanese : Essays in Political and Cultural Interactions / ed. by Akira Iriye. –
Princeton, N.J. 1980. – S. 74-95 (bürokratietheoretische Analyse des chinesi-
schen Unvermögens, sich auf Weltpolitik einzulassen; letztlich war es nicht
ein Problem, die Welt realistisch wahrzunehmen, sondern ein Problem, das 
eigene politische System wahrzunehmen); Shogo Suzuki, Civilization and 
Empire : China and Japan’s Encounter with European International Society. –
London 2009 (Analyse der Desintegration der traditionellen ostasiatischen 
internationalen Beziehungen). Zu Wo Ren, einem echten Konservativen in 
diesen Debatten: Hao Chang, The Anti-foreignist Role of Wo-jen (1804-1871),
in: Papers on China 14 (1960) 1-29; In China‘s Response to the West a.a.O. 
S. 76-79 wird der Streit zwischen Wo Ren und den Reformern, ob Moral 
reicht, dokumentiert. 

Die ungleichen Verträge nach dem ersten und zweiten Opiumkrieg, die einem 
Zugeständnis gleichkamen, daß China nur ein Staat unter Staaten sei, und die
von einem minderzivilisierten Zustand des Rechtes in China ausgehen, waren 
zumindest nach außen das Ende des chinesischen Selbstbildes, die einzige Zivi-
lisation in einer Welt von Barbaren und Semi-Barbaren zu sein. Ab den 1860er 
Jahren mußte China westliche Diplomaten in Peking dulden, in den 1870er Jah-
ren schickte es selber (mit vielen inneren Auseinandersetzungen darüber) Diplo-
maten in westliche Staaten und nach Japan. Den realen Verlust des Tribut-
Imperiums, das die Sonderstellung Chinas symbolisch ausgedrückt hatte, konnte 
es nicht verhindern. 1885 ging der Einfluß in Vietnam verloren, weil ein Eingreifen 
Japans in den Krieg mit Frankreich befürchtet wurde; 1895 ging der Einfluß in
Korea durch die Niederlage gegen Japan verloren. Die Japaner haben rasch 

357

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


begriffen, wie bedrohlich das internationale System sein wird, die Chinesen ha-
ben das Ausmaß der Bedrohung nur mühsam gelernt. Am Ende des Jahrhun-
derts ist das Reich den Forderungen der Mächte hilflos ausgeliefert und die 
Minister können nur noch auf immer neues Appeasement setzen und auf mehr 
Zeit für Selbststärkung hoffen.

Auf die erste Niederlage 1842 reagierte China mit einer Erneuerung der Geogra-
phie. Wei Yuan (1794-1856), gehörte als Gelehrter zur Staatskunstschule, d.h. er 
schrieb nicht zur konfuzianischen Frömmigkeit, sondern konkret gegen Korruption 
und Ineffizienz. 1825 gab er eine Sammlung der Reformschriften der Qing-Zeit 
heraus. Er beriet Beamte in Fragen der Kanäle, Deiche und Salzsteuern und 
schrieb über Ursachen der endemischen Aufstände im Süden Chinas (Ursache 
ist letztlich die geringe Kontrolle durch die Regierung in Peking). Er hat die Neu-
Text-Schule unterstützt, die mit einer esoterischen Deutung der konfuzianischen 
Frühlings- und Herbstannalen eine Lehre von Niedergang und Erneuerung bieten 
wollte. Wei Yuan hat aus dieser Suche nach der verborgenen Lehre des Konfuzi-
us eine Lehre für Reformen gemacht (unausgesprochen eine Lehre, daß die 
Qing-Dynastie ihre beste Zeit hinter sich hat). Sicherheitspolitik hat ihn bereits vor 
dem Opiumkrieg beschäftigt, auch hier geht es um die Vernachlässigung des 
Südens durch die nur an nordchinesischen und mandschurischen Fragen interes-
sierte Dynastie. Er war mit dem Opiumkommissar Lin Zexu befreundet und hat 
von Lin die in dessen Auftrag übersetzten westlichen geographischen und völker-
rechtlichen Texte erhalten, die er in seinem Buch über die internationalen
Beziehungen im südchinesischen Meer verwendete (Haiguo tuzhi, deutsch etwa: 
Illustrierte Abhandlung über die Staaten in Übersee). Das titelgebende Hauptthe-
ma des Buches ist das auf China hin orientierte Tributstaatensystem im Süden, das
die Ming-Dynastie ernst genommen hatte, für das die Qing-Dynastie aber nicht 
mehr viel getan hatte. Wei schrieb bereits länger an diesem Buch, aber der 
Opiumkrieg gibt einen neuen Fokus: Die Staaten am Südchinesischen Meer
müssen gegen die britische Aggression geschützt werden, damit sie zum Schutz 
Chinas beitragen können. Er hat etwas von der Dynamik der britischen Expan-
sion begriffen, aber in der ersten Auflage 1844 wußte er noch nicht einmal, daß 
England eine weltumspannende Macht ist. Sein Muster für die Verhältnisse zwi-
schen diesen Staaten ist noch der historische Widerstand Siams gegen Burma, 
so wie er bei der Küstenverteidigung an den Kampf der Ming-Zeit gegen japani-
sche Piraten anknüpfen will. Das im 18. Jahrhundert nur rituelle Tributsystem wird
bei Wei Yuan zur konkreten Intervention des Hegemons China; aber auch dafür 
nennt er historische Vorbilder. Zivilisationsdiskurse – chinesischer oder westlicher 
Art – gibt es hier nicht, Küstenbefestigung und Verstärkung der innerchinesischen
Kommunikation reichen noch aus, um britische Macht zu bekämpfen. Was auch 
er im Opiumkrieg gelernt hat, ist die überlegene Qualität der englischen Waffen,
da kann er zuweilen wie ein Vertreter der Selbststärkungsbewegung der nächsten 
Jahre klingen, von der Nachrüstung bis zur Notwendigkeit eines Übersetzungsbü-
ros. Aber die Anhänger der Selbststärkung haben gelernt, daß die Nachrüstung
ein komplexer Prozeß ist und man viel Zeit und günstige Umstände braucht, um 
fähig zu werden, es mit den westlichen Mächten aufnehmen können; sie haben 
den Nutzen des Appeasements gelernt. Wei Yuan vertritt das Prinzip Barbaren
mit Barbaren zu bekämpfen, eine alte chinesischer Version der Politik des Mäch-

358

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tegleichgewichts. Aber was er als konkrete Möglichkeiten vorträgt, z.B. einen 
nepalesisch-russischen Zangenangriff auf Indien, sind meist Phantasien einer 
schlechten Geographie. Sein China ist noch eine Art Reich der Mitte mit der Auf-
gabe, Barbaren unter Kontrolle zu halten. Aber in den späteren Auflagen 1847
und 1852 wird das Buch tatsächlich mehr eine Geographie der Welt, sogar das 
Sonnensystem wird behandelt und eine Weltkarte abgedruckt, die korrekt Persien
in der Mitte der Alten Welt zeigt. Das Wort für „Barbaren“ wird 1852 durch das
Wort für „Ausländer“ ersetzt. In der Hundert-Tage-Reform von 1898 war Wei 
Yuan der Klassiker der konservativeren Reformfraktion und sein Buch wurde als 
Lektüre für höhere Beamten vorgeschrieben.

Vgl. Peter M. Mitchell, The Limits of Reformism : Wei Yüans’s Reaction to 
Western Intrusion, in: Modern Asian Studies 6 (1972) 175-204 (Wei als Autor 
der Staatskunst- und der Neu-Text-Schule); Jane Kate Leonard, Wei Yuan 
and China’s Rediscovery of the Maritime World. – Cambridge, Mass. 1984 
(das Haiguo tuzhi als ein umfassender Traktat zur Sicherheitspolitik für Süd-
china); James M. Polachek, The Inner Opium War. – Cambridge, Mass. 1992
(das Haiguo tuzhi als Propaganda für die (eher südchinesische) Kriegspartei 
gegen die (eher nordchinesisch-mandschurische) Appeasement-Partei). Vgl. 
China‘s Response to the West a.a.O. S. 29-35 Auszüge aus seinem Buch. Zu 
Wei Yuans Rolle in der Ausrichtung der Neu-Text-Schule auf Reformen gibt 
es zahlreiche Hinweise bei Benjamin A. Elman, Classicism, Politics, and
Kinship : the Ch‘ang-chou School of New Text Confucianism in Late Imperial
China. – Berkeley, Calif. 1990 (v.a. S. 316-317 Wie Yuans Grundsatzerklä-
rung, daß der Konfuzianismus des chinesischen Altertums in der neuen Zeit 
so wenig Bedeutung haben kann, wie der Kalender für das vorige Jahr im
gegenwärtigen).

Xu Jiyu (1795-1873), etwa gleichaltrig mit Wei Yuan, aber aus einer orthodoxe-
ren neukonfuzianischen Schule und ein erfolgreicherer Beamter (er war Gouver-
neur einer der für die neuen Auslandskontakte wichtigen Küstenprovinzen), war 
Anhänger der Appeasement-Partei der 1840er Jahre, was ihn in den 1850er Jah-
ren zum Rückzug ins Privatleben zwang und in den 1860er Jahren in ein hohes 
Regierungsamt brachte, weil er einer der wenigen Chinesen war, denen die Ver-
treter der westlichen Mächte trauten. In seinem Geographiewerk hat Xu viel syste-
matischer Informationen über den Westen gesammelt als Wei Yuan. Es ist das 
erste Werk in chinesischer Sprache, das die Größen- und Machtverhältnisse der
Staaten der Welt annähernd verläßlich darstellt. Er hat begriffen, daß es nicht nur 
um Schiffe und Kanonen ging, sondern auch um politische und ökonomische 
Organisation, um Wissenschaft und um das Bildungssystem. Aber er hütet sich, 
für China konkrete Reformvorschläge zu machen. Wie er als Konfuzianer damit
zurechtkam, daß der Himmel mehr zivilisierte Länder außer China umfaßte, 
erfahren wir nicht. Das Buch verschwand rasch vom chinesischen Buchmarkt und
wurde erst wieder mit seiner Rehabilitierung 1866 neu aufgelegt. Noch 100 Jahre
später, in der Kulturrevolution, wurde sein Grab als das eines Verräters an China 
geschändet. Vgl. Fred W. Drake, China Charts the World : Hsu Chi-yü and his 
Geography of 1848. – Cambridge, Mass. 1978. 

359

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


So wenig wie die beiden chinesische Parteien – Konservative und Reformer – zu 
einem theoretisch formulierten Zukunftsbild für China kommen konnten, so wenig 
konnten sie in ihrer Funktion als Kriegs- bzw. Appeasement-Partei ein neues 
außenpolitisches Weltbild formulieren. Beide stecken zwischen altchinesischen
Vorstellungen von Tianxia (= „alles unter dem Himmel“) und Anpassung an Erfah-
rungen mit dem Staatensystem des 19. Jahrhunderts fest. Für jenes hat China 
keine neuen Formulierungen mehr gefunden, für dieses noch nicht. Am meisten
fällt auf, wie sehr das altchinesische Weltbild verstummt ist. Natürlich muß man 
nicht annehmen, die chinesischen Machtpolitiker aus zwei Jahrtausenden hätten
dauernd Mengzi gelesen; das waren philosophische Träume von einem Einheits-
reich, als es dieses nicht gab und deshalb entsprechend reich an Normen und 
schwach an Macht, nicht anders als das römische Imperium Dantes (man müßte 
das hier nicht noch einmal erwähnen, wenn neuerdings nicht wieder so viel und
ohne nähere Zeitbestimmungen von Tianxia als dem chinesischem Weltbild die 
Rede wäre, ohne die zunehmende Literatur zu bedenken, die klarstellt, daß in der 
realen chinesischen Geschichte diese Denkfiguren selten die Politik angeleitet 
haben und eher in Krisen niedergehender Dynastien den Normenkontrollan-
spruch der literati demonstrieren). Auch in der Krise der späten Qing gibt es die-
sen wiederkehrenden Konflikt zwischen ideologischer und pragmatischer Außen-
politik. Die Konservativen haben die Moral Chinas/des chinesischen Kaisers der
Unmoral der Mächte gegenübergestellt, aber sie haben keine schlüssige Idee,
wie man der übermächtigen Unmoral begegnen kann. Ihre argumentative Hilflo-
sigkeit zeigt sich, wenn der Minister Wo Ren sich lieber selbst verstümmelt, als in
der neuen Kommission für auswärtige Angelegenheiten zu dienen, oder wenn
seine Anhänger unter den fremdenfeindlichen literati eine Hexenjagd auf Guo 
Songtao, den ersten chinesischen Botschafter in Europa machten, sei es, weil er 
dieses Amt überhaupt angenommen hat, sei es, weil er das britische Rechtssystem
loben kann, oder auch, weil er die Inkompetenz der Gelehrten-Öffentlichkeit aus-
gesprochen hat (trotz seiner hochgestellten Freunde erreichten sie das Ende
seiner Laufbahn und fast die Vernichtung seines Europa-Tagebuches). Wenn die 
Konservativen ein positives Bild einer chinesischen Weltordnung für ihre Zeit be-
sessen haben sollten, eine Tianxia-Idee für das 19. Jahrhundert, ist es den 
Kommentatoren des 20. Jahrhunderts entgangen. Deutlicher sind uns die kon-
servativen literati als Gegner der Appeasement-Politik. Die Historiker betonen
häufig, wie wenig diese literati von der militärischen Schwäche Chinas wußten, 
was gewiß eine der Überlebensbedingungen des chinesischen ancien régime
war. Aber man muß ihre Rolle für die Betonung der Ehre der eigenen Nation, der 
Scham, daß das bevölkerungsreichste Land vor so viel kleineren Ländern ständig
zurückweicht, und für die Annahme, daß eine der Voraussetzungen der Existenz
als Macht die Bereitschaft ist, gegen ausländische Zumutungen notfalls Krieg für
das eigene Recht zu führen. Diese Appeasement-Kritik konnte auf eine eigene 
über 2000jährige Tradition mit eigenen Klassikern zurückgreifen (die „Erniedri-
gung“, die heute im Zentrum des chinesischen historischen Gedenkens steht, war 
keine Neuheit von 1840). Aber wir müssen nicht unbedingt auf diese chinesische 
Tradition zurückgreifen, diese Motive kennen wir aus Europa nicht viel anders, 
und auch dort nicht unbedingt immer im realpolitisch günstigsten Moment. Selbst 
der scheinbar urchinesische Hinweis, daß China einen Ruf zu verlieren hat, wenn 

360

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


es nicht für die Schwachen (gemeint sind die Tributstaaten) eintritt, hört man ähn-
lich im Europa des 19. Jahrhunderts.

Etwas besser kennen wir die Äußerungen der Selbststärkungsbewegung, aber 
von einer Weltordnungsvorstellung für das 19. Jahrhundert erfahren wir hier auch 
nichts. Ihre Ideen sind Teil des Politikprozesses, sie müssen aus den Denkschrif-
ten zusammengesucht werden, vor allem aus den Denkschriften von Prinz Gong 
(dem Mandschu-Prinzen, der am Hof für die neue Außenpolitik zuständig war) oder
Li Hongzhang (der als Vizekönig der nördlichen Küstenregion für die Beziehungen
zu Japan zuständig und nach der Entmachtung des Prinzen Gong auch für den
Verkehr mit den westlichen Mächten unverzichtbar war) in den Auseinandersetzun-
gen in der Regierung über den Nutzen des Völkerrechts, den Aufbau einer Art 
Außenministeriums, die Aufnahme diplomatischer Beziehungen, die Einstellung 
ausländischer Militärs, Techniker und Wissenschaftler und über alle der seit 1870 
sich häufenden internationalen Krisen und Kriege. Zumindest Li Hongzhang hat 
recht schnell die internationalen Beziehungen in einem Staatensystem begriffen.
Er hat einen Begriff von nationalem Interesse anstelle von Pietät, wenn er sich 
fragt, welche Tributstaaten China aufgeben sollte. Er hat einen Begriff von
Machtgleichgewicht, wenn er den Tributstaat Korea auch weiterhin dem japani-
schen Zugriff entziehen will und dafür internationale Verträge Koreas mit westli-
chen Staaten begünstigt. Er hat auch begriffen, daß China selber nur noch erhal-
ten wird, weil die Mächte im Namen der Balance einander den Zugriff auf China 
verweigern. Er täuschte sich freilich darin, daß er glaubte, eine der Mächte könn-
te in einem Krieg auf der Seite Chinas kämpfen – das ist nie geschehen. Wenn
es die Lebenslüge der Konservativen war, die militärische Macht Chinas zu über-
schätzen, war es die Lebenslüge der Reformer zu glauben, China könne einen 
gleichberechtigten Platz im internationalen System einnehmen. Aber Li wußte,
daß die Mächte sich gegen China auch verbünden könnten. Er wußte immer, daß 
die chinesische Rüstung, v.a. der Aufbau der Flotte, ein langfristiger Prozeß war, 
er nannte einmal ein Jahrhundert als Rahmen der Nachrüstung; China brauchte 
dafür eine lange Friedenszeit, viel Geld und vor allem Leute von einer Art, die 
China bisher nicht hatte. Keine der drei Bedingungen trat in ausreichendem Maße 
ein. Li zögerte 1894/95 die unfertige Flotte gegen Japan einzusetzen und verlor 
sie dabei vollständig. Zur chinesischen Tradition gehört nicht nur die Rede von 
China als der einzigen Zivilisation unter dem Himmel, sondern auch die Rede, 
daß China nur einer von vielen Staaten der Erde ist (ein historischer, jetzt aber 
wieder zitierter Autor hatte 81 Staaten gezählt). Eine Annäherung an ein realisti-
sches Bild der internationalen Beziehungen war die Analogie der Gegenwart mit 
der Zeit der kämpfenden Staaten des chinesischen Altertums, die jedem chinesi-
schen Gelehrten der vertrauteste Teil der Geschichte war. In seiner Analyse die-
ser Analogie bemerkt Douglas Howard, daß dies meist kein Bild für das internati-
onale System als Ganzes ist: nur die westlichen Mächte werden mit diesen unmo-
ralischen Staaten verglichen, für das selbstgestärkte China wird dagegen der
traditionelle Platz vorgesehen, in einem künftigen System von Gleichen den 
anderen internationale Moral lehren (Borders of Chinese Civilization : Geography 
and History at Empire’s End. – Durham, N.C. 1996. – S. 222-241 Alternative 
Approaches to World Order). Xue Fucheng (1838-1894), ein Mitarbeiter von Zeng
Guofan und Li Hongzhang und später Botschafter in Europa, war vielleicht der 

361

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


einzige Chinese des 19. Jahrhunderts, der einen Traktat zur internationalen Poli-
tik geschrieben hat (1879, deutsch etwa: Skizze des Managements der internati-
onalen Angelegenheiten). Er stellt fest, daß die Zeit, in der China in Isolation 
regiert werden konnte, vorbei ist. Die europäischen Staaten, haben in einer Situa-
tion des Konkurrenzkampfes Wissenschaft und Technik entwickelt. Auch China 
muß dieses Wissen erwerben, um die klassischen chinesischen Lehren zu 
schützen und auf der Erde zu verbreiten (in: China‘s Response to the West
a.a.O S. 142-143; die Herausgeber teilen sonst leider nur mit, daß sich Xues
Buch mit Japan und Rußland beschäftigt). Da wird die Hoffnung der Selbststär-
kungsbewegung am besten formulieren: man kann diesen Europäern letztlich
nicht zugestehen, daß sie eine vollständige Zivilisation besitzen; sie brauchen 
China.

Für Chinas Weg in die Staatengemeinschaft spielte es eine Rolle, daß man ent-
deckte, daß auch die westlichen Staaten ein Regelsystem zwischen Staaten
kannten. Schon der Opiumkommissar Lin Zexu ließ sich Passagen aus dem Völ-
kerrechtsbuch von Vattel übersetzen und 1864 akzeptierte der Hof die Wheaton-
Übersetzung eines Missionars und beauftragte diesen mit weiteren völkerrechtli-
chen Übersetzungen. Die Darstellungen von „Chinas Eintritt in die Familie der 
Nationen“ haben deutlich gezeigt, wie eine ständige Angst vor immer neuen For-
derungen der Mächte die chinesische Regierung beherrscht. Als Mori Arinori aber 
1876 Li Hongzhang erklärte, daß in den internationalen Beziehungen nicht Ver-
träge entscheiden, sondern Macht (siehe Abschnitt 2.8.5 Japan), ging Li auf sol-
che Töne nicht ein. Botschafter Guo Songtao verwarf in seinem Reisetagebuch
1877 die Analogie zwischen den kämpfenden Staaten des chinesischen Alter-
tums und den westlichen Staaten: Diese sind keine ephemeren Erscheinungen;
sie haben seit zwei Jahrtausenden einen eigenen Weg, eine hohe Kultur und ein 
Völkerrecht entwickelt, das für gerechtes Verhalten belohnt. Es blieb in China 
eine Hoffnung auf das Völkerrecht, die vielleicht eine Transformation des chinesi-
schen Moralismus ist. Die Japaner haben vor allem die Macht gelernt, die Chine-
sen klingen zuweilen, als müßten sie ein internationales System, an dem sie 
beteiligt sind, als eine internationale Gemeinschaft wahrnehmen können, auch 
wenn die westlichen Mächte ihnen dafür wenig Anlaß gaben (und Japan schon 
gar nicht).

Zu den literati-Bewegungen zur chinesischen Außen- und Sicherheitspolitik: 
Lloyd E. Eastman, Throne and Mandarines : China‘s Search for a Policy 
During the Sino-French Controversy 1880-1885. – Cambridge, Mass. 1967;
James M. Polachek, The Inner Opium War. – Cambridge, Mass. 1992; David
Pong, To War or Not to War : Decisions for War in Late Imperial China, 1870-
1900, in: Debating War in Chinese History / ed. by Peter A. Lorge. – Leiden 
2013. – S. 191-236. Zur Geschichte und Traditionsbildung bellizistischer lite-
rati-Öffentlichkeiten in früheren Dynastien vgl. Arthur Waldron, The Great Wall
of China : from History to Myth. - Cambridge 1990. – S. 171-193.
Zur Selbststärkungsbewegung vgl. außer der oben genannten Literatur über
die Streitigkeiten zwischen Konservativen und Reformern: Hellmut Wilhelm, 
The Background of Tseng Kuo-fan’s Ideology, in: Asiatische Studien 3 (1949)
90-100; The First Chinese Embassy to the West : The Journals of Kuo Sung-
t‘ao, Liu Hsi-kung and Chang Te-yi / translated and annotated by J. D. Frod-

362

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sam. – Oxford 1974. – S. XV-LXV (S. 42-43 und 72 Guo Songtaos 
Zurückweisung der Analogie der antiken kämpfenden Staaten oder mittelalter-
licher Barabaren und modernem Staatensystem); David Pong, The Vocabu-
lary of Change : Reformist Ideas of the 1860s and 1870s, in: Ideal and Reality 
: Social and Political Change in Modern China 1860-1949 / ed. by David Pong 
and Edmund S. K. Funk. – Lanham, Md. 1985. – S. 25-61; Li Hung-chang and
China’s Early Modernization / ed. by Samuel C. Chu and Kwang-Ching Liu. –
Armonk, NY 1994; Ma Jianzhong, Strengthening the Country and Enrich the 
People : the Reform Writings of Ma Jianzhong (1845-1900) / transl. and intro-
duced by Paul J. Bailey. – Richmond 1998, v.a. die Einleitung S. 1-37; Kai 
Vogelsang, Feng Kue-fan und sein Chiao-pin-lu-k'ang-i. – Hamburg 2001; 
Benjamin A. Elman, Naval Warfare and the Refraction of China’s Self-
strengthening Reforms in Scientic and Technological Failure, 1865-1895, in:
Modern Asian Studies 38 (2004) 283-326.
Dokumentation der Geschichte der chinesisch-westlichen Beziehungen als 
Zusammenstoß verschiedener Rechtsauffassungen: Hosea Ballou Morse, 
The International Relations of the Chinese Empire. – London 1910-1917 (mit 
suggestiven Titeln der drei Bände: 1834-1860 The Period of Conflict, 1861-
1893 The Period of Submission, 1894-1911 The Period of Subjection). Vgl. 
zur Rezeption von Völkerrecht und Souveränitätsbegriff: Runde Svarverud, 
International Law as World Order in Late Imperial China : Translation, Recep-
tion and Discourse, 1847-1911. – Leiden 2010; Stefan Kroll, Normgenese
durch Re-Interpretation : China und das europäische Völkerrecht im 19. und 
20. Jahrhundert. – Baden-Baden 2012. Skeptisch, daß die Extraterritoriali-
tät der „ungleichen Verträge“ im 19. Jahrhundert als ein so großes Prob-
lem gesehen wurde, wie später von der nationalistischen Historie der Ernied-
rigung: Pär Kristoffer Cassel, Grounds of Judgment : Extraterritoriality and Im-
perial Power in Nineteenth-century China and Japan. - Oxford 2012. 

Wang Tao (1828-1897), der in Shanghai, Hongkong und zuletzt wieder – als Zei-
tungsverleger – in Shanghai lebte (abgesehen von einer Zeit in Großbritannien, 
als er bei der Übersetzung chinesischer Klassiker half), ist ein Produkt der neu-
en Mischkultur der Küstenregionen (zumindest eine Weile war er Christ) und 
nicht typisch für die chinesische Bildungsschicht (seine Prüfungen hatte er nicht 
bestanden). Durch diese Marginalität ist er wichtig geworden für die Bildung 
einer neuen Öffentlichkeit. Außerhalb diplomatischer Kreise war er wohl der 
beste Kenner europäischer Verhältnisse (er las englische Zeitungen). Er hat
eine Geschichte des Deutsch-französischen Krieges und Geschichten Frank-
reichs, Rußlands und der Vereinigten Staaten von Amerika geschrieben, natürlich
aus zweiter Hand, aber die ersten chinesischen Darstellungen Europas, in denen 
nicht doch wieder sofort China das eigentliche Thema ist. Wang vergleicht den 
Westen mit den kämpfenden Staaten des chinesischen Altertums. Das ist bei
chinesischen Autoren nie als Kompliment gemeint, aber ein Weg zu einem realisti-
schen Weltbild. Er sieht die Rolle des Völkerrechts für die Beziehungen der Staa-
ten und sieht, daß das Völkerrecht nicht verläßlich ist, weil die Rechtsposition von 
der Machtposition abhängig ist. Er beachtet Militärmacht, denkt aber noch an die 
Strafe des Himmels (so stellt er Frankreichs Niederlage 1870 als eine Strafe für 

363

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Beteiligung am zweiten Opiumkrieg dar). China hat gründliche Reformen nötig 
und vor allem schnelle, damit es nicht ein drittes Mal Opfer eines westlichen 
Angriffs werde. China muß sich ändern, um sich zu erhalten. Auch für Wang Tao
sind das äußere, einzelne Anpassungen, da denkt er nicht viel anders als die 
hohen Beamten, die die Selbststärkungs-Bewegung anleiten. Aber er begreift
eher (oder spricht eher aus), daß diese Reformen auch Erziehung, Wirtschaft und 
Politisches System erneuern müssen. Diesen Prozeß als einen Zivilisationspro-
zeß zu lesen, kann er noch vermeiden, obwohl er entsprechende japanische 
Theorien gekannt haben wird. Er kann die Japaner loben, daß sie vom Westen 
lernen, und tadeln, daß sie dabei Realpolitik lernen (seine Kritik erinnert an die
Kritik des bewaffneten Friedens im Westen). Obwohl er die gegenwärtige chine-
sische Schwäche zugeben muß, ist er sicher, daß ein reformiertes China wegen 
seiner überlegenen Moral langfristig dem Westen überlegen sein wird. Aber damit 
wird die neue Weltordnung keine chinesische Hegemonie, sondern China zum
Vorbild für moralische Beziehungen zwischen den Staaten. Das ist der Rest der 
konfuzianischen Tradition, der eine Achtung vor dem Krieg verhindert. Vgl. Paul 
A. Cohen, Between Tradition and Modernity : Wang T’ao and Reform in Late 
Ch’ing China. – Cambridge, Mass. 1974. Vgl. China‘s Response to the West
a.a.O. S. 135-140 Texte von Wang, v.a. einen Brief aus der Zeit des Zweiten 
Opiumkrieges 1858-1860, in dem er vor der Illusion warnt, daß China im Macht-
balancespiel der westlichen Mächte mitmachen könnte, dafür halten diese Mäch-
te viel zu sehr zusammen.

2.8.5 Japan
Japan, der einzige Erfolgsfall einer Umstellung auf das europäische Muster eines
Nationalstaates in Asien im 19. Jahrhundert, ist vor seiner unfreiwilligen Einbe-
ziehung in das internationale System 1853 durchaus kein starker Staat gewesen. 
Das Schwergewicht der Macht lag bei lokalen Herren mit ihren Samuraiarmeen,
ein Teil der als japanisch angesehenen Inseln hatten zum Shogunat eher interna-
tionale Beziehungen (Erik Ringmar, Performing International Systems : Two East-
Asia Alternatives to the Westphalian Order, in: International Organization 66
(2012) 1-25 hat vorgeschlagen, das Tokugawa-Japan nicht als einen Staat, son-
dern als ein internationales System zu studieren). Der Weg zu einer strafferen
Einheit und einer Zentralregierung führte über politische Wirren und Bürgerkriege.
Die Regierung des Shoguns befand sich in einem Dilemma: mit den ausländi-
schen Mächten keine Verträge abzuschließen, bedeutete Krieg; die Verträge 
durchzusetzen, bedeutete Bürgerkrieg. Das Shogunat mußte entscheiden, ob die 
Mächte oder die zunehmenden politischen Hoffnungen auf den Kaiserhof die 
größere Gefahr darstellten. Der Weg zum Sturz des Shogunats begann mit terro-
ristischen Übergriffen auf Ausländer, die Revision der ungleichen Verträge wurde
zum Schlagwort der Restauration des Kaisers. Die neue kaiserliche Regierung
begriff schnell, daß eine unmittelbare Revision ausgeschlossen war, nur Selbstzi-
vilisierung konnte Weg zur vollen internationalen Anerkennung sein. Bei ihrem 
Besuch in Berlin belehrte Bismarck die Iwakura Mission, daß nur schwache Staa-
ten sich an das Völkerrecht halten müssen und daß deshalb die Präferenz sein 
müsse, eine Großmacht zu werden. Dieser Realismus kann für Iwakura Tomomi

364

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


keine Überraschung gewesen sein: „Every foreign country tries to become 
another country’s superior…That is why I say, all countries beyond the seas are
our enemies” (1869). In Japan wurde das „Völkerrecht der zivilisierten Staaten“ 
seit 1863 rezipiert. Aber es blieb ein Mißtrauen gegenüber dem Völkerrecht, sei
es bei Politikern und Diplomaten wie Mori Arinori (die wirklichen Fragen der Staa-
ten werden durch Macht entschieden, nicht durch Verträge, sagte er 1876 bei 
seinen Verhandlungen in China) oder bei Publizisten wie Fukuzawa Yukichi (ein 
Dutzend Kanonen ist mehr wert als hundert Bände Lehrbücher des Völkerrechts,
1878). Die Japaner haben die Internationale Gesellschaft von Anfang an für 
etwas Bedrohliches gehalten; sie sind in die internationalen Beziehungen einge-
treten, um Großmacht zu werden. 

Vgl. zum japanischen Erlernen der internationalen Beziehungen zu europäi-
schen Mächten: Marius B. Jansen, Modernization and Foreign Policy in Meiji
Japan, in: Political Development in Modern Japan / ed. by Robert E. Ward. –
Princeton, N.J. 1968. – S. 149-188 (dort S. 158 das Iwakura-Zitat); Conrad
Tolman, From sakoku to kaikoku : the Transformation of Foreign-Policy Attitu-
des, 1853-1868, in: Monumenta Nipponica 35 (1980) 1-19; Michael R. Auslin, 
Negotiating with Imperialism : the Unequal Treaties and the Culture of Japa-
nese Diplomacy. – Cambridge, Mass. 2004 (die Japaner mußten nie solche 
Souveränitätsminderungen wie China akzeptieren; die Rede von den unglei-
chen Verträgen hat symbolische Bedeutung im inneren Machtkampf); Shogo 
Suzuki, Civilization and Empire : China and Japan’s Encounter with European 
International Society. – London 2009; Turau Kayaoğlu, Legal Imperialism : 
Sovereignty and Extraterritoriality in Japan, the Ottoman Empire, and China. –
Cambridge 2010. – S. 66-103 Japan’s Rapid Rise to Sovereignty; Yanagihara 
Masaharu, Japan, in: The Oxford Handbook of the History of International Law 
/ ed. by Bardo Fassbender and Anne Peters. – Oxford 2012. – S. 475-499 (die 
Mori- und Fukuzawa-Zitate S. 487); Douglas R. Howland, International Law 
and Japanese Sovereignty : the Emerging Global Order in the 19th Century. –
Basingstoke 2016.

Japan ist rasch zur expansiven Macht in Asien geworden. Dieser Prozeß, beginnt 
mit der Eingliederung der feudalen Herrschaften in den neuen Nationalstaat und 
setzt sich fort mit Strafexpeditionen gegen Taiwan und Korea, gestützt von mili-
tanten Bewegungen, in denen reaktionäre Samurai-Epigonen und liberale Inter-
nationalisten diffus zusammenarbeiten. Schon das frühere 19. Jahrhundert kann-
te japanische Expansionspläne. Die japanische Einsicht in die Notwendigkeit der 
Verwestlichung begann mit der Angst vor der wachsenden Macht der westlichen 
Staaten. Sato Nobuhiro (1763-1850) legte 1823 den ersten Plan zur Einigung der 
Welt durch japanische Eroberung Asiens vor. Solche Pläne häufen sich nach 
1853 und haben viel mit der Auseinandersetzung um die Macht in Japan zu tun. 
Aber hier wird der Übergang von traditionellen Eroberungsphantasien zu einem 
realistischen Diskurs geleistet. Das außenpolitische Abenteurertum hörte nicht
1868 auf (tatsächlich spielte es gerade in Japan im 20. Jahrhundert noch eine 
große Rolle), aber die Regierung scheute alles, was die Weltmächte alarmieren
könnte. Japan war vor allem an einer Sicherheitszone und an der Verhinderung 
einer westlichen Dominanz in Korea interessiert; erst als Japan das Vertrauen 
verlor, daß China seine Hegemonie nutzten wird, Korea zu Modernisierung zu

365

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


drängen, kam es 1894-95 zum chinesisch-japanischen Krieg, in dem Japan sieg-
te, aber von den Mächten gehindert wurde seinen Sieg voll zu nutzen. 

Vgl. Jansen, Modernization a.a.O. ; Hilary Conway, The Japanese Seizure of 
Korea : 1868-1910 ; a Study of Realism and Idealism in International Relati-
ons. – Philadelphia, Pa. 1960, Neuausgabe 1974; Key-Hiuk Kim, The Last Pha-
se of the East Asian World Order : Korea, Japan, and the Chinese Empire, 
1860-1882. – Berkeley, Cal. 1980; Akira Iriye, Japan’s Drive to Great-Power 
Status, in: The Emergence of Meiji Japan / ed. by Marius B. Jansen. –
Cambridge 1995. – 268-329, ursprünglich 1989 in: The Cambridge History of 
Japan, vol. 5 (eine innengeleitete, sozialimperialistische Deutung; in Iriyes 
Sicht unterscheidet sich Japan darin nicht von anderen Kolonialmächten); 
Robert Eskildsen, Of Civilization and Savages : the Mimetic Imperialism of
Japan‘s 1874 Expedition to Taiwan, in: American Historical Review 107
(2002) 388-418.

Der populärste politische Text der späten Tokugawa-Zeit, Neue Thesen (1825)
von Aizawa Yasushi (1781-1863), kommt aus einer älteren Debatte über die 
Isolierung des Landes. Es ist die erste Artikulation der japanischen Angst, sich 
allein in einer Welt expansiver Staaten zu finden. Aizawa glaubt noch nicht, daß
der Westen militärisch überlegen ist, begreift aber, daß die westlichen Erfolge auf
nationalstaatlicher Organisation und verbreitetem Nationalbewußtsein beruhen. 
Deshalb will er religiöse Geschlossenheit Japans (er ist so antibuddhistisch wie 
antichristlich). Legitim kann nur ein Regime sein, daß nationale Autarkie durch-
setzen kann. Aizawa wollte das Shogunat durch die Einbeziehung der religiösen 
Rolle des Tennos stärken. Nach 1853 wurde sein Buch eine Quelle des Kampfes 
im Namen des Tennos gegen das modernisierende Shogunat. Vgl. Bob Tadashi
Wakabayashi, Anti-foreignism and Western Learning in Early-modern Japan : the 
New Theses of 1825. – Cambridge, Mass. 1986; S. 147-277 Übersetzung der 
Neue Thesen).

Führende japanische Oligarchen haben 1872 und 1892 den Soziologen Herbert
Spencer um Kommentare zur japanischen Verfassung gebeten. Der libertäre
Theoretiker hat ihnen sehr konservative Ratschläge gegeben: Laissez-faire gilt 
erst für die entwickelte Industriegesellschaft und die Parlamentarisierung darf nur 
sehr langsam kommen. Sein Ratschlag zur Bewahrung der Selbständigkeit gegen 
die imperialistischen Mächte unterscheidet sich kaum von den japanischen Ängs-
ten der 1850er und 1860er Jahre: die Ausländer möglichst wenig ins Land lassen, 
ihnen keinen freien Handel einräumen und keine Bergwerke überlassen. Indien
ist ein abschreckendes Beispiel für Souveränitätsverlust. Eine Empfehlung zu 
rüsten und anzugreifen hat der pazifistische Soziologe nicht gegeben. Das sahen
seine japanischen Leser von dem Konservativen Mori über den Liberalen
Fukuzawa bis zu dem Demokraten Tokutomi aber bereits anders.

Vgl. Spencers Brief an Kaneko Kentarō 1892 in: David Duncan, The Life and 
Letters of Herbert Spencer. – London 1908. – S. 319-323; Yamashita Shi-
gekazu, Herbert Spencer and Meiji Japan, in: Japan in Transition : Thought
and Action in the Meiji Era, 1868-1912 / ed. by Hilary Conroy. – London 1984.
– S. 77-95; Alistair Swale, The Political Thought of Mori Arinori : a Study in 

366

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Meiji Conservatism. – Richmond, Surrey 2000; G. Clinton Godart, Spencerism 
in Japan : Booming and Bust of a Theory, in: Global Spencerism : the Com-
munication and Appropriation of a British Evolutionist / ed. by Bernard Light-
man. – Leiden 2016. – S. 56-77 (Spencers Rassenargumente in dieser Kor-
respondenz sind im Abschnitt 4.2.2 referiert).

Fukuzawa Yukichi (1835-1901), Gründer einer Hochschule für Westliche Stu-
dien, Übersetzer sozialwissenschaftlicher Literatur, politischer und kulturpoliti-
scher Publizist, Herausgeber einer Tageszeitung. Vgl. Eine autobiographische
Lebensschilderung (1899, dt. 1973), in der der Samurai von seiner Überwindung 
der stagnierenden feudalen Welt durch westliche Bildung erzählt. Ergänzungen 
zur Biographie: Tamaki Norio, Yukichi Fukuzawa, 1835-1901 : the Spririt of 
Enterprise in Modern Japan. – Basingstoke 2001; Kitaoka Shinichi, Self-
respected Independence of Mind : the Challenge of Fukuzawa Yukichi. – Tokyo 
2017 (japan. Original 2002). Fukuzawa führte das westliche historische Denken in 
Japan ein: es reicht nicht bestimmte Artefakte und Institutionen der Zivilisation zu 
übernehmen, Gesellschaft und Individuen müssen die Stufe der Zivilisation errei-
chen. Es gab innenpolitisch Bedarf: gegen fremdenfeindliche Nostalgie setzt er 
Selbständigkeit der Individuen und Notwendigkeit des Fortschritts zu einer wis-
senschaftlichen Zivilisation, gegen dogmatische naturrechtliche Ableitung einer 
demokratischen Verfassung setzt er allmähliche politische Entwicklung und De-
batten über die angemessenen Institutionen. Seine Rezeption europäischer Zivili-
sationstheorien ist aber vom Primat der Außenpolitik bestimmt. Der frühe 
Fukuzawa tat, als könne es überhaupt keine Vermischung von Vernunft und 
Gewalt geben und als sei die Achtung des Völkerrechts eine Realität. Auch 1875 
hält er am weltgeschichtlichen Weg von der militärischen zur zivilen Gesellschaft
fest, ist aber mehr damit befaßt, die Irrelevanz der Zivilisationstheorie für die
Gegenwart zu betonen. Fukuzawa kennt, wie die meisten europäischen Autoren, 
drei Stadien der Zivilisation: Afrika und Australien sind auf der Ebene der Barba-
rei stehen geblieben, Asien ist halb-zivilisiert, Europa ist zivilisiert, hat aber auch 
noch viel zu lernen. Staaten folgen anderen Regeln als Individuen, das Völker-
recht ist machtlos. Wenn ein Staat in der Zivilisation fortgeschrittener ist, ist es
natürlich, daß er die weniger fortgeschrittenen Staaten kontrollieren will. Zivilisation 
wird zum Vorwand des Westens, den Rest der Erde zu erobern. In der Theorie 
sind alle Staaten gleich, aber tatsächlich können Asiaten den Europäern nicht 
trauen. Frieden durch Freihandel ist eine Täuschung. Solange es Staaten gibt, 
wird ihr Egoismus bestimmen. Auch Japan muß deshalb eigene Interessen ver-
folgen. Das Eigeninteresse gebietet, den Anschluß an die Zivilisation zu suchen. 
Zwar ist es richtig, höhere Ziele für die Menschheit zu suchen, aber zurzeit ist 
nationale Selbsterhaltung das Ziel und Zivilisation das Mittel. Unabhängigkeit ist 
nur in einer dynamischen Zivilisation möglich, nicht in statischer Isolation (An Out-
line of a Theory of Civilization (1875), revidierte Ausgabe der Übersetzung von 
1973 New York 2008, vgl. dort v.a. S. 225-260 A Discussion of our National Inde-
pendence). Fukuzawas Weg zu einem japanischen Imperialismus ist dann nicht
mehr zu stoppen: Alle asiatischen Staaten müssen die Zivilisation übernehmen,
um gemeinsam die Europäer fernzuhalten. Korea ist eine Gefahr, weil es sich 
nicht modernisiert, China ist als Führer Asiens ein Ausfall, Japan muß eine

367

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Führungsrolle übernehmen wegen seines Vorsprungs in der Zivilisation. Er pro-
pagiert eine japanische (d.h. antichinesische) „Öffnung“ Koreas und nach dem
gescheiterten Putsch in Korea 1884 einen Krieg gegen China als Eintrittsbillett in 
die Gemeinschaft der Mächte. Entsprechend begrüßte er den Chinesisch-
japanischen Krieg 1894-95. Nach dem Sieg formuliert er wieder kosmopolitischer: 
Die Zeit des Kampfes kann nur eine zeitweise Verzögerung des Weges zum 
Recht sein, so lange die Welt erst halb-zivilisiert ist. Die wahre Natur des Men-
schen und der Welt ist vernünftig und friedlich.

Vgl. Carmen Blacker, The Japanese Enlightenment : a Study of the Writings 
of Fukuzawa Yukichi. – Cambridge 1964 (zu internationalen Beziehungen dort
S. 122-137 The New Comity of Nations); Albert M. Craig, Fukuzawa Yukichi :
the Philosophical Foundations of Meiji Nationalism, in: Political Development
in Modern Japan / ed. by Robert E. Ward. – Princeton, N.J. 1968. – S. 99-148;
ders., Civilization and Enlightenment : the Early Thought of Fukuzawa Yukichi.
– Cambridge, Mass. 2009. – S. 100-143; Kimitada Miwa, Fukuzawa Yukichi’s 
‚Depature from Asia’ : a Prelude to the Sino-Japanese War, in: Japan’s Mod-
ern Century : a Special Issue of Monumenta Nipponica prepared in Celebra-
tion of the Centennial of the Meiji Restoration / ed. by Edmund Skrzyoczak. –
Tokyo 1968. – S. 1-22; Annette Schad-Seifert, Sozialwissenschaftliches Den-
ken in der Japanischen Aufklärung : Positionen zur ‚modernen bürgerlichen 
Gesellschaft’ bei Fukuzawa Yukichi. – Leipzig 1999; Douglas R. Howland, 
Translating the West : Language and Political Reason in Nineteenth-century 
Japan. – Honolulu 2002.

Tokutomi Sohō (1863-1957) war der führende Publizist der demokratischen 
Bewegung. Sein erstes Buch 1886 beginnt er mit Spencers Unterscheidung der 
militärischen und industriellen Gesellschaft, hat aber bereits gesehen, daß der 
Krieg trotz aller Fortschritte (die üblichen Triumphe von Dampfmaschine, Eisen-
bahn und Telegraph) nicht aufgehört hat. Heute sind die Eroberer nicht mehr 
Barbaren, sondern zivilisierte Staaten. Japan, das eigentlich zur Handelsnation
prädestiniert ist, muß rüsten. Mit Spencer und Cobden versichert Tokutomi, daß 
die Zukunft friedlich sein wird. Aber dieser künftige Frieden kommt in dem Buch 
über das zukünftige Japan nicht vor. Er hat von Spencer gelernt, daß keine Ent-
wicklungsstadien übersprungen werden können und daß in einer Welt kämpfen-
der Staaten keiner allein Friedensmacht sein kann (The Future Japan (1886),
engl. Übersetzung: Edmonton, Alberta 1989). In den 1890er Jahren ist Tokutomi 
bereits auf dem Weg zum Publizisten des militaristischen und imperialistischen
Japans, 1945 wurde er vorübergehend als Kriegsverbrecher eingestuft. 

Vgl. Kenneth B. Pyle, The New Generation in Meiji Japan : Problems of Cul-
tural identity, 1885-1895. – Stanford, Cal. 1969; John D. Pierson, Tokutomi 
Sohō, 1963-1957 : a Journalist for Modern Japan. – Princeton, N.J. 1980; 
Alistair Swale, Tokutomi Sohō and the Problem of the Nation-state in an Impe-
rialist World, in: Nationalism and Internationalism in Imperial Japan : Autono-
my, Asian Brotherhood, or World Citizenship? / ed. by Dick Stegewerns. –
London 2003. – S. 68-88. 

368

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.8.6 Afrika
Das Subsaharische Afrika, eine Ansammlung indigener Staaten, eines Kaiserrei-
ches, das als einziges mit einigen Staaten Asiens verglichen werden konnte und 
als einziges seine Unabhängigkeit verteidigen konnte (Abessinien), diverser euro-
päischer (vor allem britischer) Handelsposten an der Küste und zweier Ansied-
lungen ehemaliger Sklaven in Westafrika (die britische Kolonie Sierra Leone und 
der von den USA aus gegründete freie Staat Liberia), ist in die Weltpolitik richtig 
erst 1884 gezogen worden, als es von den europäischen Mächten in Kolonialop-
tionen aufgeteilt wurde. Das 19. Jahrhundert war in Afrika ein Zeitalter von Krie-
gen und Bildung neuer Staaten, die von Handel und Waffenverkäufen der Euro-
päer an der Küste profitieren konnten; die meisten Kriege in Afrika waren im 19.
Jahrhundert noch Kriege zwischen afrikanischen Staaten. Die europäischen Nie-
derlassungen waren aus logistischen und medizinischen Gründen bis ins späte 
19. Jahrhundert nicht fähig, das Innere Afrikas zu beherrschen. In den Kolonial-
kriegen gibt es noch berühmte europäische Niederlagen. In traditionellen afrikani-
schen Staaten gibt es keinen Diskurs über die Stellung Afrikas in der Welt, der 
uns bekannt wäre (oder, um ein sinozentrisches Urteil zu zitieren: in Afrika fehlen 
Gelehrte, die seine Zivilisation leiten und bewahren, wie der zeitgenössische chi-
nesische Gelehrte Wei Yuan bemerkte). Wir müssen aber davon ausgehen, daß 
auch afrikanische Staaten sich mit einer Art Souveränität gesehen haben und ein 
Völkerrecht mit pacta sunt servanda, aber auch mit einer clausula rebus sic stan-
tibus beachtet haben. Vgl. Robert S. Smith, Warfare and Diplomacy in Pre-
colonial West Africa. – London 1989. Der Wettlauf der Kolonialmächte um Afrika
bringt einen Bedarf an festen Grenzen und Protektoraten über einheimische 
Herrschaften. Afrika hatte eine lange Tradition der Tributabhängigkeit von ande-
ren Staaten und die Kolonialmächte hatten schon lange Gelegenheit, in innere 
Konflikte afrikanischer Staaten einzugreifen, wohl deshalb leisteten die afrikani-
schen Staaten zunächst wenig Widerstand. Der Streit um die nähere Bestimmung 
des Protektoratsverhältnisses führte aber in den 1890er Jahren zu zahlreichen 
Kriegen, die das Ende der Selbständigkeit fast aller afrikanischen Staaten brach-
te. Eine wiederkehrende Ursache dieser Kriege war, daß Kolonialmächte den 
afrikanischen Staaten den Krieg gegen Nachbarn untersagten, was bei diesen auf 
Krieg angelegten Staaten ein Problem sein mußte. Wir haben nur selten Gelegen-
heit die Überlegungen der afrikanischen Eliten kennen zu lernen. Das Königreich 
der Aschanti, ein Sklavenexportstaat, der große Teile des heutigen Ghana domi-
nierte, hatte sich in mehreren Kriegen gegen die Briten behauptet, wurde aber 
1874 geschlagen und verlor die Macht über seine Vasallen. Die Briten, die immer 
wieder um Eingriffe in Thronwirren der Aschanti gebeten wurden, gewannen zu-
nehmend den Eindruck, daß diese keine Macht mehr waren, sondern eine Gefahr, 
weil französische oder deutsche Einmischung drohte. König Agyeman Prempeh
hat mehrfach Darstellungen des Status seines Landes formuliert: Als die Briten 
1891 ein Protektorat forderten, antwortete er mit einer Souveränitätserklärung, 
daß sein Königreich ein unabhängiges Königreich sei, das mit allen Weißen 
freundschaftliche Kontakte unterhalte. 1894 mußte er die Vision für das Land
genauer formulieren: „a prosperous, substantial, and steady position as a great 
farming and trading community such as it has never occupied hitherto, and that 
the trade between your Protectorate (of the Gold Coast) and my Kingdom of Ashanti 

369

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


may increase daily to the benefit of all interested in it.“ Diese Idee eines Handelsstaa-
tes geht bereits auf Aschanti-Berater mit englischer Bildung zurück. Die Idee war 
dringend nötig geworden, denn ein Grund für die britische Intervention 1894 war, 
daß die Aschanti sich nicht an das Kriegs-Verbot von 1874 gehalten hatten (der
König hatte es gegen die Häuptlinge nicht durchsetzen können). Als die Briten ihn 
1896 absetzten, verhinderte er Widerstand dagegen mit der Begründung, daß die 
Aschanti die Engländer brauchen, weil nur mit deren Hilfe die dauernden Bürger-
kriege beendet werden konnten. Vgl. Otumfuo, Nana Agyeman Prempeh I., The
History of Ashanti Kings and the Whole Country itself’ and other Writings. –
Oxford 2003 (Agyeman Prempeh I war 1924-1931 erneut König für einen Rest 
des nun unter britischer Herrschaft stehenden Landes; seine Erinnerungen hatten 
auch einen apologetischen Zweck). Mehr wissen wir nur von den Vorstellungen 
von Liberianern mit amerikanischer und englischer Bildung (Liberia war von ame-
rikanischen freien und freigelassenen Schwarzen gegründet worden).

Alexander Crummell (1819-1898), aus einer freien schwarzen Familie in New 
York, episkopaler Geistlicher, studierte in England Geschichte, 1853 bis 1873 als 
Geistlicher und Hochschuldozent in Liberia, nach der Rückkehr nach New York 
Geistlicher und Engagement für höhere Bildung für Schwarze in den USA. 
Crummell betont in angelsächsischer Art die Leistung der germanischen Völker,
die der Welt Recht und Wissenschaft und Kunst gebracht haben und die christli-
che Religion verbreitet haben und durch Handel und Missionen weltweit wirken. 
Juden, Griechen und Römer sind als Völker verschwunden, aber ihr Geist formt
weiter Religion, Kultur und Politik. Die Angehörigen von Völkern haben eine 
Pflicht sich als Menschen zu kultivieren, um zur Gesamtkultur der Menschheit 
beitragen zu können. „The world needs a higher type of true nationality than it 
now has“ (The Duty of a Rising Christian State to Contribute to the World’s Well-
Being and Civilization (1855), in: The Future of Africa : Being Addresses, Ser-
mons, etc., etc. Delivered in the Republic of Liberia. – New York 1862. – S. 55-
102, Neudruck 1969). Crummell gilt als ein Pionier des Pan-Afrikanismus (und ist 
gewiß der wortreichste seiner Pioniere im 19. Jahrhundert), aber seine Idee ist 
die europäische Zivilisationstradition christlicher Völker ernsthaft universal genom-
men. Das Zurückbleiben Afrikas liegt an fehlenden Kontakten zur der Weltgesell-
schaft. Sklaverei und Mission waren Werkzeuge der Vorsehung, diesen Kontakt 
herzustellen. Der Tacitus-Kenner sieht Großbritannien in der Rolle Roms und 
Afrika in der Rolle der britischen Stämme. In einer Rede zum Nationalfeiertag
wendet er sich gegen das Gerede, Liberia solle besser eine amerikanische Kolo-
nie werden: Die neue Freiheit in Afrika soll nicht schon aufgegeben werden. Aber 
ein amerikanisches Protektorat mit Entwicklungshilfe und Schutz durch die ame-
rikanische Marine wäre willkommen (Our National Mistakes and the Remedy for 
Them (1870), in: Alexander Crummell, Africa and America : Addresses and Dis-
courses. – Sprigfield, Mass. 1891. – S. 165-198). Crummell kehrte 1873 nach 
Amerika zurück, als Liberia ihm wie ein failed state vorgekommen sein mußte. Er 
begrüßte die Anfänge der europäischen Vormundschaft über Afrika im Namen
des Kampfes gegen Sklaverei und hat nur einen Vorwurf: England hat seine 
Pflicht versäumt, 1868 Abyssinien und 1874 die Aschanti-Staaten zu erobern 

370

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(Address before the American Geographical Society on the King of Belgium’s 
Congo State (1877), in: Africa and America a.a.O. S. 307-323). 

Vgl. Wilson Jeremiah Moses, Alexander Crummell : a Study of Civilization and
Discontent. – New York 1989 (apologetisch); Kwame Anthony Appiah, In My 
Father’s House : Africa in the Philosophy of Culture. – London 1992. – S. 1-42 
The Invention of Africa (versucht Crummels Begriffe christlicher Geschichts-
theologie in Begriffe des Rassismus zu übersetzen); Tunde Adeleke, UnAfri-
can Americans : Nineteenth-century Black Nationalists and the Civilizing Mis-
sion. – Lexington, Kt. 1998. – S. 70-91 Alexander Crummell : Religious, Moral,
and Cultural Legitimation of Imperialism (nimmt ihm übel, daß er Sklaverei 
und Mission als Wohltaten der Vorsehung zählen kann). Moses und Adeleke 
streiten über eine Einsicht, die Crummell Barthold Georg Niebuhr, dem Begrün-
der der modernen Geschichtsforschung, verdankt: „there is not in history the
record of a single indigenous civilization.“

Edward Wilmot Blyden (1832-1912), aus einer schwarzen Familie der däni-
schen Karibikinsel Saint Thomas, seit 1850 in Liberia, Geistlicher, Erzieher, Jour-
nalist, Diplomat und gelegentlich Außen- oder Innenminister; zuletzt in einer sei-
ner häufigen Exilzeiten in der britischen Kolonie Sierra Leone Director of Muslim 
Education. Blyden war beeindruckt von den heidnischen und islamischen Staaten 
Afrikas und versuchte die christlichen Ex-Sklaven an der Küste Liberias und Sier-
ra Leones zur Integration mit dem Hinterland zu bewegen. Der Islam hat eine 
starke Bedeutung für freie Afrikaner, denn das Christentum steht im Rufe, Religi-
on der Sklaven zu sein. Freilich kann der Islam eine zivilisierende Rolle nur dort 
haben, wo über die Entwicklungen im Rest der Welt nichts bekannt ist (seine Auf-
sätze seit 1871 gesammelt in: Christianity, Islam and the Negro Race. – London 
1887, Neudruck Edinburgh 1967). Die Notwendigkeit eines mit dem Hinterland 
integrierten Groß-Liberia wird antikolonial begründet: Nur wenn die Siedler ein 
wirkliches Land repräsentieren, können sie in der Welt der Staaten einen Platz 
beanspruchen und die Europäer fern halten (vgl. die Rede zum Nationalfeiertag 
Liberia as a Means, Not an End (1867), in: Black Spokesman : Selected Published 
Writings of Edward Wilmot Blyden. – London 1971. – S. 81-84). Die Politik des 
späten Blyden ist ganz durch den Kolonialismus bestimmt. Die schwarzen Siedler 
aus Amerika haben in ihrer Vermittlungsaufgabe versagt und sind in einer Welt,
die einerseits von indigenem afrikanischen Spriritualismus und andererseits von
europäischen materiellen Zielen und Können bestimmt ist, überflüssig. Nach dem 
Berliner Kongreß hofft er auf eine amerikanische Intervention gegen die Auftei-
lung Afrikas. Dann konspiriert er mit Großbritannien und Frankreich über ein Pro-
tektorat. Er setzt auf Englands selbstlosen Imperialismus, zieht eine französisch-
englische Doppelherrschaft einem Krieg vor, eine deutsche Präsenz in Westafrika 
will er unbedingt verhindern. Er hofft, daß die Europäer Afrika entwickeln – aber 
gemäß afrikanischer Gesellschaftsordnung und mit Afrikanern an verantwortli-
chen Stellen (in Black Spokesman stehen dazu mehrere kurze Schriften, die in 
Lynchs Blyden-Biographie abgedruckten Briefe sind instruktiv). Der späte Blyden 
preist die indigene afrikanische Kultur („We and not I, is the law of African life“). 
Er spricht das Scheitern seiner eigenen Generation aus: Die jungen Afrikaner
müssen vor dem Schicksal einer europäischen Bildung gerettet werden, Organi-

371

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sation für Industrie, Bildung und Religion war keine Lösung, sie verletzt das 
Gesetz des Afrikanischen Lebens, weil sie nur „plural egotism“ ist (African Life 
and Customs. – London 1908). Es ist das alte antiwestliche Programm, wie es 
seit den Slawophilen bekannt ist; in Afrika ist er Vorläufer für Negritude und „Afri-
kanischer Philosophie“ geworden. Aber der alte Erzieher und Diplomat teilt den 
politischen Nationalismus seiner Schüler nicht und hat keine Theorie einer eige-
nen internationalen Ordnung für Afrika mehr. Seine afrikanische Kultur hat zur 
Voraussetzung, daß Afrika keine eigenen Armeen und Flotten unterhält. Er 
braucht Europas „imperial and scientific help“, um sein spirituelles Afrika zu erhal-
ten. Blyden ist der erste afrikanische Denker der „indirect rule“ (in einem seiner 
letzten Texte kann er noch die Weise loben, wie deren künftiger Protagonist Fre-
derick Lugard Nigeria erobert hat).

Vgl. Hollis R. Lynch, Edward Wilmot Blyden : Pan-Negro Patriot ; 1832-1912.
– London 1967; V. Y. Mudimbe, The Invention of Africa : Gnosis, Philosophy,
and the Order of Knowledge. – Bloomington, Ind. 1988. – S. 98-134 (präsen-
tiert Blyden verständlich, aber ohne Sinn für den Imperialismus, der für Blyden 
real existierte – die deutsche Gefahr); Teshale Tibebu, Edward Wilmot Blyden 
and the Racial Nationalist Imagination. – Rochester, NY 2012.

372

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23 - am 20.01.2026, 00:26:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	2.1  Einleitung
	2.1.1  Völkerrecht
	2.1.2  Militärautoren
	2.1.3  West-Ost/Nord-Süd
	2.1.4  Rassentheorien

	2.2  Frankreich
	2.2.1  Demokraten
	2.2.2  Liberale
	2.2.2.1  Alexis Clérel, comte de Tocqueville
	2.2.2.2  Lucien-Anatole Prevost-Paradol
	2.2.2.3  Émile Ollivier

	2.2.3  Konservative
	2.2.3.1  Ernest Renan

	2.2.4  Bonapartisten
	2.2.5  Völkerrecht
	2.2.6  Militärautoren
	2.2.7  Kolonialautoren

	2.3  Großbritannien
	2.3.1  Liberale und Demokraten
	2.3.1.1  John Stuart Mill
	2.3.1.2  Walter Bagehot
	2.3.1.3  Frederic Harrison
	2.3.1.4  Sir James Fitzjames Stephen, 1st Baronet
	2.3.1.5  Sir John Robert Seeley
	2.3.1.6  John Emerich Edward Dalberg-Acton, 1st Baron Acton

	2.3.2  Konservative
	2.3.3  Völkerrecht
	2.3.3.1  Mountague Bernard
	2.3.3.2  Vere Henry, Baron Hobart
	2.3.3.3  Sheldon Amos
	2.3.3.4  Thomas Joseph Lawrence
	2.3.3.5  Sir Henry Sumner Maine

	2.3.4  Militärautoren
	2.3.5  Kolonialautoren

	2.4  Vereinigte Staaten von Amerika
	2.4.1  Francis Lieber
	2.4.2  John Fiske
	2.4.3  Völkerrecht

	2.5  Deutschsprachiger Raum
	2.5.1  Konservative
	2.5.1.1  Leopold [von] Ranke
	2.5.1.2  Otto von Bismarck
	2.5.1.3  Heinrich von Treitschke
	2.5.1.4  Constantin Frantz

	2.5.2  Liberale
	2.5.2.1  Carl Wenzeslaus Rodeckher von Rotteck
	2.5.2.2  Johann Gustav Droysen
	2.5.2.3  Constantin Rößler

	2.5.3  Demokraten
	2.5.3.1  Arnold Ruge
	2.5.3.2  Julius Fröbel

	2.5.4  Völkerrecht
	2.5.4.1  Karl Theodor Pütter
	2.5.4.1  August Wilhelm Heffter
	2.5.4.2  Johannes Baptista Fallati
	2.5.4.3  Heinrich Bernhard Oppenheim
	2.5.4.4  Carl Baron Kaltenborn von Stachau
	2.5.4.5  August von Bulmerincq
	2.5.4.6  Robert [von] Mohl
	2.5.4.7  Friedrich Adolf Trendelenburg
	2.5.4.8  Adolf Lasson
	2.5.4.9  Karl Viktor Fricker
	2.5.4.10  Franz Freiherr von Holtzendorff

	2.5.5  Militärautoren
	2.5.5.1  Helmuth [Graf] von Moltke
	2.5.5.2  Colmar Freiherr von der Goltz
	2.5.5.3  Wilhelm Rüstow

	2.5.6  Kolonialautoren

	2.6  Italien
	2.6.1  Giuseppe Mazzini
	2.6.2  Völkerrecht
	2.6.2.1  Pasquale Stanislao Mancini
	2.6.2.2  Terenzio Mamiani della Rovere, Conte di Sant’Angelo in Lizzola


	2.7  Rußland
	2.7.1  Fjodor Michailowitsch Dostojewski
	2.7.2  Konstantin Nikolajewitsch Leontjew
	2.7.3  Völkerrecht
	2.7.3.1  Fjodor Fjodorowitsch Martens (Friedrich Fromhold von Martens)


	2.8  Peripherie
	2.8.1  Lateinamerika
	2.8.2  Islamische Welt
	2.8.3  Indien
	2.8.4  China
	2.8.5  Japan
	2.8.6  Afrika


