Gritt Klinkhammer, Anna Neumaier

RELIGIOSE
PLURALITATEN

Umbriiche in der Wahrnehmung

religioser Vielfalt in l]eutschlaml

[transcript] Religionswissenschaft

14.02.2026, 191919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gritt Klinkhammer, Anna Neumaier
Religigse Pluralititen —
Umbriiche in der Wahrnehmung religioser Vielfalt in Deutschland

Religionswissenschaft | Band 18

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gritt Klinkhammer (Dr. phil.), geb. 1965, ist Professorin fiir Religionswissenschaft
mit dem Schwerpunkt qualitative Religionsforschung, Theorie der Religion und
Islam in Europa an der Universitit Bremen. Neben Forschungen zu Begegnungen
zwischen MuslimInnen und ChristInnen und ihren Folgen beschiftigt sie sich mit
unterschiedlichen Themen islamischen Lebens in Deutschland (Sufismus, islami-
sche Verbinde, Salafismus u.a.).

Anna Neumaier (Dr. phil.), geb 1982, leitet das Kompetenzzentrum »Digitale re-
ligiose Kommunikation« an der Ruhr-Universitit Bochum. Ihre Schwerpunkte
in Forschung und Lehre umfassen Religion und digitale Medien, gegenwirtige
Religiositit, Sikularisierung und Pluralisierung in Deutschland, qualitative Reli-
gionsforschung, religiose Vergemeinschaftung und Autoritit.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gritt Klinkhammer, Anna Neumaier
Religiose Pluralitaten - Umbriiche in der
Wahrnehmung religidser Vielfalt in Deutschland

[transcript]

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) und die Universitit
Bremen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e]

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet
aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen fin-
den Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederver-

wendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@
transcript-publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

© 2020 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5190-4

PDF-ISBN 978-3-8394-5190-8
https://doi.org/10.14361/9783839451908

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

VOIWOI .o 7
Lo Einleitung... ..o 9
1.1 Theoretische Konzeptionen religidser Pluralisierung in der Moderne ................. n
1.2 Religi6se Pluralisierung in Deutschland: Asymmetrien und Ungleichzeitigkeiten . 16
1.3 Empirische BefUnde .....ccoeeeeeiiiieeiiiicceeec e 20
1.4 Forschungsfragen und Aufbau der Studie ........cocceereiiinieniiiiniienieeeeee 28
2. Methodik der Studie ................cooiiiiiiiiii 33
2.1 Methodologische Voriiberlegungen: Zur Verwobenheit von Biografie, Diskurs

UNG TdeNtitEL....ooiiiiiiii 33
2.2 Methodische Anlage der StUdie .........eeerereeiiiiiiieniee e 40
3. Interreligioser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitét. ... 49
3.1 Uber die Entwicklung des interreligidsen Dialogs in Deutschland.................... 50
3.2 Empirische Befunde: Handlungsformen und Motive der Teilnahme ................... 54
3.3 Teilnahme an interreligidsen Aktivitaten als Wahrnehmung und Umgang mit

religifser VIElfalt ........eeeeiieee e 62
3.h ZWISCRENTAZIT....coveiiiiieiie e 82
4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland - eine zeitgeschichtlich-

diskursive Ordnung ... e 87
4.1 Diskurse tber die Wahrnehmung religiéser Pluralitdt .............ccoocoeverncieeenns 9
4.2 Wahrnehmungen religiéser Pluralitat: Eine generationale Ordnung.................. 155
5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat................................. 191
5.1 Konzeptuelle Voriiberlegungen: Von Identitat als analytischer Kategorie zu

ihrer konstitutions- und diskurstheoretischen Auflasung ..........ccooceveeveennneee 191

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 »Das soll man jetzt nicht sagen« - Uber diskursive Vorordnungen und

Sagbarkeitsgrenzen rund um religidse Identitat..........cccceeeeiiiieeniieeennnnen. 200
5.3 Religidse Identifikation und Abgrenzung angesichts religidser Pluralitét -

eine empiriegeleitete AUSarbeitung.........coovuveeenniiiienniieeiicceeeeeen 207
5.4 ZWISCRENTAZIT..ceeeeeiee e 240
6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland................ 249
6.1 Rickblick: Die qualitative Untersuchung der Wahrnehmung religidser Pluralitat 249
6.2 Ein gegenstandsbegriindetes Modell der Wahrnehmung religidser Pluralitat..... 252
6.3 Theoretische Beziige des MOdellS ......cooouveeieniiieeiiiieieeieeeec e 267
6.4 Schluss und Ausblick: Religidse Pluralitét sind religidse Pluralitaten............... 270
Literaturverzeichnis.................cooiiiii 275
ONIINE-LITBIATU ettt ettt e e et e e s eee e 290
FIIMVEIZEICANIS ... .veeeitit et 291
ANRANG ... s 293
Anonymisierte Liste der in der Arbeit zitierten Interviewpartnerlnnen.................... 293
Liste der TransKriptionSKUrzZel...........veveeeeeiiiiiiieieeeeeiiriiiieeeee e 293

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Die Idee »religiser Pluralitit« als eine imaginire Einheit in der religiésen
Vielheit ist vielfach prisent — im Rahmen des empirischen Feldes interreli-
gidser Begegnungen, im Bereich des Politischen, aber auch in religionssozio-
logischen Statistiken und Makrotheorien. Unser Anliegen mit diesem Buch
ist es, dieser Idee auf den Grund zu gehen, indem wir sie aus der subjek-
tiven Perspektive Einzelner und aus dem empirischen Feld heraus in den
Blick nehmen, und von dort aus nach ihrer Wahrnehmung, Verarbeitung und
Wirkmachtigkeit fragen. Das Vorhaben baut dabei auf unsere je eigenen For-
schungsarbeiten zu inter- und intrareligiésen Kontakten auf.

Wie die meiste Forschung an etwas komplexeren Gebilden war auch diese
ein mehrjihriges Projekt. Angefangen haben wir Ende 2014, beendet war der
erste Durchgang durch Erhebung und Auswertung des Datenmaterials Ende
2018, die Verschriftlichung dann im Frithjahr 2020. Dabei war der Austausch,
den wir als zwei Forscherinnen und Autorinnen untereinander hatten, sehr
anregend, aber nicht unbedingt immer projektverkiirzend. Hinzu kam, dass
Parallelprojekte, Lehre und akademische Selbstverwaltung ebenso wie Eltern-
zeit und Umziige nicht immer nur nebenbei zu erledigen waren.

Dass wir (dennoch) unser Projekt abschlief}en konnten, ist auch unter-
stiitzenden studentischen Hilfskriften und Kolleglnnen zu verdanken. Un-
ser Dank gilt insbesondere unserer zeitweiligen Interpretationsgruppe: Lau-
ra Dickmann, Louisa Girod, Lucie Gott, Anne Kauhanen, Petra Klug und Till
Peters. Die Transkriptionen haben Nele Albers, Louisa Girod, Lucie Gott, Ma-
deleine Langkabel und Theresa Ziersch vorgenommen. Und fir die Durch-
sicht des Manuskriptes nach Tippfehlern und Lesbarkeit in den letzten recht
betriebsamen Wochen vor der Abgabe sind wir Petra Klug, Nela Hiille, Dana
Nguyen, Lara-Jil Walenziak und Thorsten Wettich sehr dankbar.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

Aufierdem mochten wir unseren InterviewpartnerInnen dafiir danken, dass
sie sich neben ihrem oft zeitintensiven Engagement im interreligiésen Aus-
tausch auch noch Zeit fiir uns genommen haben und bereit waren, Auskunft
zu geben. Ohne diese Offenheit wire eine solche Arbeit nicht denkbar.

Last but not least: Solche Arbeiten nétigen vor allem in der (langen) Endpha-
se auch den Familien, insbesondere den Partnern manches ab — Frederik und
Tomas haben in mancherlei Hinsicht immer wieder grenzenlose Geduld und
Unterstittzung bewiesen und so entscheidend zum Entstehen der Arbeit bei-
getragen.

Die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) hat das Forschungsprojekt so-
wie seine Printveréffentlichung finanziert. Die Open-Access-Veroffentlichung
wurde durch die Universitit Bremen finanziell ermdglicht. Auch hierfir
mochten wir uns bedanken.

Bremen und Bochum, im Mdrz 2020
Gritt Klinkhammer & Anna Neumaier

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Globalisierung, sei sie nur medial oder auch durch Waren- und Migrationsbe-
wegungen vor Ort erlebbar, ist nicht mehr aus unserem Alltag wegzudenken.
Mit sich bringt sie die Erfahrung von Vielfalt und Pluralitit: Mit nur einem
Mausklick sind wir nahezu iiberall auf der Welt, sehen Bilder und Geschich-
ten aus allen Winkeln der Erde, bestellen uns Waren von der anderen Seite
des Globus und sehen, dass Nachbarn, Bekannte, FreundInnen oder Kolle-
glnnen andere Feste feiern, unbekannte Gerichte zubereiten, andere Tradi-
tionen pflegen, unterschiedliche Muttersprachen sprechen und auf ganz un-
terschiedlichen Kontinenten aufgewachsen sind. Gleiches gilt in Bezug auf
Religion: Nicht nur, dass wir uns vom heimischen Schreibtisch oder Sofa aus
itber nahezu alle Formen von religidsen Traditionen informieren und aus-
tauschen koénnen, auch vor Ort wichst ein vielfiltiges Angebot fiir religiose
Bediirfnisse, lassen sich Gemeinden und Gemeinschaften von einer grofRen
Anzahl von religiésen Traditionen in fast allen gréfReren und auch kleineren
Stidten finden.!

Ungleich weniger offensichtlich ist, wie diese Entwicklungen im Einzel-
nen erfahren und bewertet werden. Studien zeigen, dass die religigse Viel-
falt in beiden Teilen Deutschlands etwa zu gleichen Teilen als sowohl kultu-
relle Bereicherung (West 61%, Ost 57 %) als auch als Ursache fur Konflikte
(West 65 %, 59 %) gesehen wird (vgl. Pollack/Miiller 2013: 36). Gleichwohl sol-
che quantitativen Meinungsbilder ein erstes Bild ergeben, verraten sie den-
noch kaum etwas dariiber, woher solche Einstellungen rithren, wie Menschen
konkret Pluralitit erfahren, und was diese Erfahrung mit ihnen macht.

An genau diesen Fragen setzt die vorliegende Studie mit einer qualita-
tiven Untersuchung der Pluralititserfahrung auf der Ebene von Individuen

1 Siehe dazu z.B. die vorhandenen Uberblicke zu Religionen in Stidten: Ruttmann 1995,
Meier-Hiising/Otten 2003 u.a.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

und mit besonderem Bezug auf Religion an. Mit Blick auf Deutschland zeigt
sich hier zunichst eine unklare Gemengelage. Einerseits hat, entgegen einer
in gesellschaftlichen Diskursen immer wieder wahrnehmbaren starken Skep-
sis bis hin zur Ablehnung eines konkreten und dauerhaften Miteinanders mit
religiés >Fremdens, die Vielfalt religiéser Traditionen, Ideen und Praktiken
durchaus zugenommen, etwa in Form der westlichen Aneignung des Reinkar-
nationsglaubens, der Aufnahme des Zen in christliche Exerzitien oder von in-
dischem Yoga, Heilsteinen und buddhistischen Meditationstechniken in un-
sere Alltagskultur. Andererseits nehmen lingst (noch) nicht alle Menschen die
Pluralitit in unserer Gesellschaft viel mehr als medial vermittelt wahr. Das
heifdt auch, dass die Pluralititsannahmen, die in der Regel aus makrosozio-
logischen quantitativen Studien abgeleitet werden, notwendig differenziert
werden miissen (siehe z.B. Pollack/Tucchi/Ziebertz 2012). Die Religionswis-
senschaftler Markus Hero und Volkhard Krech haben dazu den kritischen
methodischen Einwand formuliert, dass aus der statistischen Beobachtung
religioser (gemeindlicher) Pluralisierungsprozesse in einem Land

»keinesfallsaufeine gleichlaufige Veranderung subjektiver Wahrnehmungs-
und Aneignungsweisen geschlossen werden darf — weder im Sinne einer
Haltung des Wahlens und Aussuchens, noch im Sinne eines >kognitiven
Drucks< oder eines >Plausibilitatsverlustes«< (Berger), der durch die Ange-
botsvielfalt hervorgerufen wird« (Hero/Krech 2012: 153).

Diese Beobachtung wird von der internationalen Vergleichsstudie des
»Religionsmonitors« der Bertelsmann-Stiftung, die religise Vielfalt, ihre
Ausdrucksformen und Folgen in unterschiedlichen gesellschaftlichen Zusam-
menhingen (wie Arbeit, Familie, Freundschaftskreis, aber auch Wertebezug
der Einzelnen) statistisch ergriinden will, gestiitzt:

»Mit welchen Werthaltungen und Einstellungen der Menschen welche kon-
kreten Formen religioser Netze einhergehen, istinsgesamt wenig eindeutig.
Tatsichlich zeigen sich nur wenige statistisch belastbare Zusammenhange,
und die, die sich finden lassen, legen nahe, dass religios briickenbildendes
Sozialkapital je nach Beschaffenheit des gesellschaftlichen Kontexts unter-
schiedliche Werte beférdert oder voraussetzt« (Traunmiiller 2014, 86).

2 Traunmller resiimiert zudem, dass zwar beobachtet werden kénne, dass »religiose-
re Sozialbeziehungen [..] in der Regel auch religiés homogener« sind, aber dennoch
nicht statistisch nachgewiesen werden kénne, ob die »religiose Vielfalt« der Sozial-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Diese Unschirfe quantitativer Religionsforschung in Bezug auf mikrosoziale
Prozesse macht deutlich, dass detaillierte empirische Untersuchungen zum
Zusammenhang von wahrgenommener religiéser Pluralitit und religioser
Identitit noch ein grofies Forschungsdesiderat darstellen: Wie verhilt sich
das statistische Vorhandensein religioser Pluralitit zu ihrer tatsichlichen
Erfahrung? Wie wird die erfahrene religiése Vielfalt im eigenen Umfeld
bewertet? Und welche Konsequenzen ergeben sich daraus etwa fiir die
Religiositit der Betreffenden? Die vorliegende Studie soll einen Beitrag
zur Beantwortung dieser Fragen leisten, indem sie die subjektiven Wahr-
nehmungsweisen von religiéser Pluralitit bzw. ihre identititsbezogene
Verarbeitung qualitativ-empirisch untersucht. Sie schlieft damit nicht nur
an die schon genannten statistischen Forschungen an, sondern auch an reli-
gionssoziologische Debatten der letzten Dekaden rund um die Konsequenzen
religiéser Pluralisierung. Sie wendet sich diesen Fragen und Positionen aber
weder quantitativ noch makrotheoretisch zu, sondern fokussiert auf Plu-
ralititserfahrung, indem sie erstens an biografischen Erfahrungen ansetzt,
zweitens (durch den Fokus des Samples auf Engagierte im interreligiésen
Dialog) auf den sozialen Nahbereich blickt - gleichwohl im Verlauf der
Studie bald deutlich wurde, dass dieser soziale Nahbereich lingst nicht
nur durch face-to-face-Erfahrungen bestimmt wird, sondern weitere Quer-
verbindungen zu zeithistorischen Ereignissen und translokalen Diskursen
aufweist.

Im Folgenden dieser Einleitung wird ein kurzer Uberblick iiber den For-
schungsstand zu eben jenen allgemeinen Bezugsfeldern unserer Fragestel-
lung entfaltet: den grundsitzlichen Konzeptionen religioser Pluralisierung in
der Moderne, der Lage religioser Pluralisierung in Deutschland, und den vor
allem quantitativen Befunden zur Wahrnehmung religiéser Pluralitit, bevor
abschlieflend ein Uberblick iiber den Aufbau der Studie gegeben wird.

1.1 Theoretische Konzeptionen religiéser Pluralisierung in der
Moderne

Dem Mangel an qualitativ-empirischen Studien zum Umgang mit Pluralitit
und Pluralititserfahrung steht eine dominante konzeptionelle und theoreti-

beziehungen »eher zu einer Abschwéchung der Religiositat fithrt« (Traunmiiller 2014:
29).

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

sche Beschiftigung mit der Entstehung und Wirkung von Pluralitit in mo-
dernen Gesellschaften, darunter auch zu dem uns interessierenden Feld von
religiéser Pluralitit gegeniiber. Religiose Pluralisierung wird darin als eine
Folge der Ausdifferenzierung der modernen Gesellschaften verstanden. Reli-
gion wird dabei sowohl nur noch eine weltanschauliche Grundannahme un-
ter mindestens zwei iibergeordneten Alternativen — religiésen und sikula-
ren Weltsichten -, als auch aufgrund von Privatisierungs- und Individuali-
sierungstendenzen u.U. in ihren Ausdrucksformen vervielfiltigt. Einer der
bekanntesten Ansitze zu gesellschaftlichen und subjektiven Auswirkungen
religioser Pluralisierung stammt von Peter L. Berger. Er hat bereits 1980 in
seinem Buch »Der Zwang zur Hiresie. Religion in der pluralistischen Gesell-
schaft« darauf aufmerksam gemacht, dass Modernisierung im Sinne der Aus-
differenzierung von Gesellschaft eine Entmonopolisierung von Religion und
damit ihre Subjektivierung und Pluralisierung hervorbringe. Fiir den Gliaubi-
gen entstehe dadurch die Notwendigkeit zur Wahl seiner Uberzeugung: Re-
ligion sei dann nicht mehr als selbstverstindlich und unhinterfragt gegeben
erlebbar, sondern werde subjektiviert und erleide durch das Bewusstsein, eine
von vielen wihlbaren Moglichkeiten zu sein, einen Plausbilititsverlust. Wih-
rend im anfinglichen Verstindnis Bergers diese Situation inhirent zur Siku-
larisierung und damit zur Auflésung von Religion fithren sollte, vertritt er in
einem seiner letzten Biicher, »Altire der Moderne« (2015), die Position, dass
religioser und sikularer Diskurs nebeneinander sowohl in der Gesellschaft
wie auch im Bewusstsein des Individuums existieren konnten:

»Fiir die meisten Glaubigen sind Glaube und Sakularitit einander nicht aus-
schlieflende Modi, mit der Realitit umzugehen; das ist keine Frage des Ent-
weder-oder, vielmehr des Sowohl-als-auch. [...] In der Erfahrung der meisten
Individuen widersprechen Sakularisierung und Religion einander nicht. Sie
koexistieren vielmehr, wobei jede zu einer spezifischen Form der Realitits-
betrachtung gehort.« (ebd.: 82)

Das heifst, nach Berger pluralisieren sich auf diese Weise auch das Bewusst-
sein und die Uberzeugung des Individuums. Allerdings habe der sikulare Dis-
kurs dazu gefiihrt, dass Religion kaum mehr bei jedem Thema héchste Rele-
vanz zugesprochen werde. Relativierung und Entplausibilisierung blieben in-
sofern durch den doppelten Pluralismus — der zwischen den Religionen und
der zwischen Religion und Sikularitit — in der modernen Gesellschaft als
Herausforderung fir den religiésen Menschen bestehen. Diese Herausfor-
derung fithre aber nicht zwangsliufig zur Sikularisierung, sondern zu einer

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Situation, in der Religiositit zur »Meinung« geriere und daraus eine entschie-
dene Religiositit erwachse, die sich zum Teil fundamentalistisch gebe, um die
Gewissheit »vormoderner Gesellschaft« zuriickzuerlangen (vgl. ebd.: 54).

Andere Analysen konstatieren demgegeniiber, dass der durchaus hohe An-
spruch an das Individuum zur Selbstorganisation, der durch die moderne
pluralisierte und damit relativierte Wertewelt geschaffen werde, eine Art Ge-
genbewegung auch bzw. besonders im Bereich der Religion auslése. So sieht
Martin Riesebrodt etwa die gegenwirtig zu beobachtende »Riickkehr der Re-
ligionen« in der Moderne dadurch charakterisiert, dass diese der durch Plu-
ralisierung und Relativierung entstandenen »krisenhaften Modernisierungs-
erfahrung [...] letzte Werte und zeitlose Ideale« entgegensetzen wollten (Rie-
sebrodt 2000: 26). Ahnlich urteilte auch schon Daniele Hervieux-Legér (1990),
indem sie die Existenz von Religion in der Moderne vor allem der Krisener-
fahrung geschuldet sah, die die Modernisierungsverlierer ereile.

Bereits 1985 haben zudem die Rational-Choice-Ansitze erstmals in der
Religionssoziologie betont, dass Pluralisierung als Konkurrenzsituation ver-
standen werden konne, die das religiose Geschift ganz grundsitzlich belebe.
Das hiefRe also, dass Religion unter den Bedingungen von religiéser Plura-
litit nicht von einem Plausibilititsverlust betroffen sei, vielmehr nétige ein
reicheres Angebot nur dazu, das eigene Profil durch tendenziell strengere,
abgeschlossenere Abgrenzungen zu den anderen Angeboten zu schirfen (vgl.
z.B. Stark/Finke 2000). Die Entwicklung von religiéser Pluralitit ziehe also
die Notwendigkeit nach sich, das eigene Angebot attraktiv, aber >hochprei-
sig« bzw. zielgruppenspezifisch zu gestalten. Insofern steht Pluralismus hier
eher fiir eine Verschirfung in Bezug auf die >Reinheit« des eigenen religiésen
Programms.

Eine markttheoretische Betrachtung nimmt auch Pierre Bourdieu (2000)
in seiner Konzeption des religidsen Feldes vor, hat dabei allerdings nicht spe-
ziell eine Pluralisierung der religiésen Felder als solche im Blick als vielmehr
die Konkurrenz unterschiedlicher HeilsanbieterInnen innerhalb eines reli-
giosen Feldes® sowie zwischen religiésen und sikularen AnbieterInnen (z.B.

3 Als solche unterschiedlichen (idealtypischen) Anbietertypen versteht Bourdieu (im
Anschluss an Max Weber) z.B. die »Priester, die vor allem die liturgische und institu-
tionalisierte Verwaltung der Religion {ibernommen haben, neue »Propheten, die die-
se Verwaltung aufgrund ethischer Bedenken infrage stellen, und die »Zaubererx, die
den »Laien« konkrete veraufRerbare Heilsversprechen anbieten (vgl. Bourdieu 2000).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

im Bereich von Gesundheit und Seelsorge) und ihr Verhiltnis zu den »Lai-
en« (Bourdieu) bzw. >AngebotsnehmerInnenc«. Als Folge der Konkurrenz zwi-
schen religiosen und sikularen AnbieterInnen konstatiert er eine Verfliissi-
gung der Grenzen von Religion und Nicht-Religion (vgl. Bourdieu 1992), weil
beide Bereiche sich gegenseitig auch semantisch beeinflussten. Die innerre-
ligiose Konkurrenz unter verschiedenen Formen der HeilsanbieterInnen ver-
steht Bourdieu vor allem als bestindigen Kampf unterschiedlicher Michte um
die Gunst der Lailnnen (vgl. 2000: 28-37). Fir ihn stellt sich angesichts dieser
selbstverstindlichen Konkurrenz- und Machtkimpfe gar nicht die Frage nach
einem Plausibilititsverlust von Religion durch Pluralisierung,* sondern viel-
mehr die grundsitzliche Frage danach, wie Religion iiberhaupt symbolisch,
kulturell und ékonomisch attraktiv gehalten wird fiir die Lailnnen. Im tber-
tragenen Sinne stellt sich daher fir ihn die unsere Perspektive berithrende
Frage, welche Bedeutung die Lailnnen in diesen Prozessen einnehmen, und
wie es um ihre agency und Entscheidungskraft im Verhiltnis zu vorgeordne-
ten religivsen Angeboten und ihren diskursiv gezogenen Abgrenzungen be-
stellt ist.

Einschligig fiir unsere Studie ist weiterhin Thomas Luckmanns (1991) Dia-
gnose eines Monopolverlusts des einen einigenden »Heiligen Kosmos« in mo-
dernen Gesellschaften, der in der Pluralisierung der religiésen Perspektiven
und Angebote miinde. Die Situation des Monopolverlusts ruft nach Luck-
mann zwar Privatisierung von Religion, aber keinen grundsitzlichen Plau-
sibilititsverlust hervor. Vielmehr verlagerten sich die religiosen Inhalte, die
unter der Hinsicht eher privaten Interesses an Religion stirker auf Themen
der eigenen biografischen Entwicklung sowie auf die persénliche Erfahrbar-
keit bezogen seien (vgl. ebd.: 151f.). Hubert Knoblauch spitzt diese Beobach-
tung spiter unter dem Begriff der »doppelten Subjektivierung« zu (vgl. 2009:
272f.). Die Frage nach Folgen religionsbezogener Pluralititserfahrung beriick-
sichtigt Knoblauch allerdings dariiber hinaus nicht in seiner Konzeption.

Gemeinsam ist den dargestellten religionssoziologischen und akteursbezoge-

4 Anders als die Rational-Choice-Markttheorie hat Bourdieu aber eine eigene Theorie
(im Anschluss an Max Weber) zum besonderen gesellschaftlichen Interesse an Reli-
gion als in eine »Theodizee« gekleidete »Soziodizee« (2000: 71). Religion sei also ein
Mittel, ideell und ggfs. auch real das Leid, die Unterdriickung oder Unterprivilegierung
in der Gesellschaft zu bearbeiten, das heifst zu legitimieren oder auch zu bekampfen
(vgl. ebd.: 23ff).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

nen Konzeptionen, dass sie religiose Pluralisierung als Herausforderung oder
gar Anfechtung und zum Teil auch als Motor der Verinderung fiir die Religi-
onsausitbung und/oder fiir den gesellschaftlichen Zusammenhalt betrachten.
Aus religionswissenschaftlicher Perspektive sind diese Analysen im Allgemei-
nen und fiir unsere empirische Studie im Besonderen hochst anregend, al-
lerdings selbst noch einmal auf ihren erkenntnistheoretischen Standpunkt
hin zu befragen. So haben z.B. die Religionswissenschaftler Hans Kippen-
berg und Kocku von Stuckrad (2003) darauf hingewiesen, dass die Proble-
matisierung von religiéser Pluralitit fir die Existenz von Religion bereits als
normierte Standortgebundenheit kritisiert werden miisse, da die »Idee von
sich ausschliefenden religiosen Optionen« bereits als »Ergebnis eines langen
europiischen Prozesses der >Singularisierung< und >Normatisierung religi6-
ser Dynamik« (2003: 148) zu verstehen sei. Gerade die Problematisierung von
Pluralitit sei also nur ein »artifizieller Sonderfall« (ebd.: 152), der eine Altlast
christlich-monotheistischer Theologie in Europa reprisentiere. So richtig die-
se Analyse auch sein mag, so ist doch fiir unsere Untersuchung der Wahrneh-
mung religiéser Pluralitit in Deutschland wichtig, dass sie genau an diesem
historischen Fall ansetzt. In diesem Sinne setzen wir die oben dargelegten
Theorien eben gerade nicht als Prognosen oder Theorien unhinterfragt vor-
aus, sondern wollen sie vielmehr einer qualitativ-empirischen Untersuchung
unterziehen.

Als eine weitere erkenntnistheoretische Problematik, die sich bei der Ana-
lyse von Pluralitit stellt, wird diskutiert, wie Pluralitit als miteinander ge-
dachte Einheit von Teilidentititen itberhaupt dargelegt werden kann.® Fiir
unser Thema brichte das beispielsweise die Frage auf, wie religiose Pluralitit
als Einheit von einzelnen Religionen gedacht werden kann, ohne dass jede
dieser zugehorigen Religionen selbst bereits als begrenzte essentielle Entitit
gedacht wird: Religionen, ihre Ahnlichkeiten und Grenzen zueinander miiss-
ten dann letztlich vorab bestimmt werden. Allerdings gilt auch hier, dass un-
ser Ziel nicht ist, eine angemessene Darstellung religioser Pluralitit zu erzie-
len, als vielmehr zu analysieren, wie (und warum) die religiésen AkteurInnen

5 Die Kultursoziologinnen Boldt/Soeffner (2014) stellensich dieser Frage, indem sie nach
konzeptionellen Ausdrucks- und Darstellungsformen von Pluralitat jenseits von kul-
turalistischen Essentialisierungen (wie sie in den Ausdriicken »Multikulturalismus«,
»Interkulturalitit« enthalten sind) suchen. In den letzten Jahren sind aufgrund die-
ser Problematik alternative Begriffe wie der der »Transkulturalitat« (vgl. Welsch 2012)
und — starker auf eine politische Programmatik bezogen — der der »Konvivenz« (vgl.
Adloff/Heins 2015) entstanden.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

religidse Pluralitit gegebenenfalls in ihre Bestandteile — seien es essentialisie-
rende oder relativierende — zerlegen oder in einer wie auch immer gearteten
— hybriden oder re-essentialisierenden — Gemengelage zueinander ordnen.

1.2 Religidse Pluralisierung in Deutschland: Asymmetrien und
Ungleichzeitigkeiten

Die bis hierhin vorgestellten Ansitze liefern makrotheoretische Uberlegun-
gen zu einer zunehmenden religiosen Pluralisierung in gegenwirtigen west-
lichen Gesellschaften. Doch wie sieht es konkret im Untersuchungsfeld unse-
rer Studie, in Deutschland aus?

Seit der Wiedervereinigung Deutschlands 1990 ist der Anteil der Kon-
fessionslosen auf gut iiber ein Drittel (38 %) der Bevolkerung angestiegen
(vgl. fowid 2018). Mitglied in einer katholischen oder evangelischen Kirche
sind entsprechend nur noch jeweils weniger als ein Drittel der Bevolkerung
in Deutschland (28 % sind Mitglied in der katholischen Kirche, 25% sind
Mitglied in einer evangelischen Landeskirche, die Mitglieder christlicher
Freikirchen zusammen mit Zeugen Jehovas, Mennoniten u.a. machen rund
1,1% der Bevolkerung aus). Damit sind immer noch etwa 54 Prozent der
Bevolkerung Mitglied in einer christlichen Kirche oder christlichen Ge-
meinschaft. Mit etwa fiinf Prozent Anteil der Bevolkerung ist der Islam —
mit all seinen unterschiedlichen Ausprigungen und Institutionalisierungen
allerdings — die drittgrofite religiése Stromung in Deutschland (vgl. ebd.).
Dann folgen zahlenmiflig die orthodoxen Kirchen, denen etwa 1,9 Prozent
der Bevolkerung angehéren, buddhistische Gemeinschaften mit 0,2 Prozent,
und jidische, hinduistische und jesidische Gliubige mit je 0,1 Prozent (vgl.
ebd.). Solche Zahlen sind allerdings, sobald sie den Bereich der parochialen
Gemeindestruktur der christlichen Grof$kirchen verlassen, nur noch Schit-
zungen, ihnen ist daher mit entsprechender Vorsicht zu begegnen. Dennoch
zeigt bereits dieser grobe Uberblick, dass die religidse Pluralisierung in
Deutschland mit Blick auf die Statistiken eine asymmetrische ist, indem
die quantitativen Verhiltnisse klare Mehr- und Minderheiten konfigurieren.
Bei einer solchen Zihlung fehlen zudem noch die vielen kleineren religiosen
Gruppierungen wie anthroposophische Stromungen, Reiki-Verbinde oder
pagane Gruppen sowie freie Anbieter, deren Mitgliedschaftsbindungen viel
loser sind — hier ist durchaus auch von Doppelzugehorigkeiten zu mehreren
dieser kleineren Gruppierungen auszugehen. Dies gilt aber auch fir Parallel-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Identifikationen mit einer oder mehreren dieser kleineren Strémungen und
gleichzeitiger Kirchenmitgliedschaft: Der Kirchensoziologe Karl Gabriel
(2009) weist in dieser Hinsicht anhand der Ergebnisse des Religionsmonitors
2008 darauf hin — was im Ubrigen auch der Religionssoziologe Detlef Pollack
(1996) in seinen fritheren Prognosen zum Religionswandel in Deutschland
schon angenommen hatte —, dass ein grofRer Teil der Pluralisierung von
Religionsmustern in Deutschland, vom Pantheismus bis zur Ungldubigkeit,
unter dem Dach der Kirchenmitgliedschaft stattfinde und weniger unter
den Konfessionslosen. Die qualitative Studie der Kultur- und Religionswis-
senschaftler Bochinger/Engelbrecht/Gebhardt (2005) hat diese Vermutungen
empirisch fillen kénnen. Mit Blick auf die o.g. Zahlen muss tiberdies be-
riicksichtigt werden, dass bei genauerer Hinsicht gerade fir MuslimInnen
von einer uneinheitlichen Ubereinstimmung von formaler Zuschreibung
und tatsichlicher Anhingerschaft auszugehen ist und darum hier wohl
weniger Gliubige zu finden sind als die Statistiken regelmifiig auf formaler
Grundlage ausweisen.®

Doch nicht nur mit Blick auf das statistisch ungleiche Zahlenverhiltnis
des Christentums zu anderen Religionen in Deutschland und der aktiveren
Pluralisierung der individuellen religiésen Praxis und Uberzeugungen von
Kirchenmitgliedern zeigt sich eine »Asymmetrie des religiésen Pluralismus
in Deutschland«, wie Gabriel (2009) diese Situation treffend charakterisiert
hat. Hintergrund zumindest der statistischen Asymmetrie ist tiberdies eine
Ungleichzeitigkeit in der Entwicklung religiéser Pluralitit in Deutschland
auf der Ebene von Gesetzgebung und politischen Aushandlungsprozes-
sen. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts waren es vor allem die christlichen
Kirchen und Freikirchen, die den gesellschaftlichen Hintergrund fiir die
Religionsgesetzgebung in Bezug auf Religionsfreiheit bildeten, die dann
nach dem Zweiten Weltkrieg in der Bundesrepublik itbernommen wurde.
Die Zunahme nichtchristlicher Gemeinschaften in Deutschland erfolgte
im Zuge von Arbeitsmigration sowie auch durch Flucht und zunehmende
globale Vernetzung. Ihre strukturelle und gesetzgeberische Integration ist
noch lingst nicht abgeschlossen, auch wenn gemeinhin selbstverstindlich
von einem »religiésen Pluralismus« in Deutschland gesprochen wird. Auch in
der wissenschaftlichen Diagnose wurde dementsprechend auf die wichtige
Unterscheidung zwischen faktischer Pluralitit einerseits und Pluralismus

6 Nur etwa 20 % der MuslimInnen gehdren einem muslimischen Dachverband als Mit-
glied an (vgl. Haug/Miissig/Stichs 2008).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

als ideellem Ziel moderner liberaler demokratischer Gesellschaften ande-
rerseits hingewiesen (Beckford 2014). An diese kritische Unterscheidung
schliefen auch die Uberlegungen der Kultur- und Religionswissenschaftle-
rinnen Courtney Bender und Pamela E. Klassen (2010) an, dass Pluralismus
in modernen Gesellschaften vor allem zu einem »prescriptive discourse«
(ebd.: 12) gehore: Dieser diene letztlich dazu, eher eine Harmonisierung
aller religiéser Traditionen unter ein Konzept anstelle der Freiheit des Ein-
zelnen voranzutreiben. Kritisch merken sie dazu an, dass so Divergenzen,
Inkommensurabilititen, Begegnung und Hybridisierung kaum mehr in den
Blick kimen. Allerdings stieRen demokratische Gesellschaften mit ihrem
»prescriptive discourse« von Pluralismus regelmif3ig an die Grenzen ihrer
Realisierung, die sich aber im besten Fall durch gerichtliche Auseinander-
setzungen kliren lieRen. Dabei wiirden dann zumindest die konkreten
Inkommensurabilititen und Divergenzen deutlich zutage treten. In Bezug
auf die Etablierung eines religiésen Pluralismus in Deutschland ist genau
dies in den letzten Jahren zu beobachten gewesen (vgl. Klinkhammer/Frick
2002, Reuter 2014), denn spitestens bei solchen gerichtlichen Verhandlungen
von z.B. Anerkennungserwartungen seitens neuer, meist nicht-christlicher
religidser Gruppierungen, andersgliubiger Eltern fiir ihre Kinder in 6ffentli-
chen Schulen oder muslimischer Dachverbinde wie auch von Einzelpersonen
fiir ihre >abweichenden« Religionspraktiken werden die spezifisch christ-
lich normierten historischen Pfade der Bundesrepublik sichtbar (vgl. z.B.
Karakasoglu/Klinkhammer 2016 und Willems/Reuter/Gerster 2016).” Die Di-
vergenzen und Inkommensurabilititen zeigen sich gerade deshalb an solchen
Verfahren, weil die Religionsgesetzgebung der Bundesrepublik durchaus ein
grundsitzliches »Gleichheitsversprechen« fir alle Religionsgemeinschaften
beinhaltet (vgl. Heinig 2010: 114), auf das sich Religionsgemeinschaften wie
auch Einzelpersonen berufen koénnen, wenn die Gesetzgebung auch in ihrer
Entstehungszeit fast ausschliefdlich auf die christlichen Kirchen bezogen
war.® So ist die Asymmetrie religidser Pluralitit in Deutschland auch vor
dem Hintergrund der Ungleichzeitigkeit ihrer Entfaltung zu verstehen. Die

7 Feiertagsregelungen, seelsorgerliche Versorgung im Gefangnis und der Bundeswehr,
Friedhofsgesetze, Sendezeiten im 6ffentlich-rechtlichen Rundfunk, der Einzug von Kir-
chensteuern durch staatliche Verfahren und viele weitere Beispiele zeigen die alltag-
liche Verankerung und Dominanz des Christlichen in den Strukturen der Bundesrepu-
blik (vgl. Karakasoglu/Klinkhammer 2016).

8 Das Judentum erhielt 1919 neben den beiden GrofRkirchen und einigen kleineren
christlichen und nicht-christlichen Gemeinschaften ebenfalls den Korperschaftssta-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Liste der Korperschaften des offentlichen Rechts religioser Gruppierungen
- als gesetzgeberisch hochste Stufe der Anerkennung einer Religionsge-
meinschaft in Deutschland - ist durchaus lang, weist aber bis heute nur
wenige explizit nicht-christliche Organisationen auf und die meisten davon
erst in jiingster Zeit (wie z.B. Zeugen Jehovas in Berlin seit 2005, Ahmadiyya
Muslim Jamaat in Hessen seit 2013, Humanistischer Verband in Berlin seit
2019°). Bei den gerichtlichen Entscheidungen ist eine zunehmende Offnung
hin zur Anerkennung von grundlegender religioser Pluralitit in Deutschland
zu beobachten, so schon 1995 beim Kruzifix-Urteil (vgl. Jetzkowitz 2000) als
auch 2015 beim revidierten Verfassungsgerichtsurteil zum Kopftuch.*

Die religiose Pluralitit in Deutschland erscheint damit nicht nur als eine
asymmetrische und ungleichzeitige, sondern auch als eine noch nicht rea-
lisierte bzw. noch auszuhandelnde und teils auch strittige. Uns interessiert
daneben mehr noch, dass zum einen die religiése Pluralisierung in manchen
Regionen Deutschlands (noch) kaum erlebte Realitit sein diirfte, zum ande-
ren bleibt offen, wie auch dort, wo Christinnen, MuslimInnen, Hindus, Bud-
dhistInnen und andere Tiir an Tir leben, diese religiose Pluralitit erlebt wird.
Diesem Feld der Wahrnehmung religioser Vielfalt, und insbesondere empiri-
schen Befunden dazu, widmet sich das folgende Teilkapitel.

tus; 1950 trat er wieder in Kraft, nachdem ihn die Nationalsozialisten dem Zentralrat
derJuden aberkannt hatten (vgl. Demel 2011).

9 Die Anerkennung als Kérperschaft des 6ffentlichen Rechts ist Lindersache, darum gilt
dieser Status nicht fiur die gesamte Bundesrepublik. Grundsatzlich gibt es kein An-
erkennungsverfahren fir Religionsgemeinschaften in Deutschland. Vielmehr kénnen
sich religiése und weltanschauliche Gruppierungen als eingetragener Verein zusam-
menfinden. Allerdings sind steuerliche Vergiinstigungen, das Recht auf Religionsun-
terricht in staatlichen Schulen oder das Schliefien eines Staatsvertrags mit einer An-
erkennung (unterhalb des Kérperschaftsstatus) verbunden, deren Verfahren aber nur
indirekt geregelt ist.

10  Beschluss vom 27. Januar 2015 — 1 BvR 471/10 (https://www.bundesverfassungsge-
richt.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvro47110.html).

14,02.2026, 181919,

19


https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2015/01/rs20150127_1bvr047110.html

20

Religdse Pluralitaten

1.3 Empirische Befunde

Befunde zur Wahrnehmung religioser Pluralitat (als Gesamtheit)
in Deutschland

Welche Befunde zur Wahrnehmung der gegenwirtigen Situation religiéser
Pluralitit in Deutschland liegen nun bereits vor? Religionswissenschaftlich ist
sowohl das Thema der Diversitit der Religionen (z.B. Bender/Classen 2010),
der gegenseitige Einfluss von Religionen (z.B. Baumann/Behloul 2005) als
auch ihr Miteinander und ihre jeweilige Sicht auf den Anderen (z.B. Ber-
ner/Bochinger/Hock 2005) bearbeitet worden. Religionspluralitit im sozialen
Nahbereich und ihr Einfluss auf religiose Identitatsbildung im Kontext nicht-
konfessioneller Religionsforschung wie der Religionswissenschaft sind bis-
lang aber kaum erforscht. Zu nennen ist aber z.B. Christiane Paulus und ihre
Arbeit zu bi-religiésen Ehen zwischen MuslimInnen und ChristInnen (1999),
in der vor allem die Pragmatik in der Aushandlung religionsbezogener Prakti-
ken auf der Mikroebene dargelegt wurde. Daneben wurden in den letzten Jah-
ren vor allem interreligiése Begegnungsriume untersucht (z.B. Wilke 2006,
Tezcan 2006, Malik 2008, Klinkhammer/Satilmis 2008, Nagel 2012, Rétting
2011)." Da unsere Studie ihr empirisches Feld innerhalb dieses Rahmens von
interreligioser Begegnung aufgespannt hat, gehen wir auf die relevanten Er-
gebnisse dieser wichtigen Studien gesondert in Kapitel 3 ein.

Interreligiose Begegnung wurde des Weiteren im Kontext von Missi-
onswesen und im Rahmen von Migration wahrgenommen. Allerdings kann
insbesondere im Missionswesen aufgrund der hegemonialen Anspriiche

11 Daneben sind — insbesondere nach 9/11 — zahlreiche Arbeiten erschienen, die sich
den Grundlagen interreligioser Kompetenz als Mittel der Forderung des interreli-
giosen Dialogs aus konfessions- und praxisbezogener Perspektive gewidmet haben
(z.B. Vott 2002; Neuser 2005; Gloel 2005; Schmid et al. 2008; Hinterhuber 2009; R6t-
ting/Sinn/Aykan 2016). Aufgrund der gesellschaftlichen Brisanz und Dringlichkeit des
Themas dufdern sichimmer wieder auch Sozialwissenschaftlerinnen zur Frage, wie der
interreligiose Dialog idealerweise zur Vermeidung innergesellschaftlicher Religions-
konflikte beitragen kénnte (z.B. Appadurai 2011; Berger 2011; Joas 2011 u.a.). Dies sind
fraglos wichtige Beitrige, sie konnten u.E. aber empirisch gehaltvoller ausfallen, wenn
sie sich auf qualitativ-empirische Analysen zur Frage, wie sich die Erfahrung religio-
ser Pluralitdtim sozialen Nahbereich auf religiose Identitatsbildung auswirkt, stiitzen
konnten. Mehr hierzu siehe Kap. 3 in diesem Band.

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

weniger von einer Wahrnehmung von religiéser Pluralitit gesprochen wer-
den. Den Migrationsraum als Erfahrung religioser Pluralitit zu begreifen,
ist insgesamt eine eher neue Perspektive (z.B. Lauser/Weilkdppel 2008,
Allenbach et al. 2011).”” Die Beobachtung von »Superdiversitit« (Vertovec
2007, Meissner/Vertovec 2015) hat zwar eine zunehmende Sensibilisierung
fiir eine gesteigerte andauernde Pluralitit auf verschiedenen Ebenen in
zumindest den Metropolen der westlichen Gesellschaft erzielt, bislang aber
noch nicht dazu gefiihrt, dass aktuelle mikrosoziale oder biografische religi-
onswissenschaftliche Forschungen zu ihrer Wahrnehmung und Auswirkung
auf die Formierung von religiésen Identititen durchgefihrt wurden. In
diesem Zusammenhang ist die qualitative Studie der Forschergruppe Bo-
chinger/Engelbrecht/Gebhardt (2005), die Muster der Einbettung religioser
Spiritualitit unter Kirchenmitgliedern untersucht hat, aufschlussreich,
auch wenn sie eine eher lindliche Region Deutschlands dazu in den Blick
genommen hat. Dabei hat sie insbesondere den Realtyp des »spirituellen
Wanderers« identifiziert, der die religiés plurale Situation in Deutschland
dazu nutzt, religiése Erfahrungen auch neben den Angeboten der kirchlichen
Institutionen zu machen. Von diesem Typus ausgehend hat Christoph Bo-
chinger (2008) den Idealtypus einer »multiplen religiésen Identitit« als eine
mogliche Folge der Religionspluralitit und der individualisierten religiésen
Selbstermichtigung durch die Unterscheidung von vier Dimensionen zu
fassen versucht: Er unterscheidet dabei zwischen einer (1) »synchronen« Auf-
nahme und einer (biografisch) »diachronen« Folge von multipler religiéser
Identitit, zwischen einer (2) »hierarchischen« und einer »gleichwertigen«
Relationalitit der »verschiedenen religiosen Identititen«, einer eher (3)
»pragmatischen« gegeniiber einer »reflektierten« Form und schliefilich einer
eher (4) »individuellen« gegeniiber einer eher »kollektiven« Einbettung solch
multipler religiéser Identitit (vgl. Bochinger 2008: 157f.). Wenn auch unsere
vorliegende Studie davon ausgeht, dass die Entwicklung einer »multiplen
religiésen Identitit« nur eine von vielen moéglichen Formen und Folgen der
Wahrnehmung religiéser Pluralitit ist, so sind dennoch die von Bochinger
genannten Dimensionen auch fiir unsere Untersuchung von hoher Relevanz,

12 Manist bis in die 2000er Jahre noch davon ausgegangen, dass die Religiositat der Mi-
grantlnnen mit zunehmender Integration abnimmt und solche sichtbare Religion in
westlichen/europaischen Gesellschaften als Ubergangsphase der Integration und As-
similation gelten konne (vgl. etwa Esser 2009).

14,02.2026, 181919,

2


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Religdse Pluralitaten

da sich in ihnen eine gewisse Bandbreite zeigt, in denen sich auch die bio-
grafischen Wahrnehmungen und Konsequenzen religiéser Pluralitit unserer
Interviewpartnerlnnen aufgespannt haben.

Gleichzeitig gibt es eine Reihe von quantitativen Erhebungen zur Wahrneh-
mung religioser Vielfalt, darunter prominent die Erhebungen des »Bertels-
mann Monitor Religiong, allerdings in der Regel mit dem Fluchtpunkt der
wertenden Einordnung religioser Pluralitit sowie einzelner religiser Tradi-
tionen als bedrohlich oder bereichernd. Sie zeichnen ein insgesamt ambiva-
lentes Bild: Grundsitzlich stimmt die iiberwiegende Zahl der Deutschen - 87
Prozent der Westdeutschen und 78 Prozent der Ostdeutschen — der Aussage
zu, dass man allen Religionen gegeniiber offen sein sollte (vgl. Pollack/Miil-
ler 2013: 35). Pollack und Miiller leiten ab, dass dies »zunichst den bereits
gewonnenen Eindruck einer beachtlichen Aufgeschlossenheit gegeniiber der
wachsenden religiosen Pluralitit« (ebd.: 35) bestitige, und auch im internatio-
nalen Vergleich des Religionsmonitors ist dies ein iiberdurchschnittlich hoher
Wert (vgl. Pickel 2013: 34). Die Aussage »Die zunehmende Vielfalt von religi6-
sen Gruppen in unserer Gesellschaft stellt eine kulturelle Bereicherung dar«
findet schon weniger Zustimmung (61 % der Westdeutschen und 57 % der Ost-
deutschen) (vgl. Pollack/Miiller 2013: 35). Die Gegenprobe bildet gewisserma-
Ren die Aussage »Die zunehmende Vielfalt von religiésen Gruppen in unse-
rer Gesellschaft ist eine Ursache fir Konflikte«, auch sie findet Zustimmung
von 65 Prozent der Westdeutschen und 59 Prozent der Ostdeutschen, mithin
gut zwei Drittel der befragten Deutschen (vgl. ebd.: 36). Pollack und Miiller
schlussfolgern:

»Zunachst spricht dieses iberraschende Ergebnis vor allem fiir eines: fir das
hohe Problem- und Realitatsbewusstsein der deutschen Bevolkerung. Man
verschliefdt sich nicht gegeniiber den positiven Aspekten der zunehmenden
Vielfalt religioser Gruppen in der Gesellschaft, nimmt aber auch die damit
verbundenen Probleme wahr. Weder wehrt man die irritierende Vielfalt des
Fremden einfach ab, noch idealisiert man die mit der kulturellen Mannig-
faltigkeit verbundenen Gewinne. Man begrifit die religiose Vielfalt, bleibt
aber kritisch« (ebd.: 36).”

13 Unklar bleibt in der Darstellung der Daten allerdings, inwieweit es sich denn bei den
jeweils rund 60 % Antworten (»kulturelle Bereicherung« und »Konfliktursache«) je-
weils um die gleiche Gruppe von Menschen handelt — andernfalls lage der hier inter-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Pickel hingegen bietet eine variierte Deutung an: »Insgesamt herrscht eine
abwartende und pragmatische Haltung gegeniiber religiésem Pluralismus
vor. Die Menschen reagieren jedoch auch sensibel auf 6ffentliche Debatten
und politische Entscheidungen, da ihre Einstellungen oft weniger auf Wissen
als auf Emotionen beruhen« (Pickel 2013: 12). Gleichwohl erscheinen noch
weitere Deutungen denkbar, etwa, dass Bereicherung als allgemeiner Effeke,
konflikthafte Folgen aber als punktuelle Entwicklung angesehen werden
(oder umgekehrt), oder dass hier verschiedene soziale Bezugsebenen assozi-
iert werden, etwa der persénliche Nahbereich im Vergleich zu Entwicklungen
auf der nationalen oder internationalen Ebene.**

Die Haltung der Deutschen mit Blick auf religiose Vielfalt ist also zumin-
dest ambivalent, die Datenlage ist offen fiir widerspriichliche Interpretatio-
nen. Dies kann verschiedene Griinde haben, nahe liegt aber vor allem die Hy-
pothese, dass die Erhebung der Wahrnehmung »religioser Pluralitit« deshalb
nicht so leichtfillt, weil sie etwas aufruft, was als abstraktes Konstrukt kein
Korrelat zur Alltagswelt der Befragten hat. Religiose Pluralitit wiirde dann
nicht als solche wahrgenommen, sondern setzte sich zusammen aus einer
komplexen Schichtung von Wahrnehmungen und Haltungen. Die gedufRerte
Zustimmung zu Aussagen, die religidse Vielfalt mit Bereicherung oder Bedro-
hungsgefiihlen in Verbindung bringen, bezége sich dann u.U. weniger auf
eine religios diverse Landschaft an sich, sondern hitte ihre Ursache in den

pretierten doppelten Einsicht in der deutschen Bevélkerung nur ein Prozentsatz von
etwa 20 zugrunde.

14 Auf der Grundlage eines anderen Datensatzes, einer ldndervergleichenden Erhebung
im Jahr 2010, schlussfolgert Pollack 2014 hingegen, dass Deutsche religioser Vielfalt
gegenlber kritischer eingestellt seien als die anderen Nationen der Untersuchung,
Frankreich, Danemark, die Niederlande und Portugal (vgl. Pollack 2014: 16). Insbeson-
dere die ostdeutschen Befragten fiithlen sich im Mittel bedrohter durch andere Kultu-
ren oder Nationen, gefolgt von den Niederldndern und den Westdeutschen (vgl. ebd.:
17). Besonders starke Unterschiede im Landervergleich fallen auf hinsichtlich der Be-
reicherung durch andere Kulturen: Wihrend sich Deutsche nur zu etwa 50 % von reli-
gioser Vielfalt bereichert fiihlen, stimmen die Befragten aus anderen Lindern dem zu
70 bis iiber 80 % zu (vgl. Pollack 2014:18). Ahnliches gilt fiir den Wunsch nach religiéser
Vielfalt in der Nachbarschaft, auch hier bleibt Deutschland mit Dianemark weit unter
den Werten anderer Lander: »[..] wahrend in anderen Landern von der (berwiltigen-
den Mehrheit auch die damit verbundene Bereicherung der eigenen Kultur gesehen
wird, herrscht in Deutschland mehr ein kritisches und eindimensionales Bild von der
sich verstarkenden religiosen Pluralitat vor« (ebd.: 18f.).

14,02.2026, 181919,

23


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Religdse Pluralitaten

Einstellungen zu einzelnen religiosen Traditionen. Diese sollen deshalb nun
detaillierter beleuchtet werden.

Befunde zur Wahrnehmung von und Haltung gegeniiber einzelnen
religiosen Traditionen

Bei einem solchen genaueren Blick zeigen sich eklatante Unterschiede in der
Einschitzung verschiedener religioser Traditionen: Wihrend das Christen-
tum von 76 Prozent der Westdeutschen und 64 Prozent der Ostdeutschen als
Bereicherung eingeschitzt wird, gilt gleiches nur in geringerem Mafle fur
den Buddhismus (62 % West/48 % Ost), das Judentum (53 % West/52 % Ost)
und den Hinduismus (49 % West/42 % Ost, jeweils vgl. Pollack/Miiller 2013:
37, Abb. 14). Noch deutlicher fillt der Islam ab, der insgesamt weniger als
einem Drittel der Westdeutschen (31 %) und einem Viertel der Ostdeutschen
(21 %) als Bereicherung gilt (vgl. ebd.). Mit umgekehrten Vorzeichen zeigt sich
ein dhnliches Bild bei der Einschitzung einzelner Religionen als Bedrohung,
allein, hier haben Buddhismus, Hinduismus und Christentum ihnlich nied-
rige Werte (zwischen 9 % und 15 %), wihrend schon das Judentum etwas deut-
licher heraussticht (19 % in West und Ost, vgl. ebd.). Eklatant dann hier die
Einschitzung des Islams: 49 Prozent der Westdeutschen und 57 Prozent der
Ostdeutschen nehmen ihn als Bedrohung wahr (vgl. ebd.).” Etwa die Hilfte
der Deutschen sehen also die Breite religioser Traditionen als Bereicherung
an, den Islam aber nur ein gutes Viertel der Befragten. Letzterer stellt fiir
die Hilfte der Befragten hingegen eine Bedrohung dar, was fiir alle anderen
Traditionen nicht in vergleichbarer Weise gilt. Pickel schlief3t:

15 In dhnliche Richtungen gehen weitere Befunde: Ein Grofiteil der Deutschen verbindet
mit dem Islam negative Assoziationen, etwa die Unterdriickung der Frau (82 % der
Westdeutschen, 81 % der Ostdeutschen), Fanatismus (73 % in West, 71 %in Ost), Ge-
waltbereitschaft (61 % in West, 67 % in Ost) und Engstirnigkeit (je 53 %, vgl. Pollack
2014: 21, Abb. 1.5). Positive Assoziationen wie Friedfertigkeit, Toleranz, Achtung der
Menschenrechte und Solidaritit verbinden nur fiinf bis neun Prozent der west- und
ostdeutschen Befragten mit dem Islam; und insbesondere diese Werte liegen erneut
deutlich unter dem Durchschnitt anderer Lander: Solidaritat beispielsweise assoziie-
ren 38 % der Danen und 45 % der Niederlinder mitdem Islam, aber nur sieben Prozent
der Ostdeutschen und neun Prozent der Westdeutschen (vgl. ebd.: 22, Abb. 1.6). 80 %
der deutschen Befragten gehen zudem tendenziell davon aus, dass die muslimische
Welt die westliche Welt nicht respektiert, etwa 70 % geben an, dass islamische Ge-
meinschaften vom Staat beobachtet werden sollten und befiirchten, dass sich unter
den MuslimInnen auch viele Terroristinnen befinden (vgl. ebd.: 33, Abb. 1.14).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

»Insgesamt ist die Haltung gegeniiber den meisten Religionen relativ aus-
geglichen oder entspannt. [...] Insbesondere der Hinduismus und der Bud-
dhismus werden von den meisten Menschen in den Untersuchungslandern
des Religionsmonitors als ungefihrlich angesehen. Hier scheint sich ein re-
lativ gelassenes Nebeneinander zu verfestigen, das weitgehend durch die
Distanz zu diesen Religionen aufgrund fehlender direkter Kontakte erklart
werden kann. Eine gewichtige Ausnahme stellt der Islam dar. Die umfang-
reiche Medienberichterstattung mit ihren tberwiegend negativen Konno-
tationen hat bei den européischen Biirgern relativ breitflichig Misstrauen
gegeniiber dem Islam geweckt. [..] Gerade in Ostdeutschland, wo der Anteil
von Muslimen extrem gering ausfillt, bestehen starke Stereotype hinsicht-
lich »des Islam«.« (Pickel 2013: 28).

Dies legt eine These nahe, die fiir unsere Studie zentral ist: Religiose Viel-
falt wird aus Sicht des oder der Einzelnen nicht als eng verwobene religiése
Landschaft oder gar als einheitlicher gesellschaftlicher Ist-Zustand wahrge-
nommen. Vielmehr legen die Erhebungsdaten nahe, dass religiése Vielfalt in
der Akteurswahrnehmung sorgsam in einzelne Religionen seziert und erst
anschlieflend beurteilt wird. Im Lindervergleich fillt zudem auf, dass die be-
fragten Deutschen beinahe durchgingig alle religiésen Traditionen negativer
sehen als die Befragten anderer Linder (vgl. Pollack 2014: 20), und insbeson-
dere weniger als andere den Islam als kompatibel mit der westlichen Welt
ansehen (vgl. ebd.: 24). Bei einem genaueren Blick wird schlieflich deutlich,
dass vor allem sozialstrukturelle Merkmale — Alter, Bildung, soziale Selbstein-
stufung und Wohnort - Auswirkungen auf die Einstellung haben (vgl. Poll-
ack/Miiller 2013: 38, vgl. auch Tab. 7). Deutliche Unterschiede in der Wahrneh-
mung des Islams als bedrohlich zwischen ost- und westdeutschen Befragten
kénnen dabei mit der relativen Deprivationsthese erklirt werden: »[...] die-
jenigen, die glauben sie erhielten eher weniger als den ihn zustehenden An-
teil, weisen eine stirker ablehnende Einstellung zu den MuslimInnen und
ihrer Glaubenspraxis auf als diejenigen, die sich gerecht behandelt fithlen.«
(Yendell 2014: 70). Sowohl die relative Deprivationsthese als auch die Kon-
takthypothese gelten dabei grundsitzlich, das heifdt auch jenseits der West-
Ost-Unterschiede, und machen in beiden Teilen Deutschlands den stirksten
Faktor aus: In Bundeslindern, in denen wenige Kontakte zur muslimischen
Bevolkerung bestehen, ist die Haltung zu dieser durchschnittlich ablehnen-
der (vgl. ebd.: 64). Die Kontakthypothese aufgreifend liegt mit der sogenann-
ten »Dialogos-Studie« (Klinkhammer et al. 2001) auflerdem eine Studie vor,

14,02.2026, 181919,

25


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Religdse Pluralitaten

die gezielt TeilnehmerInnen an Formaten des interreligidsen Dialogs in den
Blick nimmt. Sie zeigt, dass bei dieser Gruppe der Befragten im christlich-
muslimischen Dialog, bei der man ein besonderes Interesse an und darum
eine vorgingige Erfahrung mit anderen religiésen Traditionen hitte anneh-
men kénnen, 40 Prozent zuvor selten oder gar nicht mit Menschen anderer als
ihrer eigenen Herkunft in Kontakt gekommen sind (vgl. ebd.: 144). Darunter
sticht die autochthone Bevélkerung mit fast 5o Prozent besonders hervor (vgl.
ebd.). Religiose Pluralitit ist demnach selbst unter den Personen, von denen
sie als relevant wahrgenommen wird, nicht ohne weiteres erlebbar, und wird
in Deutschland mithin nicht selbstverstindlich und fiir jeden alltdglich erlebt
oder wahrgenommen - auch wenn jeder eine Meinung dazu ausgebildet hat
und diese ggfs. auch in quantitativen Befragungen angibt.

Diese Befunde waren fiir unsere Studie der Anlass, im Sampling gezielt
west- und ostdeutsche Befragte einzubeziehen. Ein weiterer von den Statis-
tiken nahegelegter Unterschied zwischen verschiedenen deutschen Regionen
ist weiterhin, dass in den neuen Bundeslindern - ganz im Gegensatz zu
Westdeutschland - von einer gewissen Solidarisierung der ChristInnen mit
der Gruppe der MuslimInnen gesprochen werden kann, so dass MuslimIn-
nen hier gewissermaflen Teil einer religiésen In-Group werden kénnen (vgl.
Friedrichs 2014:178). Dies erscheint nicht abwegig, bedenkt man die Situation
der ChristInnen in den neuen Bundeslindern, die dort gréfRere Marginalisie-
rung erfahren haben (und teilweise immer noch erfahren) als ihre westdeut-
schen Pendants. Dass dies moglicherweise zur Bildung neuer Allianzen auf
der Grundlage allgemeiner oder monotheistischer Religiositit fithrt, leuchtet
ein und stellte auch fir unsere Untersuchung eine zentrale Hypothese dar —
die sich allerdings, so viel sei schon vorweggenommen, so wie auch die anti-
zipierten Ost-West-Unterschiede insgesamt, nicht als zentraler Schliissel fiir
die Deutung der Befunde erwiesen.

Angesichts der angegebenen Furcht vor TerroristInnen liegt zuletzt auch na-
he, die Ereignisse vom 11. September 2001 als Grund fiir die Ablehnung von
MuslimInnen zu sehen. Konkrete Daten, die sich direkt auf diesen méglichen
Ausloser beziehen, liegen nicht vor, Yendell weist allerdings darauf hin, dass
die negative Haltung gegeniiber MuslimInnen in den ersten Jahren des aktu-
ellen Jahrtausends deutlich angestiegen ist (vgl. Yendell 2014: 76). Verschie-
dene Erhebungswellen zeigen, dass die Ablehnung von MuslimInnen — bei-
spielsweise als Nachbarn — im Osten in den 90er Jahren sinkt, aber zwischen
den Erhebungen von 1999/2000 und 2008 um fast 20 Prozentpunkte ansteigt

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

(eine dhnliche, wenn auch schwichere Tendenz findet sich im Westen, vgl.
ebd., 66-68), was zumindest als Indikator fiir die Relevanz der Terroranschli-
ge vom 11. September in dieser Hinsicht gelten kann.

Zuletzt muss darauf hingewiesen werden, dass vergleichbare Erhebungen
zur Haltung von in Deutschland lebenden MuslimInnen gegeniiber religis-
ser Vielfalt im Allgemeinen sowie anderen Religionen (insbesondere dem
Christentum) im Speziellen unseres Wissens nach nicht existieren. Dies mag
daran liegen, dass in den bisher angefiihrten Erhebungen nicht ausreichende
Fallzahlen fiir muslimische Befragte erreicht wurden, vielleicht auch daran,
dass diese Fragerichtung bisher kein Forschungsinteresse geweckt hat. Diese
Schieflage in der Auseinandersetzung mit der Haltung gegeniiber und den
Konsequenzen von religiéser Vielfalt lasst sich in qualitativen Erhebungen
wie der vorliegenden, die MuslimInnen und ChristIlnnen gleichermafien
befragt, zumindest graduell geraderiicken.

Die Befunde der quantitativen Erhebungen zur Wahrnehmung von religioser
Pluralitit lassen sich also wie folgt zusammenfassen: Die Einstellungen der
befragten Deutschen gegeniiber religioser Pluralitit erscheinen ambivalent,
dies lasst sich aber weitgehend mit der Differenzierung der Einstellungen ge-
geniiber einzelnen Religionen erkliren. Hierbei sticht eine auch im interna-
tionalen Vergleich auffillig negative Haltung gegeniiber muslimischen Tradi-
tionen ins Auge, mit denen ganz itberwiegend negative Eigenschaften asso-
ziiert werden. Diese Haltung, die im Osten Deutschlands stirker ausgeprigt
ist, ist vor allem abhingig von relativer Deprivation sowie geringem Kontakt
zu MuslimInnen. Einschneidende Ereignisse wie die Terroranschlige vom 11.
September 2001 kénnen die Haltung gegeniiber MuslimInnen beeinflusst ha-
ben, dies ist aber mit den vorliegenden Daten nicht fundiert nachzuweisen.
Fir unsere Studie bedeutet dies: Die Haltung zu religiser Pluralitit ldsst
sich am besten in den Blick nehmen, indem man ihr weitere Tiefenschirfe
zugesteht: Gibt es tiberhaupt eine Erfahrung von »religigser Vielfalt« an sich,
oder ist diese notwendigerweise oder itberwiegend ein Produkt aus Einstel-
lungen zu einzelnen religiésen Traditionen? Und woher speisen sich diese?
Die Relevanz des Kontaktes zu Religionsgemeinschaften und deren Mitglie-
dern ist ein beredeter Hinweis auf die grofRe Bedeutung personlicher Erfah-
rungen in dieser Hinsicht: Wo finden solche Begegnungen statt, welche Rolle
nehmen Formate des interreligiosen Dialogs hier ein, und wie werden sie er-
fahren und eingeordnet? Die Breite biografischer Erfahrungen mit religioser

14,02.2026, 181919,

27


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Religdse Pluralitaten

Pluralitit und daraus erwachsende Einstellungen sind es, denen wir aufgrund
des vorliegenden qualitativen Interviewmaterials in der vorliegenden Studie
nachgehen.

Ein anderer Aspekt allerdings ist wiederum in den quantitativen Studi-
en nur am Rande thematisiert worden: Die Prigung der Wahrnehmung reli-
gioser Pluralitit durch etwa politische Ereignisse auf lokaler, nationaler oder
globaler Ebene sowie die damit einhergehenden Diskurse rund um Religio-
nen und religiése Vielfalt. Welchen Einfluss haben gesellschaftliche, medial
transportierte Diskurse wie jene um 9/11, die zunichst einmal abgeldst sind
von den Erfahrungen mit Angehorigen anderer Religionen im sozialen Nah-
bereich? Diese Faktoren sollen in der vorliegenden Studie stirker beriicksich-
tigt werden. Sie bringen weiterhin natiirlicherweise den Faktor diachroner
Verschiebungen mit sich: Welche zeithistorischen Erlebnisse haben die Be-
treffenden erfahren, und welche Diskurse dazu rezipiert; und hat dies jeweils
ihr Bild von einzelnen Religionen gepragt? Kann man von generationalen Pri-
gungen sprechen? Wie verdndert sich in der Folge die Wahrnehmung religié-
ser Pluralitit? Die vorliegende Studie ist keine Lingsschnittstudie, arbeitet
aber mit teilnarrativen Interviews, die die gesamte Biografie der Interview-
partnerInnen inklusive ihrer jeweiligen Erfahrungen mit religiéser Pluralitit
und einzelnen Religionen in den Blick nehmen. Auch wenn die retrospektive
Bewertung von Erfahrungen ein methodisch schwieriges Feld ist, versprechen
die erfahrenen Situationen und Ereignisse in der Form der gewihlten Erzih-
lung doch Aufschluss iiber weitere, bedeutsame Griinde der Haltung zu und
Erfahrung von religiéser Pluralitit.

1.4 Forschungsfragen und Aufbau der Studie

Aus den Uberblicken zu Theorie und Forschung rund um gegenwirtige reli-
giose Pluralisierungsprozesse lassen sich, zugespitzt formuliert, verschiede-
ne Fragebiindel im Feld der Forschung zu religiser Pluralitit in Deutschland
kondensieren: Fithrt religise Pluralitit zu einer Relativierung, Privatisierung
oder gar Deplausibilisierung von Religion, belebt sie vielmehr das Geschift
und/oder resultiert in verstirkter Fundamentalisierung? Wie kann die Lage
der Pluralitit in Deutschland mit Blick auf statistische, rechtliche und gesell-
schaftspolitische Asymmetrien charakterisiert werden? Wie verhilt sich das
statistische Vorhandensein religiéser Pluralitit zu ihrer tatsichlichen Erfah-
rung? Wie werden diese tatsichlichen Erfahrungen bewertet? Gibt es iiber-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

haupt die Erfahrung »religiéser Pluralitit« an sich, oder auf welcher Grund-
lage entstehen zugehoérige Haltungen? Welche Bedeutung hat konkreter Kon-
takt zu anderen religiosen Traditionen und ihren Angehorigen, und wie steht
das im Verhaltnis zu gesellschaftlichen Diskursen rund um »andere« Religio-
nen? Die vorliegende Studie fokussiert dabei auf einen Strang dieser Fragen,
nimlich nach der Wahrnehmung anderer religiéser Traditionen und religi6-
ser Pluralitit als solcher, nach beeinflussenden Faktoren im Blick auf diese
Erfahrungen, und den Konsequenzen dieser Erfahrungen fir die Religiositat
der Betreffenden. Unser Anliegen ist dabei, subjektive Wahrnehmungs- und
Aneignungsformen von religiéser Pluralitit sowie ihre identitire Verarbei-
tung sichtbar zu machen, um die Ideen, Handlungen und Praktiken, die dem
personlichen Umgang mit unterschiedlichen religiésen Optionen zugrunde
liegen, aufzudecken.

Datengrundlage sind dabei rund 30 biografische Interviews mit MuslimIn-
nen und ChristInnen. Diese wurden itber Formate des interreligidsen Dia-
logs gesampelt, um als Ausgangspunkt (nicht aber Fluchtpunkt) der Studie
konkrete Kontakte mit anderen Religionen aufgreifen zu kénnen. Auf Be-
sonderheiten des Samplings und der Erhebungsverfahren wird in Kapitel 2
genauer eingegangen. Dort finden sich auch Ausfithrungen zu methodolo-
gischen Grundannahmen sowie Auswertungsstrategien. Beiden gemeinsam
ist die Verbindung aus Grounded-Theory-Uberbau, der Einbindung sequen-
ziell-hermeneutischer Analyseeinheiten sowie dem Einbezug einer diskursi-
ven Perspektive. Diesen vielfiltigen Zugriff auf das Material sahen wir sowohl
durch unsere ersten Befunde und Irritationen in der Auswertung erfordert als
auch methodologisch gangbar und fruchtbar.

Ausgangspunket fiir unser Sampling war die Teilnahme der Interviewpart-
nerlnnen in Formaten des interreligiosen Dialogs. Diese Formate biindeln
und verdichten die Begegnung mit Andersreligiésen, und stellen damit einen
gesellschaftlichen Knotenpunkt religioser Pluralitit bereit, wie er im Alltag
der meisten in Deutschland Lebenden sonst wohl nur selten vorkommt. Dem
Stellenwert dieser speziellen Formate fiir die Wahrnehmung religioser Plura-
litit sowie ihre Konsequenzen fiir die Religiositit der Betreffenden widmet
sich Kapitel 3. Den Befunden vorangestellt werden dabei eine kurze histori-
sche Einordnung sowie der Forschungsstand zu organisierten Formaten des
interreligiosen Dialogs in Deutschland.

Kapitel 4 und 5 biindeln hingegen die Befunde zu den Kernfragen unserer Stu-

14,02.2026, 181919,

29


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Religdse Pluralitaten

die: Wie wird religiése Pluralitit warum wahrgenommen, und was sind die
Konsequenzen dieser Wahrnehmung fiir individuelle Religiositit? In beiden
Kapiteln sind dabei den empirischen Befunden jeweils Ausfithrungen zu sen-
sibilisierenden Konzepten — Diskurs, Generation, Identitit — vorangestellt; in
forschungslogischer Hinsicht galten die jeweiligen Verstindnisse allerdings
bei weitem nicht als Primisse, sondern haben sich vielmehr aus den Materi-
alanalysen als notwendig erwiesen.

Kapitel 4 nihert sich der Wahrnehmung religioser Pluralitit dabei zu-
nichst mit einem Blick auf eine zeitgeschichtlich-diskursive Ordnung reli-
gioser Pluralitit in Deutschland an, und geht dafiir auf der Grundlage der
Interviews den Diskursen nach, die in die Erzdhlungen eingegangen sind.
Grundprimisse ist dabei die wissenssoziologisch geprigte Annahme der Vor-
geordnetheit jeglicher Erfahrungen der Alltagswelt, verbunden mit einer dis-
kurstheoretischen Brille auf die Wirkmachtigkeit von Diskursen im Sinne Mi-
chel Foucaults (1973): Auch die individuelle Erfahrung religioser Pluralitit be-
wegt sich immer schon in einem diskursiv vorgeordneten Raum. Im zweiten
Teil dieses Kapitels wenden wir diese Perspektive nochmal auf die Fille zu-
riick, indem wir die biografischen Deutungen und Aufschichtungen dieser
Diskurse in Bezug auf die jeweiligen Generationen der Befragten differenzie-
rend in den Blick nehmen. Die Kategorie »Generation« verstehen wir dabei
im Sinne der Soziologin und Psychologin Beate Fietze (2009) als historischen
Trager von Deutungsmustern, die die diskursive Einschreibung der Wahr-
nehmung von Religion und religioser Pluralitit in den Biografien ordnet, da-
bei allerdings auch diachrone Aufschichtungen von Diskursen erzeugt und
auch durchaus widerstreitende narrative Verarbeitungen und Positionierun-
gen erlaubt.

Im Gegensatz zur Auseinandersetzung mit den Deutungen und Deu-
tungsrahmen fiir die Wahrnehmung religiéser Pluralitit widmet sich das
finfte Kapitel den Konsequenzen dieser Wahrnehmung fiir die Befragten.
Wir unterziehen dabei auf theoretischer Grundlage den Begriff der Identi-
tit in unterschiedlichen Aspekten mit Hall (1999, 2004), Hirschauer (2014)
und Berger/Luckmann (1987) einer konstitutions- und diskurstheoretischen
Neufokussierung, und richten so den Blick stirker auf Identititspolitiken
einerseits, auf Dynamiken der Differenz- und Zugehorigkeitsproduktio-
nen andererseits. An einem empirischen Beispiel werden dann weiterhin
zunichst die diskursiven Vorordnungen und Sagbarkeitsgrenzen rund
um »religiose Identitit« als ein Konzept zweiter Ordnung im Sinne Ber-
ger/Luckmanns (1987) ausgearbeitet, bevor schliefllich mit Blick auf das

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Gesamtsample die Modi religiéser Identifikation und Abgrenzung angesichts
religiéser Pluralitit entfaltet werden.

Kapitel sechs schliefRt die vorliegende Studie ab, indem es die Einzelbe-
funde einerseits in ein gegenstandsbegriindetes Modell der Wahrnehmung
religiéser Pluralitit iiberfithrt, andererseits einige iibergeordnete Thesen zum
Verstindnis der Wahrnehmung religiéser Pluralitit entwickelt.

14,02.2026, 181919,

3


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Methodik der Studie

2.1 Methodologische Voriiberlegungen: Zur Verwobenheit von
Biografie, Diskurs und Identitat

Die Frage, welche unsere Untersuchung entstehen lassen hat, war die nach
subjektiven Wahrnehmungs- und Verarbeitungsformen religioser Pluralitit,
die wie in der Einleitung dargestellt bislang wenig bekannt sind, aber iiber die
umso mehr in theoretischen Konzepten wie auch quantitativen Studien spe-
kuliert wird. Hintergrund dieser Fragestellung ist ganz allgemein zunichst
die These der Individualisierung in modernen Gesellschaften, die — jenseits
ihrer debattierten Facetten' — besagt, dass das Individuum mehr denn je
das Zentrum seiner Entscheidungen und Handlungen bildet (vgl. Beck 1986).
Die Ausdifferenzierung und Funktionalisierung gesellschaftlicher Teilberei-
che hat zu einer Erosion traditioneller Lebensverliufe gefithrt, in denen Mi-
lieu und Status der Herkunft die Zukunft des Einzelnen weitgehend voraus-
bestimmten. Was nach dieser Erosion bleibt, ist allerdings kein befreites und
selbstbestimmtes Individuum, sondern vielmehr eines, dass der Moglichkeit
wie auch der Notwendigkeit gegeniibersteht, sich in dieser neuen Uniiber-
sichtlichkeit zurecht zu finden (vgl. ebd.: 216f.). Die Zugehorigkeit zu Kollek-
tiven und Gruppen geniigt nicht mehr, um die damit komplexer gewordenen
Anforderungen und Erwartungen an den Einzelnen zu bewiltigen.

Der Soziologe Martin Kohli hatte bereits in den 1980er Jahren darauf
hingewiesen, dass mit dieser Entwicklung ein neuer Vergesellschaftungs-
modus an Funktionalitit gewonnen hat, der am Individuum ansetzt und
zugleich ein Regelsystem bereitstellt, das individuelle Handlungen und in-
stitutionelle Anforderungen zeitlich ordnet sowie Handlungsspielriume und
Flexibilitit fiir Wandlungsprozesse schafft: die »Biografisierung« des Selbst

1 Vgl. dazu z.B. Beck/Giddens/Lash 1996.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Religdse Pluralitaten

im Regelsystem der »Normalbiografie« (Kohli 1985 und vgl. z.B. Weymann
1989). Auch dieses Regelsystem der »Normalbiografie« erodiert allerdings
unter der fortgeschrittenen Moderne soweit weiter, dass die hiermit gewon-
nenen Strukturierungen zunehmend weniger verbindlich geworden sind
und eine zunehmende »De-Institutionalisierung« des Lebenslaufs zu beob-
achten ist (vgl. Kohli 1994).” Die biografische Selbstthematisierung avanciert
somit zu einem Medium der sinnerzeugenden (Re-)Konstruktion, in der
individuelle Entscheidungen, Erlebnisse und Handlungen® erzihlt werden
kénnen. Die autobiografische Narration* gewinnt insofern fir die Frage nach
subjektiven Wahrnehmungs- und Verarbeitungsformen gesellschaftlicher
Veranderungen auch eine zentrale methodische Bedeutung.

Eine »Biografie« wird in der sozial- und kulturwissenschaftlichen Biogra-
fieforschung dennoch nicht einfach als Reservoir subjektiven Ausdrucks ver-
standen, sondern in erster Linie als soziales Konstrukt, das

»Muster der individuellen Strukturierung und Verarbeitung von Erlebnis-
sen in sozialen Kontexten hervorbringt, aber dabei immer auf gesellschaft-
liche Regeln, Diskurse und soziale Bedingungen verweist, die ihrerseits u.a.
mit Hilfe biografischer Einzelfallanalysen strukturell beschrieben und re-
konstruiert werden kénnen.« (Volter et al. 2009: 7f)

Das heifit, eine Biografie ist immer zugleich Ausdruck einer subjektivierten
und einzigartigen Lebensgeschichte als auch Dokument sozial geteilter Deu-
tungsmuster, Diskurse oder Sinnstrukturen. In der Biografie werden so Indi-
viduum und Gesellschaft miteinander verkniipft. Biografieforschung nimmt
entsprechend genau diese, je spezifische Verkniipfung bzw. Auseinanderset-
zung in den Blick. Sie geht in diesem Sinne auf Ansitze der interpretativen
Soziologie wie des symbolischen Interaktionismus zuriick,’ in dessen Theo-
rierahmen die Vergesellschaftung des Individuums einerseits als das Erler-
nen von Rollenmustern, Werten und Normen vorgestellt wird, andererseits

2 Hierzu auch andere wie z.B. Keupp 1988 (»Patchwork«), Kriiger/Born 1991 (»Puzzle«),
Wohlrab-Sahr 1993 (»biografische Unplanbarkeit« fiir weibliche Lebenslaufe).

3 Harry Hermanns (1991) hat zurecht darauf hingewiesen, dass sich (biografische) Erzah-
lungen nichtauf Routinen und Selbstverstandliches beziehen, sondern eheraufals be-
sonders Erlebtes. Selbstverstandliches oder Routinen werden evtl. berichtet, manch-
mal aber auch gar nicht zum Thema.

4 Siehe zu den methodologischen Implikationen bei der empirischen Arbeit mit Narra-
tionen Schiitze 1984.

5 Vgl. zur Geschichte der Biografieforschung Alheit/Dausien 2009.

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Methodik der Studie

als partiell kreatives bzw. aktives Abweichen und situatives Neuerfinden im
Prozess ihrer (kritischen) Aneignung (vgl. Krappmann 1997).

Diese Herangehensweise an Biografie beriihrt letztlich Fragen, die im
Rahmen von Identititsbildungsprozessen untersucht werden, denn Iden-
titdtsbildung wird genau als dieses Produkt der Vermittlung zwischen
gesellschaftlichen Erwartungen, individueller Bediirfnislage, Wiinschen und
Vorstellungen einer Person verstanden. Identitit ist nun ein schillernder
und recht weitliufiger Begriff. In den letzten Jahren ist das herkdmmliche
Identititskonzept, in dem Identitit als ein zu erreichender Zustand des
erwachsenen Individuums verstanden wurde, in starke Kritik geraten.®
Ein Identititsmodell, das Vergesellschaftung vor allem als Dynamik von
Ubernahme, Abweichung oder Neuerfindung von gesellschaftlichen Rol-
lenmustern betrachtet, erscheint heute dem komplexen und mehrschichtig
positionierenden Umgang mit gesellschaftlichen Anforderungen wie auch
den strukturellen und mehrdimensionalen Einflissen von Gesellschaft auf
das Individuum nicht mehr gerecht zu werden. Eine vertiefende und kriti-
sche Beschiftigung mit den Theorien und Konzepten (religiser) Identitit
wird in Kapitel 5 entfaltet.

Insbesondere vonseiten der poststrukturalistischen Debatte wird kriti-
siert, dass Diskurse als Einfluss auf Identitit insgesamt und speziell auf bio-
grafische Erzihlungen in Biografieanalysen bislang zu wenig Beriicksichti-
gung fanden (vgl. Tuider/Spies 2017). Diskurse werden dabei nach Foucault
(1983) als machtvolle und machtférmig strukturierte Aussagen und Aussa-
gepraktiken, die Ordnungs- und Wissensregime etablieren, verstanden. Das
heifdt, dass durch Diskurse vorstrukturiert wird, was itberhaupt sagbar ist
fir den Einzelnen in einer Gesellschaft. Dabei unterscheidet Foucault nicht
zwischen hegemonialen Diskursen und Gegen-Diskursen: »Diskursivierung«
(ebd.: 21) bzw. retwas diskursfihig machen” wird generell als die zentrale
Strategie von Macht begriffen. Diskurse sind insofern Produkt und Instru-
ment der Macht: »der Diskurs befordert und produziert Macht; er verstirkt

6 Das so verstandene Identititsmodell baute auf dem in den 50er Jahren entwickelten
Stufenmodell des Sozialpsychologen Erik E. Erikson auf und wurde von Lothar Krapp-
mann (1971, 1997) unter Berlicksichtigung des symbolischen Interaktionismus weiter-
entwickelt.

7 So z.B. beobachtbar bei Fragen von Asylbegrenzung, nachdem bislang Asyl zumindest
rechtlich klarals Menschenrecht nicht zur Debatte stand oder bei diskursiven Mustern,
die Islam und Extremismus in eins setzen.

14,02.2026, 181919,

35


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Religdse Pluralitaten

sie, aber er unterminiert sie auch, er setzt sie aufs Spiel, macht sie zerbrech-
lich und aufhaltsam« (ebd.: 122). Diskurs und Macht stehen daher in dieser
Theorieperspektive in einem Bedingungsverhiltnis und sind beide allgegen-
wartig.

Solcherart wirklichkeitsstrukturierende Diskurse gilt es insofern auch fir
die Biografieforschung zentral zu beriicksichtigen. In einer nach Reiner Keller
(2012) formulierten Ubersetzung poststrukturalistischer Hinsichten in wis-
senssoziologische Perspektiven méchten wir im folgenden Diskurse eben-
falls als Auflerungen verstehen, die sich als »Teil diskursiver Formationen re-
konstruieren lassen« und insgesamt als »Bemithungen um die Stabilisierung
von Wirklichkeitsordnungen« lesen lassen. Neben dem Rekurs auf diskursi-
ve Formationen als typisierte gesellschaftliche Deutungsmuster, institutiona-
lisierte Wissensagenturen, Regelwissen u. 4. werden iiber die Beriicksichti-
gung der biografischen Aufnahme von Diskursen auch die damit einherge-
henden Subjekt- bzw. Sprecherpositionen bedeutsam (vgl. Keller 2012: 97f.).
Das heifdt, Diskurse legen bestimmte mogliche Subjektpositionen fest und
es stellt sich somit ebenfalls die Frage, welche Rolle der/die SprecherIn im
aufgenommenen Diskurs einnimmt, inwiefern er/sie Teil der Diskurskonsti-
tution und ihres existierenden materialen Dispositivs bzw. ihrer Institutio-
nen ist oder eben gerade nicht, und welche Ressourcen, Regeln, Techniken
oder Rollen sich aus der Aufnahme fiir den Einzelnen ergeben (vgl. ebd.). An-
ders aber als in der wissenssoziologisch basierten Diskursanalyse lenkt die
poststrukturalistische Perspektive die Aufmerksambkeit stirker noch auch auf
den Zusammenhang zwischen Macht und Diskurs und somit auf Fragen des
Interesses und der Strategie, die mit der Einnahme einer bestimmten Spre-
cherposition einhergehen oder des Zwangs, der hinter der scheinbar unver-
meidlichen Zuweisung einer Sprecherposition fiir eine Person steht.®

Auch fiir Diskurse gilt aber, dass sie in einem machtvollen Widerstreit ste-
hen und heute kaum mehr als singulir vorgestellt werden kénnen. Das heifit,
dass die selektive Aufnahme (bzw. das selektive Weglassen) von bestimm-
ten Diskursen in biografische Erzihlungen von Individuen oder Subjekten
gesteuert wird. Trotz des poststrukturalistischen Angriffs auf die schopferi-
sche Rolle des Subjekts und der Ansicht eines grundlegend dezentrierten und
der Welt unterworfenen Subjekts (vgl. Foucault 1987) interessiert sich heute
auch die poststrukturalistisch informierte Biografieforschung fir die Konsti-
tuierung von Subjekten und Identititen in Narrationen. Die Sozialwissen-

8 Vgl. hierzu auch Gayatri Chakravorty Spivak 1988.

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Methodik der Studie

schaftlerinnen Elisabeth Tuider und Tina Spies (2017) haben sich besonders
der Vermittlung von biografischer Forschung und der Frage nach dem Sub-
jekt aus poststrukturalistischer Perspektive angenommen. Dabei stellen sie
die zentrale Frage danach, in welchem Konstitutionsverhiltnis Diskurse und
Subjekte stehen: Ist der Diskurs dem Subjekt oder das Subjekt dem Diskurs
vorgingig? (Vgl. ebd.: 9) In der Beantwortung dieser Frage setzt sich Tina
Spies (2017) u.a. kritisch mit dem Althusserschen Konzept der »Anrufung«
auseinander, in dem vor allem die Vorgangigkeit des Diskurses betont wird
und in der das Subjekt zu einem solchen durch »Anrufung« oder Adressierung
gemacht wird. Dagegen setzt Spies einen starken Begrift der agency (Hand-
lungsfihigkeit, Handlungsmacht), den sie vor allem auf die Beschiftigung
mit Beispielen aus biografisch-narrativem Material stiitzt:

»Denn in biografischen Studien zeigt sichimmer wieder, dass Biograf*innen
zwarvon Diskursen angerufen oder adressiert werden, aber dass das, was sie
mit den ihnen zur Verfigung stehenden Subjektpositionen>machen¢, —d.h.
wie sie sie fiillen, gestalten, verwehren —wesentlich >eigensinnigers, >selbst-
bestimmter< oder auch einfach komplexer und chaotischer ist als die Anru-
fung bzw. Adressierung es vorsieht.« (Ebd.: 71)

Als Konsequenz unterscheidet Spies grundlegend zwischen dem, »was im
Diskurs »angeboten« wird, den Subjektpositionen und dem, was von den Ein-
zelnen beim Sprechen daraus >gemacht« wird, den Positionierungen.« (Ebd.)
Agency entstehe vor allem dadurch, dass Diskurse immer unabgeschlossen
und stindig unter Bearbeitung sind. Spies bezieht sich dabei auf Stuart
Halls Konzeption von Identitit, die sich wesentlich dadurch auszeichnet,
dass Identititen als temporire Gebilde verstanden werden, die durch das
»Vernihen« von Diskursen, diskursiven Praktiken und Prozessen Subjekti-
vititen produzieren. Insofern versteht Hall Identitit als »das Ergebnis einer
erfolgreichen Artikulation oder sVerkettung« des Subjekts in den Lauf der
Diskurse« (Hall 2004: 173). Das ist als ein zweiseitiger Prozess zu verstehen:
»Die Vorstellung eines wirkungsvollen Vernihens erfordert nicht nur die
»>Anrufungs, sondern auch, dass das Subjekt in die Position investiert«. (Ebd.)
Die Vielfalt der bestehenden Diskurse entspricht dabei der Mannigfaltigkeit
der Subjektpositionen/SprecherInnenpositionen und der Positionierungen,
die ein Individuum im Laufe des Lebens wie aber auch zeitgleich einnehmen
kann.

14,02.2026, 181919,

37


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Religdse Pluralitaten

»[I]n diachroner als auch in synchroner Perspektive muss [..] von der Plu-
ralisierung von Diskursen ausgegangen werden. Und mit dieser Pluralitat
gilt auch, Subjektivierung nicht als singularen Akt zu verstehen, der einmal
vollzogen eine stabile Identitit begriindet. Vielmehr ist Subjektivierung ein
nicht abschliefbarer Prozess, der durch die Pluralitit der Diskurse ebenso
ermoglicht wie erzwungen wird.« (Méllers/Halterlein/Spies 2014: 59)

Um diese Vielfiltigkeit und Unabschlief3barkeit von Subjektivierungsprozes-
sen deutlich zu machen, verweist Spies mit Hall auf das Konzept der »Ar-
tikulation«: Im Sprechen werden Subjektpositionen eingenommen, die aber
genauso auch wieder verlassen werden konnen (vgl. Spies 2017: 75). Hall re-
lativiert allerdings die Vorstellung einer absoluten Nicht-Fixiertheit des ein-
zelnen, denn ohne eine zumindest tempordare Fixierung und das Moment von
agency konnten keine Artikulationen entstehen: Man muss eine Position ein-
nehmen, um etwas sagen zu konnen, gleichwohl kénne niemand nur auf eine
Position oder auch auf nur eine Subjektposition (z.B. als Mann, Frau, Mus-
limIn, Christln etc.) reduziert werden (vgl. ebd.: 75ff). Zu unterschiedlichen
Zeiten wie auch in unterschiedlichen Diskursen kann sich der Einzelne unter-
schiedlich platzieren und positionieren. Eine solche Flexibilitit des Individu-
ums geht aber auch im poststrukturalistischen Verstindnis — wie auch schon
im Zusammenhang der oben dargestellten Individualisierungsthese vor dem
Hintergrund der interpretativen Soziologie — nicht mit einer grof3eren Frei-
heit des Subjekts einher, auch sei der/die Einzelne reflexiver und bewusster in
Bezug auf sein/ihr Handeln bzw. seine/ihre agency (vgl. Spies ebd. unter Auf-
nahme von Hall). Weder kénne ein Subjekt alle seine Entscheidungen bewusst
durchdringen und durchschauen, noch seien alle scheinbar bewusst-inten-
tionalen Entscheidungen iiberhaupt in Freiheit getroffen, sondern bedingt
durch diskursive Vorstrukturierungen und die Geschichte. Vielmehr setze die
bewusste Artikulation (m)einer Position immer einen Prozess in Gang, der zu
einer Distanzierung vom Artikulierten fithren kénne (vgl. ebd.).

Mit diesen Ausfithrungen scheint allerdings die zentrale Frage, die die auf der
interpretativen Soziologie und auf dem Poststrukturalismus fuflende Biogra-
fieforschung umtreibt, letztgiltig nicht beantwortet zu sein. Insofern folgen
wir der Einschitzung von Peter Alheit und Bettina Dausien (2009), die beto-
nen, dass sich die beiden Anschauungen von Biografie als soziale Konstrukti-
on einerseits und als wirklichkeitskonstruierendes Prinzip andererseits nicht
gegenseitig widersprechen miissen. Eher spricht diese Diskussionslage dafiir,

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Methodik der Studie

sich von einer direkten Verbindung von Biografieforschung und der Klirung
des »theoretischen Grofanspruchs« zum Verhiltnis von Individuum und Ge-
sellschaft oder Subjekt und Diskurs zu verabschieden. Vielmehr gilt es Alheit
und Dausien wie auch uns als Aufgabe der empirischen Biografieforschung
angesichts der nicht auflésbaren Widerspriiche, »zu einer >bescheidenerenc
Umgehensweise mit dieser Spannung zu gelangen« und den Blick fir »die
kontextuelle Gebundenheit und Besonderheit biografischer Konstruktionenc
(2009: 309) im je empirisch bearbeiteten Feld zu 6ffnen.

Vor dem Hintergrund dieser Diskussion ist die dieser Studie zugrunde
liegende Biografieanalyse sowohl als poststrukturalistisch informierte Dis-
kursanalyse als auch als Analyse von Subjektivierungsweisen durchgefiihrt
worden. Wir haben sowohl nach den in den Biografien verhandelten bzw.
strukturierenden Diskursen oder Deutungsmustern gesucht, die die religicse
Pluralitit und ihre Wahrnehmung fiir die Befragten ermdglichten oder auch
verhinderten, als auch die darin eingenommenen Subjekt- bzw. Sprecher-
positionen und den Positionierungen der Einzelnen untersucht. Wir haben
unsere Analysen zudem auf die Identititskonstruktionen fokussiert, die das
Netz der dargelegten Diskurse und Subjektpositionen mit den Positionierun-
gen vernihen. Dabei war es zentrales Anliegen — insbesondere im Zuge der
Beriicksichtigung auch poststrukturalistischer Hinsichten in der Biografie-
forschung — sowohl fiir die dahinterstehenden Strategien und Dynamiken
der Etablierung und Wirkung von Macht aufmerksam zu sein (wer darf wie
sprechen, welche Subjektpositionen sind wie zugewiesen und welche Positio-
nierungen iiberhaupt méglich etc.) als auch gerade Briiche, Friktionen und
Widerspriiche innerhalb der biografischen wie problembezogenen Narratio-
nen in die Analyse mit einzubeziehen.

Abschliefiend zu diesem Teilkapitel erscheint uns eine kurze methodologi-
sche Reflexion in Bezug auf den in der vorliegenden Untersuchung verwen-
deten Religionsbegriff notwendig: Fir die vorliegende Untersuchung haben
wir vorab einerseits einen konventionellen Religionsbegrift der Anlage der
Untersuchung zugrunde gelegt, indem wir den Rahmen der Wahrnehmung
religioser Pluralitit explizit an konkrete religiose Settings gekniipft haben,
und unser Sample an (ehemaligen) Beteiligten am interreligiésen, vor allem
aber islamisch-christlichen Dialog ausgerichtet haben. Diese Untersuchungs-
anlage hatte den Zweck, dass unsere Interviewpartnerlnnen nicht allein auf-
grund von medialen oder anderen ausschlieflich indirekt itbertragenen Ein-
driicken und Meinungen iiber religiose Pluralitit sprechen, sondern sicherge-

14,02.2026, 181919,

39


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Religdse Pluralitaten

stellt war, dass sie auch konkrete Erfahrungen mit einem anders-religiosen
Gegeniiber gemacht haben. Die InterviewpartnerInnen wurden im Kontext
der Dialoggruppe in der Regel durch Mitgliedschaft, Herkunft und/oder ihre
Selbstbeschreibung entweder dem Christentum oder dem Islam zugeordnet.
Eine solche Zuordnung haben wir im Zuge des initialen Samplings zunichst
iibernommen.

Sowohl in der Befragung der Beteiligten wie auch in der Auswertung der
Interviewdaten wurde unsere Untersuchung in der Folge durch einen offe-
nen Religionsbegriff ohne weitere Definition geleitet. Die unterschiedlichs-
ten Religionsbegriffe der Befragten selbst wurden nun zum Ausgangspunkt,
und unser Anliegen war es, unsere Aufmerksambkeit bei der Analyse auf viel-
dimensionale oder briichige, scheinbar widerspriichliche Religionsbegriffe in
den Antworten der Befragten hin zu 6ffnen, um eine méglichst weite Perspek-
tive zu erreichen. Diese Offenheit gilt sicherlich vielen empirischen Unter-
suchungen als notwendig. Uns erschien sie besonders wichtig, um perspek-
tivisch Neues in Bezug auf das Religionsverstindnis vor dem Hintergrund
der Wahrnehmung religiéser Pluralitit mit aufnehmen zu konnen. Ziel un-
serer Untersuchung ist es nun gerade, die diskursiven Strategien und neuen
Wahrnehmungsweisen im Setting religioser Pluralitit zu erfassen und da-
mit auch potenziell neue Weisen der Verbindung von Positionierungen, Sub-
jektivierungsweisen, Subjektpositionen und religiésen sowie nicht-religiésen
Diskursen aufzuspiiren.

Dabei geht es uns aber nicht nur um das >Was< bei der Vernihung, sondern
auch um das >Wie< und seine Bedingungen der Moglichkeit. Unsere konkrete
Vorgehensweise dazu erliutern wir im Folgenden.

2.2 Methodische Anlage der Studie

Die methodologische Grundanlage der Vorgehensweisen im Bereich des
Samplings, der Erhebung und der Auswertung sind von Uberlegungen
bestimmt, die im Rahmen der »Grounded-Theory«-Methodologie (vgl. zur
Unterscheidung von Grounded Theory und Grounded-Theory-Methodologie
Mey/Mruck 2011: 12) insbesondere in ihrer Ausprigung nach Anselm Strauss
entwickelt wurden. Dafiir gibt es mehrere Griinde: Zum einen ist die
Grounded-Theory-Methodologie, ganz ihrem Namen gemif, darauf ausge-
legt, eine — materiale oder formale — Theorie aus den Daten emergieren zu
lassen (vgl. Glaser/Strauss 2008: 19ff). Moglichst wenig eingeschrinkt oder

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Methodik der Studie

vorbestimmt durch bestehende Theorien zum Feld, sollen hierbei »Hypo-
thesen und Konzepte nicht nur aus den Daten stammen, sondern im Laufe
der Forschung systematisch mit Bezug auf die Daten ausgearbeitet werden«
(ebd.: 23). Dies entspricht dem Ziel unserer Studie, die auf der Basis von
Interviewmaterial die Erfahrungen und den Umgang mit religiéser Pluralitit
beleuchten soll. Wir teilen in dieser Hinsicht zudem die Primissen des
pragmatistisch orientierten Interaktionismus, der auch Grundlage fiir die
Weiterentwicklung der Grounded-Theory-Methodologie durch Strauss und
Corbin ist: Realitit entsteht in der

»tatigen Auseinandersetzung mit Elementen der sozialen wie der stoffli-
chen Natur, die damit zu Objekten fiir uns werden und Bedeutungen erlan-
gen [..]. Unser Handeln in der Welt, eingedenk der reziproken sozialen Zu-
schreibungen, resultiert in >der Welt, wie wir sie kennen.« (Striilbing 2014:
38)

Das heift, dass in unserem Sinne auch religigse Vielfalt nicht als solche ge-
geben ist, sondern erst in der Interaktion dariiber manifest und bedeutsam
wird. Die Art der Interaktion und weitere Kontextfaktoren sind dann ent-
scheidend dafiir, wie religidse Vielfalt sich manifestiert. Dieser Zusammen-
hang ist der Fluchtpunkt unserer Untersuchungen, unsere Befunde dazu wer-
den insbesondere in den Kapiteln 4 und 5 thematisiert.

Das Anliegen der Grounded-Theory-Methodologie, den Daten Vorrang bei
der Entstehung einer Theorie zum Sachverhalt einzuriumen, erscheint zu-
dem besonders gut realisierbar in Fillen, in denen das Feld auch tatsichlich
vergleichsweise unerforscht ist. Zwar gibt es im vorliegenden Fall theoretische
sowie quantitativ-empirische Auseinandersetzungen mit den Konsequenzen
religioser Pluralitit fir das religiose Feld, nicht aber qualitative Untersuchun-
gen zu den spezifischen Wahrnehmungen und Konsequenzen auf mikroso-
zialer Ebene. Auch machen die genannten bestehenden Auseinandersetzun-
gen deutlich, dass sie eben keinesfalls Schliisse auf die Mikroebene zulassen.
Dieses Phinomen muss also neu erschlossen und dies ausgehend von den
Befunden aus dem empirischen Material her angeleitet werden. Auch in un-
serem Fall wird am Ende der Studie eine Ausarbeitung stehen, die sich ganz
primir aus den Analyseergebnissen selbst ergibt. Strauss/Corbin (1996) ent-
werfen dazu ein paradigmatisches Modell, das die Ordnung von Kategorien
unterstiitzen kann, indem es systematische Beziehungen zwischen ihnen vor-
schligt. Zu einem Phinomen gehoren dann ursichliche Bedingungen, Kon-
text, intervenierende Bedingungen, Handlungs- und interaktionale Strategi-

14,02.2026, 181919,

4


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Religdse Pluralitaten

en sowie Konsequenzen (vgl. ebd.: 78). Wihrend das Phinomen das zentrale
Konzept darstellt, sind die ursichlichen Bedingungen jene, die zum »Auftre-
ten oder zu der Entwicklung eines Phinomens fithren« (ebd.: 79) — wie etwa
ein Beinbruch zum Schmerz; wobei es in der Regel ein Zusammenspiel meh-
rerer ursichlicher Bedingungen gibt. Der »Kontext« umfasst alle Ereignisse
und Vorfille, die zu einem Phinomen gehdren, und stellt damit ebenso die
Bedingungen dar, innerhalb derer die Handlungs- und Interaktionsstrategien
erfolgen - etwa wie genau das Bein gebrochen ist, und der Schmerz empfun-
denwird (vgl. ebd.: 80f.). Die intervenierenden Bedingungen beschreiben den
breiteren strukturellen Kontext eines Phinomens, darunter »Zeit, Raum, Kul-
tur, sozial-6konomischer Status, [...] und individuelle Biographie« (ebd.: 82),
die Handlungs- und interaktionalen Strategien den Umgang mit dem Phi-
nomen. Sie sind in der Regel sowohl zielorientiert als auch prozessual; und
auch ausbleibende Handlungen kénnen aufschlussreich sein (vgl. ebd.: 83).
Die Konsequenzen schlieflich konnen fiir Menschen, Orte oder Dinge gel-
ten, kénnen Ereignisse oder Handlungen sein, und auch wiederum zum Teil
neuer Handlungs- oder Phinomenbedingungen werden (vgl. ebd.: 85).

Der explorativen Erschliefung des Phinomens ist ein weiterer Vorschlag
der Grounded-Theory-Methodologie zutraglich: Im Sinne des theoretischen
Samplings sind eben auch das Samplingverfahren, die Erhebung und die Aus-
wertung in der Weise an der entstehenden Theorie orientiert, dass sie ein
stetiges Vor und Zuriick im Forschungsprozess erlauben, damit jeder weite-
re Schritt von der und auf die entstehende Theorie hingedacht werden kann
(vgl. Strauss 1991: 70f., Stritbing 2014: 29f.). Grundlage dieses theoretischen
Samplings sind stindige Vergleiche des vorliegenden Materials und der zuge-
hérigen Analysearbeiten mit dem Ziel, die erarbeiteten Konzepte zu prazisie-
ren und spezifizieren (vgl. Strauss/Corbin 1996: 44). Erkenntnisse aus diesen
Vergleichen dienen dann als Grundlage fiir eine verinderte oder verfeiner-
te Fallauswahl bei folgenden Samplingentscheidungen, etwa bei der Auswahl
des/der nichsten Interviewpartnerln oder der nichsten Analyseeinheiten:

»Die flr das theoretische Sampling [...] grundlegende Frage lautet: welchen
Gruppen oder Untergruppen wendet man sich zwecks Datenerhebung
nachstens zu? Und mit welcher theoretischen Absicht?« (Glaser/Strauss
2008: 63)

Diese Flexibilisierung des Forschungsprozesses erlaubt es also, ausgehend
von ersten Analyseergebnissen weitere Forschungsstrategien zu entwerfen
oder geplante Entwiirfe abzuwandeln. So zeigte sich in unserem Fall im Laufe

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Methodik der Studie

des Forschungsprozesses beispielsweise eher unerwartet die hohe Relevanz
nationaler und internationaler Diskurse iiber »andere« Religionen fiir die
Haltung gegeniiber religioser Vielfalt, die innerdeutsche Differenzen weit-
gehend in den Hintergrund riickte. Die regionalen Unterschiede hingegen —
etwa zwischen ost- und westdeutschen Bundeslindern -, die uns vor Beginn
der Erhebungen als entscheidender Faktor erschienen waren, wurden unter
anderem aus diesem Grund auch im weitergehenden Samplingprozess zu-
gunsten von Faktoren wie Generation vernachlissigt, die sich demgegeniiber
als vielversprechender erwiesen.

In diesem Rahmen erfolgte also die konkrete empirische Arbeit an diesem
Projekt. Als vorliufige Samplingstrategie wurden dabei anfinglich drei Kate-
gorien zum Ausgangspunkt genommen, nimlich a) Religionszugehdorigkeit:
Gemaif} der Projektanlage wurden MuslimInnen und ChristInnen interviewt;
b) Alter: Hier sollte darauf geachtet werden, gleichermaflen Interviewpart-
nerlnnen ins Sample aufzunehmen, die jiinger bzw. ilter als 45 Jahre waren;
¢) Region des Wohnorts: Sowohl ChristInnen und MuslimInnen aus West-
deutschland als auch solche, die in Ostdeutschland leben, sollten im Sample
beriicksichtigt werden. Die Kategorien b) und c) speisten sich aus der Vor-
iberlegung, dass diese Faktoren entscheidend sein konnten fiir unterschied-
liche Wahrnehmungen religiéser Pluralitit, die in der Folge verschiedene Um-
gangsweisen damit und Konsequenzen fiir die jeweilige religiése Identitit
entstehen lassen konnten.

Diese drei Kategorien waren naturgemif3 vorliufig und wurden in der
Tat im Laufe der Erhebung, ausgehend von den zutage tretenden Befunden,
verfeinert bzw. verworfen: Wihrend weiterhin MuslimInnen und ChristIn-
nen die Kerngruppen der Forschung darstellten, muss doch reflektiert wer-
den, dass diese Kategorien selbstverstandlich nicht absolut zu setzen sind.
Auch unter den InterviewpartnerInnen waren Konvertierte, nominelle Chris-
tInnen mit grofer innerer Sympathie fir den Islam, Menschen, die als Chris-
tlnnen aufgewachsen sind, aber sich gegenwirtig eher als HumanistInnen
oder AgnostikerInnen bezeichneten, KatholikInnen, die nur noch evangeli-
sche Gottesdienste besuchen und viele Variationen mehr. Was andere Stu-
dien zur Religionszugehorigkeit schon zeigen konnten (vgl. etwa Day 2009),
spiegelte sich teilweise auch unter unseren InterviewpartnerInnen wider: In
Sachen Religiositit konnen Selbstbeschreibung und Fremdbeschreibung, for-
male Zugehorigkeit, Praxis oder personliche Glaubensiiberzeugungen weit
auseinandergehen. In der vorliegenden Studie haben wir daher bewusst eine

14,02.2026, 181919,

43


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Religdse Pluralitaten

weite Perspektive eingenommen, und alle Erzihlungen in das Sample aufge-
nommen, bei denen zu irgendeinem Zeitpunkt der Biografie eine christliche
oder muslimische Selbst- oder Fremdbeschreibung zutreffend erschien.

Mit Blick auf das Alter der Befragten legten die anfinglichen Ergebnis-
se eine deutlich feinere Gliederung als die Unterteilung in »Junge« und »Al-
te« nahe. Ausschlaggebend erschien vielmehr die Zugehorigkeit zu einer be-
stimmten Altersgruppe in dem Sinne, dass zeithistorische Diskurse als aus-
schlaggebend fir Erfahrungen von und Haltungen zu religiéser Pluralitit er-
schienen. Generation im engeren Sinne, aber auch weitere Faktoren wie Mi-
lieu oder Besonderheiten der familidren Sozialisation erwiesen sich hier als
entscheidend und wurden jenseits des einfachen Geburtsjahrganges beriick-
sichtigt.

Als weniger ausschlaggebend erwies sich hingegen die Wohnregion der
Befragten. Ausgangspunkt war hier die Annahme, dass die Verteilung von
religiosen Mehrheiten und Minderheiten in den »alten« und »neuen« Bun-
deslindern eine so unterschiedliche ist, dass sich auch dies auf die Haltung
zu religiéser Pluralitit niederschlagen miisse. In dieser Hinsicht zeigte sich
einerseits eine gewisse Schwierigkeit, iiberhaupt GesprichspartnerInnen im
ostdeutschen interreligiésen Dialog auszumachen: Nicht nur waren hier For-
mate des interreligiosen Dialogs zum Zeitpunkt der Erhebung deutlich ra-
rer gesit — moglicherweise eine Folge der religionsdemografischen Vertei-
lung —, zudem erwiesen sich hier letztlich viele der Engagierten in ostdeut-
schen Bundeslindern als selbst aus westdeutschen Bundeslindern zugezogen
und deshalb nicht entsprechend biografisch gepragt. Vor allem aber erwiesen
sich im Zuge der Forschung andererseits translokale (insbesondere nationale
und globale mediale) Diskurse als weitaus ausschlaggebender fiir die Erfah-
rung religioser Pluralitit als die konkreten statistischen Verteilungen im di-
rekten Umfeld. Daher wurden zwar Interviews in Ost- und Westdeutschland
gefithrt, diese Kategorie aber letztlich im theoriegeleiteten Samplingprozess
nicht priorisiert.

Die Kontaktaufnahme zu moglichen GesprichspartnerInnen erfolgte auf
verschiedenen Wegen. Zum einen bestanden aufgrund einer vorangegange-
nen Studie (vgl. Klinkhammer et al. 2011) bereits Kontakte zu im interreligis-
sen Dialog Engagierten. Wihrend die Vorgangerstudie auf die Dialoggruppen
und ihre Arbeit fokussiert war, konnten die Kontakte nun genutzt werden, um
einzelne Dialogaktive im Sinne der vorliegenden Studie zu befragen. Dariiber
hinaus wurde in verschiedenen Medien nach konkreten Veranstaltungen und
Gruppen aus dem Spektrum des interreligiésen Dialogs in Deutschland re-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Methodik der Studie

cherchiert. Nach Moglichkeit wurde eingangs zunichst ein- oder mehrfach
diesen Gruppen und Veranstaltungen beigewohnt, um so einen kontextua-
lisierenden Einblick in das Feld zu erhalten, aber auch, um TeilnehmerIn-
nen um die Teilnahme an der Studie zu bitten. In Ausnahmefillen - etwa
bei zu weiter riumlicher Entfernung und gleichzeitig seltenen Treffen/Ver-
anstaltungen der Initiative — wurden die VeranstalterInnen oder LeiterInnen
kontaktiert und um ihre Bereitschaft sowie die Empfehlung weiterer Teilneh-
merInnen gebeten. Im Zuge der Interviewanbahnung wurde dabei die Frage-
stellung der Studie offengelegt. Dem Interview war dann auflerdem das Aus-
fullen einer Einverstindniserklirung vorgelagert, die insbesondere iiber die
Verwendung der Daten und ihre Anonymisierung aufklirte. Im Anschluss an
das Interview wurde gemeinsam ein kurzer Bogen ausgefiillt, auf dem einige
statistische Eckdaten (Alter, Geburtsort, Ausbildung/Beruf, Religionszugeho-
rigkeit, sowie Datum und Ort des Interviews) festgehalten wurden.

Die Gespriche selbst wurden auf der Grundlage eines Interviewleitfadens
gefiihrt, der nach den ersten Gesprichen und Auswertungen noch zwei Mal
modifiziert wurde, im Kern aber die folgenden Elemente enthielt: Zu Beginn
stand eine kurze Einleitung, die die Stof3richtung unseres Projektes — »mehr
iber die Religiositit von Leuten zu erfahren, die Kontakt zu anderen Reli-
gionen haben« - zusammenfasste. Dem folgte eine biografisch orientierte
Gesprichsaufforderung an die Interviewpartnerlnnen, die gezielt dazu auf-
forderte, auch auf Phasen der Kindheit und Jugend einzugehen. Nachfragen
zu diesem Teil richteten sich, sofern diese Punkte zuvor noch nicht angespro-
chen wurden u.a. auf Elternhaus und Familie, Schule, Hobbies, Freunde und
Freizeit, Ausbildung und Beruf sowie Partnerschaft. Zwar konnte man diese
Erzihlaufforderung durchaus sehr breit verstehen, dennoch haben die Inter-
viewpartnerInnen, das Ziel der Studie im Hinterkopf, hiufig schon wihrend
der biografischen Erzihlung an irgendeinem Punkt selbst die Engfiihrung
aufihren Bezug zu Religion und Religionen gesucht. Sofern die Erzihlung an
sich keine groReren Liicken oder Unklarheiten mehr liefR, wurde diese Fokus-
sierung so hingenommen. Die weiteren Fragen des Leitfadens richteten sich
nun gezielt auf religionsbezogene Aspekte: Hier wurde nach religioser Sozia-
lisation und der Rolle von Religion im Leben der Interviewpartnerlnnen ge-
fragt, dann nach Begegnungen mit anderen Religionen (unter anderem auch
explizit nach der ersten erinnerten Begegnung) gefragt. Ein weiterer Frage-
komplex richtete sich auf das Engagement im interreligiosen Dialog. Im letz-
ten Drittel des Leitfadens wurden Fragen gestellt, die eine explizitere Reflexi-
on der Gegeniiber einforderten, nimlich zum Wandel ihres Glaubens in den

14,02.2026, 181919,

45


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Religdse Pluralitaten

letzten Jahren, Glaubenszweifel und der Bedeutung anderer Religionen da-
bei sowie zur Wahrnehmung religiéser Vielfalt sowie medialer Diskurse um
Religion.

Insgesamt wurden 31 Gespriche gefiihrt und aufgezeichnet, davon eines
mit einer Gruppe von InterviewpartnerIlnnen, und eines, bei dem der Inter-
viewpartner einen Freund mitbrachte (méglicherweise, weil er als strenggliu-
biger Muslim nicht mit der Interviewerin allein sein wollte). Alle anderen Ge-
spriche wurden von einer der Interviewerinnen mit einer/-m Gesprichspart-
nerln gefithrt, entweder bei einer/-m der Beteiligten zuhause, an einer der
Arbeitsstitten oder an einem 6ffentlichen Ort. Von diesen Interviews wurden
25 transkribiert und ausgewertet.

Diese 25 GesprichspartnerInnen machen nun unser Sample im engeren
Sinne aus. Darunter waren neun Minner und 16 Frauen, elf MuslimInnen und
14 ChristInnen, 20 GesprichsteilnehmerInnen aus Westdeutschland und finf
aus Ostdeutschland. Zum Zeitpunkt des Interviews waren sieben Interview-
partnerInnen zwischen 20 und 39 Jahre alt, acht zwischen 40 und 59 Jahre
alt und neun iber 60 Jahre, die dlteste Interviewpartnerin war 80 Jahre alt.
Auch wenn die statistische Verteilung fir die Anlage der Forschung nicht zen-
tral ist, spiegelt sie doch in etwa die beobachtete Verteilung der Beteiligten
am interreligiésen Dialog wider (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 53ff). Der im
Vergleich zur Erhebung der genannten Dialogos-Studie etwas erhéhte Anteil
an Frauen sowie jungen Gesprichspartnerinnen erklirt sich zumindest teil-
weise durch den Zugang zu einer muslimisch-christlichen Madchengruppe,
der zu mehreren intensiven Interviews fithrte. Als weitere statistische Daten
wurden der héchste Bildungsstand sowie der Geburtsort erhoben. All diese
Daten werden in die Ergebnisdarstellung an jenen Stellen einfliefien, wo sie
auch im Sinne einer qualitativen Logik aufschlussreich und weiterfithrend
erscheinen.

Alle Transkripte wurden in verschiedenen Hinsichten anonymisiert: Zur
Organisation der Interviews und im Zuge ihrer Analyse wurde ein Kiirzelsys-
tem verwendet, fiir die Publikation wurden die Vornamen der Interviewpart-
nerInnen durch Pseudonyme ersetzt, die in etwa Geschlecht, Herkunftsland
und Generation widerspiegeln, die Nachnamen ganz gestrichen. Genannte
Stiddte und andere Ortsangaben wurden ebenso anonymisiert wie besondere

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Methodik der Studie

Eigenschaften, die eindeutige Riickschliisse auf die Person des/der Befragten
zulassen.’

Die Auswertung der Interviews umfasste nun mehrere Schritte und ei-
ne Kombination verschiedener Herangehensweisen: Zunachst wurde das ge-
samte Interview gemif des dreistufigen Kodierverfahrens, wie es Strauss
und Corbin (Strauss 1991: 57ff, Strauss/Corbin 1996: 43ff) vorschlagen, kodiert.
Im Rahmen des offenen Kodierens wurden dabei fiir kurze Textstellen, die be-
sonders aufschlussreich erschienen, Lesarten gebildet, um die treffendsten
Kodes fiir diese verdichteten Stellen zu finden. Auch wenn sich sequentiel-
les und kodierendes Vorgehen zunichst zu widersprechen scheinen, eréffnet
die Grounded Theory unseres Erachtens mit ihrer Vorgabe der sehr genauen,
geradezu mikroskopischen Analyse im Rahmen des offenen Kodierens, bei
dem man »minutenlang iiber bestimmten Wortern, Ausdriicken und Sitzen
briiten« (Strauss 1991: 62) kann und stetig Fragen an den Text richtet, einen
Spielraum fiir das konkrete Vorgehen auf dem Weg zu Kodes (vgl. auch Hil-
denbrand 2004: 191). Insbesondere in Werkstattsitzungen erwies sich die se-
quentielle Analyse ausgewéhlter Ausdriicke oder Sitze hierfir als fruchtbar.
Aus diesen Kodierungen erwuchs jeweils zunichst eine fallbezogene Uber-
sicht, die die zentralen Kategorien zusammenfasste und daraus Hypothesen
bildete, die den jeweiligen Fall erschliefRen sollte.

Mit diesem Datenmaterial und den Interviews als deren Grundlage wur-
de nun auf zwei Weisen weiter verfahren. Zum einen waren diese Kodes, Ka-
tegorien und Hypothesen wiederum Grundlage fiir die Arbeit an einem Ko-
dierparadigma, wie es sich bei Strauss/Corbin (1996: 78ff) als Vorschlag fiir
die systematisierende Arbeit mit dem Material findet. Auf diese Weise wur-
de im Sinne der Grounded-Theory-Methodologie an einer fallitbergreifenden
Theorie gearbeitet, die das Phinomen der Wahrnehmung religioser Vielfalt,
die beeinflussenden Faktoren, den Umgang damit und dessen Konsequen-
zen fiir religiose Identitit erschlieRen will. In den Vorarbeiten allerdings er-
wiesen sich auch Diskurse als entscheidende Einflussfaktoren auf die Wahr-

9 In vereinzelten vorgestellten Fallen handelt es sich zudem um Personen, die auch bei
einer Anonymisierung nach den gingigen wissenschaftlichen Standards aufgrund ih-
rer demografischen Eigenschaften (Herkunft, Beruf, Aufenthaltsort) eindeutig identi-
fizierbar wiren. Wir haben in diesem Fall daher ausnahmsweise nicht nur die Giblichen
Anonymisierungen von Personen- und Ortsnamen sowie eine Verallgemeinerung von
beruflichen Details vorgenommen, sondern einige dieser Eigenschaften tatsachlich
verandert. Die Analyse und Interpretation des Falles wurden von diesen Anderungen
nicht wesentlich beriihrt.

14,02.2026, 181919,

47


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Religdse Pluralitaten

nehmung religiéser Vielfalt und den individuellen Umgang damit. Dies be-
trifft dabei nicht nur rezente Diskurse, sondern auch jene, die auf die Be-
fragten in den vergangenen Dekaden gewirkt haben, etwa in ihrer Kindheit
oder Adoleszenz. Es erschien daher zum anderen fruchtbar, zwar nicht im
engeren Sinne diskursanalytisch zu arbeiten, aber doch zumindest mittel-
bar iiber die Interviewerzihlungen ein besonderes Augenmerk auf die impli-
zit oder explizit thematisierten Diskurse zu legen (vgl. Kap. 2.1). Zu diesem
Zwecke wurden jene Diskurse, die implizit oder explizit im Interviewmateri-
al thematisiert wurden, noch einmal iiber das Hinzuziehen zusitzlichen Ma-
terials — etwa historisch kontextualisierende Medienberichterstattung oder
wissenschaftliche Publikationen - nachverfolgt und zumindest so weit auf-
gearbeitet, dass ein tieferes Kontextwissen dazu vorlag und zur Einordnung
der Befunde hinzugezogen werden konnte. Zudem wurden auch die Fille in
ihrer Biografizitit noch stirker berticksichtigt, als es das reine Aufbrechen in
Kodes erlaubt hitte. Eine jeweils kurze Ubersicht iiber den Fall und seine bio-
grafischen Rahmendaten und -erzihlungen erlaubte es hier, auch auf dieser
biografieorientierten Ebene die Fille in Beziehung zu setzen. Auf diese Wei-
se konnten Gleichzeitigkeiten und Ungleichzeitigkeiten in den verschiedenen
Lebenswegen aufgespiirt werden, die in Beziehung zu den in den Erzihlun-
gen aufgegriffenen zeitgeschichtlichen Diskursen gesetzt werden konnten.
Diese Zugriffe erlaubten es insgesamt, allgemeinere Einsichten in die Dis-
kurse zu erlangen, die die Erfahrung von und Haltung zu religiser Vielfalt
im Laufe der letzten Dekaden in verschiedenen Milieus geprigt haben. Die
Ergebnisse hierzu finden sich in Kapitel 4.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligioser Dialog als Strategie des
Umgangs mit religioser Pluralitat

Interreligiose Begegnung findet verdichtet an einem besonderen Ort statt,
den wir daher auch als Einstiegspunkt in unser Feld und Ausgangsbedingung
fiir unser Sample gewdhlt haben, namlich in Formaten interreligiosen Dia-
logs. Wihrend unsere Forschungsfrage insgesamt iiber dieses Feld hinaus-
reicht, richteten sich Teilfragestellungen doch auch spezifisch auf den Stel-
lenwert dieses Feldes: Welche Formen und Ausprigungen haben die interre-
ligiosen Begegnungen in Deutschland angenommen, und welche Bedeutung
haben diese Begegnungen gesellschaftlich wie auch fir die einzelnen Teil-
nehmenden? Dies begriindet sich in zweierlei Hinsicht aus unserem Mate-
rial: Einerseits umfasst unser Sample ausschlieflich InterviewpartnerInnen,
die in verschiedenen Formaten des interreligiésen Dialogs aktiv sind, wenn
auch ganz unterschiedlich lange und intensiv. Aus den Interviews ergab sich
daher reichlich Aufschluss iiber die Bedeutung des interreligisen Dialogs als
Raum der Erfahrung religioser Vielfalt, der anschlussfihig ist an Forschungen
zu diesen Formaten. Andererseits liegt nahe, dass eben solche Formate orga-
nisierter interreligioser Begegnung als Orte eines intensiven und religionsbe-
zogenen Austausches tiber Religion(-en) und Religiositit(-en) eine besondere
Bedeutung fiir die biografische Erfahrung religioser Pluralitit einnehmen.
Dieser Uberlegung wollen wir in diesem Abschnitt ebenso nachgehen.

Im Folgenden wollen wir daher nur kurz auf die Entstehungsgeschichte
interreligiésen Dialogs in Deutschland schauen (3.1), und dann die vorliegen-
den Studien zu den gegenwirtigen Formaten mit einem besonderen Fokus
auf die Handlungsformen, Motive und Typiken der Teilnahme zusammen-
stellen (3.2). AnschliefRend richtet sich der Blick auf unsere Befunde (3.3): Auf
die Motive, Anliegen und Kritik, die die Teilnehmenden auf die betreffenden
Formate des interreligiosen Dialogs richten, sowie auf die biografische Ein-
bettung der Teilnahme an Dialog-Veranstaltungen im Kontext der Gesamt-

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Religdse Pluralitaten

biografien. Dabei interessiert uns letztlich auch, inwieweit in unserer Un-
tersuchungsgruppe die Motivation der Teilnahme als eine spezifische Wahr-
nehmung sowie Strategie des Umgangs mit religiser Pluralitit verstanden
werden kann.

3.1 Uber die Entwicklung des interreligidsen Dialogs in
Deutschland

Wenn iiber das Miteinander und den friedlichen Austausch der Religionen ge-
sprochen wird, dann wird dazu oftmals gerne auf historische Vorbilder wie
das mittelalterliche Spanien hingewiesen. Solche meist nur literarisch doku-
mentierten Dialoge dienten allerdings eher der apologetischen Verteidigung
des Eigenen und galten nicht als Aufgabe der seinfachen< Gliubigen, um das
Zusammenleben friedlicher zu organisieren (vgl. z.B. Forst 2003: 97). Erst un-
ter dem Eindruck des Riickgangs der Relevanz der Kirchen fir Individuum
und Gesellschaft sowie sich zunehmend religiés plural gestaltender Gesell-
schaften seit der Mitte des 20. Jahrhundert wird der interreligiése Dialog als
Mittel verstanden, friedliche Konvivenz zu sichern, und vor allem als direkte
Begegnung der einzelnen Gliubigen praktiziert.'

In Deutschland fand in den 1950er Jahren als Bemithen um Verséhnung
und als Suche nach neuer Stabilitit im Miteinander ein solcherart institu-
tionalisierter Dialog zwischen JidInnen und ChristInnen seinen Anfang. Aus
diesem Impuls ging die »Gesellschaft fiir jiidisch-christliche Zusammenar-
beit« hervor, die bis heute tiber 80 eigenstindige Gruppen in Deutschland
verzeichnet (vgl. Braunwarth 2011). Manche dieser Dialoge haben sich auf ei-
nen Trialog hin erweitert, indem sie den Islam als weiteren Dialogpartner
hinzugezogen haben (vgl. Hinterhuber 2009). Das kirchliche Engagement im
muslimisch-christlichen Dialog und seine Institutionalisierung im Okume-
nischen Rat der Kirche (ORK) setzte international nach dem sogenannten
Sechs-Tage-Krieg 1967 ein (vgl. Sperber 1999). Diese Offnung der Kirche auf
internationaler Ebene beeinflusste auch das Verhalten der Evangelischen Kir-
che in Deutschland. In Deutschland etablierte sich ein kirchengemeindliches
Engagement in der Begegnung mit muslimischen >GastarbeiterInnenc< in den

1 Theologlnnen wie Religionswissenschaftlerinnen haben sich darum Gedanken (iber
die notwendigen Bedingungen fiir seine Durchfithrung gemacht (vgl. Swidler/Dean
1987, Micksch 2005, King 2011).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

1970er Jahren. Dabei ging es z.B. um die Bereitstellung von Riumen fiir Mus-
limInnen und um Unterstiitzung ihrer Gemeindebildung in Deutschland (vgl.
Neuser 2005).

Seine stirksten Antriebe erhielt der christlich-muslimische Dialog in
Deutschland aber aus Konflikten mit islamisch dominierten Lindern oder
aufgrund rassistischer Angriffe auf MigrantInnen in Deutschland: So ent-
standen sowohl im Zuge des Golfkrieges (1990/1991) wie auch nach den
Anschligen auf Wohnheime und Wohnungen von AuslinderInnen bzw.
MigrantInnen in Hoyerswerda (1991), Lichtenhagen (1992), Mélln und So-
lingen (1992/1993) Demonstrationen in vielen deutschen Stidten, aus denen
dann erste ibergemeindliche Graswurzel-Initiativen der interkulturellen
Begegnung bzw. interreligiése Dialoggruppen hervorgingen. Auch die Aus-
einandersetzungen zum Thema doppelte Staatsbiirgerschaft und die damit
einhergehende >Leitkultur«-Debatte sowie die immer wiederkehrenden
>Kopftuchdebatten« brachten Gegenbewegungen des zivilgesellschaftlichen
Engagements hervor, die auf interkulturelle und interreligiése Begegnung
setzten. Vor allem aber nach dem Terroranschlag vom 11.9.2001 und den
darauf folgenden Anschligen in Madrid und London wurde auf den inter-
religiosen Dialog auf breiter gesellschaftlicher Ebene auch als Praventions-
und Sicherheitsmafinahme im eigenen Land gesetzt.” Die damalige Bun-
desregierung unterstiitzte ebenfalls mit ihrem Programm »entimon — gegen
Gewalt und Rassismus« (2002-2006) den Aufbau lokaler interkultureller
Bildungsprojekte und forderte unter diesem Motto auch lokale interreligiose
Dialoggruppen als Teil ihrer Sicherheits- und Priventions- sowie Integra-
tionspolitik in Bezug auf MuslimInnen.® Es sollten neben den Kirchen
zivilgesellschaftliche Initiativen des »Dialogs der Religionen und Kulturen«
zur Integration entstehen.

Die Europiische Union rief zudem 2008 zum Jahr des interkulturellen
Dialogs aus und stellte den Mitgliedsstaaten entsprechende Forderinstru-
mente fir Dialogprojekte bereit. Der interreligiése Dialog wurde dabei als
ein Teil des interkulturellen Dialogs verstanden, um gegenseitigen Respekt
sowie Anerkennung, Toleranz und Verstindnis in den multikulturellen
Gesellschaften innerhalb der EU zu férdern:

2 Vgl. statistisch dazu Klinkhammer et al. 2011: 40.

3 Die Integrationspolitik nahm erst etwa 2006 Fahrt auf mit der Einberufung der jahr-
lichen Integrationsgipfel der Bundeskanzlerin Merkel sowie der Deutschen Islamkon-
ferenz (DIK) durch den damaligen Innenminister Schauble.

14,02.2026, 181919,

51


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Religdse Pluralitaten

»Apart from the dialogue between public authorities and religious com-
munities, which should be encouraged, there is also a need for dialogue
between religious communities themselves (interreligious dialogue). The
Council of Europe has frequently recognized interreligious dialogue, which
is not directly within its remit, as a part of intercultural dialogue and en-
couraged religious communities to engage actively in promoting human
rights, democracy and the rule of law in a multicultural society. Interreli-
gious dialogue can also contribute to a stronger consensus within society
regarding the solutions to social problems.« (Council of Europe 2008: 24)

Nicht alle Dialoge, in denen auch MuslimInnen beteiligt sind, sind aus diesen
konfliktiven Zusammenhingen entstanden, dennoch hat sich gezeigt, dass
spatestens seit Anfang der 1990er Jahre auch das nachbarschaftliche Interesse
an >den anderen< durch die medial vermittelte gesellschaftliche Problemdar-
stellung generiert oder zumindest stark beeinflusst wurde (vgl. Klinkhammer
et al. 2011: 39-45 und Klinkhammer 2020).

Einige interreligiése Dialoggruppen gehen allerdings auf gréfRere inter-
nationale Initiativen fiir eine weltweite interreligiose Verstindigung zuriick,
wie die (von Unitariern dominierte) »International Association for Religious
Freedom« (IARF), der in GrofRbritannien heimische »World Congress of Faith«
(WCF), der US-amerikanische, aber international titige »Temple of Under-
standing« (ToU), die »World Conference of Religion for Peace« (RfP)« oder
die ebenfalls international titige »Stiftung Weltethos«.* Alle diese Gruppie-
rungen fithren ihr Entstehen auf das erste Weltparlament der Religionen in
Chicago 1893 zuriick®, und entspringen eher einer spirituellen oder religio-
sen Suche nach gemeinsamen Wurzeln der Religionen, auf die sich auch der
indische Philosoph und Religionsgelehrte Swami Vivekananda in seiner be-
rithmten Rede vor dem Weltparlament bezogen hatte (vgl. auch Swidler 2013:
6).

Die Entstehung und Popularisierung des interreligiosen Dialogs in Euro-
pa wie in den USA ist zudem nicht zuletzt durch die Bemithungen um den

4 Vgl. hierzu etwas eingehender Klinkhammer et al. 2011: 11-15. Leider fehlt aber bis heu-
te eine Religionsgeschichte dieser international agierenden interreligiésen Gruppie-
rungen.

5 Wenngleich diese Veranstaltung im Zusammenhang der imperialen Haltung >des
Westens« gegeniiber anderen religiésen Kulturen betrachtet werden muss, sind hier
erste Grundsteine fiir die auf Einheit der Religionen hin angelegten interreligiosen
Dialoggruppen gelegt worden.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

christlich-6kumenischen Dialog begleitet worden sowie durch eine christlich-
theologische Reflexion iiber den Umgang mit einer religios pluralen Welt und
die Frage, wie angesichts von Sikularisierung und Pluralisierung christlicher
Glaube noch méglich ist. Schon seit 1910 hat sich so die Okumenische Bewe-
gung international formiert und erste Konferenzen und Organisationsgriin-
dungen bereits vor dem zweiten Weltkrieg durchgefithrt.® Auch hat die Off-
nung der katholischen Kirche im Zweiten Vatikanischen Konzil (1960-1965)
ihrerseits wichtige Schritte zur Etablierung interreligioser Dialoge beigetra-
gen (vgl. Renz 2014). Wihrend es den katholischen Geistlichen zuvor verboten
war, an interreligiésen Gesprichen teilzunehmen, wurde dies nun zur Aufga-
be einer jeden katholischen Di6zese erklart (vgl. Nostra Aetate und Ecclesiam
suam, Nr. 78).

Diese Offnung wurde auch von religionstheologischen Entwicklungen
seitens engagierter Theologen vorangetrieben. Zu nennen sind hier vor allem
der Brite John Hicks (1922-2012), der spanische katholische Theologe Rai-
mond Panikar (1918-2010), der US-amerikanische Katholik und 6kumenische
Theologe Paul F. Knitter (geb. 1939) sowie der ebenfalls US-amerikanische
Religionswissenschaftler Leonard Swidler (1929-2016), iiberdies auch Vertre-
ter der kirchenkritischen pluralistischen Religionstheologie in Deutschland
wie bspw. Hans Kiing (geb. 1928) oder Eugen Drewermann (geb. 1940).”

Dass die bestehenden, zum Teil recht fragilen und wenig institutiona-
lisierten interreligiésen Begegnungs- und Dialoggruppen offenbar den Puls
der Zeit und das Interesse der Kirchen und Theologie treffen, sieht man auch

6 Diese Bewegung aus verschiedenen protestantischen und orthodoxen Kirchen hatsich
ohne die katholische Kirche letztlich im »World Council of Churches«1948 zusammen-
gefunden. Allerdings haben hier auch 6kumenische Organisationen Eingang gefun-
den, die sich explizit dem Weltfrieden sowie sozialen Problemen widmen wollten und
nichtdirekt den Gemeinsamkeiten der christlichen Konfessionen. Vgl. Swidler 2013: 7f.

7 In 2007 haben sich 138 muslimische Gelehrte mit einem offenen Brief »A Common
Word Between Us and You« (2007) fiir den interreligiésen Dialog zu Wort gemeldet
und damit die in Europa und den USA bereits bestehenden lokalen Dialoge zwischen
MuslimInnen und Christinnen kritisch unterstitzt. Neuere christlich-theologische De-
batten tendieren tiberdies dahin, den interreligiosen Dialog in die Theologie zu inte-
grieren, indem sie den Dialogin Form einer»komparativen Theologie«an die theologi-
schen Fakultaten holen. Diese Bewegung hat ihre Vorlaufer in den US-amerikanischen
katholischen Theologen Francis X. Clooney und James L. Fredericks und wird derzeit
v.a. in der deutschsprachigen Theologie durch Reinhold Bernhardt (protestantische
Theologie, Basel) und Klaus von Stosch (katholische Theologie, Paderborn) vertreten.

14,02.2026, 181919,

53


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Religdse Pluralitaten

an den zahlreichen Handbiichern, die in den letzten Jahren in Zusammenar-
beit unterschiedlicher TheologInnen und ReligionsvertreterInnen zum Thema
erschienen sind (vgl. etwa Dehn 2009, Cornille 2013, Rohe et al. 2015, Heine
et al. 2014, Rotting et al. 2016, Affolderbach et al. 2016). Entsprechend werden
auch die eher freiflottierenden Dialoggruppen nun von ihren theologischen
und kirchlichen KritikerInnen bedacht: 2008 hat Cathrine Cornille mit ihrem
Buch »The Im-Possibility of Interreligious Dialogue« auf die notwendige theo-
logische und existenzielle Tiefe und Reflexion beim Dialog hingewiesen, die
sie in vielen interreligiésen Graswurzel-Aktivititen nicht gegeben sieht. Auch
die Evangelische Kirche Deutschland (EKD) hat eine Handreichung (2006) er-
stellt, die vor allem Grenzen zum Islam im Dialog markiert.

3.2 Empirische Befunde: Handlungsformen und Motive der
Teilnahme

Nicht nur das religiése und theologische Interesse fiir dieses intermediire
Phinomen interreligidser Aktivititen ist in den letzten zehn Jahren stark an-
gestiegen, auch die religions- und sozialwissenschaftliche Forschung hat den
interreligiosen Dialog in den letzten Jahren zunehmend als modernes Phi-
nomen des Umgangs mit bzw. der governance von religidser Vielfalt entdeckt.

Erste qualitative Pionierarbeiten aus der religions- und sozialwissen-
schaftlichen Forschung in Deutschland widmeten sich im ersten Jahrzehnt
des neuen Jahrtausends vor allem der evaluativen Frage, inwieweit interreli-
giose Dialoggruppen ihrem Selbstanspruch auf Konfliktbearbeitung gerecht
werden bzw. zur Sicherung eines friedlichen Zusammenlebens beitragen
(vgl. Fries/Wilke 2003, Wilke 2005, Klinkhammer/Satilmis 2007). Breite-
re deskriptive quantitative und qualitative Ergebnisse zu interreligiosen
Dialoginitiativen in Deutschland hat bislang nur die Dialogos-Studie (Klink-
hammer et al. 2011) vorgelegt, die die Arbeit interreligiéser Dialoginitiativen
in Deutschland unter Beteiligung von MuslimInnen untersucht hat.® Da-
neben sind aber in den letzten Jahren weitere qualitativ-empirische und

8 Uber 230 solcher multireligisen Dialoginitiativen konnten ausfindig gemacht wer-
den, die unabhidngig und neben den offiziellen kirchlichen Dialogen agierten. 132
Dialoginitiativen haben sich davon an der Befragung beteiligt. Von diesen befragten
Gruppen bestanden 46 % aus Christinnen und MuslimInnen, 44 % sind multireligio-
se Gruppen, 11 % Trialoggruppen. Dariiber hinaus wurden (jenseits der ca. 230 Initia-
tiven) weitere ca. 40 Akademieprojekte, offizielle Dialoge von Kirchen-/Verbandslei-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

systematische Untersuchungen zu interreligiésen Aktivititen entstanden,
die die Frage nach den Zielen, Arbeitsweisen und Teilnehmenden in unter-
schiedlicher Weise operationalisiert und untersucht haben. Sie fokussieren
sich insbesondere auf a) das Feld der Dialogveranstaltung als solche, und
betrachten einerseits die Teilnehmenden — Individuen wie Institutionen,
ihre Relationen, Motive und Ziele —, andererseits die inhaltlichen Schwer-
punkte der Veranstaltungen sowie die Prozesse, Rituale und Techniken, die
diese explizit oder implizit prigen. Weitere Forschungsrichtungen blicken
b) auf die Rahmenbedingungen der Veranstaltungen, etwa Ort, Atmosphire,
InitiatorInnen und Rollen, Anlisse oder Arbeitsweisen des Formats; oder
c) auf das Verhiltnis des Dialogs zu weiteren gesellschaftlichen Feldern,
etwa Politik, Zeitgeschichte oder gesellschaftlicher Offentlichkeit. Der Fo-
kus auf d) Konsequenzen der Formate — seien es individuelle, lokale oder
gesellschaftliche - ist bisher noch weitgehend unberiicksichtigt geblieben.’

Im Folgenden mdochten wir vor allem den Blick auf die individuellen Teil-
nehmenden, ihre Anliegen und Motive sowie mogliche Konsequenzen der
Teilnahme im Kontext ihrer biografischen Einbettung richten. Dafiir blicken
wir zunichst auf die Handlungsformen der interreligiésen Aktivititen, die
den Rahmen fiir Biografisierungen solcher Art erméglichen.

Handlungsformen und Herausforderungen interreligioser Aktivitaten

Die Dialogos-Studie (Klinkhammer et al. 2011) untersuchte als interreligiése
Dialoginitiativen niedrigschwellige regelmifiige Zusammenkiinfte von Per-
sonen, die sich bestimmten Glaubensrichtungen zugehorig fithlen (hier unter
Beteiligung von MuslimInnen), und die sich eigens zum Zweck des Dialogs
gebildet haben. Sie zeigte, dass es in diesem Kontext verbreitete Arbeitswei-
sen gibt, darunter gegenseitige Besuche in den religiésen Gebauden, Vortrage
und Informationsveranstaltungen sowie Diskussionsgruppen, aber auch ge-
meinsame Ausfliige, Strategietreffen, Runde Tische und gemeinsame Gebete
oder Gottesdienste (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 67). Wahrend sich rund drei
Viertel aller Initiativen ausschliefflich oder vor allem auf religiése, spiritu-
elle oder theologische Themen fokussieren, behandeln noch iber die Hilfte

tungen und Kirchengemeindeinitiativen identifiziert, die aber in der Dialogos-Studie
keine Berlcksichtigung gefunden haben.

9 Siehe ausfiithrlicher zu Systematisierung des Forschungsstandes sowie der Forschungs-
desiderate Neumaier (2020).

14,02.2026, 181919,

55


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Religdse Pluralitaten

der Gruppen auch gesellschaftspolitische oder alltagsbezogene Themen (vgl.
ebd.: 69f.). Spitere qualitative Studien haben zum einen Ausrichtung und Ak-
tivititen dieser Gruppen weiter differenzierend betrachtet, zum anderen das
Spektrum ihrer Aufmerksamkeit im interreligiésen Feld erweitert. So zeigt
sich, dass der interreligiése Dialog eine spezifische Form unter verschiedenen
interreligiésen Aktivititen ist, darunter interreligise Nachbarschaftstreffs,
interreligiose Friedensgebete, interreligiose Schulandachten, Tage der offe-
nen Tiir und interreligise Events wie etwa Sportveranstaltungen (vgl. Nagel
2012). An dieser grofleren Bandbreite lassen sich auch verschiedene Ritua-
le und Techniken aufzeigen, die die Veranstaltungen prigen: Auf Goffmann
aufbauend analysiert Nagel (2015) interreligiose Aktivititen als rituelle Inter-
aktionen, die sich zwischen verschiedenen interreligiosen Formaten unter-
scheiden: So folgen gemeinsame Gebets- und Gottesdienstveranstaltungen,
aber auch Podiumsdiskussionen hiufig besonders detaillierten Ablaufplinen,
die sicherstellen sollen, dass alle involvierten religiosen Traditionen gleich be-
handelt werden; auch der Spielraum fiir das Aufkommen von Konflikten ist
je nach Format sehr unterschiedlich (vgl. ebd.: 65, vgl. auch Klinkhammer et
al. 2011: 126-131).

Die Dialogos-Studie hatte noch eine starke Vermischung des thematischen
Spektrums der Dialoggruppen wie auch der Arbeitsformen in den Dialog-
gruppen festgestellt,’® neuere qualitative Untersuchungen versuchen jedoch,
verschiedene Ebenen des Handelns in den Initiativen zu unterscheiden: theo-
logische Dialoge, Dialoge fiir den sozialen Zusammenhalt und die Briickenbil-
dung (zur stirkeren Wahrnehmung des anderen), fiir rituelles oder auf Aktion
bedachtes Handeln sowie fiir die Stirkung der eigenen Gruppe nach aufien
(vgl. Griera/Forteza 2011). Dabei zeigt insbesondere Nagel durch seine Opera-
tionalisierung der interreligiésen Aktivititen als »relationales Ereignis«, dass
tiberdies jede interreligiose Aktivitit als mehrfach kodiert zu lesen ist: in Be-
zug auf ihre »Governance-Struktur«, und in Bezug darauf, dass das Ereignis
als »Interaktionsritual« und als »Netzwerkdomine« fungiert (vgl. Nagel 2012:
246). Dabei meint die »Governance-Struktur«, dass das interreligiése Gesche-
hen immer auch ein Verhiltnis in seiner Interaktion zu staatlichen Akteuren,

10  Dialoggruppen organisieren z.B. Friedensgebete, Meditationen, Diskussionsgruppen,
Vortrage sowie gemeinsame interreligiése Events und andere Aktionsformen, es ver-
eint sie das Interesse an religiosen, theologischen und auch politischen Themen (vgl.
Klinkhammer et al. 2011: 69).

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Interessen oder Themen aufweist. Die Dialogos-Studie kann diesen Befund
bestatigen, da fast drei Viertel der Gruppen zustimmten, dass integrations-
politische Fragestellungen eine wichtige Rolle bei ihrem religiésen Austausch
spielen (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 47). Die Betrachtung der interreligi6-
sen Aktivititen als »Interaktionsritual« trigt zudem der rituellen und sym-
bolischen Komponente des Geschehens und dem wenig konkret problemori-
entierten Ansatz der Begegnungen Rechnung. Und schliefllich bezieht sich
die Analyse der interreligiosen Aktivitit als »network domain« auf die »dis-
kursive Einbettung« dieser Aktivititen sowie auf die an ihr vorgenommene
Grenzarbeit in Bezug auf das Verstindnis des pluralen Feldes sowie in Bezug
auf die Positionierung der eigenen Person in diesem Feld (vgl. ebd.: 248 und
Klinkhammer 2019). Dieser Aspekt erscheint umso interessanter, wenn man
das Ergebnis aus der Dialogos-Studie hinzunimmt, dass gut 40 Prozent der
nicht-muslimischen Teilnehmenden, bevor sie Mitglied einer Dialoggruppe
wurden, selten oder keinen Kontakt mit MuslimInnen hatten (vgl. Klinkham-
mer et al. 2011: 144). Dialoginitiativen sind also zu weiten Teilen auch inter-
kulturelle und interreligiose Kontaktborsen. Religiose Pluralitit ist also we-
niger eine mikrosoziale Alltagserfahrung, sondern oft medial bzw. diskursiv
vorgeformt und als solche in die interreligiése Aktivitit als Rahmen getra-
gen. Insbesondere an diese Ebene der Analyse der interreligiosen Aktivitit
als »network domain« schlief3t unser Interesse an den Dialoginitiativen im
Rahmen der vorliegenden Studie an. Daraus generiert sich im Weiteren die
Frage, welche Teilnehmenden sich mit welchen Motiven und Zielsetzungen
in interreligiosen Initiativen befinden. Auch hierzu liegen bereits einige wei-
terfithrende Studien vor, die Motivanalyse sowie Individualtypenbildung un-
ternommen haben, die wir im nichsten Abschnitt genauer betrachten.

Laut Dialogos-Studie konzentrieren sich die wenigsten interreligiosen
Aktivititen auf eingeschrinkte Zielgruppen, obgleich vieles auf die mo-
notheistischen (sog. abrahamitischen) Religionen zugeschnitten ist und
BuddhistInnen und HinduistInnen meist zwar willkommen, kleinere reli-
giose Gruppen oder auch Nicht-Religiése in der Regel als Teilnehmende aber
nicht vorgesehen sind. Die meisten Gruppen verstehen sich dennoch als
fiir alle Interessierten offen — also fir Alte/Junge, Minner/Frauen, religiose
AmtstrigerInnen oder TheologInnen sowie Lailnnen. Drei Viertel der Initia-
tiven bringen laut der Dialogos-Studie regelmafiig zwischen 11-35 Personen
zusammen (vgl. ebd. 2011: 50). Die Fluktuation sei dabei relativ gering.
Insgesamt verzeichneten die Gruppen nach eigenen Angaben zum Zeitpunkt
der Erhebung um 2010 wachsende TeilnehmerInnenzahlen. 20 Prozent der

14,02.2026, 181919,

57


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Religdse Pluralitaten

Initiativen beklagten allerdings eine Riickliufigkeit der Teilnahme bzw.
Fluktuation unter MuslimInnen.

Zwei grofie Themen werden hiufig als herausragende Herausforderungen fiir
interreligiése Aktivititen genannt: Einerseits die insgesamt niedrigen Res-
sourcen, die sich hiufig auf die von einer Gemeinde zur Verfiigung gestellten
Riumlichkeiten beschrinken, und selten weitere finanzielle Unterstiitzung
beinhalten (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 61), andererseits aber die deutlich
ungleich verteilten Ressourcen zwischen den Teilnehmerlnnen verschiede-
ner religigser Traditionen, sobald man einen breiteren Ressourcenbegriff an-
legt. Muslimische und andere migrierte Gemeinschaften verfiigen z.B. selte-
ner iitber Gebiude und haben weniger finanzielle Ressourcen, aber auch we-
niger personelle Kapazititen, um theologisch gebildete TeilnehmerInnen zu
entsenden, und weniger Zeit fir ihr Engagement (vgl. ebd.: 103f., aber auch
Teczan 2006: 30, Wilke 2006: 25). Dies resultiert in einer Gesamtschieflage:
Christliche TeilnehmerInnen stellen damit nicht nur personell die Mehrheit,
sondern dominieren hiufig auch die Themen und die riumlichen Gegeben-
heiten. Damit wird die Rollenverteilung von >GastgeberInnen und Gistenc
im Verhiltnis von deutschstimmig geprigter Mehrheitsreligion und migran-
tisch geprigter Minderheitsreligion perpetuiert.

Motive der Teilnahme

Entsprechend dem Entstehungshintergrund einer groflen Mehrheit der Dia-
loge aus der medialen Wahrnehmung der weltweiten kriegerisch-gewalttiti-
gen oder terroristischen Aktivititen islamistisch-politischer Gruppen hat die
Dialogos-Studie als kollektives Motiv in den Gruppen, die friedliche Koexis-
tenz in Deutschland iiber den interreligiosen Dialog zu sichern, ermittelt.
So haben auch Motive wie »gemeinsame Werte entdecken und fordern« und
»Islamfeindlichkeit und Vorurteilen entgegenzuwirken« itber 9o-prozentige
Zustimmung in den Gruppen erhalten (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 46fF)."
Dabei geht es wie angedeutet nicht um die Aufarbeitung der politischen Hin-
tergriinde der Gewaltausbriiche, vielmehr werden in den Gruppen in oftmals

b8 Hier klingt das von vielen Dialogteilnehmerinnen empfundene Defizit gesellschaftli-
cher Partizipation und Integration insbesondere von MuslimlInnen an (vgl. Klinkham-
mer et al. 2011: 72). Fiir diese Fragen haben sich 298 Mitglieder aus 57 Gruppen zusatz-
lich an einer Teilnehmerlinnenbefragung beteiligt.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

offentlichen Diskussionsveranstaltungen Aspekte des Islams und des Chris-
tentums im Vergleich vorgestellt, die die Gemeinsamkeiten dieser beiden Re-
ligionstraditionen widerspiegeln sollen, oder es wird allgemein Aufklirungs-
arbeit iber den Islam in offentlichen Vortrigen und Podiumsdiskussionen
betrieben (vgl. ebd.: 68ff). 85 Prozent der Gruppen haben zudem auch die
Verbesserung der gemeinsamen gesellschaftlichen Lebenswelt als Ziel vor Au-
gen und mochten mit dem Dialog das »Zusammenleben vor Ort gemeinsam
gestalten«. Damit betrachten weit tiber drei Viertel der Gruppen den interre-
ligiésen Dialog unter dem Aspekt von sozialer Gerechtigkeit und Empower-
ment, indem sie mit ihm die »gesellschaftliche Teilhabe von MigrantInnen
fordern« wollen. In dhnlicher Weise weist auch Teczan (2006) darauf hin, dass
die Dialoggruppen zwar theologische Themen als identititsstiftend benennen
mogen, aber ihre konkreten Anliegen sich hiufig auf einer praktischen, gesell-
schaftspolitischen Ebene befinden, und ihre Themen deshalb implizit eng mit
je gegenwirtigen politischen Debatten verkniipft sind (vgl. Teczan 2006: 29f.).
Ebenfalls drei Viertel der Gruppen haben den interreligisen Dialog im en-
geren Sinne auch unter einem religionspolitischen Aspekt verstanden, indem
sie mit ihm grundsitzlich die »Gleichstellung aller Religionsgemeinschaften«
fordern, das heiflt hier insbesondere die Gleichstellung des Islams mit dem
Christentum unterstiitzen wollen (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 68f). Nicht
ganz so breite, aber doch auch bedeutende Zustimmungswerte hat demge-
geniiber das Motiv erhalten, im interreligiosen Dialog solle die »Stirkung re-
ligiéser Interessen gegeniiber dem Staat« (32 %) vorangetrieben werden. In
eine religiése oder spirituelle Richtung geht die breite Zustimmung der be-
fragten Gruppen, »die eigene Religion besser verstehen« zu wollen (81 %): Hier
geht es um die Moglichkeit, in den Begegnungen mit den anderen die eigene
Religion zu ergriinden und neu iiber sie nachzudenken.

Wie sich in den hohen Zustimmungswerten bereits zeigt, zeichnen sich die
Gruppen insgesamt nicht durch eine je eindeutige Ziel- und Losungsorien-
tierung aus, vielmehr scheint fiir die TeilnehmerInnen das Dialoggeschehen
selbst bereits die oben genannten unterschiedlichen Ziele in sich zu ver-
korpern. Insofern ist dann eher von kollektiven Motiven die Rede als von
Zielen. Dies bestitigt auch Nagels (2012) Betrachtung des Dialoggeschehens
als rituelles Geschehen (»Interaktionsritual«), das als performatives Handeln
verstanden wird. Auch dessen mediale und diskursive Uberformung bzw.
Einbettung ist in diesen kollektiven Motiven deutlich auszumachen. Nagel
bezeichnet solche diskursiven Einbettungen der interreligiésen Aktivitit

14,02.2026, 181919,

59


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Religdse Pluralitaten

auch als »institutionelle Mythen« (Nagel 2012: 248 unter Bezug auf Mey-
er/Boli/Thomas), die die Teilnehmenden solcher Aktivititen auflerdem auf
eine bestimmte symbolische Position in der Aushandlung von religiser
Vielfalt riicken.” Insofern scheinen sich interreligiose Aktivititen insge-
samt als soziale und >symbolpolitische« Orte unterschiedlicher Diskurse,
Positionierungen und Bearbeitungen religioser Vielfalt etabliert zu haben.

Die Studie des Religionswissenschaftlers Martin Rétting (2011), in der der
interreligiose Dialog grundsitzlich als individueller Lernprozess verstanden
wird, scheint zunichst diese Sicht der offenen Ver- bzw. Bearbeitung von re-
ligiéser Vielfalt im bzw. mittels des Dialogs zu stiitzen. Rotting hat etwa 100
TeilnehmerInnen an interreligiosen Dialogen direkt sowie weitere 200 per
online-Fragebogen befragt” und kommt zu dem Schluss, dass es sechs ideal-
typische Dialog-Typen gebe, die im interreligiésen Dialog agieren:

1. Der spirituelle Pilger, der auf der Suche nach Spiritualitit auch im Anderen
ist.

2. Der soziale Beweger, der den Wandel der Gesellschaft im und durch den
Dialog anstrebt.

3. Der religiés Kulturelle, der Dialog vor allem als gesellschaftliche Aufgabe
sieht.

4. Der Kultur-Harmonisierer, der an der Bearbeitung von Briichen und Kon-
flikten durch den Dialog interessiert ist.

5. Der orthodoxe Adapter, der an seiner religiésen Tradition trotz Offnung
zur Pluralitit festhilt.

6. Der humanitar Religiose, der vor allem das Verbindende und schopfungs-
bewahrende in den Religionen sieht.

Diese Typen seien entweder durch eine »kontemplative«-innere oder stir-
ker durch eine »aktive«-gesellschaftliche Motivation angetrieben, sich dem

12 Aus kritischer evaluativer Perspektive wurden an dieser Stelle die These des interre-
ligiésen Dialogs als politische Instrumentalisierung (vgl. Tezcan 2006) und die The-
se der Uberlagerung des interreligiosen Dialogs durch die Integrationsdebatte (vgl.
Klinkhammer et al. 2011: 251ff) ins Feld gefiihrt. Diesen Thesen entspricht auch die in
den letzten zehn Jahren immer wiederkehrende politische Zuspitzung der Debatte um
gesellschaftliche Integration aufeinen als deviant markierten Islam (vgl. z.B. Spielhaus
2011).

13 Leiderist der Fragebogen dazu nicht einsehbar.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

interreligiésen Dialog zu widmen. Die Religionsauffassung im Dialog sowie
dieser Dialogtypen bewege sich zwischen der Auffassung von Religion als spe-
zifischer Referenz bis hin zu Religion als Prozess. Interreligiése Lernprozesse
im Dialog versteht Rotting entsprechend als »Ausgleichsbewegung zwischen
Prozess- und Referenzreligiositit« (2011: 155).

Es zeigen sich in den Idealtypen bei Rétting mithin recht diverse Motiv-
lagen und Umgangsweisen der TeilnehmerInnen von interreligiésen Dialog-
gruppen mit religidser Pluralitit. Rotting weist zwar darauf hin, dass sich die
unterschiedlichen Motive bzw. »individuellen Dialogtypen« aus einer Kombi-
nation aus externen gesellschaftlichen Einflussfaktoren wie auch aus biogra-
phischen Erfahrungen speisen (vgl. ebd.), aber welche biografischen Erfah-
rungen und welche gesellschaftlichen Einflussfaktoren zu welchen seiner ge-
nannten Idealtypen fithren, bleibt in Rottings stark individualpsychologischer
Perspektive unbeantwortet. Die Perspektive auf den interreligiésen Dialog als
Lernfeld stellt eine spezifische Blickrichtung dar, die potenziell komplemen-
tir besteht zu den oben dargelegten rituellen performativen Dimensionen in-
terreligiéser Aktivititen sowie zu seiner Eigenschaft als »network domain«
(Nagel 2012)"*. Insofern sind die ausgearbeiteten Dialogtypen Rottings als
heuristische Grofe fiir die Suche nach unterschiedlichen biografisch wie ge-
sellschaftlich induzierten Verarbeitungsformen im Dialog ebenfalls hilfreich.

Vier grundlegende Rahmungen der Motivlagen im interreligiésen Dialog
identifizieren zuletzt Anna Ohrt und Mehmet Kalender (2018) auf der Basis
einer interaktionstheoretischen Perspektive:

1. Die soziale Rahmung, in der Motive wie die Forderung des sozialen Zusam-
menhalts, der Destruktion von Vorurteilen und der Bildung von Netzwerken
eine bedeutende Rolle spielen.

2. Die politische Rahmung, in der Motive wie Partizipation und Integration
von Religion bzw. Islam, Lobby-Arbeit und/oder der Wunsch nach 6ffentli-
cher Wahrnehmung und Akzeptanz von Dialog zentral sind.

3. Die personliche Rahmung, in der Dialog als Leidenschaft, personliche Ent-
wicklung und/oder Kontaktfeld geschitzt wird.

4. Die religiose Rahmung, in der der Dialog als zentrale religiose Aufgabe, als
spirituelle Begegnung und/oder als Missionierung wahrgenommen wird.

14 Fureine kritische Perspektive auf den interreligiésen Dialog in Bezug auf seine Anlage
als Lernfeld fiir — hier speziell friedenspolitische — Verdanderung vgl. Neufeldt 2o11.

14,02.2026, 181919,

61


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Religdse Pluralitaten

Der Dialog als Lernort spielt hier ebenfalls eine Rolle, aber nur untergeordnet.
Die Anlage der Systematisierung macht weiterhin im Vergleich zur indivi-
dualpsychologischen Perspektive Rottings deutlicher, dass hier Motive unter-
schiedlicher Rahmungen miteinander einhergehen kénnen. Ahnliches haben
auch schon Nagel und Kalender (2014) festgestellt, indem sie in ihrer qua-
litativen Untersuchung ihr Augenmerk auf die Frage nach den »treibenden
Kriften« fiir den Dialog legten und dafiir sowohl exogene Faktoren, wie z.B.
gesellschaftliche Strukturen, soziale Erwartungen, politische Interessen und
historische Einzelereignisse, als auch endogene Faktoren, wie zum Beispiel
die Anliegen der Dialoggruppen in Bezug auf politische, symbolische, dialog-
orientierte und gemeinschaftsfordernde Ziele, fokussierten. Ergebnis ihrer
Befragung von insbesondere den professionellen-religiésen VertreterInnen
im Dialog ist ebenfalls, dass unterschiedliche Faktoren ineinandergreifen.
Dabei betonen Nagel und Kalender, dass die endogenen und exogenen Fakto-
ren nicht bewusst gewdhlt und miteinander verkniipft wiirden, so dass eine
weitere Untersuchung notwendig wire, um letztlich die »treibenden Krifte«
fiir eine grundlegende Theorie der Motivationen interreligioser Aktivititen zu
erstellen (vgl. ebd.: 97). Ohrt und Kalender (2018) haben mit ihrer vorgenom-
menen Rahmung genau diese Frage beantworten wollen.

Das folgende Kapitel blickt nun auf unsere InterviewpartnerInnen und die
Bedeutung, die die Teilnahme an Formaten des interreligiésen Dialogs fiir sie
hat. Dafiir werden zunichst Motive, Herausforderungen und Anliegen an den
interreligiésen Dialog beleuchtet und an den eben skizzierten Forschungs-
stand zuriickgebunden. Ein weiterfithrender Blick richtet sich schliefilich auf
die biografische Bedeutung des interreligiésen Dialogs fiir die TeilnehmerIn-
nen, und soll den speziellen Fokus auf den interreligiésen Dialog damit auch
anschlussfihig machen fir die tibergeordnete Fragestellung unserer Unter-
suchung nach den individuellen Erfahrungen religioser Pluralitit und ihren
Konsequenzen.

3.3 Teilnahme an interreligiosen Aktivitaten als Wahrnehmung
und Umgang mit religioser Vielfalt

Die Erfahrungen unserer InterviewpartnerInnen mit religioser Vielfalt sind
im Einzelnen sehr unterschiedlich und darin unter anderem abhingig von der
Zeit, in der sie aufwuchsen, und den dann jeweils prigenden zeitgeschicht-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

lichen Diskursen. Alle GesprachspartnerInnen haben aber eines gemeinsam,
und zwar ihre Beteiligung an Formaten des interreligiésen Dialogs. Die Dauer
und Intensitit ihrer Beteiligung wiederum sind sehr unterschiedlich: Manche
der Interviewten haben gerade erst begonnen, eine interreligiése Gesprachs-
gruppe zu besuchen oder sind gedanklich eigentlich schon wieder im Aus-
stieg, wihrend andere seit Jahrzehnten dabei sind. Manche Gesprachspart-
nerlnnen nehmen nur ganz sporadisch oder selten an Treffen teil, wihrend
es fiir andere fester und/oder hiufiger Bestandteil ihrer Freizeit ist. Und auch
unterscheiden sich die Interviewten darin, ob sie selbst nur BesucherInnen
oder ZuhorerInnen bei interreligiosen Veranstaltungen sind oder selbst aktiv
mitwirken, gar in der Vorbereitung der Veranstaltungen aktiv sind oder die
Formate sogar selbst initiiert haben.

Eine Bandbreite findet sich auch bei den konkreten Formaten, an de-
nen sie teilnehmen, die sich eingangs grob in austausch- und aktionszen-
trierte Formate unterscheiden lassen. Zu ersteren zihlen verschiedene Ge-
spriachsgruppen und Diskussionsreihen, die meist aus regelmifigen Treffen
bestehen, die sich jeweils einem religionsbezogenen Thema widmen. Wih-
rend Gesprichsgruppen oft aus einem mehr oder weniger festen Kreis be-
stehen, der sich etwa aus Mitgliedern von Religionsgemeinschaften aus dem
gleichen Stadtviertel zusammensetzt, werden Diskussionsreihen in der Re-
gel von einem festen Vorbereitungsteam bestritten, richten sich dann aber an
die Offentlichkeit, auch wenn sie durchaus StammzuhérerInnen haben kén-
nen. In Gesprichsgruppen herrscht meist ein egalitireres Austauschverhilt-
nis, auch wenn kleine Inputs von einzelnen Mitgliedern nicht uniiblich sind,
wihrend sich Diskussionsreihen oft in der Form von Podiumsdiskussionen
mit anschlieflender Moglichkeit zu Fragen und Anmerkungen organisieren.
In beiden Fillen kénnen sowohl alltagsnahe Themen (wie in den Religionen
anstehende Feiertage und zugehérige Briauche und Riten) als auch theologi-
sche Fragen und/oder solche mit gesellschaftspolitischem Bezug (etwa zu um-
strittenen religiosen Praktiken wie den Dauerbrennern Frauenrechte, Kopf-
tuch, Beschneidung) thematisiert werden. Insbesondere die Gesprachsgrup-
pen kénnen bei lingerem Bestehen einen flieRenden Ubergang zu freund-
schaftlichen Gruppen aufweisen, in denen Religion weniger als explizites The-
ma auf der Tagesordnung steht, sondern das Charakteristikum der Gruppe
darin besteht, dass sich Mitglieder unterschiedlicher Religionsgemeinschaf-
ten zum allgemeinen Beisammensein und alltiglichen Freizeitbeschiftigun-
gen — etwa Ausfliigen, Kochen oder Spielen — treffen. Diese austauschorien-
tierten Formate konnen sich also unterteilen lassen in solche, in denen Religi-

14,02.2026, 181919,

63


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Religdse Pluralitaten

on Hauptbezugspunkt ist, und solche, in denen die interreligiése Zusammen-
setzung der TeilnehmerInnen zwar grundsitzlich den Anlass der Initiative,
nicht aber den Inhalt der Treffen bestimmt.

Eine dhnliche Unterscheidung lisst sich zweitens bei den aktionsorien-
tierten Formaten treffen: Hier sind einerseits Formate zu nennen, bei denen
ein gemeinsamer religidser Ritus im Vordergrund steht (etwa Friedensgebe-
te), und andererseits solche, bei denen eine interreligiése Gruppe von Teilneh-
menden sich die gemeinsame Arbeit an einem nicht primir religionsbezo-
genen Projekt vornimmt - in unserem Sample waren dies etwa gemeinsame
Musikauffithrungen oder Kunstprojekte. Grundsitzlich muss natiirlich ange-
merkt werden, dass auf der einen Seite die Uberginge zwischen den einzel-
nen Formaten fliefend sind und es Mischformen gibt, sowie auf der anderen
Seite TeilnehmerInnen an mehreren und verschiedenen Formaten teilnehmen
konnen.

Im Fall der vorliegenden Untersuchung verteilten sich die Befragten etwa glei-
chermaflen auf die beschriebenen Bereiche. Fiinf von ihnen nahmen an der
gleichen Diskussionsreihe teil, davon manche als OrganisatorInnen, andere
als Giste; finf andere an einer Gesprichsgruppe, und hier ebenso manche
intensiver, andere zuriickhaltender oder erst seit kurzem. Wiederum vier lei-
teten bzw. besuchen eine interreligidse Midchengruppe, die von der loka-
len Kirche organisiert wird, und vor allem in Form von Spieleabenden, Aus-
fligen und anderen gemeinsamen Projekten (teilweise durchaus mit Religi-
onsbezug) stattfindet. Zwei leiten bzw. nehmen teil an einem interreligiésen
Musikprojekt, eine an einem religionsbezogenen Kunstprojekt, einer besucht
ausschliefilich einmal pro Jahr ein interreligioses Friedensgebet. Alle anderen
sind in weiteren, einzelnen interreligiésen Zusammenhingen aktiv, darunter
auch Gesprichskreise, Podiumsreihen, Kochgruppen, Frauentreffs; oder sie
sind als ehrenamtliche oder hauptamtliche VertreterInnen ihrer Gemeinde
immer wieder in verschiedenen Kontexten auch leitend aktiv. Gerade die letz-
teren InterviewpartnerInnen sind hiufig auch in mehrere Veranstaltungsfor-
men und -reihen eingebunden, und damit zum Teil auch Bindeglied zwischen
verschiedenen der genannten einzelnen Gruppen und Interviewten.

Mit diesem unterschiedlichen Engagement gehen nun verschiedene An-
liegen und Motive einher, die die TeilnehmerInnen an ihre jeweiligen Gruppen
herantragen, auflerdem moglicherweise Kritik und Wiinsche, die im interre-
ligiésen Austausch bisher offengeblieben sind. Diesen widmet sich das nichs-
te Unterkapitel, bevor schlieflich im Hauptteil dieses Kapitels die grundle-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

gendere biografische Bedeutung interreligiésen Dialogs in den Mittelpunkt
gertickt wird.

3.3.1 Motive und Kritik zur Teilnahme am interreligiosen Dialog

Motivlagen: Ausldser, Griinde und Vorziige der Beteiligung

Wenn man Beteiligte am interreligiosen Dialog zu den Griinden ihrer Teilnah-
me befragt, lassen sich in den Antworten letztlich verschiedene Kategorien
ausmachen, die sich unterscheiden lassen in Ausléser fir den Einstieg, fort-
folgende Griinde fiir die Teilnahme, und zuletzt weitere Vorziige, die dem En-
gagement im interreligiosen Dialog gewissermafien als positive Nebeneffekte
zugerechnet werden. Diese Kategorien konnen sich empfindlich unterschei-
den. So sind einerseits die Ausloser oft vergleichsweise banal — die Betreffen-
den sind itber Bekannte oder Flyer im Briefkasten auf den Dialog aufmerksam
geworden — im Vergleich zu den Griinden, die letztlich zu einer Verstetigung
des Engagements fithren. Andererseits konnen sich Anliegen auf den inter-
religiésen Dialog richten, die nicht oder noch nicht realisiert werden, Ziele
damit verfolgt werden, die itber das Dialogformat selbst hinausreichen oder
sich unerwartete positive Nebeneffekte der Dialog-Aktivititen entscheidend
von all dem unterscheiden. Nichtsdestotrotz sind Ausléser, Griinde, Anliegen
und Ziele hiufig eng miteinander verbunden oder schlagen zumindest eine
dhnliche Richtung ein. Dem soll die folgende, iiberblicksartige Darstellung
Rechnung tragen.

Zunichst zu den Auslésern fiir den Einstieg in den interreligiésen Dia-
log. Hier konnen zentral drei Gruppen von Befragten unterschieden werden,
nimlich a) InitiatorInnen fir Formate des interreligiosen Dialogs, b) jene,
die — zumindest anfinglich - als einfache BesucherInnen am interreligiésen
Dialog teilnehmen und c) solche, fiir die in ihrer Funktion als hauptamtliche
MitarbeiterInnen in christlichen Gemeinden der interreligise Dialog ein Ar-
beitsfeld ist. Befragte der ersten Gruppe initiieren selbststindig Formate des
interreligiosen Dialogs und fir sie sind es hiufig lokale oder globale Auslé-
ser, die den Eindruck erwecken, dass es eines solchen Austausches bediirfe:
Genannt werden von den Betreffenden einerseits lokale Entwicklungen wie
Konflikte um Moscheebauprozesse (wie bei Renate), vor allem aber Ereignis-
se von weitergreifender gesellschaftlicher Bedeutung mit Religionsbezug, et-
wa die Brandanschlige von Mélln und Solingen (diese nennen etwa Bilgiin
und Yusuf), Irak- und Golfkriege (genannt von Yusuf und Lorena) sowie die
Terroranschlige vom 11. September 2001 (etwa bei Monika). Diejenigen, die

14,02.2026, 181919,

65


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Religdse Pluralitaten

zunichst als einfache BesucherInnen am interreligiésen Dialog teilnehmen,
werden meist recht zufillig auf Formate dessen aufmerksam, sie haben Einla-
dungsflyer im Briefkasten (wie Damir), lesen Veranstaltungsankiindigungen
in der Zeitung (wie Heidrun), oder haben Bekannte, die am Dialog teilneh-
men oder als Haupt- oder Ehrenamitliche dort aktiv sind und sie als Besu-
cherInnen oder HelferInnen dorthin eingeladen haben (wie Manfred, Marcel,
Jessica und Adem). Gerade bei den hiufig langjihrig aktiven Befragten zeigt
sich aber auch der Weg manch stetiger BesucherInnen in die Ubernahme eh-
renamtlicher Funktionen im interreligiosen Dialog, etwa, weil ein Vorginger
aussteigt und nun Ersatz gesucht wird (das gilt etwa fiir Manfred und Re-
nate). Fiir die dritte Gruppe der hauptamtlichen Kirchenangestellten (unter
unseren Befragten etwa Angelika, Barbara und Andrea) hingegen stellt der
interreligiose Dialog oft ein Arbeitsfeld dar, das ihnen als Aufgabenbereich
zugewiesen wird. Wenn auch vorstellbar ist, dass sich auch kirchliches Perso-
nal proaktiv einen solchen Arbeitsbereich erschafft oder erkimpft, ist das im
vorliegenden Sample doch nur die Ausnahme — hiufiger sind Umstrukturie-
rungen oder personelle Verinderungen Ausloser dafiir, dass der/die Befragte
sich der jeweiligen Aufgabe annimmt. Insgesamt ist dennoch zu beachten,
dass sich auch mit eher zufilligen oder nicht proaktiven Einstiegen letztlich
tiefergehende Griinde fiir das Engagement oder Anliegen an den interreli-
givsen Dialog verbinden oder zumindest aus ihm erwachsen koénnen. Diese
sollen nun beleuchtet werden.

Fiir ihre weitergehende Beteiligung am interreligiosen Dialog benennen die
InterviewpartnerInnen dann verschiedenste Hauptgriinde sowie positive Ne-
beneffekte, die sich mit der Teilnahme eingestellt haben. Aus dem Material
heraus lassen sich hier jeweils Aspekte unterscheiden, die sich auf die eige-
ne Person richten, Aspekte, die sich auf die Dialogaktivitit selbst richten, und
Aspekte, die den Dialog letztlich in einen weiterreichenden gesellschaftlichen
Zusammenhang stellen; wobei die konkreten empirischen Motivlagen in der
Regel mehrere Aspekte verbinden.

Direkt auf die Dialogveranstaltung selbst beziehen sich all jene Griinde,
die das personliche Interesse an anderen Religionen in den Mittelpunkt stel-
len. Dieses Anliegen wird vor allem von christlichen TeilnehmerInnen am in-
terreligiésen Dialog benannt, und ergibt sich aus der Einsicht, keinen konkre-
ten Kontakt zu MuslimInnen zu haben - entweder ganz grundsitzlich nicht,
oder trotz des Umstandes, dass man mit ihnen im gleichen Viertel wohnt oder
berufliche Berithrungspunkte hat (wie etwa Manfred, Birgit und Heidrun).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Diese Betreffenden wiinschen sich dann, mehr iiber den Islam zu erfahren
oder in Austausch mit MuslimInnen zu treten, wiederum andere beziehen
ihr Interesse auf spezifische andere religiose Traditionen oder religiose Viel-
falt im Ganzen (etwa Lorena, Christine und Namika). Weiterhin werden hier
als Grinde fiir die Teilnahme in Bezug auf die konkreten Dialogveranstal-
tungen der dort erfolgende Kontaktaufbau und die durch den langjihrigen
Austausch entstehenden Freundschaften benannt (etwa von Manfred, Hasan
und Melina), auch der Spaf} angefiihrt, den es auch macht, Freundschaften
zu schlieflen, andere Kulturen kennenzulernen, oder gemeinsam zu feiern
(so bei Jessica und Christine). Insbesondere diese letzteren Aspekte des Kon-
taktaufbaus und Vergniigens werden aber als positive Nebeneffekte erzihlt:
Sie, so skizzieren es die Befragten, entstehen aus dem interreligiésen Dialog,
stellen aber nicht die Hauptmotivation fiir die Teilnahme dar. Sie sind zu-
dem nicht spezifisch fiir dieses religionsbezogene Format, sondern kénnten
auch auf Hobbies, Vereinsmitgliedschaften und Freizeitbeschiftigungen im
Allgemeinen zutreffen.

Deutlich wird auch in dem hier vorliegenden Material, vergleichbar dem
ausgefithrten Forschungsstand, dass der Dialog aber vor allem als Werkzeug
verstanden wird, deutlich grofRere Anliegen jenseits des konkreten Dialogfor-
mates zu erreichen: Die Gesellschaft zu verbessern, indem ein Miteinander
verschiedener religidser Traditionen und ihrer Mitglieder herbeigefithrt wird,
ein lebenswertes gemeinsames Leben zu ermdglichen (so Renate), Konflikte
zu verringern (so Andrea und Renate), nach Gemeinsamkeiten zu suchen und
so Unterschiede in ihrer Bedeutsamkeit mindern (bei Christine und Birgit),
die Welt zu verbessern bzw. den eigenen Kindern eine bessere Welt zu hin-
terlassen (so bei Yusuf und Christine). Diese deutlich weiterreichenden Ziele
sind prozesshaft und wohl nie vollkommen zu erreichen, der interreligiose
Dialog erscheint hier als ein - fir viele TeilnehmerInnen besonders wichtiger
— Baustein auf dem Weg zum Ziel. In Verbindung damit wird dann oft auch
die allgemeine Produktivitit des interreligiésen Dialogs thematisiert, die sich
mit dem Ziel verbindet, dass die Arbeit erstens wahrgenommen wird - von
den BesucherInnen, aber eben auch tiberregional — sowie zweitens tatsich-
lich an konkreten Problemen ansetzt und Losungen dafiir erarbeitet werden.
Auch diese Ziele verbinden in der Regel Anliegen an den Dialog mit Anlie-
gen an die eigene Person: Einerseits sollen gesellschaftliche Verbesserungen
erreicht werden, insbesondere in Bezug auf das interreligiése oder interkul-
turelle Zusammenleben, andererseits wiinschen sich auch die TeilnehmerIn-
nen, im Zuge ihres Engagements zu besseren Menschen zu werden, die an-

14,02.2026, 181919,

67


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Religdse Pluralitaten

dere respektieren und ihnen auf Augenhéhe begegnen (so etwa bei Manfred
und Birgit).

Mit diesen iibergeordneten Zielen verbunden, aber etwas spezifischer ist
das vielfach genannte Anliegen, Vorurteile gegeniiber dem Islam abzubauen
und gegen negative (vor allem mediale) Diskurse anzuarbeiten:

»ich MUSS, ICH muss das Gute zeigen//mhh//. ICH MUSS den Men-den Nachbarn...
zeigen, dass es auch andere Menschen gibt//mhh//. Dass es nicht nur diese bosen,
o0oh, Muslime da nur diesen Hass, was weifS ich nur schiiven- ICH muss zeigen, war-
te mal, das gibts auch noch andere, damit die ein ANDERES Bild haben//mhhh/].
Indem ich in den Dia- Dialog auch gehe, so warte mal, SO sind wir eigentlich.« (Da-
mir)

Dies soll dabei auf verschiedene Weisen erreicht werden - itber das Erkennen
von Gemeinsamkeiten (das benennen Yvonne und Melina), aber auch, indem
der Austausch im interreligiésen Dialog selbst schon sinnbildlich verdeut-
licht, dass ein friedliches Miteinander méglich ist (so argumentiert Yvonne).
An dieser Stelle zeigt sich zudem, wie sich bei den muslimischen Teilneh-
merlnnen gesellschaftliche Ziele und personliche Betroffenheit noch auf ei-
ne andere Weise verbinden, denn gerade ihnen liegt naheliegenderweise das
gerade genannte Anliegen, iiber den Islam zu informieren, noch dringender
am Herzen: damit Angste abgebaut werden, um ein Zeichen zu setzen gegen
Fremden- und Islamfeindlichkeit oder weil sie ohnehin hiufig als MuslimIn-
nen zu ihrer Religion befragt werden und sich das dann auch zum Ehrenamt
machen (so etwa bei Yusuf, Hamid und Niliifer). Ein letztes Biindel von Griin-
den ist bereits so eng mit praktisch-biografischen Bedeutungen verkniipft,
dass es weiter unten in Kapitel 3.3.2 eingehender betrachtet wird.

Herausforderungen der Arbeit im interreligiésen Dialog und Kritik an
den Gegebenheiten

Im Zuge ihres Engagements im interreligidsen Dialog sammeln sich verschie-
dene Unzufriedenheiten bei den Aktiven an. Diese betreffen einerseits die an-
deren Teilnehmenden sowie im Dialog eingeschliffene Arbeitsweisen selbst
und den Mangel an gruppeneigenen Ressourcen, andererseits dem Dialog
externe Aspekte, darunter insbesondere religiése Institutionen sowie die sie
umgebende Gesellschaft und ihre Diskurse. Theologische Herausforderungen
hingegen nehmen nur einen ausgesprochen kleinen Raum in den Erzihlun-
gen ein.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Die Kritik an den anderen Teilnehmenden am interreligiésen Dialog the-
matisiert dabei einerseits herausfordernde Konflikte unter Teilnehmergrup-
pen, namlich all jene Konstellationen, bei denen verschiedene, meist religis-
se Gruppierungen Vorbehalte gegeniiber anderen Gruppen haben. Vorrangig
genannt werden hier einerseits Schwierigkeiten zwischen Subgruppen einer
iibergreifenden religiésen Stromung (etwa die Konflikte zwischen sunniti-
schen MuslimInnen und AlevitInnen) oder zwischen verschiedenen religiésen
Gruppen (etwa Muslimen und Juden, vgl. etwa die Erzihlungen von Christi-
ne, Angelika und Renate), andererseits wird verschiedentlich Kritik an einzel-
nen teilnehmenden Gruppen gedufiert. Seitens christlicher OrganisatorInnen
werden hier kulturelle Unterschiede angefiihrt, die die Zusammenarbeit er-
schwerten (etwa Unpiinktlichkeit oder die Untblichkeit von klaren Worten
und offener Kritik, benannt von Angelika und Manfred). Manchen teilneh-
menden Institutionen wird zudem allzu strategisches Vorgehen unterstellt:
Ihnen gehe es immer auch um institutionelle Interessen und individuelle
oder institutionelle Pfriinde (so argumentieren Niliifer und Bilgiin). Gerade
innerislamisch wird von einigen AkteurInnen auflerdem die Zusammenar-
beit mit der muslimischen Community als zunehmend schwierig empfun-
den, da diese Verbidnde »eine bestimmte Vorstellung von Islam fiir sich gepachtet
haben und meinen, dass das auch die ist, die wir dann umsetzen wollen« (Niliifer).
Auch von Nicht-MuslimInnen wird manchmal ein zunehmender Konservati-
vismus der muslimischen Beteiligten kritisiert. Vermisst werden von einigen
Beteiligten und OrganisatorInnen zuletzt bestimmte religiose Gruppierun-
gen als Teilnehmergruppen (hier werden insbesondere VertreterInnen jidi-
scher Gemeinden genannt) oder allgemein eine grofere religiose Bandbreite,
die auch kleinere Gemeinschaften einschlieflen wiirde (so etwa von Andrea,
Jessica und Christine).

Mit den Anmerkungen zu einzelnen Teilnehmergruppen verbunden ist
die Kritik an bestimmten Arbeitsweisen und Umgangsformen innerhalb des
interreligiosen Dialog-Zirkels. Diese ist allerdings sehr disparat und lasst sich
kaum zu grofieren Einheiten zusammenfassen: Mal wird beklagt, dass man
sich zu lange gegenseitig misstraue, mal, dass manche Religionen zu sehr
verehrt wiirden (so von Manfred), manchmal die mangelnde Tatkraft der ei-
genen Gruppe (von Angelika) oder die mangelnde Einbindung von Fachwissen
oder dialogerfahrenen Teilnehmenden (auch von Manfred). Zum Teil wird der
Ball auch an die BesucherInnen und Giste weitergereicht: Diese 6ffneten sich
aus verschiedenen Griinden nicht geniigend dem Austausch (das beklagt etwa
Nilitfer) oder stellten, im Falle von Veranstaltungen, die eher frontal organi-

14,02.2026, 181919,

69


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Religdse Pluralitaten

siert sind, immer die Fragen, die sie interessieren wiirden, auch wenn sie
nicht zum Thema des Abends passen (das benennt Barbara).

Stirker hingegen wiegt die Kritik an den gruppeneigenen Ressourcen.
Diese geht dabei flieRend in die Kritik an die Unterstiitzung durch andere In-
stitutionen und Organisationen iiber, insbesondere, wenn die Befragten von
diesen entsendet wurden oder sich als ReprisentantInnen einer Religions-
gemeinschaft verstehen: Gerade innerchristlich wiinschen sich viele Befragte
eine grofere Unterstiitzung durch die christlichen Kirchen und weniger Kri-
tik an ihrer Titigkeit bzw. dem Dialog im Allgemeinen:

»Also, weil ich erlebe//mhm//, also das, die ganze Dialogarbeit ist ja nun das gedul-
dige Bohren dicker Bretter//mhm//. Und die meisten Bretter sind nicht die Bretter
beim Anderen//mhm//, sondern vor den Kopfen der eigenen Kollegen und Kollegin-
nen oder, oder, oder, oder lieben Mitbriidern und Mitschwestern« (Manfred).

Diese Kritik richtet sich dabei vor allem auf die Legitimitit des Dialogs insge-
samt, die zumindest als innerkirchlich umstritten gilt, was auch von musli-
mischen TeilnehmerInnen als Beeintrichtigung wahrgenommen wird (so bei
Manfred, Angelika, Renate und Yusuf). Ein weiterer zentraler Punkt ist die
fehlende finanzielle Unterstiitzung. Gleichwohl die christlichen Kirchen zum
Teil hauptamtliche MitarbeiterInnen in den interreligiosen Dialog entsenden,
erscheint das den TeilnehmerInnen als unzureichend, bei den muslimischen
Teilnehmenden fehlt in der Regel gar jede finanzielle Unterstiitzung.

Fir die gruppeneigenen finanziellen und personellen Ressourcen hat das
mehrere Konsequenzen: Den Gruppen selbst fehlt in der Regel das Geld fiir
hauptamtliche OrganisatorInnen, so dass sowohl InitiatorInnen als auch Be-
sucherInnen - sofern die Formate diese Trennung itberhaupt vorsehen - ihr
Engagement ehrenamtlich bzw. in ihrer Freizeit ausiiben. Zeit ist daher wohl
die Ressource, die in der Folge am meisten vermisst wird (u.a. von Rena-
te, Birgit, Melina, Bilgiin, Niliifer und Adem). Dies erschwert wiederum, das
Engagement im interreligiésen Dialog so fundiert zu vollziehen, wie die Teil-
nehmenden es sich selbst wiinschen wiirden (so Birgit), und fiir diejenigen,
die die Teilnahme aus verschiedenen Griinden (auch) als Verpflichtung emp-
finden, werden die Veranstaltungen zur Belastung:

»Wir waren total kaputt! Wir kamen ja direkt von der Arbeit, also wir sind noch
nicht mal zu Hause gewesen, ne./[ja//Direkt von der Arbeit gekommen und, und
noch zweieinhalb Stunden, fast, fast drei Stunden dort//ja//ausgehalten« (Hasan).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Diese Konstellation verschirft sich fiir die muslimischen Gemeinden, die ja
in der Regel viel mehr gemeindliche Titigkeitsfelder als ihre christlichen Pen-
dants in ehrenamtlicher Arbeit stemmen miissen, so dass das Engagement im
interreligiésen Dialog auch unter den Ehrendmtern hinter anderen, als dring-
licher empfundenen Themen zuriicksteht. Schlieflich ist mangelndes Inter-
esse insbesondere der jiingeren Generationen ein Thema, das zwar auch eine
positive Deutung zuldsst — »die jetzige Generation, die sind alle hier geboren//ja//,
die wissen zu viel. Und die haben kein Interesse da dran« (Hasan) — resultiert aber
doch in der Aussicht, dass es in der interreligiésen Dialog-Arbeit kaum oder
keine NachfolgerInnen geben wird. Ein zweiter Aspekt in dieser Hinsicht ist
der beklagte Mangel an geeigneten Aktiven, die die komplexen Strukturen
dieses Dialogs durchdringen miissen (das fithrt Birgit aus). Insbesondere mit
Blick auf die muslimischen TeilnehmerInnen fithrt das fehlende Interesse und
die z.B. aus der Tiirkei nur fiir jeweils wenige Jahre entsendeten Imame dazu,
dass auch zu geringe Sprachkenntnisse der Imame (etwa von Renate) bzw.
fehlende theologische Expertise der anderen Teilnehmenden (von Barbara)
beklagt werden:

»Wenn man jetzt sagen wiirde, wir nehmen nen Ortspfarrer und wir nehmen nen
Ortsrabbiner und wir nehmen noch nen Orts... Muslim und dann lassen- und dann
sind sie wenigstens ausgebildet und kinnen miteinander reden- das funktioniert
hier eben nicht/fja//. Der eine ist tiirkisch und//ja//... der briuchte dann Uberset-
zung und... ja.//ja//Das sind so die//mh//, die Ungleichzeitigkeiten, mit denen wir
leider//mh/[- ich glaube nicht nur hier, sondern mit denen dieser Dialog behaftet
ist« (Barbara).

Neben der fehlenden Unterstiitzung durch religiose und andere gesellschaft-
liche Institutionen, die sich in mangelnden Ressourcen manifestiert, wiirden
sich viele Engagierte aufierdem eine ausgeprigtere gesellschaftliche Anerken-
nung bzw. Offentlichkeitswirksamkeit wiinschen (so etwa Adem und Chris-
tine). Im Gegenteil aber erleiden sie vielmehr die in Kapitel 4.1 ausfihrlicher
thematisierten negativen Mediendiskurse, die dem interreligiosen Dialog aus
Sicht der Beteiligten immer wieder Riickschlige erteilen. Hinzu kommen eine
als wachsend wahrgenommene feindliche Haltung gegeniiber interreligiésem
Engagement und auch innerhalb des Dialogs sinkende Hemmschwellen. Ge-
rade unter den langjihrig Aktiven resultiert diese Situation in einer gewissen
Dialogmiidigkeit:

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Religdse Pluralitaten

»manchmal habe ich so das Gefiihl, es wird schérfer diskutiert. [...] mittlerweile eh
merke ich auch, auch nicht nur bei mir, so eine Miidigkeit.//hm//Ja, wo man immer
denkt, das hast du doch schon vor zwanzig Jahren erzihlt, oder, das sind doch immer
die gleichen Themen [...] und eh, ich meine heute ist doch gerade mit den Terroran-
schldgen und so weiter auch fiir Dialogakteure sehr schwierig geworden//hm//sich
eben nicht dem Verdacht der Gutgldubigkeit oder Blaudugigkeit//ja//oder wie auch
immer auszusetzen« (Bilgln).

Theologische Herausforderungen hingegen werden nur von wenigen Befrag-
ten benannt, und dann in eher allgemeiner Weise, namlich, dass es bestimm-
te heikle Themen gebe — etwa Homosexualitit — die im Dialog schwierig zu
behandeln sind und eher ausgespart werden.

3.3.2 Biografische Bedeutung der Teilnahme

Jenseits der von den Interviewten selbst explizierten Griinden fiir die Teil-
nahme an Formaten des interreligiosen Dialogs war ein Schwerpunkt unse-
rer Analysen die biografische Bedeutung des interreligiésen Engagements.
Damit sind im Kontext dieses Kapitels so vielfiltige Aktivititen in Formaten
des interreligiosen Dialogs gemeint, wie sie eingangs beschrieben wurden.
Im konkreten Fall der einzelnen Befragten konnen die Aktivititen dann auch
verschiedene Formate betreffen, an denen sie in verschiedenen Rollen teilneh-
men. Unsere Annahme ist, dass die Befragten durch ihre Interpretation oder
ihr konkretes Handeln ihrem Engagement im interreligiosen Dialog unter-
schiedliche biografische Bedeutungen zuweisen. Diese Verortung des inter-
religiésen Dialogs in der Biografie entsteht dabei nicht aus dem Nichts, son-
dern ist abhingig auch von anderen bedeutungsvollen biografischen Konstel-
lationen, die sich u.a. (wie im folgenden Kapitel 4 im Mittelpunkt steht) aus
der Aufschichtung zeithistorischer Diskurse mitspeisen. Hinweise auf diese
biografischen Bedeutungen finden sich in den Interviews, explizierter etwa
in Ausfithrungen iiber die Motive fiir oder Anliegen an die Teilnahme, aber
auch impliziter in Erzdhlungen, die nicht so sehr durch Argumentationen
und Begriindungen charakterisiert sind, etwa in verstreuteren Ausfithrungen
zu den biografischen Zusammenhingen, aus denen heraus das Engagement
im interreligiésen Dialog angesteuert wird, in Erziahlungen tiber den eigenen
Glauben oder den Wandel von Religiositit oder im Kontext von Migrations-
und Familiengeschichte.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Die biografischen Bedeutungen der Teilnahme am interreligiésen Dialog,
wie sie sich aus unserem Material herausarbeiten lassen, konnen systema-
tisierend unterschieden werden in ideelle Deutungen und subjektive Strate-
gien. Beide sind dabei auf je ihre Weise prigend fiir die Biografie. Fiir un-
sere Forschung konnen diese Befunde zudem als ein Teil der Vorarbeiten zu
den folgenden Analysen zur Wahrnehmung von religigser Pluralitit und ihren
Konsequenzen fiir die eigenen religiésen Identifikationen gelesen werden.

Ideelle Deutungen des interreligiosen Dialogs
Die ideelle Deutung der Teilnahme am interreligiésen Dialog versteht die-
sen als eine auferlegte Verpflichtung des Einzelnen, und die Pflichterfiillung
durch die Teilnahme geht dann einher mit einer positiven Konsequenz fiir
den Erfiillenden, manchmal auch fiir sein Umfeld. Noch konkreter kénnen
dann zwei Formen der Deutung als Pflicht angelegt werden: Teilnahme am
Dialog als gesellschaftliche Pflicht oder als religiose Pflicht. Dabei ist zu be-
achten, dass manche Interviewte ihr Engagement im Sinne einer der beiden
Pflichten deuten, andere im Sinne beider Pflichten, und wieder andere iiber-
haupt keine solche Deutung an ihre Teilnahme anlegen.

Zunichst zur Deutung der Dialogteilnahme als gesellschaftliche Pflicht.
Heidrun beschreibt dies wie folgt:

»Und insofern war das irgendwie- der Zeitpunkt war reif, ich kann’s lhnen gar nich
sagen//ja//wieso. Musli-, sie sind so VIELE hier auch und, dh, wenn man sacht der
Islam gehdrt zu Deutschland, dann muss man ihn ja auch irgendwie kennenlernen,
s0...« (Heidrun)

Einige Minuten vorher hatte Heidrun auf die gegenwirtigen politischen
Veranderungen der »Situation hier in Deutschland« verwiesen, und danach ein
Spannungsfeld zwischen muslimischen Intellektuellen wie Navid Kermani
einerseits und den »typischen Migranten«, denen sie in ihrer alltiglichen
Arbeit in einer Sozialberatungsstelle begegnet sowie der wahrgenommenen
»Entwicklung zu Fundamentalismus beim Islam« andererseits er6ffnet. Zusam-
mengenommen mit dem Interviewzitat zeigt sich damit, dass sie weniger
ihr personliches Interesse an anderen Religionen zum interreligiésen Dia-
log gefiihrt hat als vielmehr der Eindruck, sich aufgrund gesellschaftlicher
Veranderungen in ihrem Land mit dem Islam befassen zu miissen. Man
spirt dabei die widerstreitenden Eindriicke und Emotionen, die sich fir
sie damit verbinden - einerseits der Eindruck, es seien iiber die Mafie viele
Muslime im Land, der sich vermutlich aus einschligigen Diskursen gerade

14,02.2026, 181919,

73


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Th

Religdse Pluralitaten

aus der Zeit um den Hohepunkt der deutschen Aufnahme von Gefliichteten
im Sommer 2015 speist, andererseits scheint sie sich zumindest mittelbar
dem Bekenntnis, dass der Islam zu Deutschland gehére, zuzuordnen. Zwar
formuliert sie dies zunachst unpersonlich, doch die Konsequenz daraus, den
Islam aber, wenn man so etwas sage, auch kennenlernen zu miissen, nimmt
sie durchaus persénlich fir sich an. Sie ist fir Heidrun mithin Ausléser,
einen interreligiésen Dialogkreis zu besuchen. Die Aussage, dass der Islam
zu Deutschland gehére, ist dabei zu einem politischen Symbol geworden:
Prominent geworden im Jahr 2010 in einer Rede des damaligen Bundesprisi-
denten Christian Wulff in einer Rede zum Jahrestag der Deutschen Einheit,
widersprochen u.a. von Bundesinnenminister Hans Christian Friedrich
sowie aufgegriffen und umformuliert von Kanzlerin Angela Merkel und dem
spateren Bundesprisidenten Joachim Gauck stellte sie gewissermafien ein
Bekenntnis zu einem bestimmten Gesellschafts- und Demokratieverstindnis
angesichts medialer Diskurse rund um Islam, Migration und Terrorismus
dar. In ihrer Zuordnung deutet sich Heidrun primir als politisch engagierten
und miindigen Menschen, der aus dieser Position eine Verpflichtung ableitet,
sich tber zentrale gesellschaftliche Zusammenhinge soweit zu informieren,
dass man als miindige Biirgerin auch weiterhin zu diesen widerstreitenden
Positionen und Diskursen sicher Stellung ergreifen kann.
Auch Yusuf deutet sein Engagement als gesellschaftliche Pflicht:

»ich muss auch, dh, fiir diese Gesellschaft was tun, die-, diese Gesellschaft hat mir
gebo-, ah, dh, auch etwas geboten, die hat mich aufgenommen, fiinfundvierzig Jah-
re alt, konnt ich da arbeiten, leben, wohnen, gesundheitlich gesichert bin, ich ha-
be acht Kinder, diese acht Kinder haben, sind alle zur Ausbildung gegangen, die
sind jetzt, manche arbeiten schon jetzt... Und, hm, diese Gesellschaft hat fiir mich
auch was getan und ich kann auch dafiir, tue ich gerne! [...] als Dankeschon teilwei-
se//jal/. So spiire ich, dass ich doch meinen Anteil, Gh, dh, geben muss//mhm//, ja?«
(Yusuf)

Im Gegensatz zu Heidrun zeigt sich bei Yusuf ein Verpflichtungsgefiihl, das
aus seiner individuellen Konstellation erwachst: Die deutsche Gesellschaft ha-
be ihn sowie seine Familie unterstiitzt und er will ihr daher etwas zuriickge-
ben. Dabei verweist er vor allem auf die Aufnahme seiner Person sowie die
Finanzierung der Ausbildung seiner Kinder. Angesichts des Umstandes, dass
Yusuf selbst stets berufstitig war und seine Kinder, soweit die Ausbildung
bereits abgeschlossen, in angesehenen Berufen arbeiten, ist sein Argument
letztlich wohl nicht als 6konomisch prazise Aufrechnung zu verstehen, son-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

dern vielmehr als Ausdruck eines generellen Dankes dem deutschen Staat
gegeniiber, ihn und seine Familie aufgenommen zu haben. Das Engagement
ist ein personliches Dankeschén, und nicht wie im Falle Heidruns eine Ver-
pflichtung, die eigentlich alle in Deutschland Lebenden zu ihren allgemeinen
Staatsbiirgerpflichten zihlen sollten, um angesichts aktueller politischer Ent-
wicklungen dennoch miindige Biirger zu bleiben.

Yusuf illustriert damit besonders deutlich, wie eine solche individuelle
Dankbarkeit naheliegenderweise aus spezifischen biografischen Konstellatio-
nen erwichst, die in diesem Fall eben Anlass zu dem Gefiihl geben, etwas
schuldig zu sein. Gerade bei Yusuf zeigt sich aber auch, wie eng die Deutung
als gesellschaftliche Verpflichtung verkniipft sein kann mit einer dhnlich ge-
lagerten Deutung, die die Teilnahme am interreligiésen Dialog als religise
Pflicht versteht. Etwas frither im Interview ebenso wie nahtlos vor dem be-
reits zitierten Ausschnitt fithrt Yusuf ndmlich aus:

»und deswegen ist das eigentlich auch religios gesehen-, man fiihlt sich in die Pflicht
eine heiligere Welt zu verlassen und nicht ein Welt-, also ich méchte das Leben ver-
lassen eine bessere Welt vor-, wie heute [..] Ich seh’s eigentlich//mhm//als meine
islamische Arbeit, oder von meinem Religion, meine — Arbeit fiir diese Gesellschaft
eigentlich und ich mach es aber natiirlich fiir Gott... aber tu ich auch, ich muss auch,
dh, fiir diese Gesellschaft was tun.« (Yusuf)

Fiir Yusuf gibt es eine weitere Begriindung fiir sein interreligiéses Engage-
ment, und diese ist eindeutig religios: Es ist seine muslimische Pflicht, eine
»heiligere«, das heif3t hier, eine bessere Welt zu verlassen, die er »fiir Gott« er-
fitlle. Es bleibt dabei letztlich offen, ob fiir ihn gesellschaftliche und religicse
Verpflichtung nebeneinanderstehen und ihn zufillig in die gleiche Richtung
weisen, oder ob, wie sich an anderen Stellen andeutet, die religise Pflicht
eigentlich die Letztbegriindung ist. In jedem Fall ist die Verbesserung der Ge-
sellschaft das geteilte Ziel, das sich aus verschiedenen Begriindungszusam-
menhingen ergibt.

Die Deutung des Engagements im interreligisen Dialog als Erfillung ei-
ner religios begriindeten Pflicht findet sich in einer ganzen Reihe von Er-
zihlungen, darunter auffilligerweise ausschlieflich unter den muslimischen
Interviewten. Neben Yusuf betrifft das u.a. Hasan, Damir, Hamid und Adem:

»Und das Beste was man im Leben machen kann, natiirlich ein guter Mensch
sein, a-, dh, Armen helfen und, ih, viele andere gute Taten machen, aber eine
Raum, eine Begegnungsstitte zu schaffen wo Gottes Name genannt wird, das

14,02.2026, 181919,

75


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Religdse Pluralitaten

ist//mhm//das Schonste was man im Leben machen kann. Das heif3t wenn man
da mitwirkt, hat man einen sehr hohen LOHN. Das ist der einzige Beweggrund
warum es dies gibt//mhm//und warum ich dann [riuspert sich] auch in diese, ih,
Veranstaltungen dann, dh, angefangen habe mich einzubringen, aber nicht, dass
ich mich eingebracht habe, sondern die Anfrage war von unserem Imam der kein
Deutsch spricht//mhm//, dass ich fiir ihn iibersetzen soll. [...] Das heifSt man hat
sich gedffnet, indem es eine Tiir dafiir gab. Es hat sich eine Tiir entwickelt, ich SOLL
das, ich KONNTE das tun, das ist//mhm//, das ist eine Priifung in meinem Leben,
das ist eine Maglichkeit in meinem Leben, mach ich, mach ich nicht. Ich hab’ mich
bewusst dafiiv entschieden, ich machte fiir mein-, dh, mich einbringen und mein
Schipfer und seine Botschaft den Menschen soweit wie maglich erkldren.« (Adem)

In Adems Ausfithrungen wird auch deutlich, wie sich die fritheren Ausfithrun-
gen zu den Anlissen des interreligiosen Engagements zu ihrer Deutung ver-
halten: Die pragmatische Anfrage, sich als Ubersetzer zu beteiligen ist letzt-
lich nur eine Tiir, die sich 6ffnet fiir ein Engagement, das im Grunde eine
vollig andere Bedeutung hat, nimlich eine Lebenspriifung zu sein, die eine
Entscheidung abfordert. Entscheidet man sich dafiir, sich dieser Priifung zu
stellen, so winkt dafiir auch ein Lohn - und zumindest Adem gibt an, dass
dies tatsichlich der einzige Grund fir das Bestehen des interreligiésen Dia-
logs sei. Dabei wird auch deutlich, dass es fiir ihn vor allem darum geht, einen
Raum zu schaffen, in dem »Gottes Name genannt wird«. Fiir ihn rangiert dies
noch iiber anderen Taten, die iiblicherweise als vorbildliches muslimisches
Verhalten genannt werden. Er verbindet dies schlieflich mit einem weite-
ren Aspekt, der bei vielen anderen GesprichspartnerInnen noch eine grofere
Rolle spielt, nimlich dem hiufig explizit genannten Motiv, den Islam erkli-
ren und damit sein Image verbessern zu wollen — mithin eine Priifung, die
den Betreffenden gewissermafen von der Gesellschaft auferlegt wird. Ande-
re Befragte nennen in diesem Feld zuletzt das religios begriindete Anliegen,
Verstindnis zwischen den Religionen herzustellen:

»Das ist ganz minimal, das ganz klein//hmm//, was aber natiirlich der Teufel hoch-
spielt, damit wir uns nicht mogen, damit wir uns HASSEN//hmm//, damit wir im-
mer das SCHLECHTE von irgendnem Menschen sehen//hmm//. Und das ist, das ist n
Wort, wo Cott sagt, hier, bitteschon, MACHT Dialoge//hmm//, REDET mit den Men-
schen. Und... wir miissen das VERSUCHEN, auf der besten Art und Weise... hmm, zu
kommunizieren.« (Damir)

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Wie sich in Damirs Ausfithrungen zeigt, kann diese Deutung des interreli-
giosen Austausches als Dialog, als Mittel zur gegenseitigen Akzeptanz und
wechselseitigem Wohlwollen durchaus eindeutig religios begriindet sein: Der
Hass aufeinander oder die Abneigung sind Werke des Teufels, die im Auftrag
Gottes von MuslimInnen zu unterbinden sind.

Exemplarisch zeigen die Deutungen von Yusuf, Adem und Damir einer-
seits die starke Deutung interreligidsen Engagements als religiose Pflicht,
andererseits aber auch die Bandbreite dieses Begriindungszusammenhanges
im Detail: Die religiose Pflicht kann sich entweder darauf richten, vom Islam
zu sprechen, oder ein groferes Verstindnis fir den Islam herbeizufithren
oder darauf, insgesamt eine Verstindigung zwischen Religionen anzuregen
und/oder damit ein friedlicheres gesellschaftliches Zusammenleben zu befor-
dern. Des Weiteren kann die Teilnahme auch innerhalb dieser Deutung ent-
weder als punktuelle Priifung verstanden werden, die man annehmen kann
oder nicht, aber auch als selbstverstindliche Aufgabe, die die Betreffenden als
Grundhaltung ihr Leben lang begleitet; und zuletzt kann auch eine in Aussicht
gestellte jenseitige Belohnung Bestandteil der Deutung sein (so argumentiert
etwa Hasan). Gerade im jeweils letzteren Fall — die religiése Pflicht besteht
darin, sich grundsitzlich um eine bessere Gesellschaft zu bemithen - ist die
gesellschaftliche Pflicht gewissermaflen in der religiosen Pflicht mitenthal-
ten.

Die beschriebenen Deutungsformen der Teilnahme an Formaten des
interreligiosen Dialogs stehen naheliegenderweise in unterschiedlichen
Zusammenhingen mit dem religidsen Selbstverstindnis der Beteiligten:
Wihrend die zuerst genannte Deutung als gesellschaftliche Pflicht fir sich
genommen keine Beziige zum religiésen Selbstverstindnis der Betreffenden
aufweist, beriihrt die Deutung als religiose Pflicht sie in jedem Falle. Seine
Pflicht zu erfiillen, wie es bei den hier Befragten der Fall ist, bedeutet damit
in ihrem Verstindnis auch, seiner Religion ganz gerecht zu werden, wichtige
religiose Anforderungen an den Einzelnen zu erfiillen und damit sich in
seiner Religiositit anhaltend fest zu versichern.

Teilnahme am interreligidsen Dialog als subjektive Strategie

Neben der aufgezeigten ideellen Deutung des interreligiosen Dialogs als ge-
sellschaftliche oder religiése Pflicht kann das Engagement in diesem Zusam-
menhang auch eine sehr praktische biografische Bedeutung annehmen, zum
Teil sogar direkt lebenslaufbezogene Bereiche wie Beruf oder Ehrenamt be-

14,02.2026, 181919,

71


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Religdse Pluralitaten

treffen. Dies muss nicht alternativ zu den bisher beschriebenen Deutungen
stehen, Biografien sind vielmehr hinreichend komplex, um verschiedene (Be-)
Deutungen interreligiésen Dialogs in sich zu verbinden oder auch nur va-
ge verniht zuzulassen. Genauer betrachtet aber lisst sich zunichst die er-
staunlich grofie Gruppe derjenigen Interviewpartnerlnnen ausmachen, fir
die die Beteiligung am interreligiosen Dialog letztlich ein Job ist, oder von ih-
nen zumindest dazu gemacht wird. Fiir Befragte wie Angelika, Barbara, An-
drea, alle drei angestellt bei einer der christlichen Kirchen, ist es tatsichlich
Teil ihrer hauptsichlichen Beschiftigung. Unter den Jiingeren ist es Jessica,
die dieses Feld als moglichen Beruf schon jetzt, wihrend ihrer Ausbildung,
im Blick hat. Dass es sich dabei hier ausschliefdlich um christliche Befragte
handelt, erklirt sich schnell mit einem Blick auf die Anstellungsméglichkei-
ten in christlichen Kirchen im Vergleich zu ihren muslimischen Aquivalenten.
Dass es sich in unserem Sample ausschliefdlich um weibliche Befragte han-
delt, kommt wohl ebenso nicht von ungefihr: Es lisst sich vermutlich zumin-
dest teilweise iiber weibliche Lebensliufe nach dem Theologiestudium und im
Kirchendienst erkliren, die eher in den »sozialen Zweigen« kirchlicher Felder
zu arbeiten scheinen (etwa auf ReferentInnenstellen und in Arbeitsbereichen
fiir Jugendarbeit, interkulturelle Arbeit, Okumene und »Dritte Welt«), in de-
nen der interreligiése Dialog dann oft angesiedelt ist.

Mit dieser Subsumierung des Arbeitsfeldes »interreligioser Dialog« in
groRere kirchliche Felder kann gewissermaflen eine Usurpation des Themas
einhergehen. Dies kann strukturelle Griinde haben, etwa, wenn der interre-
ligiose Dialog arbeitsorganisatorisch klar mit der integrativ ausgerichteten
interkulturellen Arbeit verbunden ist. Es kann aber auch persénliche Griin-
de haben, wenn die Betreffenden diesen Arbeitsbereich gleichsam ohne
grofle intrinsische Motivation beispielsweise in der Umstrukturierung
von Aufgabenbereichen mit zugeschlagen bekommen haben. Dann in der
Pflicht, interreligiésen Dialog zu organisieren oder interreligiése Dialog-
Veranstaltungen zu leiten, miissen sie sich dieses Feld auf irgendeine Weise
aneignen, was das Risiko birgt, dass der Schwerpunkt im Austausch manch-
mal eher von persénlichen Interessen auf recht religionsferne Themen gelegt
wird.

Eine variierte Situation ist Ausgangspunkt fiir diejenigen, fiir die der in-
terreligiose Dialog Teil ihres eigentlich ganz anders gelagerten Jobs wird. Ei-
ne solche Entwicklung ldsst sich an Niliifer verdeutlichen, die eigentlich Ab-
solventin eines technischen Faches ist und als solche im Bereich 6ffentlicher
Bildung arbeitet, aber erklart:

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

»auch im Berufsalltag auch wenn es nichts damit zu tun hatte dhm hats immer
einen begleitet wenn man//hmhm//die einzige Muslima ist, ist man halt die An-
sprechpartnerin/fja//und ich merk jetzt halt an Sch- an der Schule, an der ich td-
tig bin, bin ich auch die einzige Muslima und [..] bin ich da auch Ansprechpart-
nerin//hmhm//ne, dass auch die Kolleginnen und Kollegen zu mir kommen [...] zu-
sammen iiberlegen, was an welche- was fiir Projekte konnen wir machen, wie kon-
nen wir die Sache vorantreiben, dass auch dhm//hmhm//ja d- Dialog untereinander
auch weitergefiihrt wird.« (Nilifer)

Auch hier wird Niliifer der interreligiése Dialog gewissermafien zugeschla-
gen, allerdings nicht im Rahmen einer ohnehin kirchlichen Anstellung, son-
dern qua muslimischen Glaubens. Dies verdeutlicht einerseits noch einmal
eine gewisse Schieflage, was die theologische Ausbildung und dementspre-
chend die Augenhéhe in der Interaktion mit andersreligisen Gegeniibern
betrifft. Die Konsequenzen konnen aber dhnlich sein, wenn daraus resultie-
rende interreligiose Dialog-Formate letztlich individuell durch spezifische In-
teressen und Bediirfnisse gefiillt werden (miissen).

Diese eigenen Interessen, die an die Formate des interreligiosen Dialogs
herangetragen werden, zeigen sich noch stirker in Zusammenhingen, die
unabhingig von kirchlichen oder 6ffentlichen Strukturen initiativ durch Ein-
zelpersonen ins Leben gerufen werden: Kunst- oder Musikprojekte, die in-
terreligiése Verstindigung zum Thema haben und von KiinstlerInnen oder
MusikerInnen initiiert werden. Hier verbindet sich das ideelle Anliegen ei-
ner besseren und toleranteren Welt und eines friedlicheren Miteinanders mit
einer besonderen beruflichen Qualifikation, die das kulturelle Interesse ei-
ner potenziell zahlreichen Umgebung beriithrt. Die Betreffenden giefien mit-
hin ihr interreligiéses Anliegen in die Form ihrer kiinstlerischen Ausrichtung,
und fiir sie ergeben sich so meist biografische Synergieeffekte (wie etwa die
Musikerin, die bei einer interreligidsen Musikveranstaltung mit Leuten zu-
sammenarbeitet, die sie schon lange bewundert, oder der Kiinstler, der fiir
seine Arbeiten fir das interreligiose Zusammenleben gleichzeitig finanzielle
Unterstittzung fir sich bei Sponsoren einwirbt).

Schliefilich gibt es noch eine ganze Reihe von strategischen und biografi-
schen Ankniipfungspunkten, die sich aus dezidiert ehrenamtlichem interre-
ligidsem Engagement ergeben. Dies umfasst dabei eine gewisse Bandbreite,
von einem Ehrenamt, das als solches biografische Relevanz erlangt, iiber ei-
nes, das von den Betreffenden dquivalent zu einer Berufstitigkeit gedeutet

14,02.2026, 181919,

79


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Religdse Pluralitaten

wird bis hin zu tatsichlichen Karrierepfaden, die sich durch die ehrenamtli-
che Titigkeit ergeben.

Fiir den ersten Fall kann beispielhaft Renate gelten. Interreligiéser Dialog
ist ihr derzeitiger Ort fiir gesellschaftsbezogenes Engagement und steht als
solcher in einer Abfolge von verschiedenen ehrenamtlichen Titigkeiten, die
jeweils ihre Zeit oder Dekade hatten. Immer, wenn das jeweilige Themenfeld
nicht mehr dringlich erscheint oder Ziele verwirklicht werden konnten, l6sen
sich die zugehorigen Gruppen auf und Renate wendet sich neuen Gruppen zu
oder initiiert sie selbst. Zum Zeitpunkt des Interviews ist es eben die interre-
ligiése Arbeit, die fiir sie ansteht. Renate hat selbst studiert, in der Phase der
Familiengriindung wird aber klar, dass die berufliche Laufbahn ihres Mannes
vorgeht, wihrend sie sich um die gemeinsamen Kinder kiitmmert. Ihr eh-
renamtliches Engagement, zundchst in der sogenannten »Dritte-Welt«- und
Friedensarbeit, spiter im interreligiésen Dialog, ist dabei dann nicht nur ihr
Bestitigungsfeld, sie unterstiitzt damit zudem die Arbeit des Mannes, der
im lokalen sozialen Sektor titig ist. An Renate zeigt sich zudem eine beson-
ders hohe Diskrepanz zum personlichen Interesse an interreligiésen Kontak-
ten, die sie nimlich jenseits des institutionalisierten Dialogs itberhaupt nicht
pflegt und ihnen nicht einmal mit besonderem Interesse begegnet, wenn sie
sich ihr aufdringen. Vergleichbar ist die Lage bei Lorena, wie Renate eine der
ilteren InterviewpartnerInnen, die urspriinglich sehr ambitioniert studiert
und gearbeitet hat, bis die Karriere des Mannes, die gemeinsamen Kinder
und schlieflich auch die Pflege von Eltern und Schwiegereltern vorgehen.
Das Engagement im interreligiésen Dialog ist bei ihr einerseits als Teil einer
familidr erlernten Engagement-Kultur zu verstehen, in der Religion nur eine
untergeordnete Rolle spielt, nimlich als Thema des Ehrenamts oder im Sinne
der Nichstenliebe als Grundmotivation fiir ehrenamtliches Handeln. Es lasst
sich in seiner Realisierung dann zudem als Ausgleich fiir den Abbruch ihrer
beruflichen Laufbahn zugunsten der Karriere ihres Mannes deuten, das des-
halb auch mit einem feministischen Interesse und hoher Bildungsaspiration
verfolgt wird.

Dieses Grundmuster des relevanten Ehrenamtes findet sich noch gestei-
gert bei Birgit und Manfred. Anders als bei Renate und Lorena ist es bei ihnen
aber kein Ausgleich fiir eine abgebrochene bzw. nie angetretene berufliche
Laufbahn, sondern vielmehr die héherwertige Erganzung zu einer prekiren
Berufslaufbahn. Birgits und Manfreds Bildungsginge sind durch Abbriiche,
Neuanfinge und/oder enttiuschte Erwartungen gekennzeichnet, zumindest
in Birgits Fall wird zudem ein erlebter Autonomieverlust deutlich. Das En-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

gagement im interreligiésen Dialog, das in ihrem Kontext auch sehr profes-
sionalisiert erfolgt, ermoglicht ihr, hier gegenzusteuern. Sie verweist auf die
Komplexitit der Tatigkeit, die man ohne bestimmte Kompetenzen nicht aus-
iiben konne und die darin einem reguliren Beruf vergleichbar sei. Es wird
dabei sehr deutlich, welch hohen Stellenwert das Engagement als professio-
nelle Titigkeit im Rahmen ihrer Biografie einnimmt.

All dies trifft so oder so dhnlich auch auf Manfred zu, allerdings mit dem
Unterschied, dass sich fiir ihn durch das langjahrige Engagement im interreli-
giosen Dialog auch einschligige neue berufliche Optionen erschliefien, etwa
als freiberuflicher Referent zu religionsvergleichenden Themen. Auch wenn
diese Titigkeiten nicht in feste Anstellungsverhiltnisse oder hohe Einkom-
men miinden, er6ffnen sie dem Betreffenden doch berufliche Méglichkeiten,
die sinnstiftender sind als bisherige Titigkeiten und moglicherweise auch mit
einem hoheren Prestige einhergehen. Diese Verbindung aus der besonderen
Bedeutung, die er dem interreligiésen Dialog als »Lebensthema« zumisst, und
der Bedeutung fiir seine berufliche Ausrichtung verleihen dem interreligis-
sen Dialog fiir seine Lebensfithrung und sein Selbstbild also einen besonders
zentralen Stellenwert, so dass dieses Engagement im Grunde alle anderen
Lebensbereiche tiberstrahlt. Fiir Manfred erschlief3t der interreligiése Dialog
neue Status und Betitigungsfelder, und leitet damit sogar ganz neue Lebens-
abschnitte ein. Der in anderen Kontexten genannte gesellschaftliche Benefit
erscheint logisch und zeitlich hingegen nachgelagert.

Fiir viele der interviewten MuslimInnen verbindet sich mit dem Ehren-
amt hingegen eine andere Rationalitit. Dass der interreligiése Dialog An-
kniipfungspunkte zu ihrem jeweiligen Beruf hat, trifft nur auf wenige (wie
Nilitfer und Bilgiin) zu. Verbreiteter hingegen ist die Konstellation, dass das
Ehrenamt — neben vielen anderen, oben schon ausgefithrten Griinden fir das
Engagement — als offentlich sichtbarer Ausweis der Integrationsfihigkeit in
die deutsche Gesellschaft dient, fiir dessen Nachweis sich die Betreffenden
verpflichtet fithlen. Besonders deutlich wird dies bei Melina, die verschiede-
ne Ehrendmter nicht nur im innerislamischen Feld, sondern beispielsweise
auch im Seniorenheim sehr gezielt mit Blick auf ihren Lebenslauf hin ausiibt:

»Ahm... ich bin generell so ein Typ, der gerne- sag ich mal jetzt- AKTIV in Deutsch-
land ist als Jugendliche//mhh//. Ah.. mach auch gerne sehr viel Enrenamtliches, so
damit man sieht, dass... ein Mddchen mit Migrationshintergrund und muslimisch,
dh, sowohl die deutsche Sprache beherr- dh, beherrscht, als auch, dhm, sich hier in-
tegrieren kann, weil das ja so ein RIESENthema in Deutschland war//mhh//. Das

14,02.2026, 181919,

81


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Religdse Pluralitaten

war ja eine Debatte, ja, konnen die sich jetzt integrieren, konnen die sich nicht inte-
grieren//mhh//und genau das wollte ich vielen Menschen hier in Deutschland ver-
mitteln.« (Melina)

Sie reagiert damit also gezielt auf vorurteilsbeladene 6ffentliche Diskurse,
denkt aber auch noch weiter, an ihren Lebenslauf und ihre Zukunft, in der
sie dieses Engagement sowie etwa die Erfahrung in der Ubernahme von
(Leitungs-)Funktionen von MitbewerberInnen abheben kénnte.

3.4  Zwischenfazit

Das Sample der Befragten umfasst TeilnehmerInnen an einer Bandbreite von
Veranstaltungen des interreligiésen Dialogs, die auch vom bisherigen For-
schungsstand beschrieben wird: von lokalen Dialoggruppen, 6ffentlichen Po-
diumsdiskussionen iiber gegenseitige Besuche und geteilte Riten hin zu Mu-
sikveranstaltungen, Kunstprojekten, gemeinsamem Kochen und Spielenach-
mittagen. Mit diesen Formaten, an denen wir im Rahmen der Forschung er-
ginzend auch teilnahmen, gehen mithin auch die verschiedenen Riten und
Techniken einher, die Nagel (2015) beschreibt. Die jeweiligen Konstellationen
sind in ihrer Zielgruppenorientierung entweder ganz offen, richten sich de-
zidiert an die sogenannten abrahamitischen Traditionen oder verstehen sich
als spezifisch muslimisch-christlicher Austausch. In der Praxis der Arbeit in
den Dialoginitiativen ist es dann sowohl der Fall, dass sie bestimmte Teilneh-
mergruppen inkludieren sollen, aber vermissen (etwa jidische TeilnehmerIn-
nen am abrahamitischen Dialog), als auch, dass sich religiése Gemeinschaf-
ten fir die Teilnahme interessieren, deren Inklusion aufgrund verschiedener
Konstellationen aber innerhalb der Gruppe problematisch erscheint (etwa ale-
vitische oder evangelisch-freikirchliche Teilnehmende). Auch die Initiativen,
die unsere InterviewpartnerInnen mitgestalten, kimpfen mit den Herausfor-
derungen mangelnder zeitlicher und personeller Ressourcen, die Klinkham-
mer et al. (2011) beschreiben, benennen aber fir die praktische Zusammen-
arbeit noch weitere Punkte, etwa verschiedene Problemlagen in der Zusam-
mensetzung der interreligidsen Gruppe und die mangelnde gesellschaftliche
Anerkennung bei gleichzeitig tibermichtigen und kontraproduktiven media-
len Diskursen. Die daraus jeweils erwachsende ungleiche Augenhéhe der Be-
teiligten, insbesondere im Vergleich zwischen christlichen und nicht-christ-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

lichen Teilnehmergruppen, steht zwar nicht im Mittelpunkt dieser Untersu-
chung, lasst sich aber mittelbar auch in unserem Material wiederfinden.

Was lisst sich nun aber tiber die subjektbezogene Ebene der Teilnahme aussa-
gen: Inwiefern ist der interreligiése Dialog Teil von Strategien des Umgangs
mit religioser Pluralitit? Und welche biografische Bedeutung hat er fir die
Befragten?

Die benannten Griinde fiir die Teilnahme verweisen, wie Klinkhammer et
al. (2011) beschreiben, auf iibergeordnete Ziele einer friedlichen Ko-Existenz
im Lokalen, aber insbesondere auch auf breiterer gesellschaftlicher Ebene.
In der gegenwirtigen Konstellation bedeutet dies insbesondere die Thema-
tisierung des Islams — von muslimischer Seite, um Vorurteile abzubauen,
von nicht-muslimischer (das heif$t meist: christlicher) Seite, sich dem Islam
verstehend anzunihern. Kaum verbinden sich hingegen mit der Teilnahme
tiefergehende theologische Anliegen; die Diskussion iiber religiése Gemein-
samkeiten und Unterschiede, iiber einzelne religiése Dogmen, die doch so
viele Gesprichsrunden auch in ihren konkreten Themen und Veranstaltun-
gen pragt, scheint vielmehr Mittel zum Zweck eines allgemeinen gegensei-
tigen Verstindnisses und Respekts zu sein. Auf dieser Ebene wird an den
Dialog also das Anliegen herangetragen, religiose Pluralitit als gesellschaftli-
che Grof3wetterlage zu befrieden, weniger, indem tatsichlich konkrete Fragen
und Probleme gelést werden, als vielmehr tiber die eher symbolisch zu ver-
stehende Auseinandersetzung mit den Inhalten und Praktiken der anderen
Religion. Zugespitzt formuliert, kann Religion hier als letztlich zugeschrie-
bener Bedeutungstrager verstanden werden, als adressierbares Substitut, das
globale und nationale Konflikte lokal verhandelbar zu machen scheint; wih-
rend gleichzeitig weder auf der einen noch auf der anderen Ebene Religion
oder auch eine Auseinandersetzung iiber Religion wirklich im Zentrum ei-
nes inhaltlichen Interesses steht. Damit sind unsere Befunde anschlussfihig
an die Typenbildung Réttings (2011) bzw. die von Ohrt und Kalender (2018)
entwickelten Rahmungen, verorten sich aber jeweils eher auf der Seite, die
sich auf gesellschaftspolitische Anliegen bezieht — etwa die soziale und po-
litische Rahmung bei Kalender und Ohrt oder die sozialen Beweger, Kultur-
Harmonisierer und religiés Kulturellen bei Rétting.

Die Einbettung des Dialogengagements in die Biografie zeigt in unserem Ma-
terial insgesamt zudem zwei subjektive Bedeutungsfelder auf, nimlich einer-
seits die ideelle Deutung der Aktivitit als gesellschaftliche oder religiGse Ver-

14,02.2026, 181919,

83


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Religdse Pluralitaten

pflichtung, andererseits als subjektive pragmatische Strategie der Handha-
bung berufsbiografischer Konstellationen. Die Deutung als gesellschaftliche
Pflicht kniipft dabei direkt an das Motivbiindel an, das die Arbeit an einer
besseren Gesellschaft in den Vordergrund riickt; sie wird zudem aber noch
einmal starker ausgeprigt bei denen, die das Gefiihl haben, der deutschen
Gesellschaft einen besonderen Dank zu schulden. Die Deutung als religio-
se Pflicht hingegen ist eine deutliche Besonderheit unter den muslimischen
Befragten. Sie reagiert einerseits auf die prekire und umstrittene Sonder-
rolle des Islams in gegenwirtigen medialen Diskursen und gesellschaftlichen
Debatten, es werden aber auch davon unabhingige und intrinsisch religio-
se Motive fiir das Engagement angefiihrt. Auch hier wird die Teilnahme am
Dialog aber in vielen Fillen letztlich zu einem Werkzeug, einer Lebensprii-
fung oder einer Aufgabe, die es zu erfiillen gilt, vergleichsweise unabhingig
von den konkreten Formen oder Inhalten des Dialoggeschehens. Eine weite-
re biografische Bedeutung erlangt die Dialogteilnahme noch einmal in ganz
anderer Hinsicht, nimlich als Teil des jeweiligen Jobprofils oder als berufs-
dquivalente Tatigkeit, wenn die eigentlichen Berufsliufe abgebrochen wurden
oder prekir sind. Das Engagement ist hier letztlich eines von vielen mogli-
chen Ehrenimtern, das in den betreffenden Biografien oft in einer Abfolge
solcher Aufgabeniibernahmen steht, die sich jeweils tagesaktuellen bzw. De-
kaden-typischen Arbeitsfeldern widmen.

Hinsichtlich der Verortung des interreligiésen Dialogs in einer Situation
religiéser Pluralisierung zeigen die Befunde damit vor allem, dass der interre-
ligiose Dialog mit Blick auf die individuellen Teilnehmenden mit unterschied-
lichen Anliegen adressiert und verschiedenen Bedeutungen aufgeladen wird.
Der interreligiose Dialog fungiert mithin als Schnittstelle fiir ganz verschie-
dene Interessenlagen, die lingst nicht immer in konkretem Zusammenhang
etwa mit unterschiedlichen Formaten des Dialoggeschehens oder den dort
aufgeworfenen Themen und Fragen stehen. Insbesondere die erste biografi-
sche Deutung des Dialogs als gesellschaftliche Pflicht — und in Teilen auch das
Motivbiindel hinter der Deutung als religiose Pflicht — steht dabei in einem
Zusammenhang mit der Erfahrung und Bearbeitung religioser Pluralitit. Re-
ligiose Pluralitit, insbesondere aber die Verortung des Islams in der bundes-
deutschen Gesellschaft, wird von allen Beteiligten als Aufgabe verstanden, de-
rer sie sich von ihren jeweils verschiedenen biografischen Startpunkten aus
annihern, wobei die konkreten Formate des interreligiosen Dialogs vor allem
als symbolischer Akt des Miteinanders zu fungieren scheinen. Die subjektive
strategische Einbindung in berufsbiografische Konstellationen verweist auf

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

den gesellschaftlich anerkannt relevanten und positiven Stellenwert des Dia-
logs.

Wie verhilt es sich nun mit dem Zusammenhang oder gar den Konsequen-
zen der Teilnahme am interreligiésen Dialog auf die Religiositit der Inter-
viewpartnerInnen? Im Kontext der vorliegenden Studie gerit an dieser Stelle
zunichst eben nicht die gesamte biografische Breite der Erfahrung mit reli-
gioser Pluralitit in den Blick, sondern nur der hiufig mit speziellen Interes-
senlagen verkniipfte Bereich des interreligiésen Dialogs, so dass die Befunde
hier als erste Indizien fiir die iibergeordnete Fragestellung nach den Konse-
quenzen der Erfahrung religioser Pluralitit auf individuelle Religiositit gel-
ten kénnen.

In dieser Hinsicht lassen sich insgesamt Unterschiede zwischen christli-
chen und muslimischen TeilnehmerInnen am Dialog feststellen. Fiir die mus-
limischen TeilnehmerInnen erwichst die Teilnahme, sofern sie etwas mit Re-
ligion zu tun hat und nicht iiberwiegend im Erweis der Integrationswilligkeit
oder anderweitiger antizipierter gesellschaftlicher Verpflichtung begriindet
ist, aus einer religiésen Verpflichtung. Verschiedene religiése Uberzeugun-
gen und Dogmen konnen, wie oben ausgefiihrt, zu der Ansicht fithren, dass
das Engagement aus religiosen Griinden geboten und gegebenenfalls im Jen-
seits belohnt wird. Das heif3t auch, dass die Religiositit durch das Engage-
ment nicht inhaltlich in Frage gestellt wird, sondern vielmehr gerade eine
Determinante des Engagements ist, und durch letzteres hochstens bestitigt
wird.

Unter den christlichen TeilnehmerInnen ist die Situation nicht durchweg,
aber doch hiufig anders gelagert. Fiir sie hat der interreligiése Dialog eine
stirker reflexive Wirkung auf die eigene religiése Praxis und Zugehorigkeit.
Dies kann schon darin bestehen, dass iiber den Austausch mit anderen die ei-
gene Identitit nochmal an Kontur gewinnt und damit auch letztlich gescharft
und bestitigt wird (so z.B. bei Angelika: »Man braucht die Erfahrung des Ande-
ren, um das Eigene nochmal neu und vertieft zu verstehen«). Fiir alle Beteiligten ist
zudem der Wissenszuwachs in Bezug auf die eigene religiose Tradition essen-
tiell, auch dies kann sich dann aber in den jeweiligen Konstellationen unter-
schiedlich zur Bearbeitung der eigenen Religiositit verhalten: Wihrend Yusuf
die Beteiligung am interreligiésen Dialog erlaubt, sich Expertise tiber die ei-
gene wie andere Religionen anzueignen und damit innerhalb seiner Gemein-
de zum souverineren religiésen Experten zu werden, nutzt Manfred genau
den gleichen Wissens- und Autorititszuwachs, um zu einer selbst erarbeite-

14,02.2026, 181919,

85


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Religdse Pluralitaten

ten Autoritit jenseits institutioneller Strukturen, formaler Zugehérigkeit und
individueller Uberzeugungen zu kommen. Ahnlich ist es bei Birgit, und fiir
sie wie fur Manfred bedeutet dies, auch als Grenzginger in Bezug auf die
Herkunftsgemeinde unabhingiger zu werden, und sich dennoch eigenstin-
diger im Glauben versichern zu konnen. Fiir beide ist zudem der interreli-
giose Dialog eine Plattform, in die sie solche abweichenden Ansichten auch
einbringen kénnen. Mit Blick auf den interreligiosen Dialog liegt nahe, dass,
wenn iiberhaupt, dann eher im Falle der christlichen Teilnehmenden eine Ver-
anderung der Religiositit im Moglichkeitsraum steht. Dass eine solche Dif-
fusion im weitesten Sinne (das heif$t nicht im Verstindnis einer Konversion,
wohl aber einer Infragestellung der Grenzen der eigenen religiésen Zugeho-
rigkeit) insgesamt eher unter den christlichen TeilnehmerInnen zu finden ist,
soll dabei aber nicht monokausal auf vermeintliche den religiésen Traditio-
nen inhirente Eigenschaften zuriickgefithrt werden. Sie erkldrt sich in unse-
rer Untersuchung auch aus den oben beschriebenen unterschiedlichen Logi-
ken der Ausgangssituationen, Einstiegsmotivationen und Anliegen und Ziele,
die an den interreligiésen Dialog herangetragen werden. Sie verweist weiter-
hin mittelbar auf die unterschiedlichen strukturellen wie inhaltlichen Spiel-
raume, die beispielsweise Religionsgemeinschaften ihren Mitgliedern bieten,
um neugewonnene religidse Autoritit in Anschlag zu bringen. Ein weiterer
pragender Unterschied, der sich erst mit dem Blick auf die grofieren biogra-
fischen Kontexte erschlief3t, sind die unterschiedlichen Lebenswege mannli-
cher und weiblicher Engagierter, die unterschiedliche Notwendigkeiten und
Riume fiir das Andocken des interreligiésen Engagements freispielen. Auf
diesen Gesamtkontext und seine Wechselwirkungen mit individueller Reli-
giositit werden wir in den Kapiteln 4 und 5 ausfithrlicher eingehen, schon
die Analysen zum interreligiésen Dialog verweisen jedoch dringend auf solche
unterschiedlichen Ausgangssituationen und daraus resultierenden andersar-
tigen Konsequenzen fiir religiése Zugehorigkeit.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religioser Pluralitat in
Deutschland - eine zeitgeschichtlich-
diskursive Ordnung

Im Vordergrund unserer Studie steht weniger die faktische religiose Vielfalt
in Deutschland als vielmehr deren Rezeption: Was wird als religiose Vielfalt
wahrgenommen, welche Aspekte, Religionsgemeinschaften, gewissermafien:
Welche Ausschnitte aus der Landschaft religiéser Pluralitit schaffen es in
das Bewusstsein der in Deutschland lebenden ChristInnen und MuslimIn-
nen, und kénnen somit dort handlungs- und Biografie-relevant werden? Und,
genauso wichtig: Wie werden diese Ausschnitte wahrgenommen? Gelten sie
den Befragten als bedrohlich oder bereichernd, stehen die Betreffenden ih-
nen gleichgiiltig oder interessiert gegeniiber? Mit welchen Erfahrungen wer-
den diese Wahrnehmungen verkniipft oder kontextualisiert? Diese Vorbemer-
kung ist wichtig, um zentrale Unterschiede der folgenden Befunde im Ver-
gleich mit den hiufig sezierten quantitativen Verhiltnissen religioser Vielfalt
in Deutschland einzuordnen. So zeigt sich im Folgenden zum einen, wie die
Verhiltnisse religioser Vielfalt unter den Befragten unseres Samples héchst
selektiv wahrgenommen werden, und zum anderen, wie sich spezifische Kon-
stellationen der Wahrnehmung ergeben, die unter anderem von der jeweils
eigenen religiosen Tradition und der individuellen Einordnung vor dem Hin-
tergrund eigener biografischer und sozialisatorischer Erfahrungen geprigt
werden.

Auf die zentrale Bedeutung dieser Unterscheidung von tatsichlicher und
wahrgenommener religioser Vielfalt sowie die Konsequenzen aus dieser Un-
terscheidung weisen auch Markus Hero und Volkhard Krech vor dem Hinter-
grund ihrer Forschungen zu religioser Diversitit hin: Religiose Pluralisierung
konne nur dann soziale Wirkmichtigkeit entfalten und praxisrelevant wer-
den, wenn »die Akteure in ihren subjektiven Wahrnehmungsschemata dar-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Religdse Pluralitaten

auf reagieren« (Hero/Krech 2012: 140). Ein grofier Teil der Pluralisierungsfor-
schung leide darunter, dass die Vielfalt religiéser Angebote

»gleichsam nur >von aufiens, als sozialstrukturelle Gegebenheit auf der
Mesoebene betrachtet [werde] — unter Ausblendung der praktischen Be-
ziehung, welche die Akteure auf der Mikroebene zur religiosen Pluralitit
einnehmen kénnen« (ebd.: 151).

Thre Untersuchungen, die die 6kologische und die subjektiv wahrgenommene
Diversitit miteinander in Beziehung setzen, zeigen, dass die hiufig implizite
Pramisse, dass AkteurInnen religiose Pluralitit wahrnahmen und verarbeite-
ten, in die Irre leitet: Die Korrelationen zwischen dem Kontakt zu religidsen
Stromungen und den Indizes zu tatsichlicher okologischer Diversitit sind
sehr schwach und nur zum Teil signifikant, sodass »aus der statistischen Be-
obachtung religidser Pluralisierungsprozesse (6kologische Verinderung) kei-
nesfalls auf eine gleichliufige Verinderung subjektiver Wahrnehmungs- und
Aneignungsweisen geschlossen werden darf« (ebd.: 153).

Dies macht die Notwendigkeit deutlich, den Untersuchungsfokus zu ver-
schieben, wenn Aussagen iiber die Konsequenzen religioser Pluralitit fiir Ein-
stellungen und Uberzeugungen auf der Mikroebene getroffen werden sollen.
Dass die tatsichliche 6kologische Diversitit aber lingst nicht gleichbedeu-
tend mit der Wahrnehmung religiéser Pluralitit auf der Mikroebene ist, fithrt
nicht nur zur genannten Einsicht, konsequenterweise eingangs die Wahr-
nehmung von Pluralitit zum Untersuchungsgegenstand machen zu miissen.
Einen weiteren Effekt hat dies auch fiir das methodische Vorgehen: Um die
Wirkung religioser Pluralitit fiir den oder die Einzelne/n zu erforschen, miis-
sen zundchst iberhaupt AkteurInnen gefunden werden, die in hinreichen-
dem Mafle Erfahrungen mit religioser Pluralitit gesammelt haben. Hierfiir
haben wir auf der Ebene der Teilnehmenden an Formaten des interreligiésen
Dialogs angesetzt, die solche Erfahrungen in jedem Fall mit in die Forschung
bringen kénnen. Dabei zeigte sich aber auch, dass die Wahrnehmung reli-
gi6ser Pluralitit fir die Betreffenden nicht zwingend auf den interreligiosen
Austausch beschrinkt ist, sondern letzterer fiir manche in einer Reihe von Er-
fahrungen mit anderen religiésen Traditionen und deren Mitgliedern steht."
Bei der Arbeit mit dem Interviewmaterial zeigte sich somit — und vielleicht

1 Hinweise in diese Richtung gibt auch die Vorgdngerstudie »Interreligiose und interkul-
turelle Dialoge mit MuslimInnen in Deutschland«: Haltungen gegeniiber anderen re-
ligiosen Zeugnissen sind etwa abhédngig von eigenen biografischen Erfahrungen, etwa

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

wenig itberraschend —, dass diese Wahrnehmungen nicht als solche vereinzelt
fiir sich stehen, sondern sich fiir den/die Einzelne/n gewissermafen biogra-
fisch aufschichten. Es wurde aufierdem deutlich, dass die jeweiligen Erfah-
rungen mit religiéser Vielfalt und/oder anderen Religionen nicht im luftlee-
ren Raum entstehen, sondern in einem gewissen zeithistorischen Kontext,
der ein bestimmtes Reservoir an Deutungen fiir diese Erfahrungen anbietet.

Dies lisst sich mit basalen wissenssoziologischen Annahmen verbinden,
die von einer »gesellschaftlichen Konstruktion der Wirklichkeit« (Ber-
ger/Luckmann 1987) ausgehen. Im stetigen dreiteiligen Prozessieren von
Externalisierung, Objektivation und Internalisierung werden gesellschaftli-
che Ordnungen verinnerlicht, wieder — ggfs. in etwas verinderter Form - in
gesellschaftliche Institutionalisierung tiberfithrt und so zur Internalisierung
durch andere bereitgestellt. Fiir unsere Untersuchungsperspektive méchten
wir dabei besonders den Aspekt herausstellen, dass sich dem Individuum
die erfahrene Ordnung immer schon als eine weitgehend fertiggestellte,
»objektivierte« prisentiert:

»lch erfahre die Wirklichkeit der Alltagswelt als eine Wirklichkeitsordnung.
Ihre Phinomene sind vor-arrangiert nach Mustern, die unabhédngig davon zu
sein scheinen, wie ich sie erfahre, und die sich gewissermafen iiber meine
Erfahrungen von ihnen legen. Die Wirklichkeit der Alltagswelt erscheint be-
reits objektiviert[...], langst bevor ich auf der Bithne erschien.« (Berger/Luck-
mann 1987: 24).

Diese Vor-Arrangiertheit betrifft gesellschaftliche Ordnungen und den Spiel-
raum habitualisierter Handlungen darin, aber sie betrifft auch den Spielraum
von Erfahrungen, der Wahrnehmung von Dingen und der Deutung dieser
Wahrnehmungen. Diese Wahrnehmungen, in unserem Fall die Begegnung
mit Menschen aus anderen religiésen Traditionen und die Eindriicke ande-
rer Religionen, sind, so wird in unserem Interviewmaterial deutlich, immer
schon vorgeprigt und vorstrukturiert durch Diskurse, die genau solche Kon-
stellationen auf einer breiteren gesellschaftlichen Ebene verhandelt haben
und Deutungen anbieten. Dies wiederum resoniert — stirker noch als mit
den wissenssoziologischen Uberlegungen zu Vorformung menschlichen Wis-
sens durch Institutionen — mit den Uberlegungen Foucaults zur Wirkmich-
tigkeit von Diskursen, die hochreglementiert thematische Felder strukturie-

Auslandsaufenthalten oder der Zugehorigkeit zu einer Minderheit (vgl. Klinkhammer
etal. 2011: 226).

14,02.2026, 181919,

89


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Religdse Pluralitaten

ren: Sie organisieren, was sagbar und denkbar ist, und stellen die Frage, wie
es kommt, dass »eine bestimmte Aussage erschienen ist und keine andere an
ihrer Stelle« (Foucault 1973: 42). Foucault thematisiert in diesem Zusammen-
hang in seinen Werken die »Bedingungen dafiir, dass ein Diskursgegenstand
in Erscheinung tritt, die historischen Bedingungen dafiir, [..] dass mehrere
Menschen Verschiedenes dariiber sagen konnen« (Foucault 1973: 67). Wir fol-
gen dabei seinem Verstindnis, dass eine diskursive Formation, die Wirklich-
keit herstellt, »der Zeit nicht fremd« (ebd.: 108) ist, sondern das Artikulations-
prinzip zwischen einer Serie von diskursiven Ereignissen und anderen Serien
von Ereignissen und anderen Verinderungen festsetzt. Diese Verschaltung ei-
ner Wissensordnung mit ihrem zeitlichen Kontext und die Konsequenzen aus
diesem Verbund - nimlich die (auch epochalen) Spezifika von Sagbarkeiten,
innerhalb derer gleichzeitig Ereignisse erfahren und diese Erfahrungen ver-
balisiert werden konnen, — liegen unserem Analyseverstindnis im Folgenden
zugrunde.

Unsere Annahme ist, dass mithin die Wahrnehmung religiéser Vielfalt nie
unabhingig erfolgt, also individuell-biografisch jeweils neu entwickelt wiir-
de, sondern immer bereits in solchen vorgeschlagenen Deutungsriumen, die
den Betreffenden, auch in Abhingigkeit ihrer jeweiligen Position, bestimmte
Optionen zur Verortung darin anbieten; in jedem Fall aber die Wahrnehmung
vorordnen. Solche Vorordnungen sind zeitgeschichtlich different, da sie sich
unter dem Eindruck von historischen Ereignissen wie auch den verinder-
ten Perspektiven und Herausforderungen neuer Generationen anpassen. In
diesem Kapitel werden wir daher genau diese zeitgeschichtlichen Deutungs-
angebote, das heifdt gesellschaftlich formierte Diskurse religiéser Pluralitit,
die die biografischen Wahrnehmungen religiéser Pluralitit prigen, aus dem
Blick der biografischen Erzihlungen unseres Samples beleuchten.

Sehr deutlich haben uns auch die konkret erhobenen Erzihlungen vor Au-
gen gefiihrt, dass die Erfahrungen religioser Vielfalt — und damit naheliegen-
derweise auch die Haltungen, die dazu entstehen — weiterhin entscheidend
gepriagt werden durch verschiedene Orte und Gelegenheiten religioser Begeg-
nung, die selbst wiederum hiufig Spiegel ihrer Zeit sind. Die folgende Ma-
terialprisentation zeigt die ordnungsbildende und deutungsrelevante Macht
dieser Pragung durch historische Kontexte und die zugehdrigen Diskurse auf
- immer wieder wird deutlich, wie sehr die Erfahrungen jenseits individuel-
ler Konstellationen immer schon durch zugehorige Diskurse iiberformt und
entsprechend gedeutet werden. Dabei entspringt ihre Ordnung nicht einer
geschichtsbuchartigen Chronologie, und die folgenden Ausfithrungen sind

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

mithin nicht als historische Einfithrung oder umfingliches Durchschreiten
zu verstehen. Vielmehr handelt es sich um eine erste, diskursgeschichtlich
orientierte Gliederung des empirischen Materials hinsichtlich der Erzahlun-
gen iiber Erfahrungen religioser Pluralitit. Unsere Ausfithrungen im folgen-
den Unterkapitel (4.1) folgen dabei den spezifischen Relevanzsetzungen, die
im Interviewmaterial vorliegen. In Abhingigkeit von zeitgeschichtlichen Ein-
flussfaktoren - etwa national oder international bedeutsamen Ereignissen
und ihrer Einflechtung in rezente Diskurse — werden deshalb bestimmte Fo-
kusse besonders bedeutsam oder mégen erstaunlich ausgeblendet erschei-
nen. Sie spiegeln dabei aber letztlich, was sich in den Erzdhlungen an dis-
kursiv gepragten biografischen Erfahrungen mit religioser Pluralitit verdich-
tet, und in welcher Weise die Erfahrung religiser Pluralitit insofern immer
schon vorgeordnet ist. In einem zweiten Schritt (Kap. 4.2 und 4.3) ordnen wir
noch einmal das Material vor der Perspektive seiner generationalen Prige-
kraft, also mit dem Blick auf seine biografischen Einschreibungen.

4.1 Diskurse iiber die Wahrnehmung religioser Pluralitat

411  Die (kirchlich-)institutionelle Stabilitat der Vorkriegs- und
Kriegszeit: Erzahlungen bis 1945

»dass Kirche wichtig ist, [...] DAMIT bin ich
aufgewachsen« (Renate)

Mit diesem historisch frithesten Fokus der Erzihlungen, die auf Erfahrun-
gen vor 1945 rekurrieren, werden naturgemif die verstreutesten Erzihlfiden
aufgegriffen: Nur wenige der InterviewpartnerInnen haben diese Zeit schon
(bewusst) miterlebt, sodass sich nur wenige Erzihlungen tiberhaupt auf diese
Zeit beziehen, und so diese es tun, sie hiufig auf nicht selbst Erlebtes rekur-
rieren. Haufiger findet sich der Bezug auf Familiengeschichte. Auch dieser
aber kann ausgesprochen bedeutsam fiir die Einstellung gegeniiber religis-
ser Pluralitit sein: Familie ist grundsitzlich einer der wichtigsten Sozialisati-
onszusammenhainge, in ihr erfolgt »die Tradierung von Normen und Verhal-
tensweisen, Deutungen und Einstellungen, die eine gruppenspezifische und
damit identititsrelevante Pragung haben« (Owetschkin 2010: 59), und zwar
im Zusammenspiel von »innerfamilidren Interaktionsprozessen und durch
die Stellung der Familie in tibergreifenden Milieuzusammenhingen beding-

14,02.2026, 181919,

91


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Religdse Pluralitaten

ten Umweltfaktoren« (ebd.). Die Narration von familiiren Erfahrungen oder
Traditionen verweist mithin direkt auf Elemente, die auch die Identitit der
Interviewten entscheidend geprigt haben und von ihnen herangezogen wer-
den, um ihre Biografie, Einstellungen oder Verhalten zu erliutern und zu kon-
textualisieren. Dies gilt entsprechend fiir die religiose Sozialisation.

Erzihlungen, die sich auf die Vorkriegs- oder Kriegszeit beziehen, wer-
den ausschlieRlich von den christlichen InterviewpartnerInnen generiert, was
sich weitestgehend schon durch den Umstand erklirt, dass sich unter ihnen
die deutlich ilteren Befragten finden (die ilteste christliche Befragte ist zum
Zeitpunkt des Interviews 2015 80 Jahre alt, die ilteste muslimische Befrag-
te 62). Diese Gruppe schlief3t allerdings eine Interviewte ein, die ihre Kind-
heit und Jugend in einem lateinamerikanischen Land verbrachte. Da ihre
Geschichte einige Gemeinsamkeiten zu denen der deutschstimmigen Inter-
viewpartnerInnen aufweist, lassen sich die folgenden Ausfithrungen zum Teil
breit einem christlichen Milieu zuordnen, zum Teil treffen einige Ausfithrun-
gen dann aber nur fiir den deutschen Zusammenhang zu. Trotz dieser auch
insgesamt diinnen Materiallage fir diese Zeit stechen mit Blick auf Religion
einige hier aufgerufene Aspekte ins Auge, darunter die Bedeutung jiidischer
Kontakte, Ausfithrungen zum Verhiltnis von Religion, Politik und Bildung so-
wie zu der eigenen oder familidren Verortung darin.

Kirche als Institution des Alltags

Erzihlungen, die das breitere christliche Milieu kennzeichnen, teilen drei As-
pekte: Sie beschreiben die Selbstverstindlichkeit eines kirchlichen Umfelds,
die Bedeutung von Bildung als zweitem Bezugspunkt der Lebensfiithrung ne-
ben Religion und den hohen Stellenwert von Ehrenidmtern in der familidren
Biografie. Fiir die Vorkriegszeit und in Teilen auch die Kriegszeit gilt den In-
terviewten Kirche als ein selbstverstindliches Element ihres Alltags und wich-
tiger Bezugspunkt ihres Lebens. Eine Interviewte erzihlt:

»Hmm, das war ganz selbstverstindlich, man ging zur Kirche, Kirche war ein wich-
tiger Faktor. [...] JA, dh das war irgendwie von daher selbstverstindlich und dass,
dh, Kirche wichtig ist und was einem helfen kann, hm, fiirs Leben, richtungswei-
send und so weiter, DAMIT bin ich aufgewachsen.« (Renate)

Dabei wird in den biografischen Ausfithrungen deutlich, dass es weniger um
die Bedeutung von Kirche fir individuelle Religiositit geht — dies wird in

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

manchen Erzihlungen auch deutlich verneint.? Kirche gilt vielmehr einerseits
als moralische Instanz - im Guten wie im schlechten Sinne: Wihrend Rena-
te die Kirche im obigen Zitat neutral als richtungsweisend beschreibt, ver-
gleicht eine andere Befragte das Umfeld mit dem im Film »Das weifse Band«
(D, O, F, I 2009) gezeigten sittenstrengen und zwangvollen Milieu. Anderer-
seits wird Kirche als Sozialzusammenhang benannt. Hier treffen sich jene,
die Ehrenamter ausiiben — etwa Miltter, die Kindern aus bildungsferneren
Milieus Nachhilfe geben oder Viter, die die Kirchenorgel spielen — mit jenen,
die die Unterstiitzung der Kirche erhalten — etwa Groflviter, die als Kriegs-
invalide als Kirchen- und Schuldiener beschiftigt werden. Kirche gilt damit
als alltaglicher Bestandteil des Lebens, wenn auch nicht zwingend verbunden
mit individueller Religiositit — eine Erzihllinie, die mit Blick auf die Nach-
kriegszeit mit leichten Verschiebungen fortgeschrieben wird.

Die zweite grofle Gruppe von Instanzen der Lebensfithrung neben Kir-
chen sind Bildungsinstitutionen. Die Interviewpartnerlnnen stammen aus
ausgesprochen bildungsaffinen Familien, fiir eine gute Schulbildung der Kin-
der werden auch Arbeitsstellen gekiindigt und Umziige in Kauf genommen
oder Internate in Erwigung gezogen. Schule und Kirche gelten in diesem his-
torischen Kontext als die beiden Siulen, zwischen denen sich das Leben auf-
zuspannen scheint: »also Kirche und Schule w- das war das Umfeld, wo auch, dhm,
mein Vater und die Familie aufgewachsen ist« (Angelika). Diese beiden Instanzen
gehen fiir die Interviewpartnerlnnen widerspruchsfrei zusammen, und im
schulischen Religionsunterricht wird Religion in manchen Fillen auch zum
Gegenstand intensiver Bildung (etwa bei Lorena). Ganz anders verhilt sich
das mit dem Verhiltnis von Kirche und Politik, die in den Erzihlungen schnell
zu Antagonisten werden. Dies gilt u.a. fir die Zeit des Nationalsozialismus:

»und meine GrofSmutter war so’ne, so'ne volksfromme Frau, die ging zur Frauen-
hilfe und fiir die war- die war auch wohl-, pfff, in, in’ner bekennenden Kirche so,
ohne dass sie jetzt 'ne Intellektuelle gewesen wivre oder so, aber die hat sich, die
hat sich nich irre machen lassen. Das war so 'ne Konstante auch« (Heidrun).

Kirche wird hier als Ort des Widerstandes erzihlt (so auch bei Renate), und
kann insofern auch riickblickend ihre Bedeutung als moralische Instanz auf-
rechterhalten, und in institutioneller wie ideeller Hinsicht iiber politische Ab-
griinde hinweghelfen. Gleichzeitig gibt es Erzahlungen, die beschreiben, wie

2 »Kirche gehorte dazu, aber war nicht unbedingt//mhm//etwas was das Herz weit- [lacht] wer-
den liefS« (Angelika).

14,02.2026, 181919,

93


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 Religdse Pluralitaten

politische Haltung und Kirchenzugehorigkeit sich auch zu anderen Zeiten
und an anderen Orten schwer vertragen:

»diese Familie, Gh, meiner GrofSmutter, dh, war 'ne Familie, die eigentlich, dh, aus
evangelisch-reformierter Tradition kam, aber wo man sehr friih der Sozialdemo-
kratie angehdrte. Und Kirche und Sozialdemokratie hatten’s in der Friihzeit des
Ne-, zwanzigsten Jahrhunderts sehr schwer miteinander, sagen wir’s mal so, und
ha-, und man hat sozusagen sie aus der Kirche hinausgetrieben« (Manfred).

Anders gelagerte Unvertriglichkeiten beschreibt die Befragte, die in einem
lateinamerikanischen Land aufgewachsen ist:

»Ah, in einer Zeit, als meine Eltern jung waren-[..] wo es SEHR schwer war, wegen
der Verfassung, dhm, Kirchen offen zu haben. Kirchen waren ZU//hmm//. Es gab
kein, kein dffentliches Kult [...] laut VERFASSUNG wars so, dass es, dhm, also-
sagten, Religion ist Privatsache und nicht dffentlich//hmm//. Und es war je nach
Bundesstaat waren mehr oder weniger rabiat gegen [lacht kurz auf] die Kirche«
(Lorena).

Vergleichbar erscheint auflerdem die Erzihlung tiber die Repressionen christ-
licher Familien in der DDR, die in einem Interview zumindest zu einem Teil
als Ausloser der familidren Flucht aus Ost- nach Westdeutschland benannt
werden:

»weil er doch als Betriebsleiter politisch sehr unter Druck gesetzt wurde [...] ist
dann éffentlich quasi von der Partei im Betrieb, ih, ldcherlich gemacht worden, so
guckt mal hier, der ldsst seinen Sohn konfirmieren!« (Angelika und ganz dhnlich
Yvonnes Erzihlung (iber ihre Eltern in Ostdeutschland)

Der Widerstand kann sich mithin von Politik auf Kirche ebenso wie umge-
kehrt richten, und grundsitzlich gleichermaflen zum Riickzug aus Politik wie
aus Kirche fithren - in unserem Sample allerdings ist gemaf3 der Auswahlkri-
terien die Regel, dass im Zweifelsfall der Bezug zur Kirche zumindest in Tei-
len in der Familie erhalten und an die InterviewpartnerInnen weitergegeben
wird.?

3 Wihrend Bildung, Kirche und Ehrenamtalso fiir die Interviewten als zentrale Bestand-
teile ihrer Familientradition erzahlt werden, ist die Bedeutung von Politik und politi-
scher Haltung in diesem Zusammenhang deutlich geringer. Gerade fiir den deutschen
Kontext kann dies auch mit der nationalsozialistischen Vergangenheit erklart werden,
die naheliegender Weise nicht als Bezugspunkt der Identifikation eingebracht wird.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Die beschriebenen Erzahlungen von Kirche als alltiglichem Bezugspunkt
und ihrem Verhiltnis zu Bildung und Politik pragen die Interviewteile, die
sich auf die Jahre bis etwa 1945 beziehen, und in der Regel als Charakteri-
sierung familiirer Traditionen und Ublichkeiten dienen. In diese Richtung
argumentiert auch der Kirchenhistoriker Owetschkin in seiner Studie zu kon-
fessionsverschiedenen Ehen: Die konfessionsbestimmte Identitit sei im Rah-
men traditional codierter Identititsstrukturen vor allem mit Traditionen, Ri-
ten und Gebriuchen verbunden gewesen, und die Konfessionszugehorigkeit
habe dabei vertraute Abliufe, Integration in die Umwelt und sinnstiftende
Handlungsorientierungen bedeutet (vgl. Owetschkin 2012: 207):

»In diesem Kontext implizierte die Konfessionszugehorigkeit das Selbstver-
standliche, Althergebrachte, Nicht-(mehr)-Hinterfragbare, das sich in ak-
kumulierten und repetitiven Erfahrungen und in alltaglichen Interaktionen
bewahrte und aktualisierte.« (Ebd.)

Das erinnerte >religios Andere<: das Judentum

Damit sticht aber auch ins Auge, dass religiése Pluralitit hier zunichst kei-
nen erzahlerischen Platz findet. Kirche gilt selbstverstindlich als — zumindest
institutionelles und moralisches — Kondensat von Religion, andere Optionen
werden nicht erwihnt. Dies gilt allerdings mit einer Ausnahme: Thematisiert
wird in einigen Familiengeschichten der Kontakt zu jitdischen Bekannten,
etwa hier von Manfred:

»Und ich hab’ dann viel spiter erfahren, dass mein GrofSvater sich auch wihrend
der Nazizeit da fiir bestimmte Sachen ein-, fiir be-, fiir Juden eingesetzt hat und
solche Sachen [...] das haben wir aber erst spiter erfahren, aber wir hatten auch
jiidische Bekannte, von daher war mir Judentum, dh, sehr FRUH auch schon zu-
mindest 'n guter Begriff und auch so Grundziige der jiidischen Lehre und so was,
das hab’ ich-//mhm//hat mich dann sehr interessiert.« (Manfred)

Am Zitat lassen sich mehrere Aspekte verdeutlichen: Manfred selbst wurde
erst in den 1950er Jahren geboren, es ist daher eher unwahrscheinlich, dass
er selbst diese jiidischen Bekannten kennengelernt hat. In dieselbe Richtung
deutet der zweifache Hinweis, dass er zentrale Elemente dieser Geschichte
selbst erst spit erfahren hat. Es erscheint damit plausibel, dass die jiidischen

In jedem Fall pragen aber auch keine Erzahlungen von politischem Widerstand (wohl
aber von kirchlicher Opposition, so bei Renate und Heidrun) die Interviews.

14,02.2026, 181919,

95


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Religdse Pluralitaten

Bekannten eben Bekannte der Familie, in diesem Fall seiner Grofseltern wa-
ren, und das »wir«, das hierbei seine Bezugsgrofie ist, sich vielmehr auf diesen
Teil seiner Familie bezieht, aber nicht so sehr konkret auf ihn.* Nichtsdesto-
trotz sind die jiidischen Bekannten relevant fir seine Erzihlung, denn sie
aktivieren hier einen ersten Diskurs iber religiose Vielfalt, der Assoziatio-
nen eines toleranten Interesses ganz in Abgrenzung zum politischen Umfeld
der Zeit aufruft. Das Judentum wird Manfred durch die in der Familie tra-
dierte Beziehung »ein guter Begriff « und weckt sein Interesse an der »jiidischen
Lehre«. Diese Ausfithrungen leiten iiber in die Erzihlung des eigenen Inter-
esses an anderen Religionen, und stellen dieses Interesse in eine familiar ge-
pflegte Tradition interreligioser Offenheit. Es ist bezeichnend, dass mit dem
Bezug zu judischen Bekannten der Familie, die von den InterviewpartnerIn-
nen selbst nicht kennengelernt wurden,’ ein biografisch recht fernliegender
Einstieg in die Erzdhlung der Erfahrung religiéser Vielfalt gewihlt wird. Wie
auch das folgende Kapitel nahelegt, ist zu vermuten, dass dieser vermittel-
te Bezug fiir den groiten Teil der dlteren GesprichspartnerInnen fiir lingere
Zeit den einzigen Bezug zu anderen Religionen darstellt, und daher mit Blick
auf die Erzihlungen der Erfahrung religioser Pluralitit den naheliegendsten
Anschlussdiskurs markiert.

4.1.2  Bikonfessionalitat als religiose Pluralitat: Die Nachkriegszeit

»entweder evangelisch oder katholisch,
aber gar nix zu sein, das gab’s nich« (Hei-
drun)

»ich bin nur Tiirke, ich dachte, dass mir
irgendwas fehlt, damals, ne?« (Emine)

Religiose Homogenitat - und eine gewisse Bedeutungslosigkeit

Religiése Homogenitit als Grundton prigt auch die Erzdhlungen iber die
deutsche Nachkriegsgesellschaft der spiten 1940er und soer Jahre. Dies zeigt
sich etwa in vielen Ausdriicken rund um die eigene christliche Sozialisation,
die sich mit dem Narrativ eines >Standardverlaufes« religiéser Sozialisation

4 Ahnliches gilt fiir die Erzahlung Renates, die zu Kriegsende geboren wurde, aber auf
zahlreiche Besuche der Mutter bei halbjiidischen Mitgliedern ihrer Kirchengemeinde
verweist.

5 Eine Ausnahme ist die dlteste Befragte, die zudem in Lateinamerika und auch verschie-
denen europaischen Lindern mit viel direktem Kontakt zu Juden aufgewachsen ist.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

verkniipfen. So erklirt Heidrun, eine der Interviewpartnerinnen, sie sei »so
normal, Gh, christlich sozialisiert [worden], mit Konfirmandenunterricht, Konfirmati-
on und so« und erliutert weiter:

»natiirlich wollt ich gerne Konfirmation feiern und schines Kleid anzie-
hen/fja/lund, und mich irgendwie wichtich fiihlen, so war das ja so, so//ja//das,
was war irgendwas, das wurde iiberhaupt nicht infrage gestellt. [..] ich bin
neunzehnhundertachtundfiinfzig konfirmiert worden, da hat kein Mensch zu
sagen gewacht, das will ich nich, oder das mal zu hinterfragen.//ja//Es war auch
so was wie, ich glaub so wie dann die Jugendweihe, also irgend 'n mit erwachsen-,
man kricht die ersten Schuhe mit kleinem Absatz und Seidenstriimpfe und was
dann-, das is ja auch so'n Ritual, ne, so.//mhm, mhm//Danach kommt man in die
Tanzstunde, das war'n alles so Dinge, die war'n einfach so.« (Heidrun)

Es wird deutlich, dass religiose Zugehorigkeit in diesen Normverldufen kein
Gegenstand von Wahl ist, sondern die institutionelle Einbindung eine Selbst-
verstandlichkeit ist. Wie auch schon im Rahmen der Kriegs- und Vorkriegs-
erzihlungen wird hier nicht individuelle Religiositit thematisiert, sondern
vielmehr die institutionelle Prigung auf individueller sowie gesellschaftlicher
Ebene. Dies findet seine Entsprechung in dem hohen Anteil an Kirchenmit-
gliedern: 1950 waren rund 96 Prozent der Westdeutschen Mitglied in einer
christlichen Kirche, die institutionelle Zugehérigkeit also die absolute Regel
(vgl. Gabriel 2009: 99).

Dazu passt auch, dass bei diesem als Norm erzihlten Durchgang durch
die institutionellen Verliufe bei den Befragten nicht gleichermafen religiose
Erziehung, Praxis oder Uberzeugung thematisiert werden, im Gegenteil:
Kirchenzugehdrigkeit, Konfirmation und der Gottesdienstbesuch an Weih-
nachten sind zwar Teil der Erzihlungen des Familienlebens, kaum aber
weitergehende religiose Praxis: Das abendliche Gebet, das Angelika als Kind
als vertraute Routine empfindet, fillt in ihrer frithen Jugend und kurz nach
der Ubersiedelung nach Nordrhein-Westfalen anderen Priorititen in der
Lebensfithrung zum Opfer, in Heidruns Familie lisst sich wegen der spi-
ten Sonntagsfrithstiicke kein wochentlicher Gottesdienstbesuch realisieren
(ahnlich auch bei Andrea).

Ahnlich gelagert ist dies auch bei den muslimischen Interviewten. Die
drei interviewten MuslimInnen, die iiberhaupt vor den 1970er Jahren geboren
wurden, erzihlen recht iibereinstimmend, dass Religion in ihrer Sozialisati-
on keine grofle Bedeutung hatte. Wohl sei die Tiirkei, in der zumindest zwei
der drei ihre Kindheit und Jugend verbrachten, selbstverstindlich ein mus-

14,02.2026, 181919,

97


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Religdse Pluralitaten

limisches Land gewesen, und sie selbst MuslimInnen, doch eine verstirkte
Hinwendung zur Religion sei erst im Erwachsenenalter nach der Migration
nach Deutschland erfolgt:

»Wir haben ja als Glauben, ih, den Islam. Also diese ganze- fast die ganze Tiirkei,
man sagt bei uns neunundneunzig Prozent [..]. Ah, also GANZ religidsisch bin ich
nich erzogen wurden, ganz nicht, also— wir kannten auch Moschee und wir konn-
ten auch, dhm, beten und so weiter, aber — so wie ich jetzt bin, war ich in meine
Jugendzeit nicht.« (Hasan, vgl. auch Yusuf)

Sogar Emine, deren Grofdvater Hodscha war, erzihlt, dass sie »so religids in
dem SINNE, in dem heutigen Sinne, [...] nicht erzogen worden« sei. Vielmehr hitten
Schulbesuch und Bildung immer die oberste Prioritit gehabt, sodass sie etwa
an Schultagen nicht habe fasten diirfen, damit ihr Lernen nicht beeintrich-
tigt werde: »Mein Opa und Vater sagten, ne also, Schule ist Deine Arbeit, arbeiten
ist ja beten«. Sowohl bei den muslimischen als auch den christlichen Befrag-
ten fillt weiterhin auf, dass hier insgesamt die religidse Praxis thematisiert
wird, um die Intensitit der familidren und individuellen Religiositit auszu-
fithren. Glaubensfragen werden hier aulen vor gelassen. Es erscheint nicht
abwegig, dass sich diese angesichts eines institutionell geprigten christlichen
bzw. muslimischen Umfeldes noch weniger zwingend stellten als die Frage
der Teilhabe an ebensolchen institutionellen Angeboten.

Bikonfessionalitat als Angebot sozialer Identitatsmarkierung
Die Erzihlung einer selbstverstindlich religiésen Umgebung und Prigung
fihrt einen Erzidhlstrang aus dem vorangegangenen Kapitel zur Vorkriegs-
und Kriegszeit fort. Zumindest fiir Deutschland kommt nun aber ein neu-
es Diskurselement hinzu, nimlich jenes der konfessionellen Spaltung: Ist die
Kirche zwar selbstverstindlich die beherrschende religiése Institution, macht
es doch dann einen grofien Unterschied, ob man sich dem evangelischen oder
dem katholischen Lager zuordnet — zwar nicht mit Blick auf inhaltliche Un-
terschiede, aber eben in Bezug auf die Abgrenzung zur jeweils anderen Frak-
tion.

Heidruns Zitat zu Kapitelbeginn macht deutlich: »Nichts zu sein« ist un-
moglich, und sofern man setwasc« ist, heifst das, entweder evangelisch oder

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

katholisch zu sein.® Dies bestitigen die bereits angefithrten hohen Kirchen-
mitgliedschaftszahlen (vgl. Gabriel 2009: 99). Griinde dafiir kénnen in der
Bedeutung der Kirchen als besondere moralische und kulturelle Instanz im
Nachgang des Nationalsozialismus gesehen werden, aber auch in ihrer da-
maligen Position als religiose Monopolisten (vgl. ebd.). In der Konsequenz
wurden sie auch fiir breitere Bereiche des gesellschaftlichen Lebens relevant,
etwa fiir die Entwicklung eines Sozialstaates (vgl. ebd.). In jedem Fall decken
sich diese Zahlen mit der Wahrnehmung der Befragten, dass die Mitglied-
schaft in einer der beiden grofen christlichen Kirchen eine nicht-hinterfrag-
bare Selbstverstindlichkeit gewesen sein muss.

Erstaunlich hiufig werden nun von den Interviewten in diesem Zusam-
menhang bikonfessionelle Ehen thematisiert, die in ihren jeweiligen Familien
tiberdurchschnittlich hiufig vorzukommen scheinen, und ihnen als Beson-
derheit gelten. Ein Blick in die Statistiken zeigt, dass in den 1950er Jahren
etwa 40 Prozent der Ehen zwischen evangelischen PartnerInnen geschlossen
wurden, wihrend Ehen zwischen zwei katholischen PartnerInnen zu Beginn
der soer bei etwa 35 Prozent aller standesamtlichen Eheschlieffungen lagen.
Etwa 20 Prozent der geschlossenen Ehen zu diesem Zeitpunkt waren evange-
lisch-katholisch gemischt, etwa 5 Prozent waren EheschlieRungen »sonstiger
Paare«, das heifdt etwa mit einem oder zwei konfessionslosen PartnerInnen
(vgl. Logemann 2001: 29). Mithin waren zu Beginn der betreffenden Dekade
etwa ein Viertel der geschlossenen Ehen nicht konfessionshomogam - eine
deutliche Minderheit, aber gleichwohl keine absolute Ausnahme. In der 6f-
fentlichen Wahrnehmung hingegen war die Konfessionszugehdrigkeit und in
der Folge auch die konfessionshomogame Ehe ein entscheidender Faktor fiir
die Akzeptanz in einem Milieu. So erzihlt Heidrun:

»Aber es war dann auch spdter eher so'n BLOCKDENKEN, wir sind evangelisch
und, dh, so’n bisschen auch so’n, so auf Katholiken herabschauen//mhm//. Ich hatte
dann auch, ahm, mein erster Mann war auch katholisch und das wurd auch nich so
ganz gerne gesehen, also es war so-, aber das, wie das zu begriinden war! Es wurde
irgendwas behauptet, was bei denen anders wir, warum die diimmer sind oder was
nich richtich verstehen, unaufgeklirt oder so was, aber richtich, ih- also- eher wie
so'n Lagerdenken wiird ich sagen« (Heidrun, vgl. dhnlich Birgit, in Variation
Manfred).

6 Ganz dhnlich Lorena iiber die Zeit kurz nach ihrer Migration nach Deutschland: » Weil,
Gdh, als wir in [siiddeutsche GrofSstadt] waren, warn kaum Ausldnder//hmm//. Und entweder
war man katholisch oder war man evangelisch, oder war man nix, ne.«

14,02.2026, 181919,

99


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Religdse Pluralitaten

Diese offenbar verbreiteten konfessionsbezogenen Abgrenzungsdiskurse ent-
sprechen der damaligen Kommunikationspolitik der Kirchen, die bis in die
1960er Jahre noch auf den Begriff der »Mischehen« zuriickgreifen, bevor ab
den 1970ern mit der »konfessionsverschiedenen Ehe« eine offizielle Bezeich-
nung gewdhlt wird (vgl. Owetschkin 2013:162), die weniger diffamierend kon-
notiert ist, immer noch aber das Trennende in den Vordergrund stellt. Die
konfessionelle Zugehorigkeit wird damit zur Identititsfrage, die sich nicht
nur an der Unterteilung des Schulhofes oder dem Besuch des einen oder
anderen Religionsunterrichtes bemisst, sondern tief in das Selbstverstind-
nis und Selbstwertgefithl des Einzelnen reicht. Auf diese »abgrenzende und
strukturierende« (Owetschkin 2012: 213) Funktion der konfessionellen Iden-
titit verweist Owetschkin auch mit Blick auf die Entscheidung fiir konfessio-
nelle Taufen in konfessionsheterogamen Ehen:

»Nicht so sehr die Konfessionalitit als eine zu tradierende, spezifische, ei-
genstiandige Form der religiésen Praxis mit mannigfaltigen Implikationen,
sondern die Konfessionszuordnung als Merkmal der Zugehdrigkeit zu einer
sozialen Gruppe konnte somit [...] maRgeblich sein« (Owetschkin 2010: 72).

Im Zentrum der Tradierung von Konfessionszugehorigkeit stehe dann nicht
das spezifisch Konfessionelle etwa in Form von Frommigkeitspraxen, son-
dern die Reproduktion von sozialen Strukturen und Vergemeinschaftungen
(vgl. ebd.). Dazu passt auch, dass die Unterscheidung primir iiber abwer-
tende Abgrenzungsmechanismen erfolgt, die von den Befragten, die in ihren
familidren Konstellationen hiufig von solcher Ablehnung betroffen sind, als
belastend erfahren werden: »Es war wohl fiir die Schwiegermutter 'n Thema, die hat
uns dann nicht besucht, weil sich wohl fiir das Seelenheil ihres Sohnes verantwortlich
fiihlte«, erzahlt Heidrun.”

Die Unterscheidung von Protestantismus und Katholizismus wird damit
gewissermafien auch zur ersten groflen, das eigene Leben beriithrenden Er-
fahrung von religiéser Pluralitit in Deutschland. Dieser Erfahrung in der Fa-
milie kann dabei ein besonderer Stellenwert zugeschrieben werden: Hier wird

7 Die Betonung von Unterschieden pragt, so legt die Erzahlung Heidruns nahe, auch die
im Religionsunterricht stattfindende Auseinandersetzung mit dem Judentum — hier
sei nicht das betont worden, was das Christentum vom Judentum geerbt habe, son-
dern eher die Differenzen herausgestellt worden: »die sind werkgerecht, und wir sind, dh,
haben’s mit der Gnade oder so«.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

religiose Pluralitit besonders intensiv miterlebt, zudem ist gerade die Fami-
lie zentraler Ort fiir die intergenerationelle Weitergabe von Religion und glei-
chermafien Haltungen zu religidser Vielfalt. So verweisen die Erziehungswis-
senschaftlerlnnen Kraul und Radicke auf einen auch fiir Religion geltenden
spezifischen Familienhabitus, in dem gerade dem alltiglichen Vorleben ein
besonderer Stellenwert zugeschrieben wird:

»Auch die religiésen Einstellungen, die in einer Familie vermittelt werden,
sind keineswegs nur in Kriterien wie Gebet und Gottesdienst und/oder ar-
tikulierten Glaubensiberzeugungen zu finden, sondern vorrangig auf der
Ebene impliziten inkorporierten Wissens.« (Kraul/Radicke 2012: 141)8

Mithin liegt die Vermutung nahe, dass diese Erfahrung von innerfamiliirer
religioser Pluralitit — »ich bin zwischen den Konfessionen grof$ geworden« (Birgit)
- und deren Ablehnung durch breitere gesellschaftliche Diskurse die Reflexi-
on von und bewusste Auseinandersetzung mit religioser Verschiedenheit und
Vielfalt mit angeregt haben mag.’

Die Nicht-Thematisierung anderer Religionen

Religionen jenseits der christlichen Traditionen werden weiterhin kaum oder
nur moderat zunehmend wahrgenommen und sie scheinen im Vergleich zur
innerchristlichen Bandbreite wenig einflussreich fiir die eigene Verortung zu
sein. So erzahlt die Interviewpartnerin Renate, dass ihre Familie bereits frith

8 Vgl. aufRerdem Owetschkin 2012 und 2010, der die Bedeutung innerfamiliirer Inter-
aktionsprozesse fiir die Weitergabe auch religioser und religionsbezogener Normen,
Verhaltensweisen, Deutungen und Einstellungen herausarbeitet. Diese sind potenzi-
ell ambivalent, der religiose Dissens in einer konfessionsheterogamen Familie kénne
zwar zu einer Sensibilisierung fiir religiose Fragen fiithren, aber auch zum Ausklam-
mern ebensolcher Themen aus der familidren Kommunikation, um Konflikte zu ver-
meiden (vgl. Owetschkin 2010: 82). Eine weitere mogliche Folge sei die »Relativierung
der konfessionellen Unterschiede, die eine Kommunikation tiber sie [...] redundant er-
scheinen lief« (ebd.).

9 Dabei muss noch einmal daran erinnert werden, dass die Grundlage solcher Thesen in
den Erzdhlungen selbst liegt. Sie begriinden sich also nicht in der Vorstellung, fakti-
sche Entwicklungen nachvollziehen zu kdnnen, wohl aberin der Analyse der vorliegen-
den Erzdhlstrukturen, die etwa das eigene interreligiose Interesse oder Engagementin
einer Erzahlung jeweils mit einer gewissen Vorgeschichte versehen, indem sie es etwa
als Teil einer familidren Tradition, historischen Genese oder individuellen Entwicklung
erzihlen bzw. deuten. Vgl. zu den Konsequenzen familidrer Bikonfessionalitat fiir die
Identitatsentwicklung auch Owetschkin 2012: 215ff.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Religdse Pluralitaten

einen Teil ihres Hauses an ein muslimisches Ehepaar vermietet hat, dies aber
bei ihr »iiberhaupt nichts ausgelist« habe: »Joa, das waren eben Tiirken, ne. War'n
Muslime.//hmm//Aber Muslime, was das ist und so, ih, da hab’ ich mich nicht wirklich
mit beschiftigt.« Fir die explizite Wahrnehmung religioser Vielfalt erscheint
dies mithin noch nicht als ein zentraler Bezugspunkt. Jenseits der themati-
sierten Bikonfessionalitit und der familienerinnerten Beziehung zum Juden-
tum gibt es anscheinend keine prisenten gesellschaftlichen Diskurse zu an-
deren Religionen - ein Umstand, der, wie in den nichsten Kapiteln deutlich
wird, sich nur erstaunlich trige wandeln wird."

Dies wird auch nicht davon beeinflusst, dass in den Nachkriegsjahren ver-
starkt innerdeutsche Migrationserfahrungen die Erzihlungen prigen. Dies
hingt in Deutschland naheliegenderweise mit den Nachwehen des Krieges
sowie der Teilung Deutschlands zusammen. Ortswechsel begriinden sich da-
bei im Familienzusammenzug, wenn Viter im Krieg fielen oder in Kriegs-
gefangenschaft gerieten oder im Verlust des Hauses durch Bombenangriffe.
Auch eine Flucht aus der DDR nach Westdeutschland ist in den Erzdhlun-
gen des Samples enthalten. Doch auch die muslimischen Interviewten erwei-
sen sich zumindest teilweise noch vor ihrer Migration nach Deutschland als
mobil, etwa ein in Palistina geborener Interviewpartner, dessen Eltern und
Grofeltern aufgrund des Palistinakriegs nach Jordanien auswandern. Die-
se Mobilititen stehen zu diesem Zeitpunkt der Erzihlungen noch nicht im
Mittelpunkt, bereiten aber gewissermafen die Aufnahme eines Erzihlfadens
vor, der die kommenden Dekaden und damit das kommende Kapitel prigen
wird.

10  Wie dies in anderen gesellschaftlichen Zusammenhingen aussehen kann, zeigt das
Beispiel von Emine, die ihre gewissermaflen monochrome tiirkische Identitit im Kon-
text ihres tirkischen Herkunftsortes als defizitir empfindet im Vergleich mit ihren
Klassenkameradlnnen, die kleineren ethnischen Gruppen entstammen: »also in unse-
rer Klasse konnten die, dh, mehrere, Gh, Mitschiiler, Mitschiilerinnen zweite Sprache — lasisch,
kurdisch und, und, und- ich konnte nichts leider und ich hatte immer so ein schlechtes Gefiihl
[...] sie sagten, ne, also, ich bin Kurde und Tiirke und ich bin Lase und Tiirke und ich bin nur
Tiirke//[lacht]//, ich dachte, dass mir irgendwas fehlt, damals, ne?« Auch dieses Gefiihl des
Defizitiren bezieht sich allerdings vornehmlich auf das fehlende Verankertsein in ver-
schiedenen Kulturen, nicht aber Religionen.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

4.1.3 Abenteuer Auslander: Von >Gastarbeitern< und Globetrottern in
den 1960er und 70er Jahren

»behandelt worden, als ob wir Giste wiren
[..1Ah, so liebevoll und so freundlich.« (Ha-
san)

»da war sie dann inzwischen aus der Kirche
ausgetreten und surfte so im Esoterikraum
rum und ich war zur katholischen Kirche
konvertiert, also [...], total irre!« (Angelika)

Die >Gastarbeiter«: ein vor allem dkonomisch kodiertes Narrativ

Mit den 60er und 70er Jahren des 20. Jahrhunderts setzen Umbriiche und die
zugehorigen gesellschaftlichen Selbstverstindigungen ein, die fir die Erfah-
rung religioser Pluralitit in Deutschland und interreligiésen Dialog im Spezi-
ellen von besonderer Bedeutung sind. Vielfach wurden gerade die 6oer Jahre
in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung sogar als ein »tiefgehende[r]
Einschnitt in der Religions- und Kirchengeschichte Westdeutschlands« ge-
deutet, den die AkteurInnen als »epochale Wende, als gefihrliche Bedrohung
und Herausforderung« (Pollack 2016: 9) wahrgenommen hitten. Dieses schar-
fe Verstindnis weicht allerdings zunehmend einer Perspektive, die auch die
spiten soer und frithen 70er Jahre mit in die Deutung einbezieht, und diesen
Abschnitt insgesamt vermehrt als Zisur, Ubergang, oder Umbruch einordnet
(vgl. ebd.: 10ff, auch Jihnichen 2016: 350)." Dies entspricht auch eher den Er-
zihlungen, die das Datenmaterial fiir die vorliegende Untersuchung bilden,
und denen verschiedene Hinweise auf die Wahrnehmung eines eher sukzes-
siven Wandels der religiosen Landschaft in Deutschland entnommen werden
kénnen.

Hier ist zuallererst die zunehmende arbeits- und bildungsbezogene
Mobilitit von und nach Deutschland zu nennen. Ganz zentral betrifft das
starke Anstiege in den Zahlen der Arbeitsmigrantlnnen, die u.a. aufgrund
des Anwerbeabkommens der BRD ab Mitte der soer Jahre, vor allem dann
aber mit den 60er Jahren nach Deutschland kommen. Dies ist mit mehreren
historischen Entwicklungen verkniipft: Ab Mitte der 1950er Jahre schliefit die

11 Vgl. Pollack 2016 auch fiir eine ausfiihrliche Darstellung der verschiedenen For-
schungsstrange und -positionen sowie der sozialen und kulturellen Ursachen dieses
Wandels und seiner Tragerinnen.

14,02.2026, 181919,

103


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Religdse Pluralitaten

BRD Anwerbevertrige mit mehreren europdischen und nordafrikanischen
Lindern — zunichst Italien, dann Spanien und Griechenland, spiter Tiirkei,
Marokko, Portugal, Tunesien und Jugoslawien; und spitestens nach dem
Bau der Berliner Mauer 1961 werden tatsichlich auslindische Arbeitskrifte
in grofler Zahl angeworben. Diese sollten vor allem in Industrie, Massen-
fertigung und Bergbau arbeiten, ihr Qualifikationsgrad war vergleichsweise
niedrig, und mit ihnen sollte nur ein temporir begrenzter Bedarf tiberbriickt
werden (vgl. Seifert 2012). 1973 schlieflich erfolgte ein Anwerbestopp, 1975
wurde das Kindergeld fiir im Ausland lebende Kinder heruntergesetzt; beides
stellte MigrantInnen vor die Entscheidung, entweder zuriickzukehren, oder
langerfristig in Deutschland zu bleiben und die Familie nachzuholen.

Diese Entwicklungen schlagen sich in entsprechenden Diskursen um die
sogenannten Gastarbeiter, temporire oder langfristige Aufenthalte, und das
Verhaltnis zwischen autochthonen und allochthonen Bevodlkerungsgruppen
in Deutschland nieder. Aus einer tiirkischen Perspektive berichtet Hasan:

»Da war, war ja damals weil diese, diese Drang [...] nach Deutschland zu kommen
als//mhm//Gastarbeiter. Und mein Vater wollte auch das. Und er is im Jahre neun-
zehnhundertfiinfundsechzig, als ich noch, bevor ich noch Gymnasium angefangen
habe [..] ist der nach Osterreich gekommen. [...] in der Zeit hab ich mein, mein
Gymnasium dann abgeschlossen, hat mein Vater immer gesagt, so, wenn du mit
dem- mit der Schule fertig bist, dann werd ich dich auch nach Europa nehmen, also
nach Deutschland.« (Hasan)

Wihrend die Viter von Hasan und anderen Befragten zunichst nach Deutsch-
land kommen, um einer armen Region zu entfliehen, Geld zu verdienen, und
zumindest den Plan hegen, bald ins Heimatland zuriickzukehren, dndert sich
dies rasch: Hasan soll erst die Schule abschlieflen, um dann in Deutschland
ein Ingenieursstudium anzuschlieflen (und so geschieht es dann Anfang der
70er auch), ein zweiter muslimischer Befragter wird zur gleichen Zeit von
seiner Familie ebenfalls nach dem Abitur nach Deutschland geschickt, um
dort Medizin zu studieren, und auch der Vater des dritten muslimischen In-
terviewpartners beschlief8t Ende der 1970er Jahre, die zunichst in der Tiir-
kei verbliebene Familie nach Deutschland zu holen, wo sein Sohn dann eine
Ausbildung zum Hotelbetriebswirt abschlieRt. Aus der Arbeitsmigration wird
in diesem Fall schnell eine bildungsorientierte Migration der zweiten, zum
Teil aber auch ersten Generation muslimischer, meist ménnlicher Migranten
bzw. deren Sohnen. Es erscheint nicht abwegig, dass die betreffenden Per-
sonen auch iiberdurchschnittlich hiufig zu offiziellen Reprisentanten ihrer

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Moscheegemeinde werden und in der Folge zu Veranstaltungen des interreli-
giosen Dialogs entsandt werden."” Insgesamt zeigt sich allerdings, dass die-
ser Bildungsaufstieg kein Element der breiteren bundesdeutschen Diskurse
iiber die Arbeitsmigration ist. In den Erzihlungen der christlichen Befragten
wird er zumindest nicht aufgegriffen. Die medialen Diskurse um diese Ent-
wicklungen waren neben dem Bild des ungelernten >Gastarbeiters< vor allem
auch von 6konomischen Erwigungen geprigt: Sowohl die BRD als auch die
ArbeitsmigrantInnen sollten von der Vereinbarung profitieren (vgl. WSI Re-
port 2014: 3). Armando Rodrigues de Sa, der millionste Arbeitsmigrant, der
Deutschland erreichte, wurde unter hohem medialem Echo begriifit und fei-
erlich beschenkt, ein paar Jahre spiter wurde mit Ismail Bahadir der milli-
onste Arbeitsmigrant aus Siidosteuropa mit ebenso groRem Medienecho be-
grufit.

Die Interviewten, die im Zuge der Arbeitsmigration aus muslimisch ge-
pragten Lindern in die BRD migrieren, erzihlen auch von ihrer Aufnahme
in Deutschland sowie den frithen dort gekniipften Kontakten. Hierbei fillt
auf, dass auch in ein und derselben Erzihlung zwei gegensitzlich erschei-
nende Diskursstringe aufgegriffen werden: Einerseits finden sich Elemen-
te jenes Diskurses, wonach auf politischer Ebene von keiner beteiligten Sei-
te eine Integration erwiinscht worden sei, die ArbeitsmigrantInnen vielmehr
— von der deutschen wie der tiirkischen Regierung — als pure Arbeits- oder
Devisen-Werkzeuge, nicht aber als Menschen mit Bediirfnissen wahrgenom-
men worden seien (so etwa bei Hasan, der auch Max Frischs berithmt ge-
wordenen Satz »Man hat Arbeitskrifte gerufen, und es kommen Menschen«
zitiert). Dies wird nur in Teilen kritisiert, sondern geht auch einher mit der
eigenen Sichtweise, vor allem schnell Geld verdienen und dann in die Heimat
zuriickkehren zu wollen. Eine andere Erzihlung aber ist jene von der grofen
Offenheit und Gastfreundlichkeit Deutschlands und der Deutschen, aufgrund
derer fiir alles gesorgt worden sei:

»Und deswegen, ih, wir sind also, dh, wiird sagen, dh, ganz, ih, anders behandelt
worden, als ob wir Gdste wdren [...], auch von den Dozenten, auch von den, von
denen Kommilitonen und alles, dh, also GANZ ANDERS behandelt worden//ja//!
Ah, so liebevoll und so freundlich und so hilfs-, ih, bereit und alles. Man kann also
mit den heutigen, dh, Verhiltnisse nicht mehr vergleichen« (Hasan).

12 Vgl. auch die Erkenntnisse der Dialogos-Studie zum Bildungsstand der Teilnehmen-
den in interreligiosen Dialogveranstaltungen (Klinkhammer et al. 2011: 54).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Religdse Pluralitaten

Dies betrifft, so fithrt vor allem Yusuf aus, auch die Freiheit, mit der im
Deutschland der 1960er und 70er Jahre diskutiert werden kann — so sei
damals mit Blick auf religiése Ansichten »alles offener gewesen«, wihrend man
»mit der Zeit eine Schere im Kopf [auflgezwungen« bekommen habe, das heif3t,
nicht mehr so frei itber religisse Uberzeugungen und politische Ansichten
habe sprechen konnen. Fiir die frithen Jahre, die hier im Fokus stehen,
ist jedoch auch zu beachten: Wihrend Yusuf, Hasan und Adem erzihlen,
wie ihre Religiositit sich eigentlich erst in Deutschland im Laufe der Jahre
deutlich intensiviert hat — sei es als Riickgriff auf vertraute Riten oder die
Anbindung an Gemeinschaften der Herkunftslinder - gilt gleichermafien,
dass ithnen zum Zeitpunkt ihrer Migration Religiositit nicht als gesellschaft-
lich relevantes und diskursiv verhandeltes Thema in Deutschland erscheint.
Der Austausch, der rund um religiése Beziige iiberhaupt passiert, erfolgt
demgemaif} zu diesem Zeitpunkt meist nur unter den MigrantInnen, fir die
Religiositit ein wichtiges Thema ist:

»Und auf diese Art und Weise kam ich ofter, ih, ins Gesprich mit [...] afrikanischen
Studenten, die Christen waren, waren auch miteinander GANZ offen gesprochen,
jeder hat, dh, seine Religion fiir richtich, dh, gehalten, jeder hat dariiber gespro-
chen, wie ist das bei uns, wie ist bei euch, warum ist das so. Und besonders natiirlich
von die, ah, diese afrikanische Linder, die auch mit dem Islam Beriihrung waren,
die waren leichter als, sagen mal deutsche Studenten//mhm//, die weder [lacht]
weder vom Christentum noch vom Islam//ja [lacht]//viel haben, das ist das Pro-
blem. [...] auch die Leute aus Asien interessanterweise, waren auch einige, ih, ih,
Kommilitonen, dh, aus, aus Korea, die Christen waren, die waren viel, viel weiter
in der Religion.« (Yusuf)

Dieser Austausch primir mit anderen Migrantlnnen mag auch an einer
gewissen Segregation der Migrantlnnen in verschiedenen organisatori-
schen Kontexten insgesamt liegen — so berichtet etwa Hasan, dass der Asta
gesonderte Gelder fir auslindische Studierende bereitstellt, die mangels
anderer Ideen immer fiir gemeinsame Essen und Feiern verwendet werden.
Nichtsdestotrotz passt die Beobachtung Yusufs, dass deutsche Studieren-
de tendenziell weniger Beziige zum Islam, aber auch zum Christentum
haben, in das bisher Ausgefiihrte zur Bedeutung von biografischer Ausein-
andersetzung mit Religion im Nachkriegsdeutschland. Erste Anfragen fiir
religionsbezogenen Austausch von deutscher Seite erfolgen dann eher spiter,
und zwar gezielt von Seiten der Kirchen oder lokaler Pfarrer.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Das >Migrationsproblemc ist immer noch religionsbefreit

Der erste Aspekt — wie und wo erfolgen itberhaupt Kontakte zwischen Mus-
limInnen und ChristInnen? — lasst sich auch aus der anderen Perspektive in
den Blick nehmen: Was berichten die christlichen Befragten iiber ihre ers-
ten Kontakte mit MuslimInnen? Hier fillt auf, wie entscheidend das Alter der
Befragten ist: Wihrend die Alteren unter ihnen, die in den 1970ern bereits
die weiterfithrende Schule (und damit im Falle der Befragten in aller Regel
das Gymnasium) besuchen, keinen alltiglichen Kontakt zu MuslimInnen ha-
ben®, ist dieser fiir diejenigen, die ab den 70ern den Kindergarten oder die
Grundschule besuchen, alltiglich:*

»inner Grundschule, da hatte ich schon tiirkische FREUNDINNEN und die kamen
auch zu uns nach Hause und haben mir tiirkische Worter beigebracht und... so
zum Beispiel, ne, wenn'’s jetzt auch darum geht und das war fiir mich immer so
selbstverstindlich, auch was dhm... auch Religion anbetrifft, also ich hab da nie so-
so Fremdheitsgefiihle gehabt oder Fremdheitserfahrungen gehabt..« (Andrea)

Es wird damit deutlich, dass mit dem Ubergang auf die weiterfithrende Schu-
le ein Einschnitt erfolgt, der in diesen Dekaden als Marker fiir die weitgehen-
de Segregation von muslimischen MigrantInnen im Alltag eingestuft werden
kann. Die christlichen Befragten haben in aller Regel eine bildungsaffine Bio-
grafie, das Gymnasium oder eine Waldorf-Schule besucht, und in diesen Kon-
texten keinen Kontakt zu MuslimInnen. In den Fillen, in denen bereits die
Kinder der Befragten in diesen Jahren einen Kindergarten oder die Grund-
schule besuchen, zeigt sich aber, dass dies auch fiir die Eltern aber nicht
zwingend als nachhaltige Kontakterfahrung gelten muss:

»unsere Tochter war in einem evangelischen Kindergarten, da war auch 'n, 'n tiir-
kisches Kind, aber das hab ich nie als islamisch erlebt, das war, ich weif3 nicht, wie
hief3 er, Murat oder Mehmet oder so, der, der lief da so mit, das war iiberall, da
war Religion iiberhaupt kein Thema//mhm//. Dann sind die Kinder zu 'ner Wal-
dorfschule gegangen, da warn wa aber auch ziemlich unter uns, also es gab kein
Migrationsproblem.« (Heidrun)

13 Barbara: »Also wir hatten in der Oberstufe zwei spanische Mddchen. Aber erst in der Oberstu-
fe«.

14 Dies schwankt sicherlich auch regional. In diesem Fall beziehen sich beide Aussagen
auf das Ruhrgebiet.

14,02.2026, 181919,

107


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Religdse Pluralitaten

Das Zitat zeigt neben einer gewissen Insignifikanz interreligiéser Kontakte
aber auch, wie auslindische Kinder von den Befragten gewissermaflen ver-
bucht werden, welche Diskurse mithin die Deutung der zunehmenden Viel-
falt bestimmen: Mehmet oder Murat ist eben primdr Tiirke, nicht Muslim, er
wird nicht als »islamisch erlebt«. In eine dhnliche Richtung deuten auch an-
dere, vereinzelte Erzihlungen zu Begegnungen mit MuslimInnen im Alltag,
die auch dann, wenn ihr Muslimischsein fir die geschilderte Interaktion ent-
scheidend ist, ganz vorrangig als tiirkisch charakterisiert werden (so auch
Manfreds Erzihlung von einer Begegnung mit seinem Nachbarn). Der Be-
zugsdiskurs im angefithrten Zitat ist derjenige eines »Migrationsproblems«. Es
ist mithin noch nicht die Religion, die gesellschaftlich wahrgenommen wird
oder gar ein potenzielles Problem darstellt, sondern die Nationalitit oder
Ethnie, letztlich: der Status als MigrantIn. Die MigrantInnen, insbesonde-
re diejenigen aus der Tiirkei, werden, das wird an weiteren Stellen deutlich,
als traditional und riickstindig, eben als >noch« nicht modern und sikulari-
siert wahrgenommen. Entsprechend werden die Kinder aus der zweiten Ge-
neration als problembehaftet behandelt. Es entsteht dazu in den 1970er Jah-
ren eine »Auslinderpidagogike, die sich um die pidagogische Bearbeitung
des »Kulturkonflikts« der >Auslinderkinder< bemiiht, da davon ausgegangen
wird, dass die Sozialisation in »zwei Kulturen« zu Identititskonflikten fiihrt.
Der Bildungswissenschaftler Paul Mecheril beschreibt dies so:

»Vor dem Hintergrund des zumeist unexplizierten Kulturbegriffs der Kul-
turkonflikthypothese, [..] kann die Kulturkonflikt-Annahme als eine kultu-
ralisierende Pauschalisierung verstanden werden, die davon ausgeht, dafy
Belastungen von »Auslanderkindern« durch Riickgriff auf die kulturell-sym-
bolische Dimension erklart werden kénnen. Diese Pauschalisierung nimmt
etwa strukturelle Bedingungen, unter denen Migrantenjugendlichen Zu-
gange der Partizipation verschlossen bleiben, nicht in den Blick« (Mecheril
2001: 42).

Religion allgemein (und hier vor allem der Islam) wird dabei als ein Teil dieser
traditionalen Kultur verstanden, derer sich die westliche Gesellschaft im Rah-
men ihrer Modernisierung entledigt habe. Kultur wird danach und in dieser
Zeit (z.T. aber auch bis heute) im 6ffentlichen wie im wissenschaftlichen Dis-
kurs sowie von den Betroffenen selbst noch weitgehend als ein geschlossenes
System von essentiell-identitir eingeschriebenen Verhaltensweisen betrach-
tet, bei deren Aufweichung gerade im Jugendalter es zu identitiren Proble-
men kime.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Andere Religionen: zwischen Abenteuer und Esoterik

Interreligiose Kontakte oder ebensolcher Austausch finden abgesehen von
wenigen Begegnungen in Nachbarschaft oder Kindergarten gerade fir die l-
teren Befragten also meist erst deutlich spiter statt; und zum Teil erst mit der
gezielten Teilnahme an Formaten des interreligiésen Dialogs. Eine Ausnahme
in dieser Gruppe der Befragten, die in den 1960er oder 70er Jahren erwachsen
wurden, sind diejenigen, die als junge Erwachsene bereits gewissermafien in
die andere Richtung mobil waren, und daher nicht in ihrem alltiglichen Le-
bensumfeld, wohl aber auf Reisen in muslimische Linder punktuelle Begeg-
nungen mit MuslimInnen erfahren haben. Auch diese Erfahrungen kénnen
gewissermafien unter dem Stichpunkt der Arbeits- und Bildungsmobilitit
subsumiert werden, und erfolgen teilweise in Form von Schiileraustauschen
(im Falle Birgits nach Agypten) oder als die in den 70er Jahren nicht uniibli-
che Abenteuerreise als Rucksacktourist in unbekannte Linder in Afrika oder
Asien. Ein Interviewpartner berichtet:

»Ndmlich bin iiber Land gefahren, dh, in die Tiirkei, in den Iran und nach Af-
ghanistan//ach, wow//und war ungefihr drei Monate unterwegs//ja//. Ah, hatte
KEINEN SCHIMMER wo ich hinfahre. Ich wollte einfach weit weg [lacht], wie es
manchmal als junger Mensch so ist. [...]Jmachten damals viele junge Leute [...] ich
bin in sehr einfacher Weise gereist, ich hatte nicht viel Celd und//mhm//so mit'm
Rucksack und dann los. Und, Gh, ja, und, dh, hab’ da- dann natiirlich viele Men-
schen einfach vor Ort (kennengelernt dadurch), dass ich alleine gereist bin//mhm//,
dh, musst’ ich einfach, war ich einfach auch GEZWUNGEN vi-, mit vielen Leuten
Kontakt- und dadurch hab’ ich natiirlich auch, bin ich auch erstmalig so mit, mit
Muslimen iiberhaupt im, ins Gespriich gekommen [..] wo ich dann gesehn’ hab’,
dass da TAUSENDE von Menschen hin-, hinstrebten zu, zu, zum Gottesdienst und
s0.. Und ich war, dh, enorm beeindruckt! [..] Ah, ich hab mich geradezu gefiihls-
mifig liberwiltigt, aber einfach dass Menschen SO STARK Religion und Leben in-
tegrieren« (Manfred).

Diese Individualreisen, die in den 1970er und 8oer Jahren fiir junge Erwach-
sene vergleichsweise verbreitet waren, geben Gelegenheit zur Begegnung mit
verschiedenen Ausprigungen des Islams, aber kontextualisieren diese auf
spezielle Weise: Die >fremde Religion« ist hier Teil eines Abenteuers und wird
als besonders exotisch empfunden. Besondere Pilgerstitten werden besucht,
deren Eindriicklichkeit das Bild des Islams prigen, und deren intensive
Nutzung einen Reisenden wie Manfred faszinieren und iiberwiltigen kann.

14,02.2026, 181919,

109


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Religdse Pluralitaten

Mit Blick auf das Judentum lisst sich sagen, dass auf internationaler und
kirchlicher Ebene nun eine Auseinandersetzung begonnen hat: International
hat sich der Okumenische Rat der Kirchen Ende der 1960er Jahre von der
christlichen Judenmission abgewandt, das Vatikanum II hat 1965 anerkannt,
dass auch im Judentum Heilswahrheit liege™ und auch das Kirchenamt der
EKD hat dazu seit Mitte der 70er Jahre Arbeitspapiere produziert, in denen es
sich letztlich von der Judenmission abwendet.’® Gleichzeitig wurde die direk-
te Auseinandersetzung mit dem Judentum als Verséhnungsarbeit in Deutsch-
land vorangetrieben. So entstand die Gesellschaft fiir jiidisch-christliche Zu-
sammenarbeit bereits 1948 und hat bundesweit etwa 80 Ableger."” Die in 1961
entstehende Kirchentagsbewegung hat von Beginn an jidische VertreterIn-
nen zum Kirchentag und zum gemeinsamen Gebet eingeladen und ebenfalls
einen entsprechenden Arbeitskreis gebildet. Das Thema Judentum war inso-
fern im Umfeld der Kirchen seit den 1950er Jahren virulent, in der breiteren
gesellschaftlichen Offentlichkeit wird insbesondere der Holocaust in der in
den 60er Jahren beginnenden Auseinandersetzung mit der >Titergenerationc
im Zuge der Studentenbewegung thematisiert. Konkrete Begegnungen mit
judischen Traditionen scheinen damit aber kaum einherzugehen: Angelika
besucht mit ihrer Schulklasse in den 60er Jahren eine Synagoge, Barbara gibt
an, dass die >Wiederentdeckung« der Synagogen in ihrem ebenso westdeut-
schen Umfeld erst in den 8oer Jahren begann; insgesamt sind die Begegnun-
gen mithin sparlich.

Wihrend dezidiert religionsbezogene Begegnungen zwischen ChristIn-
nen und MuslimInnen im Deutschland der 1960er und 70er Jahre damit noch
nicht bedeutsam werden, dndert sich in dieser Zeit einiges im binnenchrist-
lichen Feld sowie mit Blick auf andere weltanschauliche Strémungen. Mach-
ten in der frithen Nachkriegszeit noch interkonfessionelle Differenzen die
hauptsichliche Demarkationslinie des religiésen Feldes aus, werden, wie das
Interviewmaterial nahelegt, nun andere Abgrenzungen relevant, allem vor-
an die Auseinandersetzung mit den Ideen der 68er-Bewegung, Existenzialis-

15 Vgl. fiir den ORK »Die Kirche und das jiidische Volk (Bristol Report 1967)« 2001 und fiir
die Katholische Kirche »Nostra Aetate«.

16 Erst 1991 wurde dies allerdings zur offiziellen Haltung der Evangelischen Kirche in
Deutschland, vgl. hierzu Kirchenamt der EKD 2002.

17 Vgl https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info (zuletzt abgeru-
fen am 30.09.2019).

14,02.2026, 181919,



https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

mus und Anthroposophie.”® Gleichzeitig schwindet die Bedeutung der kon-
fessionellen Unterschiede. Beides spiegelt sich auch in den Zahlen der nicht-
konfessionshomogamen Eheschliefungen: So steigt die Zahl der konfessi-
onsheterogenen, aber binnenchristlichen Ehen zu Beginn der 1960er Jahre
von etwa 20 Prozent auf 25 Prozent, wihrend zu Beginn der 70er Jahre dann
die »sonstigen« EheschliefRungen (also von Paaren mit mindestens einem/-r
nicht-christlichen oder nicht-religiésen PartnerIn) rapide von etwa acht Pro-
zent auf 20 Prozent zu Beginn der 8oer Jahre ansteigen (vgl. Logemann 2001:
29), was zu groflen Teilen mit einer Welle von Austritten aus den christlichen
Kirchen ab Ende der 60er Jahre erklirt werden kann (vgl. Eicken/Schmitz-
Veltin 2010: 579 und 584). Mit der Wiedervereinigung, die wiederum zu ei-
nem grofien Anstieg der Zahl der Konfessionslosen fiihrt, erhoht sich die Zahl
der EheschliefRungen »sonstiger Paare« schlieflich um einen weiteren groflen
Sprung auf etwa 45 Prozent (vgl. Logemann 2001: 29).”

Mit Blick auf die Interviews werden hier vor allem Erzihlungen von
der Emanzipation von bisherigen religiésen Ublichkeiten eingespielt, in-
dem sich gezielt und bewusst mit anderen Strémungen auseinandergesetzt
wird.*® Resultat dessen kann aber gleichermafRen eine verstirkte Hinwen-
dung zur Kirche (wie bei Angelika) oder aber Abkehr von ihr und/oder die
Integration anderer Uberzeugungen sein (etwa Kirchenaustritte im Zuge

18  Mit in dieses Biindel, hier aber nicht von zentraler Bedeutung, gehort auch die Aus-
einandersetzung mit der Schuld der Eltern in der Zeit des Nationalsozialismus, wie sie
etwa Angelika beschreibt.

19 Vgl. auch Owetschkin 2013, der auf eine dhnliche Entwicklung im Feld der Kirchenpo-
litik verweist: »Die Anderung des Modus der Bestandserhaltung zog dabei auch eine
Anderung der abgrenzenden Momente im interkonfessionellen Verhaltnis [..] nach
sich. [..] Im Kontext der 6kumenischen Of‘fnung der katholischen Kirche und der inter-
konfessionellen Anniherung, die durch die gemeinsame Betroffenheit beider Kirchen
von den Pluralisierungs-, Individualisierungs- und Wertewandelprozessen begtinstigt
wurde, verloren die Unterschiede zwischen den Konfessionen gleichsam ihren System-
charakter und traten vielmehr als solche innerhalb eines tibergreifenden Canzen, als
diejenigen zwischen dessen verschiedenen Varianten auf.« (Owetschkin 2013: 167)

20 Vgl. aber Barbara, die die in vorangegangenen Kapiteln geschilderte Wahrnehmung,
dass Religionszugehorigkeit ebenso selbstverstindlich wie irrelevant gewesen sei,
noch bis in die 1980er Jahre als zutreffend empfindet: »Religion hat liberhaupt keine Rol-
le gespielt [...] Das ist... eine sehr heutige Fragestellung//mhh//. Die man glaub ich Anfang der
Achtziger so nicht gefragt hat//mh ja//. Uberhaupt nicht. Also wir ka- [stottert] wir kamen
alle... aus nem religiosen Elternhaus. Es gab ja nichts anderes in Westdeutschland Anfang der
Achtziger, man war entweder evangelisch oder katholisch und das stellte sich im Religionsun-
tervicht dar und das wars aber auch schon«.

14,02.2026, 181919,

m


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

Religdse Pluralitaten

der 68er-Bewegung, wie im Falle von Marcels Eltern). Bei den Befragten
selbst sind die Phasen des Zweifels oder der Abwendung nur temporir.
Prigend ist fur viele in dieser Zeit dennoch der Existenzialismus, der nach
dem Krieg auch unter jungen Erwachsenen in Deutschland zum Trend wird.
Mehrere Befragte wenden sich philosophischen Autoren zu, lesen Hegel,
Sartre und Camus, auch und gerade, um sich mit ihrer religiosen Identitit
auseinanderzusetzen:

»ich weifS, dass ich irgendwann dachte der [Gott, A.N.] sitzt da gnadenlos, mir
geht’s hier unten schlecht und, und eigentlich, Ghm, wird der irgendwann mal iiber
mich zu Cericht sitzen, ob ich’s gut oder schlecht gemacht hab, dieser Gerichtsge-
danke//mhm//, der hat mich dazu gebr-, dh, hab ich mich mit Existenzialismus
auseinandergesetzt, mal Camus gelesen und mal 'n Sartre und, und, fhh,//ja//so,
ih, so bisschen [schmunzelt], dh, ja, so jugendlichen Existenzialismus, in die Ein-
samkeit und in die Welt geworfen, das war'n dann eher so die Gedanken in denen
ich mich dann eher heimisch gefiihlt hab.//mhm//Ahm, mich versteht ja keiner..
also so.//ja//Und unverstanden und fremd in der Welt und so, dazu hitte dann
Glaube nich GEPASST« (Heidrun).

Neben diesen Einfliissen kommen aber auch neue, religionsnihere Eindriicke
hinzu. Dies ist zum einen ab den spiten 1970er Jahren die Anthroposophie, die
die Selbstverortung als ChristIn herausfordern, aber auf diese Weise letztlich
auch bestirken kann:

» Ich hab die Kinder auf die Waldorfschule geschickt [...] ich dachte das is, dh, mal
etwas flapsig gesacht, an jeder Schule gibt’s Spinner, auf der Waldorfschule weif3
ich wenigstens in welche Richtung die spinnen [...] und dann — wusst ich, mir war
das zu esoterisch. Also auch was die an Religion anbieten, das mocht ich nich. Und
die haben auch so'n, dh, wenn ich schon ganzheitlich hore und so, das war mir alles-
, und, [stottert] das hat ma-, also sagen wir meine, meine protestantische ldentitit
hat sich eigentlich geschdrft in der Auseinandersetzung mit Esoterik und, und, und
dhnlichen Dingen.« (Heidrun)

Neben der Anthroposophie - als wichtiger Einfluss in der Studienzeit wer-
den zum Beispiel von Angelika auch Steiners Schriften benannt - sind, wie
sich im Zitat andeutet, noch weitere Stromungen relevant: Zu der Zeit, als
»diese Psychowelle da schwappte« (Heidrun), setzen sich Interviewpartnerlnnen
mit Zen und Sufismus auseinander, besuchen wie Heidrun spiritualititsori-
entierte Veranstaltungen oder fahren wie Angelika im KommilitonInnenkreis
ins Kloster, um innere Einkehr zu erfahren. Diese Entwicklung von der im

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

vorigen Kapitel thematisierten Bikonfessionalitit als entscheidendem Unter-
scheidungskriterium hin zur Diversifizierung und Individualisierung des Fel-
des bringt eine Anekdote von Angelika gut auf den Punkt:

)

»meine beste Freundin in der Klasse war katholisch und mit ihv hatte ich, hab
ich immer heifSe Diskussionen gehabt, weil ich katholische Kirche wirklich als das
Letzte fand//mhm//, total hinterwildlerisch, unmaglich und wie, wie kannst du
nur-, heifSe Diskussionen gefiihrt. Als wir uns viele Jahre spiter nach dem Abi mal
wieder getroffen haben, da war sie dann inzwischen aus der Kirche ausgetreten und
surfte so im Esoterikraum rum und ich war zur katholischen Kirche [schmunzelt]
konvertiert, [...] total irve!« (Angelika)

All diese Erzahlungen rufen eine gewisse Ambivalenz auf, die mit den Diskur-
sen um die neuen oder neu adaptierten religidsen Stromungen verbunden ist
und trotz der biografischen Sympathie oder Zugewandtheit die Andersartig-
keit in Abgrenzung zum kirchlichen Feld herausstellt: Die »Psychowelle«, »im
Esoterikraum rumsurfen«, alles das greift pejorative bis alarmierende Diskur-
se auf, die das Feld zu dieser Zeit prigen, und teilweise seltsam paradox zur
Handlungspraxis der Betreffenden stehen.

Eine neue Hoffnung: Die weltanschauliche Offnung christlicher Kirchen

Gleichzeitig bleibt Kirche ein wichtiger Bezugspunkt. Viele der Befragten
pflegen weiterhin enge Kontakte zu ihr, sei es als Sozialzusammenhang
(vgl. etwa Marcels Mutter, die aus der Kirche austritt, aber weiterhin im
Chor der lokalen Gemeinde singt und dort enge Freundschaften pflegt,
auch die Einbindung Andreas und ihrer Mutter in die musikalischen und
anderweitigen Angebote der Gemeinde vor Ort) oder als Arbeitgeber. Ein
wichtiger Faktor fiir die Aufrechterhaltung der Bindung zu einer christlichen
Kirche in diesen Jahren ist dabei, dass auch die christlichen Kirchen in
der Erzihlung als Teil einer weltanschaulichen Modernisierung gedeutet
werden. Auch wenn sich die katholische Kirche sowie die evangelischen
Landeskirchen hier in den zeitlichen Abliufen und inhaltlichen Ausprigun-
gen unterscheiden, ist ihnen doch gemeinsam, dass sie im Laufe der hier
betrachteten Jahre und insbesondere ab den 1970er Jahren insgesamt als sich
offnend und verjiingend eingeschitzt werden. Sie kénnen damit, wie auch
bspw. Pollack argumentiert, nicht mehr nur als reaktiv, sondern auch als
Trager der gesellschaftlichen Liberalisierung gedeutet werden (vgl. Pollack
2016: 18, 21). Dies passt auch zur Diagnose Jihnichens, der aufzeigt, wie die
christlichen Kirchen nach dem Beharren auf traditioneller Lebensfithrung

14,02.2026, 181919,

n3


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

Religdse Pluralitaten

in den 1950er Jahren, was sie immer mehr in Widerspruch zur Haltung der
Mehrheitsgesellschaft bringt, nun zu einer Neuorientierung mit Blick auf
Lebensfithrung (etwa Sexualethik) kommen (vgl. Jihnichen 2016: 353).

Viele Befragte heben die Offnung der Kirchen an verschiedenen Stellen
positiv hervor, und nehmen dies teilweise sogar als Anlass fiir ein Theologie-
studium. Sie schitzen etwa die Breite der Angebote und die Offenheit fur
das Engagement Jugendlicher (wie Barbara) oder sind beeindruckt von po-
litisch engagierten JugendmitarbeiterInnen der lokalen Kirchengemeinde —
was im Falle von Manfred, der aus einem teilweise iiberzeugt agnostischen
GroRelternhaus stammt, sogar dazu fithrt, dass er sich — zunichst heimlich
— taufen lisst und in die Kirche eintritt (auf die Vorreiterrolle der kirchli-
chen Jugendarbeit weist auch Jihnichen hin, vgl. ebd.: 350-352). Mit Birgit
lernt eine weitere Interviewpartnerin bereits im Schulunterricht die histo-
risch-kritische Methode der Bibelexegese kennen, mit der sie in ihrem evan-
gelikal geprigten Grofielternhaus wiederum fir Aufruhr sorgen kann. Auch
in den vereinzelten Erzdhlungen derjenigen, die mit diesen Entwicklungen
personlich nichts anfangen kénnen - fiir Angelika sind sie sogar Anlass zur
Konversion — zeigen sich dennoch die gleichen verdichteten Bilder und Dis-
kurse iiber eine sich wandelnde Kirche:

»Und da stand dann so im karierten Hemd der Pfarrer vorne mit der Jugendgruppe
und hat an, dh, am Schlachzeuch gespielt oder hat mit der Gemeinde Kreuzwort-
vitsel gelost//mhm//. Das war in den siebziger Jahren grad‘ so in//ja, mhm//. Also
manche konnen sich ja auch noch erinnern, wie dann so, dh, Wollknduele durch
die Gemeinde geworfen wurden, jeder muss auffangen und nachher, um dann zu
zeigen, wie wir alle zusammenhdngen und-//mhm//, also das, das war so grad‘im
evangelischen Bereich also ganz in//mhm//. Und ich safs da mit meinen religiosen
mystischen [lacht] Erfahrungen//mhm//und war einfach nur, dachte: >Das ist doch
kein Gottesdienst! Das ist//mhm//Menschendienst, das ist bissl, dh, dh, Larifari.«

(Angelika)

Thr Erlebnis erzdhlt Angelika als einschligig fiir die 1970er Jahre, das ver-
dichtete Wollkniuel-Narrativ verweist auf pidagogische Konzepte, die ihr im
Kontext des Gottesdienstes zweifelhaft erscheinen. Neben diesen lokalen Ge-
gebenheiten registrieren die Befragten aber auch als Jugendliche und junge
Erwachsene durchaus den sich vollziehenden Wandel kirchlicher Positionen
auf globaler Ebene - hier ist zunichst insbesondere das zweite Vatikanum
zu nennen, das eine grundlegende Modernisierung der katholischen Kirche
einleitete — etwa beziiglich der Liturgie, die seitdem in der Landessprache

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

und weitgehend der Gemeinde zugewandt abgehalten wird, und beziiglich
der Anerkennung anderer Religionen, die nun auch der katholischen Kirche
als wahr und heilsbedeutsam gelten:

»Ich hab katholische Theologie studiert und das zu einer Zeit, als, dhm, das Studium
sich sehr offen und sehr einladend prisentierte, auch mit einer sehr offenen und
einladenden Cemeindeerfahrung, das war so die Zeit, als das zweite Vatikanum,
dhm, das ich nicht bewusst miterlebt habe, einfach wirklich in den Gemeinden
in der UMSETZUNG angekommen war, Ende der Siebziger, Mitte der Siebziger,
als ich Jugendliche war und dann Anfang der Achtziger auch an den Fakultiten«
(Barbara).

Eine dhnliche Erfahrung beschreibt auch Birgit, die in den 1970er Jahren auch
zu den ersten Messdienerinnen in der katholischen Kirche gehort. Eine wei-
tere, stark rezipierte Entwicklung in dieser Hinsicht ist das Aufkommen und
die Verbreitung der Befreiungstheologie in Lateinamerika, die ebenfalls die
Wahrnehmung der gesellschaftlichen Offnung und Relevanz der katholischen
Kirche trotz fortschreitender Sikularisierung in den ausgehenden 70er Jah-
ren pragt:

»ich habe die KIG und das, was wir damals als KIG gemacht haben, halt
als.../[hmm//[seufzt laut] weltoffener und lebensndher//hmm//erlebt. [..Jich
denke die warn, wiirde ich heute sagen, dih../[hmm//ja, befreiungstheologisch
orientiert, hatten//dih//ne nicht rein religiose, sondern auch sozialpddagogische
Herangehensweise//aah, okay//und//hmm/[dih, die bezogen auch, dih, politisch,
ddh, Position//hmm//also was Eine-Welt-Arbeit angeht//ja//das fand ich wichtig«
(Birgit, und dhnlich auch Barbara).

Insbesondere die katholische Kirche gilt den Befragten in den 1970er Jahren
als die weltoffenere und einladendere, sich stirker modernisierende christli-
che Kirche.” Bezeichnend ist jedoch auch, dass sowohl Barbara als auch Bir-
git anschliefRend an das Studium dann erkennen, dass sie (zunichst) nicht fir
die Kirche arbeiten mochten oder kénnen, sondern in die politische bzw. bil-
dungsbezogene Jugendarbeit gehen. Erst spater geraten sie beide auf Umwe-
gen wieder zur Kirche als Arbeitgeber oder als Feld intensiver ehrenamtlicher

21 Birgit gibt an, dass sich diese Entwicklung ein paar Jahre spater umgekehrt habe, und
die evangelische Kirche sich starker ge6ffnet habe, wiahrend die katholische Kirche sich
retraditionalisiert habe.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Religdse Pluralitaten

Tatigkeit.?” In einem Fall ist dies mit tiefergreifenden Frustrationen und Ab-
grenzung von der Kirche in den 1980er Jahren verbunden, deren Entwicklung
in dieser Zeit als erneute Schliefung und Retraditionalisierung erfahren wird
— dies wird demgemiR im sich anschlieflenden Unterkapitel aufgegriffen.

Insgesamt zeigt sich damit in den betrachteten Jahren: Mit neu aufkommen-
den bzw. neue Popularitit erhaltenden spirituellen Strémungen, Zen, Su-
fismus sowie Anthroposophie diversifiziert sich die religiése Landschaft in
Deutschland — auch im Bewusstsein und den Erzihlungen der Befragten, die
sich jetzt mit diesen Optionen auseinandersetzen, sie zum Teil aufgreifen und
integrieren, zum Teil ihre christliche Identitit daran schirfen. Diese Diversi-
fizierung l6st eine als homogen empfundene, christlich-religiése Landschaft
ab, in der vor allem Bikonfessionalitit das Feld prigte. Dies kann in den Kon-
text einer allgemeinen Auflosung klar strukturierter konfessioneller Milieus
gestellt werden, als deren Griinde geografische ebenso wie soziale Mobilitit,
letztere ausgel6st u.a. durch die allgemeine Wohlstandsentwicklung, zuneh-
mende Bildungsmoglichkeiten, verinderte Geschlechterrollen und Arbeits-
prozesse angefithrt werden konnen (vgl. Jihnichen 2016: 354, Pollack 2016:
14). Mit diesen Verinderungen wandelt sich schlieRlich auch die Auseinan-
dersetzung mit anderen religidsen Uberzeugungen: War man in den Jahren
zuvor noch selbstverstindlich Teil eines protestantischen oder katholischen
Umfelds und die Abgrenzung zur jeweils anderen Gruppe fraglos, beginnt
nun die individuelle Auseinandersetzung mit einzelnen Strémungen, die die
Biografien jeweils spezifisch prigen. Die Befragten lésen sich nun verstirkt
aus einer unhinterfragten religiésen Zugehorigkeit, die aber gleichzeitig ei-
ne geringe Alltags- und Handlungsrelevanz mit sich brachte — auch letzteres
andert sich nun sukzessive zumindest im Sample der Befragten.?

22 Barbara bezeichnet ihren Weg als »iibliche Karriere [...] fiir katholische Frauen, die eben...
nicht in die Gemeinde gehen und... natiirlich nicht ins Pfarramt«. Zur Bedeutung von Kir-
che als Arbeitgeber oder Ort ehrenamtlicher Tatigkeit mehr in den Abschnitten zum
interreligiosen Dialog.

23 Damit soll, wie bereits angedeutet, nicht suggeriert werden, dass die BRD bis zu die-
sem Zeitpunkt in religiéser Hinsicht homogen und traditionell war, und nun ein plotz-
licher Umbruch stattfindet. Vielmehr mag es genauso plausibel sein, die 1950er Jahre
mit Blick auf die religiése Landschaft in der BRD als Sonderfall der Zeitgeschichte zu
betrachten (vgl. Bosch 2016: 362). Gleichwohl bringt unser Sample mit sich, dass die
Altesten der Befragten ihre friiheste Sozialisation in den 50er Jahren erfahren haben,

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Dieses neue >Andere« ist aber nicht der Islam, auch wenn nun zahlrei-
che GastarbeiterInnen aus muslimischen Lindern nach Deutschland kom-
men. Hierfir lassen sich im Material zwei vorrangige Griinde ausmachen:
Zum einen besteht insgesamt wenig Kontakt zwischen Deutschen und Mi-
grantInnen. Wie vielfach beschworen, hegen beide Seiten die Hoffnung, dass
die >Gastarbeiter< nach getaner Arbeit und mit verdientem Geld bald in die
Heimat zuriickkehren, sodass groflere Bemithungen um Kontaket auf beiden
Seiten nicht die Regel sind. Fiir unsere Zwecke aber noch einschligiger ist die
geringe Relevanz von Religion als Deutungsrahmen insgesamt. Dies soll sich
in den folgenden Dekaden nachhaltig andern.

4.1.4 Vom >Gastarbeiter< zum >Fliichtling< und die enttauschte
Hoffnung einer weltoffenen Kirche

»Marokkaner, Gh, Libaneser... zum Teil Kur-
den [...] vor der Wende, als SO VIELE Fliicht-
linge kamen.« (Lorena)

»Ah, DAS war ne Phase, wo ich denn dann
gedacht hab, dih, also diese Kirche willst du
nicht mehr unbedingt unterstiitzen.« (Bir-

git)

Gemeindebildung als Integration und Religionisierung

Naturgemidf werden auch in der nichsten Dekade, den 1980er Jahren, die
Diskurse der vergangenen Jahrzehnte aufgegriffen und in verschiedenen Wei-
sen fortgesponnen. Die fritheren Generationen der ArbeitsmigrantInnen ha-
ben in den 8oern nun eine langfristige Perspektive in Deutschland entwickelt.
Die Befragten beginnen, sich neben Beruf und Familiengriindung in verschie-
denen gesellschaftlichen Zusammenhingen zu engagieren:

»s0 sechsundachtzig, siebenundachtzig, ist der erste Moschee [...] in [Ortsteil von
Al gegriindet wurden [...] Ja, dann haben sie mir erzdhlt, ja, wir haben hier die Mo-
schee, aber wir haben viele Probleme. Die Leute, die sind ja alle fast, dh, nur Arbei-
ter dort, nur Arbeiterschicht, ne, also keine gute Deutschkenntnisse und//mhm//es
gibt viel, dh, Sachen zu erledigen mit den, dh, mit den Behirden//mhm/jund mit,

und diese damit auch pragend fiir ihre Wahrnehmung fiir folgende Veranderungen
werden.

14,02.2026, 181919,

n7


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Religdse Pluralitaten

ih, Rechtsanwalt und mit Notar und//mhm//, und das, und das, und, ih, Verord-
nungsamt, gibt’s viel zu tun! Und die wissen gar nicht mehr, was sie da machen
sollen. [...]]a, man konnte ja auch nicht, dh, einfach sagen, hier, also tut mir leid, ich
kann fiir euch nichts tun, ich kann nich machen, also, Gh, macht was ihr wollt oder
was, ich konnte das nicht sagen, also gesagt, okay, ich helfe euch, was ich kann. [...]
Ja, nachdem die das alles gesehen haben, haben sie gesagt, nee, also wir, wir lassen
dich hier nicht mehr weg,//[lacht]//Du, du bleibst hier! [lacht] Dann haben sie mir
dort zum Vorstand gewiihlt« (Hasan).

Das Zitat illustriert dabei eine doppelte Sesshaftwerdung: Einerseits wird Ha-
san Teil der tirkischen Gemeinschaft, iibernimmt dort Aufgaben und Ver-
antwortlichkeiten, bei denen er sich auch intensiv mit deutschen Behorden
auseinandersetzen muss, und wird schliefSlich zur entscheidenden Stiitze der
Moscheegemeinde und besetzt den entsprechenden Posten in der Gemeinde-
hierarchie. Andererseits zeigt sich an der Griindung der Moscheegemeinde
auch, wie eine ganze Gruppe tiirkischer MigrantInnen nun in Deutschland
lingerfristige Strukturen aufbaut und sich damit auf ein Leben in Deutsch-
land eingerichtet hat. Zu dieser Zeit beginnt auch die Tiirkei, ihre eigene Re-
ligionsbehdrde Diayanet in Deutschland als DITIB e.V. auszubauen und be-
stehende, bis dato autonome Moscheegemeinden anzuwerben, indem sie Un-
terstiitzung durch Imame sowie Gebiudekiufe u.d. anbietet. Dies wird v.a.
als Malnahme gegen den Einfluss ihrer Meinung nach radikaler religiés-poli-
tischer Gruppierungen verstanden, die trotz des Parteiverbots in der Tiirkei in
Deutschland in den Moscheegemeinden Anhidnger haben und sich schliefRlich
in der AMGT e.V. (heute nur noch Milli Goriis) organisieren. Zuletzt wird mit
der Griindung einer Moscheegemeinde, wie von Hasan beschrieben, deutlich,
dass zumindest fiir einen Teil der ArbeitsmigrantInnen auch Religion ein The-
ma ist (oder wird), wenn auch gleiches immer noch nicht fiir die gegenseitige
Wahrnehmung verschiedenreligiéser Gruppen in einem gesamtgesellschaft-
lichen Kontext gilt.

Gefliichtete als karitative Aufgabe

Starkere Verschiebungen in der Wahrnehmung von MigrantInnen und mit-
hin anderer Kulturen und moglicherweise Religionen finden aber angesichts
verinderter Migrationsausloser statt: Ab den 1980cer Jahren sind es nicht
mehr Arbeitsmigrantlnnen, sondern vielmehr Gefliichtete, die verstirkt
nach Deutschland migrieren oder zumindest das verbreitete Bild von Mi-
grantlnnen prigen. Die Befragten, die die Entwicklung — etwa aufgrund

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

ehrenamtlichen Engagements — aufmerksam verfolgen, nehmen viele ver-
schiedene Gruppen von MigrantInnen wahr, die etwa primir aufgrund der
zeitlichen Abfolge ihrer Migration und ihrer ethnischen Herkunft geordnet
werden kénnen:

»Das waren entweder waren sie, Ghm, KURDEN, die als, dh, Fliichtlinge ka-
men//hm/[oder wiirde ich sagen, die ersten, die kamen, waren AFGHANEN. [...]
das musste doch in den//hmm//Siebzigern- nein, nicht siebziger, achtziger Jahre
gewesen [..]. Die... hatten wir aber ganz kurz hier, dann sind sie weitergezogen.
[...] Dann bekamen wir wie gesagt- das war diese ganz starke Verfolgung von den
Kurden in der Tiirkei//hmm//. Und ih, das sind viele, viele, dh, kurdische Familien
von der tiirkischen Seite, von der irakischen Seite, von der libanesischen Seite...«
(Lorena)

Auch der Bildungsstand bzw. das Herkunftsmilieu erscheint dabei als nen-
nenswertes Charakteristikum der Migrierten. Alles in allem erwichst daraus
insgesamt ein Bild von einer Vielzahl an Gruppen Gefliichteter, die in rascher
Abfolge in Deutschland einwandern und hilfsbediirftig die — ehrenamtliche
— Unterstiitzung der Ansissigen bendtigen.

Diese Verschiebung in der Wahrnehmung der Migrierten trifft sich mit
den Erzahlungen auf der Seite der Betroffenen, die von der eigenen oder el-
terlichen Migration nach Deutschland aufgrund von Flucht oder politischen
Repressionen berichten. Darunter ist mit Emine eine Befragte, die in den
8oer Jahren aus der Tiirkei flieht, weil sie dort als feministische und linksori-
entierte Aktivistin nach dem Militirputsch Repressionen zu befiirchten hat,
und auch entgegen ihrer Hoffnungen spiter nicht mehr in die Tiirkei zuriick-
kehren kann. Die jiingeren Befragten — wie Melina oder Namika — berichten
dagegen von den Erfahrungen ihrer Eltern, die angesichts von Krieg aus Pa-
listina oder Jordanien nach Deutschland einwandern. In den Erzihlungen
deutet sich dabei die Antizipation einer verinderten bzw. erhéhten Legiti-
mationsbediirftigkeit der Migrationsentscheidung an:

»Es war ja Biirgerkrieg in Libanon//mhm//, die [ihre Eltern, A.N.] haben zwar sehr
viele Jahre im Biirgerkrieg gelebt, aber die Lage dort hat sich immer mehr- also es
ist mehr, immer mehr eskaliert//[mhm//so dass es auch kaum mehr moglich war
dort zu leben. Und deswegen sind die dann, dhm... hierhin gekommen. [..] und,
ja, dann haben die Menschen angefangen sich gegenseitig umzubringen, also in-
nerhalb eines Biirgerkriegs, und dann, als es dann noch anfing, dass man auch
innerhalb der Religion angefangen hat, das war dann halt zu viel. Dann sind halt

14,02.2026, 181919,

19


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Religdse Pluralitaten

sehr viele ausgewandert. [...] Weil das halt, die Lage dort einfach unertriglich ist.«
(Namika)

Namika betont wiederholt, dass ein Leben unter den Bedingungen des Biir-
gerkrieges im Libanon nicht méglich gewesen wire; dass ihre Eltern es so
lange ausgehalten hitten, wie es nur ging, aber schlieflich keine Wahl mehr
gehabt hitten, als nach Deutschland zu kommen. Diese ausfithrliche - hier
noch gekiirzte — Legitimierung wurde durch das Interview so nicht erfragt,
sodass es naheliegend erscheint, dass sich die Befragte hier auf implizite oder
explizite Diskurse bezieht, die ihr an anderer Stelle tiblicherweise begegnen.
Damit wird hier die Migration erstmals nun weniger mit Bezug auf die Chan-
cen zum eigenen Aufstieg begriindet oder die Migration nach Deutschland
primir gegeniiber der eigenen, im Herkunftsland zuriickbleibenden Familie
gerechtfertigt, wie es fir die Erzihlungen der ArbeitsmigrantInnen charak-
teristisch war. Vielmehr erscheint die Migration legitimierungsbedirftig ge-
geniiber der Aufnahmegesellschaft: Man wiirde diese nicht belistigt haben,
wenn es nicht gar nicht mehr anders gegangen sei. Dies ergibt mit Blick auf
die diskursive Ordnung des Feldes Sinn: Wihrend die ArbeitsmigrantInnen
der 1960er und 70er Jahre nachdriicklich eingeladen und zumindest in ei-
nigen Teilen der 6ffentlichen Auseinandersetzung als hocherwiinscht galten,
gilt dies nicht gleichermafien fiir die Fliichtenden, die in Deutschland zumin-
dest nicht explizit herbeigewiinscht wurden und nun um Asyl bitten miissen.
Sehr deutlich orientieren sich die Rechtfertigungserzihlungen damit also an
Diskursen, die den Betreffenden gleichermaflen >widerfahrenx.

Die im Vergleich zu den ArbeitsmigrantInnen gréfleren Anforderungen
der Fliichtenden, ihre Einwanderung nach Deutschland zu begriinden, findet
sich so nicht eins zu eins in den Erzahlungen der befragten Deutschen wieder
— diese bezweifeln nicht die Notwendigkeit der Flucht aus dem biirgerkriegs-
geplagten Libanon. Dies ist insofern nicht iberraschend, als dass es sich bei
den Befragten doch um eine Auswahl derjenigen handelt, die grundsitzlich
offen und interessiert an anderen Kulturen und Religionen sind. Nichtsdesto-
trotz lassen sich ihren Erzihlungen allgemeinere Haltungen der Zeit entneh-
men. So berichtet Angelika, dass im Stadtbild wieder Hakenkreuze an Gebau-
dewidnden auftauchen, Lorena betont die grof3e Zahl der vielen Gefliichteten,
die bis Ende der 1980er Jahre nach Deutschland einwandern und die Heraus-
forderungen, die das fiir deren Betreuung mit sich bringt. Im Laufe der 8oer
Jahre werden MigrantInnen mithin zunehmend als potenziell problematisch
wahrgenommen, ein Umstand, der auch den MigrantInnen bewusst wird.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Das Verhéltnis der christlichen Kirchen zur Welt:

Eine Hoffnung wird enttauscht

Mit Blick auf dezidiert interreligiose Begegnungen sind fir die Gruppe der
christlichen, nichtmigrierten Befragten in den 1980ern jedoch noch vorran-
gig andere Entwicklungen jenseits von Zuwanderung zentral, nimlich jene
im kirchlichen Bereich. Angezogen von der bereits im vergangenen Kapitel
beschriebenen Wahrnehmung, dass sich die christlichen Kirchen modernisie-
ren und gesellschaftlicher Probleme annehmen, haben sich nun mehrere der
Befragten fur ein Theologiestudium entschieden. Dort (so berichtet Birgit)
sowie in den Gemeindeleitungen wird nun zunehmend die sich verindernde
Auseinandersetzung der Kirchen mit anderen Religionen thematisiert:

»meine auch in den Achtzigern wire das gewesen, als es ne westfilische, kirchliche-
also ne Denkschrift der EKVW, dh, gab, dh, iiber unser Verhdltnis dh, dh, dh zum
Judentum, [..] dass es auffufst und dh, dh, dass wir also eine ganz natiirliche ver-
wandtschaftliche Beziehung haben und ih, das nicht ablehnen kinnen deswegen
oder so was ihnliches, wie das ja friiher war.« (Renate)**

Dabei entwickeln die Betreffenden, die ja gerade von der Offnung der Kirchen
zum Studium angeregt wurden, oft besonders progressive Haltungen:

»Und dann habe ich da ja sozusagen einiges ausgearbeitet und es war mir halt
wichtig... ddh, sozusagen einerseits die Konzilsdokumente zwar sachgerecht da-
zustellen, aber es war mir weiterhin auch wichtig, ddh, zu gucken, wo besteht
die Moglichkeit//hmm//sich auf Augenhdhe... zu begegnen [...] Es kann nicht mehr
sein, wie es im 2. Vatikanum auch noch ist, dass man ihnen Wahrheit zuerkennt,”
aber denn dann sacht: Fiir uns ist das die letzte Wahrheit und wir wiinschen uns
doch...//[hmm//dass es letztlich auf uns hinauslduft. Also ich denke, das... geht nicht
mehr.« (Birgit)

Dabei werden sie — in unterschiedlichem Ausmaf} - im Zuge des Studiums
von den jeweiligen Kirchen und ihren VertreterInnen enttiuscht: Diese erwei-
sen sich etwa als ablehnend gegeniiber historischer Aufarbeitung ihrer Ver-

24  Obwohl durch den internationalen ORK 1967 im »Bristol Report« (»Die Kirche und das
judische Volk«2001) schon grundgelegt, verabschiedete sich die EKD erst 1991 in einer
offiziellen Denkschrift zum Verhaltnis von Juden/Jiidinnen und Christinnen von der
Judenmission (vgl. Kirchenamt der EKD 2002).

25  Erklarung der katholischen Kirche zu ihrem Verhéltnis zu anderen Religionen (Nostra
Aetate) von 1965, in der sie einen »Strahl jener Wahrheit« auch in anderen religiosen
Bekenntnissen wie z.B. denen des Islams grundsatzlich anerkennt.

14,02.2026, 181919,

2


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Religdse Pluralitaten

gangenheit oder simpel als doch nicht so modern wie zuvor wahrgenommen.
Die progressive Haltung war entweder nicht so ausgepriagt wie erhofft oder
die Befragten nehmen ab einem gewissen Zeitpunkt eine erneut riicckwirts-
gewandte Bewegung wahr:

»Aber wir merkten schon, dass es gegen Ende, oder zweite Hilfte des Studiums
ENGER wurde und dass man uns denn dann auch sachte... ddh... denken Sie dran,
wenn Sie von uns angestellt werden wollen, was Sie sagen.//hmm//Jaa, also es
sind//hmm//hinterher auch, dh... Situationen dagewesen, wo denn dann definitiv
gesagt worden ist... WIR wissen, wen wir NICHT mehr anstellen. [..] Und dh, al-
so da merkten wa schon,/[hmm//dass... sozusagen also wir zwar im STUDIUM ne
geistige Weite hatten und ne Menge machen konnten,//hmm//aber dass... ja, ge-
wisse Bistiimer fiir uns halt../[hmm//keine Einstellungsperspektive boten.« (Bir-
git)

Damit zerschlagen sich fiir einen Teil der Befragten nach Abschluss des Studi-
ums in den 1980er Jahren auch Berufsperspektiven — angesichts der beschrie-
benen Haltungsdifferenzen kénnen oder wollen sie nicht in die Gemeindear-
beit einsteigen. Doch auch die Auseinandersetzung um das Verhiltnis der
christlichen Kirchen zu anderen Religionen scheint hier gerade erst begon-
nen zu haben und in den unterschiedlichen kirchlichen und kirchennahen
Kontexten recht verschieden diskutiert zu werden. Gewandelt hat sich ge-
geniiber fritheren Dekaden offenbar insbesondere die Entschiedenheit der
Kritik und Diskussion der aktiven Laienmitglieder der Kirchen. Kirchenmit-
gliedschaft ist in den 1980er Jahren nicht mehr selbstverstindlich und auch
nicht mehr verbunden mit einer einfachen Hinnahme institutioneller Vorga-
ben (vgl. Hanselmann/Hild/Lohse 1984).

Eine dhnliche Dynamik von eigenverantwortlichem kritischem Handeln
innerhalb oder neben etablierten Institutionen betrifft die verstirkte Hin-
wendung der Befragten zu ehrenamtlichen, gesellschaftspolitischen Tatig-
keiten. In Biirgerinitiativen, Stadteilinitiativen und Frauengruppen widmen
sich Befragte wie Renate und Birgit der Friedensarbeit, der Gleichstellung
der Geschlechter, der Unterstiitzung der sogenannten Dritten Welt oder bau-
en internationale Stidtepartnerschaften auf, und docken damit an Diskurse
an, die sich um Emanzipation, globale Gerechtigkeit und Friedenssicherung
entwickeln. Dieses Engagement wird in Teilen von der jeweiligen Kirchenge-
meinde angeregt, in Teilen aber skeptisch betrachtet und manchen Aktiviti-
ten auch mit Widerstinden begegnet. Dies gilt gerade auch fiir die Arbeit mit
Gefliichteten:

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

»Fliichtlings-, dh, -betreuungsgruppen damals in den Jahren ja auch ganz viel, DIE
haben zum Teil nen schweren Stand, weil das noch nicht so allgemein akzeptiert
war,/[hm//dass das also ein Wesenselement von Kirche ist,//hm/[/das man so etwas
tut-dhm, das war schon mit dev Landeskirche dh in den Achtzigern auch immer ne
Diskussion« (Renate).

Auch dies kann als ein Hinweis auf die breitere gesellschaftliche Haltung ge-
geniiber den in Deutschland neuankommenden Gefliichteten gelten.

Insgesamt vollzieht sich in den 1980er Jahren also eine gewisse Anni-
herung der muslimischen und der christlichen Befragten, die aber noch zu
keinem engen Austausch fithrt: Die ersten Generationen der muslimischen
ArbeitsmigrantInnen bauen in Deutschland erste, auch religionsbezogene
Strukturen auf, wihrend sich die christlichen Kirchenmitglieder anderen
Religionen auf einer eher sozialen und/oder institutionell-kirchlich geprig-
ten Ebene widmen. Fiir die Wahrnehmung der MuslimInnen spielt die
Veranderung der Migrationskonstellationen eine Rolle, die nicht-migrierten
Befragten betreffen diese Diskurse allerdings in ihrer Auseinandersetzung
mit religidser Vielfalt nicht besonders. Dies dndert sich in den 1990ern insbe-
sondere durch vier parallele Entwicklungen: Fremdenfeindliche Anschlige,
den Irakkrieg, die zunehmende Begegnung im Alltag sowie die sukzessive
Umsetzung kirchlicher Konzepte in praktische Dialogarbeit.

4.1.5 Von Konflikt und Kontakt: Die Begegnung mit Musliminnen in den
1990er Jahren

»das Boot ist VOLL//ja//. Das war die eine
[...] von den Parolen.« (Lorena)

»die sprach mich an und sagte: >lch hab’
jetzt da angefangen, wir haben da so was
begriindet, Islamseminar nennen wir dasc.
Und ich sach: sWas soll denn das?<>]a, ist
ne, ja, irgendwie, wir wollen 'n bisschen
mehr vom Islam erfahren!« (Manfred)

Fremdenfeindliche Anschlage und der Irakkrieg pragen die neue Dekade
In den Erzdhlungen, die sich auf die Zeit vom zweiten Weltkrieg bis hin zu den
8oer Jahren beziehen, sind direkte interreligiése Begegnungen und zugeho-
rige Narrative noch von deutlich untergeordneter Bedeutung. Fiir die christ-
lichen Befragten ist religiose Vielfalt lange beinahe gleichbedeutend mit der

14,02.2026, 181919,

123


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Religdse Pluralitaten

bikonfessionellen Struktur Deutschlands, und Religion individuell insgesamt
eher von untergeordneter Bedeutung. Sukzessive halten dann neue religio-
se Strémungen in bestimmte Milieus Einzug und diversifizieren die religis-
se Landschaft, der Islam wird nur vereinzelt und vor allem im Kontext von
Abenteuerreisen wahrgenommen. Einwanderung nach Deutschland wird ab
den 8oer Jahren zunehmend problematisiert, auch hier spielt Religion aber
keine grofere Rolle. Dies dndert sich in den 9oer Jahren angesichts von Ent-
wicklungen und Ereignissen auf ganz verschiedenen Ebenen: Die fremden-
feindlichen Anschlige von Solingen und Mdlln erschiittern Deutschland, und
der Irakkrieg auf globaler Ebene wie zunehmende alltigliche Begegnungen
im Lokalen riicken den Islam ins 6ffentliche Bewusstsein. Daraus ebenso wie
aus der in die konkrete Umsetzung diffundierten kirchlichen Auseinander-
setzung mit religidser Vielfalt erwachsen schliefilich die ersten organisierten
interreligivsen Begegnungen mit dem Islam in Deutschland.?®

Der Reihe nach: Zu Beginn der 1990er Jahre erschiittert Deutschland eine
Reihe von fremdenfeindlichen Anschligen, die auch Eingang in die von uns
erhobenen Erzihlungen finden: die Anschlige von Mélln (1992) und Solin-
gen (1993) sowie die rassistisch motivierten Ausschreitungen in Hoyerswer-
da (1991) und Rostock-Lichtenhagen (1992), bei denen jeweils mehrere hun-
dert Angreifer ein Flichtlingsheim, eine zentrale Aufnahmestelle fir Asyl-
bewerberInnen sowie Wohnheime fiir vietnamesische VertragsarbeiterInnen
angriffen. Wihrend die beiden letzteren insgesamt eine fiir diese Dekade zu-
nehmend offen fremdenfeindliche Stimmung markieren, haben die Brandan-
schlige auf zwei Wohnhiuser in Mélln und Solingen eine besondere Signal-
wirkung im Kontext des interreligiésen Dialogs, weil es sich bei den Opfern
hier um tiirkischstimmige und muslimische BewohnerInnen handelt.

Die Befragten distanzieren sich von den fremdenfeindlichen Haltungen
hinter den Anschligen, verweisen aber in ihren Erzihlungen auf diese zuneh-
mend fremdenfeindlichen Verhiltnisse in den beginnenden 1990er Jahren in
Deutschland:

»und da [bei den Anschligen von Mélln und Solingen, A.N.] waren, dh, Randalierer-
zum Teil nicht mal ausléindisch feindliche, aber Randalierer, ne//mhh//. Und das wo
immer sagt das Boot ist VOLL« (Lorena).

26 Interreligiose Dialoge zwischen Christinnen und Juden/Jidinnen sind schon in den
1950er Jahren im Zuge der Aufarbeitung der nationalsozialistischen Graueltaten in-
itiiert worden (vgl. z.B. Braunwarth 2011).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Die letztgenannte Parole vom »vollen Boot«fand ihre urspriingliche Verbrei-
tung dabei wohl durch ein Parteiplakat der Republikaner Anfang der 9oer
Jahre?” und wurde schliefllich auf einem Titelbild der Zeitschrift »SPIEGE L«
(37/1991) aufgegriffen. Sie steht im Kontext zeitgleicher Diskurse, die auf die
ein oder andere Weise unterstellen, dass die Kapazititen fiir die Aufnahme
von MigrantInnen in Deutschland begrenzt sind, und pragt die Debatte iiber
die Aufnahme von Gefliichteten in Deutschland bemerkenswerterweise bis in
die Gegenwart. Gerade die Anschlige von M6lln und Solingen werden nun von
den Befragten hiufig als Anlass genannt, mit der einen oder anderen Form
interreligidsen Dialogs zu beginnen.?®

»wir sind ja urspriinglich ange- [vduspert sich] —fangen Dreiundneunzig, dih, nach
Mélln und Solingen,//hm//unter dem Aspekt, es muss Informationen iiber den Is-
lam geben... damit sich... das, was in Solingen passiert ist, nicht nochmal wieder-
holt.//fhmm//Und... ja, in der Anfangszeit war es auch so, dass, ddh, wirklich nur,
ddh, ja, die Grundbegriffe des Islams erklirt worden sind.« (Birgit)

Es wird dabei deutlich, dass die Anschlage in dieser Deutung direkt mit dem
Islam in Verbindung gesetzt werden, und die Unkenntnis der Nichtmusli-
mlnnen iiber den Islam als ein Grund fiir die fremdenfeindlichen Verbrechen
gilt. Den Islam zu erkliren, die notwendigen Informationen zu vermitteln,
erscheint mithin auch als praventive Mafnahme, um weitere Anschlige zu
verhindern. Fiir andere sind die Ereignisse ein Anlass, sich zunichst einfach
zusammenzufinden und des Zusammenhalts zu vergewissern.

»Wir haben nix gemacht, aber wir haben nur miteinander gesprochen, mehrmals
getroffen, was kinnen wir machen, was sollen wir tun, wir wussten nicht so, also
wussten wir gar nicht so//mhm//. Und dann die Leute kamen in die Moschee [...]
Aber auf EINMAL gehen die [Muslime, A.N.] alle unten und kochten die in einem
riesen Topf Tee und versorgten diese Leute und Kekse und alles Mdgliche, Gast-
freundschaft ohne Ende, ja. Und, dh, waren wir stolz darauf.//ja//Das war fiir uns
selbst zu sagen da sind Menschen gekommen, interessiert an uns, solidarisieren sich
mit uns... das ist TOLL im Grunde genommen!« (Yusuf)

Yusuf erzihlt weiter, wie bei diesen initiativen Treffen auch LokalpolitikerIn-
nen versichern, die Moscheegebiude vor Anschligen beschiitzen zu wollen,

27 Vgl. fur eine ausfihrlichere Auseinandersetzung Pagenstecher 2008.
28  Vgl. auch den Anstieg der Griindung von Dialoginitiativen zu unterschiedlichen Anlés-
sen Klinkhammer et al. 2011: 40.

14,02.2026, 181919,

125


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Religdse Pluralitaten

und man gemeinsam beschlief3t, sich nicht weiter voneinander abkapseln zu
diirfen. Auch hier wird also mangelnde Kenntnis voneinander, zum Teil so-
gar Angst vor dem Unbekannten® als eine Ursache fiir Fremdenfeindlichkeit
verstanden, der in Yusufs Fall aber erst spiter durch Informationsveranstal-
tungen und zunichst durch ein persénliches Kennenlernen und die Bekrifti-
gung, fiireinander einstehen zu wollen, begegnet wird.

Zeitgleich beférdern auch Ereignisse auf der internationalen Ebene die
hiesige Auseinandersetzung mit Islam und MuslimInnen. Genannt wird hier
vor allem der erste Irakkrieg bzw. zweite Golfkrieg 1990/91. Dieser wirkt nach-
dritcklich auf die deutsche Bevolkerung, wie ein Interviewpartner beschreibt:

»und ich hab es erlebt, dass die Menschen morgens in die Busse mit Trinen ins
Auge, das hab ich mit eigene Augen gesehen, ich habe die Menschen gesehen mit,
mit Lichterketten, die laufen morgen friih schon sechs, sieben Uhr als die Krieg
[aus]gebrochen war« (Yusuf).

Im Fall Yusufs ist er Anlass fiir ein lokalpolitisches Engagement, das erneut
das Projekt eines friedlichen Zusammenlebens an interreligiésen Austausch
bindet:

»die Griinen haben den, den Versuch unternommen, dh, zu sagen wir wollen hier
Frieden in der Gesellschaft und wiv, dh, bringen ja die Muslime und die Christen,
also Pfarver und Imame zusammen und wir sollen ja Fri-, fiir Frieden unserer Ge-
sellschaft, in unserer Stadt sorgen« (Yusuf).

Es wird dabei in den Erzihlungen nicht direkt thematisiert, warum nun die
fremdenfeindlichen Anschlige von Rostock und Hoyerswerda, Mélln und So-
lingen sowie der Irakkrieg nun neuerdings mit Religion verkoppelt werden. In
Bezug auf die Anschlige mag sein, dass fiir die Fremdartigkeit der Migran-
tInnen nun auch der Islam als ein Aspekt herangezogen wird, selbst wenn
im Kern der Berichterstattung vor allem die Tirkischstimmigkeit der Opfer
im Vordergrund steht. So veroffentlicht beispielsweise der SPIEGEL 23/1993,
der »Die deutschen Tiirken« aufs Titelbild nimmt, eine Vielzahl von Berichten

29  Yusuf erzdhlt: »er [ein lokaler Politiker, A.N.] [...] stand auf und sagte — wortwortlich, >ich
stehe auf nachts, wenn ich was hére und oft, und beobachte eure Moschee, dass keiner die Mo-,
an die Moschee angreift.<[...]>Aber ich hatte Angst mit euch zu sprechen.<//mhm//Und das war
fiir mich eigentlich ein Moment, sehr entscheidender Moment, ja? Diese//mhm//Worte waren
entscheidend zu sagen, es kann doch nicht wahr sein, wirsind friedliche Menschen, wieso haben
die Menschen vor uns Angst.«

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

rund um die Anschlige in Solingen. In der Titelstory »Weder Heimat noch
Freunde« wird zwar vornehmlich @iber die tiirkischen BewohnerInnen der
Stadt geschrieben, ihr MuslimInnen-Sein aber zumindest als ein nennens-
wertes Element immer wieder thematisiert:

»Immer wieder kommen junge Landsleute, um der Turkin Nigar Yenioz, 49,
die Hand zu kiissen, ein alter Brauch am zweiten Tag des sogenannten Op-
ferfestes. Eigentlich sei das ein Tag der Freude, sagt die Moslemin Yenioz,
>wie Weihnachten bei den Christenc. [...] lhre [die Turken, A.N.] Kultur, ihre
islamische Religion, ihre Gebrduche stempeln sie zu Ikonen des Fremden —
sie sind die perfekten anderen.« (SPIEGEL 23/1993)

Ein weiterer Grund, der von den Erzihlungen zumindest nahegelegt wird, ist,
dass fir die Verarbeitung der Gewalt- und Kriegserfahrungen vor Ort ebenso
wie in Bezug auf die internationalen Konflikte jeweils die Form des Gebets ge-
wihlt wird — und dann, vermittelt iiber diese Bearbeitung des Erfahrenen in
etablierten religiosen Formaten auch VertreterInnen der verschiedenen be-
troffenen Religionsgemeinschaften eingebunden werden.*® So erzihlt auch
eine andere Interviewpartnerin:

»Und das FING damals als der Krieg, [...] da haben wir Friedensgebete zusam-
men, die evangelische, katholische [..] Studierendengemeinde//ja//plus die Orts-
gemeinde... Und das waren Interessierte- es fing erstmal nur als Friedensgebete,
ja?//hmm//Von diese Friedensgebete entst- entstanden Diskussionsabende//hm/].
NICHT sehr viele, éh, nicht so HAUFIG, aber das war die NEUGIER, was, an was
GLAUBT ihr, an was GLAUBEN wir, WIE kommen wir ZUSAMMEN, wir kénnen
zusammen beten//hmm//oder wie. Diese Friedensgebete hatten sie, dh, auch auf
Stadtebene stattgefunden//hmm//. Das war einmal im Monat. Einmal in eine Mo-
schee, einmal in eine evangelische Kirche, einmal in eine katholische Kirche. [...]
Und da ist, dh, entstanden diese sogenannten interreligidses Gesprich« (Lorena).

In dieser Beschreibung kann sehr verkiirzt die Entstehung des interreligio-
sen Dialogs aus den skizzierten Anlissen heraus nachvollzogen werden: An-
lisslich des Irakkriegs werden Friedensgebete abgehalten, initiiert vornehm-
lich seitens der christlichen Gemeinden und/oder auf lokaler Ebene. Dazu
passt, dass inzwischen auch die in den 1980er Jahren in den Kirchen angelegte

30 Gleichzeitig stehen mit den Ereignissen Menschen unterschiedlicher Herkunftslander
im Fokus, es scheint sie auf den ersten Blick das religiose Bekenntnis zum Islam zu
einen.

14,02.2026, 181919,

127


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Religdse Pluralitaten

Auseinandersetzung mit anderen Religionen zunehmend in die Gemeinden
vor Ort diffundiert zu sein scheint und auch andere Titigkeitsfelder inner-
halb der lokalen kirchlichen Arbeit den interreligiésen Austausch gewisser-
mafien vorbereitet haben. So beschreibt Renate die kumenische Arbeit, die
sich durch die Aufnahme von Stidtepartnerschaften ergab, als »Vorbereitungs-
stufen«, denn der »Schritt von einer christlichen Konfession zu einer anderen christli-
chen Konfession ist ja unter Umstinden also fast genauso grofs wie der zu einer anderen
Religion«. Als dann in ihrem Viertel ein Streit um die Erweiterung eines Mo-
scheegebiudes entsteht und sich eine Biirgerinitiative gegen das freitigliche
Abspielen eines Muezzinrufes richtet, initiiert ein Pfarrer, der auch in einer
Dialogberatungsstelle titig ist, einen runden Tisch, in dem sie sich engagiert:

»dann gab es so in Zusammenhang mit der ganzen konziliaren Prozess und den
Konferenzen [..] ne deutsche Vorkonferenz und zu der Erfurter Konferenz//hm//gab
es regionale, dh, landeskirchliche, ih, Konferenzen und da hatten wir eben auch ein
Treffen [...] Und da, dh, hat besagter [Name des Pfarrers] mit anderen zusammen,
dhm, ein, Ghm, Trialoggottesdienst gemacht//hmm//und dhm, das war eigentlich
so der Startpunkt, dh, ihm, dass er gesagt hat die Zeit ist eigentlich reif, wir versu-
chen jetzt mal ein interreligioses Gebet. [...] Das erste war Sechsundneunzig.//ah-
ja//Christen, Juden und Muslime beten fiir Frieden und Versohnung.« (Renate)

Veralltaglichung der Begegnung im Lokalen

Uber die beschriebenen Ereignisse auf nationaler und internationaler Ebene
gerit nun muslimische Religiositat stirker ins gesamtgesellschaftliche Blick-
feld. Auch wenn an dieser Stelle, das sei noch einmal betont, keine Diskurs-
analyse gesellschaftlicher Diskurse um den Islam erfolgt, legen doch auch die
Erzihlungen in den Interviews nahe, dass mit den fremdenfeindlichen An-
schligen ebenso wie dem Irakkrieg eine Aufmerksamkeitsverschiebung ein-
hergeht, weil Religion nun als Eigenschaft ebenso wie als Bewiltigungsstrate-
gie bedeutsam wird. Dies — ebenso wie die fiir die letzte Dekade beschriebene
sdoppelte Sesshaftwerdung< der ArbeitsmigrantInnen - hat naheliegender-
weise Auswirkungen auf die alltigliche Wahrnehmung religioser Pluralitit.
Auch in den Erzihlungen zum Alltagsleben der Befragten wird interreligis-
sen Begegnungen nun zunehmend Platz eingerdumt. Unter den Befragten
sind nun auch die Jingeren, die religise Vielfalt als zunehmend selbstver-
standlich in Kindergarten und Schule erleben.* Dies trifft besonders auf die

31 DerAnwerbestopp 1973 und die gleichzeitige gesetzliche Regelung des Familiennach-
zugs hat die Anzahl schulpflichtiger Kinder aus der Generation der tiirkischen Arbeits-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Befragten aus Grofdstidten oder Metropolregionen wie dem Ruhrgebiet zu,
aber auch auf dem Land wird religiése Diversitit zum Thema, wenn durch
den tiber Schule oder Peergroup vermittelten Kontakt nun etwa muslimische
Handlungsvorschriften mit hiesiger Feierkultur kollidieren:

»in der achten, neunten Klasse//mhm//hatten wir die Moglichkeit Freitag
zwischen achtzehn Uhr dreiflig und zwanzig Uhr dreifSig in eine Dorfdisco
zu gehen.//mhm/[Ja. Wir waren alle da drin, zwei Lehrer waren noch da-
bei.//mhm//Und, Ghm, die Kinder diirften alle, dh, jeweils ein Glas Bier oder Wein
trinken. [...] Das ist so ein Heranfiihren in die kulturellen Eigenheiten der Hiesigen
[...]Ja, und dann ist es so, wir sitzen alle da drin.//ja//Und, dh, alle bestellen sich
ein Bier und Wein und so weiter und ich bestell Apfelschorle.« (Adem)

Auch in der ehemaligen DDR werden nach dem Mauerfall religiose Struk-
turen neu bestarkt (so etwa die Erzihlung von Yvonne). Diejenigen der Be-
fragten, die wie Marcel und Yvonne in den 1990er Jahren in Ost oder West
die Schule besuchen, berichten weiterhin, dass im Religionsunterricht nun
verschiedene Religionen thematisiert werden. Zunehmend zu einem Begeg-
nungsraum wird auch fiir die Alteren unter den InterviewpartnerInnen - wie
Birgit und Heidrun - schlieflich der berufliche Kontext oder die Wohnge-
gend:

»lch bin im Friihjahr Vierundneunzig in die Nordstadt gezogen [...] Dann war ich
halt da und merkte: Ja okay, jetzt ist mal wieder dann die Frage Auseinanderset-
zung mit Muslimen und Islam angesagt und du guckst dann da, du kennst Islam
aus Kairo und muslimische Lebensweise aus Kairo, jetzt guckste mal wie das hier in
der Migrantenkultur aussieht. Das war so//hmm//erstmal die Neugierde...« (Bir-
git)

Hier zeigt sich, wie dabei auch der Faden der Abenteuerreisen zum Teil wie-
der aufgegriffen und sukzessive variiert wird: Dort wurden muslimische Tra-
ditionen in ihrer Exotik bestaunt, nun werden sie Teil des eigenen Lebensrau-
mes. So wichst das Interesse an den neuen KollegInnen und NachbarInnen,
sodass der Erinnerung der Befragten nach davon ausgehend die ersten loka-
len Initiativen zum gegenseitigen Kennenlernen entstehen:

migrantinnen in die Hohe schnellen lassen. Auch die Militarputsche (1971 und 1980)
sowie die zunehmende Inflation in der Tiirkei haben die Orientierung vieler tirkischer
Familien auf ein Leben in Deutschland als eine dauerhafte Perspektive umgestellt. Vgl.
auch Hunn 2005.

14,02.2026, 181919,

129


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Religdse Pluralitaten

»angefangen hat damals, an den ne-, neunziger Jahren, ja (achtziger) weifd ich
nicht//mhm//, so, so-, man hat nicht hier irgendwer ein- irgendein Befehl bekom-
men, dass man das machen muss//mhm//ne, hat sich, dh, spontan sich ergeben,
ne? Man hat, dh, b-, erstens war da, war das, dh, Neugier, ne, zum Beispiel von
der christlichen Seite aus, dh, dass sie gesagt haben ja, miissen mal gucken, wie
die Muslime leben, oder was die machen... wie. alltdgliches Leben, wie, was ma-
chen die? [..] Das war der, der erste Grund, gegenseitiges Kennenlernen, das ist
immer noch der Motto heutzutage, auch immer noch, gegenseitiges Kennenler-
nen//mhm//. So hat es angefangen. Und hat gegenseitige Besuche stattgefunden,
also die christliche Gemeinde sind zur muslimische Gemeinde gekommen. Die, die
heilige Stitte hat man besucht und//mhm//viele Christen wussten gar nicht mehr,
wie der Moschee aussah!« (Hasan und dhnlich auch Yusuf)

Das Zitat zeigt dabei deutlich, dass auch im anfinglichen Interesse in die-
sen Fillen einfach die alltigliche Lebensweise der >Fremden« im Mittelpunkt
steht. Dabei erfolgt die Zurechnung der Unterschiede zwischen den christ-
lichen Befragten und den zunehmend wahrgenommenen muslimischen Mi-
grantInnen immer noch oft auch auf kulturelle, nicht religiése Charakeeristi-
ka:

»ich glaube, dass eher so diese tiirkischen Familienstrukturen, die ich da in der
Jugendhilfe in den Problemfamilien kennengelernt hab, ich glaub nich, dass das so
sehr was Religioses war, ich glaub, dass das eher was, ih, was mit unterschiedlichen
Kulturen zu tun hat« (Heidrun).

Erst sukzessive geht damit eine Beschiftigung mit religiésen Fragen einher.
Dabei wird in den Erzihlungen der muslimischen Befragten wie Hasan deut-
lich, dass es eben vor allem die ChristInnen sind, die nun ihr grofRes Interesse
fir die andere Kultur entdecken und denen an der Einrichtung und Aufrecht-
erhaltung der Begegnungsformen besonders liegt — was auch daran liegen
mag, dass die muslimischen MigrantInnen ja bereits in ihrem Alltag hinrei-
chend mit deutschen und christlichen Traditionen in Berithrung kommen.
Auf lokaler Ebene flieflen in den 1990er Jahren also mehrere Entwicklun-
gen zusammen: Internationale Konflikte resultieren in Friedensgebeten, die
aufgrund der beteiligten Parteien in diesen Konflikten interreligios gestal-
tet werden. Fremdenfeindliche Anschlige in Deutschland wiederum schirfen
die Sensibilitit fir Nachbarlnnen und MitbiirgerInnen mit Migrationshin-
tergrund und wecken die Neugier auf deren Alltag, was auch ihrer Religiosi-
tit Bedeutung verleiht. Beides resultiert teilweise in der Aufnahme interreli-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

gioser Dialogveranstaltungen, teilweise werden die Friedensgebete in eben-
solche Formate iiberfithrt. Uber beide Entwicklungen werden einerseits Lo-
kalpolitik, andererseits lokale Gemeinden zu wichtigen Akteuren, aber auch
bottom-up-Initiativen entstehen. Dem entspricht, dass inzwischen interkul-
turelle und -religiose Kontakte zunehmend zum Alltagsbestandteil auch der
nicht-muslimischen Befragten geworden sind, und sich nun aber offenbart,
wie wenig dies eigentlich mit einer Kenntnis etwa der Alltagskultur der ande-
ren einhergeht. Dies spiegelt sich gesellschaftspolitisch auch in der in dieser
Zeit zunehmenden Rede von der >multikulturellen Gesellschaft< und der >Ein-
wanderungsgesellschaft« und den darauffolgenden kritischen Auseinander-
setzungen dazu wider. Das bedeutet auch, dass einerseits eine zunehmende
Veralltiglichung der Begegnung im Lokalen stattfindet, aus deutscher Sicht
der Islam durch die iiberregionalen und internationalen Ereignisse allerdings
ebenso zunehmend im Kontext von Konflikten und Gewalt thematisiert wird,
mithin mit einer ausgesprochen negativen Exzeptionalitit belegt wird. Dies
weist auf eine Auseinanderentwicklung in der Deutung lokaler und interna-
tionaler Kontexte hin, die sich in den folgenden Dekaden verschirfen wird
und demgemifR die folgenden Kapitel prigt.

4.1.6  Vom Problem zur (mediatisierten) Bedrohung in den 2000er
Jahren: Musliminnen und der 11. September

»Kennen niemanden personlich, aber wis-
sen alles iiber Muslime. Ist klar.« (Yvonne)
»Schade, dass viele diese Vorurteile haben
und natiirlich wiird ich die gerne dndern,
aber da sind die Medien stdrker als ich.«
(Namika)

Mit dem Umschlag zum neuen Jahrtausend schreiben sich die Entwicklungen
fort, nehmen aber an Tempo auf. Dies wird einerseits den zunehmend west-
liche Gesellschaften treffenden Terroranschligen zugeschrieben, die die ne-
gativen islambezogenen Diskurse zwar nicht aus dem Nichts erschaffen, aber
in verschiedenen Hinsichten exponentiell intensivieren. Andererseits wichst
die Bedeutung digitaler Medien mit globaler Reichweite, die diese Nachrich-
ten ebenso wie zugehorige Deutungen und Bilder des >Anderen< immer mehr
zum Alltagsbestandteil machen.

14,02.2026, 181919,

131


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Religdse Pluralitaten

9/M als Ausldser fiir den Bedrohungsdiskurs und eine

Dynamisierung von Religion

In vielen Erzihlungen verdichten sich diese Entwicklungen in den Ausein-
andersetzungen mit den Anschligen des 11. Septembers 2001. Deren Wahr-
nehmung prigt ChristInnen wie MuslimInnen, und im Gegensatz zu den An-
schligen von Molln und Solingen sowie dem Irakkrieg auch die jingeren Ge-
nerationen. Dabei betreffen sie MuslimInnen und ChristInnen naheliegen-
derweise recht unterschiedlich.

»die, mhm... eine Phase im Leben, wo die Religion [..] eine grofSe Rolle gespielt
hat ist elfter September.//ja//Bis dahin musste man gar nichts erkliren, erzih-
len//mhm/]. Interessierte auch keinen! [...] Und dann kamen diese... Negativschlag-
zeilen//mhm//. Und da-, und dabei hab ich noch nicht mal so bewusst selber danach
[schmunzelt] gelebt [..] Auf einmal muss ich [lacht] rechtfertigen.//ja//Wenn sie
sagen wie grausam das ist, wie schrecklich ihr seid, wie bdse und so weiter sag ich:
>Nein, das-, es ist nicht.« STANDIG diese Diskussionen.//mhm//[..] Und, aber so
viel HASS auch, so viel auch, dh//mhm//(Ding), ob man GEWOLLT hat oder nicht,
ne? Man//mhm//hat keine anderen Moglichkeiten gehabt, ah, man MUSSTE sich
positionieren. Man//mhm//musste irgendwas dazu, dh, sagen, ob man gewollt hat
oder nicht. Weil die sind zu dir gekommen.//ja, krass//Und das war eine, eine Phase,
und SEITDEM hort es auch nicht auf.« (Adem)

9/11 hat hier gleich mehrere Konsequenzen: Zum einen wird der Islam nun
diskursiv zur Bedrohung und MuslimInnen zu potenziellen Attentitern — ei-
ne Entwicklung, die sich noch steigert, je niher terroristische Anschlige mit
islamistischem Hintergrund an Deutschland riicken. Dies spiegelt sich erneut
nicht so sehr in den Aussagen der christlichen Befragten, die als (interview-
bereite) Engagierte im interreligiosen Dialog in dieser Hinsicht eine spezifi-
sche Selektion darstellen diirften. Es spiegelt sich aber in den Erzihlungen
der muslimischen Befragten, die diese erfahrenen Zuschreibungen themati-
sieren. Dies kann expliziter geschehen, wie in der oben zitierten Aussage von
Adem, in der er darlegt, dass mit 9/11 eine anhaltende Erwartung an Mus-
limInnen einsetzte, sich zu rechtfertigen, und zwar auch an diejenigen, die
keine sonderlich religiose Haltung oder Lebensfithrung aufweisen. Dies kann
aber auch impliziter geschehen, in kleinen Einwiirfen in anderen Erzahlstrin-
gen, die jeglichen Verdacht, man kénne ein/e allzu strenggldubige/r MuslimIn
sein, im Keim ersticken sollen:

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

»lch hab zum Beispiel auch, dh, vor zwei Jahren, dh, ih, Pilgerfahrt gemacht nach
Mekka//ah//. Und dieses fiinfmal tdgliche Gebet, dh, Beten, das machen wir sowie-
so und, dh, das Fasten, das machen wir auch. Also diese fiinf Pflichten, die man als
Muslim verrichten musste, die machen wir, a-, auch Familie. [...] Aber fanatisch,
das ist was anderes! Fanatisch sind wir nicht [..]. Wir//ja//sind nur gldubiger..
Menschen, gldubige Muslims und, dh, wir machen das, was man als Muslim ma-
chen soll//mhm//. So sind wir auch erzogen, so hab ich auch meine Kinder erzogen,
meine Tochter ist auch, i-, ist auch, dh, mit Kopfbedeckung//mhm//und hat auch
iiberhaupt keine Probleme mit dem Menschen um sich//ja//.« (Hasan)

Die Beteuerung, religiose Pflichten im Privaten zu befolgen, der deutschen
Gesellschaft aber keine Probleme zu bereiten, ist Hasan in seiner Erzihlung
iiber seine zunehmende Religiositit ausgesprochen wichtig, und ist auch Be-
standteil anderer Erzihlungen interviewter MuslimInnen; sie verweist damit
auf einschligige Diskurse um das Gefahrdungspotential allzu gliubiger Mus-
limInnen. Unter dem Narrativ der>Schlifer« werden zudem auch all jene Mus-
limInnen in Geiselhaft genommen, die erst einmal unverdichtig erscheinen.
Deutlich werden dabei die komplexen Binnendifferenzierungen, die dafiir im
Feld der MuslimInnen vorgenommen werden: Die fiinf Pflichten werden ge-
radezu entschuldigend als Muss fiir MuslimInnen charakterisiert, dem man
sich nicht entziehen kann, und erscheinen in dieser Erzihlung konsequenter-
weise weniger als inneres Bediirfnis des Erzihlenden. Diese Rahmung triagt
in der Erzihlung dann aber dazu bei, sich von >fanatischen MuslimInnenc
abzugrenzen, die, so wird suggeriert, zum einen mehr machen als die fiinf
Pflichten, zum anderen diese moglicherweise sogar viel inbriinstiger erledi-
gen. Eine weitere Betonung liegt auf der guten Integriertheit der eigenen Kin-
der, die sich in ihr Umfeld - an anderer Stelle wird gerade auch die Integrati-
on in eine anspruchsvolle Arbeitsumgebung betont — problemlos eingepasst
haben.

Eine zweite Konsequenz aus 9/11 ist, wie auch im vorletzten Zitat deutlich
wird, die vertiefte Beschiftigung mancher Befragter mit der eigenen Religi-
on. MuslimInnen, die sich zuvor in ihrem Alltag eigentlich nicht mit der Re-
ligion, der sie vor allem qua Geburt angehorten, auseinandergesetzt haben,
werden nun durch die Anfragen gezwungen, sich verstirkt mit dem Islam zu
beschiftigen, um Antworten auf Fragen und Vorwiirfe geben und negativen
Stereotypen etwas entgegensetzen zu konnen. Fir Befragte wie Adem fihrt
diese Beschiftigung mit Koran u.4. dann letztlich auch zu einer verstirkten
Religiositit.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Religdse Pluralitaten

Die christlichen Befragten, die von den Anschligen nur iiber die Bericht-
erstattung betroffen sind, konnen mit den Ereignissen vom 11. September
2001 ungezwungener umgehen, sind sie fir diese Gruppe doch von deutlich
weniger einschneidender Bedeutung. Sie werden in der Folge eben nicht mit
Anfragen von auf’en konfrontiert und kénnen die Ereignisse daher leichter
auf ihre individuelle Weise deuten:

»war gerade im Pergamonmuseum, als das erste Flugzeug reingelenkt wurde in
einen der Tiirme [...] finds immer wieder dhm irgendwie beeindruckend [...] dass
dhm der Kampf der zivilisierten Welt gegen das Chaos da dargestellt wird [...]
und Ghm und wir genau in diesem Raum waren u- ungefihr//achso//genau als-
als [stottert] das erste Flugzeug da in den Turm gelenkt wurde [...] was es vor
allem bei mir ausgelost hat, war die Frage, wie weit darf man mit Religion ge-
hen und mit Religiositit//hmhm//bis dh- bis man die Schwelle zum Fanatismus
liberschreitet//hmhm//und dh denke- dachte- hab mir dann auch dann immer wie-
der gedacht, ja, wenn du schon dich fiir Religiositit interessierst und spirituell
bist, dann sieh blofS zu, dass du nie diese Schwelle zum Fanatismus iiberschrei-
test//hmhm//sondern bleib immer maglichst skeptisch.« (Marcel)

Trotz der eher weiterfithrenden Erwigungen tiber Zufille im Laufe des Welt-
geschehens zeigen sich allerdings auch Berithrungspunkte, namlich in der
Auseinandersetzung mit Fanatismus. Wihrend Hasan allerdings jeden Ver-
dacht, fanatischer Gliubiger zu sein, weit von sich weist, kann Marcel sich
gewissermafien freier damit auseinandersetzen, und den guten Vorsatz for-
mulieren, bei der Befassung mit Religion nie fanatisch werden zu wollen.
Dennoch ist ein Sekundireffekt wieder dhnlich: Dass religiése Uberzeugun-
gen insgesamt zunehmend skeptisch beiugt werden, betrifft auch ChristIn-
nen, insbesondere jene, die sich etwa als Jiilngere neu der Religion zuwenden
und damit automatisch im Verdacht stehen, besonders intensiv gliubig zu
sein. So wird von Marcel dann auch der Wunsch nach einer Rehabilitierung
von Glauben gedufiert:

»Ahm hoffe einfach, dass dhm religivser Fundamentalismus oder Fanatis-
mus//hmhm//in JEGLICHER Form und egal, bei welcher Religion ABNIMMT
[...] das Wissenschaft und Vernunft wieder mehr in den Vordergrund//hmhm//ge-
raten und dh dass aber trotzdem auch ah ein Glaube auch an was Gattliches ih
ERLAUBT BLEIBT.« (Marcel)

Eine dritte Konsequenz aus 9/11 ist, dass neue interreligiése Dialoggruppen
eingerichtet werden:

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

»So ist der interreligiose Dialog mit den Muslimen zu uns gekommen//mhh//weil’s
den in der Stadt- weil das noch keiner gemacht hat und weil das wichtig
war//mhh//nach 9/11. Und der christlich-jiidische Dialog ist nicht hier gelandet,
weil das machte schon jemand« (Barbara).

Bei den Befragten gilt dies vor allem fiir jene aus dem ostdeutschen Raum,
was darauf hinweisen kann, dass der interreligiose Dialog hier eher mit
Verzogerung aufgenommen wurde. Wie in den vorangegangenen Kapiteln
deutlich wurde, sind andernorts interreligiose Dialoge zu diesem Zeitpunkt
durchaus schon initiiert. Das passt zu der dem Zitat eigenen gewissen
Pragmatik: Barbara, die fir eine christliche Kirche in einer ostdeutschen
Grof3stadt arbeitet, verweist auf eine lingere Tradition des interreligiésen
Dialogs mit jidischen Gemeinden, der aber institutionell schon anderweitig
angesiedelt war. Als dann mit 9/11 auch der Dialog mit den MuslimInnen
»wichtig war«, aber noch nicht existierte, iibernimmt ihre Einrichtung diese
Aufgabe - aber als Bestandteil ihres Arbeitsgebietes, nicht weil ihr oder ihren
KollegInnen das eine Herzensangelegenheit war.>

Mediatisierung dynamisiert und religionisiert Bedrohungsdiskurse

Eine weitere zentrale Entwicklung, die mit dem Umschwung zum neuen Jahr-
tausend keineswegs vollig neu aufkommt, aber doch neue Formen annimmt,
ist die zunehmende Bedeutung von Medienumgebungen fiir die hier interes-
sierenden Diskurse. Dies gilt fiir althergebrachte Medien wie Zeitungen, die
mit ihrer Berichterstattung die Debatte iiber und insbesondere das Bild von
Islam und MuslimInnen pragen, aber auch fiir neuere digitale Medien, die
unter anderem eine zeitnahe Berichterstattung sowie die globale Vermittlung
von Nachrichten erlauben. Diese zunehmende Bedeutung technisch vermit-
telter Kommunikation lisst sich mit dem Begriff der »Mediatisierung« fassen:
Riume des Austauschs werden nun global, und Kommunikation, die nicht
(mehr) unter Anwesenden erfolgt, relevanter. Der Begriff der Mediatisierung
charakterisiert dabei einen Metaprozess der Zunahme komplexer Medienum-
gebungen mit ihren Auswirkungen auf der Mikro-, Meso- und Makroebene
(vgl. Krotz 2009: 153f.). Bestehende Medien werden im Zuge dessen nicht ver-
dringt, vielmehr differenziert sich die Medienlandschaft (vgl. ebd.: 154), und

32 Siehe mehr zu den Motiven in Bezug auf das Engagement in Formaten des interreli-
giosen Dialoges Kap. 3.

14,02.2026, 181919,

135


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Religdse Pluralitaten

es entstehen komplexe Mediennetzwerke, insbesondere geprigt durch die dy-
namischen Entwicklungen der Digitalisierung (vgl. Krotz 2007: 13). Dabei ist
zu beobachten, dass Medien sich entgrenzen, das heif3t, in immer mehr All-
tagspraktiken integriert werden, in neue soziale Riume vordringen und in
der Nutzung von Individuen wie Institutionen an Bedeutung zunehmen (vgl.
ebd.: 34f.). Diese Entwicklungen sind deshalb auch hier so relevant, weil ers-
tens angenommen wird, dass die Nutzung bestimmter Medien Kommunika-
tion verandert, zweitens aber auch die mediale Kommunikation als

»basaler Prozess in Gesellschaft und Kultur, aber auch als basaler Prozess im
Alltag und als Bedingung fiir die Konstitution des Individuums und seiner
Identitit sowie seiner von ihm konstruierten und interpretierten Welt und
Wirklichkeit« (Krotz 2007: 17)

gilt. Digitalisierung als besonders hervorstechendes Kennzeichen des rezen-
ten Medienwandels erlaubt die Neuerung von Inhalten, Darstellungsformen,
Ubermittlung, Transformierung und Speicherung von Daten (vgl. ebd.: 30),
pragt dementsprechend Kommunikation und Kommunikationsinhalte und
vermittels dessen Identitit und Welt. So sind von der Digitalisierung nicht
nur digitale Medien selbst betroffen, sondern werden auch synchron andere
Medien - wie die in unserem Feld weiterhin relevanten Zeitungen und das
Fernsehen — in ihren Arbeitsweisen mit beeinflusst (vgl. ebd.: 33). Auch in-
nerhalb dieses Feldes ist nun eine gréRere Vielfalt einzelner Kanile und An-
bieter entstanden und es wird zeitniher und mehr kommuniziert, sodass ei-
nerseits eine Verdichtung von etwa Nachrichtenkommunikation stattfindet,
andererseits sich zielgruppenbezogene »Filterblasen« ausbilden kénnen, in
denen sich Diskurse durch den ausschlieflichen Austausch dhnlich Gesinn-
ter verdichten und radikalisieren.

Aber auch weitergehend sind im Sinne der obigen Ausfithrungen von
medialem Wandel eben nicht nur Medien betroffen, sondern »alle Bereiche
menschlichen Lebens, das Netz der sozialen Beziehungen der Menschen
insgesamt und dariiber alle Bereiche von Kultur und Gesellschaft« (ebd.: 31).
So folgt aus Verinderungen innerhalb der Medienlandschaft wie der Verbrei-
tung von social-media-Plattformen auch zunehmend die Méglichkeit, nicht
nur als RezipientIn Medien konsumieren, sondern auch als ProduzentIn
Medieninhalte erstellen und streuen zu kénnen. Gerade mit Blick auf das
Internet bedeutet das, dass sich dort Autorititsverhiltnisse indern kénnen,
neue Rollen- und Identititserfahrungen gemacht werden konnen, aber auch
die Beschiftigung mit spezielleren Themen erméglicht wird (vgl. ebd.: 102ff).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Krotz resiimiert: »Kommunikation wird, so lisst sich dementsprechend
vermuten, ichbezogener, die Verstindigungsfunktion und die Herstellung
von Gemeinsamkeit mit anderen wird im Alltag nachrangiger« (ebd.: 106).

Wie wirkt sich nun dieser Prozess der Mediatisierung mit Blick auf unser
Forschungsfeld der Wahrnehmung von und des Umgangs mit religiéser Viel-
falt aus? Schligt sich die Nutzung spezifischer Medien und Mediennetzwerke
auf Umfang und Art der interreligiésen Begegnung nieder, entstehen gar ge-
teilte Medienwelten interreligiosen Kontaktes oder entschwinden verschiede-
ne Befragtengruppen (moglicherweise auch abhingig von der Herkunft, dem
Alter oder dem Bildungsstand) in verschiedene Filterblasen? Nutzen die Inter-
viewten moglicherweise auch (digitale) Medien neben anderen Formaten fir
eine Auseinandersetzung mit der eigenen Religiositit und der Religion An-
derer? Und fiir die in dieser Forschung aufgeworfenen Fragen insbesondere:
In welchem Verhiltnis steht dabei die oktroyierende Vermittlung bestimmter
Narrative und Diskurse zum Aushandlungsspielraum von religioser Identi-
tat?

In dem hier erhobenen Material wird durchgehend eine zunehmende Be-
deutung medialer Diskurse sichtbar. Hier stechen insbesondere diejenigen
ins Auge, in denen negative Stereotype iiber Islam und MuslimInnen aufge-
rufen werden. Vermittelt iiber deutsche Mainstream-Medien prigen sie das
Deutungsangebot zur Wahrnehmung des Islams fir ChristInnen, und for-
dern mithin eine Auseinandersetzung von MuslimInnen mit diesen Diskur-
sen ein:

»lch hab auch nie irgendwie mich in meiner Religion angegriffen gefiihlt eigent-
lich.//okay//AufSer dass manch-, sehr viele Vorurteile haben, die ich auch bemerke
und sehe//mhm//. Aber so angegriffen hab ich mich nich unbedingt gefiihlt. Ich wei-
is halt... schade, dass viele diese Vorurteile haben und natiirlich wiird ich die gerne
dndern, aber [holt tief Luft] da sind die Medien stdrker als ich [lacht].« (Namika)

Namika nennt die Vorurteile, die andere iiber sie als Muslimin haben, und
rechnet diese selbstverstindlich zu: »Die Medien« verursachen und/oder ven-
tilieren diese Vorurteile, in jedem Fall sind sie ihr Antagonist im Deutungs-
kampf um das Bild des Islams und damit auch um ihr persénliches Bild in
der Offentlichkeit. Ihr ist dabei klar, dass sie diesen Kampf nicht gewinnen
wird — die Medien sind »stdrker als ich« —, das bedeutet in ihrem Fall aber
nicht, dass sie ihn nicht weiterhin fithrt. »Die Medien« gelten ihr dabei als ein
Konglomerat, das in ihrer Wahrnehmung recht einmiitig ein negatives Islam-
bild zeichnet. Namika unterscheidet dabei Vorurteile und Angriffe, es lieRRe

14,02.2026, 181919,

137


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Religdse Pluralitaten

sich vermuten, dass sie Angriffe als stirker einschitzt als Vorurteile, als per-
sonlich auf sie bezogen und/oder direkt aus ihrem persénlichen Umfeld und
nicht medial vermittelt erfolgend. In jedem Fall fiihlt sie sich vom medialen
Diskurs, wie sie ihn als priagend erlebt, nicht angegriffen, sondern konsta-
tiert nur das Schiiren von Vorurteilen — und geht damit auch vergleichsweise
gelassen und pragmatisch um. Auch Yvonne hebt eine dhnliche Dynamik her-
vor:

»was mir halt einfach aufn Keks geht ist, dadurch dass es eben ZIG Berichterstat-
tungen gibt iiber Lander, wos eben Krieg gibt//mhh//oder wo irgendwelche Selbst-
mordattentdter und irgendwelche, keine Ahnung was, Idioten da rumrennen- wir
immer wieder in so ne Rechtfertigungshaltung kommen, ne//hm//. Also dass wir
irgendwie IMMER das Gefiihl haben, uns rechtfertigen zu miissen. Das NERVT halt
einfach auch. Ahm... wo man einfach immer wieder so in Generalverdacht kommt,
ne. [...] wissen wir halt, wie manipulativ Fernsehen sein kann [...] dann wird halt
eben GEZEIGT irgendwie, wer... wer irgendwie seine Frau UNTERDRUCKT und...
deshalb ist datt ja auch so, dass immer alle irgendwie denken, wenn man n Kopf-
tuch trigt, ist man unterdriickt//ja//. Also ich fiihl mich als sehr emanzipierte
Frau.« (Yvonne)

In ihrem Ausdruck erinnert die Erzdhlung an die zu Beginn ausschnittweise
zitierte Erzihlung von Adem, der sich mit der gleichen Genervtheit auf den
stetigen Rechtfertigungsdruck seit 9/11 bezog, hier nun eben spezifisch auf
Medien und insbesondere das Fernsehen gemiinzt: Einerseits seien diese ma-
nipulativ, andererseits erscheinen Yvonne aber auch die MedienrezipientIn-
nen nicht in der Lage, Berichterstattungen iiber Terrorismus und ferne Krie-
ge von den muslimischen Nachbarlnnen und KollegInnen zu unterscheiden.
Dies resultiert in einem »Generalverdacht«, den Yvonne als kopftuchtragende
Muslimin besonders empfindet, indem man ihr abspricht, die emanzipierte
Frau zu sein, als die sie sich fithlt. Damir hilt die Medien in dieser Hinsicht
sogar fir kontrolliert:

»Und deswegen, in den Medien ist alles kontrolliert. Du- die werden nur das erfah-
ren, was im wirklichen Fernsehen. [...] Die haben keine zweite Meinung. Die haben
kein Buch, was die gelesen haben- warte mal, was, was steht im Islam. Das stimmt
doch gar nicht eigentlich« (Damir).

So oder so: Durch die zunehmende Mediatisierung der 6ffentlichen Debat-
ten, und die zunehmende Durchdringung alltiglichen Lebens durch Medien-
formate gewinnen die transportierten Diskurse, hier insbesondere jene, die

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Islam und MuslimInnen mit Terror und Radikalisierung verkniipfen, an Pra-
senz.

Eine weitere Konsequenz, die angesichts zunehmender Mediatisierung
vielfach (vor allem auch von muslimischer Seite) befiirchtet wird, ist die Ra-
dikalisierung junger MuslimInnen vermittels Medienkonsum. Dies wird zum
einen als Sekundireffekt der stindigen Konfrontation mit Vorurteilen und
Stereotypen befiirchtet:

»Dann gibt’s halt diese Muslime wo halt die wirklich keine Ahnung von deren Re-
ligion haben, die gucken Fernseher, denken sokay, das is Religion, ich muss jetzt,
ich werd jetzt Selbstmordattentiter, dann, dann bi-, werd ich meiner Religion ge-
recht« (Namika, dhnlich formuliert auch Birgit ihre Wut iber Jugendliche,
die den »Salafisten [...] auf den Leim gehen«).

Zum anderen wird auf diejenigen medialen Angebote verwiesen, die es zum
erklirten Ziel haben, fiir den Jihad zu werben. Dies wird mit Blick auf das
Internet auch mit dem Fehlen traditioneller Autorititen in Verbindung ge-

bracht:

»machen Sie das Internet auf und schauen mal, wer was erklirt.//mhm//Imame?
Fehlanzeige.//ja//Kein Imam ist da, der so erkldrt, erzdhlt, mit der Sprache, mit der
Uberzeugung//mhm//, mit der Darstellung//mhm//, dass er die Menschen erreicht.
Und dass er die Jugendlichen erreicht//mhm//. Wer erreicht die Jugendlichen? Es
sind immer die Gleichen! [3] Pierre Vogel [...] Aber warum machen die muslimischen
Gemeinden nichts?//mhm//Da ist ein Vakuum.//mhm//Und das wird, dh, rigoros
ausgenutzt von allen Seiten.« (Adem)

Die Chancen des Internets, sich freier als in reglementierteren top-down-
Medien wie Zeitungen oder Fernsehen austauschen zu kénnen, werden in
der Wahrnehmung der Befragten vor allem zu Nachteilen: Etablierte Struktu-
ren und die damit einhergehenden verlisslichen Expertisen fehlen, weil sich
muslimische Gemeinden noch nicht online engagieren — und auf diese Wei-
se entsteht ein Deutungsfreiraum, der von anderen, schillernden Figuren der
Predigerszene — wie Pierre Vogel — genutzt wird. Auch im obenstehenden
Zitat von Damir wird deutlich, dass Medien unterschiedliche Verlisslichkeit
zugeschrieben wird. Wahrend also Biicher zur Aneignung des >richtigen< Wis-
sens verwendet werden kénnten, ist das Fernsehen kontrolliert — aber von den
falschen Stellen — und wiederum das Internet unkontrolliert, liefe damit aber
Raum fiir das Aufkommen falscher Autorititen. Sowohl Fernsehen als auch

14,02.2026, 181919,

139


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Religdse Pluralitaten

Internet verbreiteten damit Vorurteile und falsche Islambilder, was wiederum
der Radikalisierung junger MuslimInnen Raum gebe.

Die Chance zur eigenen produktiven Nutzung wird unter den Befragten
hingegen kaum erwogen. Gelegentlich wird das Internet genutzt, um sich tie-
fergehend mit dem eigenen Glauben auseinanderzusetzen (etwa wie Adem
auf der Suche nach Koranerliuterungen). Doch wihrend digitale Medien wie
das Internet hiufig auch die Gelegenheit bieten wiirden, online gegen Vorur-
teile vorzugehen, suchen Interviewte wie Melina eher den personlichen Weg:
Sie engagiert sich vielfiltig ehrenamtlich, in Jugendgruppen und Senioren-
heimen, um direkt und grundsitzlich zu beweisen, dass sie ein integriertes
und unverdichtiges Mitglied der deutschen Gesellschaft ist (»damit man sieht,
dass... ein Mddchen mit Migrationshintergrund und muslimisch, Gh, sowohl die deut-
sche Sprache beherr- ah, beherrscht, als auch, dhm, sich hier integrieren kann«).

Zuletzt wird auch die ungliickliche Verquickung beider Mediendiskurse,
desjenigen der deutschen Mainstreammedien, die Vorurteile gegeniiber Mus-
limInnen schiiren und desjenigen der Online-Subkulturen, die MuslimInnen
radikalisieren wollen, herausgehoben:

»Die junge Leute, die Muslime, die jetzt, dh, dh, irgendwo hin, n-, n-, nach Syrien
gehen oder weifs nicht wohin oder die radikal sich machen, sie haben sich iiber die
Zeitungen und iiber Internet sich radikalisiert//mhm//. Und das Problem ist da, da,
die, die, die Islamophoben sagen: >Der Islam ist so und gewalttitig<, und die Ande-
ven bestitigen das einmal und reicht! Die ganze Information die viele Jugendliche
hier bekommen, haben sie aus der Zeitung, auf die Seite, und die haben gedacht,
dass es immer so ist [...]. Ja, und dann, gh, dann steht man da und, h, wenn man,
ih, in diese Gesellschaft aufwachst mit diese Information, also Desinformation oh-
ne Ende« (Yusuf).

Das Beispiel zeigt so deutlich, wie auch inhaltlich getrennte mediale Riume
in den RezipientInnen selbst verwachsen: Die Konsequenzen fir das eige-
ne Leben, fiir die Wahrnehmung der eigenen Person durch andere und die
Erwartungen, die daraus erwachsen, folgen gerade aus dem Zusammenspiel
solch unterschiedlicher Mediendiskurse. Diese haben mithin Folgen, die ge-
rade aus ihrer Gleichzeitigkeit erwachsen und damit auch von keinem der am
Diskurs Beteiligten noch kontrollierbar sind.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Konsequenzen der Diskurse um 9/11 fiir religiése Praxis und
interreligiose Begegnung

Insgesamt entsteht damit nun ein stirkerer Bezug auf Diskurse um Terror
und religiés motivierte Gewalt, beférdert auch durch die jingsten Gescheh-
nisse in der Zeit der Interviewerhebungen, darunter am prominentesten der
terroristische Angriff auf die Redaktion des franzosischen Satiremagazins
»Charlie Hebdo« am 7. Januar 2015 und teilweise auch die koordinierten Ter-
roranschlige in Paris (unter anderem auf das Veranstaltungszentrum »Bata-
clan«) am 13. November 2015. In der Folge nehmen insbesondere die mus-
limischen Befragten eine verstirkte Angst vor islambezogenem Terrorismus
in Deutschland wahr. Dies betrifft sie auch direkt, etwa mit Blick auf ihre
religiose Praxis:

»Letztens bin ich hier zum Flughafen gewesen [...] ich konnte nirgendswo beten.
Gibts keinen//ah okay//Gebets- einen Raum, sag ich mal//ja//. Es sind so viele Mus-
lime hier/fja//. Es sind ganz viele Muslime, die wirklich viel Steuern zahlen [..]
wenigstens einen Raum//mhh//, irgendwo... hinstellen, dass man eben seine fiinf
Minuten nehmt, kurz vorm Flug vielleicht mal beten kann. Diese Mdglichkeit sind
nicht- uns nicht dargestellt//mhh//. Jetzt musste zum Beispiel der, den ich jetzt
weggebracht hab- der MUSSTE auf dem Boden jetzt vor alle und das ist ein schlech-
tes Blick irgendwie fiir die Menschen//mhh//, weil die KENNEN das nicht und dann
hat man gleich Vorurteile. [..] Da kommt man automatisch, oah, warum [druckst]
warum kommt der jetzt hier zu beten. Sie verstehen das nicht. [...] Denken die alle,
das ist Salafi.« (Damir)

Das muslimische Gebet in der Offentlichkeit wird nun verdichtig und sorgt
vermutlich gerade an einem Flughafen fiir gesteigerte Irritation. Ein Gebets-
raum wiirde daher in Damirs Sinne weniger dem Gliubigen die Ruhe und
Infrastruktur fiir sein Gebet bieten, sondern vor allem das Gebet aus dem
offentlichen Raum entfernen und damit den nicht-muslimischen Beobach-
terInnen den unangenehmen oder angsteinfléfRenden Anblick ersparen. Und
auch die christlichen Befragten verweisen auf die »Feindbilder und Angstbeset-
zungen« (Renate), die in den letzten Jahren entstanden seien und sich zur Zeit
der Interviewerhebung an der grofRen lokalen und medialen Prisenz der »Pe-
gida«-Bewegung zeigten.

All diese Entwicklungen gehen mit einer relativ spezifischen Form der in-
terreligiésen Begegnung einher: Durch religionsbezogene terroristische An-
schlige einerseits, daraus folgende und dann insbesondere auf negative Ste-
reotype setzende Mediendiskurse andererseits erfolgt die interreligiése Be-

14,02.2026, 181919,

141


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Religdse Pluralitaten

gegnung nun zunehmend medial vermittelt und verstirkt negativ oder gar
angstbesetzt. Dies gilt zumindest fir die Sicht der nicht-muslimischen Be-
teiligten auf ihre muslimischen Gegeniiber. Die Wahrnehmung der ChristIn-
nen durch MuslimInnen spielt nun gar keine Rolle mehr und weicht der Sorge
der MuslimInnen, nun unter stindigem Rechtfertigungsdruck zu stehen und
sich als gut integriert und ungefihrlich prisentieren zu miissen.

Aus all diesen Entwicklungen erwichst damit in der Wahrnehmung der
Interviewten auch eine neue oder verstirkte Notwendigkeit zum interreligio-
sen Dialog. Aus Sicht der MuslimInnen ist ein vorherrschendes Anliegen, das
Bild des Islams zu verindern, indem den medial transportierten Stereotypen
etwas entgegengesetzt wird:

»weil irgendwie Islam ja immer nur mit diesem Negativbild und alle die... die nicht
selber irgendwie Muslime kennen, dhm, treffen immer wieder auf diese Bilder und
das prigt sich natiirlich ein//mhh//, so. Kennen niemanden persinlich, aber wissen
alles iiber Muslime. Ist klar. [...] Und deshalb- also das find ich halt einfach dann-
also, das GUTE und deshalb find ich auch den Dialog sozusagen... gut.« (Yvonne)

Ausgehend von der bereits thematisierten Beobachtung, dass der tatsichli-
che Kontakt von NichtmuslimInnen und MuslimInnen in Deutschland eher
rar gesdt ist, soll im Dialog den Negativbildern die persénliche Begegnung
entgegengestellt werden, um einen Eindruck zu vermitteln, wie MuslimIn-
nen tatsichlich sind. Auf diese Weise wollen MuslimInnen sich vorstellen, die
eigene Religion besser darstellen und wie Damir die »Menschen beruhigen«:

»ich bin der und der, wir sind die und die, wir machen das und das. Wir versuchen
eigentlich das GUTE hier in diesen, in diesen... ih, in dieser STADT sag ich mal, das
BESTE« (Damir).

Dabei fithlen sich manche der muslimischen Teilnehmerlnnen als Ein-
zelkimpferInnen auf weiter Flur, und bemingeln — wie etwa Adem - das feh-
lende Engagement ihrer Gemeinde oder unter MuslimInnen im Allgemeinen.

Dieses Anliegen wird aus der christlichen Perspektive bestitigt. Auch hier
gibt es Teilnehmende, die ausgelost durch die Terroranschlige in Frankreich
2015 zu Veranstaltungen des interreligiésen Dialogs dazu stofien, um auf
moglichst direktem Wege zu erfahren, wie MuslimInnen ihre Religion de-
finieren und leben:

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

»diese Entwicklung zu Fundamentalismus beim Islam... [4] Das, das hat, das hat si-
cherlich dazu beigetragen, das so’n bisschen zu beschleunigen./[mhm//Zu gucken,
was IST denn da eigentlich, [..] dann dacht ich — ich will einfach mal Geduld auf-
bringen und gucken [stottert], wie das wirklich is, ich, mich interessiert das, ich-
ich KENN SONST KEINE MOSLEMS, in//mhm//meinem Alltach kenn ich die nich.«
(Heidrun, dhnlich auch bei Renate)

Ein weiterer Grund fiir die Teilnahme am interreligiésen Dialog (ausfiihr-
licher dazu in Kap. 3) kann aber auch in der Auseinandersetzung mit dem
eigenen Glauben liegen: Angefochten durch die medialen Zerrbilder kénnen
sich muslimische Befragte dort auch als Teil einer Koalition der Gliubigen
verorten:

»Dann hat man sozusagen ne BESTATIGUNG. Dass man DOCH nicht so falsch ist,
wie die- das in den Medien beschrieben wird, oder wie das in der Gesellschaft, weil...
ich mu- ich sag mal so, Islam, sei es die BILD oder die Zeitung oder sei es irgend-
was, ist ein heikles, schwieriges Thema, was immer wieder gerne angesprochen
wird//ja//. und das ist wirklich- also ich mit meinem Glauben dahin zu gehen und
zu hdren, dass es nicht so unterschiedlich ist, ist ne super Bestditigung fiir mich,
dass das, was in den Medien ablauft — Schwachsinn ist« (Melina).

Der interreligiése Dialog wird hiermit zum Gegenort medialer Diskurse: Sich
der Gemeinsamkeiten mit anderen Religionen zu versichern, erlaubt, sich
auch als MuslimIn wieder des eigenen Glaubens zu versichern, indem so fest-
gestellt werden kann, dass dieser »doch nicht so falsch ist«, wie von den Medien
suggeriert. Es wird dabei deutlich, dass — wie in der oben zitierten Erzihlung
Namikas von threm »Kampf gegen die Medien« — die lokale Arbeit und die Me-
dienberichte stindige Antipoden sind, und der lokale interreligiése Dialog
durch iberregionale und globale Ereignisse und die Berichterstattung dar-
iiber immer wieder ein Stiick zuriickgeworfen wird. Dies gilt gerade dann,
wenn man den interreligiosen Dialog als Aufklirungsarbeit einem breiteren
Publikum gegeniiber versteht:

»ich vermisch das nicht so, ne? Aber viele dann doch, dhm... ja grad wenn sie Nach-
vichten horen, ne, was alles auf der Welt passiert und wie schrecklich alles ist, dann
wieder son Stiick zuriickgeworfen werden so in der interreligiosen Entwicklung
auch, ne« (Andrea).

Mit Blick auf die Jahre seit 9/11 lisst sich damit festhalten, dass nun vor al-
lem tiberregionale und globale Entwicklungen die interreligiése Begegnung

14,02.2026, 181919,

143


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Religdse Pluralitaten

nicht nur prigen, sondern gleichsam durchdrungen haben: Einerseits schii-
ren Terroranschlige mit islamistischem Hintergrund Angste vor dem Islam
und zeichnen ein negatives Bild von MuslimInnen. Dies wird andererseits von
alten wie neuen Medien aufgegriffen und einseitig verstirkt: Islam ist nun
gleichsam eine Chiffre fiir Bedrohung und Gewalt. Gerade die medial ver-
mittelten Welten werden im Vergleich zur personlichen Begegnung nun so
michtig und erhalten solch eine grofle Bedeutung im Alltag der Befragten,
dass sie gleichsam zum neuen sozialen Nahbereich fiir die Interviewten wer-
den — dies allerdings auf sehr unterschiedliche Weise, werden MuslimInnen
doch zu Objekten der Berichterstattung, wihrend die befragten ChristInnen
diese Mediendiskurse nur rezipieren. Die schon immer bestehende Schiefla-
ge zwischen MuslimInnen und ChristInnen in der interreligiésen Begegnung
verstarkt sich also entscheidend. Interreligiéser Dialog wird darin von beiden
Seiten als lokaler Gegenort verstanden, an dem alle Beteiligten im Rahmen
des Spielraumes, den ihnen ihre Positionen zugestehen, an einem anderen
Bild von Religion und insbesondere dem Islam arbeiten. Auf dieser Ebene,
in der raren personlichen Begegnung, werden auch Gemeinsamkeiten erfah-
ren und kann so auch die eigene Religiositit bestirkt werden. Dennoch ist
auch hier die interreligiose Begegnung dementsprechend gepragt von einem
Abarbeiten an medialen Diskursen und wird damit verstirkt auch zu einem
Arbeitsauftrag anstelle eines vornehmlich interessenbasierten Austausches.

4.1.7 Das Boot wird immer voller? Gefliichtete und ein abnehmendes
Interesse am lokalen Islam in rezenten Diskursen

Im Westen nichts Neues? Die Neugier am lokalen Islam verblasst

In den Interviews finden sich, angeregt u.a. durch eine Frage des verwende-
ten Leitfadens, auch Uberlegungen zum gegenwirtigen Stand religiéser Plu-
ralitit in Deutschland. Eine der Hauptkontroversen ist dabei, ob man sich in-
zwischen nun moglicherweise gut genug kenne, die interreligiose Begegnung
also zum Alltag und der interreligiose Dialog obsolet geworden sei. Dabei sind
insbesondere die Alteren unter den Befragten der Ansicht, der interreligidse
Dialog sei nun kein Erfordernis mehr oder lasse die notwendige Faszination
vermissen:

»Wir treffen uns immer noch zum Friihstiicken oder zum Abend- dhm, das sind
eins, zwei, drei Muslimas, eine Libanesin, eine aus Syrien und die andere aus- wo
kommt sie her.. aus lran//mmh//. Und ddh, eine Italienerin [lacht] und dh, zwei,

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

drei Deutsche und ich [lacht][...] Leider nicht mehr, ist dieses religioses Hintergrund,
ist nicht mehr da//mhh//. Weil wir sind schon sozusagen- sie sind voll integriert und
wir WISSEN wie sie denken und wie wir denken.« (Lorena)

Diese Kehrseite der »vollen Integration« wird nicht nur von Lorena bedauert.
Auch Hasan sieht sie bzw. auch die gute Aufklirung tiber andere Religionen
in der Schule als einen Grund fiir die abnehmende Nachfrage an Formaten
des interreligiésen Dialogs:

»die damalige Generation, die aus der Tiirkei gekommen war//mhm//, die kann-
te hier nich alles und die waren neugierig etwas, um etwas zu wissen, zu ler-
nen//mhm//. Aber die jetzige Generation, die sind alle hier geboren//ja//, die wissen
zu viel. Und die haben kein Interesse da dran. [...] Deswegen is ganz wenig gewor-
den. Wenn Sie jetzt gucken, [..] von uns ist ja nur [..] der Vorstand da, also//ja,
ja//zwei oder drei Leute hichstens//ja//. Von der christlichen Seite, wenn Sie gu-
cken, sind nur dltere Leute« (Hasan).

Viele der jiingeren Befragten, ob nun ChristInnen oder MuslimInnen, bestiti-
gen dies, indem sie auf alltigliche interreligiése Kontakte und die Méglichkeit
zum alltiglichen Austausch tiber Religion verweisen oder die grundsitzlich
vorhandene Vielfalt hervorheben:

»Ne, also wir leben ja in einer grofen Vielfalt, vor allem hier im Ruhrgebiet//ja,
ja/l. Ist ja sehr vielfiltig. Und ich find das eigentlich schon, also ich komm damit
gut zurecht, ich hab auch Freunde unterschiedlicher Kulturen [..] Und, ja, ist halt
letztendlich jedem selber iiberlassen, was er glaubt. Und ich, Ghm, respektiere und
toleriere jede Religion//mhm//. Von daher//fja//brauch ich keine Angst zu haben.«
(Namika)

Diese Vielfalt wird wertgeschitzt, und Namika ist optimistisch, dass sie mit
einer toleranten Grundhaltung keine Angst vor einer zunehmenden religiésen
Pluralisierung haben muss. Dieser Selbstverstindlichkeit religiéser Pluralitit
in der Gegenwart und der engen Bekanntschaft mit Andersreligiosen steht
dennoch weiterhin die Wahrnehmung entgegen, dass damit nicht zwingend
das Wissen tiber andere Religionen einhergehen muss. Dies bemerken vor al-
lem MuslimInnen mit Blick auf ihre christlichen FreundInnen und Bekannte:

»also wenn ich da an die christlichen Mddels denke, was die uns fiir Fragen gestellt
haben [...] also wo ich so gedacht hab, haben die NIEMANDEN im Freundeskreis. Al-
so...//mhh//anscheinend nicht. Und... also wirklich Fragen, wo ich so gedacht hab...

14,02.2026, 181919,

145


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Religdse Pluralitaten

wenn man hier im Ruhrgebiet aufwdchst, miisste man datt eigentlich WISSEN,
so.« (Yvonne)

Yvonne betont, dass praktizierende und engagierte MuslimInnen hiufig mehr
iiber das Christentum wiissten als umgekehrt, und deutet auch an, dass sie
zum Teil auch mehr iiber das Christentum wiisste als nominelle ChristInnen
tiber ihre eigene Religion. Der allgemein anerkannten und iberwiegend wert-
geschitzten Situation religidser Pluralisierung und der Wahrnehmung, dass
mit zunehmender Bekanntheit auch das Interesse aneinander und am inter-
religiésen Dialog sinkt, wird also beigefiigt, dass trotzdem grofie Wissenslii-
cken vor allem auf christlicher Seite bestehen. Dieses Verhiltnis konnte auf
zwei — sich nicht ausschlieflende — Weisen erklirt werden: Zum einen kann
es einfach der Fall sein, dass die Interviewten, die ganz iiberwiegend schon
linger im interreligiésen Dialog aktiv sind, nun das Gefiihl haben, sich tiber
die Jahre gut kennengelernt und auch viel iiber die jeweils andere(n) Religi-
on(en) erfahren zu haben, sodass eigentlich keine Fragen mehr offen sind.
Angesichts zunehmender religiser Pluralitit halten sie dies aber — filschli-
cherweise — auch fiir ihre Mitmenschen fiir gegeben. Mit Blick auf diese zeigt
sich dann zweitens aber, dass religiose Pluralisierung mitnichten mit einer
profunden Kenntnis der vertretenen Religionen einhergeht. Sich im Alltag zu
begegnen und sich grundsitzlich der religiosen Vielfalt in seinem Wohnvier-
tel oder unter seinen KollegInnen bewusst zu sein, ist offenbar alles ande-
re als gleichbedeutend damit, mehr iiber dieses Thema zu erfahren — und
zwar ganz unabhingig von der Haltung, die man zu dieser Vielfalt hat. Es
mag zum anderen zum Tragen kommen, was im vorangegangenen Teilkapi-
tel thematisiert wurde: Angesichts der zunehmend hohen Alltagsrelevanz von
Medien werden nun mediale Diskurse iiber Religion geprigt von iitberregio-
nalen und globalen Ereignissen und Entwicklungen, so gewissermafien zum
sozialen Nahbereich der Betreffenden, und wirken entscheidender auf deren
Bild von Religion und religiésen Mitmenschen als dies im persénlichen Kon-
takt geschieht. Sofern persénliche Begegnungen stattfinden, zeitigen mediale
Diskurse weiterhin Effekte auf sie:

»Und ich merke denn dann... auf der Arbeit, wenn ich mit Jugendlichen rede... [4]
ddh, ja, dass da, dh... SEHR traditionelle [...] Frommigkeitsformen... [3] dh... ja,
praktiziert werden und//hmm//ih, eine Auffassung vom Islam vertreten wird teil-
weise unter den Jugendlichen, die wenig dialogfihig ist..//mmh//DAS macht mir
dann denn da, ddh, Sorgen, ja?//mmh//[6] Und [...] katholischerseits erleb ichs teil-
weise auch... also dass Leute, die nicht in der Nordstadt WOHNEN...//mhh//Schwel-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

lendngste haben in die Nordstadt zu GEHEN.//mmh//Und konservative Mitglieder
von Nordstadtgemeinden maglicherweise auch nicht unbedingt in Moscheen ge-
hen.« (Birgit)

In ihrer Arbeit verzeichnet Birgit mithin zwei Konsequenzen solcher Entwick-
lungen, wie sie im vorangegangenen Teilkapitel angesprochen wurden: Die
zunehmend konservativer werdende Religiositit muslimischer Jugendlicher
auf der einen Seite, und die Angst katholischer Deutscher vor MuslimInnen,
ihren Gebiuden und den durch sie gepragten Wohnvierteln auf der anderen
Seite. Wahrend die Interviewten naheliegender Weise allesamt keine Scheu
vor der interreligiosen Begegnung haben, wirft diese Erzihlung also auch
noch einmal ein Schlaglicht auf Milieus neben denen der Befragten, in de-
nen religidse Vielfalt ablehnend oder mit Angst betrachtet wird.

Auslaufende Diskurse: Kopftuchdebatte als Dauerbrenner und
alternative Religiositéat

Hier und da flackern in den Interviews auch noch andere tagesaktuelle The-
men auf, in den frithen Interviews aus dem Jahr 2015 sind dies vor allem Be-
ziige auf das im Januar 2015 gefillte sogenannte ,Kopftuchurteil’, bei dem das
Bundesverfassungsgericht sich noch einmal mit dem prominenten Urteil von
2003 befasste, in dem im Falle einer kopftuchtragenden Lehrerin entschieden
worden war, dass dem betreffenden Bundesland die gesetzlichen Regelungen
fehlten, um ihr, wie zuvor geschehen, die Einstellung in den Schuldienst ver-
weigern zu kénnen. 2015 nun prézisierte ein erneutes Gerichtsurteil, dass ein
pauschales Kopftuchverbot fir Lehrkrifte in 6ffentlichen Schulen nicht ver-
fassungskonform sei. Das Kopftuch als Beispiel und die dahinterliegenden
Fragen der Reglementierung individueller Religiositit durch (insbesondere
staatliche) Institutionen war auch in den besuchten Gruppen fiir interreligi6-
sen Dialog ein Thema von anhaltendem Interesse, das die Gemiiter auf Po-
diumsdiskussionen und anderen Diskussionsveranstaltungen seit Jahren of-
fenbar besonders beschiftigte, und fiir einige der Interviewten oder ihre Ver-
wandten auch Fragen von vergleichsweise existentiellem Interesse berithrte —
etwa wenn es ihre Einstellung als Lehrerin in den Schuldienst oder als Arztin
in kirchliche Institutionen betraf. Mit diesem Themenstrang, der nicht an die
Prisenz der bisher angesprochenen Diskurse heranreicht, zeigt sich dennoch
eine weitere Facette der interreligiosen Begegnung: Diejenige im beruflichen
Alltag, in dem religiose Ausdrucksformen auch Jahrzehnte nach der Immigra-
tion zahlreicher ArbeitsmigrantInnen immer noch einer rechtlichen Regelung

14,02.2026, 181919,

147


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Religdse Pluralitaten

bediirfen. Die Wahrnehmung anderer Religionen beschrinkt sich hierbei er-
neut ausschlieflich auf MuslimInnen, und zeichnet sie in diesem Diskurs als
Steine des Anstofes in einer Berufswelt, an die der Anspruch gestellt wird,
reibungslos zu funktionieren. Dabei ergreifen die Befragten aus dem interre-
ligiésen Dialog hiufig Partei fiir die Prisenz religiser Symbole im offentli-
chen und halbéffentlichen Raum, nichtsdestotrotz werden MuslimInnen und
ihre religiése Praxis auch hier oft wieder zu Objekten einer konfliktbezogenen
Berichterstattung.

Der Vollstindigkeit halber ist abschlieffend anzumerken, dass auch For-
men alternativer Religiositit jenseits von muslimischen und christlichen Tra-
ditionen weiterhin eine Rolle spielen — allerdings von abnehmender Bedeu-
tung. Wihrend in fritheren Dekaden eine grofiere Gruppe der Befragten da-
mit in Kontakt stand, sind es gegenwirtig noch Andrea, die Elemente ver-
schiedener asiatischer und esoterischer Traditionen fest in ihren Alltag und
ihren Glauben integriert hat, sowie Birgit, die zumindest in Verbindung mit
ihrem interreligiosen Engagement ein besonderes Augenmerk auf mystische
Traditionen legt. Fiir eine allgemeinere Wahrnehmung religioser Vielfalt oder
einzelner anderer religioser Traditionen ebenso wie den Austausch mit kon-
kreten Gegeniibern scheint dieses Feld also kein zentraler Aspekt mehr zu
sein. Auch andere Entwicklungen, etwa Verinderungen innerhalb des christ-
lichen Feldes, wie sie sich in religionssoziologischen Beobachtungen des neu-
en Jahrtausends niedergeschlagen haben, finden nur am Rande Eingang in
die Erzdhlungen, etwa mit Blick auf die institutionelle Verinderung von Kir-
che, weg von der Ortsgemeinde hin etwa zur Personalgemeinde.

Die »>Fliichtlingskrise« 2015: Neue Andere kommen aufs Feld

Die Interviews, die diesen Analysen zugrunde liegen, fanden tiberwiegend
zeitnah zu den Terroranschligen auf die Redaktion von »Charlie Hebdo« statt,
sodass diese hiufig die gegenwartsbezogenen Erwiagungen prigten. Einige
allerdings wurden auch im Zeitraum der sogenannten ,Flichtlingskrise‘ 2015
gefithrt, im Zuge derer im Sommer 2015 die Zahl der nach Europa Fliichten-
den sprunghaft anstiegt — was zum einen zur Wiedereinfithrung von Grenz-
kontrollen an den siidlichen Grenzen Deutschlands am 13. September 2015
fithrte®, zum anderen zu einer erbitterten Diskussion iiber die Legitimitdt

33 Vgl. Pressemitteilung des Bundesministerium des Innern vom 13.09.2015, https://
www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-

14,02.2026, 181919,



https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

der Gefliichteten und ihrer Aufnahme in Deutschland. Im Oktober 2014 ent-
stand auflerdem die islam- und fremdenfeindliche Bewegung »Pegida« (»Pa-
triotische Europier gegen die Islamisierung des Abendlandes«), die wochent-
liche Kundgebungen in Dresden abhielt, die besonders um den Jahreswechsel
2014/15 sowie im Oktober 2015, vermutlich als Reaktion auf die angestiegenen
Gefliichtetenzahlen, grofRen Zulauf erfuhren.>*

Dabei muss angemerkt werden, dass zu diesem Zeitpunkt der Erhebung
die Debatte um die Gefliichteten aber noch nicht so sehr mit dem Terrordis-
kurs verkniipft ist. Diese Verbindung geschah mit besonderer Schlagkraft erst
im Laufe der Jahre 2016 und 2017, ausgelést unter anderem durch Einzelfille
von gewalttitigen Gefliichteten, insbesondere dem Fall von Anis Amri, einem
jungen Tunesier, der als Gefliichteter tiber Italien und die Schweiz illegal nach
Deutschland einwanderte und dort am 19. Dezember 2016 einen Anschlag auf
einen Berliner Weihnachtsmarkt veriibte. 2015 aber prigen noch andere Er-
zihlungen die Wahrnehmung von und Begegnung mit anderen Religionen,
insbesondere dem Islam. In diesen geht es vor allem um die hohe Zahl der
Gefluichteten, die in der Regel zum Teil dngstlich bedugt wird, und damit in
Verbindung um die vermutete Andersartigkeit der Neuankommenden. Dies
findet sich teilweise auch in den Interviews wieder:

»Also die europdische Kultur und die orientalische Kultur sind villig an-
ders.//mhm// Villig anders. Aber das soll nicht dazu dienen oder, doch, dazu
[...] dienen, dh, gemeinsam, ih, miteinander zu leben und, ih — sich gegenseitig
verstehen, akzeptieren und, ih, tolerieren. Also nich, dh, gegenseitig kdmpfen«
(Hasan).

Gemaif} der Selektion der Interviewpartnerlnnen, die alle schon linger im in-
terreligiésen Dialog aktiv sind, wird dies aber hier positiv gewendet: Die ver-
schiedenen Kulturen sollen sich gegenseitig tolerieren — und méglicherweise
auch bereichern - ihre Gegensitzlichkeit wird also nicht zwingend mit Ab-
neigung oder Gewalt verbunden.

Auch die muslimischen Befragten richten sich in ihren gegenwartsbezo-
genen Erzihlungen auf den Flichtlingsdiskurs und dessen Thematisierung
der persénlich und kulturell >fremden< Neuankommenden; die Begegnungen

der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html| (zuletzt abgerufen am
30.09.2019).

34 Vgl fur die Teilnehmendenzahlen an »Pegida«-Kundgebungen in Dresden https://de.
wikipedia.org/wiki/Pegida (zuletzt abgerufen am 11.07.2017).

14,02.2026, 181919,

149


https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida

150

Religdse Pluralitaten

mit ChristInnen spielen in diesen Interviewabschnitten keine Rolle mehr.
Dies kann sich auch darin erkliren, dass die befragten MuslimInnen nun
schon lange in Deutschland leben, bereits im interreligiésen Dialog aktiv sind
und sich zudem méglicherweise nun im Hinblick auf die neuankommenden
Gefliichteten eher als in einer Koalition mit den christlichen Gegeniibern be-
findlich fithlen. Im Rahmen des Fliichtlingsdiskurses ist Religion fiir die Be-
fragten zu diesem Zeitpunkt aber noch nicht einmal das Hauptthema. Zwar
sind unter den Gefliichteten viele MuslimInnen, dies spielt gerade im Jahr
2015 aber zunichst eine untergeordnete Rolle:

»Und die NACHSTE Herausforderung ist ja jetzt, dass auch die ganzen Fliichtlin-
gel/mh//gar nicht zwingend in den Moscheen landen und DA auch die Hauptfra-
gestellung ja nicht ist, wie ist das Christentum, sondern wie ist die deutsche Ge-
sellschaft« (Barbara).

Im Vordergrund steht vielmehr zunichst die Grundversorgung der Gefliich-
teten, die viel auch von Ehrenamtlichen gestemmt wird und als dringliche
Aufgabe unter christlichen und muslimischen, alten und jungen Befragten
wahrgenommen wird:

»Wir miissen EFFEKTIV POSITIV fiir die Gesellschaft wirken! Wir haben Fliichtlin-
ge hier, die miissen wir bedienen! Wir haben, dh, ih, ZUKUNFT zu sichern. Das ist
eine sehr schwierige Welt!« (Yusuf, dhnlich auch bei Andrea)

Fir den interreligiosen Dialog scheint diese Entwicklung ambivalente Kon-
sequenzen zu haben. So berichtet Lorena, dass im Zuge des Zuzugs von Ge-
fliichteten auch die Zahl der Engagierten wichst und méglicherweise auch die
religiés-institutionelle Infrastruktur ausgebaut wird. Auf der anderen Seite
kann sich dieses ehrenamtliche Engagement vom interreligiésen Dialog ab-
wenden, weil andere Erfordernisse als dringlicher wahrgenommen werden:

»meine Motivation reicht einfach im Moment nicht aus, da noch mehr zu tun und
wo ich auch eher tendiere- also wenn ich jetzt irgendwie nochmal Energie aufbrin-
ge, dann wiirde ich auch gerne nochmal mehr so im Fliichtlingsbereich jetzt auch
titig werden//mhh klar//. Weil ich finde, da ist irgendwie jetzt MEHR Handlungs-
bedarf als im- im interreligiésen Dialog [lacht kurz auf].« (Yvonne)

Im Zuge der Flichtlingsdebatte ist Religion also zeitweilig nicht so prasent
wie etwa in den Diskursen um Terroranschlige in den Jahren nach 9/11, und
gerade auf der Ebene der personlichen Begegnung im lokalen Engagement
scheinen zudem andere Themen dringlicher als die religionsbezogene Aus-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

einandersetzung mit den Gefliichteten.* Zumindest mittelbar bedeutet dies
aber auch, dass auch in diesem Diskurs die vornehmlich muslimischen Neu-
ankommenden vor allem als hilfebediirftig wahrgenommen werden.

Mit Blick auf die jiingsten Diskurse rund um religise Vielfalt und inter-
religiése Begegnung zeigt sich also ab 2015 zunichst das Aufkommen von De-
batten rund um die Zuwanderung Gefliichteter nach Deutschland. Hier wird
auch deutlich, wie die breiteren Diskurse sich in den Erzihlungen der Be-
fragten niederschlagen, aber nicht deckungsgleich sind: Wahrend die breite-
re Wahrnehmung die Zuwanderung kritisch bis angsterfiillt bedugt, wird dies
unter den Befragten als Bereicherung betrachtet, teilweise religios legitimiert
und als Aufgabe verstanden. Fiir den interreligiosen Dialog hat die Zuwande-
rung ambivalente Effekte — er erfihrt zwar manchmal neue Aufmerksamkeit,
die dort Engagierten wenden sich nun aber zum Teil auch anderen Aufgaben
zu, die sie in diesem Zusammenhang als dringlicher einschitzen. MuslimIn-
nen im lokalen Umfeld gelten fiir sie mithin als hilfebediirftig, die diskursi-
ve Verbindung mit potenziellen Terroranschligen in Deutschland erfolgt erst
spiter und zeichnete sich daher auch in den Interviews noch nicht ab. Jen-
seits dieses Diskurses zeigt sich eine weitere Ambivalenz in Bezug auf die
gegenseitige Bekanntheit miteinander: Wihrend man sich weithin als in ei-
ner religiosen Vielfalt angekommen versteht und die im Dialog Aktiven auch
den Eindruck haben, nun wiisste man voneinander Bescheid, zeigt sich in
anderen Zusammenhingen durchaus 6fter Unkenntnis der anderen Religi-
on, insbesondere auf Seiten der ChristInnen. Was fiir die im Dialog Aktiven
gilt, scheint also keine gréfRere Breitenwirkung erzielt zu haben, die bewusste
und dazulernende interreligiose Begegnung mithin keine Kreise gezogen zu
haben.

Wie auch im letzten Teilkapitel richten sich Erzihlungen der Wahrneh-
mung anderer Religionen jetzt beinahe ausschliefilich auf MuslimInnen, un-
abhingig davon, ob es sich um christliche oder muslimische Befragte han-

35 In Teilen scheint sich hier eine Besonderheit aus den Jahren der Arbeitsmigration zu
wiederholen: Weil fiir die Neuankommenden zu diesem Zeitpunkt weder das Interes-
sean einem religionsbezogenen Austausch eine hohe Prioritit hat noch sie die fir den
religionsbezogenen Austausch notwendigen Sprachkenntnisse aufweisen, wird die re-
ligionsbezogene Auseinandersetzung mit den Gefliichteten eher wieder (iber sie ge-
fiihrt, nicht mitihnen. Die Frage, was die hohen Zahlen muslimischer Einwanderer fiir
Gesellschaft und Alltagsleben bedeuten, wird in Teilen zwar in den Interviews oder in
den bestehenden Dialoggruppen vor Ort erdrtert, aber (noch) nicht im direkten Aus-
tausch mit den Betreffenden selbst.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Religdse Pluralitaten

delt. Dies mag damit erklirt werden, dass die befragten MuslimInnen nun
schon reichlich Gelegenheit zum Kontakt mit ChristInnen hatten, wahrend
von christlicher Seite immer noch erste Begegnungen mit MuslimInnen statt-
finden. Noch naheliegender ist aber auch, dass die nun virulenten Erzih-
lungen tiberformt sind von Mediendiskursen, die inzwischen itbermichtige
Bedeutung erlangt haben - und in ihnen Islam und MuslimInnen einer der
zentralen Anlisse bzw. Objekte fiir Berichterstattung sind, sodass sich eben
die Wahrnehmung >anderer Religionen< ganz vornehmlich auf die Auseinan-
dersetzung mit MuslimInnen beschrinkt, und diese auch fir alle Beteiligten
verstirkt ins Blickfeld riicke.

41.8 Zwischenfazit

Dieses Kapitel leitete die Frage an, was die Befragten als religiése Pluralitit
wahrnehmen, wie sie diese wahrnehmen, und mit welchen Erfahrungen diese
Wahrnehmungen verkniipft und kontextualisiert werden. Dabei zeigte sich,
wie diese Erfahrungen und die zugehdrigen Deutungen religidser Vielfalt im-
mer auch Spiegel ihrer Zeit sind, indem auch individuelle Konstellationen
immer schon durch zeittypische Diskurse itberformt und mithin vorgeordnet
sind. Im Material wurde deutlich, dass es zwar die Wahrnehmung einer all-
gemeinen religiosen Pluralitit als zunehmenden Ist-Zustand der deutschen
Gesellschaft gibt, und dies zu der Annahme verleitet, man kenne sich da-
mit gegenseitig auch gut genug. In Bezug auf Erfahrungen und Haltungen
zu anderen Religionen und ihren Gliubigen allerdings stirkte das Material
letztlich jene anfinglich aufgeworfenen Uberlegungen, die darauf hinwiesen,
dass in der Wahrnehmung die Landschaft religigser Vielfalt de facto in einzel-
ne religiose Traditionen oder Teilstromungen seziert wird. Die Erzihlungen
machten aber auch eindriicklich deutlich, wie stark sich allein die Bezugs-
felder dieser Wahrnehmungen im Laufe der Jahrzehnte wandelten: Ist in der
Vorkriegs- und Kriegszeit ein christliches Umfeld selbstverstindlich, sei es als
religioser Anbieter oder als Sozialzusammenhang, wird in den Nachkriegs-
jahren auch durch binnendeutsche Migration christliche Bikonfessionalitit
zur identititsrelevanten religiésen Pluralitit. Mit der Ankunft der sogenann-
ten GastarbeiterInnen differenziert sich zwar in statistischer Hinsicht die re-
ligiose Landschaft in Deutschland, dies riickte aber erst deutlich spiter ins
breitere Bewusstsein — zunichst werden die MigrantInnen iiber ihre Natio-
nalitit identifiziert und Unterschiede vor allem iiber Kultur zugerechnet. Erst
zu einem Zeitpunkt, an dem der Islam durch tagespolitische, iiberregionale

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

und internationale Ereignisse breiter thematisiert wird, verschiebt sich auch
die Wahrnehmung der betreffenden MigrantInnengruppen und sie werden
primir als Andersreligiése — nimlich MuslimInnen — gedeutet.

Dies geschieht dann naturgemifl medial vermittelt. Im Zuge des Me-
diatisierungsprozesses werden mediale Diskurse zum neuen sozialen Nah-
bereich der Interviewten, indem sie ganz vorrangig das Bild von Islam und
MuslimInnen prigen. Wie dieses Bild beschaffen ist, hingt von historischen
Wegmarken und den sich um sie herum (fort-)schreibenden Diskursen ab: In
den 1980er Jahren sorgen weltpolitische Entwicklungen dafiir, dass vermehrt
muslimische Gefliichtete in Deutschland ankommen, MuslimInnen werden
damit von UnterstiitzerInnen der deutschen Wirtschaft zu Hilfsbedirftigen.
War der zuvor nur vereinzelt einsetzende interreligiése Dialog mit Musli-
mInnen vor allem vom Interesse an den inzwischen sesshaft gewordenen Ar-
beitsmigrantInnen der 1960er und 70er Jahre geprigt, richtet sich nun hilfe-
leistende Zuwendung auf die Gefliichteten, angesichts von Kriegen wie dem
Irakkrieg werden Friedensgebete initiiert — und so noch einmal verstarkt der
Fokus auf Religion gerichtet. Dieses Bild der MuslimInnen wendet sich noch
einmal radikal mit dem Beginn des neuen Jahrtausends und den Terroran-
schligen des 11. Septembers 2001:** Islam wird nun vorrangig als Bedrohung
wahrgenommen, MuslimInnen, so die Erwartungen, miissen nun ihre Religi-
on erkliren und sich als integrierte und engagierte MitbiirgerInnen erweisen.
Auch wenn die erneut starken Fluchtbewegungen rund um den Sommer 2015
zu diesem Zeitpunkt noch nicht primir mit Terrordiskursen verkniipft wer-
den, sind diese Bedrohungsdiskurse noch aktuell, und so herrscht auch hier
Angst vor >Uberfremdung« und radikaler Religiositit vor.

Jenseits der Auseinandersetzung mit Islam und MuslimInnen flammen
nur kurz andere Elemente religioser Vielfalt auf: Insbesondere in den 1960er
und 7oer Jahren wird fiir viele Befragte aus dem christlichen Milieu die Aus-
einandersetzung mit alternativen Weltanschauungen wie Anthroposophie
und Existentialismus, spiter auch Zen und Sufismus virulent. Abgesehen
von wenigen Ausnahmen manifestiert sich diese Beschiftigung aber kaum

36 Diese Beobachtung darf nicht verwechselt werden mit der Annahme, dass diese Nar-
rative aus dem Nichts entstiinden und/oder sich tatsachlich hauptsichlich an den Ter-
roranschlagen des 11. Septembers 2001 entziindeten. Vielmehr deuten Untersuchun-
gen zur Darstellung des Islams in den Medien darauf hin, dass auch mit den jiingeren
Diskursen tber den Islam jahrhundertealte Narrative von einem grundsitzlichen Ce-
gensatz von Orient und Okzident reaktiviert werden (vgl. etwa Hafez 2010).

14,02.2026, 181919,

153


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Religdse Pluralitaten

langfristig in der religiésen Praxis oder den Uberzeugungen der Befragten,
sondern bewegt sich zwischen kiirzerem Ausprobieren und der In-Verhiltnis-
Setzung zu den breiteren gesellschaftlichen >Sektenc«-Diskursen, die diese
Weltanschauungen abwerten und/oder als Gefihrdung rahmen. Allein, auch
die kiirzere Auseinandersetzung mit alternativen Weltanschauungen sorgt
dafiir, dass die christlichen Befragten ihr christliches Umfeld und ihre eigene
Zugehorigkeit dazu nicht mehr als selbstverstindlich hinnehmen und ihre
eigene christliche Identitit hinterfragen — und im Zweifelsfall neu schirfen.
Damit wird aber auch deutlich, dass sich die Haltungen zu Existentialis-
mus, Anthroposophie u.4. grundlegend von jener zum Islam unterscheiden:
Bei letzterem wird eine Auseinandersetzung von auflen gewissermaflen
aufgedringt, als Option zur Konversion ist er fiir die Befragten aber nicht
interessant. Auch dies zeigt deutlich, wie unterschiedlich die Haltungen zu
den sezierten Elementen religioser Vielfalt sein konnen.

Insgesamt zeigen diese Ausfithrungen: In der individuellen Wahrneh-
mung ist religiose Pluralitit kein entscheidender Aspekt, vielmehr sind
spezifische Konstellationen von Pluralitit entscheidend: Die Wahrnehmung
von und Haltung zu religiéser Vielfalt hingt also ab von der betreffenden
Religion, von Ereignissen und Entwicklungen insbesondere auch auf Meso-
und Makroebene und ganz entscheidend von deren Vorordnung durch (me-
diale) Diskurse. Dass religiose Vielfalt in Deutschland alltdglich ist, wird auch
von den Befragten so wahrgenommen, ist aber kaum mit ihrem Wissen iiber
andere Religionen oder ihrer Haltung gegeniiber diesen verbunden. Direkte
Begegnungen werden damit wohl hiufiger, aber nicht gleichzeitig relevanter
fur die Wahrnehmung von religioser Vielfalt — das Gegenteil ist vielmehr
der Fall. Pluralitit ist mithin vielmehr die kontextualisierte und relationale
Deutung anderer Religionen, und diese kann sehr unterschiedlich ausse-
hen: So kann eine Vertrautheit mit dem Judentum gefiihlt werden, obwohl
keinerlei personlicher Kontakt besteht, etwa aufgrund der Familiengeschich-
te oder der starken Rezeption von Aufarbeitungsdiskursen der spiteren
Nachkriegszeit. Gleichzeitig kénnen Islam und MuslimInnen hochkritisch
wahrgenommen werden, obwohl ihnen alltiglich begegnet wird. Diskurse
sind gewissermaflen also die Orte, an denen religiose Pluralitit erfahren
wird - der soziale Nahbereich kann demnach nicht mehr sinnvoll territorial-
geografisch verstanden werden, sondern als primir diskursiv geprigtes Feld.
Milieu und Generation sind die davon geprigten Zusammenhinge, und
fir die Haltung zu religiéser Pluralitit mithin entscheidender als religiose
Zugehorigkeit oder Herkunft.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Dies ist abschliefSend auch aufschlussreich fiir die Unterscheidung der Er-
fahrungen christlicher und muslimischer Befragter: Wihrend einerseits Mus-
limInnen natiirlich die vorrangigen Objekte religionsbezogener und allge-
mein-politischer Berichterstattung sind, teilen muslimische und christliche
Befragte viele Erzdhlungen, gerade mit Blick auf die jiingeren Dekaden, rezi-
pieren sie doch die gleichen Diskurse, die Islam mit Terror und Gewalt ver-
binden. Die Wahrnehmung (sezierter) religioser Vielfalt ist also ganz dhnlich,
der Umgang damit allerdings unterscheidet sich naheliegenderweise. Diese
Schieflage im Kontakt zwischen ChristInnen und MuslimInnen wie auch die
generationalen Unterscheidungen ihrer gegenseitigen Wahrnehmungen wer-
den in den folgenden Kapiteln noch detaillierter thematisiert.

4.2  Wahrnehmungen religioser Pluralitat: Eine generationale
Ordnung

Aufgrund unseres Fokus auf die biografischen Verliufe wurde deutlich, dass
durch die darin erzihlten und von uns im letzten Kapitel vorgestellten zeit-
geschichtlichen Ereignisse und Diskurse unser Sample je nach Geburtsjahr-
gang unterschiedlich gepragt ist. Solche Prigungen sind zwar nicht unveran-
derlich, schichten sich letztlich bei den ilteren Personen biografisch auf und
bilden insofern eine Gemengelage von moglichen Mischungen und Priferen-
zen, dennoch wurde deutlich, dass durch die in Kapitel 4.1 genannten Er-
eignisse und Diskurse Pfade der Biografie beeinflusst wurden, insbesondere,
wenn sie in der formativen Phase des Erwachsenwerdens und somit fiir die
weiteren zukiinftigen Wege der Befragten bedeutend waren. Solchen unter-
schiedlichen Pfadabhingigkeiten in den Generationen méchten wir anhand
der biografischen Verliufe und ihrer diskursiven und ereignishaften Kontexte
im folgenden Kapitel nachgehen. Die Kategorie Generation nutzen wir also
im Folgenden als eine, die die diskursive Einschreibung der Wahrnehmung
von Religion und religioser Pluralitit in den Biografien ordnet. Dabei gehen
wir davon aus, dass sich daneben auch Diskurse und Ereignisse in den bio-
grafischen Verliufen als bedeutsam finden lassen, die erst jiingere Generatio-
nen hervorgebracht haben, die aber von den &lteren Generationen ebenfalls
aufgegriffen wurden. Solche generationalen Diskurs-Aufschichtungen 16sen
allerdings die unten zu beschreibenden Pfadabhingigkeiten nicht ginzlich
auf, sodass von generationalen Prigungen der Wahrnehmung von Religion
und religioser Pluralitit gesprochen werden kann.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Religdse Pluralitaten

In diesem Unterkapitel wollen wir zunichst unsere spezifische religions-
und kulturwissenschaftliche Anlehnung an den Begriff der Generation erliu-
tern (Kap. 4.2.1), anschliefRend ersten empirischen Hinweisen auf Generatio-
nenumbriiche in der statistischen Erforschung von Kirchenmitgliedschafts-
kohorten nachgehen (Kap. 4.2.2), um dann in das Material unserer Unter-
suchung zu gehen und drei unterschiedliche Generationen vorzustellen (Kap.
4.3.3), die allerdings auch binnen-generational diverse Ausdifferenzierungen,
Durchkreuzungen und Aufschichtungen aufweisen, die dann abschliefiend
tiberblicksartig noch einmal fokussiert werden (Kap. 4.2.4).

4.2.1  Zu einem kulturwissenschaftlichen Begriff der Generation

Der Begriff der Generation ist in sozial-, kultur- und geschichtswissenschaft-
lichen Forschungen vielfiltig diskutiert und angewendet worden.?” Angestif-
tet hat die wissenschaftliche Aufmerksamkeit fiir die Kategorie Generation
Karl Mannheim, um den historischen Wandel und seine Verbindung zum
Individuum zu erkliren. In seinem Aufsatz »Das Problem der Generation«
definiert Mannheim den Zusammenhang der Generation als »schicksalhafte
verwandte Lagerung im Raumc« (1928/1964: 526). Mit einer solchen schicksal-
haften generationalen Lagerung verwies er auf die Moglichkeit, im gleichen
Alter an dhnlichen Ereignissen zu partizipieren und so eine gemeinsame »Er-
lebnisschichtung« (ebd.) aufzubauen. Der »Zeitgeist« und die »intellektuellen
Eliten« waren dabei fiir Mannheim diejenigen Gréfien, die den generationa-
len Wandel weitertrugen. In einem stirker an moderne diversifizierte Ver-
hiltnisse anschlieffenden Verstindnis dieses Verhiltnisses von historischem
Wandel, Individuum und Generation als kollektive Trigerschaft hat die Sozi-
alwissenschaftlerin Beate Fietze (2009) demgegeniiber einerseits auf den Ein-
fluss von Offentlichkeiten im Habermas’schen Sinne einer 6ffentlichen Arena,
in der um konkurrierende Situationsdeutungen der Gesellschaft gestritten
wird (vgl. ebd.:102), hingewiesen®® und andererseits auf die je spezifische bio-
grafisch-narrative Produktion und Verarbeitung solcher Situationsdeutungen
innerhalb einer lebenszeitlichen Generation (vgl. ebd.: 113-136) aufmerksam
gemacht. Hieran wird bereits deutlich, dass es damit auch durchaus strittig

37 Vgl hierzu fur viele z.B. Fietze 2009.
38  Hier nennt sie z.B. die wichtige Rolle der Massenmedien, aber auch politischer und
6konomischer Eliten.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

ist, was eine Generation ausmacht bzw. es kann auch widerstreitende Gleich-
zeitigkeiten in derselben geben. Das erscheint uns in stark ausdifferenzierten
Gesellschaften heute sogar wahrscheinlicher. Immer wieder diskutiert wer-
den auch die Fragen, wie lange eine Generation wihrt, inwiefern sich Ge-
nerationen iiberlappen und auch verindern kénnen.

Im Anschluss an Fietze verstehen wir im Folgenden Generationen als his-
torische Triger von spezifischen neuen Deutungsmustern, die sich lebensge-
schichtlich vor allem in der formativen Phase der Spit- und Postadoleszenz
im offentlichen Raum entfalten und diesen wie ihre Triger und Zeitgenos-
sen pragen. Entwicklungspsychologisch wird diese Phase etwa in das Alter
zwischen dem 17. und dem 25. Lebensjahr gesetzt, da in dieser Lebensphase
ein besonderer Erfahrungsmodus fiir die gegenwirtige Lebenszeit vorherr-
sche, deren Matrix auch die biografisch-narrative Sinnbildung spiterer Jah-
re pragt — auch wenn sie sich durch weitere Erfahrungsaufschichtungen ggfs.
davon absetzend damit auseinandersetzt (vgl. Fietze 2009: 119-121). Inso-
fern ist zwar »die Dauer einer Generation mit ihrer Lebensdauer identisch«
(ebd.: 131) gedacht, aber sie ist nicht identisch mit ihrer gesellschaftlichen
Wirkungsdauer, da neue Generationen vor dem Hintergrund neuer Ereig-
nisse und Diskurse um neue Situationsdeutungen mit ihr konkurrieren. Der
generationale Zusammenhang wird hier zudem als Problemzusammenhang,
nicht als Losungszusammenhang verstanden; das heif’t diejenigen, die in ih-
rer — entwicklungspsychologisch gesehen — formativen Phase beispielswei-
se die 1968er-Bewegung geprigt haben, miissen diese Ereignisse biografisch-
sinnhaft nicht in gleicher Weise gedeutet haben. So sind sowohl die Befiirwor-
terInnen als auch die GegnerInnen der 68er-Bewegung kulturell zur gleichen
Generation zugehérig zu verstehen.”

Das Spezifikum der generationalen Perspektive auf Prozesse gesellschaft-
lichen Wandels

»besteht nun gerade in der Aufmerksamkeit dafiir, dass die Wahrnehmungs-
und Erfahrungsverarbeitung der Exponenten historischer Generationen
an ihren lebensgeschichtlichen Erfahrungs- und Interpretationshorizont
gebunden ist.« (Fietze 2009: 113)

39 Insofern ist mit dem kulturwissenschaftlichen Generationenkonzept die Wahrneh-
mung einer inter- wie intragenerationalen Pluralisierung nicht vollig ausgeschlossen,
entgegen der Wahrnehmung der Kritiker solch generationaler Betrachtung (z.B. Day
2014), vielmehr erklart dies die Gleichzeitigkeit von z.B. auch ungleichen »religiésen
Cenerationen« (vgl. dazu auch Gartner 2016: 6).

14,02.2026, 181919,

157


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Religdse Pluralitaten

So konnten zwar verschiedene Positionen zu z.B. der 68er-Bewegung einge-
nommen werden, allerdings war sowohl die 68er-Bewegung dieser Generati-
on lebensgeschichtlich einflussreich als auch die méglichen Positionierungen
dazu durch diskursive Rahmungen der Zeit begrenzt.

Dabei miissen solche Interpretationshorizonte bzw. Rahmungen nicht
bewusst sein. Wir schlieffen uns hier der Fruchtbarmachung des Mann-
heim’schen Konzepts durch Monika Wohlrab-Sahr (2002) an, die unter
Aufnahme der Uberlegungen von Joachim Matthes (1985) generationale
Lagerungen als sich diachron (also intergenerational) wie auch synchron
(also intragenerational) gegenseitig abgrenzende implizite Muster von Welt-
wahrnehmung und Habitus versteht, deren Konturen erst durch eine Rekon-
struktion sichtbar werden. So betont Wohlrab-Sahr, dass z.B. Ergebnisse von
quantitativen Kohortenbefragungen die generationale Weltwahrnehmung
statistisch reprasentieren und politische Diskurse und Umwalzungen diese
politisch beeinflussen oder ein Ausfluss von ihr sein kénnen, aber nicht mit
ihr gleichgesetzt werden diirfen. Vielmehr bediirfe die Rekonstruktion der
generationalen Weltsicht und des generationalen Habitus einer Analyse, wie
die jeweiligen Generationen

»Zusammenhdinge herstellen, welche Relevanzen sie geltend machen, wel-
che Ursachen sie identifizieren und welche Attribuierungen sie dabei vor-
nehmen« (ebd.: 210).

Insofern versteht Wohlrab-Sahr das Generationskonzept als ein grundlegend
kulturelles, das insbesondere zu den symbolischen Dimensionen des Sozialen
vordringen miisse. Religion sei dabei als soziale GréRe, die in Form von ein-
flussnehmenden Religionsgemeinschaften die Grenzen des Verfiigbaren und
des Unverfiigbaren in der Gesellschaft verhandelt, besonders geeignet, um
generationale Unterschiede darzulegen (vgl. ebd.). Unseres Erachtens zeich-
net sich allerdings auch neben solchen diskursiven Pragungen durch Reli-
gionsgemeinschaften eine biografisch-narrativ sedimentierende generatio-
nenspezifische Positionierung zu Religion und Religiositit ab, die sich in ge-
nerationentypischen Relevanzen und Deutungsmustern (mit ihren Attribuie-
rungen, Ursachenanalysen etc.) duflert. Beginnt sich also beispielsweise Ende
der 1970er Jahre durch das Aufkommen von Befreiungs- sowie feministischer
Theologie zeitweilig eine 6ffentliche Deutung von Theologie als emanzipative
Arbeit am Sozialen auszubilden, dann sind hier generationsspezifische bio-
grafische Positionierungen dazu zu finden wie die, trotz fehlendem besonde-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

ren Interesses an Religion und Religiositit katholische Theologie zu studie-
ren.

Unter Aufnahme dieser Uberlegungen zur Identifizierung generationa-
ler Weltsichten sind wir im Folgenden insbesondere Unterschieden in Bezug
auf die Wahrnehmung und Verarbeitung von Religion und religiéser Plurali-
tit auf der Grundlage des biografischen Materials sowie unter Rickgriff auf
die relevanten zeitgeschichtlichen Diskurse (s. Kap. 4.1) nachgegangen. Wir
mochten daher nun zeigen, wie sich anhand der die Denk- und Handlungs-
moglichkeiten prigenden gesellschaftlichen Diskurse und Ereignisse histo-
risch-deskriptive generationale Typiken der subjektiv artikulierbaren und ar-
tikulierten biografischen Wahrnehmung und Verarbeitung von Religion und
religioser Pluralitit ausgebildet haben. Wihrend also das vorhergehende Ka-
pitel 4.1 vor allem die in den biografischen Erzihlungen als bedeutsam ver-
handelten gesellschaftlichen Diskurse und Ereignisse identifiziert hat, soll in
der generationalen Betrachtung den an den Biografien orientierten genera-
tionentypischen Situations- bzw. Religionsdeutungen nachgegangen werden,
die gerade in Auseinandersetzung mit diesen Diskursen in der jeweils spit-
und postadoleszenten Phase gebildet wurden und ihre Wahrnehmung von
Religion und religidser Vielfalt nachhaltig prigen.

Bevor wir uns der religionsbezogenen generationalen Ordnung unseres
Materials zuwenden, wollen wir im Folgenden zunichst den Blick auf das
werfen, was wir neben den zuvor herausgearbeiteten sich verindernden Dis-
kursen tiber eine sich transformierende Praxis in Bezug auf Religion bereits
wissen. Dazu erscheint es uns besonders hilfreich, Statistiken iiber Kohor-
tenbildungen in Bezug auf religiése Praxis und religiése Deutung heranzu-
ziehen, da hier auch nach Hinweisen auf generationale Briiche in Bezug auf
Religionsdeutungen gesucht werden kann.

4.2.2  Kohortenbildung und Wandel der Lebensverlaufe als Hinweise
auf Generationenumbriiche

Die Zuordnung zu bestimmten Generationen erscheint in unserer Untersu-
chung als ein zentraler Faktor fiir die Frage, in welcher Form Religion und
religiése Pluralitit wahrgenommen und ver- bzw. bearbeitet werden. Das ist
insofern nicht iberraschend, als dass auch in quantitativen Untersuchungen
nicht nur unterschiedliche Altersgruppen, sondern auch unterschiedliche Ko-
horten in Bezug auf das Verhiltnis zu Religion und Kirche bedeutungsvol-
le Differenzen aufweisen. Solche quantitative Kohortenbildungen, die sich

14,02.2026, 181919,

159


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Religdse Pluralitaten

meist um auffillige Haufenbildungen beziiglich eines Wandels im Verhalten
oder in Aussagen anordnen, kénnen ein Hinweis auf kulturelle Generationen
sein, das heif3t im Hinblick auf verinderte Weltbilder und Deutungsmuster
gelesen werden, bilden diese aber selbst noch nicht ab.

So zeigen z.B. die seit 1972 alle zehn Jahre erhobenen Daten zur Mitglied-
schaft in der evangelischen Kirche einerseits, dass dltere Menschen regel-
mifig ab etwa 60 eine statistisch signifikant hohere Verbundenheit mit der
Kirche aufweisen als die jingeren Kirchenmitglieder. Dies bleibt auch ten-
denziell bis heute so. Eine Erklirung dafiir ist einerseits die altersspezifische
Typik einer stirker einsetzenden Beschiftigung mit Fragen nach dem Sinn
des Lebens und des Todes. Andererseits hat diese Alterskurve aber auch ei-
ne zeittypische Abflachung erhalten, die auf eine generationale Verinderung
hindeutet: Entsprechend der heute erhéhten Neigung zum Austritt aus der
Kirche und der geringeren Relevanz von Kirchlichkeit im gesellschaftlichen
Alltag und dem z.T. ginzlichen Fehlen religiéser Sozialisation in der Fami-
lie auch unter Kirchenmitgliedern ist auch bei Alteren die Verbundenheit mit
der Kirche geringer geworden. Dennoch bilden heute immer noch die soge-
nannten jungen Alten zwischen 60 und 69 Jahren die am stirksten verbun-
dene und gleichzeitig ehrenamtlich aktivste Gruppe (vgl. Spief3/Wegner 2014:
73fD).*° Auffillig an den aktuellen Gesamttendenzen ist zudem eine Abnahme
der mittleren Verbundenheit: Kirche erscheint nicht mehr als selbstverstind-
licher wertbindender Hintergrund, sondern man entscheidet sich entweder
fir die aktive Partizipation oder man steht der Kirche trotz Mitgliedschaft
eher fern (vgl. Schidel/Wegner 2014: 86ff).

Das Gesagte gilt in dhnlicher Weise fiir das katholische Milieu wie aus
einer jiingst erschienenen Mitgliedschaftsstudie mit dem Titel »Kirchenmit-
glied bleiben?« (Calmbach/Flaig/Méller-Slawinski 2019) zu entnehmen ist.
Dabei zeigt sich zwar ein duflerst diversifiziertes Bild der Mitgliedschaft in
der katholischen Kirche, das auf insgesamt sieben Typen zugespitzt wurde,
allerdings kann man auch hier einige auffillige altersbezogene Haufenbil-
dungen identifizieren: So bilden die »Bekennenden« (13 %) zusammen mit
den »Kompromisslos-Beharrenden« (13 %) gut ein Viertel der Kirchenmit-
glieder ab, das der katholischen Kirche sehr verbunden ist. Beide Gruppen
haben einen starken Uberhang aus der Alterskohorte von iiber 65-Jihrigen.

40 Vgl.auch die berkonfessionellen Auswertungen von Statistiken durch Michael Ebertz
(2009) oder Lars Charbonnier (2014).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Die »Gemeindeverwurzelten« (16 %), die ebenfalls sehr loyal zur katholi-
schen Kirche und ihren Werten und Glaubensaussagen stehen, sind relativ
ausgeglichen in ihrer Altersverteilung. Fiir alle drei Typen stellt die katholi-
sche Kirche auch heute eine Art moralischen Kompass dar. Demgegeniiber
setzten sich 32 Prozent der Mitglieder ab, die in der Studie zur Gruppe der
»Sozial-Fokussierten« (7 %), die kritisch zur Kirche stehen, zur Gruppe der
»Dienstleistungsorientierten« (9 %), die eher ein profanes Bindungsverhaltnis
zur katholischen Kirche haben oder zur Gruppe der »Religiésen Freigeister«
(16 %) gehoren. Alle drei Typen sind durch unter 35-Jihrige tiberreprisentiert.
Daneben steht die grofite Gruppe der »Entfremdeten« mit 26 Prozent, die
durch die Mitglieder mittleren Alters geprigt ist, also den 35- bis 65-Jahrigen.

Insgesamt zeigt sich also einerseits eine grofle Bandbreite von Mitglie-
dern in der katholischen Kirche, wovon fast die Hilfte zu einer sehr iiber-
zeugten Kerngemeinde gehort, denen die alltigliche Orientierung an der ka-
tholischen Kirche (threm Heilsverstindnis und ihrer religiésen Praxis) sehr
wichtig ist, und die eher den hohen Alterskohorten angehéren, und einer jiin-
geren engagierten, allerdings auch kritischen und freigeistigen Gruppe, die
nicht sehr an den dogmatischen Aussagen der katholischen Kirche hingt, so-
wie zuletzt einem Viertel der Nicht-Engagierten, die offenbar nur auf einen
Anlass warten, die Kirche dann doch zu verlassen. Es scheint also auch hier
quantitativ ein Generationenbruch identifizierbar zu sein. Es ist allerdings
unklar, worauf er sich genau bezieht, warum diejenigen mittleren Alters noch
in der Kirche sind und was die Jiingeren unter den Mitgliedern umtreibt.

Eine wichtige Parallelentwicklung zu diesem Bedeutungswandel von Kirche
ist der Wandel der Lebensverliufe. Dieser wird als Wandel von der »Unord-
nung« der Lebensverhiltnisse »ohne Normveridnderung« in der Nachkriegs-
zeit (vgl. Mayer 1998: 441) durch Flucht, Vertreibung, hohe Scheidungsraten,
Berufsnot der Jugend, zerriittete Familien, erwerbstitige Witwen etc. hin
zu einer Reorganisation der Lebensverhiltnisse in Form der sogenannten
Normalbiografie verortet. Wihrend die Zeit der »Unordnung« insbesondere
die in den 4o0er Jahren bis in den Anfang der 6oer Jahre Geborenen betraf,
stellte sich das »institutionalisierte Normalmodell des Lebenslaufs« (Kohli
2002) erst ab Mitte der 1950er Jahre bis zum Anfang der 1970er Jahre ein.
Diese >normalbiografische« Idealform meint vor allem die regelhafte chrono-
logische Dreiteilung des Lebensverlaufs: Kindheit, dann Erwachsenenzeit als
Aufnahme der Erwerbstitigkeit als lebenslanger Beruf und Griindung einer
eigenen Familie, schliefilich der Abschluss mit dem Rentenalter als Austritt

14,02.2026, 181919,

161


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Religdse Pluralitaten

aus dem Erwerbsleben. Begleitet und unterstiitzt wird die Einrichtung
dieses Norm(al)verlaufs z.T. bis heute durch gesellschaftspolitische Struk-
turmafinahmen wie z.B. die steuerliche Begiinstigung von Verheiratung,
Abtreibungs- und Selbsttotungsrestriktionen und spezifische Gesetzeslagen
(Ehemann als Haushaltsvorstand bis 1972, Scheidungsgesetze, Kinderbetreu-
ungsbedingungen u.4.), die mit christlich-kirchlichen Normvorgaben und
Vorstellungen gekoppelt waren und z.T. noch sind.* Fiir Frauen stellte sich
die Umsetzung dieses normalbiografischen Verlaufs allerdings regelhaft eher
als briichig dar, da nach der Kindheit zwar u.U. ebenfalls zunichst ein Beruf
gelernt wurde, dann aber spitestens mit dem ersten Kind die Ehe und damit
auch die Familienphase einsetzte. Aus der Familienphase stiegen die Frauen
nur selten wieder aus, um einen Beruf (geschweige denn den erlernten Beruf)
oder andere Lebensprojekte (wieder) aufzugreifen.

Ab Mitte der 1970er Jahre setzte dann einerseits eine Rezession im Ar-
beitsmarkt ein, andererseits aber auch eine zunehmende Mobilitit, die Erfin-
dung der »Pille« als bahnbrechende Verhiitungsmethode fiir alle sowie breite-
re Bildungsméglichkeiten und -chancen und damit insgesamt hohere Indivi-
dualisierungschancen. Zum Teil hat sich dies auch auf die iltere Generation
ausgewirkt — was insbesondere fiir Frauen dann ggfs. Scheidung und/oder
den Wiedereinstieg in Berufe u.d. nach der damals noch recht frithen Famili-
enphase bedeuteten konnte —, besonders aber auf die ganz andere Lebens-
planung der jiingeren Generation der ab Anfang der 1960er Jahre Gebore-
nen. Diese jiingere Generation hat verstirkt zunichst einmal keine Kinder
bekommen wie auch die Heirat aufgeschoben, die berufliche Entwicklung
stand eher an vorderer Stelle. Nach einer Phase des Einknickens von Kin-
derzahlen in Deutschland zeigt sich heute mit der gesetzlichen Erleichterung
der Gleichzeitigkeit von Erwerbstitigkeit und Familie durch weitreichendere
Kinderbetreuung und Finanzierung der Anfangsphase junger Familien eine
Entspannung beziiglich der Familienbildung; wenngleich das Alter der Fa-
miliengriindungsphase (Heirat und erstes Kind) dennoch stetig in die Hohe
gegangen ist.** Kirche spielt bei diesen jiingeren gesetzlichen Entwicklungen

41 Die kirchlichen Normvorgaben haben sich allerdings im Zuge der gesellschaftlichen
Entwicklung ebenfalls verandert (vgl. dazu die Orientierungshilfe zum Thema Familie
der EKD 2013).

42 Inden1970erJahren betrug das Durchschnittsalter der Frauen, die ihr erstes Kind be-
kamen, in Westdeutschland noch 24 Jahre, in Ostdeutschland bis 1989 22-23 Jahre. Im
Jahre 2015 sind Frauen durchschnittlich mit 29,6 Jahren das erste Mal Mutter geworden
(vgl. BMFSFJ 2018: 30).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

kaum noch eine 6ffentlich normierende Rolle, weder als gesellschaftspoliti-
scher Player noch als familidre Kontrollinstanz — wenngleich dies bis heute
auch abhingig von 6rtlichen Strukturen ist, das heift, es macht in Bezug auf
die Bedeutung von kirchlichen Organisationen einen Unterschied, ob man
eher in einem urbanen, kleinstidtischen oder dorflichen Milieu lebt.

Im Kontrast zu einer abnehmenden Relevanz der kirchlichen Dienste und
kirchlichen Normgebung wie Kontrolle im Alltag der Menschen steht die Zu-
nahme von Religion und religiéser Pluralitit als 6ffentliches mediales Thema
in den letzten Jahren. Bereits in den 1970er Jahren haben sich alternative, auch
religios-alternative Lebensformen im Zusammenhang der gesellschaftlichen
Verarbeitung des Bruchs mit der einseitigen Fortschrittserwartung und mit
den normativen Reprisentationen der christlichen Kirchen etabliert.* Heute
steht allerdings vor allem die Thematisierung des Islams wie auch die Ver-
bindung von Religion mit weltweiten Konflikten im Fokus der 6ffentlichen
Thematisierung von Religion. Insofern sind statistische Ergebnisse wie hier
zur Kohortenbildung immer auch nur in Bezug auf ihre diskursiven gesell-
schaftlichen Kontexte interpretierbar.

Das Gesagte gilt nicht nur fir die autochthone Bevolkerung, die seit Genera-
tionen in Deutschland lebt und in der Regel einen evangelischen oder ka-
tholischen Hintergrund hat. Die Erosion traditioneller Familienbildung und
die zunehmende institutionelle Sikularisierung betrifft auch nach Deutsch-
land migrierte Musliminnen und Muslime. Zwar bringen manche der ilteren
InterviewpartnerInnen mit muslimischem Migrationshintergrund auch spe-
zifische Einfliisse aus dem Herkunftsland oder durch lingere Migrationsge-
schichten mit, allerdings betreffen alle migrations- und islambezogenen Ent-
wicklungen und Debatten in Deutschland letztlich ebenfalls beide Gruppen.
Dies hat sich bereits bei der Identifizierung und Herausarbeitung der bedeut-
samen Diskurse fiir unsere Befragten gezeigt (Kap. 4.1) und wird sich einmal
mehr im folgenden Kapitel erweisen. Gleichwohl wurde auch deutlich, dass
die angesprochenen gesellschaftlichen Diskurse MuslimInnen und ChristIn-
nen durchaus unterschiedlich positionieren. Insofern ist es wenig iiberra-
schend, dass dies auch zu unterschiedlichen Bearbeitungen, Artikulationen

43 Wiez.B. die New Age-Bewegung, Okologiebewegung, die Rezeption fernéstlicher Re-
ligionen und das Aufkommen von den sog. Jugendsekten (Hare Krisna, Baghwan u.d.).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Religdse Pluralitaten

und Positionierungen in Bezug auf diese Diskurse fithrt.** Solche Dynami-
ken bleiben als unterschiedliche Positionierungen auch in unserer folgenden
generationalen Ordnung bestehen, da wir diese — wie oben ausgefithrt — als
einen gemeinsamen Problemhorizont verstehen, in dem Diskurse gemein-
sam als zentral hervorgebracht, z.T. in Gegendiskursen und biografisch un-
terschiedlich bearbeitet und angeeignet werden. Spezifisch fiir gegenwirtige
kulturelle Generationen ist also ihre inhidrente Pluralisierung durch die indi-
viduierten Positionierungen, die innerhalb dieser zu den verhandelten domi-
nanten Diskursen eingenommen werden kénnen.

4.2.3  Kulturelle Generationen der Wahrnehmung von Religion und
religidser Pluralitat

Die folgende Darstellung von Fallbeispielen aus unserem Sample in drei Ge-
nerationen erfolgt sowohl vor dem Hintergrund des Vergleichs der Biografi-
en wie ihrer Zuordnung zu den sie pragenden Diskursen. Dabei haben wir
den sozialisatorischen Hintergrund sowie die formative Phase der Biogra-
fien (im Alter von etwa 17-25 Jahren) in den Blick genommen. Dass wir das
Konzept der Generation vor allem als eine Moglichkeit zur heuristischen Ord-
nung unterschiedlicher Diskurse und ihrer zugehorigen Wahrnehmungswei-
sen von Religion und religidser Vielfalt verstehen, ergibt sich bereits aus der
zuvor dargelegten Erkenntnis, dass biografische Prigungen und Handlungs-
entscheidungen nach der formativen Phase des jungen Erwachsenen nicht
Halt machen. Vielmehr ist von einer Aufschichtung diskursiver Prigungen in
Biografien auszugehen. Zudem wirken sich weitere Faktoren wie z.B. Bildung
und Urbanitit unter Umstinden auf die Linge der formativen Phase aus und
beeinflussen somit, welcher sozialen Generation gerade diejenigen eher zu-
gehéren, die sich in der Ubergangsphase von zwei Generationen befinden. Im
Folgenden zeigen sich dadurch zeitliche Uberlappungen der formativen Pha-
sen wie auch der Alter; das heif3t, die zeitlichen Grenzen unterschiedlicher
Generationen sind nicht auf das Jahr genau zu bestimmen, auch wenn wir
im Folgenden solche Einteilungen formal vorgenommen haben. Die drei Ge-
nerationen, die wir im Folgenden vorstellen, erstrecken sich fast tiber die ge-
samte Altersspanne unseres Samples (Geburtsjahre 1935-1995), ohne dass aber

44 Diesen unterschiedlichen Bearbeitungen, Artikulationen und Positionierungen wer-
den wir in Kap. 5im Hinblick auf religiose Identitatsdiskurse vertiefend nachgehen.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

auf alle Interviews eingegangen werden kann; zumal fir die Interviewpart-
nerlnnen, die ihre Sozialisation und Postadoleszenz auflerhalb Deutschlands
verbracht haben, hier keine generationentypische Einordnung erfolgen kann.
Vielmehr werden besonders typische Fille oder ggfs. interessante Ausnahmen
beispielhaft aufgegriffen.

Die Generation der Jahrgange 1980 bis 1995%°

Wie in Kapitel 4.1 dargelegt, ist diese jiingste und zum Zeitpunkt des Inter-
views zum Teil noch in der formativen Phase befindliche Generation in Bezug
auf Religion besonders durch die Diskurse um die Ereignisse von 9/11 geprigt,
die den Islam von seiner vormaligen Abwertung als riickstindige Kultur hin
zu einer religiésen Bedrohung zuspitzen. Gesteigert wird die Prisenz dieses
sreligionisierten< Migrations- und Islam-Diskurses dabei von der seit spites-
tens der Jahrtausendwende sich rasant ausbreitenden medialen Vernetzung
der Privathaushalte. Religiose Pluralitit in dieser sezierten Facette des Islam-
diskurses hat nun sozusagen jedes Wohnzimmer in Deutschland erreicht.
Dabei spielen durchaus flankierende Diskurse der Integration und des inter-
religiosen Dialogs eine Rolle; letzterer wird in der Folge zeitweilig auch staat-
lich gefordert. Weniger explizit als diese Diskurse werden andere dieser Ge-
neration selbstverstindliche Hintergriinde thematisiert, etwa die fortschrei-
tende Sikularisierung der Gesellschaft, die sich gesamtgesellschaftlich nicht
nur am nachhaltig stetigen Riickgang der Mitgliedschaften in den Kirchen
wie auch ihrer Stagnation in den heute etablierten islamischen Moscheege-

6
4

meinden zeigt,*® sondern implizit auch z.B. in den Diskursen zur Integration

45  Die Erhebung der Interviews hat zwischen 2014 und 2016 stattgefunden und die Per-
sonen sollten Giber 18 Jahre sein (vgl. dazu eingehender auch Kap. 2). Insofern endete
unser Sample hier.

46  Der Anteil von Kirchenmitgliedern hat sich nach der Wiedervereinigung allein zwi-
schen 1990 und 2013 um 16 % (katholische Kirche) bzw. 22 % (EKD) verringert. Der
Anteil der Mitglieder in einer der groRen Konfessionen ist auf 53,2 % der Gesamtbe-
volkerung geschrumpft (vgl. fowid 2018). 5,1 % der Bevolkerung in Deutschland be-
zeichnet die Forschungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland (fowid) als »kon-
fessionsgebundene Muslime« (ebd.). In Bezug auf die MuslimInnen ist es schwer, eine
objektive Grofie fiir eine Einschatzung des Verhaltnisses zu ihrer Religion zu geben.
Uber die Mitgliedschaft lasst sich in Bezug auf das Verhiltnis wenig ablesen, da im
Verstandnis muslimischer Traditionen jeder Mensch als MuslimIn geboren wird und
keine weiteren Aufnahmerituale dazu notwendig sind. Zwar werden die islamischen
Verbande weitgehend als Vereinigungen anerkannt, die die islamischen Ritualgebe-
te, Betreuung von MuslimInnen in Not u.d. anbieten, allerdings muss man dazu nicht

14,02.2026, 181919,

165


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Religdse Pluralitaten

widerspiegelt, wenn hier der Islam fast schon in laizistischer Manier staatlich
und zivilgesellschaftlich eingehegt und kultiviert wird. Am ehesten lisst sich
die Zunahme des Sikularisierungsdiskurses dabei den Reaktionen der iltes-
ten InterviewpartnerInnen auf eine von ihnen wahrgenommene abnehmende
Selbstverstandlichkeit von Religiositit ablesen: So merkt z.B. eine Interview-
partnerin an, dass man sich heute nicht mehr nur tiber konkrete Glaubens-
inhalte, sondern mittlerweile iiberhaupt fiir seinen Bezug auf Religion und
seinen Glauben rechtfertigen miisse. Aber auch der Integrationsdiskurs in
Bezug auf den Islam bestirkt implizit immer wieder den Sikularititsdiskurs
als einen, der die autochthone Gesellschaft adiquat beschreibe.

Bei den jingsten Interviewpartnerlnnen ohne Migrationshintergrund
zeigt sich die Selbstverstindlichkeit von Sikularitit zunichst auch ein-
fach daran, dass es keine Besonderheit ist, ohne religidse Sozialisation
aufzuwachsen. So ist Jessica (Jg. 1989), die derzeit soziale Arbeit an einer
evangelischen Hochschule studiert, zwar in die Nachbargemeinde durch
das Bemithen ihrer Grofimutter hineingewachsen, die Eltern hatten aber
bereits keine Beziige mehr zu Religion. Jessica ist letztlich sogar konfirmiert
worden, ihr Engagement im Bereich einer interreligiésen Mddchengruppe ist
allerdings kaum mit Religion verbunden. Uber die Teilnahme an Aktivititen
des Jugendpfarramts in der Gemeinde lief? sie sich schlieRlich selbst zur
Jugendleiterin ausbilden. Ihre Motivation dabei richtete sich vornehmlich
darauf — wohl angetrieben durch ihre eigenen Erfahrungen -, Kinder, die
sich ausgeschlossen und benachteiligt fithlen, zu unterstiitzen. Religion
spielt dabei fiir sie keine grofRe Rolle und wenn doch, ist auch noch nicht
entschieden, auf welche religiésen Traditionen sie jeweils zuriickgreifen
wird:

»Also ich wiirde sagen, ich richte mich jetzt quasi nicht nach der Religion, sondern,
ich richte mich danach, wie ich iiber manche Sachen denke. Und da kann’s eben

Mitglied sein. In der Regel ist das Verhiltnis zu dieser Dienstleistung ilber Spenden
geregelt. Insofern sind Zahlen zu Mitgliedern von Moscheevereinen nur sehr bedingt
aussagekraftig. Es gibt allerdings dennoch Hinweise darauf, dass die Zahlen prakti-
zierender Muslimlnnen zumindest stagnieren, sowie auch Stimmen von Imamen aus
Moscheevereinen, die die geringe Resonanz bei Kindern und Jugendlichen beziiglich
der Angebote der Moscheen beklagen (vgl. dazu z.B. Blume 2017 und fowid 2018, die
etwa konstant 20 % der in Deutschland lebenden MuslimInnen als »konfessionsfrei«
aus ihrer Statistik herausnehmen).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

sein, dass ich dann sage, ja, es stimmt im Christentum, aber es stimmt auch im
Buddhismus oder so.« (Jessica)

Marcel (Jg. 1984) ist ebenfalls nicht selbstverstandlich an Religion und Kirche
gebunden. Wie er berichtet, sind seine Eltern im Zuge der 1968er-Bewegung
aus der Kirche ausgetreten, sein Vater ist dariiber hinaus tiberzeugter Athe-
ist und Hobby-Astrophysiker. Ohne Mitglied einer Religionsgemeinschaft zu
sein, hat die Mutter iiber ihre Teilnahme am Kirchenchor Kontakt zu einer
evangelischen Gemeinde. Uber diesen Kontakt fihrt Marcel in seiner Jugend
mehrfach auf Ferienfreizeiten der Gemeinde mit und lasst sich schlief3lich -
unter starker Auseinandersetzung mit dem Vater — evangelisch taufen.
Religion ist zwar bei beiden, wenn itberhaupt, dann traditionell kirch-
lich geprigt — also nicht iiber alternative Spiritualitit oder Ahnliches - und
dies in einem nicht nur geringen Mafle, sondern vor dem Hintergrund ei-
nes familidren Traditionsabbruchs und einer Neuzuwendung. Angesichts der
zitierten Mitgliedschaftsstatistiken der Kirchen lasst sich vermuten, dass ei-
ne Neuzuwendung nicht die Regel ist,*” gleichwohl zeigt sich im generatio-
nalen Zusammenhang auch eine Typik in ihrer biografischen Deutung: So
hat diese Generation ganz besonders mit der einerseits nahezu unausweich-
lichen Prisenz des Islamdiskurses als Bedrohungsdiskurs zu tun und ande-
rerseits ist Sikularisierung als impliziter Diskurshintergrund ebenfalls do-
minant. Der Diskurs tiber den Islam berithrt zwar unsere christlichen In-
terviewpartnerInnen nicht direkt, regt sie aber durchaus zur persénlichen
kritischen Positionierung beziiglich Religion an. Marcel bezieht sich hierauf,
wenn er konstatiert, dass Religion nicht intolerant werden diirfe, und Religi-
on auch Schattenseiten haben kénne. Auffillig — besonders im Vergleich mit
den muslimischen Befragten dieser Generation — ist, dass Religion von bei-
den nicht grundsitzlich gegen solche Nutzung verteidigt wird. Ihr Zugang
zu Religion erscheint eher durchgingig postsikular verankert: Es ist ein auf-
geklirter, aber selbstkritischer Bezug zu Religion als einem mdglichen alter-
nativen Konzept von der Welt.*® Keiner der beiden legt sich dabei allzu fest.
Die Alltagsrelevanz von Religion fir sie personlich ist gering. Verortet wird
zumindest die eigene Religion kognitiv oder erfahrungsbasiert als mogliche

47  In unser Sample haben es selbstredend nur die Fille geschafft, die sich letztlich in
irgendeiner Weise fiir eine Neuzuwendung zum Religionsdiskurs entschieden haben.

48  Der Begriff des Postsidkularen bezieht sich auf Jirgen Habermas. Er wird kontrovers
diskutiert (vgl. hierzu z.B. Lutz-Bachmann 2014), erscheint uns aber fruchtbar in obiger
Zuspitzung fiir diese generationale Kultur von Religion.

14,02.2026, 181919,

167


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Religdse Pluralitaten

Erklirung fiir das, was sich rational nicht erkliren lisst: also eine Art Resi-
dualkategorie z.B. fiir ein mdgliches jenseitiges Leben (Jessica®’) oder eine
»Restmystik« fiir Unerklarbares in der Natur (Marcel*®). Religion selbst ist fiir
sie ein interessantes Surrogat zur Darstellung der Unverfiigbarkeit gewisser
Lebensbereiche. Religiose Vielfalt bzw. andere Religionen oder AnhingerIn-
nen anderer Religionen und konkretes religiéses Leben kommen fiir sie dabei
erstmal nicht in den Blick. Zwar prisentieren sie in den Interviews ein Wissen
um die religiose Vielfalt in der eigenen Nachbarschaft oder auch in anderen
Lindern, wie sie sie auf Reisen erlebt haben, und auch eine gewisse Neugier.
Aber eine Relevanz fiir das eigene alltidgliche Leben scheint dabei kaum durch.
So bleiben die persénlichen Beziige zu FreundInnen und Bekannten mit ande-
rem Glauben - die es durchaus gibt — diesbeziiglich entsprechend vage. Das
interreligiose Interesse ist fir Marcel eher motiviert durch seine Beziehung
zu dem Gemeindepfarrer aus seiner Jugend, zu dem er auch heute noch ein
lockeres Verhiltnis pflegt, sowie zu einer neuen Freundin, die aus einer mus-
limischen Familie kommt. Bei Jessica ist das Interesse an religioser Vielfalt
vor allem durch ihren Kontakt zur Jugendleiterin, die sie in die interreligiése
Midchengruppe eingeladen hat, entstanden. Beide heben den Wert eines sol-
chen interreligiosen Engagements durchaus sehr positiv hervor: Jessica will
hierdurch z.B. religiése Regeln, denen sich andere verpflichtet fiihlen, ken-
nenlernen. Dabei schwingt bei ihr auch ein gewisser Bildungsaspekt mit, der
aufgrund ihrer Aufstiegsbiografie von Bedeutung ist. Und Marcel findet, dass
Toleranz wichtig ist, relativiert damit gleichzeitig allerdings die Bedeutung
seiner Teilnahme am interreligiosen Dialog bzw. am gemeinsamen Friedens-
gebet, da diese dann letztlich wenig Wirkung fir ihn entfalte. Eine solche
eher distanzierte Haltung zur eigenen Beteiligung am interreligiésen Dialog
entspricht im Ubrigen durchaus der statistischen Feststellung, dass die jiin-
gere Generation von ChristInnen in den Dialogen kaum anzutreffen ist (vgl.
Klinkhammer et al. 2011: 53f.).

Inwiefern kann man nun von einer Generation sprechen, wenn wie schon an-
gedeutet, der Migrations- und Islam- wie auch der Integrationsdiskurs die
jungen MuslimInnen unseres Samples ganz anders positioniert? Zunichst

49 Jessica glaubt an Wiedergeburt, weil ihr dies am plausibelsten erscheint, wie sie er-
zahlt.

50  Marcel nenntsich einen »Okozentristen« und will sich damit gegen einen Anthropozen-
trismus positionieren, weil er vielmehr»das Leben«insgesamt»beschiitzenswert« findet.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

kann konstatiert werden, dass der sikularisierte éffentliche Diskurs fiir diese
jungen MuslimInnen der gleiche ist wie fiir die im weitesten Sinne christli-
chen Befragten wie Jessica und Marcel. Und auch die Sikularisierung unter
MuslimInnen scheint voranzuschreiten, was allerdings kaum mit Zahlen zu
belegen ist, aufler denen, dass die Moscheevereine trotz zunehmender Eta-
blierung zahlenmiRig zumindest nicht zu wachsen scheinen.” Gleichzeitig
fand die religiose Sozialisation dieser jungen Generation von MuslimInnen
fast selbstverstandlich flankiert von institutionalisierten Gemeindeaktivita-
ten statt, auch wenn nicht immer in deutscher Sprache und zumeist noch in
den sogenannten Hinterhofmoscheen (das heift, in unterprivilegierten und
kaum sichtbaren Riumen). Die deutsche Sprache ist fir diese Generation
aber selbstverstindlich, da sie bereits das deutsche Schulsystem durchlaufen
haben.

Allerdings ist die trennende Markierung von Religionen in christliche und
islamische im medialen Diskurs so markant (vgl. Kap. 4.1.6), dass sich dem
die junge Generation von MuslimInnen kaum zu entziehen vermag. Gerade
in ihrer formativen Phase sehen sie sich aufgefordert, Bewailtigungsstrategi-
en zu entwickeln, um mit den in den Diskursen implizierten Zuschreibungen
umzugehen. Wie driickt sich dies nun als biografische Prigung und im Deu-
tungsmuster von Religion und religioser Vielfalt bei den jungen MuslimInnen
in unserem Sample aus? Die jingste unserer Interviewpartnerlnnen, Meli-
na (Jg. 1995), Studentin der Biologie, lisst in der Darstellung ihrer Lebensge-
schichte recht deutlich werden, dass sie um die Erwartungen und Befiirch-
tungen, die gesellschaftlich an sie gerichtet sind, weif3. Melina verweist auf
ihre libanesisch-palidstinensische Familie und dabei schwingen Faszination
und Befremden mit, aber vor allem auch Stolz auf die Anpassungsleistung
ihrer Eltern in Deutschland, sowie darauf, dass sie selbst sich nun in drei
Kulturen und Sprachen auskenne. Die dominante diskursive Anfechtung als
MuslimIn und als méglicherweise snicht integriert< wendet sie insofern posi-
tiv um und formuliert: »Ich bin ein bisschen aus allen drei Lindern«. Thr Verhiltnis
zur Religion ist durchaus intensiv, aber auch dies setzt sie positiv in den ge-
sellschaftlich-diskursiven Rahmen. Melina beginnt ohne Absprache mit den
Eltern ab der funften Klasse auf dem Gymnasium ein Kopftuch zu tragen und
auch hier betont sie: »ich wusste, ich mach' das Richtige, ich wusste, das ist ein freies
Land, ich wusste, ich stov’ damit niemanden«. Sie habe also alles Notwendige im

51 Siehe hierzu Fuinote 46 in diesem Kapitel.

14,02.2026, 181919,

169


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Religdse Pluralitaten

Blick bei dieser Entscheidung: das eigene Wohl, die gesellschaftliche Legiti-
mitit, und auch die soziale Vertriglichkeit. Religion sei ihr allerdings »das
Wichtigste iiberhaupt«. Dabeli ist es ihr im Interview wichtig zu betonen, dass
sie sich ihre Religion selbst aneignet und nicht einfach Autorititen oder Tra-
ditionen folge. Immer wieder gibt sie an, recherchiert zu haben, Argumen-
te gesammelt, Begriindungen gesucht, also einen gleichsam wissenschaftlich
belegenden Umgang mit ihrer eigenen Religion zu pflegen. Religion ist hier
also alles andere als eine Residualkategorie fiir alles Unberechenbare, sondern
Zentrum der Handlungsorientierung, die aber als ebenso rational, freiwillig
und bewusst gewahlt gelten soll. Dabei ist es wichtig, nicht nur gute Argu-
mente fir die Annahme von Religion, sondern auch genau des Islams zu ha-
ben. Hierfur dient ihr auch der interreligiose Austausch, iber dessen Einfluss
auf ihren Glauben sie im folgenden Zitat resiimiert:

»also ich mit meinem Glauben dahin zu gehen und zu horen, dass es nicht so un-
terschiedlich ist, ist 'ne super Bestitigung fiir mich, dass das, was in den Medien
ablauft — Schwachsinn ist. [...] Ja., es ist schon, das zu horen, dass man doch nicht
so anders ist.« (Melina)

Die Positionierung, die Melina mit dieser Selbstdarstellung betreibt, er-
scheint vor allem als Herstellung eines Gegendiskurses zum gesellschaftlich
dominanten Integrations- und Islamdiskurs. Dabei ist zudem nicht nur der
Bezug auf Religion als rationale Option auffillig, sondern insgesamt ihr
Diskurs der >Multioptionalitit« in Bezug auf Bildung, Kultur und Religion.
Durch diesen positiven Bezug auf ihren selbstverstindlich globalisierten
Alltagsblick riickt sie diese Aspekte als optional in den Blick. Gerade dieser
letzte Punkt ist einer, der bei Marcel und Jessica eher marginal ist, aber
durchaus doch auch den Radius der Méglichkeiten und Wahrnehmung von
Vielfalt prigt.

Bei der Jurastudentin Namika (Jg. 1989), ebenfalls Kind einer Fliichtlings-
familie aus dem Libanon, lisst sich eine dhnliche Haltung zum Islam beob-
achten, wenngleich sie distanzierter zur Religion ist als Melina. Namika triagt
im Alltag kein Kopftuch, nur wenn sie in die Moscheegemeinde geht, zieht
sie ein Tuch iiber. Dieses Verhalten ist durchaus etwas, mit dem sie sich in
ihrer Erzahlung unaufgefordert in Rechtfertigungsnot bringt: Sie sagt, dass
es Wichtigeres gibe als das Kopftuch im Islam, bezeichnet es aber als islami-
sche Pflicht. Auch mit dieser Haltung zeigt sie Distanz zu religiésen Ritualen
und Normen, ohne ihre religidse Giiltigkeit aber infrage stellen zu wollen. Im
Gegenteil ist sie offen fiir alles, was als Nachweis fiir das wunderbare Wis-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

sen des Korans wie auch fiir die gottliche Schopfung gelten kann — darunter
sowohl vielfiltige Video-Clips aus dem Internet als auch ihre familidre Tra-
dition. Auch ist Namika bestrebt, den Islam neben einer insgesamt alltags-
weltlichen Einbettung tiber die Eltern und die Gemeinde als eine objektive
Komponente in einen rationalen Begriindungszusammenhang zu stellen.

Die beeinflussenden religionsbezogenen Diskurse — Islamdiskurs einerseits,
Sdkularisierungsdiskurs andererseits — sind bei den jiingsten christlichen
und muslimischen Interviewpartnerlnnen unseres Samples somit weniger
different als es auf den ersten Blick durch ihre unterschiedliche religiése
Praxis und Intensitit ihrer Religiositit erscheint; vielmehr sind es die un-
terschiedlichen gesellschaftlichen Positionen, die ihnen innerhalb dieser
Diskurse zugewiesen werden, die sie anders darauf reagieren lassen: Wih-
rend der Islam- wie der Sikularisierungs- und Integrationsdiskurs auf die
christlichen Befragten als Bestitigung der Richtigkeit einer Distanzierung
von Religion wirkt, scheint er bei ihren muslimischen AltersgenossIinnen
ebenfalls prigend auf die Rationalisierung des Zugangs zum Islam (was
hier als Essentialisierung bis hin zu einer Fundamentalisierung der Religion
erscheint) zu wirken. Der Islam wird in seinen Aussagen konkret ernstge-
nommen und tberpriift - auch im Gegeniiber zum Christentum - und als
Option gewihlt. Die Hervorhebung der >Multioptionalitit¢, die sich bei den
MuslimInnen auf ihre Herkunft bezieht, weist zudem auf einen zweiten hier
aufgerufenen impliziten Diskurs neben dem der Sikularisierung hin, dem
der gesellschaftlichen Individualisierung. Diesen Individualisierungsdiskurs
bemithen auch Marcel und Jessica, allerdings im Rahmen ihres Umgangs mit
Religion als Option so selbstverstindlich, dass es kaum auffillt.

Von den muslimischen jungen Befragten wird iiberdies eine Verfangen-
heit im dominanten Islamdiskurs und/oder seiner Abwehr zuriickgewiesen,
da man personlich keinen Anfeindungen ausgesetzt sei, wie beide betonen.
Allerdings tut insbesondere Melina viel dafiir, dass ihre Religiositit nicht als
fundamentalistische Einstellung falsch verstanden wird und ihr nicht zum
Nachteil gereicht: So ist sie verschiedentlich ehrenamtlich tatig und auch ih-
re Teilnahme am interreligisen Dialog kénne den Menschen vermitteln, dass
sie tolerant und integriert sei.

Trotz dieser unterschiedlichen Positionen in den zentralen Religionsdis-
kursen der Gegenwart (Sikularisierung und Islam als Bedrohung) und ei-
ner sehr unterschiedlich intensiven Religiositit erscheint die Deutung der sie
umgebenden religiésen Pluralitit im Ubrigen grundsitzlich selbstverstind-

14,02.2026, 181919,

m


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Religdse Pluralitaten

lich. Wie sich dies auch schon bei Marcel und Jessica gezeigt hat, ist Religion
sdkular grundiert und ihr ist somit grundsatzlich mit Toleranz zu begegnen.
Andere religiose Lebensfithrungen kommen auch bei den jungen MuslimIn-
nen in den Blick, wie die indische Hochzeit einer Freundin, die Namika be-
sucht, oder christlich-sikulare Bekannte und FreundInnen, denen Religion
nicht besonders bedeutsam ist. Allerdings werden die religiés Anderen da-
bei auch soweit distanziert, dass man sich gegenseitig nicht berithrt oder
anficht: Wihrend sich die jungen Befragten mit christlichem Hintergrund
(Jessica und Marcel) von ihren islamischen und jidischen Bekannten nicht
anfechten lassen, weil ihre eigene religiose Bindung dafiir zu schwach ist, ist
es umgekehrt bei den jungen MuslimInnen so, dass sie sich nicht irritieren
lassen, weil sie entweder eine pragmatische Grenze ziehen (Namika) oder die
religiés Anderen ganz aus der eigenen religiésen Perspektive betrachten. Ei-
ne Aufnahme der Position der anderen geschieht hier nur insoweit, als die
eigene Position bzw. der Islam als legitim und begriindet dargelegt werden
(vgl. hierzu eingehender Kap. 5.3). Vielfalt ermoglichende, implizite Diskurse
wie solche der Sikularisierung und der Individualisierung, werden zwar auch
von den jungen muslimischen InterviewpartnerInnen aufgegriffen, aber bil-
den hier vor allem die Grundlage dafiir, dass sie sich aufgefordert fiihlen,
eine eigenstindige und rationale Entscheidung, die sie fiir den Islam treffen,
darzulegen.

Es ist mithin noch nicht entschieden, in welche Richtung die Positio-
nierungen die ChristInnen und MuslimInnen in Bezug auf Religion in der
weiteren Gestaltung der Gesellschaft tragen werden und ob sie mit dieser
Deutung Anerkennung in der Gesellschaft erfahren kénnen. Insofern bleiben
die moglichen Folgen der geradezu gegensitzlichen diskursiv-generationalen
Formung von MuslmInnen und ChristInnen unseres Samples noch abzuwar-
ten.

Die Generation der Jahrgange 1960 bis 1980

Diese Generation erfihrt ihre formative Phase in den Dekaden der End-1970er
bis Mitt-1990er Jahre. Die InterviewpartnerInnen ernten bereits die Friichte
der 1968er-Bewegung: So ist Kirche zwar noch eine zentrale gesellschaftliche
Institution, insbesondere im Bereich der Erziehung und Wohlfahrt, die reli-
giose Erziehung in den Familien allerdings — sofern sie iberhaupt noch statt-
findet — hat sich davon schon vielfach abgekoppelt. Folge davon war dann eine
starke Kirchenaustrittsbewegung in den 1980er Jahren (vgl. fowid 2018). Be-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

gleitet werden diese Umbriiche auch von dem immer stirkeren Einbrechen
der »Normalbiografie« (Kohli 1985), ein Umbruch, der durch eine Vielzahl von
Faktoren begleitet worden ist. In unserem Zusammenhang erscheinen die
Entkirchlichung, die Emanzipationsbewegung sowie eine neue Bildungsori-
entierung, in der die sogenannten zweiten Bildungswege erfunden wurden,
erwihnenswert zu sein. Die diskursiven Einbettungen, die fiir unser Sample
im Rahmen unserer Fragestellung von Bedeutung sind, waren wie im Ka-
pitel zuvor gezeigt (Kap. 1.4.3-1.4.5) insbesondere der neue gesellschaftliche
Anschluss der Kirchen iiber die Themen globaler Gerechtigkeit (z.B. Befrei-
ungstheologie), Friedenssicherung und Feminismus und ihr Niederschlag in
der Entwicklung der Feministischen Theologie. Dieser Aufbruch der Kirchen
brachte diese Generation aus unserem Sample der Religion niher als es die El-
ternhduser vermocht oder gewollt hatten. Religion und Kirche waren als smo-
ralischer Kompass«< in Bezug auf Sexualitit und Geschlechterordnung zwar
lingst in den Hintergrund getreten, aber ihr neuer Bezug zu gesellschaftspo-
litischen Fragen von Gerechtigkeit, Gleichheit, Solidaritit im Einsatz fur die
Armen und Frieden wurde breiter wahrgenommen. Gleichzeitig zeigte sich
eine verinderte Thematisierung von Migration im Gefolge der Wirtschafts-
krise in den 1970er Jahren, in der es zum einen um die Beschriankung des
GastarbeiterInnenzuzugs ging, die sich ihrerseits auf ein Bleiben in Deutsch-
land einstellten, und andererseits um den Zuzug von Gefliichteten. Dieser
neue Diskurs itber Migration wurde in der Folge in den 1980ern dominiert
von der Angst vor >Uberfremdungs, erste fremdenfeindliche Anschlige folg-
ten darauf Anfang der 9oer Jahre. Ein zentraler Gegendiskurs dazu war der
des >Multikulturalismus, der die Moglichkeit eines friedlichen Miteinanders
propagierte.

Religion war bei alledem kaum ein 6ffentliches Thema — und wenn, dann
in Bezug auf den Islam als >riickstindige, nicht aufgeklirte Kultur< der Mi-
grantInnen oder in der politisierten Variante von Befreiungstheologie oder
feministischer Theologie. Dennoch entwickelten in dieser Gemengelage die
InterviewpartnerInnen dieser Generation einen spezifischen Blick auf Reli-
gion. Sofern sie ihre ersten Schritte ins Erwachsenenleben nicht in einem
ginzlich sikularen Verstindnis und in allein traditionsbezogener loser An-
bindung an religiése Rituale der Eheschlieffung oder Ahnliches verbrachten,
zeigt sich bei dieser Generation eine Aktualisierung von Religion als Mittel,
um an die gesellschaftlichen, kritischen Diskurse von globaler Gerechtigkeit,
Frieden und Feminismus anzuschlief3en. Insofern manifestiert sich hier eine
religionsimmanente Politisierung, die als ein weiterer Schritt in Richtung Si-

14,02.2026, 181919,

173


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Religdse Pluralitaten

kularisierung — namlich als eine semantische oder auch religionsimmanen-
te Sikularisierung — verstanden werden kann. Diese neue Relevanzsetzung
zeichnet sich sowohl fir die Christinnen wie auch die Musliminnen unse-
res Samples in dieser Zeit ab. Nicht ganz tiberraschend — wenngleich auch
nicht einfach zu generalisieren - ist, dass diese neue Deutung von Religion
in der formativen Phase der Biografie insbesondere fiir die weiblichen Be-
fragten gilt. Fiir die Frauen dieser Generation unseres Samples bedeutet der
Riickbezug auf Religion eine Unterstiitzung ihrer emanzipativen Bestrebun-
gen gegeniiber patriarchalen Anspriichen. Waren bis dahin die christliche wie
die islamische Religion eher als patriarchale Institutionen identifiziert wor-
den, so wendet sich das Blatt hier, und dies gilt, wie sich zeigen wird, fir bei-
de Konfessionen, wenn auch in unterschiedlichem Verhiltnis zur jeweiligen
Tragerorganisation. Die Mdnner dieser Generation unseres Samples zeigen in
ihren formativen Phasen dagegen zunichst eine sikular-distanzierte, wenn
tiberhaupt eher traditionale Haltung gegeniiber Religion (diese manifestiert
sich etwa in kirchlichen Hochzeiten, landsmannschaftliche Moscheevereins-
mitgliedschaften u.4.). Erst in jiingerer Zeit, nach 9/11, haben sie Religion fiir
sich aktualisiert: entweder in Ankniipfung an das genannte politisierte Ver-
stindnis von Religion®* oder in Anlehnung an die dargelegte jiingere genera-
tionale postsikulare Deutung von Religion®.

Die Frauen unseres Samples hingegen, denen diese gesellschaftspolitischen
Themen ein Anliegen waren, haben ihre Hoffnung auf Umsetzung in der ka-
tholischen Kirche gesetzt (vgl. Kap. 4.1.4) und sich, wie z.B. Birgit (Jg. 1962)
und Barbara (Jg. 1961) im Zuge dessen fiir ein Studium der katholischen Theo-
logie entschieden, obwohl sie als Jugendliche nicht besonders religios waren.
Birgit begriindet ihr Studium damit, dass die katholische Kirche zur Anfangs-
zeit ihres Studiums beeindruckende »geistige Weite« zeigte, und Barbara hebt
die Attraktivitit hervor, mit der sich die Kirche damals als »sehr offen und sehr
einladend prisentierte«. Barbara weist in ihrem Interview sehr deutlich darauf
hin, dass die Entscheidung fiir das Theologiestudium nichts mit einer beson-
deren religiésen Einstellung zu tun hatte:

»Religion hat iiberhaupt keine Rolle gespielt. Das ist... eine sehr heutige Fragestel-
lung. Die man, glaube ich Anfang der 8oer so nicht gefragt hat; iiberhaupt nicht.

52 Vgl. dazu weiter unten unser Fallbeispiel Christian.
53  Vgl. dazu weiter unten unsere Fallbeispiele Adem und Damir.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Aber wir kamen alle aus... aus einem religidsen Elternhaus. Es gab ja nichts an-
deres in Westdeutschland Anfang der 8oer: man war entweder evangelisch oder
katholisch und das stellte sich im Religionsunterricht dar und das war’s aber auch
schon.« (Barbara)

Kirche wurde vielmehr als Méglichkeitsraum wahrgenommen, in dem ge-
sellschaftskritische Themen tiberhaupt — jenseits von konkreten (partei-)po-
litischen Zusammenhingen — bearbeitet werden konnten. Insofern steht in
dieser Zeit Kirche auch fir einen Raum, in dem sowohl eine gesellschaftskri-
tische Bildung als auch eine Berufsperspektive fiir Frauen denkbar wird.

Christians Werdegang (Jg. 1968) schlieft sich hier durchaus gut an, aller-
dings ohne dass er Religion als berufliche Bildung oder fiir einen emanzipati-
ven Aufbruch genutzt hitte. Christian kommt aus einem bikonfessionellen El-
ternhaus, das eine christliche Gemeinschaft mit Gleichgesinnten pflegte, die
sich vor allem mit musischen und auch mit politischen Themen beschiftigte.
Christian bezeichnet sich heute selbst als »progressiven Katholiken«, der seine
Religion v.a. mit positiver Gemeinschaftlichkeit und dem Wert der »Nichs-
tenliebe« als »Kern im Glauben« verbindet. Mit dem Verlassen des Elternhauses
habe sein familiirer religiéser Bezug keine Relevanz mehr fiir ihn besessen.
Beruflich hat er letztlich einen kiinstlerischen Weg eingeschlagen. Relevant
wurde Religion fiir ihn erst sehr viel spiter wieder mit dem aufkommenden
Rassismus im Nachgang von 9/11 und insbesondere dem Zuzug von Gefliich-
teten ab etwa 2014 und der »Pegida«-Bewegung in seiner unmittelbaren Um-
gebung. Um dem Rassismus etwas entgegenzusetzen, hat er seine familii-
ren friedensbewegten und 6kumenisch orientierten Religionsbeziige aus den
1980er Jahren wieder aktualisiert. Wichtig ist ihm dieses Engagement auch,
um seinen Kindern deutliche Zeichen zu setzen und eine Richtung zu geben,
sagt er.

Auch Birgit und Barbara kommen nach unterschiedlichen Wegen im An-
schluss an ihr Theologiestudium, die sie formal und/oder inhaltlich zur ka-
tholischen Kirche wie zur Religion in Distanz gebracht haben, erst tiber viel
spitere (Religions-)Diskurse Ende der 1990er Jahre und im Anschluss an 9/11
wieder auf Religion als Deutungsraum zuriick. Dabei schliefRen sie aber auch
ihr Interesse an der Kultur der MigrantInnen und spiter dann direkter am
Islam gleichfalls wieder an die Diskurse von Solidaritit und Gerechtigkeit fur
Unterprivilegierte aus den 1970er und 8oer Jahren an und aktualisieren darin
ihr generational prigendes Religionsverstindnis.

14,02.2026, 181919,

175


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Religdse Pluralitaten

Andrea (Jg. 1968) bildet hierzu eine Ausnahme, da sie sich stirker als
die anderen bereits in ihrer Adoleszenz iiber die konventionelle Christlich-
keit hinaus auf die Suche nach religiéser Sinnstiftung gemacht hat und
damit auf die spitestens seit den 1970ern virulente alternative Spirituali-
tat zuriickgreift. Thr Interesse an anderen Kulturen und Reisen sowie ihr
Sozialpidagogikstudium, das sie an einer evangelischen Fachhochschule
beginnt, fithrt sie immer wieder auf konkrete Religion(en) zuriick, wie sie
sagt. Zudem wibhlte sie Interkulturalitit als Schwerpunkt ihres Studiums,
und beschiftigte sich, ausgehend von einer zwischenzeitlichen Partnerschaft
mit einem Muslim, auch fiir einige Jahre mit dem Islam. Mittlerweile arbeitet
Andrea seit zwanzig Jahren als Sozialpddagogin fir die evangelische Kirche,
mit wechselnden Schwerpunkten in der Jugend- und Migrationsarbeit. Sie
bezeichnet sich zwar als Christin, allerdings verspiire sie keine konkrete
Bindung an irgendeine Tradition oder Institution — weder an die christliche
noch an eine der anderen, die sie in ihren Reisen kennengelernt und auch bei
diversen Selbsterfahrungs-Workshops ausprobiert hat. Nur die Arbeit bindet
sie an die Kirche, sie selbst bezeichnet sich als »spirituell«:

»ich hab auch eher so 'nen spirituellen Ansatz, also ich glaub schon an Gott, aber
nicht als so 'nen iiberschwebendes Wesen, so iiber uns allen, sondern so als Kraft,
als spirituelle Energie, die auch in jedem Menschen wohnt ... und war deswegen
schon immer offen, auch anderen Religionen gegeniiber und mach deswegen auch
gerne jetzt meine Arbeit ... Und ich sprech’ da auch offen driiber, ne, auch dhm, klav,
ich arbeite hier bei der evangelischen Kirche, aber ich sprech’ trotzdem daviiber, wie
ich ihm, wie mein Verhiltnis zu Gott ist oder auch zu anderen Religionen und so.«
(Andrea)

Religionen sind fiir Andrea Medien der Sinngebung und unterstiitzen inso-
fern ihre eigene Suche danach. Ihr pidagogisch-emanzipativer Anspruch, der
Motiv ihrer sozialpidagogischen Arbeit sein mag, wird scheinbar auch von
ihrer Spiritualitit getragen. So organisiert sie u.a. interreligiose Jugendtrefts
fur christliche und muslimische Midchen, bei denen sie die Midchen vor
allem wber die eigene Religion und Religiositit sprechen ldsst. Andrea repri-
sentiert damit innerhalb dieser Generation, die die innerkirchliche Sikulari-
sierung tiber die Indienstnahme von Religion fiir gesellschaftspolitische An-
liegen vorantreibt, eine stirker aufierkirchliche spirituelle Deutung von Reli-
gion, deren Strang ansonsten nicht so stark in unserem Sample anzutreffen
ist. Dies mag aber vor allem an unserem Sample liegen, das sich ja dadurch

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

auszeichnet, dass die untersuchten Personen in irgendeiner Weise in Kontakt
zu interreligiosem Dialog stehen.

Angestrebt wird mit dem interreligiosen Engagement in dieser genera-
tionalen Prigung eine gesellschaftliche Solidarisierung mit unterprivilegier-
ten bzw. abgelehnten Gruppen, indem man sich auf gemeinsame, allgemeine
und auch in den Religionen reprisentierte Werte beruft. Deutlich wird aber
auch, dass Religiositit konkret dabei fiir die Interviewten nicht von zentra-
ler Bedeutung ist: weder die eigene christliche noch die andere muslimische.
Christian und Barbara handeln soweit sikular in ihren Grundiiberzeugun-
gen, dass fir sie Religion Mittel zum Ausdruck gemeinsamer Werte ist, die
sie aber abstrahiert von konkret gelebten Religionen verstehen.

Fir Andrea und Birgit, deren Religiositit bzw. Spiritualitit durchaus
grundlegender in ihrem persénlichen Relevanzsystem verankert ist, bildet
die erfahrene religiése Pluralitit durchaus eine sozial-ethische Herausfor-
derung, den anderen trotz ihrer Andersartigkeit Gerechtigkeit zukommen
zu lassen. Eine religiose personliche Herausforderung ist der Islam aber
auch fur diese beiden nicht. Ihr Interesse gilt entweder der asiatischen
Spiritualitit (Andrea) oder der 6kumenischen Frommigkeit (Birgit).

In welchem Verhiltnis steht nun diese generationale Prigung zu der der
MuslimInnen? Dabei geht es in dieser mittleren Generation unserer Inter-
viewpartnerInnen vor allem um die zweite Generation von MigrantInnen,
das heifdt, die Kinder der eingewanderten sogenannte GastarbeiterInnen.
Deutlich wird, dass selbstverstindlich auch in dieser Generation die 6f-
fentlichen Diskurse iiber den Islam als riickstindige Kultur und Muslime
als unerwiinschte MigrantInnengruppe (»Das Boot ist voll« u.d., vgl. Kap.
4.1.5) ihre Biografien direkter prigt als die der oben dargestellten Interview-
partnerInnen mit christlichem Hintergrund. Gleichzeitig erreicht auch sie
der Gegendiskurs des >Multikulturalismus« sowie die politisierten Diskur-
se der Friedensbewegung, globaler Gerechtigkeit und der feministischen
Bewegung.

Die Kindheit dieser zweiten Generation von muslimischen EinwanderIn-
nen ist allerdings oftmals von Briichen geprigt: Sie haben i.d.R. das Hin und
Her ihrer Eltern zwischen dem Herkunftsland und Deutschland erlebt, was
lange Trennungsphasen von einem oder beiden Elternteilen bedeutete, als
auch spiter die Unsicherheit aushalten zu miissen, ob ihre familiire Zukunft
in Deutschland oder in der alten Heimat liegen wiirde — und dies z.T. nicht

14,02.2026, 181919,

171


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Religdse Pluralitaten

nur als mogliche Option, sondern auch als ein reales Hin und Her zwischen
den beiden Landern.

Gleichzeitig griinden sich Ende der 1970er Jahre zunehmend muslimische
Moscheevereine. Damit leiten sie in den 1980er Jahren — gegenliufig zum da-
maligen gesamtgesellschaftlichen Trend - eine Institutionalisierung und fast
unbemerkt auch eine >Religionisierung« der islamischen Kultur in Deutsch-
land ein.** Ein erster Antrag auf Kérperschaftsrechte wird vom Verband Is-
lamischer Kulturzentren (VIKZ) 1978 gestellt — damals noch mit Unterstiit-
zung der Kirchen — aber diese zweite Generation von MigrantInnen wichst
in Deutschland noch weitgehend in selbststindig organisierten, sogenannten
Hinterhof-Moscheen auf und wird von der Elterngeneration zur Ubersetzung
und fiir den Kontakt in die deutsche Gesellschaft gebraucht. Erst viel spiter,
nach den formativen Jahren ihrer Adoleszenz in den 2000er Jahren werden
manche selbst in die Vorstinde nachriicken, eigene Moscheen oder Frauen-
vereine, Jugend- oder interreligiése Vereine griinden.

Vier Fallbeispiele aus unserem Sample kénnen die Prigung und die durch-
aus unterschiedlichen Deutungsmuster und Relevanzen innerhalb dieser Ge-
neration unseres Samples differenziert veranschaulichen.

Zunichst lsst sich sehr gut anschliefRen mit den Beispielen zweier weib-
licher Biografien von Bilgiin (Jg. 1967) und Nilifer (Jg. 1974), die sich in ihrem
Zugriftf bzw. den Deutungen der eigenen Religion nah an die oben dargestell-
ten ChristInnen anschliefen. Die Ahnlichkeit besteht hier insbesondere in
der ethischen Deutung von Religion als Garant fiir Geschlechtergerechtigkeit
und Frieden, die vergleichbar mit der oben dargestellten Indienstnahme von
Religion ist und damit auch hier eine Art innere Sikularisierung von Religion
einldutet. So nutzen beide Frauen mit ihren je unterschiedlichen familiiren
Hintergriinden den Bezug auf Islam als Religion (und nicht als Kultur — wie
im dominanten Diskurs zu dieser Zeit noch iiblich, vgl. Kap. 4.1.3), um Eigen-
stindigkeit sowie grundsitzliche Geschlechtergerechtigkeit auch gegen ihre
Familien fir sich durchzusetzen. Bilgiin, die sich in einem schwierigen Abls-
sungsprozess von ihrem autoritiren muslimischen Vater und von ihrem Ehe-
mann befindet, den sie im Alter von 16 Jahren heiraten musste, formuliert,
dass ihre Religiositit fur sie dabei nicht infrage stand:

54  Siehe dazu auch Kap. 4.1.4. Insbesondere in der Tirkei wurden Versuche, den Is-
lam (iber Parteien wieder 6ffentlich zu etablieren, durch Militarputsche unterbunden
oder/und die Parteien verboten. In Deutschland politisierte sich darum auch die De-
batte unter den MuslimInnen mit tiirkischem Hintergrund.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

»also ich hatte von, von- weifS ich noch, wenn ich mich an meine Kindheit erinnere,
immer ein ganz ganz positives Gottesbild, und fiir mich war das, damals wie heute,
immer, dass es [..] quasi auch aus einem Gerechtigkeitsgefiihl her, dass eben, ja,
dass Frauen benachteiligt werden in dieser Weise, und dass das eben nicht géttlicher
Wille sein kann, ja, das habe ich natiirlich nicht theologisch begriindet, aber ganz
einfach mit Menschenverstand.« (Bilgin)

Entscheidend fur diese Entwicklung war aber auch, dass sie sich 1993 mit etwa
18 Jahren einer recht spontanen und emotional sehr aufgeladenen Mahnwa-
che gegen den fremdenfeindlichen Hass der Taten von Mélln und Solingen
anschloss, dabei ansissige VertreterInnen der Kirchen, Schulen und Stadt-
verwaltung kennenlernte und sich mit ihnen zu weiteren Treffen verabredete.
Im Laufe der Zeit entstand daraus ein erster interreligioser Dialogkreis und
auch Freundschaften. Bilgiin interessiert sich in diesem Zuge auch tieferge-
hend fiir das Christentum, besucht Gottesdienste, aber letztlich entscheidet
sie sich fiir den Islam als ihre Religion, in der sie sich wohlfithle. Interessant
und sicherlich generationentypisch ist, dass Bilgiin hier (anders als die oben
beschriebenen jungen Interviewpartnerinnen) keine Anstrengungen macht,
den Islam rational und inhaltlich gegeniiber dem Christentum als die plausi-
blere Religion zu verteidigen. Ihren weiteren Bildungsweg, also ihre spitere
Studien- und Promotionszeit sowie die Teilnahme an diversen interreligio-
sen Dialogkreisen, nutzt sie bis heute immer auch fiir die Bearbeitung ihres
Verhiltnisses zum Islam und als Engagement gegen einen patriarchalen und
fiir einen »fortschrittlichen Islam«.

Die Frage von Geschlechtergerechtigkeit ist auch fir Niliifer ein grofRes
Anliegen und wurde — méglicherweise auf ihr Insistieren hin — schon frith
diskutiert in der Familie. Bis heute ist ihr dieses Thema ebenso wichtig wie
Bilgiin.

Nilifer und Bilgiin waren in ihren Bildungsgingen immer in einer Min-
derheitenposition, in der sie bereits sehr frith befragt wurden zu ihren Posi-
tionen zum Islam, aber auch umgekehrt von den Moscheen angefragt wurden
fitr die Vermittlung in die nicht-muslimische Gesellschaft:

»Islam war immer ein Thema und somit auch der interreligiose Dialog, weil ich
immer ja gefragt worden bin zu verschiedenen islamischen Themen, ne: erklir
mir mal dies, erklir mir mal das, und damals in der Moscheegemeinde: ja, kannst
du da mal hier iibersetzen und da mal hier mit anpacken« (Niliifer).

14,02.2026, 181919,

179


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Religdse Pluralitaten

Wahrend Bilgiin ihre generational gepragte Deutung des Islams heute im in-
terreligiésen Dialog ausdriickt, indem sie sich dabei vor allem Sozialprojek-
ten zuwendet, da »man nicht mit den Religionen, sondern mit den Menschen im
Dialog« ist, hat Nilifer ihre interreligiésen Aktivititen vor allem auf einen
reinen Frauenkreis jenseits der muslimischen und auch christlichen Insti-
tutionen konzentriert, in dem es vor allem um gegenseitige Unterstiitzung
im Ringen um Gleichberechtigung gegeniiber den Minnern in den jeweiligen
Gemeinschaften geht. Religiose Vielfalt war allerdings fiir Bilgiin und Niliifer
bereits in ihrer Jugend ein Thema, dem sie in einer personlichen Weise be-
gegneten, namlich in der wiederkehrenden Zuschreibung durch nicht-mus-
limische NachbarInnen, MitschiilerInnen, ArbeitskollegInnen u.i., dass sie
anders seien. Die Frauen nehmen diese Zuschreibungen als solche wahr und
versuchen, thnen als Herausforderung zu begegnen, indem sie sich gegen die
damit oft implizierte Abwertung behaupten, und einen erfolgreichen eigen-
stindigen Ausbildungs- und Berufsweg einschlagen. Letztlich deuten sie die
andere, christliche Religion in gleicher Weise wie den Islam fiir sich: dass sie
nur Giiltigkeit hat, sofern sie als befreiend, gerecht und friedvoll gedacht und
gelebt wird.

Zwei weitere, dazu im Kontrast stehende Fille sind Adem (Jg. 1976) und Damir
(Jg. 1976), die nicht nur geschlechterspezifische Unterschiede in der Prigung
zeigen, sondern auch solche der Verzégerung und Aufschichtung biografi-
scher Phasen auf die der Postadoleszenz. Dies wird hier besonders deutlich,
weil der uns interessierende Bezug zur religiosen Pluralitit erst sehr viel spa-
ter als in der Postadoleszenz hinzutritt.

Beide gehoéren auch der zweiten Generation von MigrantInnen an, die
bereits in Deutschland geboren oder als Kleinkinder nach Deutschland ge-
kommen sind. Anders als Bilgiin und Niliifer haben sich Damir und Adem
erst im Erwachsenenalter dem Islam als Religion zugewendet, die sie heute
als sehr bestimmend fir ihr Leben beschreiben — ganz dhnlich wie dies bei
Melina und Namika der Fall ist.

Thre formative Phase erleben die beiden Minner in den 1990er Jahren.
Beide absolvieren in dieser Zeit eine Ausbildung. Bezeichnend ist, dass sie
darlegen, dass sie wihrend dieser Zeit mit Religion kaum etwas zu tun hat-
ten. Zwar waren die Vater wohl in landsmannschaftlichen Moscheevereinen
Mitglieder, allerdings musste das — dhnlich wie eine Mitgliedschaft in der Kir-
che - nicht bedeuten, dass das Elternhaus besonders religis war. Jedenfalls
scheinen beide mit den gesellschaftlichen Diskursen der 1980er Jahre, wie

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

dem feministischen Diskurs, der Friedensbewegung und einer inneren Siku-
larisierung von Religion durch ihre Ethisierung oder Politisierung wenig Be-
rithrung gehabt zu haben. Vielmehr galt ihre Konzentration ihrer Ausbildung.
Insbesondere Adem hat eine intensive Karriere mit verschiedenen Ausbil-
dungsgingen und Arbeitsaufenthalten im Ausland im Restaurantfach absol-
viert. Mit der Beendigung seiner Karriereorientierung fillt — sicherlich nicht
zufillig — auch seine Familiengriindung zusammen. Er heiratet eine zum
Adventismus konvertierte orthodoxe Christin, mit der er spiter zwei Kinder
hat. Und auch Damir ist zunichst nicht mit Religion beschiftigt, erst seine
eher spite Heirat einer Frau aus seiner mazedonischen Heimat fillt mit einer
zunehmenden Hinwendung zu einem entsprechend landsmannschaftlichen
Moscheeverein zusammen. Die starke Orientierung am Islam trifft beide also
erst nach ihrer postadoleszenten Phase. Sie datieren den Umschwung nicht
genau, allerdings muss diese Wende hin zur aktiven Religiositit als spitere
Aktivitit betrachtet werden und reicht in den gesellschaftlichen Diskursho-
rizont der jiingeren Generation von Namika und Melina hinein. Damir und
Adem vertiefen auch von Beginn ihrer auch praktischen Hinwendung zum Is-
lam ihre Religiositit durch Koranstudium und Anbindung an eine Moschee.
Ihr Leben wird mehr und mehr durch ihre Religiositit bestimmt, sowohl ide-
ell als auch rein praktisch und zeitlich durch ihren Einsatz im interreligiésen
Dialog, zu dem beide tiber ihre jeweilige Moscheegemeinde gelangten.

Fiir Adem und Damir wird so auch religiése Vielfalt erst mit ihrer Hin-
wendung zum Islam relevant, zuvor wird sie schlicht nicht erwihnt. Erst nach
9/11 startet ihr Engagement im interreligiésen Dialog, in dem es fiir sie dann
darum geht, »das Gute« der eigenen Religion zu zeigen und so fiir Vertrauen zu
sorgen. Sie driicken damit ihre persénliche Betroffenheit vom Bedrohungs-
Diskurs der 2000er Jahre aus — expliziter als Namika und Melina dies getan
haben. Sicherlich ist die Dynamik, die im Alltag mit dem Bedrohungs-Diskurs
einhergeht, fiir erwachsene muslimische Midnner auch nochmal deutlicher
erfahrbar; auch wenn beide dazu keine ganz direkten Erzihlungen geben. Ih-
re Bewiltigungsstrategie dazu ist es, sich — dhnlich wie auch Melina - noch
tiefer mit dem Islam zu beschiftigen und die Friedfertigkeit des Islams dar-
legen zu kénnen. Zudem mdochten sie selbst ein Beispiel fiir diese Friedfer-
tigkeit abgeben. Die Identifikation mit dem Diskurs >Islam als Bedrohung« ist
insofern unmittelbar und bedeutsam. Ihre Wahrnehmung religiéser Plurali-
tit steht ganz unter diesem Vorzeichen. Dabei wird in der Begegnung nicht
das Christentum als Wahrheit der Anderen infrage gestellt, aber die eigene
Religion als die Wahre verteidigt. Damir geht dann auch soweit, den Aus-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Religdse Pluralitaten

tausch selbst als einen religiésen Akt zu verstehen, der von Gott so gewollt
sei, damit die Glaubigen um die Wahrheit wetteifern.

Die Generation der Jahrgange 1940 bis 1960

In der folgenden Darstellung der Ordnung dieser dltesten Generation haben
wir uns entschieden, die MuslimInnen unseres Samples nicht mit aufzuneh-
men, da diese sowohl ihre Sozialisation als auch z.T. ihre formative post-
adoleszente Phase nicht in Deutschland verbracht haben und darum kaum
vergleichbar und in die dazugehérigen Diskurse einordbar sind. Insofern ist
im Folgenden ausschliefilich von den InterviewpartnerInnen mit christlichem
Hintergrund die Rede.

Diese Generation ist in der Unordnung der Nachkriegszeit aufgewachsen
und erlebt Religion vor allem als eine christliche Kirche, die nicht nur gesell-
schaftlich selbstverstindlich integriert ist, sondern auch als politische Kraft
verstanden wurde. In den Familien war man zu dieser Zeit noch explizit oder
implizit mit der Reorganisation nach dem Krieg beschiftigt, insbesondere da
der Vater hiufig nicht anwesend war (aufgrund von Tod oder Scheidung) und
die Grof3eltern eine zentrale Rolle bei der Erziehung ausiibten, die iiberdies
fast ausschlieflich zuhause, in der Schule sowie in kirchlichen Zusammen-
hingen stattfand. Die Eltern hatten entweder kaum Vorbildfunktion (finden
zumindest kaum Erwihnung in den biografischen Erzihlungen) oder waren
abwesend, um die Familie zu versorgen.

Als typisch fiir diesen Hintergrund kénnen die Biografien von Monika (Jg.
1954), Renate (Jg. 1946) und Heidrun (Jg. 1943) gelten. In ihren Elternhiusern
galt Kirche als eine selbstverstindliche normbildende Kraft fiir die Gesell-
schaft. Die Mitgliedschaft in einer Kirche war Ausdruck der grundsitzlichen
Zustimmung zu dieser grundlegenden Funktion: »Kirche ist wichtig und was ei-
nem helfen kann fiir's Leben, richtungsweisend und so weiter« (Renate; vgl. detailliert
Kap. 4.1.1). Personliche Religiositit wurde in diesem Rahmen weniger ver-
handelt, demgegeniiber aber kirchliche bzw. religionspolitische Positionen.
Renates Mutter war beispielsweise einer Gemeinde zugehorig, deren Pfarrer
wahrend des Nationalsozialismus »im Widerstand« titig war. Die Verbindung
zu Juden und Jidinnen war darum ein wichtiges Thema in dieser Gemein-
de wie in der Familie. In Heidruns Herkunftsfamilie wusste man, dass die
Grofmutter mit der bekennenden Kirche sympathisierte. Sie habe sich »nicht
[...] irre machen lassen«, so dass der christliche Glaube sie letztlich gegen die

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

NS-Ideologie geschiitzt habe. Fiir Monikas Familie wurde die Kirche weniger
politisch, aber doch als wertgebend zentral wahrgenommen.

Heidrun wie auch Monika verurteilen allerdings heute die wohl damit
auch einhergehende »schwarze Theologie« ihrer Eltern und deren strenges ge-
setzesethisches Gottesbild — stattdessen wiinschen sie sich heute einen lie-
benden und fiirsorglichen Gott und vermitteln ein solches Gottesbild ihren
Enkeln.

Im Prinzip erzihlen alle unsere Interviewpartnerlnnen aus dieser Ge-
neration von einer starken kirchlich institutionellen Einbindung der Soziali-
sation im Elternhaus. Die persénliche Religiositit ist dabei weniger Thema als
Kirche als Werte-reprisentierende Institution, in die man sich einpasst. Die
Orientierung ist dabei so stark an die Institution gebunden, dass die Konver-
sion von einem der Partner bei Heirat von gemischtkonfessionellen Paaren als
selbstverstindlich gilt, obwohl klar ist, dass damit kein Uberzeugungswechsel
verbunden ist. Monikas Mutter musste beispielsweise fiir ihre Heirat zum Ka-
tholizismus konvertieren, dennoch sind Erzihlungen wie ihre dariiber, dass
das jeweils konvertierte Elternteil trotzdem die urspriingliche Konfession an
die Kinder weitergab, nicht ungewdhnlich: »ich bin katholisch erzogen worden,
geprigt aber, dass meine Mutter eigentlich evangelisch war« (Monika).

Die formative Phase dieser Generation reicht genau in die Umbriiche der
1968er Jahre hinein. Allerdings ist es sicherlich kein Zufall, dass unser Sample
nicht die MacherInnen der politischen und kulturellen Umbriiche der 1968er
Jahre abdeckt, obwohl auch bei den vorgestellten Personen Einfliisse dieser
Zeit zu erkennen sind. Am deutlichsten zeigt sich das bei dem einzigen minn-
lichen Vertreter aus dieser Generation, Manfred (Jg. 1953). Manfred engagiert
sich nach seiner Schulzeit und ersten beruflichen Schritten zunichst vor al-
lem partei-politisch links orientiert. Kirche ist in dieser Zeit kaum Thema fiir
ihn. Das gleiche gilt fiir Angelika (Jg. 1952), die in der Zeit vor ihrer Konversi-
on zum Katholizismus mit etwa Mitte 20 (Mitte der 1970er Jahre) erst einmal
nichts mehr mit Religion zu tun hat, vielmehr mit ihrem Studium beschif-
tigt ist. Fiir Monika ergibt sich aus den Lockerungen der Zeit eine jugendliche
Urlaubsreise ohne Erwachsene, allerdings geht daraus dann eine recht frithe
Ehe mit Kindern hervor, die letztlich das erste Erwachen der Rebellion ge-
gen herkommliche gesellschaftliche Ordnungen im Keim erstickt. Die oben
genannten Lebensverliufe der Frauen miinden erst einmal weitgehend in die
sogenannte Normalbiografie der 60er Jahre ein: Nach ersten Schritten in die
berufliche oder akademische Ausbildung unterbrechen dann baldige Heirat
und Kinder die ersten Orientierungen an Autonomie durch Ausbildung und

14,02.2026, 181919,

183


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Religdse Pluralitaten

Beruf. Nur Angelika scheint diesem Weg durch ihre Konversion zum Katho-
lizismus — was auch die Auflésung ihrer Verlobung bedeutete, weil sie sich
dabei zunichst an einem »mdénchischen« Leben orientierte — und die Aufnah-
me des Theologiestudiums zu entkommen und in Autonomie zu bleiben. Fiir
die anderen Frauen bleibt Kirche auch deshalb im Alltag prisent, weil sie fiir
sie eine Unterstittzung bei der Kindererziehung bildet. Bei manchen ist Re-
ligion aber auch deshalb weiter bedeutsam, weil z.B. der Mann mit Religion
beruflich zu tun hat (beispielsweise als Pfarrer oder Lehrer).

Interessant und zentral fir unser Sample und dessen generationale Typik
ist, dass Religion hier vor allem als Kirche und wichtiger Teil gesellschaft-
lichen Handelns gedeutet wird und prasent bleibt. Auch wenn sich dies im
Laufe der Nachwirkungen der 1968er Jahre und der Kirchenaustrittswelle ab
den 8oer Jahren auch fiir diese Generation relativiert, so bleibt doch auffil-
lig, dass Kirche fir diesen Teil unseres Samples als wichtiger gesellschaft-
licher Akteur gesehen wird. Man steht der Kirche zwar mittlerweile lingst
auch kritisch gegeniiber, allerdings ohne sie zu verlassen, in der festen An-
nahme, dass es sich um eine richtungsweisende Institution der Traditions-
und Wertevermittlung handelt. Heidrun formuliert, dass »Tradition« ihr mit-
unter wichtiger als innere Uberzeugung ist. Stabile Formen entlasten sie, sie
wiinscht sich heute eher auch mal nicht alles reflektieren zu miissen, und mal
»einfach glauben zu konnen«, wofiir sie selbstverstindlich auf kirchliche Tradi-
tionen zuriickgreifen méchte. Und fir Monika »hat sich« zwar der Kirchgang
irgendwann »aufgegeben« und »Kirche und Glauben« seien fiir sie zwei unter-
schiedliche Ebenen, aber »kirchenverbunden« fithlt sie sich trotz starker Kritik
dennoch:

»was in Kirche passiert, finde ich so’n grofien Teil sehr schwierig und sehr nachden-
kenswert, auch verurteilenswert, andererseits macht Kirche auch unendlich viel
Gutes, das sehe ich auch« (Monika).

So kann das Religionsverstindnis fiir diese Generation von ChristInnen aus
unserem Sample vor allem als selbstverstindlich und institutionell verankert
beschrieben werden. Kirche ist dabei der Ort der Anwaltschaft grundlegender
Werte und Moral. Als deren Trager wird sie bis heute entsprechend kritisch
beurteilt und mit Erwartungen belegt. Die Kirche soll eine gesellschaftliche
Funktion iibernehmen, und auch - sicherlich nicht nur durch die 1968er Jah-
re, sondern auch die jiingere generationale Prigung der End-70er und 8oer
Jahre beeinflusst, — eine gesellschaftskritische Funktion, indem sie 6ffentlich

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Position in Bezug auf zentrale Werte der Religion bezieht. Bei aller Kritik wird
auch darum Kirche nicht verlassen.

Trotz grundsitzlich kirchlicher Orientierung und ihrer z.T. auch berufs-
mifig kirchlichen Eingebundenheit sind der Beginn des Okumenischen
Rates (ORK) nach dem zweiten Weltkrieg oder auch die Offnung der ka-
tholischen Kirche im Zweiten Vatikanischen Konzil der 1960er Jahre keine
Themen, an denen unsere InterviewpartnerInnen in ihrer Wahrnehmung
von oder Auseinandersetzung mit religiéser Pluralitit explizit ansetzen.
Religiose Vielfalt erscheint eher als inexistent in ihrer postadoleszenten
Phase. Von einer konkreten diskursiven generationalen Prigung dieser Zeit
in Bezug auf religiése Vielfalt kann also kaum die Rede sein. Vielmehr sind
es die genannten familidren Hintergriinde in Bezug auf die politische Hal-
tung zu Jidinnen und Juden, in Bezug auf die Bikonfessionalitit der Eltern
und/oder die eigene konfessionsverschiedene Ehe sowie spater dann auch
vereinzelt durchgefithrte Abenteuerreisen in nichtchristliches Ausland, die
die ersten Wahrnehmungen religiéser Pluralitit mancher Lebensliufe dieses
Samples prigen (vgl. Kap. 4.1.2 und 4.1.3). In den Kontakt zum christlich-
muslimischen Dialog kommen die meisten aus diesem Sample dann erst in
den 1990er Jahren, mehrheitlich als Weiterfithrung ihrer z.T. auch kirchlich
orientierten Friedensarbeit. Insofern muss das Interesse an anderen Reli-
gionen als spitere Aufschichtung verstanden werden. Allerdings hatte auch
bereits das Interesse am Judentum neben dem Wunsch nach Verséhnung
und der Suche nach einem neuen Verhiltnis zwischen Jidinnen/Juden und
ChristInnen auch eine deutliche friedenspolitische Dimension, die in den
1970er und 1980er Jahren auch die christlichen Kirchen gegeniiber den Kon-
flikten im Nahen Osten, der Aufriistung und dem kalten Krieg erfasst hatte.
Der Umgang mit dem Judentum in den damaligen kirchlichen Diskursen
Ghnelt dem mit der jeweils anderen kirchlichen Konfession: Man fithlt sich im
Glauben zwar grundsitzlich sehr nahe, aber ohne Konversion ist eine Anni-
herung kaum méglich. Dabei werden von unseren Befragten die elterlichen
ehelich bedingten innerchristlichen Konversionen wenig ernst genommen,
aber auch nicht als inhaltlich problematisch thematisiert; vielmehr gehen
einige der InterviewpartnerInnen dann selbst konfessionsverschiedene Ehen
ein. Bei Heidrun wird der evangelische Partner noch konvertieren, andere
belassen ihre >Mischehe« als solche. Eine religionsbezogene Auseinander-
setzung oder Wahrnehmung von Pluralitit, die auf eine problematische
Kontingenz, Vermischung oder Spannung verweist, erdffnet sich an dieser
Stelle in den Erzihlungen und Berichten nicht. Vielmehr erscheinen hier

14,02.2026, 181919,

185


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Religdse Pluralitaten

Umgangsweisen von pragmatischem Nebeneinander und individueller An-
passung als unproblematisch durchfithrbar. Andere, wie Renate, engagieren
sich ehrenamtlich in ihrer Gemeinde fiir die Okumene, um das Miteinander
z.B. in der Liturgiegestaltung zu organisieren.

Die Grenzen dessen zeigen sich allerdings in der Erzihlung Monikas, die
zunichst ebenfalls ein offenes Verhiltnis zur gemischtkonfessionellen Part-
nerschaft hat. Eine ihrer eigenen Ehen wurde in den 1980er Jahren allerdings
unter anderem wegen der Konversion ihres Mannes zum Buddhismus been-
det, da sie dem nicht nachfolgen wollte. Hier waren die Grenzen des »einen
Gottes« tiberschritten und pragmatische Umgangsweisen schienen nicht mehr
akzeptabel oder moglich.

Interessante Ausnahmen bilden Angelika und Manfred, da sie sich - Man-
fred schon mit 16, Angelika dann erst mit etwa Anfang 20 — bewusst einer
Konfession zugewendet haben. Sie erzihlen zudem beide - anders als die
anderen drei InterviewpartnerInnen aus dieser Generation — von spirituel-
len Erlebnissen: Angelika in Bezug auf ihre katholische Identitit, Manfred
verstirkt in Verbindung mit Erlebnissen anderer liturgischer Formen wie die
der katholischen Liturgie, interreligioser Andachten und in jiingster Zeit auch
sufischen Ritualen. Zwar ist auch bei ihnen die generationale Typik eines Re-
ligionsverstindnisses sichtbar, die als institutionell verfasst und moralischer
>Wertekompass« verstanden werden kann, allerdings wurde diese in wohl in-
tensiver Auseinandersetzung in den 1980er Jahren bis heute weiter verindert.
So versteht sich Manfred heute als »Grenzginger« in Bezug auf seine personli-
che emotionale Rezeption islamischer Frommigkeitsformen oder auch in Be-
zug auf seine liturgischen Ausfliige ins Katholische. Gleichzeitig bleibt er in
seinem generationalen Rahmen, wenn er betont, dass es generell aber wichtig
sei, »dass die Grenzen nicht verwischt werden« diirften und fiir ihn klar ist, dass er
seine Konfession nicht wechseln oder aufgeben wird. Und auch Angelika, die
durch ihre aktive und visionire Religiositit eine Ausnahme darstellt, betont
die Wichtigkeit der konfessionellen Grenzen.

4.2.4 Zwischenfazit

Mit dem vorangegangenen Blick auf die Generationen konnte noch einmal
das Verstindnis fiir die in Kapitel 4.1 chronologisch dargelegten einfluss-
reichen Diskurse und ihre je unterschiedliche Prigekraft beziiglich der aus
ihnen generierten biografisch verankerten Deutungsmuster und Relevanzen
von Religion und religioser Pluralitit unserer Interviewpartnerlnnen in den

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Blick genommen werden. Auffillig war dabei, dass hier zwar Muster iiber die
generationale Zuordnung der Diskurse zu identifizieren sind, allerdings so-
wohl ihre biografische Verarbeitung als auch ihre Aufschichtungsweisen im
Lebensverlauf so divers sind, dass sich daraus ein sehr komplexes Gebilde
von generationalen Typiken zusammen mit biografischen Bearbeitungen und
Aufschichtungen ergeben. So haben wir zwar durchaus drei typische genera-
tionale Diskurseinfliisse auf die Wahrnehmung von Religion und religioser
Pluralitit unterscheiden kénnen. Deren biografische Bearbeitung wird aber
von weiteren zentralen Kategorien durchkreuzt: So in Form von unterschied-
lichen gesellschaftlichen Positionszuweisungen in den dominanten Diskur-
sen — bei Religionszugehorigkeit und bei Geschlechterzugehorigkeit — und als
asynchrones Aufgreifen von einmal in die Welt gesetzten diskursiven Strin-
gen.

Stellt man einmal zunichst die generationalen Typiken der diskursiven
Einfliisse seitens der Mehrheitsgesellschaft dar — also in duflerst verkiirzter
Form der in Kapitel 4.1 dargestellten Differenzierungen —, prigen also die
jingste Generation die Diskurse iiber einen bedrohenden Islam und der Not-
wendigkeit der Integration des Islams sowie der muslimischen Einwanderer.
Dabei ist entscheidend, dass die mediatisierte Vermittlung dieser post-9/11-
Diskurse alle Privathaushalte erreicht, egal, ob sie an Religion interessiert
sind oder nicht. Gleichzeitig zeigte sich, dass diese Diskurse noch auf einer in
den Erzihlungen impliziter bleibenden Tiefenschicht beruhen, nimlich eines
inkorporierten Grundverstindnisses, in einer sikularisierten Gesellschaft zu
leben. In dieser Gruppe unseres Samples machte sich das u.a. daran bemerk-
bar, dass Religion immer in einen argumentativen rationalen Begriindungs-
zusammenhang gestellt wurde.

Die mittlere Generation ist vor allem durch sozialpolitische Diskurse der
Religion (rund um Solidaritit mit den Armen, feministische Theologie, Frie-
den) gepragt und nimmt bereits erste Migrationsdiskurse auf, die einerseits
den Islam als riickstindige Kultur deuten, andererseits aber auch in Gegen-
diskursen (wie jenen der Multikulturalitit und globaler Gerechtigkeit) dazu
aufrufen, die Vielfalt positiv zu deuten, allerdings zunichst nur unter dem
Thema Kultur itberhaupt wahrnehmen. Die diskursive Unterordnung der Re-
ligion unter die Kategorie Kultur und Politik scheint mithin in dieser Zeit
einen wichtigen gesellschaftlichen Schub erhalten zu haben.

Fir die ilteste Generation ist kaum ein spezifischer Religionsdiskurs, der
im Zusammenhang mit religigser Pluralitit stehen wiirde, zu identifizieren.
Religion ist vielmehr mit dem institutionalisierten Diskurs der Kirche gleich-

14,02.2026, 181919,

187


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Religdse Pluralitaten

gesetzt und gilt als Garant fiir den Erhalt zentraler gesellschaftlicher Wer-
te. Religionsdiskurse, die auf Pluralitit hindeuten, zeigen sich vereinzelt in
Bezug auf die Versohnung mit dem Judentum oder in Bezug auf die inner-
christliche Bikonfessionalitit, die allerdings kaum thematisiert, sondern eher
praktisch gelebt wird.

Aus diesen Diskursstringen bilden sich nun aber mitnichten einheitliche
Handlungspriferenzen innerhalb der unterschiedlichen Generationen ab.
Vielmehr zeigte sich, dass weitere Faktoren die generationale Typik durch-
kreuzen, differenzieren und somit die Wahrnehmung religiéser Pluralitit
nicht nur diachron, sondern auch generational-phasenbezogen pluralisieren.
Dies geschieht zum einen durch die unterschiedlichen gesellschaftlichen Po-
sitionen, die in den Religionsdiskursen, die die religiése Pluralitit betreffen,
zugewiesen werden. Schon in Kapitel 4.1 wurde deutlich, dass die Wahr-
nehmung religiéser Pluralitit sich in den dominanten Religionsdiskursen
als eine sezierte darstellt und dabei macht es einen Unterschied, auf wel-
che dieser Religionen man sich als >andere« bezieht. In der generationalen
Betrachtung wurde besonders fiir die jiingste Generation deutlich, welche
unterschiedlichen Handlungsoptionen sich fiir ChristInnen und MuslimIn-
nen angesichts der aktuellen Islamdiskurse nahelegen. So zeigte sich in
Fallbeispielen einerseits fiir die christlichen Befragten die offene Option,
Religion und religiése Pluralitit postsikular als eine Art Residualkategorie
fir alles Unerklirliche einzusetzen und diese auch tiberall anzuschliefRen.
Religionen werden aus dieser Haltung heraus als teils interessante, aber
nicht notwendig tangierende lebensweltliche GréfRe kritisch und neugierig
betrachtet. Fiir die jungen muslimischen Befragten hingegen stellt sich ihre
zugewiesene Position in den Islamdiskursen als unbedingt zu bearbeiten
dar: Der Abwertungsdiskurs fordert bei ihnen die Verteidigung des >Eigenenc
heraus. Dabei sind sie darauf bedacht, gleichzeitig dem implizit unterlegten
Verstindigungsmuster von Sikularisierung und Individualisierung mithilfe
rationaler Argumentation sowie dem Hinweis auf Freiwilligkeit und positiver
Bewertung ihrer (eigentlichen) Position als Multioptionalitit nachzukom-
men. So widersetzen sie sich dem dominanten Diskurs — ohne ihm allerdings
zu entgehen —, um sich ihrer eigenen Positionierung wieder zu ermichtigen.

Zum zweiten zeigte sich insbesondere in der mittleren Generation eine
Durchkreuzung der generationalen Typik durch die Dimension Geschlecht,
die auch als Chiffre unterschiedlich zugewiesener gesellschaftlicher Positio-
nen durch Diskurse verstanden werden kann. Wihrend in dieser Zeit die
mannlichen Befragten dieser Generation in ihrer postadoleszenten Phase we-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

nig religiose Aktivititen aufwiesen und sich damit durchaus im Strom der
Zeit, in der Religion kaum explizit Thema war, bewegten, ist Religion zumin-
dest fiir die weiblichen Befragten der christlichen wie auch der islamischen
Konfession von personlicher Bedeutung in ihrer postadoleszenten formativen
Lebensphase. Hintergrund hierzu ist der starke feministische Diskurs, der ei-
nerseits von weiten Teilen der damals jungen (weiblichen) Generation geprigt
wurde, aber ebenso auf etablierte und institutionalisierte Gegendiskurse traf.
Religion, die bis dahin im Nachkriegsdeutschland als eine gesellschaftliche
Kraft wirkte, die eher zur Festigung traditionaler Positionen von Minnern
und Frauen beigetragen hat, diente nun den christlichen wie den muslimi-
schen befragten Frauen nicht nur als Medium, ihre emanzipativen Wiinsche
und Hoffnungen zu formulieren, sondern auch als Briicke zwischen den un-
terschiedlichen Anspriichen der ilteren und der damals jungen Generation.
Deutlich wird damit, dass hier in Abhiangigkeit der gesellschaftlichen Posi-
tion, die die Kategorie Geschlecht den Interviewpartnerlnnen zuweist, die
Positionierung innerhalb von Diskursen tiber Religion ebenso wie die Hand-
lungsoptionen, die sich daraus ergeben, sehr unterschiedlich ausfallen. So
zeigten unsere minnlichen muslimischen Befragten eine eher geringe bis tra-
ditionale religiose Bindung in ihrer Postadoleszenz, die sie scheinbar in der
Entwicklung ihrer »Normalbiografie« (Kohli 1985) — zumindest bis 9/11 — nicht
entscheidend beeinflusst hat. Die weiblichen muslimischen Befragten traten
demgegeniiber in eine Auseinandersetzung mit der ihnen traditionell zuge-
wiesenen Position und sie nutzten Neuinterpretationen des Islams, um sich
in diesem religiosen Diskursfeld neu zu positionieren und dieses auch zu ver-
indern. Die christlichen Frauen suchten ebenfalls den Anschluss an feminis-
tisch-theologische Debatten innerhalb der Kirche, was die Frauen allerdings
letztlich zu einer Distanzierung zur Kirche fiihrte, weil diese sich schlief3-
lich kritisch gegen solche Debatten stellte. Die institutionellen Dynamiken
bei den muslimischen Frauen sind dhnlich: Auch hier fithrte die traditionel-
le und institutionell gestiitzte geschlechtsspezifische Positionszuweisung zu
einer Distanzierung zu den bestehenden konservativen Moscheegemeinden.
Religiése Pluralitit ist hierbei allerdings insgesamt kaum Thema, allenfalls
suchten die feministischen religiésen Gruppierungen den Austausch und die
Solidaritit mit Anhidngerinnen anderer Religionen. Auch interreligiése Dia-
loggruppen mit nur weiblichen Teilnehmern sind so entstanden. Allerdings
haben gerade die jingeren (Kopftuch-)Debatten im Rahmen des Islamdis-
kurses diese beiden Bewegungen zum Teil besonders stark polarisiert.

14,02.2026, 181919,

189


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Religdse Pluralitaten

Drittens konnte in der ilteren und mittleren Generation eine Asynchro-
nizitit des Aufgreifens und/oder eine Aufschichtung von Religion und der
Wahrnehmung religioser Pluralitit konstatiert werden. So haben beispiels-
weise sowohl die oben beschriebenen feministisch engagierten christlichen
Frauen der mittleren Generation als auch die der dlteren Generation erst sehr
viel spiter religiése Pluralitit wahrgenommen und sich entsprechend enga-
giert. Dabei greifen sie heute zum Teil auf Deutungsmuster zuriick, die sich
auf ihre Friedensarbeit der 70er und 8oer Jahre zuriickfithren lassen. Wih-
rend zudem andere aus der dltesten Generation bis heute stark an das Muster
der institutionellen Autoritit bei ihrer Wahrnehmung von religiéser Pluralitit
ankniipfen, sind ebenso Beispiele der Aufschichtung neuer Prigungen bzw.
des Wandels von Deutungsmustern zu beobachten. Die sehr diversen Pri-
gungen zeigen sich auch in der Arbeit der interreligiésen Dialoggruppen, die
diese dlteste Generation in den 9oer Jahren sozusagen erfunden hat.

Bei allen Generationen ist zudem in gleicher Weise zu sehen — wie in Kapi-
tel 4.1 schon herausgearbeitet —, dass religiose Pluralitit durch die dominan-
ten Religionsdiskurse vor allem in sezierter Form wahrgenommen wird: in
unterschiedenen Verhiltnissen zu einzelnen Religionen; hingegen sind rele-
vante Diskurse, die religiose Pluralitit als Ganzes oder als Vielheit thematisie-
ren, kaum prisent in unseren Fallbeispielen. Am ehesten scheinen die impli-
ziten, religiose Pluralitit grundierenden epistemischen Muster von Sikulari-
sierung und Individualisierung auf, wenn es um die Verstindigung iiber z.B.
grundlegende Toleranz gegeniiber religiés Anderen geht, um rationale und
personliche Entscheidungen fiir oder gegen eine bestimmte religidse Praxis
oder Uberzeugung. Beide Verstindigungsmuster scheinen so Sag- und Denk-
bares im Rahmen der dargelegten Religionsdiskurse zu begrenzen und bilden
dadurch einen wichtigen Erméglichungsgrund fiir die Wahrnehmung religis-
ser Pluralitit.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religioser Pluralitat

Um die individuierte Wahrnehmung und Aneignung von religioser Plurali-
tit zu analysieren, sind wir in unserer Untersuchung mit der Kategorie der
Identitit als analytischem Fixpunkt gestartet. Allerdings wurde diese Kate-
gorie zunehmend hinderlich, wenn es darum ging, die komplexen, briichigen
und zum Teil widerspriichlichen Wahrnehmungs- und Aneignungsformen in
den Erzihlungen und Biografien unserer Untersuchungsgruppe begreifen zu
wollen. Im Folgenden zeichnen wir darum zunichst unsere kritische Ausein-
andersetzung mit dem Begriff der »Identitit« und unsere konstitutions- und
diskurstheoretische Neufokussierung nach (Kap. 5.1). Anschlieflend wird er-
neut das empirische Material in den Mittelpunkt geriickt: Zunichst mit einer
direkten Bezugnahme auf die Verstrickung individueller Erzihlungen in die
umgebenden Diskursrdume (Kap. 5.2), dann mit der konkreten Auswertung
der mehrdimensionalen, fluiden und situativen personalen Aneignung reli-
gioser Pluralitit (Kap. 5.3) und einer systematisierenden Zusammenfassung
(Kap. 5.4).

5.1 Konzeptuelle Voriiberlegungen: Von Identitat als analytischer
Kategorie zu ihrer konstitutions- und diskurstheoretischen
Auflésung

Identitit ist ein schillernder, schwer abgrenzbarer und kaum definierbarer
Begrift. Er ist aufgeladen mit normativen Erwartungen an die Koharenzleis-
tung des Individuums, die Gradmesser fiir eine sinnhafte und gesunde Be-
wiltigung von Erfahrungen sein soll'. Bei dem Pionier der Identititstheo-
rie, dem Entwicklungspsychologen Erik H. Erikson (1973) ist diese Idee von

1 Vgl. hierzu z.B. das Konzept der »Salutogenese« des Gesundheitswissenschaftlers Aa-
ron Antonovsky (1997), der fiir die Ausbildung einer gesunden Identitit das Gefiihl

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Religdse Pluralitaten

Identititsbildung als phylogenetischer, stufenweiser Anpassungsprozess des
Ichs an gesellschaftliche Erfordernisse und Erwartungen konzipiert. Heute
hat sich dieses Verstindnis in der sozialphilosophischen und sozialwissen-
schaftlichen Forschung verlagert hin zu einem Verstindnis von Identititsbil-
dung als offenem und flexiblem Prozess gegeniiber diversen Kollektiven (vgl.
Keupp 1989). So ist in symbolisch-interaktionistischer Perspektive weniger ei-
ne einseitige Anpassung des Individuums als vielmehr die Ausbalancierung
zwischen Selbst-Erfahrung und Fremd-Zuschreibung als Grundprozess und
Ziel von gesunder Identitit beschrieben worden. Dabei werden weder der
»Zerfall« noch ein »Verlust der Mitte« des Individuums konstatiert als viel-
mehr das Konzept der Kohdrenz neu gedacht. Heiner Keupp fithrt dazu seine
Kategorie der »Identititsarbeit« ein, firr die eine neue Art der Kohirenzbil-
dung gelte:

»Kohidrenz entsteht nicht nur dann, wenn ich auf ein fixes Koordinaten-
system von Normen und Sinnorientierungen zuriickgreifen kann. Kohirenz
ohne>ldentititszwang« ist ein kreativer Prozess von Selbstorganisation. [..]
Die Fahigkeit zur Kohirenz ist keine Personlichkeitsdisposition, sondern
entsteht aus der gelungenen Verkniipfung einer Person mit anderen, aus
den dadurch moglichen Solidarititspotenzialen.« (Keupp 1989: 64)

Diese Diskussion iiber neue Erfordernisse fiir eine gesunde, das heiflt hier
kohirente Identitit, ist vor allem der zunehmenden Pluralisierung der Le-
benswelten geschuldet, in denen (auch religiése) Traditionen und stabile Kol-
lektive kontingent und briichig geworden sind (vgl. Beck/Beck-Gernsheim
1994). Die homogene Gesellschaft als Ort stabil integrierter Identititen ha-
be sich aufgeldst, entsprechend hitten es Identititsprozesse heute weniger
mit der fixierenden Schlieffung von Identitit als vielmehr mit der Ausbil-
dung von Teilidentititen und unabschliefibaren, jedenfalls lebenslang auftre-
tenden Prozessen der Identititsbildung zu tun (vgl. Keupp 1989). Trotz dieser
Verflissigung des Zielpunktes von Identitit wird aber nach wie vor Identi-
tit als der Kulminationspunkt des Ichs begriffen, in dem sich die basalen
Identifikationen und Abgrenzungen von kollektiv, symbolisch und norma-
tiv Vorgeprigtem vollziehen. Dabei gilt Identititsbildung in der modernen
und pluralen Gesellschaft als subjektiver und situativer Akt des Individuums.
Der Sozialpsychologe Keupp (1997) bezeichnet die Identititsbildung insofern

der Koharenz als ein Gefiihl von Sinnhaftigkeit und Bewaltigbarkeit der Lebenszusam-
menhange in den Mittelpunkt stellte.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

als »Selbst-Organisation des Individuums« und als »alltigliche Identititsar-
beit«, bei der das Individuum permanent vor der Aufgabe stehe, seinen Le-
bensentwurf selbst zu setzen und zu justieren. Heraus kime im besten Fall
eine wohlabgewogene »Patchworkidentitit« (Keupp 1989: 65). Dieser Prozess,
in dem das Individuum sich in Auseinandersetzung mit sich und vielfiltigen
Anderen befindet, begleite das Individuum das ganze Leben lang.

Kohirenz bleibt aber auch in den jingeren Ansitzen hiufig ein zumindest
fiktionales Ziel der Identititsbildung, Individuen entfalteten in der Moderne
eben nur ein Mehr an inneren Identifikations- und Verkniipfungsméglichkei-
ten. So begreift der Sozialphilosoph Axel Honneth beispielsweise die moder-
nisierte Entwicklung von Identititsbildung im Modus von pluralisierten An-
erkennungsprozessen als einen »Prozess der inneren Pluralisierung der Sub-
jekte« (Honneth 2000: 1106). Der Soziologe Hartmut Rosa deutet das Phino-
men der Vervielfiltigung und Diversifizierung von Identifikationen vor allem
in zeitlicher Dimension als verstirkte Ausbildung von nunmehr »situativen
Identititen« (Rosa 2005). Kohirenz ist in diesen Ansitzen also nicht mehr als
ein vereinheitlichendes Lebensprojekt verstanden, das es zu verfolgen gilt,
sondern vielmehr als auf diverse Normen, Situationen und Andere bezogen
und insofern pluralisiert und flexibilisiert gedacht. Die grundsitzliche Not-
wendigkeit der Verkniipfung und das heifdt, der Kohirenzbildung solcherart
pluralisierter und individuierter permanent prozessierender Identitit ist aber
in den Ansitzen mitgedacht. Der poststrukturalistisch arbeitende Soziolo-
ge Andreas Reckwitz versteht solch postmodernes Identititsmanagement in
einer eher dsthetisch-reprisentativen Kategorie als »Kuratierung« des Ichs
(vgl. Reckwitz 2017: 9) und bleibt damit vergleichsweise am weitesten auf
Distanz zu einer irgendwie gearteten Erwartung an Kohirenz innerhalb der
identititsbezogenen Konstruktionen moderner Individuen. Narrationen und
Biografie bilden dabei in all diesen Konzepten wichtige Rahmenformate, um
ebensolche Selbstpositionierungen als Identifikationen und/oder Abgrenzun-
gen zu artikulieren (s. dazu auch Kap. 2.1).

In Anlehnung an die wissenssoziologische Perspektive von Peter L. Berger
und Thomas Luckmann ist allerdings zu beriicksichtigen, dass Identitit im-
mer auch ein Konzept zweiter Ordnung ist, das im Fluss der Handlung wie
auch im Rahmen des Austretens aus der »natiirlichen Einstellung zur Welt« in
Form der (Selbst-)Reflexion wahrgenommen sowie modifiziert und bearbei-
tet wird (vgl. Berger/Luckmann 1987: 188). Somit gilt ihnen beispielsweise die
psychologische Theorie der Identitit als eine soziale Rahmung zweiter Ord-

14,02.2026, 181919,

193


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Religdse Pluralitaten

nung, die der reflexiven Handlungsorientierung dient. Sie steht neben an-
deren moglichen reflexiven Rahmungen zweiter Ordnung (wie z.B. Religion)
dem Individuum zur Ausformulierung und Deutung seiner selbst und seiner
Verortung in der Gesellschaft zur Verfigung (vgl. ebd.: 189). Damit kommt
auch in Bezug auf den Identititsbegriff sein unauflosbar objektsprachlicher
und stetig aufs Neue essentialisierender Charakter zum Ausdruck. Die So-
zialwissenschaftler Rogers Brubaker und Frederick Cooper (2000) kommen
deshalb zu dem Schluss, dass der Begriff »Identitit« als analytische Katego-
rie ginzlich iiber Bord zu werfen ist:

»ldentity< we argue, tends to mean too much (when understood in a strong
sense), too little (when understood in a weak sense), or nothing at all (be-
cause of its sheer ambiguity)« (ebd.: 2).

Identitit sei ein Begriff, der in politischen Debatten von Bedeutung ist, sich
aber in seiner ambivalenten und suggestiven widerspriichlichen Definiertheit
(z.B. »multiple singularity«, »fluid cristallization«; ebd.: 34) nicht als analyti-
sche Kategorie eigne. Die durchaus interessanten empirischen Untersuchun-
gen unter diesem Begriff wiirden nur darum erkenntnisreich sein, weil hier
zum Beispiel wichtige Differenzierungen beziiglich der Kategorien Identifi-
kation und Abgrenzung vorgestellt wiirden (z.B. Fremd- und Selbstidentifi-
kationen, relationale oder kategoriale Formen der Identifikation; vgl. ebd.:
15), nicht aber, weil das Konzept der Identitit analytisch etwas eigenes aus-
trage. Angesichts dessen, dass sich auch die oben dargelegten Ansitze, die
sich um Fragen des (angemessenen) Mafles und der Art und Weise von Kohi-
renzbildung von (post-)modernen Identititen drehen, letztlich als Diskussion
um die sozialen Identifikations- und Abgrenzungsmoglichkeiten der Indivi-
duen darstellen, erscheint uns dieser Rat angemessen. Denn so und vor dem
Hintergrund wissenssoziologischer Perspektiven kommt schlief3lich die hier
eigentlich interessierende konstitutionstheoretische Frage der Prozessierung
von Identifikation bzw. Zugehorigkeit und Abgrenzung in den Blick.
Empirisch betrachtet ist dabei zu erwarten, dass sich die beiden Optio-
nen von Zugehdorigkeit und Abgrenzung in diverse Dimensionen von Inten-
sitit, Ndhe und Ferne, Abgeschlossenheit und Offenheit, aber auch Fragi-
litdt ausdifferenzieren. Reckwitz (2008) hat in seiner empirischen Analyse
zu modernen Subjektkonstitutionen eben diese Varianz und die Kontingenz
der Formen herausgestellt und aufgezeigt. Konzepte wie das des »Synkre-
tismus« (Berner 1979) oder neuer, das der »Kreolisierung« (Burke 2000) oder
der »Hybriditit« (Bhabha 2016) weisen zudem auf die zeitliche Fluiditit, po-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

tenzielle Uberschneidung, Neuordnung wie eben grundsitzlich auf die Kon-
tingenz der Formationen, denen sich jemand zugehorig macht oder gegen
die sich jemand abgrenzt, hin.* Daran schlieft sich auch die Frage nach der
Optionalitit an — welchen Formationen man sich zugehorig bzw. nicht-zu-
gehorig macht, ist verbunden mit der Analyse dessen, wozu itberhaupt eine
Wahl besteht. Diese Hinsicht schliefst dann wiederum erstens an Fragen von
Ressourcen- und Chancengleichheit des und der Einzelnen wie der nach der
Intersektionalitit von Ungleichheit an. Zweitens verweist sie auf die Erwar-
tungen oder Anforderungen durch institutionalisierte Formationen und he-
gemoniale Diskurse, wie beispielsweise die Erwartung monotheistischer reli-
gioser Gemeinschaften auf Ausschliefilichkeit der Zugehorigkeit unter ihren
Mitgliedern.

Vor dem Hintergrund der Beobachtung von kulturell geformten hegemonia-
len Diskursen sowie anhaltender Diskussionen zum Thema »Identitit« stellt
sich Stuart Hall die Frage »Wer braucht Identitit?« (2004). Er lost den Begriff
in ein diskurstheoretisches Verstindnis von Identifikation als unabschlief3-
bare Konstruktion auf, die »sich gegen Differenz richtet« (Hall 2004: 169).
Diskursarbeit versteht er insofern als »das Ziehen und Markieren symbo-
lischer Grenzen« und damit als die »Produktion von >Grenz-Effekten««: Als
Identifikation nur in Verbindung mit ihrer Negativfolie, »dem, was ausgelas-
sen wirde, ihr »konstitutives AuReres, um den Prozess zu festigen« (ebd.).
Hall gibt den Begriff der Identitit nicht auf, unterwirft ihn aber der konsti-
tutionstheoretischen Analyse, indem er ihn als Teil der Reprisentation des
Selbst begreift und als »daher immer teilweise in der Phantasie konstruiert«
(ebd.) versteht. Identitit ist insofern bei Hall immer bereits »Identitatspoli-
tik« in dem Sinne, dass das Subjekt im »Vernihen« von Diskursen spezifische
Positionen ergreift bzw. ergreifen mochte. Das folgende Teilkapitel (5.2) geht
dieser Perspektive nach, indem es insbesondere am Fallbeispiel »Namika« ge-
nau solche Diskursvernihungen auch in unserem Material offenlegt und da-
mit als wichtige analytische Perspektive fiir die anschlieRenden Analysen zur
individuierten Wahrnehmung religiéser Pluralitit einsetzt. Aus wissensso-
ziologischer Perspektive bedeutet dies, dass Hall immer bereits an Identitit

2 Diese Konzepte riicken allerdings auch nur bedingt von der Essentialisierung ab, da sie
logisch immer von einer vormaligen Einheit und Geschlossenheit ausgehen mussen
(vgl. dazu Boldt/Soeffner 2014).

14,02.2026, 181919,

195


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Religdse Pluralitaten

als Konstruktion zweiter Ordnung des Individuums ansetzt. Wir haben da-
her unsere Untersuchung methodologisch auf der Grundlage eines solchen
diskurs- und differenztheoretisch orientierten wissenssoziologischen Ansat-
zes angesetzt, um das Zusammenspiel und die Relationalitit von gesellschaft-
lichen, z.T. hegemonialen Diskursen und biographisch-narrativen Artikula-
tionen bzw. identititspolitischen Gegendiskursen dazu iiber den Ausdruck
von Identifikationen und Differenzen erkennen und herausarbeiten zu kén-
nen (vgl. dazu auch Kap. 2.1).

Mit Blick auf unsere Untersuchung ist gleichwohl anzumerken, dass Halls Au-
genmerk allerdings vor allem auf Fragen von Kultur als umkimpftem Raum
von dominanten und untergeordneten Gruppen liegt und insofern fiir ihn die
Frage nach Identititspolitiken im Zentrum seines Interesses steht. Wir gehen
im Folgenden zwar auch davon aus, dass das Feld der Religion in unserem ge-
genwirtigen Untersuchungsfeld religis wie auch kulturell, 6konomisch und
politisch umkimpft ist — wenn auch in unterschiedlichen Intensititen etwa
mit Blick auf verschiedene religiése Traditionen. Mit Religion wird insofern
in unterschiedlichen gesellschaftlichen Feldern fraglos Identititspolitik be-
trieben. Die damit einhergehenden Grenzarbeiten allerdings, die z.B. eine
Hierarchisierung von Religion und Nicht-Religion oder von Religion und Sa-
kularitit vornehmen, oder auch Abwertungs- und Aufwertungsprozesse zwi-
schen Religionen sind unseres Erachtens nicht die einzigen wichtigen Hin-
sichten und Dynamiken, um Zugehorigkeiten und Nicht-Zugehdorigkeiten zu
Religion im Rahmen der Wahrnehmung und Aneignung religioser Vielfalt zu
analysieren, vielmehr sollten beispielsweise auch individuelle bzw. kogniti-
ve Kongruenz- und Kohirenzbestrebungen sowie soziale Anerkennungswiin-
sche Beriicksichtigung finden.

Ein grundlegenderes konstitutionstheoretisches Konzept, das stirker an
der empirischen Beobachtung der Vielfalt und Vielschichtigkeit von Zugeho-
rigkeiten und Nicht-Zugehdérigkeiten ansetzt und darin fiir unsere qualitativ-
empirische Untersuchung ertragreich ist, hat der Soziologie Stefan Hirschau-
er (2014) vorgestellt. Er setzt dabei an dem Problem an, dass analytische Kon-
zepte nicht nur einbeziehen miissen, dass Mitgliedschaften hergestellt und
aufgebaut werden miissen, sondern dass sie auch »gebraucht, iibergangen
und abgebaut werden kénnen« (ebd.: 170). So kann es auch distanzierte, ru-
hende und nur kategoriale Zugehorigkeiten geben, die situativ und zeitlich
kontingent neu aufgerufen, aber auch wieder vergessen werden kénnen. Der

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

Umgang mit Mitgliedschaften ist insofern grundsitzlich als temporal und re-
lational zu behandeln (vgl. ebd.: 172).

Hirschauers Konzept nutzt somit »lebensweltliche Kategorien nicht als
Ressource soziologischer Kategorisierung«, sondern setzt grundlegender (bei
der gelebten oder unterstellten Mitgliedschaft) an, indem es »das Kategorisie-
ren selbst zum Gegenstand macht« (ebd.). Er argumentiert hier mit Reckwitz,
dass dazu eine grundlegende »Kontingenzperspektive« auf soziale Phinome-
ne notwendig ist. Es reicht dabei dann eben nicht aus, die Dynamiken der
Differenzierung von etwas als Religions- oder Ethnienzugehorigkeit und an-
deres als Nicht-Religion oder einer Ethnie nicht zugehérig zu untersuchen,
vielmehr geht es Hirschauer um die Beobachtung, wie solche Differenzset-
zungen iiberhaupt produziert werden. Dabei schliefft Hirschauer auch an
die konstitutionstheoretischen Uberlegungen der Wissenssoziologie an, al-
lerdings reichen diese vor allem auf die Stabilisierung der Ordnung gerichte-
ten und anthropologisch grundgelegten Analysen von Berger und Luckmann
(1987) fiir seine umfassendere Kontingenzannahme nicht aus.

Hirschauer bezeichnet sein Forschungskonzept als »kultursoziologische
Forschungslinie einer Humandifferenzierung« (ebd.: 173), in der es um die
Analyse sinnhafter Selektion konkurrierender Kategorisierungen als »doing
difference« wie auch um die Analyse des Auslassens, Ignorierens oder Verges-
sens von moglichen Differenzen als »undoing difference« geht. Fiir eine sol-
che Betrachtung wiirden die herkdmmlichen soziologischen Kategorisierun-
gen von Mehrfachzugehdérigkeiten, Intersektionalitit, Kreuzungen sowie Hy-
bridisierung nicht ausreichen, da sie in je eigener Weise immer wieder eigene
Leitkategorien als unhinterfragt bzw. universal oder essenziell setzen wiirden
(wie Frau/Mann, Ethnie, Nationalitit, Klasse) und so in konstitutionstheore-
tischer Perspektive nicht auch die Auslassung, das Ignorieren oder Vergessen
betrachten wiirden.?> Hirschauer versteht demgegeniiber sein Konzept als in-
terdisziplinir-empirisches Forschungsprogramm, in dem zwei grundlegende
Fragen aufgeworfen werden: »Welche Differenz ist wann (ir)relevant?« (ebd.),
und, mit Blick auf die Unterscheidungspraxis von Individuen selbst, »[w]ie
sich Personen avancierter Individualitit angesichts der multiplizierten Kate-
gorisierungsoptionen kategorisieren und identifizieren« (ebd.).

3 Hirschauer (2014) setzt sich in seinem Aufsatz mit diesen Konzepten dezidiert ausein-
ander und zeigt deren Grenzen und Voraussetzungen bzw. blinde Flecke auf, die erin
seinem empirischen Forschungsprogramm vermeiden méchte.

14,02.2026, 181919,

197


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Religdse Pluralitaten

Identititspolitik sowie Identifikation/Zugehérigkeit und Abgrenzung 16-
sen sich so in eine »empirisch offene und unbestimmte« heterogene wie rela-
tionale Praxis auf (vgl. ebd.). Bliebe man dann beim Identititskonzept stehen,
wiirde man von Identititen im Plural sprechen miissen und dabei aber Bil-
der eines vermeintlich schizophrenen Ichs und dhnliches auf den Plan rufen.
Der empirische Analyseprozess macht es aber fiir Hirschauer notwendig, die
Leitdifferenzen von Disziplinen und damit auch von gesellschaftlichen Vor-
ordnungen grundsitzlich aufs Spiel zu setzen. Wahrend beispielsweise der
Soziologe Andreas Wimmer mit seinem Konzept des »Making and Unmaking
Ethnic Boundaries« (2008) zwar eine hochst differenzierte Analyse vorlege,
bleibe sie aber in der Setzung der Kategorie von Ethnizitit als Leitdifferenz
stecken. Das fithre dann dazu, dass die Relationalitit und die Temporalitit
des Konzeptes »Ethnizitit« nicht mitbedacht wiirden (vgl. Hirschauer 2014:
175). Gleiches wiirde dann in unserem Falle auch fiir die Differenzkategorie
»Religion« gelten, sofern wir ihr nicht zunichst empirisch als offene Katego-
rie begegneten. So haben wir uns von Beginn an in unserer Untersuchung
auf eine diskursive und relationale Begriffskonzeption von Religion gestiitzt
(vgl. z.B. Kippenberg 1983, Asad 1997; Nehring 2012; Neubert 2016 und Kap.
2 in diesem Band). In unserer empirischen Arbeit haben wir somit alles ein-
bezogen, was von unseren GesprichspartnerInnen als relevant erachtet und
thematisiert wurde. Dies betrifft beispielsweise auch die Subsumption von
Anthroposophie oder Existentialismus unter religiose Pluralitit, ebenso wie
die starke Betonung intrareligioser Vielfalt, die sich in den Interviews als zen-
tral fir die individuelle Wahrnehmung religidser Vielfalt erwies.

Die Aufmerksamkeit fir un/doing religion« und »un/doing religious plu-
rality< kann zudem immer auch zur Beobachtung von Kreuzungen und Rah-
mungen mit ganz anderen Kategorien (Wirtschaft, Politik etc.) fithren wie
auch ihr Prozessieren in unterschiedlichen Aggregatzustinden (alltagsprach-
lich, institutionalisiert, elaboriert, fluide, situativ als Praktik etc.) auftreten
kann. So kénnen auch kategorial neue Kreuzungen und Unterscheidungen
von Zugehdorigkeit entstehen, die sich nicht nach vorgeformten religios-au-
toritativen Rastern der religidsen Gemeinschaften ordnen lassen.

»Zu untersuchen sind also [..] ein komplexes Zusammenspiel von Human-
differenzierungen: eine stetige Bewegung multipler Kategorisierungen zwi-
schen Verstirkung und Uberlagerung, Stabilisierung und Vergessen, The-
matisierung und Dethematisierung. Es finden sich Prozesse der Differen-
zierung und Entdifferenzierung, Konstellationen der Aktualisierung oder

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

Neutralisierung, Praktiken der Grenzziehung und Distinktion, aber auch der
Nivellierung und Differenznegation. [...] Ins Zentrum muss einfach die Frage
riicken: Welche Differenz ist wo und wann in Kraft? Diese Kontingenzset-
zung verlangt zum einen nach Relativierung, zum anderen nach Tempora-
lisierung von Differenzen.« (Hirschauer 2014: 181)

Die Aufnahme dieser bis hierhin dargestellten Argumente zur Auflésung der
Kategorie der Identitit zugunsten der Fokussierung auf ihre konstituieren-
den Prozesse der Artikulation von Identifikation oder Zugehorigkeit sowie ihr
Gegenteil als Differenzsetzung oder Ignorierung hat sich fiir unsere folgende
Untersuchung der individuierten Artikulation der Wahrnehmung und Aneig-
nung religiéser Vielfalt als fruchtbar erwiesen. Briiche sowie widerspriichli-
che oder auch unorthodoxe Rahmenkonzepte fiir Religionen konnten so als
solche in die Deutung einbezogen werden, ohne diese in ein Kohdrenzmodell
fir die Einzelnen umwandeln zu miissen. Dabei hat sich allerdings die starke
Betonung auf die gestaltende Kraft des Individuums, die sich bei Hirschauer
in seiner Begrifflichkeit des »un/doing« ausdriicke, als weniger realistisch ge-
zeigt. Vielmehr muss unseres Erachtens hier die poststrukturalistische Ana-
lyse von Hall mitgedacht werden, die der agency der einzelnen Person einen
nur beschrinkten Rahmen zur Positionierung und Artikulierung von Eige-
nem innerhalb der vorgeformten dominanten gesellschaftlichen Diskurse zu-
schreibt.* Zudem bildet vor dem Hintergrund der Einsicht in die Dominanz
diskursiver Vorordnungen die Identititspolitik der befragten Individuen eine
wichtige Analysekategorie als Identititsdiskurs zweiter Ordnung, denn Iden-
titdtspolitik weist auf den Versuch hin, einen Gegendiskurs gegen eine sozia-
le hegemoniale Identititserwartung zu artikulieren — beispielsweise durch
die Etablierung einer alternativen >Identititsphantasie« iiber sich selbst oder
durch eine alternative Selbstpositionierung zwischen zwei dominanten Dis-
kursen (beispielsweise in Form hybrider oder fragmentierter Identititsbilder;
vgl. hierzu auch Reckwitz 2008). Somit werden wir nun zunichst der Bedeu-
tung dieser hegemonialen Vorordnung durch den Identititsdiskurs (zweiter
Ordnung) zur Benennung von religiéser Zugehorigkeit, Identifikation und
Abgrenzung auf die Spur gehen und durch den Fall Namika verdeutlichen, zu

4 In dhnlicher Weise kann man diese Einschrankung der individuellen Artikulation auch
bereits in der wissenssoziologischen Analyse, die die gesellschaftliche Vorordnung des
Wissens betont, finden. Vgl. zur Verbindung von Wissenssoziologie und Poststruktu-
ralismus Reiner Keller 2012 und in diesem Band Kap. 2.

14,02.2026, 181919,

199


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Religdse Pluralitaten

welchen Verstrickungen diese komplexe Gemengelage von Aufgabe des Iden-
tititsbegriffs auf analytischer Ebene einerseits und seiner Rekonstitution auf
der Objektebene als Diskurs andererseits fiihrt.

5.2 »Das soll man jetzt nicht sagen« - Uber diskursive
Vorordnungen und Sagbarkeitsgrenzen rund um religidse
Identitat

Die Erzdhlungen, die unsere Befunde grundieren, und die Zitate, die diese im
Folgenden illustrieren, stehen fir sich. Aber nicht nur: Sie verweisen deutlich
auf sie umgebende Diskurse, etwa zu Religion, Migration, Integration. Wie
sehr Haltungen und Erfahrungen religiser Vielfalt von solchen Diskursen
gepragt werden, haben wir bereits in Kapitel 4 thematisiert. In Bezug auf die
individuierte Aneignung religidser Pluralitit ist aber dariiber hinaus wich-
tig, wie auch Erzihlungen iiber die eigene religiése Verortung vorgeordnet
werden unter anderem durch bestehende Diskurse tiber religiose Identitit,
in denen sich vor allem gesellschaftliche Bilder von und Erwartungen an re-
ligiése Identitit manifestieren. Dies wird in den Interviews besonders deut-
lich an den Stellen, an denen die InterviewpartnerInnen explizit nach Ver-
inderungen ihrer Religiositit gefragt werden. Es ist nur ein Indikator, dass
diese Frage in vielen Interviews auf verschiedene Weise umgangen oder abge-
wehrt wird, etwa, indem die GesprachspartnerInnen auf sie mit thematisch
ganz anders gelagerten Ausfithrungen reagieren. Ein weiterer mag sein, dass
in den betreffenden Interviews die folgenden Ausfithrungen, die Gesamtbio-
grafie oder andere Stellen in der Erzihlung zum Teil durchaus auf Verinde-
rungen hinweisen — eine Konstellation, die uns in der Analyse hinreichend
irritiert hat, um (wie in Kap. 2.1 ausfithrlicher eingeordnet), entscheidende
oder kritische Stellen des Interviews einer sequentiell-hermeneutischen Fein-
analyse zu unterziehen. Mit dieser Herausarbeitung der latenten Strukturen
dieser Ausfithrungen lief sich, unabhingig von der konkreten Antwort, eine
weitere Schicht der Erziahlungen aufzeigen, nimlich Verweise aufin Diskurse
eingegangene Erwartungen und Vorstellungen von Religiositit und religioser
Identitit.

Dies lasst sich exemplarisch zeigen an einem Ausschnitt des Gespriches mit
Namika, einer jungen Muslimin, die an einer christlich-muslimischen Mid-
chengruppe in Westdeutschland teilnimmt. Gefragt, ob ihre Religion oder ihr

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

Glaube, das, woran sie glaubt, wie sie praktiziert oder dhnliches, sich in ir-
gendeiner Weise im Laufe der letzten Jahre verdndert hat, antwortet sie initial
wie folgt:

»Ja, mhm, also ich sag mal so, also man lernt ja im Laufe des Lebens immer dazu
halt so, wenn ich jetzt so ganze, die Zeit von dem ich, von... als ich klein war bis
jetzt so zuriickverfolge, die Inhalte und Uberzeugungen haben sich nicht gedndert.
[3] Natiirlich gibt es Zeiten, wo man halt etwas stéirker im Glauben ist oder etwas
schwicher. Ja.« (Namika)

Namika verweist hier, wie es sich auch in anderen Fillen findet, zunichst auf
vermeintlich grundlegende Prozessstrukturen des Lebenslaufes und iibliche
Eigenschaften von Glauben: Man lerne im Laufe des Lebens immer dazu, und
es gebe »natiirlich« Phasen, in denen der Glauben stirker ist und solche, in de-
nen er schwicher ist. Verainderungen und Schwankungen werden damit tiber-
geordneten Logiken zugeordnet und miissen nicht individuell erklirt oder
rechtfertigt werden. Sie kann sich selbst, wie es in ihrem Einschub erfolgt,
in diese Logiken einfach einordnen, und auch im Erzihlaufbau ergeben die
allgemeingiiltig formulierten groéfieren Prinzipien den Rahmen fiir ihre auf
sich selbst bezogenen Ausfithrungen. In Bezug auf die Schwankungen des
Glaubens bleibt dabei sogar offen, ob sie selbst solche Dynamiken erfahren
hat, und Namika fihrt zunichst, und nach einer lingeren Pause, mit einer
Ausfithrung zu solchen allgemeinen Bedingungen fir einen schwankenden
Glauben fort:

»Halt so-, wenn man zum Beispiel irgendwas, ih, zum Beispiel ein Schicksalsschlag
bekommt, man denkt >okay, warum, warum passiert mir so was?< Das sollte man
ja jetzt nicht sagen.« (Namika)

An dieser Fortfithrung sind einige Dinge bemerkenswert. Eingangs die
sprachlich etwas auffillige Wendung des »Schicksalsschlag bekommen«: Das
Konzept des Schicksalsschlages scheint ihr passend zu sein, und sie itber-
nimmt den auch in christlichen Traditionen angelegten Modus der Theodizee,
der mit solchen Erfahrungen hiufig verbunden wird: Warum passiert mir so
etwas? Das einleitende »okay« indiziert dann eine persénliche Formulierung
der Frage, die iiber das abstrakte »man« hinausweist. Moglicherweise sind
solche Erfahrungen und die anschliefRenden Fragen Namika vertraut, doch
in der Erzdhlung wird das nicht ausgefithrt. Vielmehr erinnert sich Namika
plotzlich: So etwas sollte man nicht sagen. Dieser Satz ist ein sehr explizi-
ter Verweis auf die Erwartungen an religiose Identitit, die hier im Fokus

14,02.2026, 181919,

201


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Religdse Pluralitaten

stehen. Es liegt sehr nahe, dass Namika sich hier auf normative Anspriiche
bezieht, die sie zumindest gehort, vielleicht auch zu einem bestimmten Grad
verinnerlicht hat.

Was bedeutet das? Moglicherweise auch, dass hier eine gewisse Brico-
lage von religiosen Weltsichten angedeutet wird, wenn Namika mit dem
Begrift des »Schicksalsschlages« eine typisch jiidisch-christliche Interpretation
negativer Erfahrungen aufgreift und auch den moglichen Anschluss von
Theodizee-Fragen hier prasent hat. Sie mag diese in der christlich-muslimi-
schen Midchengruppe, die sie besucht und die auch von einer Angestellten
einer evangelischen Gemeinde geleitet wird, aufgegriffen haben. Doch sie
bezieht sich umgehend auf andere Normen, die fiir sie als praktizierende
sunnitische Muslimin vermutlich gréflere Bedeutung haben: Schicksal (qa-
dar’) meint hier eine Aufgabe von Gott, die es zu erfiillen gilt. Angesichts des
Umstandes, dass die zweifelnden Fragen (»Warum passiert mir so etwas?«) in
der christlich gepragten Miadchengruppe sicherlich als durchaus sagbar ver-
mittelt wurden, liegt es nahe, dass dieser kurze Ausschnitt méglicherweise
ein gutes Beispiel ist, wie tatsichlich unterschiedliche religiose Kontexte und
die dort vermittelten Uberzeugungen von denjenigen, die ihnen ausgesetzt
sind, nicht so schnell und einfach tiberein gebracht werden konnen. Namikas
Beispiel zeigt dann auch, dass sie hier noch keine klare Position gefunden
hat, sondern dies vielmehr im Verlauf ihres Erzihlstromes geradezu live
verhandelt wird. Namika fihrt fort:

»Ja, aber eigentlich nicht irgendwie so, dass sich was grundlegend verdndert hat,
nich. Aber mal, mal ist man halt stdrker, mal schwicher//mhm//. Also in der Um-
setzung [lacht].//Interviewer: Ja, ja okay. Und, dhm, hat das auch irgend’n Ein-
fluss, dass man sozusagen, also — wenn man so Kontakt viel zu Christen hat und
wenn man sieht, dass es-, also sagen wir mal so-//Namika: Dass man so mitgeris-
sen wird?«

Namika vervollstindigt den Satz der Interviewerin hier in einer Weise, die
von letzterer so nicht intendiert war — aber auf die Weise, die ihr als erstes in

5 Qadar ist ein koranischer Begriff, der in der mittelalterlichen islamischen Diskussion
fiir die Auseinandersetzung um die Willensfreiheit und die Pradestination eine wich-
tige Rolle spielte (vgl. v. Ess 1997, Bd. IV.: 33). Arabische islamische Begriffe, die von
Interviewpartnerlnnen verwendet wurden, werden, soweit sie nicht bereits im Duden
aufgenommen sind, nach der Umschrifttabelle der Deutschen Morgenlandischen Ge-
sellschaft (DGM) geschrieben. Turkische Begriffe —auch wenn sie auf arabische Origi-
nale verweisen — haben wir als solche iibernommen.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

den Kopf kommt: dass man mitgerissen wird vom anderen Glauben. Mit dem
bildlichen »mitgerissen« werden hier Assoziationen aufgerufen von Mengen
oder Naturgewalten, etwa Wellen oder Menschenmengen, denen man nichts
entgegensetzen kann, sondern ihnen vollkommen ausgeliefert ist.

Diese Angst ist in der Tat eine hiufig geduflerte Sorge in vielen Religi-
onsgemeinschaften, deren Mitglieder auch am interreligiésen Dialog teilneh-
men. Die Dialogos-Studie zeigt, dass die TeilnehmerInnen am interreligiosen
Dialog hiufig als »Grenzginger« betrachtet werden und unter Verdacht ste-
hen, im Dialog etwas zu verhandeln — nimlich religiése Wahrheit(en) —, das
aus Sicht der jeweiligen Religionsgemeinschaften nicht verhandelbar ist (vgl.
Klinkhammer et al. 2011: 161). Auch in Namikas Ausfithrungen werden die-
se Angste expliziert, als sie an anderer Stelle von einer Geschichte erzihlt,
die unter ihren Eltern und Freunden zirkuliert: Dass einmal ein muslimi-
sches Middchen, das am interreligiésen Dialog teilgenommen habe, dann zum
Christentum konvertiert sei.

Namika begegnet diesen Angsten im Interview auf eigene Weise: Sie stellt
dagegen eine hohere, und in ihrer Erzihlung bewiesene Zahl von Teilneh-
merlnnen, die dafiir zum Islam konvertiert sind, und legt damit sinngemif}
nahe, dass der interreligiése Dialog daher unterm Strich ein guter Deal fiir
muslimische Gemeinden sei.

Beide Episoden zeigen mithin, dass Namika hiufig mit solchen Sorgen
einer drohenden Konversion konfrontiert ist und diese ihren Weg einerseits
in ihre Narration gebahnt haben, und sie sich andererseits Umgangsweisen in
der direkten Interaktion zurechtgelegt hat. In beiderlei Hinsicht gilt, dass sie
gewohnt ist, solche Positionen zu antizipieren und schon in vorauseilender
Replik — wie in der Interviewsituation — darauf zu reagieren.

Im Gesprich mit Namika wird deutlich, dass normative Erwartungen im-
mer wieder von verschiedenen Seiten an sie gerichtet werden, die sie in ih-
ren Ausfithrungen immer mit adressiert: Vor der Aufnahmegesellschaft le-
gitimiert sie die Entscheidung ihrer Eltern, nach Deutschland zu migrieren
sowie die hohe Zahl ihrer Geschwister, vor ihrer muslimischen Gemeinschaft
erkldrt sie, warum sie kein Kopftuch trigt. All diese Themen werden von ihr
ausgefiihrt, obwohl sie im Interview nicht aufgerufen werden, und so wird
deutlich, dass all diese Gruppen, die Anforderungen an Namika haben, gewis-
sermaflen immer mit im Raum sitzen. Gleiches gilt mithin fiir die normati-
ven Vorstellungen von religiéser Identitit, die von Religionsgemeinschaften
immer wieder in Richtung der TeilnehmerInnen an interreligiésem Dialog

14,02.2026, 181919,

203


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Religdse Pluralitaten

formuliert werden: Dass diese nicht in Zweifel gezogen werden diirfe, und
Formate, in denen dies droht, hiufig nicht gut gelitten werden.

Dies zeigt insgesamt: Namika kann, wie viele andere Interviewte, keine
unschuldige Antwort geben — nicht nur, weil es sich sicherlich um ein sensi-
bles Thema handelt, sondern auch, weil es von normativen hegemonialen Dis-
kursen iiber die Beschaffenheit von religidser Identitit schon immer durchzo-
gen und reguliert ist: Wenn sich Religiositit iiberhaupt verindern darf, dann
aufgrund itbergeordneter, geradezu naturalisierter Logiken, nicht aber auf-
grund individueller Entscheidungen und schon gar nicht durch den Einfluss
Andersgliubiger. Dies hingt, das ist noch einmal wichtig zu explizieren, gar
nicht so sehr von der Strenge der jeweiligen Religionsgemeinschaft ab, und
ebenso wenig von einer bestimmten religiosen Tradition, sondern ist in dieser
Deutung vielmehr begriindet in der Weise, wie religiése Identitit in gegen-
wartigen hegemonialen Diskursen gedacht wird, nimlich als feststehend, da
an ewige Wahrheiten gebunden.

Ein zweites, kiirzeres Beispiel kann diesen Aspekt noch einmal unterstrei-
chen. Renate antwortet auf die gleiche, dhnlich gestellte Frage anders, und
doch dhnlich: mit recht langen und sehr abstrakten Ausfithrungen, iiber ver-
schiedene Gottesvorstellungen im Christentum, konziliare Prozesse, theolo-
gische Theorien und Ahnlichem. Mit der nun eingefiihrten Brille gibt es aber
auch in Renates Ausfithrungen einen Verweis auf ganz dhnliche Erwartungs-
haltungen und Vorstellungen von religioser Identitit:

»Naja, es ist natiirlich ein standiger, dh, Diskussionsprozess. Also eine, dhm, ei-
ne wiederkehrende Frage, war natiirlich immer, dhm... ja, dh, dh, wenn ihr also
wirklich christlich betet und dh, dh, dh, spezifisch christlich, dann muss doch da
auch immer Jesus drin vorkommen und wenn der nicht vorkommt, verleugnet ihv
nicht eigentlich euer Christentum. [...] Ah, ich meine das sind sowieso Formen, die
werden ja heute, dh, kaum noch, dh, dh, irgendwo angewendet, auch in normalen
Gemeinden nicht, aber, ihm... also die, ihm, die Christuszentriertheit ist schon n-
n-n sehr grofSer Bestandteil der Gemeindefrommigkeit auch und der traditionellen
Frommigkeit.« (Renate)

Auch hier sind also Referenzen zu finden, die auf bestehende Diskurse ihrer
Heimatgemeinde oder Herkunftstradition verweisen: Was ist im gemeinsa-
men interreligiésen Gebet erlaubt, das heiflt, durch die religiésen Institu-
tionen gestattet und theologisch legitimierbar? Verleugnet man in gewissen
Formen der interreligiésen Praxis nicht die eigene Religion? Weder die all-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

gemein-theologischen Ausfithrungen noch ihre Konkretisierung haben einen
expliziten Bezug auf die gestellte Frage nach einer méglichen Transformation
ihrer individuellen Religiositit. Umso mehr zeigen die Ausfithrungen von Re-
nate, wie solche Diskurse der Verinderung von Religiositit die Erwartungen
und Sagbarkeiten von Prozessen der Identifizierung und Abgrenzung prigen
bzw. einhegen.

In den Interviews wird mithin deutlich, dass ein grofRer Teil der Befrag-
ten eine stabile, vereindeutigte religiose Identitit als Regelfall ansieht. Eine
solche stellt die auch diskursiv iibergeordnete Erwartung der Herkunftstradi-
tion oder -gemeinschaft dar, die die Interviewpartnerlnnen in ihren Ausfith-
rungen immer schon mitbedenken. Dariiber hinaus liegt nahe, dass sie auch
den Vorstellungen eines nichtreligiésen Konzepts von Identitit entspricht, in
dem religiose Identitit dann geradezu im innersten Kern des Subjekts, rich-
tungsweisend und stabilititsgebend fiir Sinnstiftung, Alltagspraxis und Le-
bensfithrung anzusiedeln ist (vgl. auch die Diskussion des Identititsbegrifts
zu Beginn des Kapitels). Eine so verstandene religiose Identitit wirkt zwar
unter Umstinden hegemonial kohirenzstiftend und vereinheitlichend tiber
die Selbstidentifikation des Individuums, allerdings zeigt sich auch in die-
sen Beispielen bereits die Kontingenz und Unstimmigkeit bzw. Widerstin-
digkeit in der Wahrnehmung und Artikulation der Individuen. So wie Reli-
gion immer als ein diskursives und relationales Konzept zu behandeln ist,
das sich an unterschiedliche Ereignisse und Wahrnehmungen anschlieRen
lisst, aber immer schon vorgeprigt und geordnet ist, geschieht dies auch
mit dem Diskurs »religiése Identitit«. Gleichwohl erméglicht aber — so un-
sere Analyse — eine zunehmende religise Vielfalt in der Gesellschaft, dass
ein solcher hegemonialer Kohirenzdiskurs fiir religiése Identitit durchaus
infrage gestellt werden kann, ohne ihn durch einen rein sikularen Gegen-
diskurs absetzen zu miissen. Dariiber hinaus stellen vorordnende Diskurse
der Sakularitit und Modernitit in unserer Gesellschaft gegenlaufige Ansprii-
che zu dem der Geschlossenheit der religiésen Identitit, darunter diejenigen
der grundsitzlichen Offenheit gegeniiber religioser Vielfalt. Insbesondere an
MuslimInnen steht die Erwartung im Raum, sich méglichst nahtlos in eine
hiufig als sikular gepragt erzihlte Gesellschaft zu integrieren. Dies beinhal-
tet die mindestens implizite Erwartung, als engagierte BiirgerIn durchaus
gewillt zu sein, sich konstruktiv an Formen des interreligiosen Austausches
zu beteiligen. Auch dies spiegelt sich in den Erzihlungen wider und zeigt
deutlich: Nicht nur sind die Narrationen iiber sehr persénliche Erfahrungen
und Haltungen immer schon auch diskursiv vorgeordnet, sie sind dies auch

14,02.2026, 181919,

205


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Religdse Pluralitaten

nicht eindeutig: zum einen, weil gegenliufige dominante Diskurse itber »re-
ligiose Identitit« das Feld pragen — wie schlieflende Diskurse der monothe-
istischen Religionsgemeinschaften und der 6ffnende Diskurs durch die sich
sikular und modern verstehende Gesellschaft —, und zum anderen, weil die
je biographisch-individuellen Positionen im Feld die artikulierten Positionie-
rungen immer auch mit einer je eigenen Perspektive und eigenen »Identi-
tatsphantasien« (Hall 2004) ausstatten kénnen. Wihrend damit ein gewisses
Feld des Sagbaren umrissen ist, zeigen sich andererseits dem konkreten In-
dividuum somit gesellschaftliche Diskurse und Positionen, die sich als ge-
genliufige Anforderungen darstellen kénnen. Daran wird auch noch einmal
die naheliegende Verschrinkung diskurstheoretischer und wissenssoziologi-
scher Perspektiven deutlich, in der von einer steten Aushandlungsdynamik
zwischen alten und neuen Wissensordnungen in der Gesellschaft ausgegan-
gen wird, die sich unter Bezugnahme auf poststrukturalistische Perspektiven
zudem als stetige antagonistische Diskursaushandlung aktueller Situations-
wie Selbstdeutungen darstellt.

Es zeigt sich weiterhin, dass das »(un-)doing differences« durchaus nicht
nur in den Interviews sichtbar wird, sondern auch in der Gesprichssituation
direkt vollzogen wird. Diese Prozessierungen sind unterschiedlich elaboriert
und kénnen in unterschiedlicher Intensitit auf eine dem Interview vorgin-
gige individuelle Ausarbeitung zuriickgreifen. Sie sind aber gleichzeitig dis-
kursiv gerahmt und eingehegt.

In methodologischer Hinsicht bedeutet dies auch, alle vorhandenen Ebenen
des Interviewmaterials gleichermafien ernst zu nehmen und entsprechend
unterschiedlich zu behandeln: Die manifesten ersten Antworten auf die Fra-
ge nach dem Wandel der eigenen Religiositit erwiesen sich in unserem Fall
als an diskursive Vorordnungen gebunden. Dies lisst sich tiefer erschlieRen
mit einer sequentiell-hermeneutischen Analyse, die aber auch das Wissen um
wichtige Kontextdiskurse mit einbezieht (vgl. ausfithrlicher Kap. 2). Solche
Feinanalysen zeigen, wie sich in kritischen Stellen der Gespriche diskursi-
ve Rahmungen und biografische Narrativierungen ineinander schichten oder
zum Teil, wie bei Namika, auch erst wihrend der Ausfithrungen selbst mit-
einander rudimentdr in Einklang gebracht werden miissen.

Fir die folgenden Ausfithrungen miissen diese methodischen Vorgehens-
weisen mitgedacht werden: Einerseits geben die erzihlten Gesamtverliufe
der Biografien das bestmogliche Zeugnis dafiir, wie sich Religiositit und das
individuelle Verstindnis von religiéser Zugehorigkeit im Lebensverlauf und

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

durch den Einfluss der Erfahrung religiéser Pluralitit verindern. Die explizi-
ten Antworten auf die Frage, die spit im Interviewverlauf noch einmal explizit
diese Perspektive anregte, wurden, sofern sie ein ganz anderes Bild zeichne-
ten, auf ihre diskursive Durchkreuzung untersucht. Auf diese Weise sollten
die Fallstrukturen so erschlossen werden, dass das hier im folgenden gezeich-
nete Bild dem Fall moglichst gerecht werden kann — indem es die im Gesprich
artikulierten Identifizierungen und Reprasentationen inklusive ihrer Grenz-
arbeiten und Inkohidrenzen anerkennt.

5.3 Religiose Identifikation und Abgrenzung angesichts
religioser Pluralitat - eine empiriegeleitete Ausarbeitung

In den beiden vorangegangenen Teilkapiteln haben wir argumentiert, war-
um wir die Kategorie »Identitit« als Analysekonzept fiir unsere Fragestellung
nicht fiir zielfithrend halten, und dargelegt, warum wir stattdessen einen Fo-
kus auf Prozesse von individuierter religioser Identifikation und Abgrenzung
als Artikulationen in einem u.U. antagonistischen oder diversen diskursiven
Setting fiir ertragreicher halten. In diesem Teilkapitel soll nun auf der Grund-
lage dieser theoretischen Erwigungen ein letztes Mal ein ausfithrlicher Blick
in das empirische Material erfolgen, bevor wir schlieflich unsererseits zu
einigen heuristischen Schlieffungen und Konzeptionierungen der Wahrneh-
mung religioser Pluralitit itbergehen. Was lisst sich nun anhand biografi-
scher Erzihlungen mit einem Fokus auf die Erfahrung religiser Pluralitit
tiber den Zusammenhang ebensolcher Erfahrungen mit religiésen Identifi-
kationsprozessen aussagen? Im Folgenden sollen einige Fille unsere Analy-
sen verdeutlichen, die stellvertretend fiir insgesamt drei Gruppen stehen, die
sich in dieser Hinsicht unterscheiden lassen: Jene, bei denen die Erfahrung
religioser Pluralitit keine entscheidenden Auswirkungen auf die Artikulati-
on religiéser Identifikation und Abgrenzung hat (Kap. 5.3.1), jene, bei denen
die Auseinandersetzung mit religioser Pluralitit Konsequenzen zeigt, die sich
aber in der Vertiefung der eigenen Religiositit erschdpfen (Kap. 5.3.2), und
zuletzt die Gruppe, bei der komplexere Identifikationsprozesse in verschie-
denen religiésen Dimensionen angestofen werden, die auch das Ubergehen
bestehender Grenzen, das Ruhen, Abbauen und Neuherstellen von Verortun-
gen und Mitgliedschaften beinhalten (Kap. 5.3.3).

14,02.2026, 181919,

207


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Religdse Pluralitaten

5.3.1 Bestandigkeit diskursiver Ordnungen und der eigenen
Religiositat

Die Uberschrift mag zu entschieden klingen, schliellich wire zu erwarten,
dass die Erfahrung religidser Pluralitit, insbesondere in der persénlichen Be-
gegnung mit den »religiésen Anderen« keinesfalls iiberhaupt keinen Einfluss
auf die Begegnenden haben kann, und sei es, dass sublime, moglicherweise
langfristige Reflexionsprozesse angestofen werden. Dies kénnen wir selbst-
redend nicht mit letzter Gewissheit ausschlief}en, wir kénnen aber sagen: In
unserem Sample gibt es eine Gruppe von Befragten — wenn man so will: zah-
lenmiflig betrachtet sogar eine erhebliche - bei der sich die verschiedenen
Erfahrungen religiéser Pluralitit eben nicht in verinderten religiésen Iden-
tifizierungsprozessen, wie sie in unserem Material sichtbar werden konnen,
niederschlagen.

Das heifdt bei weitem nicht, dass es eine unverinderlich feststehende re-
ligiose Identitit der Betreffenden gibe. Im Gegenteil, in manchen Erzihlun-
gen kommen sehr deutlich Prozesse der Verschiebungen religiéser Verortun-
gen zum Vorschein — nur sind hierfir dann andere Faktoren oder Prozesse
ausschlaggebender als die Erfahrung religiéser Pluralitit. In manchen Fillen
etwa konnen ganz grundlegende biografische Verliufe — ilter werden, eine
Familie griinden, dem Lebensende entgegensehen — als mafgeblich fiir die
artikulierte Verinderung von Religiositit herausgearbeitet werden. Im Falle
von Hasan etwa deutet er selbst die Zunahme der Intensitit seiner religiosen
Praxis sowie der Bedeutung von Religion fiir seine Selbst- und Weltdeutung
als normale und erwartbare Entwicklung im Verlauf eines Lebens:

»dann denkt man mehr an die, an die Jenseits, also wenn se-, bei uns sagt man,
wenn man also Siinde, Gh, wenn man siindig wird, [...] dann erwartet daraufhin,
also auf andere Seite, also im Jenseits ist ja das und das und das, ne. [..] je man
dlter wird, wird man//mhm//verniinftiger.« (Hasan)

Damit schligt Hasan eine von religionssoziologischen Studien durchaus ge-
teilte Deutung vor (vgl. Ebertz 2009): Mit zunehmendem Alter, wenn das Le-
bensende niher riickt, wird man »verniinftiger« in dem Sinne, dass das eben-
so niher kommende Leben nach dem Tode und damit die Bewertung des
diesseitigen Verhaltens zur Zunahme religiéser Praxis oder zumindest eines
religionskonformen Lebensstils dringt. Zwei weitere biografische Ereignisse,
die sich bei mehreren InterviewpartnerInnen finden und mit einem Diskurs
zum Wandel von Religiositit ohne den expliziten Einfluss religioser Pluralitit

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

verkniipft werden, ist einerseits die Erziehung eigener Kinder, andererseits
- und hiufig damit verbunden - die Auseinandersetzung mit der Weise, auf
die man selbst in Kindheit und Jugend religios erzogen wurde:

»ich glaub wirklich wichtich geworden ist mir das erst, als ich das erste eigene
Kind hatte [..] als dann diese schwarze Theologie von'ner Omma sozusagen wie-
dev, iiberhaupt, da sag ich NEE, jetzt ist aber gut! So, dh, das wollt ich nich und,
dhm, dadurch hab, hab ich dann gedacht, ja so, dh, n gnidigen Gott, den hitt ich
auch gerne gehabt//mhm//. Und dann hab ich angefangen mich damit auseinan-
derzusetzen« (Heidrun).

Dabei ist die Wahrnehmung der GesprachspartnerInnen hiufig, dass sie sich
J[freischwimmen‘ mussten von der religiésen Tradition und ihrer Auslegung,
die ihre Kindheit und Erziehung prigte: Von einer allzu dogmatischen Er-
ziehung, einem zu strengen Gottesbild oder auch nur einer entindividuali-
sierten ,Normsozialisation', in der man »halt evangelisch war« oder »halt zur
Kommunion gegangen ist«, ohne dass diese Zugehoérigkeiten und Teilnahmen
in Frage gestellt wurden und/oder weiterreichend individuell verarbeitet wor-
den wiren. In der Phase der Adoleszenz schliefilich, dem spateren Erwachse-
nenleben oder eben angestofien durch die Auseinandersetzung mit der Fra-
ge, wie man nun selbst die eigenen Kinder erziehen will, erarbeiteten sich
die Betreffenden, durchaus anschliefend an allgemeinere Diskurse der 68er-
Bewegung, schliefilich ein positiveres Gottesbild oder insgesamt eine grofiere
Autonomie in Fragen religiéser Dogmatik.

Es gibt also eindeutige Verinderungen religidser Identifikationen, die nicht
von im engeren Sinne pluralititsinduzierten Ausldsern angestof3en wurden.
Es gibt aber auch solche biografischen Erzihlungen, in denen grundsitzlich
keine Verschiebungen sichtbar werden. Diese lassen sich in zwei Gruppen
ordnen. Die erste Gruppe umfasst jene Befragte, in deren Leben Religion
insgesamt keinen grofRen Stellenwert annimmt. Selbst wenn nominell eine
Zugehorigkeit zu einer religidsen Institution aufgezeigt wird, sind die eige-
ne religiése Praxis und die eigenen religisen Uberzeugungen gering ausge-
pragt beziehungsweise haben eine geringe Relevanz fiir den Alltag und die
Lebensfithrung der betreffenden Gesprichspartner. Dennoch (und vielleicht
kontraintuitiv) sind diese Befragten im interreligiosen Dialog aktiv. Fiir sie
sind dann andere Griinde als die intrinsisch religios motivierte Auseinander-
setzung pragend: Sie nehmen vielmehr teil, weil sie es als staatsbiirgerliche
Pflicht sehen, sich mit der sich wandelnden deutschen Gesellschaft zu befas-

14,02.2026, 181919,

209


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

sen oder eigene Vorurteile auszurdumen; oder sie itben mit grofder Selbstver-
stindlichkeit Ehrenimter aus, und andere Pfade des Lebenslaufes haben sie
dabei nun zufillig auch zu religionsbezogenen Feldern gefithrt (vgl. Kap. 3).
Dies kann sogar der Fall sein, wenn sie in einer beruflichen Funktion - in
der Regel als Angestellte einer Kirche — am interreligiosen Dialog teilnehmen
oder ihn sogar verantworten, wie etwa an Barbara ersichtlich wird, die sich
als »Berufschristin« bezeichnet, mithin ihr Christsein auf einen bestimmten
Lebensbereich hin bezieht, anstatt es als die gesamte Person umfassend zu
konzipieren. Konsequenterweise miinzt sie den Dialog teilweise auf ihre the-
matischen Interessen um, und hat dariiber hinaus aber keine personlichen
Beziige zur interreligiosen Auseinandersetzung. Gerade im Falle der musli-
mischen Interviewpartnerlnnen ist die Teilnahme am Dialog zudem hiufig
zumindest unterschwellig der groflen Erwartungshaltung einer nicht-musli-
mischen Mehrheitsgesellschaft geschuldet, die eigene Integrationswilligkeit
unter Beweis zu stellen und gegen das negative Image des Islams anzuarbei-
ten, und verbindet sich daher mit dem Anliegen, ganz unabhingig von der
Intensitit des eigenen Glaubens den islamfeindlichen 6ffentlichen Diskurs
etwas abschwichen zu konnen. Dieses Motivbiindel ist dabei allemal ein ge-
wichtiger Grund fiir die Teilnahme am interreligiésen Dialog, und es liegt
auf der Hand, dass die Arbeit an der eigenen Positionierung und Artikulation
innerhalb dieses Diskursfeldes rund um religiose Identitit hier nicht notwen-
digerweise auch noch hinzukommen muss.

Die zweite Gruppe schlieflich umfasst nun jene Befragte, fiir die ihr Glau-
be einen hohen Stellenwert hat, aber die gerade bekriftigen, dass dieser un-
verriickbar feststehe. In diesen Erzihlungen kommt der interreligiésen Be-
gegnung etwa in Form der Dialogveranstaltungen nur die Rolle zu, den ei-
genen Glauben zu bestitigen. Dies kann entweder in der Form geschehen,
dass der interreligiése Austausch oder andere Beschiftigungen mit den In-
halten anderer Traditionen nur noch einmal offenkundig macht, dass andere
Religionen Defizite aufweisen.

»Also ich hab mir mal auch die Bibel zur Hand genommen/[ja, okay//. Und hab
da mal 'n bisschen nachgeschaut.//ja//]a.//Interviewer: Und was war Dein Ein-
druck?//Namika: Ja, also.. man hat schon in den ersten Seiten so Sachen gese-
hen, so, okay, passen mit den anderen Seiten wieder nich. Das is dann natiirlich 'n
bisschen, dhm... Ja, das bestitigt mich dann noch mal//ja//in meiner Einstellung.«
(Namika)

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

Die interne Kohirenz und Stimmigkeit ist oft ein Argument, das gegen die
Bibel angefithrt wird, und im Gegenzug wird die gréfere Logik und interne
Stimmigkeit etwa des Korans hervorgehoben. Ein anderes Argument ist der
Verweis auf die unterschiedlichen Entstehungs- und Tradierungsgeschich-
ten der verschiedenen religiosen Texte, etwa, wenn Adem ausfiihrt, dass »die
Evangelien und das Alte Testament genauso von unserem Schopfer ist. [...] NUR es
ist nicht reingehalten, das bedeutet, ist nicht, dh, rein gottlich gehalten, sondern ist
Menschliches mit eingeflossen.«

An diesen Stellen wird deutlich, inwiefern die eigenen Glaubensgrund-
lagen kaum in Zweifel gezogen werden, sondern vielmehr als Mafstab auch
fir die Einordnung anderer religioser Traditionen gelten und eine klare Ab-
grenzung bis hin zur Schlieflung der eigenen Perspektive erfolgt. Was mit der
eigenen Tradition iibereinstimmt, so fithrt Adem aus, ist »etwas Gottliches«, al-
so auch aus der Perspektive der eigenen Tradition anerkennbar, Abweichun-
gen davon gelten im Sinne eines traditionsgestiitzten Abgrenzungsdiskurses
hingegen als eben jene Teile der anderen Tradition, die menschengemacht,
mithin zu vernachlissigen sind. Diese Perspektive, die Schnittmenge der be-
treffenden Religionen besonders herauszustellen, findet sich auch bei Melina:

»Es [die Beteiligung an Formaten des interreligidsen Austausches, A.d.V.] hat sich
schon ausgewirkt. Ich mit meinem Glauben und geh dahin, diskutier verschiedene
Themen und dann krieg ich sozusagen meine Antwort und merke, okay, ist ja gar
nicht so unterschiedlich wie meine. Dann hat man so... das wirkt schon auf einen
aus. Dann hat man sozusagen 'ne Bestitigung. Dass man doch nicht so falsch ist,
wie die- das in den Medien beschrieben wird.« (Melina)

Bei Melina zeigt sich: Sie hat >ihren Glauben¢, mit dem sie in die interreligio-
se Begegnung eintritt — sogar im Satzbau wird klar, dass sie und ihr Glau-
ben ein Gesamtpaket sind, das der Bewegung zum Dialog vorgingig ist. In
der Auseinandersetzung nun erhilt sie nicht »eine Antwort< oder gar >mehre-
re Antwortens, sondern »ihre Antwort«, nimmt also offenbar nur jene an, die
ihr schon zugehorig ist, zu ihr passt und ihren Erwartungen entspricht. Der
Effekt dieser Konstellation ist die Bestitigung des eigenen Glaubens: Durch
die Vorordnung ihres Glaubens und die konsekutive Verbuchung der AufRe-
rungen der andersreligiésen TeilnehmerInnen, die ihren Uberzeugungen ent-
sprechen, dient der Austausch schliefRlich der Bestatigung; Divergenzen hin-
gegen werden als irrelevant empfunden. Dies alles geschieht dabei vor dem
Hintergrund eines stetigen Beschusses durch 6ffentliche Medien, die Melinas
Glauben diffamieren oder in Zweifel ziehen. Die Strategie der Allianzbildung

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

erscheint mithin naheliegend, gleichzeitig wird deutlich, dass dies auch nur
eine Allianzbildung sein kann, die von einzelnen TeilnehmerInnen deutend
vorgenommen wird, und grundsitzlich zum Ausgangspunkt hat, die Ultima-
tivitit der eigenen Tradition nicht in Frage zu stellen. Sie entspricht nicht
einer Allianzbildung im Sinne einer expliziten und egalitiren Verbriiderung,
wie sie sich als proklamiertes Ziel mancher Dialogformate hin und wieder
findet — denn schlieRlich gilt nur jenes, was den eigenen Glaubenssitzen oh-
nehin entspricht, als integrierbar und bestatigend, eine beide — oder mehrere
— Traditionen umfassende Ebene zu erarbeiten, steht in diesem Muster nicht
zur Debatte.

5.3.2 Bestandigkeit diskursiver Ordnungen und Vertiefung der
eigenen Religiositat

Eine zweite Gruppe von GesprichspartnerInnen ist dem zuletzt beschriebe-
nen Muster gar nicht so fern, lisst sich aber kategorial unterscheiden: Hier
wird durchaus eine Verinderung der eigenen Religiositit artikuliert, die sich
aber ausschliefilich in den wahrgenommenen Grenzen der eigenen Tradition
oder Konfession bewegt. Dieser Wandel betrifft mithin nicht die Integrati-
on zuvor fremder oder unbekannter Elemente in den eigenen Glauben oder
gar eine Konversion, sondern ist eher als Verinderung auf der Ebene der In-
tensitit zu verstehen. Wahrend in dieser Hinsicht theoretisch die zwei Ver-
ldufe von entweder Zunahme oder Abnahme von Religiositit denkbar wiren,
ist in unseren Gesprichen die Erzihlung der Zunahme von religidser Praxis
und/oder die vertiefte intellektuelle Auseinandersetzung mit religiésen Tex-
ten und die Zunahme der Glaubensintensitit der Regelfall. Die Erfahrung re-
ligioser Pluralitit ist in diesem Fall der Ausloser, sich noch einmal niher mit
der eigenen Tradition zu befassen. Fiir MuslimInnen ist dies haufig schon ge-
geben durch die grundsitzlichen Erfordernisse, die sich durch den Status ei-
ner diskursiv hochumstrittenen Minderheit in einer medial hiufig als >christ-
liches Abendland«< beschworenen Gesellschaft ergibt, und die einhergeht mit
vielen Anfragen an die >muslimische Identitit« in verschiedenen Situationen
von Alltag, Schule, Beruf oder Freundschaften. Aber auch jenseits dieser Aus-
gangssituation konnen spezifische interreligiése Begegnungen und Anfragen
bei den InterviewpartnerInnen zu der Frage fithren, wie die gerade themati-
sierte Praxis, der diskutierte Glaubenssatz oder die eigene, sozialisierte Uber-
zeugung eigentlich in den Schriften der eigenen Tradition thematisiert sind,
begriindet oder diskutiert werden kénnen. So erzihlt Barbara:

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

»das find ich sehr spannende Herausforderungen, auch theologisch, auch im Bin-
nenbereich. Also nicht nur in der Welt, sondern eben auch nach innen. Und das sind
ja auch theologische Fragestellungen und das ist mir auch wichtig ge- DAS ist mir
wichtig geworden im Dialog.« (Barbara)

Auf dieser Ebene stellt der Vergleich mit anderen religiosen Traditionen, wie
er besonders verdichtet in organisierten Formaten des interreligiésen Dia-
loges erfolgt, dann vor allem Selbstverstindlichkeiten innerhalb der eigenen
Tradition in Frage, die in einer neuen Auseinandersetzung mit den eigenen
Theologien resultieren. Bei Barbara wird mithin deutlich, wie diese Auseinan-
dersetzung dann in Dialoggruppen und -veranstaltungen letztlich nur auf das
sInnen, also die eigene religiose Tradition gewendet wird. Im Gegensatz zu
Barbara zeigen aber andere Erzihlungen, dass auch dies iber die intellektu-
elle Ebene theologischer Sachfragen hinausgehen und auch die Intensitit der
individuellen Religiositit betreffen kann. Yusuf erzihlt iber die Zeit seines
Engagements in ganz verschiedenen Formaten des interreligiosen Dialogs:

»Und die Religiositit [..] hat sich nicht gemindert, eher gesteigert [...] ich wiirde
auch behaupten mein Wissen, die ich in der Zeit angeeignet habe und mein Wis-
sen, der tiefgriindig geht, also//mhm//nicht nur oberflichlich [...] ich habe die Ver-
antwortung, dhm, gefiihlt, also diese Menschen darf ich nicht beliigen//mhm//ja?
Jemanden fragt mich iiber die Religion Gottes, ich ehre meinen Gott, ich ehre m-,
mein Buch, ich ehrve mein Prophet und ich darf nicht liigen und ich darf auch (all
nicht) desinformieren. [...] Auf diese Art und Weise, mein Wissen, behaupte ich, hat
sich Gott weif3 wie viel Mal verdoppelt.« (Yusuf)

Hier ist es also nicht nur die allgemeine Anfrage aus der breiten Gesellschaft,
die MuslimInnen zur gesteigerten Auskunftsfihigkeit iiber ihre Tradition
zwingt, auch die Position im Dialog iibergibt ihnen eine Verantwortlichkeit,
die ihnen auch aus religiésen Griinden auftrigt, nur richtige Informationen
iiber die eigene Religion zu vermitteln — und sich dafiir entsprechend ein-
zuarbeiten. Gerade diese Anforderung von auflen, so fithrt Yusuf weiter aus,
treibt ihn auch stirker an als die Vorbereitung von Predigten fiir die eigene
Gemeinde. Dass dieser Zugewinn an Wissen iiber den Islam einhergeht mit
der Vertiefung seiner Religiositit, ist fiir ihn selbstverstindlich.

Dieses Muster allerdings findet sich in den Ausfithrungen nicht nur in Bezug
auf die Dialogkontexte wieder, sondern auch im allgemeinen Bezug auf das
Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft:

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Religdse Pluralitaten

»Man kommt immer ins Zweifeln. Sei man Muslim, Christ oder Atheist [...] Und
dh, dann kam immer die Frage, Gh, auch, Ghm, warum s-, warum sind wir richtig,
warum sind die anderen falsch und dhm... warum sind wir das Richtigste//mhh//.
Ja... und dann liest man Biicher, dann recherchiert man. [...] Und wenn man sich
jetzt etwas wohlfiihlt und davon iiberzeugt ist und dh, Biicher liest, wo es wirk-
lich bewiesen wird, dass es hundertprozentig das Richtige ist, kommt man zwar in
Zweifel, aber dann kommt man wieder so- okay, ich war im Zweifel, aber jetzt hab
ich meine Antwort gefunden.« (Melina)

Im Grundsatz beschreibt Melina, grob zugespitzt, die Bergersche Deplausibi-
lisierungs-These: Warum sollten wir die einzig wahren Uberzeugungen ha-
ben, und die anderen falsch liegen? Dieser Anfrage, die nur aus der Gegen-
wart konkurrierender religioser Traditionen erwachsen kann, begegnet sie
mit Recherche und Nachlesen in den Grenzen muslimischer Texte und Publi-
kationen — vom Koran bis hin zu argumentierender Sekundirliteratur. Das
Anhoren von Koranrezitationen via YouTube erreicht Melina durchaus auch
aufeiner dsthetischen Ebene, und das Wohlbefinden, das ihr so bereitet wird,
trigt zur Uberzeugtheit bei. Im Kern ist es aber auch bei ihr die intellektuelle
Befassung mit islamischen Inhalten, anhand derer sie sich auch angesichts
von Anfechtungen ihres Glaubens, die — im Gegensatz zu Bergers Ansatz —
iiber die pure Ko-Existenz in einer pluralen Gesellschaft hinausgehen, versi-
chern kann.

Diese Ausfithrungen zeigen auch: Bei einem »Wandel von Religiositit« kén-
nen letztlich auch unterschiedliche Ebenen von Religiositit betroffen sein.
Fir eine zielfithrende Auseinandersetzung mit dieser Fragestellung miissen
daher die verschiedenen Ebenen oder Elemente von Religiositit, die unsere
GesprachspartnerInnen durch die Erfahrung religiéser Pluralitit betont sa-
hen, differenziert betrachtet werden, denn es wird deutlich, dass etwa religis-
se Praktiken anders betroffen sind als religiése Uberzeugungen. Dies erinnert
an Modellierungen von Religion, die verschiedene Dimensionen unterschei-
den (vgl. etwa Smart 1999, Stark/Glock 1968, Huber 2008). Gerade Huber zeigt
hier, dass diese Dimensionen relativ autonom belegt werden, und das ent-
spricht auch unseren Befunden: Die Erfahrung religioser Pluralitit stof3t bei
den Befragten nicht nur ganz unterschiedliche Entwicklungen an, diese be-
ziehen sich eben auch auf ganz unterschiedliche Dimensionen von Religion.
Bei der hier beschriebenen Intensivierung von Religiositit waren vor allem
die Dimensionen von Intellekt und Ideologie bzw. Glaube betroffen. Weniger

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

wurde in den bisher beschriebenen Fillen etwa tiber Praxis, Erfahrung und
Konsequenzen erzihlt. Dies wird sich im folgenden Teilkapitel indern, das
sich der Gruppe derjenigen widmet, bei denen komplexere Konsequenzen
der Erfahrung religioser Pluralitit auf verschiedenen Ebenen sichtbar wer-
den. Hier zeigt sich, dass sich sehr gut etwa religiése Praktiken verschieben
oder religiése Uberzeugungen vervielfiltigen kénnen, ohne dass das Selbst-
verstindnis religiéser Zugehorigkeit — nicht nur im formalen Sinne, sondern
auch im Sinne einer Selbstdefinition — davon berithrt wiirde.

5.3.3  Auflosung dominanter (Identitats-)Diskurse

Etwa ein Viertel der Befragten lassen sich einer Gruppe zuordnen, in der
deutliche Konsequenzen interreligioser Kontakte oder der Erfahrung von re-
ligioser Pluralitit in den Biografien sichtbar werden. Um diesen hiufig kom-
plexeren Gemengelagen gerecht zu werden und die Fallcharakteristika aufzei-
gen zu konnen, sollen fiir diese Gruppe die GesprichspartnerInnen und ihre
jeweiligen biografischen Konstellationen nun in beispielhaften Einzelfalldar-
stellungen analysiert werden.

Yvonne

Yvonne ist eine junge Frau, die kurz vor dem Mauerfall in Ostdeutschland
geboren und dort im Lindlichen aufgewachsen ist. Sie wird von ihrer Fami-
lie nicht religiés erzogen, ihr Ziehvater ist zwar sehr religios aufgewachsen,
hat aber spiter den Bezug zur Kirche verloren. Erst nach der Wende kommt
sie in Kontakt mit einer neuen Pastorin in der Nachbarschaft und nimmt an
Christenlehre und Gottesdiensten teil — aus Interesse, aber ohne innerliche
Uberzeugung. Auch die weiteren Angebote kirchlichen Soziallebens nutzt sie,
lisst sich aber nicht konfirmieren. Sie geht dann zum Studium in eine west-
deutsche Grof3stadt und lernt in dieser Stadt einen Muslim kennen, ihren
spiteren Mann. Sie diskutiert mit ihm viel tiber den Islam, erkennt nach ei-
nigen Monaten den Islam fiir sich an, und konvertiert. Ihre Eltern akzeptieren
die Konversion, als sie sich allerdings spiter entscheidet, auch das Kopftuch
anzulegen, gibt es Konflikte mit der areligiésen Mutter sowie der sehr reli-
gionskritisch eingestellten Grofimutter. Yvonne ist inzwischen auch in einer
kulturell diversen Moscheegemeinde sehr aktiv, und wird vom Vorsitzenden
gezielt in die Strukturen eingebunden. Sie ist daher auch in verschiedenen
Formaten des interreligiésen Dialogs prisent, interessiert sich zum Zeitpunkt
des Interviews selbst aber zunehmend fiir die Arbeit mit Gefliichteten.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

Yvonne erfihrt weltanschauliche Alternativen also zunichst im Kontakt
mit Angestellten und dem Angebot der evangelischen Kirche in ihrer Jugend,
im Ostdeutschland nach der Wiedervereinigung. Sie schitzt diese Infrastruk-
tur und nimmt daran teil, auch wenn sie sich nicht lingerfristig bindet. Auch
bringt sie den Inhalten Interesse entgegen, negiert aber, dass ihre Beteiligung
dort tatsichlich ihre Uberzeugungen verindert habe:

»ich fand das alles total spannend und interessant//mhh//, aber ich bin NICHT
an den Punkt gekommen, dass ich... gesagt hab, ich glaub aus tiefstem Her- Her-
zen, dass es n GOTT gibt//mhh//. Oder ich glaub wirklich daran, dass es n Gott
gibt//mhh//. Das war fiir mich so- ich hab nicht gesagt, dass es ihn nicht gibt,
aber ich war mir einfach nicht SICHER//mhh//Und dhm, hab deshalb auch mich
entschieden mich NICHT taufen zu lassen und auch nicht eben die Konfirmation
mitzumachen, dhm... bin aber trotzdem dabei geblieben. «

Die Einordnung zeigt einerseits: Neben der Teilnahme bewegt sie das ver-
mittelte Wissen immerhin so sehr, dass die in der DDR geborene und sikular
erzogene Yvonne zur Uberzeugung gelangt, dass es Gott geben kénnte. Dass
sie letztlich doch nicht sagen kann, »aus tiefstem Herzen« an ihn zu glauben, ist
in diesem Kontext dennoch ein Hinweis auf eine deutliche Bewegung in eben
diese Richtung der Auseinandersetzung mit der Gottesfrage; und muss zu-
dem im Kontext ihrer jetzigen Identifikation als Muslimin gesehen werden.
Yvonne wihlt daher den Weg einer gewissermaflen unvollstindigen Mitglied-
schaft, indem sie aktiv an den christlichen Angeboten teilnimmt, aber sich
den Riten, die aus kirchlicher Perspektive mafgeblich fiir ihre Mitgliedschaft
wiren, entzieht. Thre Uberzeugung, dass es keinen Gott gibt, wird allerdings
zumindest in Frage gestellt. In beiden Hinsichten, Mitgliedschaft und Uber-
zeugung, befindet sie sich also irgendwo zwischen zwei klaren Positionen,
wie sie religiése oder sikulare Konzeptionen tiblicherweise vorgeben. Dar-
iiber hinaus wird deutlich, dass sie sich zumindest riickblickend auch bewusst
mit diesen vorgegebenen Rastern auseinandersetzt und sie durchkreuzt.

Die nichste Erfahrung mit einer weiteren religiésen Tradition macht sie
als junge Erwachsene: Die nachhaltige Begegnung mit einem Muslim. Sie
weifd zu diesem Zeitpunkt kaum etwas iiber den Islam, weil ihm der Islam
aber wichtig ist, und er wiederum ihr, tauschen sie sich iiber mehrere Mona-
te hinweg tiber den Islam aus:

»es war jetzt nicht irgendwie mein Ziel Muslima zu werden oder so, sondern ein-
fach, dass ich sage, so wie ich mich halt auch im Christentum mich da informiert

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

hab//mhh//, will ich auch DA mich jetzt informieren. [...] an irgend’ner Stelle- ich
weifS gar nicht mehr WIE das genau gekommen ist... da hab ich auch- da hab ich
auch mit ihm diskutiert und da hab ich gesagt, HAA —aber dann KANN man doch
nur an Gott glauben//mhh//. So. Und das war dann sozusagen der erste SCHRITT
[..] Und es gab einfach fiir mich... objektiv geniigend BEWEISE, die mir gezeigt
haben//mhh//, JA, das ist sozusagen die letztgiiltige... Religion.«

Sie spricht dann das Glaubensbekenntnis, auch spiter im Kontext ihrer Hoch-
zeit noch einmal vor Zeugen, und hat jetzt »so'n Papier [...] dass ich dann sozusa-
gen Muslima bin«. Inzwischen trigt sie das Kopftuch, wertschitzt und befolgt
Speise- und dhnliche Gebote, und ist selbst zur religiésen Expertin geworden
— nicht nur fir jingere Musliminnen, sondern auch fiir nicht-religiése Ver-
wandte, denen sie spirituellen Rat gibt. Dariiber hinaus ist ihre Erzahlung von
dem Anliegen geprigt, Normalitit herzustellen: Innerhalb ihrer Herkunftsfa-
milie, die mit ihrer Religiositit nichts anfangen kann, in ihrem Herkunftsort,
den sie vorsichtig an ihr Kopftuch gewdhnen muss, aber auch innerhalb der
deutschen Gesellschaft, innerhalb derer sie ein positives Bild von Islam und
MuslimInnen zeichnen will, um sie an die in ihrer Mitte lebenden MuslimIn-
nen zu gewdhnen. Sie beschreibt zwar Phasen ihrer Religiositit, gerade in
Bezug auf die Erfahrung religiéser Pluralitit im Kontext des interreligisen
Dialogs bekriftigt sie aber: »es gab schon mehrmals Situationen, wo ich dann so
gedacht hab danach [4] mit dem Islam haste schon den vichtigen Weg gemacht//ja//.
Also eher manchmal, dass man bestitigt wurde«. Thre diesbeziiglichen biografi-
schen Verliufe und ihre Selbstdeutung erscheinen damit in ihrer Darstellung
kohirent. Im Gesamtverlauf der Biografie wird ihre religiése Identifikation
um immer mehr Dimensionen erweitert: Nach einer nichtreligiésen Erzie-
hung partizipiert sie zunichst an religiosen — christlichen - Strukturen, die
in ihrer Sozialisation vermittelten sikularen Weltsichten werden zumindest
in Frage gestellt. Als sie einem Muslim begegnet, ist auch ihr intellektuel-
les Interesse am Islam geweckt, und hier nimmt sie auch den Glauben an.
Die intensivere und individuellere Auseinandersetzung mit einem vertrau-
ten Menschen mag dafiir nicht unwichtig sein, aber Yvonne hebt selbst vor
allem die Rationalitit der Entscheidung hervor: Der Islam, wie er ihr prisen-
tiert wird, ist logisch und kohirent. Nach ihrer Konversion erarbeitet sie sich
Stiick fiir Stiick auch die religiosen Gebote und Praktiken, und integriert die-
se in ihr Leben. Aus Unsicherheiten und Phasen des Zweifels, so Yvonne, geht
sie immer im Glauben gestarkt hervor.

14,02.2026, 181919,

27


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

Yvonne erfihrt in Kindheit und Jugend recht grofe Autonomie, und Re-
ligion wird in ihrer Familie ohnehin keine grofe Aufmerksamkeit beigemes-
sen, so dass jegliche Entscheidungen in Bezug auf Religion und religiése Zu-
gehorigkeit von ihr selbst getroffen werden. Sie erfihrt Religiositit in ihrer
Sozialisation nicht als Gegenstand kollektiver Befassung, daher ist Religion
fiir sie Gegenstand individueller Entscheidung und Abwigung. Gemeinschaft
und Praxis sind ihr wichtig, aber der Kern ihres Glaubens befordert sich bei
ihr aus der intellektuellen Auseinandersetzung. Die religiose Vielfalt in der
Gesellschaft, die sie insbesondere nun in der westdeutschen Grofdstadt er-
lebt, ermoglicht ihr einerseits weiterhin religiése Entscheidungsfreiheit, die
sie biografisch in der Hinwendung zu religiosen Traditionen, der Konversi-
on zum Islam und der (derzeitigen) Schlieffung dieser Identifikation reali-
siert. Sie erlegt aber insbesondere ihr als Angehoériger einer diskursiv beson-
ders verhandelten religiosen Tradition auch anhaltenden Entscheidungs- und
Rechtfertigungsdruck mit Blick auf religiése Identifikationen und Abgren-
zungen auf. Fiir Yvonne ist weiterhin kennzeichnend, dass sich Offnung und
Schliefung ihrer religiésen Identifikation in eine klare diachrone Reihung
bringen lassen. Dies unterscheidet sie von den nun folgenden Fallbeispielen,
in denen die religiésen Artikulationen auch synchron komplexere Gemenge-
lagen eingehen.

Andrea

Andrea ist zum Zeitpunkt des Interviews Ende vierzig. Sie lebt und arbeitet
in einer westdeutschen Grof3stadt, in der Region ist sie auch mit ihren Eltern
und einer Schwester aufgewachsen. Schon als Kind hat sie in Grundschule
und dhnlichen Zusammenhingen selbstverstindlichen Kontakt zu anderen
Kulturen, unter anderem enge tiirkische Freundinnen. Sie wichst in einer
Familie auf, die sich als christlich versteht, in der aber keine intensive Praxis
oder Beschiftigung mit religiosen Themen stattfindet. Der Grofdvater miitter-
licherseits ist Atheist, findet aber Sinn und Erfullung in der Natur, so dass er
nach Andreas Deutung doch an »etwas« glaubt. Der Vater ist nominell katho-
lisch, hat sich aber nach negativen Erfahrungen von der Kirche abgewandt.
Thre Mutter hingegen ist in der evangelischen Kirche engagiert, und auch
Andrea war dort als Kind und Jugendliche in Musikkreisen eingebunden. Sie
lasst sich konfirmieren, hat aber dann einige Jahre keinen Kontakt mehr zur
Kirche. Thr Studium beginnt sie dann dennoch an einer evangelischen Fach-
hochschule und richtet sich in der Kombination ihrer Ficher auf Kirche als

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

moglichen spiteren Arbeitgeber aus. In der gleichen Zeit hat sie zeitweilig
einen muslimischen Agypter als Partner und macht eine Studienfahrt in die
Tiirkei, die zum Auftakt eines intensiveren Interesses an Tiirkei und Islam
wird und mehrere Reisen zu spirituellen Zentren des tiirkischen Islams nach
sich zieht. Nach einigen Uberbriickungen wird sie schlieflich von der evange-
lischen Kirche angestellt. Ihr Schwerpunkt der Arbeit dort liegt seit Jahren in
unterschiedlichen Konstellationen auf den Bereichen Ehrenamt, Migration,
Integration, interreligiése und interkulturelle Veranstaltungen. In den letz-
ten zehn Jahren hat sie zudem eine Ausbildung zur Yogalehrerin gemacht,
Yoga unterrichtet und ist mehrmals nach Indien gereist. Sie nimmt aufler-
dem an spirituellen Seminaren statt, etwa Workshops zu auflerkérperlichen
Erfahrungen, von denen sie manchen viel, anderen nichts abgewinnen kann.

Andreas Leben verliuft strukturell seit Jahrzehnten in recht geregelten
Bahnen: Sie hat keinen Partner und keine Kinder, lebt seit langem in der
gleichen Stadt und arbeitet seit Dekaden beim gleichen (kirchlichen) Arbeit-
geber. Bei genauerem Blick werden aber Einbriiche des Aulergewdhnlichen
deutlich, die eng mit interkulturellen und interreligiésen bzw. spirituellen
Erfahrungen verkniipft sind: Ihre Fernreisen, die spirituellen Seminare, ihre
zeitweilige konfliktreiche Beziehung zu einem Agypter, ihre zusitzliche Be-
titigung als Yogalehrerin. Ihre Familie ist religios divers, ohne dass dies aber
eine besondere Rolle zu spielen scheint oder groRerer Aushandlungen bedarf.
Andrea selbst bezeichnet sich im Laufe des Interviews mal als Christin, mal
als spirituell. Sie versteht Religiositit als lebensbegleitenden Prozess, als Ent-
wicklung oder Weg, in dem in Abhingigkeit der gesammelten Erfahrungen
immer wieder auch neue religiose Elemente Aufnahme finden konnen, und
sich selbst als kritische Gliubige und Suchende. Sie lehnt jede vollstindige
Bindung an eine bestimmte Religion ab, und es gibt ihrer Ansicht nach nicht
die eine richtige Religion, sondern viele verschiedene Wege. An anderer Stel-
le gibt sie an, an Jesus, seine Botschaft und seine Wunder zu glauben, nur
die Institution Kirche abzulehnen. In jedem Fall findet sich bei ihr eine klare
Kombination aus Elementen verschiedener Religionen:

»Christentum ist schon die Religion, wo ich sag so, dhm, ist am ehesten so
MEINS//hmhm/[/wobei es auch andere [atmet tief ein] dh — ja, Richtungen gibt
so- ich glaub zum Beispiel auch, sag ich jetzt einfach mal so, an Reinkarnati-
on.../[hmhm/[also dass wir alle nochmal wieder kommen oder schon ganz oft
GELEBT HABEN und dass die Seelen sich weiterentwickeln. Und das ist ja jetzt sag
ich mal eher buddhistisch oder hinduistisch, ne [...] ich hab auch ganz viel GELESEN

14,02.2026, 181919,

219


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Religdse Pluralitaten

irgendwie//hmhm//Biicher gelesen dhm wo es auch Hinweise im CHRISTENTUM
gibt, dass auch Jesus zum Beispiel auch daran geglaubt hat«.

In Andreas Fall wird deutlich, wie sowohl auf der intellektuellen und ideolo-
gischen als auch auf der Ebene der religiosen Praxis sowie der Zugehorigkeit
verschiedene, aus Sicht religioser Institutionen widerspriichlich erscheinen-
de Elemente parallel bestehen konnen (etwa die Durchfithrung von Riten aus
christlichen und hinduistischen Traditionen). Sie beschreibt sich dabei ins-
gesamt als ausgesprochen autonome Gliubige, die selbstbestimmt eruiert,
priift, differenziert und wihlt. Dass diese Autonomie durch ihre Anstellung
bei der evangelischen Kirche zumindest mit Blick auf die Mitgliedschaft ein-
geschrinkt ist, empfindet sie nicht als nennenswerte Einschrinkung ihrer
Religiositit, und ihre Praxis mag ihr dabei recht geben. Dies wird auch im
Erzihlverlauf selbst deutlich, in dem sich immer wieder scheinbare Wider-
spriichlichkeiten und Unmoglichkeiten — etwa, wenn sie gegenliufige Aussa-
gen zu ihrem Selbstverstindnis macht oder ausfiihrt, dass auch Jesus an Re-
inkarnation geglaubt habe — anhiufen, und damit illustrieren, wie weitgrei-
fend die Grenzarbeiten diskurskonforme Kategoriengrenzen religidser Tra-
ditionen ignorieren konnen.

Die Erfahrung religioser Pluralitit hat fiir Andrea eine grofe Selbstver-
stindlichkeit: Thre Familie weist schon eine solche weltanschauliche Vielfalt
auf, und in ihrer Kindheit und Jugend hat sie selbstverstindlich auch solcher-
lei Kontakte, auch einen muslimischen Partner. Auch in ihrer Arbeit arbeitet
sie viel mit anderen Kulturen und Religionen, insbesondere MuslimInnen zu-
sammen. Dies mag die Grundlage fiir eine gewisse Offenheit sein, konkret
gepragt wird ihre Religiositit davon allerdings nicht — sondern viel mehr von
den Erfahrungen einer ganz anderen religiosen Vielfalt: von Reisen zu tiirki-
schen Derwischen, zu spirituellen Zentren in Indien, und der Partizipation
an hiesigen auflergewohnlichen Angeboten wie Workshops zu Ritckfithrung
und Reinkarnation oder auflerkorperlichen Erfahrungen. Mithin sind es nicht
die Erfahrungen religioser Pluralitit aus dem alltiglichen Zusammenleben,
medialen Diskursen oder ihrer aktiven Mitarbeit im interreligiosem Dialog,
sondern die (durch eine Freundin angestofRenen, aber von ihr selbst mit gro-
fem Elan verfolgten) weniger alltiglichen Reisen, Lektiiren und Weiterbil-
dungen, in denen sie sich ein spirituelles Feld erschliefdt. Diese Orientierun-
gen erinnern an ihre Charakterisierung der unkonventionellen Haltung ihres
Grofvaters, der fiir sie moglicherweise als Vorbild fiir solch alternative Arti-
kulationen von religiéser Verortung dient.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

Befragt auf eine mogliche Verinderung ihrer Religiositit durch die Erfah-
rung religioser Pluralitit, antwortet Andrea:

»dadurch, dass ich ja immer sag, auch wenn mich jeder fragt, ja ich bin spirituell
aber nicht unbedingt religios, hat//hmhm//[sich die Frage irgendwie fiir mich nie
gestellt.«

Dass die Antworten auf diese sehr direkt formulierte Frage nach Verinde-
rungen der eigenen Religiositit eine besondere Herausforderung an die Ge-
sprachspartnerInnen stellt, haben wir bereits im vorangegangenen Teilkapi-
tel 5.2 ausgearbeitet. Bei Andrea fillt in dieser Hinsicht auf, dass ihre erste
Adressierung des Themas gewissermaflen eine Meta-Ebene einfiigt: Die Fra-
ge habe sich ihr nie gestellt, und zwar aufgrund der Art und Weise, in der sie
anderen antworte. Fiir sie ist mithin entscheidend, dass bzw. wie sie selbst
der Frage entgehen kann und keine Irritationen beim Gegeniiber hervorruft;
nicht entscheidend ist hingegen, wie sie selbst zu dieser Frage steht. Die
Schlussfolgerung liegt also nahe, dass fiir sie die primire Herausforderung in
der Aufiendarstellung liegt, wohingegen sie selbst gar kein Problem mit ih-
rer religiésen Verortung sieht, sich die Frage mithin fiir sie selbst nicht stellt.
Dies wird gestiitzt von den wechselnden Selbstdefinitionen im Verlauf des In-
terviews. Gleichwohl sie professionell mit Religion, religiéser Zugehorigkeit
und Sozialisation befasst ist, kann sie selbst offenbar sehr gut damit leben,
sich in Bezug auf sich selbst also nicht nur nicht festzulegen, sondern den
Sachverhalt auch gar nicht weiter zu reflektieren. Sie fahrt dann noch fort:

»also ich bin zwar schon Christin, aber [...] also eigentlich hat mich das nicht ver-
dndert, vielleicht eher verindert, toleranter noch zu werden//hmhm//anderen ge-
geniiber//hmhm//aber nich so in meiner eigenen Spiritualitit und eigenen UBER-
ZEUGUNG//hmhm ok//also weder, dass ich dadurch mehr gesagt hab, nein, so, ne,
Christentum ist das einzig Richtige, ich (schotte) mich noch- noch ih die andere
Richtung.«

Zusammengenommen mit dem vorangegangenen Zitat wird es komplexer:
Andrea ist Christin, aber nicht religios, aber spirituell, auf jeden Fall betont
sie das »Eigene«. Im Vergleich der Fille ist Andrea mithin ein beredtes Beispiel
fir recht weitgreifende Grenzarbeiten an einem diskursiv geregelten Feld, das
auch die Optionen des Ubergehens iiblicher Kategoriengrenzen gleich in Hin-
sicht auf verschiedene Dimensionen des Religiosen aufzeigt. In Bezug auf die
Artikulation dessen in der Gesprachssituation wiederum ist noch ein zweiter
Aspekt bemerkenswert: Wihrend in ihrer biografischen Erzihlung einerseits

14,02.2026, 181919,

221


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Religdse Pluralitaten

ganz deutlich wird, wie sie immer neue Einfliisse aufnimmt, und diese auch
Relevanz fiir ihren Lebenslauf entfalten, greift sie andererseits dennoch auf
das offenkundig sehr machtige Narrativ des »es hat sich nichts verindert« zu-
riick. Sie plausibilisiert das, indem sie den Fokus dessen, was sich nicht ge-
andert habe, verschiebt: Ihre offene und tolerante, vielleicht auch spirituelle
Grundeinstellung, die habe sich nicht geindert, die im Vergleich zu anderen
recht hiufigen Wechsel der konkreten Einfliisse aus verschiedenen religio-
sen Traditionen bleiben bei dieser Auslegung naheliegenderweise unerwihnt.
Dies unterstreicht noch einmal, wie wirkmichtig ein subtiles Idealbild einer
hier diachron kohirent gedachten Identitit ist: Man ist man selbst geblieben,
sich selbst treu geblieben, im Kern auch tiber die Einfliisse hinweg unver-
andert. Andrea fiigt mit ihrer Abstraktion auf eine nicht spezifisch religiose
Ebene allgemeinerer Grundeinstellungen den in Teilkapitel 5.2 ausgearbei-
teten Antwortweisen eine weitere narrative Option des Umgangs mit dieser
zweiten diskursiven Vorordnung des Feldes hinzu.

Jessica
Jessica ist eine junge Erwachsene, die wir in demselben interreligiésen
Kontext wie Andrea kennengelernt haben. Sie ist als Kind zunichst auf
dem Land, spiter in der westdeutschen Grof3stadt, in der auch Andrea lebt,
bei ihrer Groflmutter aufgewachsen. In ihrer familiiren Erziehung spielt
subjektive Religiositit keine grofie Rolle, aber kirchliche Strukturen: Sie geht
in einen benachbarten evangelischen Kindergarten, und besucht mit ihrer
Grofmutter Gemeindefeste, nimmt dann auch am Kindergottesdienst teil.
Mit etwa zwolf Jahren intensiviert sich der Kontakt zur Gemeinde: Sie lisst
sich konfirmieren und nimmt an Jugendgruppen teil, engagiert sich in der
Gemeinde und lisst sich zur Jugendleiterin ausbilden. Ihr schulischer Wer-
degang ist holprig, aber sie erlangt schliefRlich das Fachabitur und beginnt
das Studium der sozialen Arbeit an einer evangelischen Fachhochschule,
vor dessen Abschluss sie zum Zeitpunkt des Interviews steht. Sie nimmt
teil an den interreligiésen Formaten, die die zuletzt vorgestellte Andrea
anbietet und leitet und unterstiitzt diese. Zu ihrer Gemeinde hat sie keinen
Kontakt mehr. Aus Grundschule, Schule und Nachbarschaft hat sie Bekannte
tiirkischer Herkunft, durch ihre Teilnahme an dem interreligiosen Angebot
lernt sie nun auch islamische Traditionen besser kennen.

Jessica ist in problematischen Familienverhiltnissen aufgewachsen und
auch in Bezug auf ihren Schul- und Ausbildungsgang fliegt ihr nichts zu. Die

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

kirchlichen Strukturen bieten ihr den Raum, Dinge zu verwirklichen, die ihr
im privaten und familidren Umfeld fehlen: Eine geordnete Freizeitbeschifti-
gung, Erfolgserlebnisse, berufliche Orientierung und Qualifikation, und vor
allem u.a. mit Andrea, ein greifbares und positives Rollenmodell. In diesem
kirchlichen Kontext, der zunehmend auch als berufliche Perspektive relevant
wird, erlebt sie auch die bewusste Auseinandersetzung mit anderen Religio-
nen. Diese anderen Religionen und Kulturen sind fiir sie interessant, aber
vor allem mit Blick auf das ganz praktische reibungslose Zusammenleben von
Menschen mit verschieden-kulturellem Hintergrund, das fiir sie beruflich ein
wichtiges Thema ist. Dabei sind religiése Aspekte fir sie vor allem insofern
von Belang, als dass sie nicht in Fettnipfchen tappen will; hinsichtlich des
dariiberhinausgehenden Zusammenlebens interessieren sie mehrheitlich ty-
pische Dinge des Alltags wie Essgewohnheiten oder Feste. Die Unterschied-
lichkeit wertschitzt sie dabei, und verwehrt sich dabei einem Integrations-
begriff, der diese spannende Vielfalt aus ihrer Sicht einebnen wiirde.

In Bezug auf ihre eigene Religiositit hat die Auseinandersetzung mit re-
ligiésen Traditionen, die sie im direkten alltiglichen Kontake erlebt, keine
Bedeutung. Auch die religiésen Inhalte, die ihr im kirchlichen Kontext ver-
mittelt werden, sind ihr nicht wichtig. Sie fithlt sich zwar exklusiv zugehérig
— als Christin - doch die zugehdrigen Uberzeugungen erscheinen ihr nicht
einleuchtend und der Glaube an nur eine Religion unplausibel. Kirche ist fir
sie also ein wichtiger Bezugsraum, nimlich als Sozialkontext und Ort fiir be-
rufliche Qualifikation. Religiése Uberzeugungen werden von ihr weder dort
noch im interreligiésen Austausch verhandelt, sondern sind hochgradig in-
dividualisiert. Aus diesem Grund ist auch ein religiés plurales Umfeld fiir sie
gleichermafien irrelevant, weil es ebenso wie die eigene religiése Tradition
nicht ausschlaggebend fiir religiése Uberzeugungen ist. Oder andersherum:
Religidser Pluralismus ist Mitvoraussetzung fiir die Freiheit der Zusammen-
stellung eines individuell passenden Modells, aber weder konkrete Inspiration
noch Herausforderung.

Am Beispiel von Jessica wird vielmehr deutlich, wie sehr religiése Uber-
zeugungen durch den Austausch mit einer einzelnen anderen Person gepragt
werden kénnen. So wie Andrea ihr in anderen biografischen Hinsichten eine
neue Welt eréffnete, gleichen auch Jessicas Ausfithrungen zu dem, woran sie
glaubt, auffillig Andreas Uberzeugungen; und auch der Modus des Umgangs
mit religiosen Dogmen insgesamt gleicht sich: Auch Jessica bringt Elemen-
te aus verschiedenen religiosen und esoterischen Strémungen zusammen,
priift und justiert nach, bis das Modell ihren Bediirfnissen entspricht, und

14,02.2026, 181919,

223


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 Religése Pluralitaten

artikuliert eine Auseinandersetzung mit traditionskonformen Vorstellungen
religiéser Identifikation:

»dass ich viele Sachen auch in meiner Religion hinterfrage, aber [...] auch mir den-
ke, warum sollte es ebend nur diese eine Religion geben//ja//. Es gibt ja ebend
verschiedene Religionen und... Ghm, die konnte man ja auch miteinander vermi-
schen//mhh//. Also man muss ja jetzt nicht immer nur stark, dh, eine Religion dann
irgendwie sagen, ja, die ist das und die befolge ich, ne?[...] ja, die eine Religion sagt
das. Das, dh... also da steh ich voll hinter, aber auch, ih, bei anderen Religionen, wo
ich dann sage, ja.... das wiirde ich auch sagen. Wie jetzt zum Beispiel, manchmal
denke ich so, ja, w- was ist nach dem Tod, so//hm//. Und das ist ja eher so Hindu-
ismus, Buddhismus, wo ich dann auch sage, das wiirde auch passen, ne? Und jetzt
nicht, hm, die Auferstehung oder sowas. «

Dieses Zitat ist gleichzeitig ihre Antwort auf die explizite Frage zu Verande-
rungen ihres Glaubens. Wihrend ihre Ausfithrungen strenggenommen kei-
nen Prozess, sondern einen Zustand benennen, beschreiben sie doch ganz
gut den Punkt, zu dem sie sich hin entwickelt hat, und auch biografisch ist
es deutlich, dass die Dinge, gegen die sie sich hier wendet — etwa: es gibt
nur eine (richtige) Religion, man kann nur einer Religion folgen, man kann
verschiedene Religionen nicht verbinden — ihren urspriinglichen Ansichten
entsprechen.

Sowohl der Verbund Andrea/Jessica als auch Yvonne und ihr Partner sind
mithin sprechende Beispiele dafiir, wie eine einzelne, prigende Bezugsperson
nicht nur konkrete Glaubensinhalte (in Jessicas Fall: spirituelle und esoteri-
sche Haltungen, in Yvonnes Fall: Islam), sondern auch die Haltung gegeniiber
religiésen Glaubenssitzen auf einer Meta-Ebene (in Jessicas Fall: autonomes
und subjektbezogenes freies Zusammenstellen verschiedener Glaubensinhal-
te, in Yvonnes Fall: autonome Entscheidung zur Konversion, dann aber um-
fassende Ubernahme aller Dogmen und Praktiken) prigen kann. Eine religiés
plurale Landschaft spielt dabei gewissermaflen den Basso continuo: Sie er-
moglicht es erst, verschiedene religiose Elemente zu kombinieren oder sich
anderen religiésen Traditionen als der Herkunftstradition zu verschreiben,
und dazu gehort auch, auf solche religiésen MentorInnen zu treffen, die eben
konkret andere Uberzeugungen innehaben und so Verinderungen religiéser
Identifikation anstofien kénnen. Drei weitere Falle sollen andere Muster und
Zusammenhinge beleuchten.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

Birgit

Birgit ist zum Zeitpunkt des Interviews etwa 50 Jahre alt und lebt in einer
anderen westdeutschen Grof3stadt. Sie ist mit ihren Eltern und ihrer Grof3-
mutter lindlich aufgewachsen und hat eine diverse religiose Sozialisation
erfahren: Die Grofimutter gehort einer evangelikalen Gemeinschaft an, der
Vater ist katholisch, die Mutter evangelisch. Birgit selbst ist zwar katholisch
getauft, aber de facto iibernehmen vor allem die evangelisch-evangelikal ge-
pragten Frauen in der Familie ihre religiése Erziehung, etwa mit biblischen
Geschichten, Gebeten und Literatur, etwa von Paul Gerhardt.

Mit dem Wegzug von der Grofmutter und einer langen Erkrankung der
Mutter bricht die religiése Erziehung ab und wird innerfamilidr auch nicht
wieder aufgenommen. Birgit gibt aber an, einen guten schulischen Religions-
unterricht gehabt zu haben, der wiederum an einigen Stellen mit der prigen-
den evangelikalen Erziehung der Grofimutter kollidiert. Gleichzeitig durch-
lduft sie, ihrer Religionszugehorigkeit gemif3, die typischen Stationen katho-
lischer Sozialisation (Kommunion, Firmung, Messdienerin, Arbeit in der KjG,
der >Katholischen jungen Gemeinded), wird also ab ihrer Jugend verstarkt ka-
tholisch sozialisiert. Birgit macht bereits frith ungewdhnliche interreligise
Erfahrungen, als sie an einem Schiileraustausch in einem nordafrikanischen
Land teilnimmt, was, wie sie erzihlt, auch noch einmal verstirkt Fragen an
die eigene Religion aufwirft. Sie entschliefst sich schliefilich fiir ein Theolo-
giestudium, erfihrt aber dabei zunehmend eine Verengung der katholischen
Kirche, die sie zum Anfang ihres Studiums zu Beginn der 1980er Jahre noch
als weit und offen wahrgenommen hatte. Das anschliefende Referendariat
kann sie aus gesundheitlichen Griinden nicht abschlief}en und widmet sich
auch danach der Pflege verschiedener Verwandter. In dieser Zeit zieht Birgit
auflerdem in ein von Migrantlnnen geprigtes Viertel einer Grofstadt, und
dies ist fiir sie der Ausloser, sich in interreligiose Dialogaktivititen einzu-
bringen und dort zunehmend aktiv mitzuarbeiten. Als sie nicht mehr in der
Pflege Angehoriger gebunden ist, steigt sie auch wieder in kleinere bezahlte
Tatigkeiten im Bildungsbereich ein.

Es fillt auf, dass auch Birgit explizit daran gelegen ist, sich ein eigenes ,re-
ligioses Profil‘ zu schaffen. Aus den verschiedenen Quellen, die ihr in Kind-
heit, Jugend und Erwachsenenalter begegnet sind, scheint sie nicht schépfen
zu koénnen: Die verschiedenen religiosen Einfliisse in ihrem konfessionsver-
schiedenen Elternhaus hat sie allesamt nicht als durchweg positiv erlebt, gibt

14,02.2026, 181919,

225


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Religdse Pluralitaten

an, sie sei »zwischen den Konfessionen grofs geworden« und die unterschiedlichen
religiésen Einfliisse im Elternhaus hitten unverbunden nebeneinander ge-
standen. Hinzu kommt, dass sie zu ihren Eltern ein distanziertes Verhiltnis
gehabt habe, und mit ihnen keine ethischen Fragen habe diskutieren kénnen
oder wollen. Auch mit der katholischen Kirche, in der sie sich als Jugendliche
immerhin stark engagiert und sich fir ein ebensolches Studium entscheidet,
gerit sie im Rahmen ihres Studiums zunehmend in Konflikt: Wihrend sie
befreiungstheologisch gepragt ist, nimmt sie in der Kirche einen erneut zu-
nehmenden Konservativismus wahr und gerit dadurch zudem ins berufsbio-
grafische Aus, da die Kirche damit als Arbeitgeber fiir sie ausscheidet. Birgit
scheint auf diese Weise die Notwendigkeit erfahren zu haben, sich in religis-
sen Angelegenheiten autark zu stellen, und sie ist in der Folge ihres Erwach-
senenlebens auf Distanz zur katholischen Kirche.

Die interreligiésen Begegnungen, zunichst wihrend des Schiileraustau-
sches, bringen sie mit dem Islam in Kontakt, und regen bei ihr die Auseinan-
dersetzung mit Sinn- und ethischen Fragen, mithin grundlegenden Fragen
auch an die eigene Religion an. Dass der nichste interreligiése Kontakt aber
durch den erzwungenen Umzug in ein migrantisch geprigtes Viertel erfolgt,
zeigt, dass von ihr die interreligiése Begegnung iiber weite Zeit hinweg nicht
gezielt angestrebt ist — und wo sie erfolgt, dient sie primir einerseits der
Auseinandersetzung mit dem Eigenen, andererseits einem berufsbiografisch
nachgeschobenem Ersatz fiir eine theologische Laufbahn: Birgit hebt die or-
ganisatorisch und inhaltlich komplexe und herausfordernde Arbeit in dem
interreligiosen Gesprachskreis, in dem sie sich engagiert, hervor, und auch
in ihrem Lebenslauf wird sichtbar, dass das interreligiése Engagement fiir
sie eine grofere Relevanz entfaltet als ihre prekire berufliche Tatigkeit.

Gedanklich und praktisch tiberschreitet Birgit die Grenzen ihrer Konfes-
sion. Zum einen in ihrer religidsen Praxis: Sie bevorzugt inzwischen die evan-
gelischen Gottesdienste einer benachbarten Gemeinde und meditiert. Dies ist
bei ihr aber mit einer inhaltlichen Offenheit verbunden, die sie in ihrem Ver-
stindnis aus einer Offenheit der katholischen Kirche in den 1970er und 8oer
Jahren mitbringt, dort aber inzwischen nicht mehr vorfindet. Konsequenter-
weise stellt sie zudem ihre Zugehorigkeit in Frage:

»da merk ich, dass ich in- innerlich, spirituell, wie auch theologisch auf Distanz
gehe.//hnmm//Und da erleb ich halt in der Gemeinde evangelischerseits//ja//inzwi-
schen was anderes. [...] ich sehe mich heute immer noch auf der Grenze. Und ob

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

ich wirklich bis zum Ende meiner Tage im katholischen Bereich bleibe, weifs ich
nicht.//hmm//[4] Also ich werde immer 'ne iiberzeugte Christin bleiben.«

Sie gibt an, mehrfach eine Konversion erwogen zu haben, und das auch ak-
tuell zu tun. Auffillig ist dabei aber, dass ihre Zugehorigkeit zu einer christ-
lichen Tradition nicht zur Disposition steht:

»ich habe mehrfach in meinem Leben iiberlegt zu konvertieren- sag ich ganz of-
fen.//hmm//Also fiir mich war letztlich so nach dem dem Befassen mit den Religio-
nen//hmm//sprich, Judentum, Christentum, Islam, Bahaireligionen so..’n allemal
tiefer Nachgucken,//hmm//was ist da eigentlich gewiinscht- KLAR, im Christen-
tum wirst du bleiben, das ist schon OKAY-//hmm/[sonst wiire eventuell, ich sach
mal die Bahaireligion vielleicht auch noch in Frage gekommen. «

Gleichzeitig ist frappierend: Sie gibt de facto an, weder in der katholischen
noch in der evangelischen Kirche mehr ihre Heimat zu sehen, und es fillt
auf, dass Ausfithrungen iiber jegliche religiésen Traditionen meist negativ be-
haftet sind, und kaum deutlich wird, welche positiven Beziige Religionen ihr
bieten. Das, was sie im katholischen Kontext hilt, sind spezifische Angebote
und Sozialkontakte. Ihre Religiositit dagegen ist Gegenstand einer stetigen
Auseinandersetzung mit denjenigen, die die Glaubensangebote festlegen. In
dieser Hinsicht scheint ihr Aktivismus in der Verinderung der Umstinde, der
zu Studienzeiten noch stark ausgeprigt war, abgeflacht zu sein, und sie sucht
nun vielmehr nach einem Ort, wo sie mit ihren religiésen Uberzeugungen ak-
zeptiert wird und identifikatorische Kongruenz erfihrt:

»Jaa, und es ist, ddh, ich sach mal fiir mich immer wieder die Frage, ddh, WO
stehst du eigentlich mit deinem Glauben?/[ja//[3] Oder, besser gesagt, nicht nur,
wo stehst du mit deinem Glauben, sondern, wo hast du mit deinem GClauben
PLATZ?//hmm//Wo lassen dich die Leute... [atmet tief ein] mit deinem Glauben so
sein, wie du BIST.«

Religiése Pluralitit also wird von ihr zwar einerseits als Chance erfahren, aber
doch nicht als befriedigend, weil auch diese Alternativen ihr keine richtige
Heimat bieten. Sie hingt, wie sie aufgewachsen ist, »zwischen den Konfessio-
nen«. Obwohl sie von der katholischen Kirche stark enttiuscht wurde und die
kirchenpolitische Ausrichtung nicht mit ihrer religiésen Entwicklung einher-
geht, ist sie ihr anhaltend verhaftet, und obwohl Meditation und Spiritualitit
fiir sie wichtig sind, ist alles andere als eine christliche Identifikation fiir sie
keine gangbare Option. Im Vergleich zu Andrea wird bei Birgit die Wirkméch-

14,02.2026, 181919,

221


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Religdse Pluralitaten

tigkeit vorgegebener Spielriume deutlicher: Gleichwohl sie sich von christli-
chen Kirchen deutlich abgrenzt, und sie nach der konkreten Beschiftigung
mit ganz anderen religiosen Traditionen fir diese Sympathien hegt, will sie
ihre Identifikation als Christin explizit nicht zur Disposition stellen. Die In-
kohirenzen, die zwischen dieser Selbstverortung, ihren konkreten Praktiken
und Uberzeugungen sowie ihren Unzufriedenheiten bestehen, ignoriert sie
nicht, wie Andrea, sondern kimpft sie angesichts der von ihr klar akzeptier-
ten Ordnung des diskursiven Feldes religiéser Identitdten mit sich selbst aus.

Es erscheint nicht abwegig, dass der interreligiose Dialog als ein Feld, in
dem diverse religidse Uberzeugungen (also gewissermafRen stetig yoneinan-
der abweichende’) akzeptiert und sogar basal fir die Zusammenkunft sind,
fiir sie ein guter Ort ist. Wahrend sie in der Kirche anhaltend Ausgrenzung
erfahren hat, ist der interreligiose Dialog als Raum zwischen den Religionen
offener fir individuell zurechenbare Ansichten und er6ffnet entsprechende
Anschlussdiskurse. Weil Birgit sich auch beruflich auf die katholische Kirche
ausgerichtet hat, resultiert dies auch in beruflicher Unsicherheit, und auch
hier erweist sich der institutionalisierte interreligiése Dialog als eine Aus-
weichmoglichkeit. Birgits Beispiel verdeutlicht also hier, wie religiése Vielfalt
in mehrerer Hinsicht Chance, aber noch nicht Losung sein kann — sowohl
auf der Ebene gesellschaftlicher Vielfalt als auch in Form des interreligiésen
Dialogs ist diese Vielfalt fiir sie passender als die Alternativlosigkeit einer ka-
tholischen Kirche, dennoch 16st sie nicht alle Probleme: Zum Einen, weil in
den Jahren ihrer Studienentscheidung keine vergleichbare Vielfalt der Kar-
rierepfade vorhanden war, zum Anderen — und verkniipft damit — weil sie
sich von der katholischen Kirche und dem Christentum in letzter Konsequenz
nicht 16sen kann.

Ahnlich wie Andrea verhilt sich Birgit schliefilich zur expliziten Nachfrage
nach der Verinderung ihrer Religiositat:

»lch denke einerseits ist mehr Celassenheit da, andererseits auch mehr Unge-
duld.//mmh//[14]//mmh//Und auch, ne, insgesamt wiirde ich sagen, ich hab heute
ein weiteres, dh, Gesichtsfeld.//hmm//[9] Also ich sag mal Gelassenheit, insofern
als, ddh... ich heute, anders als ich das vielleicht... in der Zeit meines Studiums
konnte, ich sehr unterschiedliche Positionen heute nebeneinander stehen lassen
kann./[mmh//Wenn ich sehe, wir respektieren uns gegenseitig und dh, es besteht
die Bereitschaft, sozusagen... einen Perspektivenwechsel vorzunehmen.«

Auch sie leitet aus ihren interreligiésen Aktivititen nicht ab, dass sich ih-
re religiése Verortung verandert habe, wohl aber ihre Haltungen gegeniiber

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

anderen Religionen, sie habe einen breiteren Horizont bekommen und sei
akzeptierender gegeniiber anderen Positionen geworden. Dies ist insofern
stimmig mit ihrer Gesamterzihlung, als dass es auch nicht die anderen im
Dialog prisenten muslimischen Traditionen sind, die ihre Religiositit mit-
bestimmen, sondern die Neuordnungen von Identifikation und Abgrenzung
eher dem Kontext ihres individuellen Verhiltnisses mit der katholischen Kir-
che entspringen. Dennoch gilt wie bei anderen: Die grundsitzliche Folie reli-
gioser Pluralitit und vor allem deren Normalitit und Akzeptanz er6ffnet das
Feld, sich dann - wenn auch an ganz anderer Stelle — neu zu verorten und
abweichende Positionen zu artikulieren.

Christine

Christine ist etwa in Birgits Alter. Sie stammt aus einer westdeutschen Regi-
on, und ist dort durch viele Umziige ihrer Eltern als Kind in vielen verschie-
denen Stidten aufgewachsen. Mit ihren Eltern, der Schwester und weiten
Teilen einer grofien Familie zieht sie, auch noch als Kind, nach Italien. Sie
wichst in einer katholischen Familie auf, die aber kritisch gegeniiber katho-
lischen Institutionen und Amtstrigern ist, der stirkste religiése Einfluss in
ihrer Kindheit ist ein katholisches Kindermadchen in Italien, das sehr plas-
tisch und furchteinfl6Rend Religion vermittelt. Aufgrund des Schulbesuches
der Kinder remigrieren ihre Eltern und sie schlieflich nach Deutschland. Sie
lebt als Jugendliche in einem evangelisch geprigten Ort, schaut sich auch den
Konfirmationsunterricht an, ist aber auch in der katholischen Jugendarbeit
aktiv. Als es um die Studienentscheidung geht, verwirft sie ein Theologiestu-
dium aufgrund der schlechten beruflichen Optionen fiir Frauen, und wihlt
als Studienfach stattdessen unter anderem Religionswissenschaft mit einem
Schwerpunkt auf Islam. Im Studium besucht sie Gottesdienste, nimmt an Pil-
gerfahrten teil, reist aber vor allem auch viel in muslimische Linder. Sie hei-
ratet einen christlichen, aber kirchenkritischen Mann, verzichtet daher auf
eine christliche Trauung, erzieht dafiir aber ihren Sohn christlich. Nach des-
sen Geburt ist sie beruflich nicht voll einsatzfihig, und wird stattdessen im
interreligiosen Dialog aktiv. Sie ist beteiligt an verschiedenen interreligiésen
Formaten, griindet diese zum Teil mit, insbesondere auch solche, die iiber
den Trialog der sogenannten abrahamitischen Religionen hinausgehen. Zum
Zeitpunkt des Interviews arbeitet sie aber auch wieder in Vollzeit, hier hat sie
viel Kontakt zu Migrantengruppen, aber nicht dezidiert zu Religion.

14,02.2026, 181919,

229


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Religdse Pluralitaten

Christine hat also in ihrer Kindheit einige Wechselhaftigkeiten erfahren,
und es lisst sich nur erahnen, dass hinter den haufigen Umziigen méglicher-
weise noch kompliziertere Familienverhiltnisse stehen. Ihre erste Erfahrung
mit starker Religiositit findet in der Interaktion mit ihrem streng katholi-
schen Kindermidchen statt und wird als negativ erfahren. Als Jugendliche
lebt sie als — zumindest formale — Katholikin in einem evangelischen Umfeld
und entdeckt dabei nicht nur ihre Faszination fiir die Verschiedenartigkeit
religiéser Traditionen, sondern auch fiir einen Aufienstandpunkt, von dem
aus Vergleiche angestellt werden konnen. Thre Haltung gegeniiber ihrer Her-
kunftsreligion ist anhaltend ambivalent: Einerseits erlebt sie christliche Tra-
ditionen in ihrer Jugend de facto auch als wichtigen Sozialzusammenhang, ist
auch als Studierende weiterhin stark religios engagiert, besucht Gottesdiens-
te, nimmt an Pilgerfahrten teil und bezeichnet all das als »so das grundreligiose
Programm«. Auch ihr Kind erzieht sie in ebensolchen Bahnen. Andererseits be-
ansprucht sie eine kritische Haltung gegeniiber Religionen, die, so erliutert
sie, auch dem Trend ihrer Studienzeit entsprochen habe, in der man Non-
konformitit unter Beweis habe stellen miissen. Sie interessiert sich zudem
fiir 6stliche Religionen, betreibt viel Yoga, und erhofft sich vom Studium der
Religionswissenschaft auch subjektiv bereichernde Einblicke in eine grofiere
Bandbreite an Religionen.

Auf Reisen in muslimische Linder hat sie auch den ersten Kontakt zu For-
maten interreligiosen Dialogs, allerdings in Form von offiziellen Gesprichs-
terminen mit religidsen ReprisentantInnen, die sie als unglaublich langweilig
empfindet. Sie hingegen sucht nach Formen, in denen der Dialog sie wirklich
beriihrt, thematisch und emotional in die Tiefe geht und gelebte Religiositit
anspricht. Dialog soll fiir sie viele Religionen beteiligen und die Betreffen-
den zum direkten und lebensnahen Austausch zusammenbringen, im Ideal-
fall auch gemeinsame religiose Praxis ermoglichen. In der Begegnung einan-
der zu bereichern und so voneinander zu profitieren, ist ihr Wunsch an die
interreligiose Erfahrung. Hier nennt sie vor allem von einem Sufi-Sheikh ge-
leitete Treffen, die im Rahmen einer interreligiésen Gruppe angeboten wer-
den sowie ausschliefilich weibliche Dialoggruppen. Beide Formate weichen
von allzu standardisierten, reprisentativen und von Erwartungszwingen ge-
prigten Formaten ab und erlauben aus ihrer Sicht die lebendige Auseinan-
dersetzung und gemeinsame Weiterentwicklung. Auch ihre religiése Identi-
tit, die ihr wichtig ist, soll im Kern nicht durch Abgrenzung, sondern tiber
erlebte Gemeinsamkeit ausgemacht werden.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

In ihren Ausfithrungen zu ihrer eigenen Religiositit wird einerseits die
intensive Auseinandersetzung damit deutlich, die auch mit einem grofRen
Interesse an gemeinsamer Praxis und dem Erleben zugehoériger Erfahrun-
gen einhergeht. Gleichzeitig reflektiert sie selbst ihre ambivalente Haltung
nicht nur gegeniiber religiosen Traditionen, von denen sie gerade als Frau
sich hiufig nicht ernst genommen fithlt, sondern auch gegeniiber religiésen
Inhalten: Einerseits bewundert sie insbesondere starke religiose Frauen, die
ihren Glauben selbstbewusst leben und fiir den Glauben beispielsweise auch
fiir sie vorgezeichnete Lebensliufe abgebrochen haben. Sie ist fasziniert von
Leuten, die »wirklich daran glauben« — und meint damit etwa Gott und Teufel
—, davon, wie selbstverstindlich das Religiés-Sein fiir andere einen Platz in
ihrem Leben einnimmt, und eben auch von mystischen Strémungen. Ande-
rerseits irritiert sie zu starke religiose Emotionalitit und eben der unbedingte
Glaube, fiir den sie zu rational sei. Ein verstandesmif3iges Durchdringen von
Religion ist ihr niher, die emotionale Haltung fasziniert sie in positiver Wei-
se. Dieses Spannungsverhaltnis nimmt Christine auch als solches wahr:

»es gab natiirlich auch immer z- Fragen auch im- in den interreligiosen Begegnun-
gen ja mein Gott ih, was ist das denn jetzt, ne, also diese grundsitzlichen Fragen,
dreieiniger Gott und dhnliche Dinge [...] bei mir dann immer so die Frage ja, wie
stehe ich eigentlich selber dahinter//hmhm//ne so und ich jetzt so sagen wir mal
damit meinen Frieden gefunden habe«.

Der Schluss liegt nahe: Christine wiinscht sich fiir sich selbst eine intensi-
vere Religiositit, einen tieferen Glauben, hat sich aber damit abgefunden,
dass ihre rationale Ader dies nicht zulassen wird. Explizit befragt, ob sich
ihre Religiositit gewandelt habe, ist Christine eine der wenigen, die diese
Frage einerseits vorbehaltlos bejaht und konstatiert, dass alles andere ange-
sichts der Entwicklungen in einem Leben auch erstaunlich sei; sie fiigt aber
- im Gegensatz zu den InterviewpartnerInnen, die Verinderungen der Reli-
giositit iibergeordneten Logiken des Lebensverlaufes zurechnen - auflerdem
hinzu, dass sie diese Verinderungen iiber die Teilnahme an den interreli-
giosen Begegnungen ja auch explizit angestrebt habe. In ihrem Verstindnis
ist ihre Religiositit gewissermaflen eine Aufschichtung von Elementen, mit
denen sie sich im Laufe ihres Lebens beschiftigt hat, und auch die Uber-
zeugungen, die nicht mehr aktuell seien, hitten sie doch gepragt. Konkrete
Themen seien auflerdem von schwankender Wichtigkeit fir sie. Die Vielfil-
tigkeit und Verschiedenheit der von ihr integrierten Elemente wird von ihr
zugestanden: Sie sei eine »allumfassende Seele« und ihre Identitit bestehe ei-

14,02.2026, 181919,

231


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Religdse Pluralitaten

gentlich aus »VIELEN Identititen«. Aus anderen Religionen nimmt sie sich,
was ihr gut erscheint und zu ihr passt: »die Teile, von denen ich denke, dass die
mich bereichern und ih addiere die tatsichlich zu etwas, wo ich denke, das wird dann
aber insgesamt etwas Eigenes«. In diesen Ausfithrungen wird auch deutlich, wie
sich die InterviewpartnerInnen teilweise ganz explizit mit ihrer Identitit als
Gegenstand von Reflektion und Bearbeitung, mithin als einem diskursiven
Konzept zweiter Ordnung ins Verhiltnis setzen. Identitit, auch die religidse,
wird so modelliert in Hinblick auf eine eigene »Identititsphantasie« — wie in
Kapitel 5.1 theoretisch ausgefithrt —, die bei Christine kaum eine identitits-
politische Richtung hat, weil sie sich weitgehend hegemonialen Anspriichen
von religioser Deutungsmacht seitens anderer Institutionen oder religiéser
Autorititen entzieht. Wenn iiberhaupt, fithlt sie sich einem sikularisierten
und individualisierten Sagbarkeitsrahmen verpflichtet.

Im Gegensatz zu Birgit und Andrea ist Christine kaum durch eine tradi-
tionelle religise Erziehung vorgeprigt, und vor allem auch frei von jeglicher
Einbindung in kirchliche Strukturen. Im Gegensatz zu allen anderen muss sie
sich weder von Elternhaus noch Kirche und/oder Beruf freischwimmen, und
ihre Ausfithrungen — und wie diese die Entwicklung ihrer religiésen Iden-
titdt spiegeln — erscheinen recht ungezwungen. Als jemand, der in letzter
Konsequenz nicht glauben kann, bringt Christine vor allem auf der Ebene re-
ligioser Praxis Elemente verschiedener Traditionen zusammen und setzt sich
deutlich weniger als beispielsweise Birgit mit der Stimmigkeit verschiedener
religiéser Dogmen auseinander. Diese Unfihigkeit, tatsichlich an religiose
Inhalte glauben zu kénnen bedauert sie zwar, es liegt aber nahe, dass gerade
dieses In-den-Hintergrund-schieben religiéser Wahrheiten mit Absolutheits-
anspruch ihr auch die grofieren Freiheiten in der Neuzusammenstellung re-
ligioser Praktiken und Weltsichten erlaubt sowie die Offenheit, genau dies
recht explizit zu reflektieren.

Manfred

Manfred wuchs mit seiner Mutter im gutbiirgerlichen Haushalt seiner Grof3-
eltern in einer westdeutschen Grof3stadt auf. Bezeichnenderweise beginnt er
seine Erzihlung mit dem Stellenwert von Religion im Leben seiner GrofRel-
tern: Seine Grofmutter kam aus einer evangelisch-reformierten Familie, wur-
de aber aufgrund ihres sozialdemokratischen Engagements aus der Kirche
ausgeschlossen und habe sich daraufhin zur militanten Agnostikerin gewan-
delt. Sein Grofdvater, ebenso Sozialdemokrat, trat aus der katholischen Kirche

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

aus und schloss sich nach dem zweiten Weltkrieg den Quéikern an. Er besucht
den evangelischen Religionsunterricht (der einzige, der in seiner evangelisch
gepriagten Umgebung angeboten wird), und kommt mit etwa zwolf Jahren
in Kontakt mit einem Jugendarbeiter der ortlichen Gemeinschaft, der ihn
aufgrund seiner Verbindung von kirchlichem und politischem Engagement
fasziniert. Er geht mit 14 Jahren auf Wunsch seiner Grofimutter zu einer hu-
manistisch-freidenkerischen Jugendweihe, entscheidet sich aber im Alter von
16 auch fir eine (aufgrund der strikten Haltung der Grofdmutter heimliche)
Taufe. Ebenso tritt er zum frithestmoglichen Zeitpunkt in die SPD ein und ist
dort lokal aktiv, bis er sich mit der Partei iiberwirft und an einer Lokalgruppe
der Griinen mitarbeitet. Auch dort fithren aber Differenzen dazu, dass er aus-
tritt und ab Ende der 1980er Jahre insgesamt nicht mehr politisch aktiv ist.
In seiner Erzihlung geht Manfred selbst itberhaupt nicht auf seinen Ausbil-
dungsgang oder berufliche Tatigkeiten ein, erst auf Nachfrage hin gibt er an,
die mittlere Reife zu haben und ausgebildeter Industriekaufmann zu sein, in
diesem Bereich aber nie gearbeitet zu haben. Intensiv erzahlt er hingegen von
ersten interreligiosen Begegnungen: MuslimInnen lernt er erstmalig in seiner
Nachbarschaft in den 1970er Jahren kennen, Ende der 70er Jahre tritt er allein
eine mehrmonatige Tour durch mehrere muslimische Linder an. Zuriick in
Deutschland setzt er sich vertieft mit Judentum und Islam auseinander, liest
viel dazu, besucht Tagungen und Seminare. In den 9oer Jahren schlieRlich
kommt er iiber Kontakte zu einem christlich-muslimischen Austauschformat
und wird schliellich Mitglied des zugehoérigen Tragerkreises. Durch anhal-
tende Tagungsteilnahmen kniipft er viele Kontakte in diesem Bereich, nimmt
verschiedene Vorstandsimter ein und wird schlieRlich selbst zum Referenten
fiir interreligiose und insbesondere islambezogene Themen. Nur am Rande
erfahren wir im Gesprich auch, dass er verheiratet ist.

In der gesamten Erzihlung wird deutlich, wie sehr Manfred von der welt-
anschaulichen Ausgangsposition im Hause seiner Grof3eltern gepragt wurde.
Die stirkste Kraft ist hier eindeutig die »militant agnostische« GroRmutter, we-
gen derer er sich heimlich taufen lisst und auch seine Mutter jahrelang ihre
Sympathien fiir die Kirche verheimlichte. Gleichzeitig berichtet Manfred von
grofer Toleranz gegeniiber anderen Religionen im Grof3elternhaus, und der
Weg des Groflvaters, der Glaube und Kirche aus Manfreds Perspektive ange-
messen zu trennen vermag, zeigt ihm eine Alternative auf. Manfred nimmt
aus dieser Schule mit, sich selbst eingehend mit Religion zu befassen, um »die
Theologie nicht den Theologen [zu] iiberlassen!« — die Beschiftigung mit Religion
und Glaube ist daher auch Aufgabe des individuellen Laien.

14,02.2026, 181919,

233


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Religdse Pluralitaten

Fiir seine Beschiftigung mit Religion nun benennt er verschiedene Pha-
sen, die entweder eher durch intellektuelle oder eher durch gefiihls- und er-
fahrungsbasierte Auseinandersetzungen geprigt sind. Eindriicklich ist fiir
ihn vor allem das Erleben der Massen von Gliubigen in muslimischen Lin-
dern, auflerdem die Erfahrung von Gemeinschaftlichkeit in manchen hiesi-
gen Dialogformaten. Er bringt beide Ebenen gewissermafien in eine teleolo-
gische Abfolge, als er ausfiihrt, dass die Rezeption von theoretischem Wissen
im stillen Kimmerlein die Grundlage fiir das »wirkliche Begreifen« des leben-
digen Islams gewesen sei. Seine Auseinandersetzung mit dem Islam erdffnet
Manfred dariiber hinaus fachliche Expertise und damit eine selbst erarbeite-
te religionsbezogene Autoritit jenseits institutioneller Strukturen, aber auch
darauf aufbauende berufliche Optionen. Der interreligiose Dialog, das zeigt
sich in seiner ganzen Erzdhlung, ist fiir ihn Lebensthema, hinter dem Themen
wie Beruf oder Familie verschwinden. Er habe ihn »existenziell beriihrt«. Das,
was fiir andere moéglicherweise der Glaube im Rahmen der eigenen religio-
sen Tradition ist, ist fiir Manfred der intellektuelle Austausch, die Begegnung,
vor allem aber die gemeinsame Praxis im interreligiésen Zusammenhang. Er
definiert sich weiterhin tiber die Positionen und Kontakte, die er dort kniipft.

In Umkehrung zu Birgit ist Manfred zunehmend mit seiner, der evan-
gelisch-lutherischen Kirche unzufrieden, weil er dort die zunehmende
Unkenntlichkeit liturgischer Besonderheiten wahrnimmt. Er nimmt daher
derzeit beinahe ausschliefllich an katholischen Gottesdiensten teil, iibt aber
gleichzeitig deutliche Kritik an der katholischen Lehre, und greift dafir
wiederum auf islamische Argumente — etwa solche, die sich gegen Heili-
genverehrung wenden — zuriick. Er praktiziert Religion also einerseits im
katholischen Feld, andererseits nimmt er im Rahmen interreligiéser Veran-
staltungen auch an andersreligiésen Praktiken, etwa dem dikr (dem sufischen
Ritual des Gottgedenkens) teil — ausschlaggebend fiir die Entscheidung zur
Teilnahme sind eigene Vorlieben.

Im Anschluss an das interreligiose Engagement, und insbesondere die Be-
fassung mit islamischen Strémungen habe sich, so Manfred, sein Glaube auf
zwei Ebenen verindert: Zum einen habe der Kontakt mit Leuten, die Reli-
gion intensiver leben, auch ihn selbst dazu gebracht, sich seines Glaubens
bewusster zu sein und sich verstirkt mit den eigenen Uberzeugungen aus-
einanderzusetzen. Gerade MuslimInnen sind hier in Bezug auf die intensi-
vere religiose Praxis seine Vorbilder, auch wenn er sie »nicht in den Himmel
heben will«. Zum anderen haben sich auch seine Glaubensinhalte verindert,
sein Glaube sei weniger christozentrisch und mehr theozentrisch geworden

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

(mit Auswirkungen auch auf religiose Praxis). Dennoch fihrt Manfred in sei-
ner Antwort auf die explizite Frage nach Verinderungen im Anschluss an die
zwei genannten Aspekte fort:

»Aber, aber grundsitzlich, nein, nein, ich brauch< keine Mischform [...] aber was
schon 'n Stiick deutlicher wird, also ich bin CGrenzginger geworden//mhm//. Und
DAS hat sicher auch was mit dem interreligiosen Dialog zu tun,//mhm//weil ich,
dh, wobei ich deutlich mich abgrenzen mochte zu jeder Form von Patchwork-
Religion//mhm//DAS NICHT! Ich habe meine klaren religiosen Vorstellun-
gen//mhm//, die auch, und die auch durchaus mit den Grundlagen, dh, der Kirche
iibereinstimmen//mhm//aber, dh, aber ich, aber ich, aber ich iiberschreite gerne
auch Grenzen, und das tu ich auch GERNE, sach ich ganz offen//mhm//! Zum Bei-
spiel in privaten Zusammenhdngen kann ich auch zum Beispiel einen islamischen
Religions- [stottert], in einem islamischen, dh, Ritualgebet teilnehmen, in privaten
Zusammenhdingen, nicht in dffentlichen Zusammenhdingen.«

Auch Manfred richtet sich also gegen Vorwiirfe der unzulissigen Verbindung
oder Vermischung religioser Traditionen, und es finden sich in der Art der
Antwort Ahnlichkeiten zu den bereits thematisierten Ausfithrungen etwa von
Namika, Birgit, Christine und Andrea. Auch hier zeigt sich, wie der Raum des
Sagbaren vorstrukturiert ist, und der Begriff der »Patchwork-Religion« fiir ihn
den negativen Beigeschmack des Beliebigen zu haben scheint. Der semanti-
sche Unterschied zum »Grenzgdnger« besteht wohl nicht zuletzt darin, dass
er diese Beliebigkeit ablehnt und stattdessen — sicherlich auch den Logiken
seiner Generation entsprechend — klar begrenzte Traditionen in Rechnung
stellt. Gleichwohl scheint er nun fiir sich eine besondere Form von Autono-
mie in Anspruch zu nehmen, diese Grenzen eben nicht willkiirlich, sondern
sehr bewusst zu iiberschreiten. In Bezug auf seine religiése Identifikation
gilt also, dass er — im Gegensatz zu anderen — nicht an den Grenzen des
Feldes arbeitet, die Mitgliedschaftsoptionen nicht hinterfragt oder abbaut,
sondern bewusst iiberschreitet. Religion ist fiir ihn ein »Freiheitsprozess«, das
heifit, er hat es in seiner Biografie immer wieder als eine besonders freiheit-
liche, selbstbestimmte und sich gegen Erwartungen verwehrende Entschei-
dung empfunden, sich diesen oder jenen religiésen Traditionen oder Prakti-
ken zuzuordnen. Auch in Bezug auf die Bergersche Deplausibilisierungsthese
stellt Manfred dessen Primisse fiir sich in Frage: Wenn Glaubige ein festes
Glaubensgeriist briuchten, dann trife die These vielleicht zu, fiir ihn aber
sei Religion eben Gegenstand ganz freier Entscheidung und die Berger-These
damit hinfillig.

14,02.2026, 181919,

235


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Religdse Pluralitaten

Insgesamt betont Manfred also, dass sein Glaube fest und richtig sei. Er
setzt allerdings abweichende Schwerpunkte, gerade in der religiésen Praxis,
die er auch theologisch zu rechtfertigen bemitht. Darunter z3hlt eben die
Ansprache von Gott im Gebet statt Jesus, aber auch der fast ausschliefSliche
Besuch katholischer Gottesdienste statt evangelischer, und zuletzt die Teil-
nahme an muslimischen und anderen Gebeten. In seiner identifikatorischen
Verortung oszilliert er letztlich zwischen der Faszination fiir den Islam, der
selbst erkimpften christlichen Zugehorigkeit sowie der Sympathie fiir inter-
religiése und/oder gemeinsame Praxis. Die letztere ist es, die ihm schlieRlich
alternative Artikulationen erlaubt, indem sie ihn von der Entscheidung fir
oder wider eine religiose Tradition befreien kann und ihm erlaubt, die Rele-
vanz der formalen Mitgliedschaft abzuschwichen.

Hamid

Hamid ist ein junger Musiker, den sein Beruf vor einigen Monaten in eine ost-
deutsche Grof3stadt verschlagen hat. Er wurde Ende der 1980er Jahre in einer
marokkanischen Grofdstadt geboren. Seine Eltern und die gesamte weitere
Verwandtschaft sind Muslime, und auch er wird als praktizierender Mus-
lim erzogen. Wihrend sein Vater vom Land kommt, streng praktizierender
Muslim ist und auch weiteren islamischen Verhaltensvorschriften folgt (et-
wa: nicht trinkt, nicht raucht und kein Schweinefleisch isst), ist seine Mutter
groRRstadtisch geprigt, liberaler, und befolgt die Regeln nur, wenn die Tradi-
tion es aus ihrer Sicht unbedingt erfordert (etwa: ein Kopftuch anlegen, wenn
die Familiengriber besucht werden). Hamid interessiert sich schon in seiner
Jugend stark fiir verschiedene, auch populirkulturelle Musikgattungen, und
seine Mutter, so erzihlt er, befiirchtet zu dieser Zeit, dass er in falsche Gesell-
schaft geraten und beginnen kénne, Drogen zu konsumieren. Sie versieht ihn
daher mit viel Lesestoff zum Islam, aber auch zu anderen Religionen, damit
er sich selbst finden kénne. Dariiber hinaus aber erfihrt er von seinen Eltern
mit Blick auf seine Religiositit ebenso wie seine Berufswahl grundsitzliche
Unterstiitzung, auch wenn sie erleichtert sind, als er sich entscheidet, sich
in einem klassischen Instrument an renommierten Instituten ausbilden zu
lassen. In der Folge erhilt er einige Preise und Stipendien und hilt sich an
verschiedenen Konservatorien, spiter Orchestern im europdischen und au-
Bereuropdischen Ausland auf. Dieses Umfeld erlebt er als international, welt-
gewandt und kulturellen Differenzen gegeniiber tolerant bis desinteressiert,
wihrend er jenseits dieser Welt, im Alltag der verschiedenen Linder, hin und

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

wieder Diskriminierung und Rassismus erlebt. Er hatte eine mehrjihrige Be-
ziehung zu einer Kollegin aus einem streng katholischen Elternhaus, derzeit
ist er aber alleinstehend und kinderlos.

Fiir Hamids Religiositit sind zwei Dinge entscheidend: Zum einen die un-
terschiedlichen Haltungen innerhalb seines Elternhauses insbesondere zum
Grad der Liberalitit im Umgang mit religiosen Vorschriften, und auflerdem
die Ermutigung seiner Mutter, sich mit verschiedenen Religionen und reli-
giosen Textquellen zu beschiftigen. Wihrend seine ersten interreligiésen Be-
gegnungen mit Freunden in der Schule erfolgen, sind es die Biicher, die ihm
seine Mutter gibt, die den ersten prigenden Eindruck hinterlassen. Hamid ist
zu diesem Zeitpunkt etwa 18 Jahre alt, er empfindet die religidsen Primirtexte
als eindrucksvoll, fiihlt sich aber auch von ihnen iiberfordert, er erzihlt, dass
er nicht alles verstanden habe, aber diese Biicher in ihrer Vielfalt ihm eine
neue Welt geofinet hitten. Dies gilt einerseits fiir religiose Optionen, ande-
rerseits sind darunter aber auch philosophische Biicher, die ihm erlauben,
religiése Inhalte auch zu hinterfragen und ihm so Optionen ganz anderer
Art aufzeigen. Durch seine vielfiltige Beschiftigung mit Religion und glei-
chermafien durch Phasen seines Lebens zieht sich also die Eréffnung von zu-
nehmenden Optionen, die seinen religionsbezogenen Mdéglichkeitsspielraum
erweitern. Aus dem Elternhaus bringt er gleichzeitig die Grundhaltung mit,
andere Meinungen auch so stehen lassen zu konnen:

»You know, when | say forexample, [...] | believe that before Mohammed came Jesus
Christ and Moshe- Mose- Moses//mhh//and you say, no, after Jesus nobody came, |
say, okay,//mh//leave it be.«

Diese Liberalitit beginnt in seinem Elternhaus, sie wird ihm durch die Bii-
cher erdffnet, sie prigt aber auch sein derzeitiges berufliches und soziales
Umfeld, die internationale Orchesterszene. Seine KollegInnen sind in der Re-
gel international, weltgewandt und religios divers, und ethnische oder reli-
giose Identitit spielt in diesem Kontext eine vergleichsweise geringe Rolle.
Religiése Diskriminierung erlebt Hamid letztlich auf den Strafien der Stidte,
in denen er im europdischen und aufiereuropiischen Ausland lebt, nicht aber,
sobald er sich in den Philharmonien und anderen Orten des Musikgeschehens
befindet.

Ein zweiter wichtiger Aspekt, der Hamids Religiositit erschliefit, ist die
fiir ihn zentrale Unterscheidung zwischen »practicer« und »believer«, die er fiir
sein Feld mit den Begriffen »muslim« (ein sich Gott Ergebender; Angehori-
ger des Islams) und »mumin« (ein Gliubiger; allgemein) zusammenbringt. Er

14,02.2026, 181919,

237


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Religdse Pluralitaten

selbst identifiziert sich als »believer«, nicht aber als praktizierender Muslim.
Er bezeichnet sich selbst als Theisten, der dann die ,muslimische Version® als
die iiberzeugendste — zumindest im Vergleich zum Christentum — ausmacht
— aber vor allem deshalb, weil sie der Idee des Chi, einer Kraft, die durch
ihn hindurchflieRt, am nichsten komme. Dies erinnert an andere Interview-
partnerInnen, wie etwa Birgit, die einriumen, dass ihnen ganz andere reli-
giose Ideen jenseits ihrer Tradition durchaus sehr nahe (oder vielleicht sogar:
am nichsten) stehen, eine Konversion aber nicht (manchmal auch: nur zu
einer inhaltlich oder kulturell weniger divergierenden Tradition) tatsichlich
erwigen. Der Sprung aus einem kulturell vertrauten oder in der Sozialisati-
on intensiv erfahrenen Feld steht fiir diese Befragten nicht zur Debatte, selbst
wenn inhaltliche Griinde aus ihrer Sicht daftirsprichen. Dies verweist noch
einmal auf die Relevanz der Idee einer (religiésen) Identitit als Kohdrenzpro-
jekt im Sinne einer reflektierten zweiten Ordnung; und bringt dies in Verbin-
dung damit, dass mit Sagbarkeitsspielriumen natiirlich auch immer >Denk-
barkeitsspielriume« einhergehen: Hamid »ist« nun einmal Muslim, und das
steht nicht zur Disposition, nur weil er nicht praktiziert und zudem andere
transzendenzbezogene Konzepte auch in der intellektuellen Dimension sinn-
voller finden mag. Gerade im Vergleich mit Manfred ist noch einmal bezeich-
nend, dass er sich beispielsweise selbst auch nicht als Grenzginger bezeich-
net, sondern — wie etwa Birgit — weder die Grenzen religioser Traditionen,
noch seine eigene Zugehorigkeit zu einer spezifischen Tradition iibergeht.
Nur hinsichtlich einzelner Aspekte von Religion - Praxis, Vorstellung einer
transzendenten Kraft — nimmt er sich groflere Freiheiten der individuellen
Verortung heraus.

Hamid sieht sich also als Deist, sein Gottesbild dhnelt aber dem 6&stlicher
Traditionen, einer vagen Kraft, die gleichzeitig, so fithrt er aus, von unse-
ren Sinnen unmoglich erfasst werden konne. Im Kern seien die von ihm re-
zipierten Biicher nur verschiedene Versionen der gleichen Kerninhalte, der
Islam nur die historisch jingste Version, und stelle daher das aktuellste Up-
date dar. Auch wenn er selbst sich als Gliubiger bezeichnet, hin und wieder
praktiziert er doch auch, etwa in Form von Stofdgebeten an Gott in beson-
ders herausfordernden Momenten. Immer, so erzihlt er, sei dann tatsichlich
etwas eingetreten, eine Reaktion, die ihn dankbar machte, aber auch verings-
tigte, weil er sich gleichzeitig fiir einen rationalen Menschen halt. Im Sinne
dieses letzteren Selbstbildes nimmt er fiir sich aber in Anspruch, auch eine
Aufienperspektive einnehmen zu kénnen:

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

»Some prophet is important, the other one is a little more important//yeah//- for
me not. Because when you look at it from- from OUTSIDE of the situation//mhh//,
from the third eye//mhh//- you see that they are ALL MEN- SIMPLE men [...]«.

Hamid praktiziert aber nicht nur hin und wieder im Rahmen muslimischer
Traditionen, sondern schlief3t sich auch andersreligiésen Praktiken an, etwa
im Gebet mit einer befreundeten Mormonin. Er ist in dieser Hinsicht agil und
empfindet die jeweilige Praxis in diesem Moment als emotional erfiillend.
Wie Andrea agiert auch Hamid sowohl auf der intellektuellen Ebene als auch
in der religiosen Praxis unkonventionell, stellt Elemente aus verschiedenen
religiésen Traditionen nebeneinander und gesteht sich die individuelle Auto-
nomie dafiir zu. Unplausibel erscheint dieses Vorgehen fiir beide nur aus der
Perspektive anderer, die auf die eine oder andere Weise Legitimierungen fir
die religios diverse Zusammenstellung einfordern. Gleichzeitig hadert er, wie
Christine, vielmehr damit, dass auch bei ihm gliubige und rationale Uberzeu-
gungen und Wesensziige in seiner Welterfahrung kollidieren, er also wider-
streitende Anforderungen von Sikularititsdiskurs (der wie bei Christine auch
hier die binire Unterscheidung von rational/irrational stark macht) und der
Idee eines >kohdrenten Muslim-Seins« erlebt.

Seine Ausfithrungen legen nahe, dass es letztlich die Verbundenheit mit
anderen Personen ist — mit seiner Familie in Bezug auf muslimische Prakti-
ken, mit Freunden in Bezug auf vielfiltige religiose Praktiken - die die Aus-
wahl der Praktiken steuert. Insgesamt ist Hamid selbst der Mafistab seiner
Religiositit: Was auch immer er denkt oder tut, muss fiir ihn im Einklang
mit seinen Gefithlen stehen — gerade, weil er an ein hoheres Wesen glaubt
und eine »one-to-one-relationship« mit Gott hat, so Hamid, kénne er ihn nicht
beliigen, indem er Dinge sagt oder tut, die ihm selbst nicht voll entsprechen.
Biicher, die er liest, oder Leute, mit denen er praktiziert, wihlt er danach aus,
ob sie zu ihm passen, und ist in diesem Rahmen dann bereit, Standpunkte
auszutauschen und voneinander zu lernen.

Befragt auf Zweifel oder Verinderungen im Glauben wird bei ihm zu-
satzlich zu den offenkundigen Verinderungen zuletzt deutlich, dass ihn die-
ses »Sitzen zwischen den Stithlen«, erneut dhnlich wie Birgit, auch belastet: Da
er nicht praktiziert, kann er sich nicht als richtigen Muslim bezeichnen und
wird von seiner Familie auch nicht als solcher anerkannt. Auch hier sind es in
seiner initialen Auferung die Reaktionen anderer, die ihm in den Sinn kom-
men:

14,02.2026, 181919,

239


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Religdse Pluralitaten

»Like you think time to time when you're- when you're at home... and my uncle
takes me and says, Hamid, | know that you believe all this, but of course he doesn’t
say seriously think again. He is like he wants to say it seriously but he doesn’t. He
CAN'T. Because there’s this transparent, you know, wall that | builded with my
family«.

Auch wenn dieses Zitat im Detail nicht eindeutig zu erschliefen ist, ergibt
sich doch daraus — zusammen mit den fortlaufenden Ausfithrungen — dass
ihn nicht so sehr eigene Unsicherheiten angesichts einer Vielfalt an religiosen
Optionen umtreiben, sondern die Distanz, die durch die Anerkennung die-
ser Vielfalt zu seiner sich mehrheitlich traditionell-muslimisch verortenden
Familie entsteht und auch eine ernsthafte Auseinandersetzung iiber religiése
Fragen unmoglich macht.

Der interreligise Dialog schliefilich hat mit alledem wenig zu tun: Hamid
ist hier auf Anfrage in einem interreligiésen Kunstprojekt aktiv geworden,
dies aber vorrangig, weil es ihm kiinstlerische Befriedigung verschafft und
weiterhin, weil er sich dem Islam sowie der Stadt, in der er lebt, verpflichtet
fihlt. Konsequenzen dieses Engagements fiir seine religiose Identitit werden
nicht sichtbar.

5.4 Zwischenfazit

Zu Beginn des Kapitels haben wir als Konsequenz aus der Verwerfung des
Konzepts »religiose Identitit« als Analyseinstrument mit Hirschauer (2014)
argumentiert, dass stattdessen eine Fokussierung auf Abgrenzungs- und
Identifikationsprozesse erkenntnisreich sein wiirde, um die Wahrnehmung
von religidser Vielfalt in ihren Konsequenzen auch fiir die Religiositit der In-
dividuen zu analysieren. »Religidse Identitit« kann vielmehr als ein weiterer
Diskurs im Rahmen von Religionsdiskursen betrachtet werden. Notwendig
erschien uns aber auch - insbesondere vor dem Hintergrund des Kapitels 4
—, den Einfluss diskursiver Ordnungen auf die individuierten Artikulationen
beziiglich religioser Vielfalt zu beriicksichtigen. Allerdings sind Diskurse
zwar dominant und steuern Sag- und Denkbares, sie determinieren aber
nicht alles: Die lebensgeschichtliche Einmaligkeit des Individuums wie aber
auch die pluralisierte sowie konkurrierende Situation der Diskurse bilden
einen Rahmen, in dem durchaus der Platz und zum Teil auch die Notwendig-
keit erzeugt wird, individuierte Positionierungen in Auseinandersetzung mit

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

unterschiedlichen Diskursen zu erarbeiten.® In wieweit das gelingt, hingt
aber entscheidend von den zugewiesenen gesellschaftlichen (Macht-)Posi-
tionen und den identititspolitischen Strategien bzw. »Identititsphantasienc
(nach Hall 2004) ab, die der oder die Einzelne entwirft.

Die im Anschluss an diese Theoriediskussion systematisch dargelegten
Einzelfille haben nun zeigen kénnen, welche synchrone Bandbreite von Arti-
kulationen und Positionierungen sich mit (5.3.1), gegen (5.3.2) und zwischen
bzw. hybrid zu (5.3.3) den dominanten vorordnenden (religiésen) Identitits-
diskursen in unserem Sample abbildet: Wihrend sich die erste Gruppe im
Rahmen der allgemeinen, auch institutionell vorgeordneten Abgrenzungen
zwischen Christentum und Islam bewegt ohne eine eigene dezidierte Positi-
on einzunehmen, zeigt sich in der zweiten Gruppe speziell unter den Mus-
limInnen eine Gegenpositionierung in Bezug auf den Abwertungs- und Be-
drohungsdiskurs als eine starke Verteidigung und Aufwertung des Islams.
Fir die ChristInnen ist eine solche Gegenbewegung nicht gleichermafen not-
wendig. In der dritten Gruppe zeigen sich Artikulationen, die variierend in-
nerhalb wie auflerhalb der institutionalisierten religidsen Grenzen hybride
Positionierungen einlassen.

Deutlich wurde dabei unter den Zugehorigen der ersten Gruppe, dass zur
Positionierung in dem unserer Untersuchung zugrunde gelegten Feld »inter-
religioser Dialog« sowohl personliche Religiositit als auch die Wahrnehmung
religiéser Pluralitit nicht immer eine entscheidende Rolle spielt. Dass der
Umgang mit religidser Vielfalt von einem recht grofRen Teil unserer Befragten
nicht eigens problematisiert wird, war zunichst eher itberraschend fiir uns,
sind schlieRlich alle unsere Befragten in irgendeiner Weise schon einmal mit
interreligiésem Dialog in Berithrung gekommen und so schien es erwartbar,
dass Grenzarbeiten in Bezug auf Religion bei den meisten Beteiligten stattfin-
den. Bedenkt man dazu aber die Motivlagen fiir solche Teilnahmen, die eben
oftmals gar nicht in einem besonderen religiésen Engagement liegen, son-
dern in einem gesellschaftspolitischen Pflichtgefiithl und manches Mal auch
einfach berufsbiografischen Zufillen (vgl. Kap. 3), ist diese Erwartung zu re-
lativieren. Personliche Religiositit und auch eine explizite Wahrnehmung re-
ligioser Pluralitit spielen insofern zumindest fiir die Bewahrung und Repro-
duktion der diskursiv vorgeordneten und dominierenden Religionsgrenzen
nicht unbedingt eine grofRe Rolle. Die Befragten, die hier einzuordnen waren,

6 Wir beziehen uns hier wie vorne auf poststrukturalistische Denker wie z.B. Stuart Hall
(1999, 2004).

14,02.2026, 181919,

241


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Religdse Pluralitaten

sind Kirchenmitglieder oder fithlen sich durchaus auch einem Moscheever-
band insbesondere aufgrund ihrer Herkunftsnationalitit nahe, identifizieren
sich aber nicht iiber das durchschnittliche Maf3 hinaus mit den zugehdrigen
Institutionen. Die ChristInnen unter ihnen praktizieren ihre Religion kaum,
die MuslimInnen allenfalls gemeinschaftlich, jedenfalls hat Religion insge-
samt wenig Einfluss auf ihre Lebensfithrung. Unsere wenig religiésen Be-
fragten dieser ersten Gruppe aber, die eher mit einem friedenspolitischen
oder allgemein auf Toleranz bezogenen Gegendiskurs, den sie z.B. in den in-
terreligiosen Dialog tragen, reagieren, bearbeiten die allgemein institutionell
vorgeordneten Religionsgrenzen nicht weiter.

Die Bewahrung der diskursiv vorgeordneten religiésen (Identitits-)Dis-
kurse und institutionell fixierten Grenzen wurde aber auch von der zweiten
Gruppe gestiitzt, die sich durchaus als religiés engagiert versteht. Dabei war
es auffillig, dass sich in dieser Gruppe iiberwiegend die jiingere Generation
von MuslimInnen befindet, die im Rahmen ihrer Beschiftigung mit religio-
ser Pluralitit eine SchlieBung und Versicherung der bestehenden Grenzen
vornimmt. Wie schon zuvor, zeigt sich auch hier deutlich, dass vor dem Hin-
tergrund des medial allseits prisenten Bedrohungsdiskurses zum Islam die
Wahrnehmung religioser Pluralitit fiir MuslimInnen nicht die gleichen Be-
dingungen hat wie fiir ChristInnen. Die Wahrnehmung religioser Pluralitit
unter dem Vorzeichen von Abwertung und Bedrohung der zugewiesenen wie
auch identifizierten eigenen religiésen Position eroffnet eben nicht alle Mog-
lichkeiten und Freiheiten, sich dazu zu verhalten. Die jiingere Generation von
gliubigen MuslimInnen ist besonders davon angesprochen, Gegendiskurse
zu entwickeln, um sich in der widerspriichlichen Situation von Abwehr der
diskursiv negativ zugewiesenen Position als MuslimIn und der selbstidentifi-
zierten positiven Position als MuslimIn gesellschaftlich behaupten zu kénnen.
Erst in dem doppelten Agieren von Abwehr und Darlegung des Gegenteils
erscheint Handlungsfreiheit gegeben. Dabei legen sie — wie in Kapitel 4.2.3
gezeigt — durchaus Wert auf eine rational argumentierende Herangehens-
weise, die sich aus unserer Perspektive als eine post-sidkulare Anlehnung an
ein implizit vorgeordnetes sikulares Deutungsmuster liest. Die Suche nach
einer (rationalen) Bestitigung, dass die eigene (religiose) Position eigentlich —
das heif’t auch mehrheitsgesellschaftlich betrachtet - als richtig und legitim
verstanden werden kann, zieht eine vertiefte Identifikation mit und z.T. die
Erhéhung der eigenen Religion nach sich. Eine offene Auseinandersetzung
mit anderen Religionen kommt dabei nicht in den Blick, und wenn, dann
nur, indem sie in den eigenen, das heif3t hier islamisch vorgeordneten Per-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

spektiven gedeutet und bewertet werden. Eine vergleichbare Positionierung
in unserem christlichen Sample, d.h. Abwehr gegen die Fremdzuschreibung
als ChristIn und gleichzeitig Verteidigung des Christlichen als Bewahrung
und Erhéhung, haben wir nicht nur nicht gefunden, sondern erscheint auch
empirisch angesichts der dargelegten dominanten Diskurse wenig plausibel.
Unter der jiingsten Generation der ChristInnen hatte sich vielmehr gezeigt
(vgl. Kap. 4.2.3), dass fiir sie die Freiheit besteht, sich angesichts der Anfech-
tung, die Religion auch allgemein durch den negativen Islamdiskurs sowie
den Sikularisierungsdiskurs erhilt, partikular einfach von Religion zu distan-
zieren, dort, wo sie es fiir nétig halten. Christliche Befragte finden sich in die-
ser Gruppe dennoch vereinzelt insofern sie mit der Wahrnehmung religiéser
Pluralisierung die Beschiftigung mit ihrer >eigenenc« Religion intensivieren.
Wir haben dies als eine Abgrenzung von religiéser Pluralitit interpretiert, da
diese Befragten damit nicht auf eine Auseinandersetzung mit der oder den
anderen Religionen zielten, sondern allein die Vertiefung der eigenen Reli-
gion zum Ziel hatten. Der/die religiés Andere wird dabei ausschliefilich in
den Grenzen und Mustern der eigenen Religion wahrgenommen, insofern
auch auf Distanz gehalten und als Mittel der Verteidigung und Begriindung
des Eigenen genutzt. Hier wurde wie im Unterkapitel zuvor gezeigt, vor al-
lem auf kognitive Auseinandersetzung und theologische Begriindung gesetzt.
Andere Beziige scheinen dort auf, wo die Befragten auch ihre religiose Praxis
durchaus intensivierten oder/und bewusster durchfithrten.

Dieser dargelegte Wandel von Religiositit angesichts religioser Pluralitit
scheint am ehesten die zu Beginn der Untersuchung von uns aufgegriffene
These Peter L. Bergers (1980, 2014), dass religiose Pluralitit die eigene religicse
Uberzeugung entplausibilisiere, zu widerlegen: Religiositit erstarkt hier an-
gesichts religioser Pluralitit. Man konnte darin zudem eher eine Bestitigung
der These der Markttheorie von Stark und Finke (2000) vermuten, nimlich,
dass >Konkurrenz das Geschift belebe« und zur Erzeugung von starken Mar-
ken fiihre, was in der Religion soviel bedeuten kann wie die Entstehung von
fundamentalisierenden, sich stark abgrenzenden religiésen Ausprigungen.
Aber auch hier wird, wie oben bereits, deutlich, dass die Richtung, in die sich
die Reaktion der Einzelnen bewegt, entscheidend von den sie einbettenden
Religionsdiskursen abhingt. Impliziert dieser Diskurs ein Ungleichgewicht
bzw. eine Ungleichwertigkeit von einzelnen Elementen innerhalb dieser Plu-
ralitit, so kann es zu einer Verstirkung und Intensivierung genau dieses Ele-
ments, zu seiner Verteidigung kommen. Das bedeutet aber auch, dass sich in
dieser Bewegung — hier: der Verteidigung des Islams — auch der markttheore-

14,02.2026, 181919,

243


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

Religdse Pluralitaten

tische Ansatz nicht bestitigt. Schliefilich werden von unseren Befragten keine
sstarken Religionsmarken« angestrebt, um sich attraktiver und sichtbarer auf
einem Markt zu machen, sondern um sich einerseits von Fremdzuweisungen
zu befreien und um andererseits einen Gegendiskurs zu etablieren. Jede Ab-
kehr von der eigenen Religion kénnte ansonsten leicht als Zustimmung zum
Ablehnungsdiskurs gewertet werden.

Unter den Befragten dieser Gruppe sind wie dargelegt mitnichten nur
MuslimInnen, sondern auch einige ChristInnen. Erkliren kann dies vielleicht
ihre generationale Zuordnung zu den iltesten Befragten: Hier ist die institu-
tionelle Identifikation beziiglich Religion noch am starksten erhalten und die
Wahrnehmung von Sikularisierung als auch von anderen »starkenc« Religionen
wird dann als Anfechtung des eigenen verstanden. Ein Riickzug von Religion
angesichts religiéser Pluralitit — also als Bestitigung der Bergerschen These —
hat sich in unserem Sample so jedenfalls nicht bestitigt,” wenn auch einzelne
Bewegungen und Handlungsstrategien des Umgangs mit religiéser Pluralitit
in der dritten Gruppe (s.u.) darauf hinweisen.

Insgesamt unterliegen die bis hierhin skizzierten unterschiedlichen Um-
gangsweisen mit religioser Pluralitit (ignorieren, akzeptieren sowie inten-
sivieren und abgrenzen) iiber die Religionsgrenzen hinweg einer dhnlichen
identititspolitischen Strategie: Sie halten an einem starken Begriff von »re-
ligioser Identitit« als kohirenter gegebener Positionierung fest, die es ge-
geniiber der anderen Religion zu fixieren gilt, ohne sich hiermit allerdings
unbedingt kognitiv fiir einen absoluten Wahrheitsbegriff entschieden zu ha-
ben.

Ganz andere Strategien sind in einer dritten Gruppe von Befragten zu
finden. Ihre Grenzarbeit lasst sich als sVerschiebung von Abgrenzung und
Identifikation« beschreiben. Sie ist fiir unsere Untersuchung besonders in-
teressant, da sich hier Artikulationen zwischen den dominanten Diskursen
Bahn brechen. Dabei kdnnen wir unter unseren Befragten zwei grundlegende
identititspolitische Strategien identifizieren — einerseits ein grundlegendes
Offenhalten religioser Identifikationen, andererseits das Festhalten an einem

7 Das liegt sicherlich auch in unserem Sample begriindet, das sich weitgehend in ei-
nem gemeinhin als religiés bezeichneten Feld, dem interreligiosen Dialog, bewegt.
Neuere Gruppen wie die »Sakularen Muslime«waren hier interessant einzubeziehen,
weil sie, explizit auf die Islamdiskurse sowie religiose Pluralitit reagierend, sich star-
ker auf Sakularitit (Humanitit, Menschenrechte, Liberalitit) als auf Islam beziehen
(vgl. saekulare-Muslime.org).

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

konfessionellen Grunddiskurs, vor dessen Hintergrund aber Variationen und
Grenziiberschreitungen vorgenommen werden. Beide Umgangsweisen zeich-
nen sich durch ein starkes Verstindnis von Autarkie in Bezug auf Religion
aus.

Das grundlegende Offenhalten von religiésen Identifikationen und Ab-
grenzungen zeigt sich als situativ und auch zeitlich wechselndes Aneignen
verschiedener religiéser Kompetenzen: religiése Praktiken, religiése Deutun-
gen und religiose (Selbst-)Erfahrungen. Unsere Fallbeispiele (darunter An-
drea, Jessica und Christine) machen sich hierbei frei von bestehenden Diskur-
sen iiber religiose Identitit und Zugehorigkeit und haben fur sich biografisch
ganz eigene Zusammenstellungen von religiosen Praktiken und Deutungen
erarbeitet. Diskurse iiber die Grenzen religiéser Traditionen wie die kohi-
rente Zuweisung einer religiosen Identitit zu einer solchen Tradition iiber-
gehen sie dabei weitgehend, und mit dieser Strategie des Ignorierens lassen
sie auch offen, ob diese Diskurse fiir andere aufler ihnen Giiltigkeit haben
sollten. Sie zielen mit dieser Haltung nicht darauf, anzuecken oder sich ge-
gen einen bestimmten Diskurs zu stellen, vielmehr begegnen sie religiésen
Anspriichen auf Alleinvertretung und Wahrheit seitens dominanter religio-
ser Identititsdiskurse mit einem grundsitzlichen, nicht spezifisch religio-
sen Toleranzgebot sowie mit Entscheidungsfreiheit. Hierin schligt sich vor
allem die gesellschaftsstrukturelle Individualisierung auch religionsbezogen
nieder, die solche Variationen erméglicht. Dabei streben die Befragten des
Weiteren keine besondere Kohirenz an, weder in der Verkniipfung der sehr
unterschiedlichen religiés-spirituellen Zuginge der eigenen religiésen Prak-
tiken untereinander, noch in threm Bezug zu ihrer Arbeit bei den christlichen
Kirchen. Dieses Offenhalten erweist sich fiir sie als Méglichkeitsraum, den
sie nutzen, um spirituelle und religiése Erfahrungen zu machen und Kennt-
nisse zu erlangen, ohne sich einer spezifischen Religion oder Konfession ver-
schrieben zu haben. Identitatsstrategisch eingebettet wird dieses Offenhalten
gelegentlich in die Idee eines lebenslangen Lernens bzw. Bildungsprozesses.
Dabei wird deutlich, dass solche in sich pluralisierten religiosen Praktiken
und Deutungen einer einzelnen Person kaum mehr als kohirente religise
Identitit zu beschreiben ist. Den Fokus hier nur auf die Pluralisierung von
sozialen Sinnbeziigen bei angestrebter Kohirenz zu legen (Keupp 1997), trifft
u.E. das Phinomen nicht. Die artikulierten Positionierungen und Praktiken
deuten vielmehr auf eine eher eklektische und die Sinnbeziige wechselnde
Praxis und Deutung von Religion hin, die die Befragten im Rahmen der re-
ligidsen Angebote ausprobieren. Dabei sind keine vereinheitlichenden, auf

14,02.2026, 181919,

245


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Religdse Pluralitaten

Kohirenz zielenden religiosen Identititsphantasien zu identifizieren, selbst
Zugehorigkeiten scheinen hier eher ephemer.

Eine andere Strategie, die sich in dieser Gruppe zeigt, ist die einer sub-
stantiellen Verschiebung der religiosen Identifikationen und Abgrenzungen
vor dem Hintergrund des Festhaltens an grundlegenden Konfessionsgrenzen:
Das heifdt, wihrend insgesamt religiose Traditionen als — auch notwendig —
differente anerkannt werden, nehmen die Befragten fiir sich selbst in An-
spruch, diese Grenzen gezielt iiberschreiten zu konnen. Hierbei verweisen
die Fallbeispiele (darunter: Birgit, Manfred, Hamid) zum Teil auf ein Gefiihl
der inneren Stimmigkeit oder Authentizitit. Wichtig ist ihnen aber vor al-
lem ihre eigene Kompetenz in Bezug auf Religion, die sie dazu befihigt, zu
entscheiden, welche Abgrenzungen und Identifikationen in welcher Situation
sie wie treffen konnen. Diese Selbstermichtigung in Bezug auf ihre Religion
erdffnet ihnen einen umgrenzten Raum von religioser Pluralitit, innerhalb
dessen sie Grenziiberschreitungen handhaben kénnen, ohne dabei vom rech-
ten Weg abzukommen. Eine solche Haltung ist dabei nicht selbstverstandlich
in einer grundlegenden Toleranz verankert, die jedem erlauben wiirde, solche
Grenziiberschreitungen zu titigen, vielmehr gestehen die Befragten gerade in
der Bekriftigung der Grenzen nur sich selbst oder wenigen zu, diese Gren-
zen gezielt zu iiberschreiten. Dennoch ist auch diese Haltung nur vor dem
Hintergrund der strukturellen Individualisierung der Gesellschaft zu verste-
hen, da erst mit ihr eine Relativierung von Machtanspriichen beziiglich in-
stitutionell verankerter Deutungsanspriiche einhergeht. Eine solche indivi-
duierte religiése Positionierung, mittels der Praktiken und Uberzeugungen
unterschiedlicher Religionen aufgegriffen, gemischt oder abgewechselt wer-
den, ist ebenfalls nicht explizit als Gegendiskurs zu den dominanten religio-
sen Diskursen konzipiert, sich aber doch der hierarchischen Anspriiche der
seigenenc Religion bewusst. Ohne diese zu verlassen, werden eigene Grenzen
ebenfalls situativ und biografisch ausgelotet. Diese Grenziiberschreitungen
werden mitunter auch an religiése »Identititsphantasien« bzw. Identitits-
strategien angebunden, die Kohdrenz zwischen unterschiedlichen Praktiken
durch Gefithle der Authentizitit und Stimmigkeit zumindest subjektiv her-
stellen.

In den beiden letzten Gruppen finden sich Befragte aller Generationen,
wenngleich deutlich ist, dass sich besonders bei den Befragten der iltesten
Generation eine solche Haltung erst als biografische Aufschichtung nach ihrer
formativen Phase ausgeprigt hat. Dass diese biografische Aufschichtung z.B.
bei Manfred moglich ist, hat méglicherweise auch mit seiner durchaus brii-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

chigen Berufsbiografie zu tun, die ihn geradezu dazu befihigt, sich Neuem
zu stellen. Die beiden Gruppen bestehen bis auf Hamid zudem nur aus Chris-
tlnnen. Das ist angesichts der anfangs dargestellten, sehr stark zugewiese-
nen Positionierung der MuslimInnen im negativen Islamdiskurs wenig iber-
raschend. Diese klare Negativzuweisung des Islams erschwert die Erfahrung
religioser Pluralitit als offenem Moglichkeitsraum deutlich, umso mehr als
unser empirisches Feld des interreligiésen Dialogs daraufhin zuspitzt. Auch
hier ist also zu beriicksichtigen, dass jenseits unseres Samples sicherlich noch
weitere Umgangsweisen auch bei MuslimInnen zu finden sind. Genau das
zeigt auch unser Fallbeispiel Hamid, der insofern eine Art Ausnahme unter
den befragten MuslimInnen unserer Untersuchung ist, weil er als internatio-
nal agierender Kiinstler weniger stark regional eingebunden ist.

Bei beiden Auspragungen der Verschiebung von dominanten Religions-
grenzen zeigen sich unterschiedliche Strategien der religiésen Positionierung
(z.B. pragmatisch, vermischend, partiell abgrenzend, eklektisch additiv) bei
entweder grundlegender oder zumindest subjektiver Unabhingigkeit von re-
ligiésen Zugehorigkeiten und Abgrenzungen. An diesem inkohirenten Um-
gang der Fallbeispiele mit der eigenen religiésen Positionierung wird aufler-
dem ein methodologisch von uns als zentral erachteter Punkt deutlich: Das
Bestreben von ForscherInnen und in gewissem Rahmen auch hiufig von Me-
thodologien, Kohirenz herzustellen, wird dem Material nicht immer gerecht.
Dass das Material »Sinn macht«, dass eine Erzdhlung in sich stimmig ist,
darf keine Primisse fiir die Ergebnisprasentation sein. Hamid beispielsweise
— aber auch andere der hier vorgestellten Interviewpartnerlnnen — benennen
Elemente aus verschiedenen religiosen Traditionen als fiir sie relevant und
gilltig, ohne sie argumentativ zusammenzubringen, ohne zu erkliren, wie
diese unterschiedlichen Aspekte fiir sie zusammenpassen und Sinn ergeben.
Warum auch? Hamid versteht sich als Muslim, dann wieder als Deist, dann
ist Gott fiir ihn wie Chi aus dem Shaolin-Kontext, weshalb er am ehesten an
die muslimische anstelle der christlichen Version von Gott glaubt. Dass dies
Sinn ergeben kénnte, dafiir ist Hamid nicht in der Beweispflicht; und dass
man als Forschende versucht, diese Aussagen zusammenzubringen und an-
einander anschlussfihig zu machen, liegt vermutlich vor allem an unseren
Primissen, wie sich Religionen und ihre Dogmen logisch zueinander verhal-
ten, welche sich nahestehen und welche sich ausschliefen. Gerade dort, wo
uns diese Erzihlungen irritieren, gerade an den Stellen, an denen wir mogli-
cherweise keinen Schliissel finden, um den Fall zu erschliefRen, ist aus einer
Perspektive, die nach dem gegenwirtigen Wandel religioser Identitat fragt,

14,02.2026, 181919,

247


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248  Religdse Pluralitaten

folgerichtig nicht unbedingt die Analyse gescheitert, sondern werden neue
Formen tatsachlich sichtbar.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religioser Pluralitat
in Deutschland

6.1 Riickblick: Die qualitative Untersuchung der Wahrnehmung
religioser Pluralitat

Unsere Untersuchung hatte zum Ziel, der Frage nachzugehen, wie religis-
se Pluralitit im sozialen Nahbereich in Deutschland wahrgenommen wird.
Dabei haben wir Wahrnehmung als ein umfassendes Konzept angelegt, das
nicht nur die Rezeption von religiéser Pluralitit und >anderer Religion« in
den Blick nimmt, sondern gleichfalls ihre Bedingungen und Konsequenzen
fokussiert. Die Fragestellung war insbesondere durch die kritische Diskus-
sion unterschiedlicher, teils kontradiktorischer Prognosen seitens religions-
soziologischer Theorien motiviert. Dabei treten wohl am deutlichsten zwei
Theorien hervor: zum einen die Markttheorie von Stark und Finke (2000), die
einen Konjunkturanstieg von insbesondere fundamentalisierender Religion
angesichts zunehmender Konkurrenz prognostiziert, und zum anderen Ber-
gers (2015) These von der Relativierung und Deplausibilisierung von Religion
fiir das Individuum angesichts religioser Pluralitit. Dies fithre nach seinen
neueren Ansichten nicht zwangslaufig zur Sikularisierung, sondern rufe eher
die Haltung einer entschiedenen Vergewisserung der eigenen Religion hervor
— womit Berger ebenfalls Phinomene religiéser Fundamentalisierung meint
(ebd.: soff).

Gleichzeitig konstatieren quantitative Untersuchungen religioser Plurali-
tit auf der gesellschaftlichen Makroebene (vgl. Pollack/Tucchi/Ziebertz 2012)
einerseits eine Homologie zwischen dem Anstieg religios pluraler Lebens-
welten in Metropolen und Anstieg der Pluralisierung religioser Lebenswelten
in mikrosozialem Kontext. Andererseits prisentiert Traunmilller (2014) eine
quantitative international vergleichende Studie zu den Folgen religiser Plu-
ralitit im sozialen Nahbereich, in der er zu dem Ergebnis kommt, dass in

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Religdse Pluralitaten

Deutschland insbesondere im Lebensbereich der sozialen Nihe und Freiwil-
ligkeit sozialer Beziehungen (also jenseits von Beruf und Nachbarschaften)
die religiose Homogenitit besonders stark sei. Das heifit, dass dort, wo reli-
giose Pluralitit gewahlt werden kann, sich eher gerade keine Mischung voll-
ziehe bzw. man sich an religiéser SchliefSung orientiere (ebd.: 24). Zudem zei-
ge der Gesellschaftsvergleich, dass »religioser Pluralismus [..] zur Abnahme
tatsichlich gelebter Religiositit und ihrer Bedeutung fiir die Menschen« fithre
(ebd.: 49). Damit interpretiert Traunmilller seine Ergebnisse in dem Theorie-
geriist von Sikularisierungstheoretikern wie z.B. Olson und Pollack (2008)
oder auch den fritheren Thesen Bergers (1980), schrinkrt allerdings diese Er-
gebnisse im Gesellschaftsvergleich dahingehend ein, dass der Umgang mit
religidser Pluralitit stark vom gesellschaftlichen Kontext abhinge (ebd.: 62).
Dabei wire dann u.E. — zum Beispiel mit Blick auf Bourdieu (2000), der sich
dem Problem der gesellschaftlichen Dynamiken von Religion vor dem Hin-
tergrund einer grundlegenden gesellschaftlich pluralen Situation der Kon-
kurrenz von Deutungsmacht gestellt hat — die Frage anzuschlieflen, welche
gesellschaftlichen Umstinde oder Krifte die Plausibilitit von Religion und
die Wahrnehmung von religiéser Pluralitit dann noch aufrechterhalten, un-
terstiitzen oder verhindern und welche Rolle die Lailnnen dabei einnehmen.
Wie die quantitativen Studien zudem gezeigt haben, ist es aufschlussreich,
auch auf die Wahrnehmung einzelner religioser Traditionen zu schauen; und
hier wiederum wird der gesellschaftliche Kontext fiir die Bewertung einzel-
ner Religionen bedeutend: Sozialstrukturelle Merkmale ebenso wie die relati-
ve Deprivationsthese und die Kontakthypothese sind entscheidende Faktoren
etwa fiir den Grad der Ablehnung des Islams (vgl. Pollack/Miiller 2013, Yendell
2014).

Wir haben uns nun mit einer qualitativen Studie auf die mikro-soziale
Ebene der Wahrnehmung anderer Religion fokussiert und mit biografischen
Interviews Narrationen und Selbstpositionierungen angesichts dieser Wahr-
nehmungen untersucht. Das Sample wurde so zusammengestellt, dass si-
chergestellt war, dass sowohl Religion als auch >andere Religionenc einen Teil
des Interesses der Personen ausmachen. Dazu haben wir auf die Dialogos-
Studie (Klinkhammer et al. 2011) aufgesetzt und insbesondere Personen be-
fragt, die in irgendeiner Weise schon einmal im interreligiésen Dialog, in
dem die konkrete Begegnung von verschiedenreligiosen Menschen Motiv und
Ziel der Betreffenden ist, aktiv waren oder immer noch sind. Es hat sich al-
lerdings in unserer Untersuchung gezeigt, dass auch fiir Menschen, die sich
in einem solchen Feld bewegen, religiose Pluralitit kaum als Korrelat dieser

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

face-to-face Erfahrung wahrgenommen wird, sondern sich solche Erfahrun-
gen nachhaltig auch aus mediatisierten Diskursen speist.

In unserer Untersuchung gestartet sind wir zudem mit einem breit an-
gelegten Konzept »religioser Identitit« und der Frage, wie sich religiése Plu-
ralitit auf diese auswirkt. Im Laufe der Untersuchung und der Auswertung
des Interviewmaterials erwies sich die Idee einer »religiosen Identitit« aller-
dings mehr und mehr als eine Kategorie zweiter Ordnung, die von unserer
Untersuchungsgruppe selbst diskursiv genutzt wird und fir unsere Arbeit
wenig analytische Kraft entfaltete. Als fruchtbarer erwies sich vielmehr eine
konstitutionstheoretische Perspektive, die nach Identifikations- und Abgren-
zungsprozessen in Bezug auf Religion - die eigene und die andere — fragt
(unter Bezug u.a. auf Reckwitz 2008 und Hirschauer 2014).

Unser methodischer Rahmen war an die Grounded-Theory-Methodologie
angelehnt, um zu einem hinreichend komplexen Konzept der Wahrnehmung
von religiéser Pluralitit fir Individuen zu gelangen. Dabei sind wir gemif3
der Methodik im Sampling kontrastiv vorgegangen: eingangs nach vorab ge-
wihlten Kriterien (Alter, Geschlecht, Herkunftsregion, Religionszugehorig-
keit), die sowohl in den oben genannten quantitativen Studien als auch bereits
in der Dialogos-Studie als ausschlaggebend fiir Unterschiede in der Art und
Weise der Rezeption dieser Dialoge schienen, und im Rahmen des Fallver-
gleichs dann zunehmend im Sinne eines theoretischen Samplings.

Bei der schrittweisen, teils kodierenden, teils rekonstruktiven Tiefenana-
lyse der Interviews erwies sich, dass die Wahrnehmung von religiéser Plura-
lit4t stark von gesellschaftlich dominanten Diskursen beeinflusst ist, die das
Sag- und Denkbare umreiflen. Solche fiir unsere Untersuchungsgruppe be-
deutenden Diskurse galt es somit aus den Interviews herauszuarbeiten (vgl.
dazu methodisch Kap. 2.2). Diese Vorgehensweise konnte keine vollstindi-
ge Diskursanalyse ersetzen, aber doch einen Uberblick iiber die biografisch
relevanten (Religions-)Diskurse geben (siehe Kap. 4.1). Es wurde dabei auch
deutlich, dass zwar Religionsdiskurse sowie andere gesellschaftliche Diskurse
eng mit den biografischen religionsbezogenen Positionen und Positionierun-
gen der Befragten verkniipft sind, aber diese eben nicht einfach ineinander
aufgehen. Zum einen konnten wir zeigen, dass die herausgearbeiteten Religi-
onsdiskurse generationalen Konjunkturen unterliegen und damit auch unter-
schiedliche biografische Prigungen zu Religion und religiéser Pluralitit gene-
rieren, auch wenn solche Prigungen nicht einfach vor dem fortschreitenden
Lebensverlauf Halt machen und sich auch weitere (Diskurs)Einfliisse biogra-
fisch aufschichten, versanden und gegebenenfalls reaktualisieren (vgl. Kap.

14,02.2026, 181919,

251


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Religdse Pluralitaten

4.2). Zum anderen iitbernehmen Individuen nicht zwangsliufig einfach gesell-
schaftlich dominante Diskurse als ihre biografische Positionierung, sondern
sie investieren in sie, wehren sich dagegen oder nehmen unterschiedliche,
zum Teil kontradiktorische Positionen strategisch-situativ auf. Insofern ha-
ben wir die diachrone Perspektive auf die in den Biografien bedeutsamen ge-
sellschaftlichen (Religions-)Diskurse und ihre generationale Unterscheidung
beziiglich der Wahrnehmung von Religion und religiéser Pluralitit anschlie-
8end erganzt durch die fallvergleichende Perspektive auf die in den Biogra-
fien gegenwirtig artikulierten Positionierungen beziiglich Religion und reli-
gioser Pluralitit (vgl. Kap. 5). Insbesondere in diesem letzten Schritt traten in
den individuellen Positionierungen zu gesellschaftlichen Diskursen, etwa um
die Idee einer »religiosen Identitit«, schlieRlich Abgrenzungsdiskurse zuta-
ge, die mit Blick auf unsere Gesamtfragestellung noch einmal deutlich werden
liefSen, dass Briichen und Grenzen in den Narrationen und Selbstdarstellun-
gen genauso viel Aufmerksamkeit zu widmen ist wie der Suche nach identi-
tiren Schlieffungsprozessen. Wihrend mit den Identitatskonzepten letztlich
immer Schlieffungsprozesse im Sinne der Kohirenzbildung zur Darstellung
kommen, ist in unserer Perspektive nun beides hervorgetreten: die Identitits-
politiken bzw. Identititsbilder zweiter Ordnung, die auf Einheit und Schlie-
Bung zielen, ebenso wie auch die Briiche und Grenzen, die in Kritik daran
oder zumindest jenseits davon artikuliert wurden.

In diesem Fazit wird nun abschlieflend zunichst einmal eine Modellie-
rung des Phinomens der Wahrnehmung religioser Pluralitit, seiner Bedin-
gungen und Konsequenzen erfolgen (vgl. zu den methodischen Grundlagen
einer solchen Modellierung Kap. 2.2), dann ein Blick auf die Bedeutung un-
serer Ergebnisse im Lichte der Makrotheorien zu religiésem Pluralismus ge-
worfen. Wir enden schlieflich mit einer Schlussbetrachtung zu unserer Un-
tersuchung und ihren forschungspraktischen Anschliissen.

6.2 Ein gegenstandsbegriindetes Modell der Wahrnehmung
religioser Pluralitat

In unserer Untersuchung sind wir somit auf die Bedeutung der gesell-
schaftspolitischen Ereignisse, der gesellschaftlichen Diskurse sowie der
biografischen Bedingungen (z.B. Sozialisation, Generation, Geschlecht, be-
rufliche Laufbahn) in den Interviews aufmerksam geworden und haben diese
Hinsichten insofern bei der Auswertung als eigene Kategorien berticksichtigt

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

(in diachroner und synchron-vergleichender Perspektive, als auch diskurs-,
biografie- sowie konstutionstheoretisch). Unsere Hinzunahme des inter-
religiésen Dialogs als eine kollektive Strategie des Umgangs mit religioser
Pluralitit ist zudem unserem spezifischen Sample geschuldet. Dabei konnten
wir die genannten Kategorien durch unsere mehrschichtigen vertiefenden
Auswertungen zu Achsenkategorien verdichten und dies hat schlieRlich
zur Erarbeitung eines kulturwissenschaftlichen gegenstandsbegriindeten
Modells fiir das zu spezifizierende Phinomen »Wahrnehmung religioser
Pluralitit« gefithrt. Im Folgenden stellen wir zunichst die einzelnen Ele-
mente dieses Modells vor, die zugleich einen Uberblick iiber die wichtigsten
Ergebnisse der einzelnen Kapitel des Buches verschaffen.

Bedingungen durch gesellschaftliche Diskurse

Gesellschaftliche Diskurse haben wir — mit Foucault (z.B. 1983) wie auch im
Anschluss an die wissenssoziologische Diskursforschung (Keller 2012) - als
kommunikative Deutungen der Wirklichkeit verstanden, die als thematische
Biindel verdichtet werden und so gesellschaftliche Ordnung symbolisch stiit-
zen und verhandeln. Diskurse sind nicht denkbar ohne tatsichliche Ereignis-
se, auf die sie sich beziehen, und die bereits bestehende Diskurse reaktualisie-
ren oder verschieben; oder neue Diskurse hervorrufen, um deren Deutungs-
hoheit dann gestritten wird. Das Verhaltnis zwischen Ereignis und Diskurs
darf dabei nicht als einfaches Abbildungsverhiltnis missverstanden werden.
Im Gegenteil entfalten Diskurse auch eine Art Eigenleben, indem sie aufruf-
bar und zuschreibbar sind und so >Ereignisse« oder >Anlisse« schaffen. Ent-
scheidend ist also, welche Wirklichkeiten bzw. Ereignisse mit welchen Dis-
kursen verkniipft bzw. gedeutet werden und welche Diskurse sich dabei als
die dominanten gesellschaftlich durchsetzen.

Welche zentrale Bedeutung solche gesellschaftlichen Diskurse fiir unsere
Befragten haben, wurde an den teils expliziten, teils impliziten Referenzen
in den biografischen Erzihlungen unserer Interviewpartnerlnnen deutlich,
denen wir fiir einen Uberblick der bedeutsamen >Religionsdiskurse« nach-
gegangen sind. Erstes Ergebnis unserer Analysen war, dass gesellschaftliche
Diskurse, die religiése Pluralitit thematisieren, erst in den jingsten Deka-
den, insbesondere nach 9/11, besonders bedeutsam werden. Zwar verweisen
manche der ilteren InterviewpartnerInnen auf die Offnung der katholischen
Kirche im Zweiten Vatikanischen Konzil 1965, in der andere Religionen als
ebenfalls heilsspendend anerkannt werden, und auch ist fiir einige dieser Per-

14,02.2026, 181919,

253


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Religdse Pluralitaten

sonen die z.T. migrationsbedingte Zunahme bikonfessioneller Familienkon-
stellationen im Deutschland der Nachkriegszeit relevant; allerdings werden
diese Entwicklungen erst mit der dkumenischen Bewegung in den 1980er Jah-
ren als Offnung hin zu einer innerreligidsen Pluralitit der christlichen Kirche
thematisiert. Auch das Judentum kommt fiir unsere Befragten hinsichtlich ih-
rer Wahrnehmung religioser Pluralitit zeitweise in der Nachkriegszeit sowie
den 1960er und 70er Jahren in den - allerdings in der Regel sehr distanzier-
ten — Blick. Fiir die 1980er und 9oer Jahren dagegen wird auf die Leitkultur-
debatte sowie abwertende Diskurse zum Islam als >riickstindige Kultur< Be-
zug genommen, die sich vor allem angesichts steigender Gefliichteten- und
Migrationszahlen in dieser Zeit verbreiteten. In Teilen der Gesellschaft wur-
den im Kielwasser dessen allerdings auch entsprechende Gegendiskurse wie
der des >Multikulturalismus« aktiviert." An Religion jenseits kulturalistischer
Zuschreibungen wurde in dieser Zeit noch kaum o6ffentlich diskursiv ange-
kniipft, auch wenn in den 1990er Jahren nach dem Irakkrieg erste christlich-
islamische Initiativen entstanden, die Religion als Medium nutzten, um eine
friedliche Begegnung und einen Austausch zu schaffen.

An dieser Diskursentwicklung zeigt sich auch, dass unsere Befragten im
Grunde keine Wahrnehmung einer Gesamtlage religioser Vielfalt entwickelt
haben, sondern sie ihre Erfahrungen religiéser Pluralitit de facto in einzelne
religiése Traditionen und Teilstromungen sezieren. Es wird aufierdem deut-
lich, wie stark die Wahrnehmung religiéser Pluralitit durch gesellschaftli-
che Diskurse vorgeordnet ist. Auffillig in diesem Zusammenhang ist auch,
dass verbreitete Verstindnisse einer religiosen Pluralitit, die insbesondere
auch spirituelle, esoterische und heilungsbezogene Angebote einbeziehen,
nur ganz vereinzelt fiir unsere Befragten relevant sind. Diese Bereiche alter-
nativer Weltanschauungen und Spiritualitit jenseits der >breitenc religiésen
Traditionen scheinen nur sehr am Rande in den Erzihlungen unserer Be-
fragten auf, wenn beispielsweise auf Begegnungen mit der Anthroposophie,
dem Zen, dem Existenzialismus oder Channeling hingewiesen wird. Dies
mag selbstverstindlich auch auf Spezifika unseres Samples hinweisen, das

1 Dieser Gegendiskurs des >Multikulti< ist sehr stark in Verruf geraten angesichts 9/11.
So ist es nicht verwunderlich, dass nirgends in den von uns erhobenen Interviews die-
ser explizit erwdahnt wird, obwohl es sehr wahrscheinlich ist, dass im Rahmen des frie-
denspolitischen Engagements der 8oer Jahre fiir einige unserer Befragten genau diese
diskursive Referenz entscheidend war.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

mit sich bringt, dass sich Interessierte am interreligiésen Dialog grundsitz-
lich eher fiir solche religiosen Diskurse interessieren, die gesellschaftspoli-
tisch relevant erscheinen bzw. in den 6ffentlichen Religionsdiskursen thema-
tisiert werden. Dennoch ist es bemerkenswert, dass gerade diejenigen, die
sich haufig als GrenzgingerInnen an den Rindern einer traditionellen Ge-
meinde bewegen und offen fiir religise Vielfalt sind, Angebote alternativer
Religiositit kaum in Erwigung ziehen. Wie sich auflerdem gezeigt hat, sind
unsere Befragten weniger religios als das Interesse an einem Format interre-
ligiésen Austausches vermuten lisst. Vielmehr ist der konkrete gesellschaftli-
che Bezug der 6ffentlichen Diskurse zum Islam sowie die darin vorgenomme-
nen Zuweisungen von gesellschaftlichen Positionen an die christlichen und
muslimischen Befragten entscheidend. Der interreligiése Dialog ist mithin
auch als Strategie zu verstehen, einen Gegendiskurs zu diesen Positionszu-
weisungen zu etablieren (dazu eingehender s.u.).

Damit gelangen wir zu einem weiteren zentralen Ergebnis, dass die Be-
schiftigung mit den fiir unsere Befragten bedeutsamen Diskursen hervorge-
bracht hat: Entscheidend beeinflusst wird die Haltung zu religiéser Vielfalt
und den religids >Anderen< durch medial vermittelte Diskurse, insbesonde-
re iiber »den Islam«. Spitestens mit den Terroranschligen von 9/11 wird der
Islam in 6ffentlichen Diskursen (vgl. auch Kap. 4.1.6) zum Marker von Bedro-
hung, und Religion bekommt damit eine neue, alltagsrelevante, wenn auch
hochst ambivalente Bedeutung. Dass dieser Religionsdiskurs so dominant in
Erscheinung treten konnte, ist nur moglich, weil zum einen der Diskurs iiber
den Islam bereits seit Jahren als negativer schwelte und durch die Bericht-
erstattung tber internationale Konflikte sowie die Diskussionen iiber pha-
senweise steigende Zahlen von MigrantInnen in Deutschland immer wieder
angeheizt wurde (vgl. Kap. 4.1.5). Selbstverstindlich ist diese zunehmende
Berichterstattung auch gesellschaftlichen Verinderungen und speziellen po-
litischen Ereignissen geschuldet. Eine solche gesellschaftliche Resonanz und
Alltagsrelevanz fiir einzelne entfalten solche Ereignisse und gesellschaftli-
chen Veranderungen aber erst durch die zunehmende Mediatisierung der
Gesellschaft (vgl. Krotz 2007). Die Mediatisierung ist so tiefgreifend, dass sie
dariiber hinaus den in unserer Untersuchung angesetzten Radius des »so-
zialen Nahbereichs« neu definiert: Wihrend darunter bislang die personlich
und regional angebundenen face-to-face Kontakte verstanden wurden (Fa-
milie, FreundInnen, Nachbarschaften u.i.), verindert sich dieser iiber die
Mediatisierung einschneidend. Zwar konnte sich der soziale Nahbereich als
an der Reichweite der eigenen Person gebunden schon immer (gedanklich)

14,02.2026, 181919,

255


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Religdse Pluralitaten

ausdehnen: historisch beispielsweise durch erweiterten Bezug auf die Fa-
miliengeschichte oder auch regional durch die kognitive Beschiftigung mit
sentfernten Welten, so dass auch bei unseren Befragten beispielsweise die
Versohnung mit dem Judentum als Geschichte der Eltern oder GrofReltern
in die biografische Erzihlung Eingang gefunden hat. Die neue mediatisierte
Durchdringung der Alltagswelt allerdings lisst eine territorial-geografische
Eingrenzung des sozialen Nahbereichs nun gar nicht mehr als sinnvoll er-
scheinen. Es zeigte sich auch insbesondere in der unten detaillierter darzu-
stellenden Perspektive der subjektiven Haltungen und Konsequenzen aus den
Wahrnehmungen religioser Pluralitit, dass solche mediatisierten Diskurse,
die in aller Regel mehrfach tiglich in die sWohnzimmer< der Privathaushalte
bzw. auf die Smartphones jedes Individuums vermittelt werden, stirker die
Haltungen zu religios Anderen vorordnen als dies gelegentliche face-to-face
Begegnungen zum Beispiel in interreligiosen Dialogen vermdgen.

Dabei haben eben nicht ausschliefilich die mediatisierten Diskurse da-
zu gefithrt, dass die religise Vielfalt in Deutschland auch von den Befrag-
ten so wahrgenommen wird. Besonders in Ballungsgebieten und gréferen
Stadten gehéren solche Erzihlungen tiber die Pluralitit der Nachbarschaft
und des weiteren sozialen Nahbereichs wie Freundschaften, Arbeitskollegln-
nen u.d. zur Selbstverstindlichkeit. Allerdings zeigte sich in unserer Studie
auch, dass damit weder das Wissen iiber noch der Wunsch nach einer Ausein-
andersetzung mit den anderen steigt. So nehmen zwar neben den medialen
Wahrnehmungen auch die direkten Kontakte mit Menschen anderer Religion
zu, relevanter fiir die Wahrnehmung religioser Vielfalt werden diese dennoch
nicht (eingehender hierzu s.u.).

Abschliefiend soll noch ein zentraler Aspekt fiir die Wahrnehmung reli-
gioser Pluralitit hervorgehoben werden, der in den tiefenhermeneutischen
Auswertungen der Interviews deutlich wurde. Allen Darstellungen unterlag
eine gemeinsame latente Deutungsstruktur, die religiése Pluralitit erst sag-
und verhandelbar zu machen schien: so, wenn auf eine grundlegende Tole-
ranz gegeniiber religios Anderen referiert wurde oder auch wenn um rationa-
le und personliche Argumente fiir oder gegen eine bestimmte religiése Pra-
xis oder Uberzeugung in den Erzihlungen gerungen wurde. Solche Beziige
wurden hiufig nicht explizit, sondern nur implizit oder latent deutlich und
gehoren u.E. in die epistemischen Muster von Sikularisierung und Indivi-
dualisierung. Beide Deutungsmuster umfassen grundlegende generative Re-
geln der Wissensproduktion in unserer Gesellschaft und rahmen unter den
muslimischen wie christlichen Befragten Sag- und Denkbares in Bezug auf

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

religiose Pluralitit latent ein. Beide Muster miissen insofern als zentraler ge-
meinsamer Boden fiir die Verstindigung tiber religiése Pluralitit verstanden
werden.

Intervenierende Bedingungen: Sozialisation, Generation,
Religionszugehorigkeit, Geschlecht und Beruf

Zu Beginn unserer Untersuchung haben wir uns auch auf die Suche nach in-
tervenierenden Bedingungen fiir die Wahrnehmung religiéser Pluralitit ge-
macht. Das heif3t, wir haben danach gefragt, welche persénlichen und so-
zialen Bedingungen der Befragten die Wahrnehmung religiéser Pluralitit in
Deutschland begiinstigen oder behindern bzw. prigen. Dabei sind wir der
Frage nach den personlichen Bedingungen vor allem iiber die Narrationen
aus der eigenen Sozialisation nachgegangen. Zudem haben wir bereits beim
Sampling Unterschiede beziiglich Geschlecht, Religionszugehdérigkeit, Alter
und Herkunftsregion in der Erwartung berticksichtigt, hieriiber gegebenen-
falls Aspekte intervenierender Bedingungen einzufangen.

Aus der Dialogos-Studie (Klinkhammer et al. 2011) wissen wir, dass sich
TeilnehmerInnen am interreligidsen Dialog als wesentlich religiéser einschit-
zen als dies die bundesdeutsche Gesamtbevolkerung tut (ebd.: 132). Zu ver-
muten war also, dass auch die Sozialisation dieser Gruppe von Personen als
besonders religiés zu bezeichnen ist. Das hat sich ganz grundsitzlich nicht
bestitigt. Insbesondere bei den Befragten mit christlichem Hintergrund ist
dies nicht der Fall, aber auch bei den MuslimInnen nur zu einem geringen
Teil. Die religiose Sozialisation, im engeren Sinne verstanden als Erziehung
zur religidsen Tradition — so wie sie von den Befragten erzihlt wurde —, gab
zumindest keinen konkreten Hinweis darauf, dass hier spezifische Bedingun-
gen fiir die Wahrnehmung religiser Pluralitit oder anderer religiéser Tradi-
tionen vorlagen. Allerdings fiel auf, dass gerade in der Gruppe der christli-
chen Befragten, und insbesondere der iltesten unter ihnen (Jahrginge 1935-
1960), die Betreffenden hiufig in damals kirchlich noch nicht akzeptierten
bi-konfessionellen Elternhiusern bzw. mit einem zwangskonvertierten El-
ternteil aufwuchsen. In den Erzihlungen wurde entweder der pragmatische
Umgang damit oder auch die Auseinandersetzungen dariiber eigens themati-
siert. Es liegt somit die Vermutung nahe, dass sich solche innerfamiliiren Er-
fahrungen von religioser Pluralitit begiinstigend auf die spitere allgemeinere
Wahrnehmung religioser Pluralitit auswirken. Allerdings lassen sich konkre-
tere Riickschliisse daraus noch nicht ziehen. Dariiber hinaus stechen keine

14,02.2026, 181919,

257


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Religdse Pluralitaten

weiteren familidren Erfahrungen unter den Befragten hervor, die auf einen
Zusammenhang mit ihrem spateren Interesse fiir religiés Andere und religio-
se Pluralitit hinweisen wiirden. Einige der christlichen Befragten berichten
allerdings von Reisen ins auflereuropdische Ausland. Bei diesen Reisen ha-
ben sie eine andere Religion als die eigene wahrgenommen und diese zudem
deutlich als eine, die die Alltagspraxis und die Lebensfithrung der Menschen
mehr bestimmt als dies fiir Religion in Deutschland in der Regel gilt.

Daneben sind wir auch der Frage nachgegangen, inwiefern aus dem Zu-
sammenspiel von Biografie, historischen Ereignissen und gesellschaftlichen
Diskursen spezifische altersbedingte Unterschiede, das heifit hier generatio-
nale Typiken der Wahrnehmung religigser Pluralitit hervorgegangen sind.”
In dieser Perspektive zeigten sich weiterhin Kategorien von Religionszuge-
horigkeit und auch Geschlecht — und in der Folge davon Beruf - als damit
verschrinkt bedeutsam. Zunichst haben wir mit dieser Untersuchungsper-
spektive drei generational unterscheidbare dominante Diskursstringe identi-
fizieren konnen, die den grundlegenden biografischen Deutungsrahmen der
jeweiligen Befragten in Bezug auf Religion geprigt haben. Wahrend dies bei
der iltesten Generation der Befragten (Jahrginge 1940-1960) bedeutet, dass
sie Religion recht selbstverstindlich als eine von einer Institution verkérper-
te moralische Instanz wahrnehmen, ist die mittlere Generation (Jahrginge
1960-1980) durch die Folgen der 68er-Bewegung geprigt — ohne dieser unbe-
dingt angehort zu haben — und hat Religion vor diesem Hintergrund politi-
schen, gesellschaftlichen, sozialethischen oder auch friedensstiftenden Per-
spektiven untergeordnet und semantisch stark sikularisiert. In der jiingsten
Generation ist es der dominante mediatisierte Diskurs iiber den Islam als
Bedrohung, der die Haltung unserer Befragten zu Religion beeinflusst. Al-
lerdings ergibt sich aus diesen grundlegenden diskursiven Prigungen keine
monokausale generationale Handlungs- oder Deutungsoption, die die ent-
sprechenden Biografien durchziehen wiirde. Vielmehr schichten sich in den
Biografien die verschiedenen Diskursstringe auf. Dariiber hinaus wird die
Verarbeitung der Diskursstringe durch diverse Faktoren gekreuzt, so dass
sich daraus ein komplexes und kaum mehr zu vereinheitlichendes Gebilde
von generationaler Prigung der Wahrnehmung von Religion und religiéser
Pluralitit ergibt.

2 Eine intensive Auseinandersetzung mit der Frage der Generation in kulturwissen-
schaftlicher Perspektive haben wir in Kap. 4.2 vorgenommen.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

Zwei solcher Durchkreuzungen erschienen in unserem Sample fiir die
Wahrnehmung religiéser Vielfalt besonders bedeutsam, beide erzeugt durch
die Zuweisung ungleicher Positionen im Diskurs: die Religionszugehorigkeit
und die Kategorie Geschlecht. Erstens spaltete der Diskurs >Islam als Bedro-
hung« Subjektpositionen in christliche und islamische Religionszugehdrigkeit
und damit in vertrauenswiirdige und in nicht-vertrauenswiirdige Positionen
auf. So zeigt sich in den Interviews, dass die christlichen Befragten trotz die-
ses Diskurses nahezu jede mogliche Position gegeniiber religioser Pluralitit
einnehmen konnen, weil sie die Festlegung in diesem Diskurs nur indirekt be-
trifft. Fiir die muslimischen Befragten bedeutet dieser Diskurs hingegen eine
duflerst starke und negativ besetzte Positionszuweisung, derer sie sich kaum
entziehen koénnen und innerhalb derer Selbstermichtigung und agency nur
unter grofier Anstrengung fiir sie zu erlangen ist. So versuchen die jiingeren
muslimischen Befragten, die besonders stark durch diesen Diskurs geprigt
sind, der negativen Zuschreibung mittels positiver Argumente fir den Islam
zu begegnen und iiber interreligiéses Engagement und weitere Aktivititen
darzulegen, dass sie nicht nur vertrauenswiirdige, sondern auch moderne
selbstbestimmte und verantwortungsbewusste BiirgerInnen sind. Religiose
Pluralitit wird vor dem Hintergrund dieses >Bedrohungsdiskurses«< aufgelost
in unvereinbare, geradezu kontradiktorische gesellschaftliche Positionen in-
nerhalb einer Generation.

Zweitens wurden die generationalen Diskurse zu Religion durch die un-
gleiche Positionszuweisung in der Kategorie Geschlecht durchkreuzt, die in
Zeiten ihrer gesellschaftlichen Infragestellung virulent und entsprechend be-
sonders in der mittleren Generation einflussreich war. So treten die muslimi-
schen und christlichen Frauen in den 1980er und 9oer Jahren in ein deutlich
anderes Verhiltnis zu Religion als die christlichen und muslimischen Mianner
dieser mittleren Generation. In dieser Zeit des feministischen Aufbruchs in
Deutschland nutzten die befragten Frauen Religion als ein Artikulationsme-
dium ihrer emanzipativen Hoffnung, so dass ihnen zeitweise die katholische
Theologie ebenso wie die vertiefte Beschiftigung mit dem Islam dazu dien-
ten, sich aus patriarchalen, auch religiés begriindeten Zwingen zu befreien.
Religiése Pluralitit wird insofern relevant, als dass die Frauen in diesem Zuge
auch andere Religionen und die Situationen der Frauen darin wahrnahmen
und sich z.T. miteinander solidarisiert haben. Fiir die muslimischen und die
christlichen Minner hingegen war in den 1980er und 9oer Jahren Religion
nicht oder nur im traditionalen-kulturellen Sinne relevant. Erst mit den Er-
eignissen von 9/11 und dem anschlieflenden Bedrohungsdiskurs reaktualisie-

14,02.2026, 181919,

259


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Religdse Pluralitaten

ren sie Religion als (z.T. nur kognitiv, z.T. auch praxis-)relevant auch fir ihre
Lebensfithrung. Dabei schliefft an die Kategorie Geschlecht noch eine weite-
re intervenierende Bedingung der Wahrnehmung religiéser Pluralitit an, die
sich auf die beruflichen Perspektiven unserer Befragten bezieht. Dies trifft
insofern besonders die Frauen, weil bei ihnen dann stirker neue berufs- und
familienbezogene Verlaufskurven zu beobachten sind - selbstverstindlich be-
trifft dies auch die Minner, allerdings nicht so offensichtlich, weil dadurch
(noch) nicht ausgehebelt ist, dass die mannliche Verlaufskurve (Kindheit, Be-
ruf und Familie, Altersruhe; vgl. Kohli 1985) als die >normale« gilt. Aufgrund
der Verinderungen in den beruflichen Perspektiven der Frauen seit den 70er
Jahren in Deutschland zeigt sich, dass das Interesse der Frauen an diesem
neuen Feld des Interreligidsen, das mitunter auch aus unterschiedlichen eh-
renamtlichen, sozialkulturellen, -politischen und/oder -pidagogischen Auf-
gaben erwachsen war, dann zum Teil auch an berufliche Perspektiven gekop-
pelt wurde (vgl. eingehender hierzu s.u.). Der Herkunftsort schliefilich zeigte
sich in unserer Untersuchung als kaum einflussreich. Ein gewichtiger Grund
dafiir mag die oben bereits genannte starke Mediatisierung der Diskurse sein,
die die konkret-regionale Lage der Person in Bezug auf die Wahrnehmung re-
ligioser Pluralitit wenig bedeutsam sein lief3.

Zuletzt irritiert ein dritter grundlegender Aspekt die generationalen Dis-
kurseinflisse in Bezug auf Religion, nimlich die asynchrone Reaktivierung
bestehender Diskurse: Sind Diskurse einmal »in die Welt gesetzts, lassen sie
sich in unterschiedlichen Kontexten zu unterschiedlichen Zeiten erneut auf-
greifen. So kann der sozialethische, befreiungstheologische Religionsdiskurs
der 70er und 8oer Jahre durchaus auch in Bezug auf die gegenwirtige asym-
metrische und oftmals rassistische Situation in Bezug auf muslimische Ge-
flichtete reaktiviert werden als Solidaritit mit Unterdriickten und Armen.
Eine solche diskursive Einbettung interpretiert dann die gegenwirtige La-
ge religioser Vielfalt grundlegend anders als im Rahmen des Bedrohungsdis-
kurses. Solche Asynchronizititen pluralisieren die Wahrnehmung religiser
Pluralitit unter unseren Befragten und verwischen eine klare generationale
Zuordnung einmal mehr.

Kollektive Strategien des Umgangs mit religiéser Pluralitét:
Die Bedeutung von Formaten des interreligiosen Dialogs

Ausgehend von unserem Sampling standen zumindest mittelbar auch Forma-
te des interreligiosen Dialogs im Blickfeld unserer Untersuchung. Verschie-

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

dentlich wurde darauf hingewiesen, dass diese als eine Strategie des gesell-
schaftlichen Umgangs mit religiser Pluralitit dienen konnen (vgl. z.B. Amir-
Moazami 2011, Tezcan 2012). Dabei kann diese Strategie auch fiir kommunal-
politische oder tiberregionale Steuerungseinheiten nachgewiesen werden, in
unserem Kontext interessiert uns allerdings ausschlieflich die Bedeutung,
die das interreligiose Engagement in solchen Formaten auf der Subjektebe-
ne einnimmt. Bisherige Studien weisen hierzu bereits erste Ergebnisse auf,
die insbesondere auf die Ubernahme dieser auf Integration gerichteten Ver-
arbeitung von religiser Pluralitit hinweisen: Ganz vornehmlich geben die
Befragten aus den Dialoggruppen an, mit ihrem Engagement eine friedliche
Koexistenz in Deutschland sichern, gemeinsame Werte férdern und entde-
cken und das Zusammenleben vor Ort gemeinsam gestalten zu wollen (vgl.
Klinkhammer et al. 2011). Studien, die noch niher auf die Individuen blicken,
erarbeiten unterschiedliche Typen (vgl. Rotting 2011) oder Rahmungen (vgl.
Ohrt/Kalender 2018), die die Motivlagen stirker ausdifferenzieren, und dabei
etwa eher kontemplativ-innere von aktiv-gesellschaftlichen Motivationslagen
unterscheiden. Ahnliches fand sich eingangs auch in unserer Erhebung: Die
Betreffenden sehen einerseits den Dialog als Werkzeug, grofiere Anliegen jen-
seits des konkreten Formats zu erreichen — die Gesellschaft zu verbessern,
Gemeinsamkeiten zwischen vermeintlich fremden Gruppen zu finden, ge-
gen mediale Stereotype anzuarbeiten, eine bessere Welt zu hinterlassen - sie
verbinden damit aber auch personliche Interessen, wie das Dazulernen iiber
den Islam, den Aufbau von Sozialkontakten und das Anliegen, selbst zu einem
besseren Menschen zu werden.

Diesen Faden aufgreifend, haben wir stirker noch auf die biografische
Bedeutung des Dialogengagements geblickt. Hier lassen sich zwei Gruppen
von Einbindungen finden: Ideelle Deutungen des interreligiésen Dialogs und
der Dialog als subjektive Strategie. Im ersteren Fall verstehen die Befragten
ihre Teilnahme am interreligiésen Dialog als eine auferlegte Verpflichtung.
Dies betrifft einerseits den Fall einer implizit so verstandenen gesellschaft-
lichen Verpflichtung, die gute StaatsbiirgerInnen — und stirker noch gute
MigrantInnen — dazu auffordert, gegen gesellschaftliche Spaltungen anzu-
arbeiten. Andererseits kann die Beteiligung als religiése Pflicht verstanden
werden — von Seiten der MuslimInnen als Auftrag, den Islam in ein besseres
Licht zu riicken, von Seiten aller (und darin der gesellschaftlichen Verpflich-
tung dhnlich), erneut das nun religiés aufgeladene Anliegen, eine bessere Welt
zu hinterlassen und gegenseitigen Hass zu verringern. Gerade in letzterem
Fall erfilllt die Teilnahme am interreligiésen Dialog mithin auch eine bin-

14,02.2026, 181919,

261


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Religdse Pluralitaten

nenreligiose Anforderung und gilt so als Weg, die eigene Religiositit zu be-
stirken. Neben dieser ideellen Deutung kann das interreligiése Engagement
auch eine sehr praktische biografische Bedeutung annehmen: Fiir diejenigen
der Befragten, die an christlichen Kirchen angestellt sind, ist es ohnehin Teil
ihres Jobs, fiir andere steht es hiufig in einer biografischen Abfolge von ver-
schiedenen, zeithistorisch geprigten ehrenamtlichen Engagements, bei wie-
derum anderen eréffnet das Engagement tatsichlich neue berufliche Pfade.
Gerade fiir MuslimInnen ist die Dialogbeteiligung aus verschiedenen Griin-
den zudem geradezu ein dauerhafter >Nebenjob, da sie in der Regel neben
einer ganz anderen beruflichen Titigkeit qua Religionszugehorigkeit hiufig
instindig gebeten werden, sich an Dialogformaten zu beteiligen, und/oder als
stetiger Auskunftspartner fiir die >fremde Religion« zur Verfiigung zu stehen.
Gerade fuir die jiingeren muslimischen Befragten kann das ehrenamtliche En-
gagement zudem zumindest mittelbar als Ausweis der eigenen Integrations-
fahigkeit dienen, der ihnen, so ihre Wahrnehmung, zumindest implizit von
einer islamskeptischen Gesellschaft abgefordert wird.

Wie lasst sich nun zugespitzt die Bedeutung der Teilnahme an Formaten
interreligiésen Dialogs fiir die Bearbeitung religiéser Pluralitit charakteri-
sieren? Schon die Motive zeigen, dass der interreligiése Dialog letztlich — vor
allem in Abhingigkeit der Position der Befragten — recht verschiedene An-
liegen adressiert und mit unterschiedlichen Bedeutungen aufgeladen wird,
gleiches gilt konsequenterweise auch fiir seine Rolle in Bezug auf religiose
Pluralitit. Die erste der eingenommenen Bedeutungen steht in einer Linie
mit den oben ausgefithrten Anliegen und Motivlagen zum Dialogengagement:
Er soll religiose Pluralitit verarbeiten, indem er gesellschaftliche Einheit her-
stellt. Dabei ist es nur selten so, dass konkrete lokale Konflikte bearbeitet und
gelost werden sollen (in manchen Fillen ist etwa ein Moscheebaukonflikt Aus-
l6ser fir die Griindung eines Dialogformates), hiufig hingegen soll zwar im
Kleinen, aber vor allem mit ausstrahlender Wirkung gegen trennende und
negative Diskurse angearbeitet werden, und im Suchen nach Gemeinsam-
keiten und dem Vollzug harmonischen Austausches beispielhaft Alternativen
zu den Bildern unversohnlicher Gruppen aufgezeigt werden. Insbesondere
die Verortung des Islams in der bundesdeutschen Gesellschaft wird hier als
Aufgabe verstanden, derer sich der interreligiése Dialog symbolpolitisch an-
nehmen kann (vgl. Kap. 3) - wobei das Symbolpolitische hier nicht als pure
Makulatur missverstanden werden darf, sondern im Sinne einer wissensso-
ziologischen Perspektive konkrete Wirkungen entfalten kann. Diese Bedeu-
tung birgt zwei Spezifika dieser Verarbeitung religiéser Pluralitit: Zum einen

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

ist die Pramisse, dass eine vermutete Ferne etwa zweier religioser Traditionen
die Gefahr einer gesellschaftlichen Spaltung in sich bergen, religiése Plurali-
tit also in dieser Hinsicht keine allzu dezidierte Abgrenzung voneinander er-
lauben kann, sondern auch auf Schnittmengen und Gemeinsambkeiten setzen
muss. Hier kollidieren also gesellschaftliche Diskurse (vgl. Kap. 4) iiber reli-
giose Pluralitit und gesellschaftlichen Frieden mit religionsbezogenen bzw.
religiés-institutionellen Diskursen iiber die klaren Grenzen religioser Tra-
ditionen und Identititen (vgl. 5). Zum zweiten wird deutlich, dass Religion
hier zum adressierbaren Substitut wird, anhand dessen nationale oder glo-
bale politische und gesellschaftliche Herausforderungen oder Spannungsla-
gen adressierbar gemacht werden sollen. Religiose Pluralitit wird also mithin
iiberhaupt erst in ihrer Deutung als problematisch verstirkt, bevor sie dann
vor allem durch den Vollzug der Bearbeitung selbst verarbeitet werden soll.
Eine zweite Bedeutung der Teilnahme am interreligiésen Dialog geht nun
etwas weniger auf die Verarbeitung der religiosen Pluralitit als solcher ein,
sondern weist vielmehr auf die nuanciertere Verarbeitung der jeweils eigenen
- und zu grofRen Teilen zugewiesenen — Position innerhalb dieses Feldes hin.
Dies zeigt sich in jenen biografischen Bedeutungen, die das Engagement in
Abhingigkeit von durchkreuzenden Kategorien wie Geschlecht, Generation
und Religionszugehorigkeit einnimmt. In Bezug auf religiose Pluralitit wer-
den hier insbesondere die differierenden Zuweisungen an ChristInnen und
MuslimInnen als Ausfluss einer gesellschaftlichen Deutung von religiéser Plu-
ralitit relevant: Wahrend fiir ChristInnen das Engagement eher als wissenser-
weiternde Auseinandersetzung mit der eigenen und anderen Religion sowie
auf ganz anderer Ebene als Ersatz fiir abgebrochene oder prekire Berufsbio-
grafien oder weibliches Ehrenamt dienen kann, und sich damit in einer Reihe
von Alternativen befindet, ist es fiir die muslimischen TeilnehmerInnen dar-
tiber hinaus noch von grofierer Dringlichkeit: Sie stehen einerseits in der gro-
Reren Pflicht, in einer Sisyphos-Arbeit gegen mediale Diskurse ihre Religion
auch in kleinen Schritten in ein besseres Licht zu riicken, was auch Flucht-
punkt ihrer Deutung des Engagements als religise und (der gerade Migran-
tlnnen auferlegten) gesellschaftliche Verpflichtung ist. Andererseits ist der
Dialog ein Ort, an dem sie mit ihrer Identitit auch besonders benétigt und
erwiinscht sind. Beides ist zuletzt nicht unabhingig von den oben genannten
biografischen Anliegen, etwa dem individuell mit der Teilnahme erworbenen
sUnverdichtigkeitsausweis< junger MuslimInnen in Bezug auf religiose Ab-
schottung und Fundamentalisierung. Die strategische Einbindung in berufs-
biografische Konstellationen verweist damit iiber die direkte Bedeutung fiir

14,02.2026, 181919,

263


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Religdse Pluralitaten

die Betreffenden hinaus auf die jeweils spezifischen Herausforderungen, die
Diskurse um religiése Pluralitit an Einzelne stellen.

Wie sich zeigt, wird im Kontext des interreligiésen Dialogs tatsichlich
nur sehr eingeschrankt die je eigene Religiositit bearbeitet. Dennoch gilt der
interreligiose Dialog als Ort des Religiosen in einer als sikular wahrgenom-
menen Umgebung, und ist als solcher auch Ort der Verarbeitung zumindest
weltanschaulicher Pluralitit. Er erlaubt damit eine Vertiefung und Bekrifti-
gung religiéser Identitit in einem Feld, in dem Religiositit an sich zumin-
dest nicht in Frage gestellt wird. Damit macht der Dialog einen besonderen
Ort aus, der jenseits einer Lage durchdringender Sikularisierungs-Diskurse
die Artikulation religioser Identifikation erlaubt. Diese Besonderheit gilt fiir
muslimische wie christliche Befragte einerseits gleichermafen, andererseits
liegt nahe, dass durch die stirkere diskursive Infragestellung der Legitimi-
tat muslimischer Religiositit fiir muslimische Beteiligte auch die Bedeutung
dieses Ortes zur Relegitimierung ihrer Religiositit grofiere Bedeutung haben
mag.

Individuelle Strategien des Umgangs mit religidser Pluralitat

Schlieflich haben wir individuelle Strategien des Umgangs mit religioser
Pluralitit untersucht. Dazu haben wir uns zunachst kritisch mit Konzepten
von »Identititsbildung« auseinandergesetzt, um letztlich unsere Perspektive
fiir auch briichige Figurationen von Identifikationen, Zugehérigkeiten und
Abgrenzungen in Abhingigkeit von z.T. machtvollen Zuschreibungsprozes-
sen durch dominante Diskurse zu 6ffnen. Indes konnte nur so das Konzept
»religiose Identitit« selbst als eine identititsstrategische Phantasie in Bezug
auf die religiése Einheit und Kohidrenz der eigenen Person erkannt werden.
In unserer Analyse sind wir unter unseren Befragten auf vier unterschiedliche
Strategien im Umgang mit religioser Pluralitit gestofien. Zum ersten zeigte
sich bei einer ganzen Reihe von Befragten eine weitgehende Akzeptanz der
bestehenden religionsbezogenen Grenzen, das heif’t, die zugeschriebenen
(formalen) Zugehorigkeiten zu christlicher oder islamischer Religion wurden
nicht weiter bearbeitet. Die Bearbeitung religiéser Pluralitit fand zudem
nicht in Bezug auf religionsbezogene Themen oder als religiése Ausein-
andersetzung statt. Stattdessen wurde sie z.B. in friedenpolitischer oder
integrationspolitischer Perspektive als Teilhabe, gesellschaftlicher Zusam-
menbhalt, staatsbiirgerliche Pflicht 0.4. bearbeitet. Religion war fiir die eigene
Lebensfithrung fiir diese Befragten entsprechend wenig bedeutsam. Prozesse

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

der religiosen Identifikation, Zugehorigkeit oder Abgrenzung wurden durch
die Wahrnehmung religiéser Pluralitit zumindest nicht weiter berithrt. In
dieser Gruppe befinden sich Christlnnen wie MuslimInnen jeder Alters-
gruppe. Eine zweite Gruppe von Befragten bewegte sich einerseits ebenfalls
im Rahmen der vorgeordneten religidsen Identititsdiskurse, vertiefte diese
allerdings im Laufe der Auseinandersetzung mit religiéser Pluralitit. In
dieser Gruppe befinden sich vor allem praktizierende MuslimInnen, die sich
stark mit den Islamdiskursen der Abwertung und Bedrohung auseinander-
setzen. Sie versuchen, eine positive Identifikation gegen die Zuweisung einer
negativen gesellschaftlichen Position aufgrund ihrer selbst so empfundenen
(und manchmal auch duferlich zugewiesenen) Zugehorigkeit zum Islam
nicht nur subjektiv, sondern auch argumentativ gegeniiber den Anderen zu
verteidigen. Dabei folgen sie epistemischen Mustern von Sikularisierung
und Individualisierung, wenn sie auf Rationalitit der Abwigung der Ar-
gumente sowie eine grundlegende Toleranz und Freiheit der Entscheidung
rekurrieren. Insofern erscheint ihre Strategie des Umgangs mit Religion
angesichts eines ungleichgewichtigen religiosen Pluralititsdiskurses als ein
deutlich post-sikularer. In dieser Gruppe befinden sich aber mitnichten
nur MuslimInnen. Auch ChristIlnnen vertiefen ihre Religiositit angesichts
der Religion der anderen. Dabei verstirken auch sie die Grenzen zu den
anderen — wie die MuslimInnen auch - insbesondere durch die Betrach-
tung der anderen vor allem im Vergleich mit und durch die religiosen
Deutungsmuster der eigenen Religion. Die ChristInnen wihlen dabei eine
solche Abgrenzungsstrategie aus unterschiedlichen Motiven. Hier scheinen
sowohl die zunehmenden Sikularisierungs-Diskurse als ein Bezugspunkt
auf, aber auch die andere Religion als solche, die Anlass ist, sich im Eigenen
neu zu versichern. Insofern ist identititsstrategisch fiir diese MuslimInnen
wie ChristIlnnen wichtig, Abgrenzung iiber eine vertiefte Identifikation zu
stiitzen.

Eine weitere Gruppe von Befragten hat angesichts der Wahrnehmung reli-
gioser Pluralitit die eigene Religiositit gedffnet und bearbeitet. Diese Gruppe
haben wir noch einmal in zwei unterschiedliche Strategien unterteilt, so dass
wir insgesamt vier Strategien unterscheiden (s.u. Grafik). Als dritte Strate-
gie schilt sich die Variation bzw. Grenziiberschreitung bei Beibehaltung der
Konfessionsgrenzen heraus, die vierte Strategie liegt in der grundlegenden
Offnung der religionsbezogenen diskursiven Grenzen. In der Gruppe drei
sind Strategien des Umgangs mit religidser Pluralitit zu finden, die grund-
satzlich einer Grenzziehung zwischen den vorgeordneten (und institutiona-

14,02.2026, 181919,

265


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Religdse Pluralitaten

lisierten) religiosen Identititsdiskursen von Zugehorigkeit und Abgrenzung
zustimmen. Dariiber hinaus integrieren sie aber auch Formen anderer Re-
ligionen (z.B. katholische oder evangelische Gottesdienste, dikr, Meditation)
oder auch religiése Deutungsmuster in Auseinandersetzung mit den Theolo-
gien oder religiésen Ideen der >anderen Religion« (z.B. Interpretationen von
religiésen Praktiken, Betonung eines Schopfergottes). Diese Aufnahme ande-
rer religioser Formen und Deutungsmuster ist nicht durch eine grundlegende
Freiheit der Entscheidung in Bezug auf Religioses begriindet, sondern wird
der eigenen personlichen Kompetenz, solche Entscheidungen treffen zu kon-
nen, zugeschrieben. Zwar ist diese zeitweilige Grenziiberschreitung auch von
der grundlegenden Zustimmung zur Individualisierung und Subjektivierung
religidser Uberzeugungen geprigt. Dennoch wird die religiése Haltung der
Befragten aufgrund ihrer religiésen Kohirenzanspriiche und ihrer grundle-
genden Zustimmung zu den etablierten Religionsgrenzen und ihrer Ordnung
dadurch nicht prinzipiell gedffnet. Die eigene Haltung wird mitunter auch
versucht kohirent zu halten, indem man auf die eigenen Gefiihle der Stim-
migkeit und Authentizitit rekurriert. Eine vierte Gruppe von Befragten 6ffnet
dagegen die Religionsgrenzen grundlegend. Ihre Strategie des Umgangs mit
religiéser Pluralitit ist die des Ausprobierens. Dabei bleiben ihre Identifika-
tionen wie aber auch die Abgrenzungen stets ephemer und Religion ein offe-
ner Moglichkeitsraum. Die (externe) Zuweisung einer kohirenten religiésen
Identitit scheitert hier vollends. Wenn iiberhaupt, entwickeln sich hier iden-
tititsstrategische Bilder eines lebenslangen Lernens oder eines Bildungspro-
zesses.

Zusammenfassend zeigt sich angesichts der unterschiedlichen Strategi-
en des individualisierten Umgangs mit religioser Pluralitit und ihrer star-
ken Abhingigkeit von vorgeordneten (Religions-)Diskursen, dass nicht nur
die Wahrnehmung von, sondern auch der Umgang mit religiéser Pluralitit
immer nur als ein kontextueller Bezug auf einzelne andere Religionen zu ver-
stehen ist. Es hat sich gezeigt, dass die eigene religiose Positionierung dabei
die eigene wie die den anderen zugewiesene gesellschaftlich-diskursive Posi-
tion reflektiert und sich in diesem Raum von Begrenzungen und Moglichkei-
ten bewegt. Insofern ist — wie unsere gegenstandbegriindete Theorie zeigt (s.
Grafik) — die Wahrnehmung religiéser Pluralitit nur im Rahmen dieser rela-
tionalen Verkniipfung von konkreten gesellschaftlichen Ereignissen, diskur-
siven und intervenierenden Bedingungen in ihrer Dimension als individuelle
Strategie des Umgangs mit religiéser Pluralitit, abzubilden.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland 267

rsiver Grenzen,

Individuelle Strategien des Umgangs

‘amilienkonstellation
variieren

l verarbeiten

Kollektive Strategien des Umgangs

Wahrnehmung
untersucht: Formate des interreligiosen

Intervenierende Bedingungen

Dialogs

5
5
|21
2 o
o = o
= = ) 2
2 2 =2
& = g
z = g
g = S
= 2 2
£y 5 £
= &
5
5 T2
B g
& 2 2
5 & E 5
] 2 ]
g S g % i
g : = Sgd
= ) uona| = 1
£ 8 nap g ]
S = — 2
2 * Jne uajna @
S o 2
2 N 2
] 5
2 =
= a

6.3 Theoretische Beziige des Modells

Diskutiert man nun abschliefend die Ergebnisse unserer Studie im Rahmen
der religionssoziologischen Theorien zu den Folgen religiéser Pluralisierung,
so zeigt sich, dass aus unserer Sicht keine einfache Zustimmung oder Ableh-

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Religdse Pluralitaten

nung beziiglich der einen oder anderen dieser Theorien formuliert werden
kann; vielmehr konnen wir Konkretisierungen und Differenzierungen in das
Theorem »religidser Pluralismus« beziiglich seines Einflusses und seiner Kon-
sequenzen fir die Beschaffenheit von Religion in modernen Gesellschaften
einziehen.

Peter L. Berger ist sicherlich der einflussreichste Religionssoziologe, un-
ter denen, die religiésen Pluralismus als zentralen Motor fiir die Verinderung
von Religion in modernen Gesellschaften betrachten. Seine These (2015), dass
religiser Pluralismus das zentrale Theorem fiir die Verinderung von Religio-
sitdt ist, war fir den Start unserer Untersuchung zentral (vgl. Kap.1). Dabei
sieht Berger die Verinderung nicht auf der semantischen Ebene von Religi-
on gelagert — so wie beispielsweise Thomas Luckmann (1991) dies diagnosti-
ziert hat —, sondern vielmehr in Bezug auf die Beschaffenheit von Religio-
sitat: »Was frither Schicksal war [...], ist zu einer willentlichen Entscheidung
geworden« (ebd.: 55). Verantwortlich fiir diese Verinderung blieben dabei die
durch religiésen Pluralismus ausgelésten Dynamiken von Relativierung und
Deplausibilisierung, die er als die zentrale Herausforderung fiir Religion und
Religiositit in moderner Gesellschaft identifiziert. Sie erzeugten eine Situa-
tion, in der »religidse Gewissheit unterminiert« (ebd.: 39) und »Weltanschau-
ungen relativiert« (ebd.: 50) witrden, und damit Religion zu einer Sache von
Meinung und Entscheidung verschiebe, die sich vor allem in einer Zunah-
me sehr entschiedener »fundamentalistischer« Religiositit 2uflere (ebd.: 54).
Diese starke Bewegung hin zu einer entschiedeneren Religiositit konnten wir
bei einem Teil unserer Befragten wie oben dargelegt durchaus feststellen. Al-
lerdings konnten wir vor allem auch zeigen, dass die fundamentalisieren-
de Intensivierung des Glaubens weniger aufgrund einer grundlegenden Her-
ausforderung des Pluralismus, sondern vielmehr aufgrund der spezifischen
diskursiv vorgeordneten Wahrnehmung von religiéser Pluralitit im Islam-
Bedrohungs-/Abwertung-Diskurs und der darin zugewiesenen gesellschaftli-
chen Position der MuslimInnen von den vor allem jungen MuslimInnen her-
vorgebracht ist. Daraus entsteht eine Dynamik der Vertiefung des Eigenen
zur Vorbereitung seiner auch argumentativen Verteidigung. Religioser Plu-
ralismus als Motor von Relativierung ist hier nicht grundlegend fiir die Ver-
anderung von Religiositit in moderner Gesellschaft als vielmehr der 6ffent-
liche Abwertungsdiskurs zu einem seiner Bestandteile. Dieses Ergebnis hat
ebenfalls Konsequenzen fiir marktheoretische Betrachtungen religiéser Plu-
ralitit im Rahmen der Rational-Choice Theorie (vgl. z.B. Finke/Stark 2000).
Nicht nur die dort vertretene Annahme, dass mit dem Muster der Konkurrenz

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

von Angebot und Nachfrage die Wahrnehmung religiser Vielfalt angemes-
sen dargestellt wiirde, sondern auch, dass sich aufgrund dessen starke Mar-
ken zur Profilbildung zeitweilig herausbilden wiirden, beschreibt die oben
dargestellte Dynamik von diskursiver Hegemonie und Abwertung unzurei-
chend. Dass solche Rational-Choice Markttheorien in Europa aufgrund der
historisch gewachsenen einseitigen Privilegierungen von christlichen Religio-
nen fraglich erscheinen, ist schon vielfach kritisiert worden (vgl. z.B. Bruce
2000). Jenseits dieses gesellschaftsstrukturellen Ungleichgewichts von Reli-
gionen, ist in unserer Studie vor allem die ungleiche diskursive Zuweisung
gesellschaftlicher Positionen bedeutsam. Religise Intensivierung lisst sich
daher u.E. eher im Anschluss an die Analysen Daniele Hervieu-Legers (1990)
und Martin Riesebrodts (2000) als Krisen-Dynamik beschreiben: In unserer
Untersuchung allerdings ist diese nicht ausgelost durch materielle und so-
ziale Deprivation, sondern dadurch, dass MuslimInnen diskursiv abgewertet
werden.

Berger hat neben dem religiésen Pluralismus auch das Zusammenspiel
zwischen Religion und Sikularitit als grundlegenden Pluralismus der moder-
nen Gesellschaft in den Blick genommen. Dazu hat er konstatiert, dass fiir die
meisten Gliubigen »Glaube und Sikularitit einander nicht ausschliefRende
Modi, mit der Realitit umzugehen« (2015: 82) sind. Diese These Bergers kon-
nen wir vor dem Hintergrund unserer Analysen stiltzen, es wurde aber auch
deutlich, dass sie einer Differenzierung bedarf. Eine Gruppe unserer Befrag-
ten hat religiose Pluralitit in den interreligiésen Dialoggruppen durchaus aus
einer sikularen Perspektive als friedenspolitische oder humanistische Aufga-
be bearbeitet und dabei weder die eigene Religiositit iiber die bestehenden
institutionalisierten Religionsgrenzen hinaus als abgrenzend genutzt noch
weiter intensiviert. Hieran zeigt sich zweifaches: erstens stort oder irritiert
die sikulare Bearbeitung von Religion nicht notwendig die eigene religicse
Haltung, zweitens erweckt auch die Wahrnehmung der religis pluralen Si-
tuation bei einigen unserer Befragten nicht die Notwendigkeit, die eigene
religiése Haltung zu veridndern, etwa zu intensivieren oder abzuschwichen.
Die in unserer Untersuchung zu beobachtende Intensivierung der Religiosi-
tit auch unter einigen der christlichen Befragten entziindet sich hingegen
— Zhnlich wie bei manchen MuslimInnen — an einer Anfechtung; hier war
es nur die Anfechtung des sikularen Diskurses: Der interreligiose Dialog er-
oftnet offenbar manchen christlichen Gliubigen einen neuen religiés grun-
dierten Raum, um sich gegen Anfechtungen des Sikularismus zu wappnen.
Auch hier ist Ausl6ser der Intensivierung des Glaubens die diskursive Infrage-

14,02.2026, 181919,

269


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Religdse Pluralitaten

stellung bzw. (gefithlte) Hegemonialitit und nicht das grundlegende Neben-
einander von Religion und Sikularitit. Insofern stehen weder semantische
monotheistisch-absolute Wahrheitsvorstellungen noch unterschiedliche reli-
giose Weltdeutungen einem Nebeneinander von Religiésem und Sikularem
entgegen. Eine Kohirenz der semantischen Deutung dieser plural geprigten
Situation wird unserer Erkenntnis nach nicht immer angestrebt.

Wie auch Berger anmerkt, bleibt aber Religioses und Sikulares nicht un-
verbunden nebeneinander bestehen (ebd.: 82). In unserer Untersuchung ha-
ben wir auch gerade zu der Verwobenheit der sikularen Episteme und reli-
giésen Diskurse immer wieder Anzeichen gefunden, insbesondere wenn die
jungen MuslimInnen ihr islamisches Selbstverstindnis rationalisierend ver-
teidigten oder die Multioptionalitit ihrer Entscheidungen die Religion betref-
fend hervorgehoben haben. Insofern moderne Gesellschaften grundlegend
durch Sakularisierung und Individualisierung die Geltung des in ihr Sag- und
Denkbaren strukturieren, zeigten sich hierin deutliche Uberlagerungen des
Religiésen mit solchen Strukturen. Die Bezeichnung der Intensivierung der
Religiositit unserer jungen muslimischen und auch der christlichen Befrag-
ten als einer >Entscheidungsreligiositit« (frei nach Berger) trifft die Dynamik
sehr gut, da damit genau diese epistemischen Muster von Sikularisierung
und Individualisierung markiert sind.

Es zeigten sich aber auch individualisierte Strategien des Umgangs mit
religiéser Pluralitit, die durchaus von starker Religiositit geprigt waren,
ohne dass diese aber auf eine Intensivierung des Glaubens oder gar eine
>Entscheidungsreligiositit« hinweisen. Vielmehr zeichnen sich diese Strate-
gien wie dargelegt durch autarkes Ausprobieren verschiedener angebotener
Religionspraktiken und Deutungen aus. Sie verweisen darauf, wie stark vor
dem Hintergrund religioser Pluralisierung und der sie grundierenden ge-
sellschaftsstrukturellen Individualisierung sich Lailnnen selbst der Deutung
von Religion ermichtigen. Dabei treten sie durchaus neben die institutiona-
lisierten Anbieter, die Bourdieu (2000) in seiner Darstellung des religiésen
Feldes im Blick hat, und bestimmen ihr Verhiltnis zu ihnen neu. Dabei ist
die agency der Lailnnen als ProduzentInnen und >ManagerInnen« religidsen
Sinns und als Gegeniiber zu den angestammten AnbieterInnen insbesondere
unter den Bedingungen religioser Pluralitit noch nicht ausreichend in den
Blick genommen worden. In den relativ unabhingigen interreligiosen Dia-
loggruppen haben sie sich — jenseits ihrer mediatisierten Prisenz — auch
einen lokal verankerten sozialen Ort gegeben.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

Mit dem Dargelegten lassen sich nun abschliefdend keine Prognosen iiber
die Entwicklung der Wahrnehmung und Folgen religiéser Pluralitit geben,
vielmehr sollte sich gezeigt haben, dass deren Wahrnehmung und Folgen fiir
die Religiositit in modernen Gesellschaften nur kontextuell und relational zu
ihrer diskursiven gesellschaftlichen Einbettung zu betrachten ist.

6.4  Schluss und Ausblick: Religiose Pluralitat sind religiose
Pluralitaten

»Religiose Pluralitit« ist in den letzten Dekaden zu einem allgegenwirtigen
Begriff geworden. In verschiedenen Kontexten wird er herangezogen: In
gesellschaftlichen Debatten dariiber, wie wir zusammenleben wollen, in
politischen Erwigungen, wie ein solches Zusammenleben gestaltet wer-
den kann, und in der wissenschaftlichen Erforschung der gegenwirtigen
religiosen Landschaft in Deutschland.

Gleichwohl begriffliche Zuspitzungen hiufig notwendig sind, ist es eine
aus unserer Forschung erwachsende These, dass die Idee einer Lage religio-
ser Pluralitit, die als solche erfahren und wirkmaichtig wird, zu kurz gegrif-
fen ist. Das begriindet sich nicht nur in den bereits einleitend thematisierten
Problematiken einer in verschiedenen Hinsichten tatsichlich sehr asymme-
trischen Pluralisierung (vgl. Kap. 1). Vielmehr zeigen unsere Befunde, dass
ein Konstrukt »religioser Pluralitit« als solches nicht greifbar ist, moéglicher-
weise sogar eher verschleiert, was ein religiés plurales Feld in Deutschland
ausmacht. Treffender erscheint es uns hingegen, stattdessen von »religiosen
Pluralititen« zu sprechen.

Dies begriindet sich in mehreren Teilbeobachtungen, die sich so zusam-
menfassen lassen: Religiose Pluralitit existiert empirisch nicht, insofern sie
nie als solche zu isolieren ist. Wirkmichtig wird vielmehr eine dufierst diverse
Bandbreite von je spezifischen Konstellationen aus dem Feld religiéser Plu-
ralititen. Schon die quantitativen Erhebungen weisen darauf hin, wenn die
ambivalenten Befunde zur Wahrnehmung religiéser Pluralitit im Zweifels-
fall erst durch die Detailergebnisse zu den Wahrnehmungen einzelner reli-
gioser Traditionen erkldrbar werden. Dies deutet an: Es sind viel spezifische-
re Wahrnehmungen anderer Religionen, Religionsgemeinschaften, religioser
Menschen, die dieses Feld ausmachen. Sie erwachsen in je spezifischen Kon-
stellationen aus lokalen Begegnungen in Partnerschaft, Familie, Freundes-
und Bekanntenkreis, Nachbarschaft, Beruf und Bildungszusammenhingen,

14,02.2026, 181919,

2N


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Religdse Pluralitaten

aus translokalen und globalen gesellschaftlichen Diskursen ganz verschiede-
ner Stringe, hiufig gepragt von journalistischen und medialen Logiken, aus
den je zugewiesenen Subjekt-Positionen innerhalb dieser Diskurse sowie zu-
letzt den durchkreuzenden biografischen Kategorien, die Subjekten zudem
einen gewissen Spielraum in der Arbeit an diesen Positionen einrdumen. Je-
de dieser Konstellationen ist mithin ein relationales Verhiltnis von Elementen
aus Makro-, Meso- und Mikroebene. Die Konstellationen selbst sind in ih-
ren konkreten Realisierungen nicht beliebig, da sie immer schon eingewoben
sind in soziale Zuweisungen, Kimpfe um Deutungshoheiten und bestehende
Hegemonien, die die Idee von (religiésem) Pluralismus als gleiche Teile ei-
ner Einheit unterlaufen (vgl. Beckford 2014). Gerade auch im Singuliren des
Begriffs »religiose Pluralitit« ist eine Verschleierung machtbezogener Arith-
metik der Gesellschaft allzu stark angelegt.

Selbstverstindlicher Teil dieses Feldes »religidser Pluralititen«, und se-
mantisch iiber den Begriff der »religiésen Pluralitit« hinausgehend, sind wei-
terhin jene sdkularen Weltverstindnisse, die das Feld gegenwirtiger religiéser
Deutungen und Zugehorigkeiten gewissermaflen subtil unterwandern, und
in jedem Fall die Verstindigung von >eigener« und >fremder< Religion grun-
dieren.

Auf der Akteurs-/Subjektebene schliefilich, die fiir uns im Mittelpunket
stand, zeigt sich die Komplexitit in der Wahrnehmung und Aneignung die-
ser Konstellationen auch hinsichtlich der aufgearbeiteten Abgrenzungs- und
Identifikationsprozesse, und der verschiedenen Dimensionen von Religio-
sitit, die sie betreffen: Mitgliedschaft in Religionsgemeinschaften, religiése
Praktiken, Uberzeugungen und Deutungsschemata kénnen von diesen
Konstellationen ganz unterschiedlich berithrt werden. Auch auf dieser sub-
jektbezogenen Ebene scheint es uns fehlgeleitet, Kohirenz in der Deutung
der Verarbeitung einer »religiésen Pluralitit« herstellen zu wollen. Vielmehr
sollten die jeweiligen Relationen und Differenzen als Ausgangspunkt fir
weitere Arbeiten dienen.

So stehen wir am Ende unserer Untersuchung auch am Anfang neuer For-
schungsdesiderate, die sich aus der Einsicht der tiefgreifenden - auch religis-
sen — Pluralisierung unserer Gesellschaft ergibt. Einige davon, die in beson-
derer Nihe zu unseren Ergebnissen stehen, seien zum Abschluss angedeutet:
Zum einen haben nicht nur die dominanten gesellschaftlichen Diskurse, son-
dern auch unser spezifisches Sample von zumindest zeitweiligen Teilnehme-
rInnen am interreligiésen Dialog dazu gefiihrt, dass sich religiose Pluralitit
sehr stark vom Gegeniiber zwischen Christentum und Islam her bestimmt

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit: Die Wahrnehmung religidser Pluralitdt in Deutschland

hat. Es wire nun interessant, weitere Felder religiéser Pluralitit in den Blick
zu nehmen (wie beispielsweise nicht freiwillig induzierte Begegnungen in
Ausbildung und Beruf oder auch im interreligiésen Austausch in digitalen,
besonders sozialen Medien), um in dieser Hinsicht unsere Ergebnisse zu er-
ginzen. Desweiteren weisen unsere Ergebnisse darauf hin, dass sich Plura-
lisierung auf die Religiositit von einzelnen in unterschiedlicher Weise aus-
wirkt, und die Religionsgemeinschaften selbst dabei nur ein Player unter vie-
len sind. Es hat sich vielmehr gezeigt, dass neben Binnenentwicklungen des
religiosen Feldes auch religionsferne Entwicklungen eine entscheidende Rolle
in der Deutung des Miteinanders von Religionen spielen. Das betrifft einer-
seits die intervenierenden Kategorien von Geschlecht, Generation und Beruf
in ihren je diskursiv und historisch eingewobenen Bedeutungen. Es betrifft
andererseits auch politische Ereignisse und gesellschaftspolitische Diskurse
wie etwa Arbeitsmigration oder Fluchtbewegungen, die zu religionsbezoge-
nen Diskursen und Feldern zunichst wenig Berithrungspunkte aufzuweisen
scheinen, diese aber doch entscheidend zu verschieben vermogen. Weitere
Diskurse wie etwa der Klimawandel kommen dafiir ebenfalls in Betracht. Die-
se starke Verwobenbheit von gesellschaftspolitischen und religiésen Diskursen
deutet nicht zuletzt auch schon an, dass gesellschaftspolitische Formen der
Governance von Religion(en) sowie staatliche Religionspolitiken ebenfalls loh-
nende Felder religionswissenschaftlicher Forschung auch rund um Fragen des
Umgangs mit religiésen Pluralititen sind.

14,02.2026, 181919,

273


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Adloff, Frank; Heins, Volker M. (2015): Konvivialismus. Eine Debatte. Bielefeld:
transcript.

Affolderbach, Martin; MeifRner, Volker; Mohagheghi, Hamideh (2016): Hand-
buch christlich-islamischer Dialog. Berlin: Herder.

Alheit, Peter/Dausien, Bettina (2009): >Biographie« in den Sozialwissenschaf-
ten. Anmerkungen zu historischen und aktuellen Problemen einer For-
schungsperspektive. In: Hannes Schweiger und Bernhard Fetz (Hg.): Die
Biographie. Zur Grundlegung ihrer Theorie. Berlin: De Gruyter, S. 285-315.

Allenbach, Birgit; Goel, Urmila; Hummrich, Merle; Weisskoppel, Cordula
(Hg.) (2011): Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinire Perspek-
tiven. Baden-Baden: Nomos.

Amir-Moazami, Shirin (2011): Dialogue as a governmental technique: mana-
ging gendered Islam in Germany. In: Feminist Review (98), S. 9-27.

Antonovsky, Aaron (1997): Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesund-
heit. Tibingen: dgvt Verlag.

Appadurai, Arjun (2011): Vom Risiko des Dialogs. In: Susanne Stemmler (Hg.):
Multi Kultur 2.0. Wilkommen im Einwanderungsland Deutschland. Got-
tingen: Wallstein, S. 25-36.

Asad, Talal (1997): Genealogies of religion. Discipline and reasons of power in
Christianity and Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Baumann, Martin; Behloul, Samuel M. (Hg.) (2005): Religioser Pluralismus.
Empirsche Studien und analytische Perspektiven. Bielefeld: transcript.

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beck, Ulrich; Beck-Gernsheim, Elisabeth (1994): Individualisierung in mo-
dernen Gesellschaften. Perspektiven und Kontroversen einer subjekt-
orientierten Soziologie. In: Ulrich Beck und Elisabeth Beck-Gernsheim

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Religdse Pluralitaten

(Hg.): Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Gesellschaf-
ten. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 10-39.

Beck, Ulrich; Giddens, Anthony; Lash, Scott (1996): Reflexive Modernisierung.
Eine Kontroverse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beckford, James A. (2014): Re-Thinking Religious Pluralism. In: Giuseppe.
Giordan und Enzo. Pace (Hg.): Religious Pluralism. Framing Religious Di-
versity in the Contemporary World. Cham: Springer VS, S. 15-29.

Bender, Courtney; Klassen, Pamela E. (2010): After Pluralism. Reimagining
Religious Engagement. New York: Columbia University Press.

Berger, Peter L. (1980): Der Zwang zur Hiresie: Religion in der pluralistischen
Gesellschaft. Freiburg i.Br.: Herder.

Berger, Peter L. (2011): Dialog zwischen religiosen Traditionen in einem Zeit-
alter der Relativitit. Titbingen: Mohr Siebeck.

Berger, Peter L. (2015): Altire der Moderne. Religion in pluralistischen Gesell-
schaften. Frankfurt a.M.: Campus.

Berger, Peter L.; Luckmann, Thomas (1987): Die gesellschaftliche Konstrukti-
on der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt a.M.:
Fischer.

Berner, Ulrich (1979): Der Begriff »Synkretismus« — ein Instrument histori-
scher Erkenntnis? In: Saeculum 30 (1), S. 68-85.

Berner, Ulrich; Bochinger, Christoph; Hock, Klaus (2005): Das Christentum
aus der Sicht der Anderen. Religionswissenschaftliche und missionswis-
senschaftliche Beitrige. Frankfurt a.M.: Lembeck.

Bhabha, Homi K. (2016): Uber kulturelle Hybriditit. Tradition und Uberset-
zung. Wien, Berlin: Turia + Kant.

Blume, Michael (2017): Islam in der Krise. Eine Weltreligion zwischen Radi-
kalisierung und stillem Riickzug. Ostfildern: Patmos.

Bochinger, Christoph (2008): Multiple religiose Identitit im Westen zwischen
Traditionsbezug und Individualisierung. In: Reinhold Bernhardt und Per-
ry Schmidt-Leukel (Hg.): Multiple religiose Identitit. Aus verschiedenen
religiésen Traditionen schopfen. Ziirich: TVZ Theologischer Verlag, S. 137-
161.

Bochinger, Christoph; Engelbrecht, Martin; Gebhardt, Winfried (2005): Die
Selbstermichtigung des religiosen Subjekts. Der »spirituelle Wanderer«
als Idealtypus spatmoderner Religiositit. In: Zeitschrift fiir Religionswissen-
schaft 13 (2), S. 133-151.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Boldt, Thea D.; Soeffner, Hans-Georg (2004): Kulturverschrinkungen — zur
Diftusitit von Kulturbegriffen. In: Hans-Georg Soeffner und Thea D. Boldt
(Hg.): Fragiler Pluralismus. Wiesbaden: Imprint: Springer VS, S. 7-22.

Bosch, Frank (2016): Der Wandel der Kirchen, Religion und Lebensfithrung.
Anmerkungen aus der Perspektive der Zeitgeschichtsforschung. In: Clau-
dia Lepp, Harry Oelke und Detlef Pollack (Hg.): Religion und Lebensfith-
rung im Umbruch der 1960er Jahre. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
S. 357-364.

Bourdieu, Pierre (1992): Die Aufldsung des Religidsen. In: ders.: Rede und Ant-
wort. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 231-237.

Bourdieu, Pierre (2000): Das religiése Feld. Texte zur Okonomie des Heilsge-
schehens. Konstanz: Universititsverlag Konstanz.

Braunwarth, Esther (2011): Interkulturelle Kooperation in Deutschland am
Beispiel der Gesellschaften fir christlich-jidische Zusammenarbeit.
Miinchen: Herbert Utz Verlag.

Brubaker, Rogers; Cooper, Frederick (2000): Beyond »Identity«. In: Theory and
Society 29 (1), S. 1-47. DOI: 10.1023/A:1007068714468.

Bruce, Steve (2000): Choice and Religion: A Critique of Rational Choice The-
ory. Oxford: Oxford University Press.

Burke, Peter (2000): Kultureller Austausch. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Calmbach, Marc; Flaig, Bodo B.; Moller-Slawinski, Heide (2019): Kirchen-
mitglied bleiben? Ergebnisse einer reprisentativen Befragung des Sinus-
Instituts unter Deutschlands Katholiken. Heidelberg, Miinster: MDG.

Charbonnier, Lars (2014): Religion im Alter. Eine empirische Studie zur Erfor-
schung religiéser Kommunikation. Berlin, Boston: De Gruyter.

Cornille, Catherine (2008): The Im-Possibility of Interreligious Dialogue. New
York: The Crossroad Publishing Company.

Cornille, Catherine (Hg.) (2013): The Wiley-Blackwell Companion to Inter-
Religious Dialogue. Chichester: John Wiley & Sons.

Day, Abby (2014): The Problem of Generalizing Generation. In: Religion and
Society: Advances in Research (4), S. 109-124.

Dehn, Ulrich (2009): Handbuch Dialog der Religionen. Christliche Quellen
zur Religionstheologie und zum interreligiosen Dialog. Frankfurt a.M.:
Lembeck.

Demel, Michael (2011): Gebrochene Normalitit. Die staatskirchenrechtliche
Stellung der jiidischen Gemeinden in Deutschland. Titbingen: Mohr Sie-
beck.

14,02.2026, 181919,

271


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Religdse Pluralitaten

»Die Kirche und das jiidische Volk (Bristol Report 1967)« (2001). In: Rolf Rendt-
torff und Hans Hermann Henrix (Hg.): Die Kirchen und das Judentum.
Dokumente von 1945-1985: Okumenischer Rat der Kirchen.

Ebertz, Michael (2009): Je ilter, desto frommer? Aspekte der Religiositit am
Lebensabend der ilteren Generationen. In: Bertelsmann Stiftung (Hg.):
Woran glaubt die Welt? Analysen und Kommentare zum Religionsmonitor
2008. Giitersloh, S. 655-665.

Eicken, Joachim; Schmitz-Veltin, Ansgar (2010): Die Entwicklung der Kirchen-
mitglieder in Deutschland. Statistische Anmerkungen zu Umfang und Ur-
sachen des Mitgliederriickgangs in den beiden christlichen Volkskirchen.
In: Statistisches Bundesamt « Wirtschaft und Statistik (6), S. 576-589.

Erikson, Erik H. (1973): Identitit und Lebenszyklus. Drei Aufsitze. Berlin:
Suhrkamp.

Esser, Hartmut (2009): Pluralisierung oder Assimilation? Effekte der multi-
plen Inklusion auf die Integration von Migranten. In: Zeitschrift fiir Sozio-
logie (38), S. 358-378.

Fietze, Beate (2009): Historische Generationen. Uber einen sozialen Mecha-
nismus kulturellen Wandels und kollektiver Kreativitit. Bielefeld: tran-
script.

Forst, Rainer (2003): Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart
eines umstrittenen Begriffs. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1973): Archiologie des Wissens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1983): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit: Ers-
ter Band. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1987): Das Subjekt und die Macht. In: Hubert L. Dreyfus
und Paul Rabinow (Hg.): Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus
und Hermeneutik. Frankfurt a.M.: Athenium, S. 243-250.

Friedrichs, Nils (2014): Zwischen Akzeptanz und Ablehnung: Uberlegungen
zu einem Modell religioser Toleranz. In: Detlef Pollack, Olaf Miiller, Ger-
gely Laszlo Rosta, Nils Friedrichs und Alexander Yendell (Hg.): Grenzen
der Toleranz. Wahrnehmung und Akzeptanz religioser Vielfalt in Europa.
Wiesbaden: Springer VS, S. 155-178.

Fries, Regina; Wilke, Annette (2003): Dialog von unten: Musliminnen und
Christinnen im Austausch. In: Siri Fuhrmann, Irmgard Pahl und Erich
Geldbach (Hg.): Soziale Rollen von Frauen in Religionsgemeinschaften.
Ein Forschungsbericht. Minster: Lit Verlag, S. 269-302.

Gabriel, Karl (2009): Die Kirchen in Westdeutschland: Ein asymmetrischer re-
ligiéser Pluralismus in Deutschland 2008. In: Bertelsmann Stiftung (Hg.):

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Woran glaubt die Welt? Analysen und Kommentare zum Religionsmonitor
2008. Giltersloh: Bertelsmann Stiftung, S. 99-124.

Girtner, Christel (2016): Generationen. In: Lucian Hélscher und Volkhard
Krech (Hg.): Handbuch der Religionsgeschichte im deutschsprachigen
Raum. Paderborn: Verlag Ferdinand Schoningh, S. 293-338.

Glaser, Barney G.; Strauss, Anselm L.; Paul, Axel T. (2008): Grounded Theory.
Strategien qualitativer Forschung. Bern: Huber.

Gloel, Hans-Martin (Hg.) (2005): Briicken bauen - Christen und Muslime
erleben Begegnung. Neuendettelsau: Erlanger Verlag fir Mission und
Okumene.

Griera, Mar; Forteza, Maria (2011): New actors on the governance of religious
diversity in European cities: The role of interfaith platforms. In: Jeffrey
Haynes und Anja Hennig (Hg.): Religious actors in the public sphere. Me-
ans, objectives and effects. London: Routledge, S. 113-131.

Hafez, Kai (2010): Mediengesellschaft — Wissensgesellschaft? Gesellschaft-
liche Entstehungsbedingungen des Islambildes deutscher Medien. In:
Thorsten Gerald Schneiders (Hg.): Islamfeindlichkeit. Wenn die Grenzen
der Kritik verschwimmen. Wiesbaden: Springer VS, S. 101-119.

Hall, Stuart (1999): Ethnizitit: Identitit und Differenz. In: Jan Engelmann
(Hg.): Die kleinen Unterschiede. Der Cultural Studies-Reader. Frankfurt
a.M.: Campus, S. 83-98.

Hall, Stuart (2004): Wer braucht Identitit? In: Stuart Hall (Hg.): Ideologie,
Identitit, Reprisentation. Hamburg: Argument, S. 167-187.

Hanselmann, Johannes; Hild, Helmut; Lohse, Eduard (Hg.) (1984): Was wird
aus der Kirche? Ergebnisse der zweiten EKD-Umfrage iiber Kirchenmit-
gliedschaft. Giitersloh: Gerd Mohn.

Haug, Sonja; Miissig, Stephanie; Stichs, Anja (2008): Muslimisches Leben
in Deutschland. Im Auftrag der Deutschen Islam Konferenz. Niirnberg:
BAME.

Heine, Susanne; Ozsoy, Omer; Schwobel, Christoph; Takim, Abdullah (Hg.)
(2014): Christen und Muslime im Gesprich. Eine Verstindigung tiber
Kernthemen der Theologie. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus.

Heinig, Hans Michael (2010): Der Kdrperschaftsstatus nach Art. 137 Abs. 5 S. 2
WRV - Ein Gleichheitsversprechen. In: Hans G. Kippenberg und Astrid
Reuter (Hg.): Religionskonflikte im Verfassungsstaat. Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht, S. 93-119.

14,02.2026, 181919,

279


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Religdse Pluralitaten

Hermanns, Harry (1991): Narratives Interview. In: Uwe et al. Flick (Hg.): Hand-
buch qualitative Sozialforschung. Grundlagen, Konzepte, Methoden und
Anwendungen. Weinheim: Beltz, S. 182-185.

Hero, Markus; Krech, Volkhard (2012): Religiose Pluralisierung im Drei-
Linder-Vergleich - religitse und zivilgesellschaftliche Konsequenzen. In:
Detlef Pollack, Ingrid Tucci und Hans-Georg Ziebertz (Hg.): Religio-
ser Pluralismus im Fokus quantitativer Religionsforschung. Wiesbaden:
Springer VS, S. 135-155.

Hervieu-Léger, Daniéle (1990): Religion and Modernity in the French Context:
For a New Approach to Secularization. In: Sociological Analysis 51, 15-25.

Hildenbrand, Bruno (2004): Gemeinsames Ziel, verschiedene Wege: Groun-
ded Theory und Objektive Hermeneutik im Vergleich. In: Sozialer Sinn 5
(2), S. 177-194.

Hinterhuber, Eva Maria (2009): Abrahamischer Trialog und Zivilgesellschaft.
Eine Untersuchung zum sozialintegrativen Potential des Dialogs zwi-
schen Juden, Christen und Muslimen. Stuttgart: Lucius&Lucius.

Hirschauer, Stefan (2014): Un/doing Differences. Die Kontingenz sozialer Zu-
gehorigkeiten/Un/doing Differences. The Contingency of Social Belong-
ing. In: Zeitschrift fiir Soziologie 43 (3), S. 170-191.

Honneth, Axel (2000): Objektbeziehungstheorie und postmoderne Identitit.
Uber das vermeintliche Veraltern der Psychoanalyse. In: PSYCHE - Zeit-
schrift fiir Psychoanalyse und ihre Anwendungen 54 (11), 1187-1109.

Huber, Stefan (2008): Kerndimensionen, Zentralitit und Inhalt. Ein interdis-
ziplinires Modell der Religiositit. In: Journal fiir Psychologie. Theorie — For-
schung — Praxis 16 (3), 17 Seiten.

Hunn, Karin (2005): »Nachstes Jahr kehren wir zuriick«. Die Geschichte der
tiirkischen Gastarbeiter. Gottingen: Wallstein.

Jahnichen, Traugott (2016): Religion und private Lebensfithrung. Resiimee
tiber die konfessionellen Transformationsprozesse der »langen« 1960er
Jahre in theologischer Perspektive. In: Claudia Lepp, Harry Oelke und
Detlef Pollack (Hg.): Religion und Lebensfithrung im Umbruch der 1960er
Jahre. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 349-356.

Jetzkowitz, Jens (2000): Recht und Religion in der modernen Gesellschaft. So-
ziologische Theorie und Analyse am Beispiel der Rechtsprechung des Bun-
desverfassungsgerichts in Sachen »Religion« zwischen den Jahren 1983
und 1997. Miinster: Lit Verlag.

Joas, Hans (2011): Chancen und Probleme interreligiéser Verstindigung. In:
Okumenische Rundschau 60 (1), S. 30-39.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Karakasoglu, Yasemin; Klinkhammer, Gritt (2016): Religionsverhiltnisse. In:
Paul Mecheril, unter Mitarbeit von Kourabas, Veronika und Matthias
Rangger (Hg.): Handbuch Migrationspidagogik. Weinheim: Beltz, S. 294-
310.

Keller, Reiner (2012): Der menschliche Faktor. Uber Akteur(inn)en, Spre-
cher(inn)en, Subjektpositionen, Subjektivierungsweisen in der Wissens-
soziologischen Diskursanalyse. In: Reiner Keller, Werner Schneider und
Willy Viehover (Hg.): Diskurs — Macht — Subjekt. Theorie und Empirie
von Subjektivierung in der Diskursforschung. Wiesbaden: Springer VS,
S. 69-107.

Keupp, Heiner (1988): Auf dem Weg zur Patchworkidentitit? In: Verhaltensthe-
rapie und psychosoziale Praxis (20), S. 425-438.

Keupp, Heiner (1989): Auf der Suche nach der verlorenen Identitit. In: ders.
und Helga Bilden (Hg.): Verunsicherungen. Das Subjekt im gesellschaft-
lichen Wandel. Géttingen: Verl. fiir Psychologie Hogrefe, S. 47-69.

Keupp, Heiner (1997): Diskursarena Identitit: Lernprozesse in der Identitats-
forschung. In: ders. und Renate Hofer (Hg.): Identititsarbeit heute. Klas-
sische und aktuelle Perspektiven der Identititsforschung. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 11-39.

King, Sallie B. (2011): Interreligious Dialogue. In: Chad Meister (Hg.): The Ox-
ford Handbook of Religious Diversity. Oxford: Oxford University Press,
S. 101-114.

Kippenberg, Hans G. (1983): Diskursive Religionswissenschaft. Gedanken zu
einer Religionswissenschaft, die weder auf einer allgemein giiltigen De-
finition von Religion noch auf einer Uberlegenheit von Wissenschaft ba-
siert. In: ders. und Burkhard Gladigow (Hg.): Neue Ansitze in der Religi-
onswissenschaft. Miinchen: Késel, S. 9-28.

Kippenberg, Hans G.; Stuckrad, Kocku von (2003): Religionswissenschaftliche
Uberlegungen zum religidsen Pluralismus in Deutschland. Eine Offnung
der Perspektiven. In: Hartmut Lehmann (Hg.): Multireligiositit im ver-
einten Europa. Historische und juristische Aspekte. Gottingen: Wallstein,
S. 145-162.

Kirchenamt der EKD (Hg.) (2002): Christen und Juden I-III. Die Studien der
Evangelischen Kirche in Deutschland 1975-2000. Giitersloh: Giitersloher
Verlagshaus.

Kirchenamt der EKD (Hg.) (2006): Klarheit und gute Nachbarschaft. Chris-
ten und Muslime in Deutschland. Eine Handreichung des Rates der EKD
(EKD Texte 86). Hannover.

14,02.2026, 181919,

281


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Religdse Pluralitaten

Klinkhammer, Gritt (2020): Interreligious dialogue groups and the mass
media. In: Religion 50 (3) (im Erscheinen). DOI: 10.1080/0048721X.2020.
1754604.

Klinkhammer, Gritt (2019): Der interreligiose Dialog als Boundary Work. In:
Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 27 (1), S. 78-102.

Klinkhammer, Gritt; Frese, Hans-Ludwig; Satilmis, Ayla; Seibert, Tina (2011):
Interreligiose und interkulturelle Dialoge mit MuslimInnen in Deutsch-
land. Eine quantitative und qualitative Studie. Bremen: Universitit Bre-
men.

Klinkhammer, Gritt; Frick, Tobias (Hg.) (2002): Religionen und Recht. Eine
interdisziplinire Diskussion um die Integration von Religionen in demo-
kratischen Gesellschaften. Marburg: Diagonal-Verlag.

Klinkhammer, Gritt; Satilmis, Ayla (2007): Kriterien und Standards der inter-
religiésen und interkulturellen Kommunikation. Eine Evaluation des Dia-
logs mit dem Islam; Projektabschlussbericht. Bremen: Universitit Bre-
men.

Klinkhammer, Gritt; Satilmis, Ayla (Hg.) (2008): Interreligioser Dialog auf
dem Priifstand. Kriterien und Standards fir die interkulturelle und in-
terreligiose Kommunikation. Berlin, Miinster: Lit Verlag.

Knoblauch, Hubert (2009): Populire Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle
Gesellschaft. Frankfurt a.M., New York: Campus.

Kohli, Martin (1985): Die Institutionalisierung des Lebenslaufs: historische
Befunde und theoretische Argumente. In: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie 37 (1), S. 1-29.

Kohli, Martin (1994): Institutionalisierung und Individualisierung der Er-
werbsbiographie. In: Ulrich Beck und Elisabeth Beck-Gernsheim (Hg.):
Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Gesellschaften.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 219-244.

Kohli, Martin (2002): Der institutionalisierte Lebenslauf: Ein Blick zuriick
und nach vorn. In: Jutta Allmendinger (Hg.): Entstaatlichung und sozia-
le Sicherheit. Arbeitsgruppen-, Sektionssitzungs- und Ad-hoc-Gruppen-
Beitrage. Opladen: Leske + Budrich, S. 525-545.

Krappmann, Lothar (1971): Soziologische Dimensionen der Identitit. Struktu-
relle Bedingungen fiir die Teilnahme an Interaktionsprozessen. Stuttgart:
Klett-Cotta.

Krappmann, Lothar (1997): Die Identititsproblematik nach Erikson aus ei-
ner interaktionistischen Sicht. In: Heiner Keupp und Renate Héfer (Hg.):

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1754604
https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1754604
https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1754604
https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1754604

Literaturverzeichnis

Identititsarbeit heute. Klassische und aktuelle Perspektiven der Identi-
titsforschung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 66-92..

Kraul, Margret; Radicke, Christina (2012): Familiale Erziehung zwischen
Tradierung, intergenerationeller Dynamik und Aneignung. In: Dimitrij
Owetschkin (Hg.): Tradierungsprozesse im Wandel der Moderne. Religion
und Familie im Spannungsfeld von Konfessionalitit und Pluralisierung.
Essen, Ruhr: Klartext, S. 137-161.

Krotz, Friedrich (2007): Mediatisierung. Fallstudien zum Wandel von Kom-
munikation. Wiesbaden: Springer VS.

Krotz, Friedrich (2009): Posttraditionale Vergemeinschaftung und mediati-
sierte Kommunikation. Zum Zusammenhang von sozialem, medialem
und kommunikativem Wandel. In: Ronald Hitzler, Anne Honer und Mi-
chaela Pfadenhauer (Hg.): Posttraditionale Gemeinschaften. Theoretische
und ethnografische Erkundungen. Wiesbaden: Springer VS, S. 151-169.

Kriiger, Helga; Born, Claudia (1991): Unterbrochene Erwerbskarrieren und
Berufsspezifik. Zum Arbeitsmarkt- und Familienpuzzle im weiblichen
Lebensverlauf. In: Karl Ulrich Mayer, Jutta Allmendinger und Johannes
Huinink (Hg.): Vom Regen in die Traufe. Frauen zwischen Beruf und Fa-
milie. Frankfurt a.M. u.a.: Campus, S. 142-161.

Lauser, Andrea; WeifRképpel, Cordula (2008): Migration und religiése Dyna-
mik. Ethnologische Religionsforschung im transnationalen Kontext. Bie-
lefeld: transcript.

Logemann, Niels (2001): Konfessionsverschiedene Familien. Eine empirische
Untersuchung von unterschiedlichen Entscheidungsbereichen und ihre
theoretische Erklirung unter Verwendung des Bourdiewschen Kapital-
konzepts. Wiirzburg: Ergon.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Lutz-Bachmann, Matthias (2014): Die postsikulare Konstellation: Offentliche
Vernunft, Religion und Wissenschaft. In: ders. (Hg.): Postsikularismus.
Zur Diskussion eines umstrittenen Begriffs. Unter Mitarbeit von William
Barbieri, James Bohman, José Casanova, Rainer Forst, Karl Gabriel, Fried-
rich Wilhelm Graf et al. Frankfurt a.M.: Campus, S. 79-96.

Malik, Jamal (2008): Interreligiéser Dialog — ein Integrationswerkzeug? In:
Gritt Klinkhammer und Ayla Satilmis (Hg.): Interreligiéser Dialog auf
dem Priifstand. Kriterien und Standards fiir die interkulturelle und in-
terreligiése Kommunikation. Berlin, Miinster: Lit Verlag, S. 141-166.

14,02.2026, 181919,

283


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Religdse Pluralitaten

Mannheim, Karl (1964, orig. 1928): Das Problem der Generationen. In: Kurt H.
Wolff (Hg.): Karl Mannheim: Wissenssoziologie. Auswahl aus dem Werk.
Neuwied, Berlin: Luchterhand, S. 509-565.

Matthes, Joachim (1985): Karl Mannheims »Das Problem der Generationenc,
neu gelesen. Generationen-»Gruppen« oder »gesellschaftliche Regelung
von Zeitlichkeit«? In: Zeitschrift fiir Soziologie 14 (5), S. 363-372.

Mayer, Karl-Ulrich (1998): Lebensverlauf. In: Bernhard Schifers und Wolfgang
Zapf (Hg.): Handworterbuch zur Gesellschaft Deutschlands. Wiesbaden:
VS Verlag fur Sozialwissenschaften, S. 446-460.

Mecheril, Paul (2001): Pidagogiken natio-kultureller Mehrfachzugehorigkeit.
Vom »Kulturkonflikt« zur »Hybriditdt«. In: Diskurs 10 (2), S. 41-48.

Meier-Hiising, Peter; Otten, Dirk (2003): Handbuch der religiésen Gemein-
schaften in Bremen. Bremen: Edition Temmen.

Meissner, Fran; Vertovec, Steven (2015): Comparing Super-Diversity. In: Ethnic
and Racial Studies 38 (4), S. 541-555. DOI: 10.1080/01419870.2015.9802.95.
Mey, Giinter; Mruck, Katja (2011): Grounded-Theory-Methodologie: Entwick-
lung, Stand, Perspektiven. In: Giinter Mey und Katja Mruck (Hg.):

Grounded Theory Reader. Wiesbaden: Springer VS, S. 11-48.

Micksch, Jiirgen (2005): Islamforen in Deutschland. Dialoge mit Muslimen.
Frankfurt a.M.: Lembeck.

Mollers, Norma; Hilterlein, Jens; Spies, Tina (2014): Subjektivierung als Ar-
tikulation diskursiver Ordnungen. Zur Aneignung von Subjektpositionen
im Kontext der Entwicklung automatisierter Videoiiberwachung. In: Zeit-
schrift fir Diskursforschung (1), S. 55-76.

Nagel, Alexander-Kenneth (2012): Vernetzte Vielfalt: Religionskontakt in in-
terreligiésen Aktivititen. In: ders. (Hg.): Diesseits der Parallelgesell-
schaft. Neuere Studien zu religiésen Migrantengemeinden in Deutsch-
land. Bielefeld: transcript, S. 241-268.

Nagel, Alexander-Kenneth; Kalender, Mehmet (2014): The Many Faces of Dia-
logue. Driving Forces for Participating in Interreligious Activities. In: Ka-
tajun Amirpour, Wolfram Weisse, Anna Kors und Dérthe Vieregge (Hg.):
Religions and Dialogue. International Approaches. New York: Waxmann,
S. 85-100.

Nagel, Alexander-Kenneth (2015): Diesseits des Dialogs. Zur Vielfalt interre-
ligioser Aktivititen. In: Katajan Amirpur, Wolfgang WeifRe (Hg.): Religio-
nen — Dialog — Gesellschaft. Analysen zur gegenwirtigen Situation und
Impulse fiir eine dialogische Theologie. Minster: Waxmann, S. 57-68.

14,02.2026, 181919,


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Nehring, Andreas (2012): Postkoloniale Religionswissenschaft: Geschichte —
Diskurse — Alterititen. In: Julia Reuter und Alexandra Karentzos (Hg.):
Schliisselwerke der Postcolonial Studies. Wiesbaden: Springer VS, S. 327-
341.

Neubert, Frank (2016): Die diskursive Konstitution von Religion. Wiesbaden:
Springer VS.

Neufeldt, Reina C. (2011): Interfaith Dialogue: Assessing Theories of Change.
In: Peace & Change 36 (3), S. 344-372.

Neumaier, Anna (2020): The Big Friendly Counter-Space? Interreligious

Encounter within Social Media.In: Religion 50 (3) (im Erscheinen). DOI: 10.

1080/0048721X.2020.1754605.

Neuser, Bernd (2005): Dialog im Wandel. Der christlich-islamische Dialog -
Anfinge, Krisen, neue Wege. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlags-
Haus.

Ohrt, Anna; Kalender, Mehmet (2018): Interreligious Practice in Hamburg. A
Mapping of Motivations, Conditions, Potential Benefits and Limitations
from a Participant’s Perspektive. In: Julia Ipgrave, Thorsten Knauth, Anna
Kors, Dorthe Vieregge und Marie von der Lippe (Hg.): Religion and dia-
logue in the city. Case studies on interreligious encounter in urban com-
munity and education. New York: Waxmann, S. 55-83.

Olson, Daniel V. A.; Pollack, Detlef (2008): The Role of Religion in Modern
Societies. New York: Routledge.

Owetschkin, Dimitrij (2010): Konfessionsverschiedene Ehen und Familien als
Instanzen der religiosen Sozialisation. In: Mitteilungsblatt des Instituts fiir
soziale Bewegungen (44), S. 59-88.

Owetschkin, Dimitrij (2012): Religiose und konfessionelle Identitit in konfes-
sionsverschiedenen Familien. Theoretische Zuginge und historische Ent-
wicklungen in der alten Bundesrepublik. In: ders. (Hg.): Tradierungspro-
zesse im Wandel der Moderne. Religion und Familie im Spannungsfeld
von Konfessionalitit und Pluralisierung. Essen, Ruhr: Klartext, S. 199-242.

Owetschkin, Dimitrij (2013): Auf dem Weg zur »Okumene im Kleinen«. Kir-
chen, bikonfessionelle Ehen und das evangelisch-katholische Verhaltnis
in der alten Bundesrepublik. In: Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte
(7), S. 121-168.

Pagenstecher, Cord (2008): »Das Boot ist voll« — Schreckensvision des ver-
einten Deutschland. In: Gerhard Paul (Hg.): Das Jahrhundert der Bilder:
Bildatlas 1949 bis heute. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 606-613.

14,02.2026, 181919,

285


https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1754605
https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1754605
https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1754605
https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1754605

286

Religdse Pluralitaten

Paulus, Christiane (1999): Interreligiése Praxis postmodern. Eine Untersu-
chung muslimisch-christlicher Ehen in der BRD. Frankfurt a.M.: Verlag
Peter Lang.

Pickel, Gert (2013): Verstehen was verbindet. Religion und Zusammenhalt im
internationalen Vergleich. Giitersloh: Bertelsmann Stiftung.

Pollack, Detlef (2014): Wahrnehmung und Akzeptanz religioser Vielfalt in aus-
gewdihlten Lindern Europas: Erste Beobachtungen. In: ders., Olaf Milller,
Gergely Laszlo Rosta, Nils Friedrichs und Alexander Yendell (Hg.): Gren-
zen der Toleranz. Wahrnehmung und Akzeptanz religioser Vielfalt in Eu-
ropa. Wiesbaden: Springer VS, S. 13-34.

Pollack, Detlef (1996): Individualisierung statt Sikularisierung? Zur Diskussi-
on eines neueren Paradigmas in der Religionssoziologie. In: Karl Gabriel
(Hg.): Religiése Individualisierung oder Sikularisierung. Biographie und
Gruppe als Bezugspunkte moderner Religiositit. Giitersloh: Kaiser, S. 57-
85.

Pollack, Detlef (2016): Einleitung. In: Claudia Lepp, Harry Oelke und Detlef
Pollack (Hg.): Religion und Lebensfithrung im Umbruch der 1960er Jahre.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 9-30.

Pollack, Detlef; Miiller, Olaf (2013): Verstehen was verbindet. Religion und Zu-
sammenbhalt in Deutschland. Giitersloh: Bertelsmann Stiftung.

Pollack, Detlef; Tucci, Ingrid; Ziebertz, Hans-Georg (Hg.) (2012): Religis-
ser Pluralismus im Fokus quantitativer Religionsforschung. Wiesbaden:
Springer VS.

Reckwitz, Andreas (2008): Generalisierte Hybriditit und Diskursanalyse: Zur
Dekonstruktion von Hybridititen in spitmodernen populiren Subjekt-
diskursen. In: Britta Kalscheuer und Lars Allolio-Nicke (Hg.): Kulturelle
Differenzen begreifen. Das Konzept der Transdifferenz aus interdiszipli-
nirer Sicht. Frankfurt, New York: Campus, S. 17-39.

Reckwitz, Andreas (2017): Die Gesellschaft der Singularititen. Zum Struktur-
wandel der Moderne. Berlin: Suhrkamp.

Renz, Andreas (2014): Die katholische Kirche und der interreligise Dialog. 50
Jahre »Nostra aetate« — Vorgeschichte, Kommentar, Rezeption. Stuttgart:
Kohlhammer.

Reuter, Astrid (2014): Religion in der verrechtlichten Gesellschaft. Religions-
konflikte und 6ffentliche Kontroversen um Religion als Grenzarbeiten am
religiésen Feld. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus
und der »Kampf der Kulturen«. Miinchen: Beck.

Rohe, Matthias; Khorchide, Mouhanad; Engin, Havva; Schmid, Hansjorg;
Ozsoy, Omer (2015): Handbuch Christentum und Islam in Deutschland.
Grundlagen, Erfahrungen und Perspektiven des Zusammenlebens. Frei-
burg, Breisgau, Basel, Wien: Herder.

Rosa, Hartmut (2005): Beschleunigung. Die Verdnderung der Zeitstrukturen
in der Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rotting, Martin (2011): Religion in Bewegung. Dialog-Typen und Prozess im
interreligiésen Lernen. Miinster: Lit Verlag.

Rétting, Martin; Sinn, Simone; Inan, Aykan (Hg.) (2016): Praxisbuch interreli-
gioser Dialog. Begegnungen initiieren und begleiten. Sankt Ottilien: EOS
Editions.

Ruttmann, Hermann (1995): Vielfalt der Religionen — am Beispiel der Glau-
bensgemeinschaften im Landkreis Marburg-Biedenkopf. mit Fotografien
von Karl-Heinz Schlierbach. Marburg: Remid e. V.

Schidel, Anja; Wegner, Gerhard (2014): Verbundenheit, Mitgliedschaft und
Erwartungen. Die Evangelischen und ihre Kirche. In: EKD (Hg.): Enga-
gement und Indifferenz. Kirchenmitgliedschaft als soziale Praxis. EKD
Erhebung iiber die Kirchenmitgliedschaft, S. 86-92.

Schmid, Hansj6rg; Akca, Ayse Almila; Barwig, Klaus (Hg.) (2008): Gesellschaft
gemeinsam gestalten. Islamische Vereinigungen als Partner in Baden-
Wiirttemberg. Baden-Baden: Nomos.

Schiitze, Fritz (1984): Kognitive Figuren des autobiographischen Stegreifer-
zihlens. In: Martin Kohli und Giinther Robert (Hg.): Biographie und so-
ziale Wirklichkeit. Neue Beitrige und Forschungsperspektiven. Stuttgart:
Metzler, S. 78-117.

Seifert, Wolfgang (2012): Geschichte der Zuwanderung nach Deutschland
nach 1950: Bundeszentrale fiir Politische Bildung.

Smart, Ninian (1999): Worldviews. Crosscultural Explorations of Human Be-
liefs. New Jersey: Pearson Education.

Sperber, Jutta (1999): Dialog mit dem Islam. Géttingen: Vandenhoeck und Ru-
precht.

14,02.2026, 181919,

287


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Religdse Pluralitaten

Spielhaus, Riem (2011): Wer ist hier Muslim? Die Entwicklung eines isla-
mischen Bewusstseins in Deutschland zwischen Selbstidentifikation und
Fremdzuschreibung. Wiirzburg: Ergon.

Spief, Tabea; Wegner, Gerhard (2014): »Junge Alte«. In: EKD (Hg.): Engage-
ment und Indifferenz. Kirchenmitgliedschaft als soziale Praxis. EKD Er-
hebung iiber die Kirchenmitgliedschaft, S. 73-76.

Spies, Tina (2017): Subjektpositionen und Positionierungen im Diskurs. Me-
thodologische Uberlegungen zu Subjekt, Macht und Agency im Anschluss
an Stuart Hall. In: dies. und Elisabeth Tuider (Hg.): Biographie und Dis-
kurs. Methodisches Vorgehen und Methodologische Verbindungen. Wies-
baden: Springer VS, S. 69-90.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): Can the Subaltern Speak? In: Cary Nelson
und Lawrence Grossberg (Hg.): Marxism and the Interpretation of Cul-
ture. Urbana: University of Illinois Press, S. 271-313.

Stark, Rodney; Finke, Roger (2000): Acts of faith. Explaining the human side
of religion. Berkeley: University of California Press.

Stark, Rodney; Glock, Charles Y. (1968): American Piety: The Nature of Reli-
gious Commitment. Berkeley: University of Carlifornia Press.

Strauss, Anselm L. (1991): Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Da-
tenanalyse und Theoriebildung in der empirischen soziologischen For-
schung. Stuttgart: UTB.

Strauss, Anselm L.; Corbin, Juliet M. (1996): Grounded Theory: Grundlagen
Qualitativer Sozialforschung. Weinheim: Beltz.

Stritbing, Jérg (2014): Grounded Theory. Zur sozialtheoretischen und episte-
mologischen Fundierung eines pragmatistischen Forschungsstils. Wies-
baden: Springer VS.

Swidler, Leonard (2013): The History of Inter-Religious Dialogue. In: Cather-
ine Cornille (Hg.): The Wiley-Blackwell Companion to Inter-Religious Di-
alogue, II. Chichester: John Wiley & Sons, S. 1-19.

Swidler, Leonard J.; Dean, Lester (1987): Breaking down the wall between
Americans and East Germans. Jews and Christians through dialogue. Lan-
ham: University Press of America.

Tezcan, Levent (2006): Interreligioser Dialog und politische Religionen. In:
Aus Politik und Zeitgeschichte (28-29), S. 26-32.

Tezcan, Levent (2012): Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der
Deutschen Islam Konferenz. Konstanz: Konstanz University Press.

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Traunmiller, Richard (2014): Religiése Vielfalt, Sozialkapital und gesellschaft-
licher Zusammenhalt. Religionsmonitor: verstehen was verbindet. Git-
tersloh: Bertelsmann Stiftung.

Tuider, Elisabeth; Spies, Tina (2017): Biographie und Diskurs — eine Einlei-
tung. In: Tina Spies und Elisabeth Tuider (Hg.): Biographie und Dis-
kurs. Methodisches Vorgehen und Methodologische Verbindungen. Wies-
baden: Springer VS, S. 1-20.

van Ess, Josef (1997): Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert. Eine
Geschichte des Religiosen Denkens im Frithen Islam (4). Berlin, New York:
De Gruyter.

Vertovec, Steven (2007): Super-Diversity and its Implications. In: Ethnic and
Racial Studies 30 (6), S. 1024-1054.

Volter, Bettina; Dausien, Bettina; Lutz, Helma; Rosenthal, Gabriele (2009):
Einleitung. In: Bettina Dausien, Helma Lutz und Gabriele Rosenthal (Hg.):
Biographieforschung im Diskurs. Wiesbaden: Springer VS, S. 7-20.

Vott, Matthias (2002): Interreligiése Dialogkompetenz. Ein Lernprogramm
fiir den muslimisch-christlichen Dialog. Frankfurt a.M.: Lembeck.

Welsch, Wolfgang (2012): Was ist eigentlich Transkulturalitit? In: Schamma
Schahadat und Dorothee Kimmich (Hg.): Kulturen in Bewegung. Beitrige
zur Theorie und Praxis der Transkulturalitit. Bielefeld: transcript, S. 25-
40.

Weymann, Ansgar (1989): Handlungsspielrdume. Untersuchungen zur Indivi-
dualisierung und Institutionalisierung von Lebensldufen in der Moderne.
Stuttgart: Enke.

Wilke, Annette (2005): Interreligiéser Dialog und interreligiése Kompetenz.
Ein religionswissenschaftlicher Forschungsbeitrag zum Dialog der Reli-
gionen am Fallbeispiel eines christlich-muslimischen Frauenkreises. In:
Thorsten Gerald Schneider (Hg.): »Kinder Abrahams«: religiéser Aus-
tausch im lebendigen Kontext. Festschrift zur Eréfinung des Centrums
fiir Religise Studien. Miinster: Lit Verlag, S. 221-281.

Wilke, Annette (2006): Interreligiéses Verstehen: Rahmenbedingungen fiir ei-
nen gelingenden christlich-muslimischen Dialog. In: Doris Strahm und
Manuela Kalsky (Hg.): Damit es anders wird zwischen uns. Interreligio-
ser Dialog aus der Sicht der Frauen. Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag,
S. 14-26.

Willems, Ulrich; Reuter, Astrid; Gerster, Dietmar (Hg.) (2016): Ordnungen re-
ligidser Pluralitit. Wirklichkeit — Wahrnehmung — Gestaltung. Frankfurrt,
New York: Campus.

14,02.2026, 181919,

289


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Religdse Pluralitaten

Wimmer, Andreas (2008): The Making and Unmaking of Ethnic Boundaries:
A Multilevel Process Theory. In: American Journal of Sociology 113 (4), S. 970-
1022..

Wohlrab-Sahr, Monika (1993): Biographische Unsicherheit. Formen weiblicher
Identitit in der »reflexiven Moderne«: Das Beispiel der Zeitarbeiterinnen.
Wiesbaden: Springer VS.

Wohlrab-Sahr, Monika (2002): Sikularisierungsprozesse und kulturelle Ge-
nerationen. In: Gunter Burkart und Jirgen Wolf (Hg.): Lebenszeiten. Er-
kundungen zur Soziologie der Generationen. Wiesbaden: VS Verlag fur
Sozialwissenschaften; Imprint, S. 209-228.

Yendell, Alexander (2014): Warum die Bevolkerung Ostdeutschlands gegen-
tiber Muslimen ablehnender eingestellt ist als die Bevolkerung West-
deutschlands. In: Detlef Pollack, Olaf Miiller, Gergely Laszlo Rosta, Nils
Friedrichs und Alexander Yendell (Hg.): Grenzen der Toleranz. Wahrneh-
mung und Akzeptanz religiéser Vielfalt in Europa. Wiesbaden: Springer
VS, S. 59-78.

Online-Literatur

Pressemitteilung des Bundesministerium des Innern vom 13.09.2015.
Online  verfiigbar  unter  https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/
kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-
oesterreich-wiedereingef %C3 %BChrt.html.

Teilnehmendenzahlen an »Pegida«-Kundgebungen in Dresden. Online ver-
fiigbar unter https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida.

BMFSF] (2018): Frauen in Deutschland. Hg.v. Gleichstellungsbeauftragten
der Bundesregierung. Online verfuigbar unter https://www.bmfsfj.de/
blob/93872/52236f60dc89674e222de2aca189f5fc/frauen-in-deutschland-
data.pdf.

Council of Europe (2008): White Paper on Intercultural Dialogue »Living
Together As Equals In Dignity«. Strassbourg. Online verfiigbar unter
https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white %20paper._final
revised_en.pdf.

SPIEGEL (Hg.) (1991/Heft 37): Ansturm der Armen. Flicchtlinge Aussiedler
Asylanten. Online verfiigbar unter https://www.spiegel.de/spiegel/print/
index-1991-37.html.

14,02.2026, 181919,



https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://www.bmfsfj.de/blob/93872/52236f60dc89674e222de2aca189f5fc/frauen-in-deutschland-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/blob/93872/52236f60dc89674e222de2aca189f5fc/frauen-in-deutschland-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/blob/93872/52236f60dc89674e222de2aca189f5fc/frauen-in-deutschland-data.pdf
https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white%20paper_final_revised_en.pdf
https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white%20paper_final_revised_en.pdf
https://www.spiegel.de/spiegel/print/index-1991-37.html.
https://www.spiegel.de/spiegel/print/index-1991-37.html.
https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://www.bmfsfj.de/blob/93872/52236f60dc89674e222de2aca189f5fc/frauen-in-deutschland-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/blob/93872/52236f60dc89674e222de2aca189f5fc/frauen-in-deutschland-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/blob/93872/52236f60dc89674e222de2aca189f5fc/frauen-in-deutschland-data.pdf
https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white%20paper_final_revised_en.pdf
https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white%20paper_final_revised_en.pdf
https://www.spiegel.de/spiegel/print/index-1991-37.html.
https://www.spiegel.de/spiegel/print/index-1991-37.html.

Literaturverzeichnis

SPIEGEL (1993/23): Weder Heimat noch Freunde. Online verfiigbar unter
https://www.spiegel.de/spiegel/print/d-13682474.html.

Deutscher Koordinierungsrat. Online verfiigbar unter https://www.
deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info.

EKD (2013): Zwischen Autonomie und Angewiesenheit: Familie als verlassli-
che Gemeinschaft stirken. Eine Orientierungshilfe des Rates der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland. Online verfugbar unter https://www.
ekd.de/22584.htm.

fowid (2018). Online verfugbar wunter https://fowid.de/meldung/
religionszugehoerigkeiten-2018.

»WSI Report 16: Die Gastarbeiter. Geschichte und aktuelle soziale Lage«
(2014), hg.v. Hohne, Jutta; Linden, Benedikt; Seils, Eric; Wiebel, Anne. On-
line verfigbar unter https://www.boeckler.de/pdf/p_wsi_report_16_2014.
pdf.

»Ecclesiam suam« Rundschreiben von Papst Paul V1. (1966). Online verfiigbar
unter https://www.erzbistum-muenchen.de/cms-media/media-21711520.
pdf.

»A common Word Between Us and You« (2007), hgv. The Royal Aal al-
Bayt Institute for Islamic Thought. Jordanien. Online verfiigbar un-
ter https://www.acommonword.com/introduction-to-a-common-word-
between-us-and-you/.

»Nostra aetate« (1965). Erklirung des Vatikanum II. iber das Verhiltnis
der Katholischen Kirche zu den nichtchristlichen Religionen. Online
verfiigbar unter www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/
documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html.

Filmverzeichnis

»Das weifle Band — Eine deutsche Kindergeschichte« (2009) von Michael Han-
eke. DEU; AUT; FRA; ITA.

14,02.2026, 181919,

291


https://www.spiegel.de/spiegel/print/d-13682474.html
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.ekd.de/22584.htm
https://www.ekd.de/22584.htm
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2018
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2018
https://www.boeckler.de/pdf/p_wsi_report_16_2014.pdf
https://www.boeckler.de/pdf/p_wsi_report_16_2014.pdf
https://www.erzbistum-muenchen.de/cms-media/media-21711520.pdf
https://www.erzbistum-muenchen.de/cms-media/media-21711520.pdf
https://www.acommonword.com/introduction-to-a-common-word-between-us-and-you/
https://www.acommonword.com/introduction-to-a-common-word-between-us-and-you/
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.spiegel.de/spiegel/print/d-13682474.html
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.ekd.de/22584.htm
https://www.ekd.de/22584.htm
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2018
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2018
https://www.boeckler.de/pdf/p_wsi_report_16_2014.pdf
https://www.boeckler.de/pdf/p_wsi_report_16_2014.pdf
https://www.erzbistum-muenchen.de/cms-media/media-21711520.pdf
https://www.erzbistum-muenchen.de/cms-media/media-21711520.pdf
https://www.acommonword.com/introduction-to-a-common-word-between-us-and-you/
https://www.acommonword.com/introduction-to-a-common-word-between-us-and-you/
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

Liste der Transkriptionskiirzel

I = Interviewerin
Name = Anonymisierter Name des Befragten

Wort- Bricht Aussage ab (z.B. um neu anzusetzen)

Wort... Pause, Stimme senkt sich (auslaufendes Ende)

Wort [3] Pause von mind. 3 Sekunden, Lingenangabe in Sekunden
WORT stark betontes Wort (vom Sprecher explizit hervorgehoben)
[Wort] sonstige Lautiuferung, z.B. [lacht], [seufzt]

(Wort) nicht ganz eindeutig zu verstehende Worte

/[Wort// Einwurf der Interviewerin

[..] hier: gekiirzte Stelle

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 Religdse Pluralitaten

Anonymisierte Liste der in der Arbeit zitierten

Interviewpartnerinnen

Name Alter Ceburtsort Religion Beruf/Ausbildung
zum
Zeit-
punkt
des In-
terviews
Adem 39 Tiirkei Muslim Restaurantfachmann
Andrea 47 Westdeutsch- Christin Cemeindereferentin
land
Angelika 65 Ostdeutsch- Christin Theologin
land
Barbara 54 Westdeutsch- Christin Gemeindereferentin
land
Bilgiin 46 Tarkei Musli- Krankenschwester,
min Referentin
Soziale Arbeit
Birgit 53 Westdeutsch- Christin Sozialpadagogische
land Fachkraft
Hamid 28 Marokko Muslim Musiker
Christian 47 Westdeutsch- Christ Musiker
land
Christine 52 Westdeutsch- Christin Referentinim
land Bereich Entwick-
lungspolitik
Damir 40 Tirkei Muslim Elektriker
Emine 62 Tirkei Mulimin | Erzieherin
Hasan 63 Tarkei Muslim Maschinenbauinge-
nieur
Heidrun 71 Westdeutsch- Christin Sozialarbeiterin
land
Jessica 26 Westdeutsch- Christin Studentin der
land Sozialen Arbeit

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

Lorena 80 Mexiko Christin Lehrauftrage fur
Sprachen u.a.

Manfred 61 Westdeutsch- Christ Industriekaufmann,
land Erwachsenenbildung

Marcel 32 Westdeutsch- Christ Physiker
land

Melina 24 Westdeutsch- Musli- Biologiestudentin
land min

Monika 63 Westdeutsch- Christin Designerin,
land Kiinstlerin

Namika 26 Westdeutsch- Musli- Jurastudentin
land min

Niliifer 42 Westdeutsch- Musli- Programmiererin
land min

Renate 71 Westdeutsch- Christin Lehramtsstudium,
land Hausfrau

Yusuf 60 Jordanien Muslim Programmierer

Yvonne 31 Ostdeutsch- Musli- Sozialarbeiterin
land min

14,02.2026, 181919,

295


https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religionswissenschaft

Frederik Elwert, Martin Radermacher, Jens Schlamelcher (Hg.)
Handbuch Evangelikalismus

2017,452 S., Hardcover, 3 Farbabbildungen
39,99 € (DE), 978-3-8376-3201-9
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3201-3

Bernhard Griimme
Aufbruch in die Offentlichkeit?
Reflexionen zum »public turn<in der Religionspadagogik

2018, 254 S, kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4227-8

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4227-2

Oliver Wéckerlig

Vernetzte Islamfeindlichkeit

Die transatlantische Bewegung gegen »Islamisierunge.
Events - Organisationen - Medien

2019, 432 S, kart., 9 SW-Abbildungen

44,99 € (DE), 978-3-8376-4973-4

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4973-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religionswissenschaft

Antje Mickan, Thomas Klie, Peter A. Berger (Hg.)
Raume zwischen Kunst und Religion
Sprechende Formen und religionshybride Praxis

2019, 240 S., kart., 56 SW-Abbildungen, 6 Farbabbildungen
39,99 € (DE), 978-3-8376-4672-6
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4672-0

Judith Stander-Dulisch

Glaubenskrisen, Neue Religionen und der Papst
Religion in »Stern« und »Spiegel« von 1960 bis 2014

2019, 482 S., kart., 155 SW-Abbildungen, 10 Farbabbildungen
49,99 € (DE), 978-3-8376-4102-8
E-Book: 49,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4102-2

Mirjam Mezger
Religion, Spiritualitat, Medizin
Alternative Religiositat und Palliative Care in der Schweiz

2018, 218 S., kart., 9 SW-Abbildungen, 3 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4165-3

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4165-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 181919,



https://doi.org/10.14361/9783839451908
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	1.  Einleitung
	1.1 Theoretische Konzeptionen religiöser Pluralisierung in der Moderne
	1.2 Religiöse Pluralisierung in Deutschland: Asymmetrien und Ungleichzeitigkeiten
	1.3 Empirische Befunde
	1.4 Forschungsfragen und Aufbau der Studie

	2.  Methodik der Studie
	2.1 Methodologische Vorüberlegungen: Zur Verwobenheit von Biografie, Diskurs und Identität
	2.2  Methodische Anlage der Studie

	3.  Interreligiöser Dialog als Strategie des Umgangs mit religiöser Pluralität
	3.1 Über die Entwicklung des interreligiösen Dialogs in Deutschland
	3.2 Empirische Befunde: Handlungsformen und Motive der Teilnahme
	3.3  Teilnahme an interreligiösen Aktivitäten als Wahrnehmung und Umgang mit religiöser Vielfalt
	3.4  Zwischenfazit

	4.  Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland – eine zeitgeschichtlich‐diskursive Ordnung
	4.1  Diskurse über die Wahrnehmung religiöser Pluralität
	4.2  Wahrnehmungen religiöser Pluralität: Eine generationale Ordnung

	5.  Individuierte Aneignung religiöser Pluralität
	5.1  Konzeptuelle Vorüberlegungen: Von Identität als analytischer Kategorie zu ihrer konstitutions- und diskurstheoretischen Auflösung
	5.2  »Das soll man jetzt nicht sagen« – Über diskursive Vorordnungen und Sagbarkeitsgrenzen rund um religiöse Identität
	5.3  Religiöse Identifikation und Abgrenzung angesichts religiöser Pluralität – eine empiriegeleitete Ausarbeitung
	5.4  Zwischenfazit

	6.  Fazit: Die Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland
	6.1  Rückblick: Die qualitative Untersuchung der Wahrnehmung religiöser Pluralität
	6.2  Ein gegenstandsbegründetes Modell der Wahrnehmung religiöser Pluralität

	Literaturverzeichnis
	Online-Literatur
	Filmverzeichnis

	Anhang
	Anonymisierte Liste der in der Arbeit zitierten InterviewpartnerInnen
	Liste der Transkriptionskürzel


