Martin Baumann
Samuel M. Behloul (Hg.)

Religioser
Pluralismus

Empirische Studien und
analytische Perspektiven



https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religioser Pluralismus

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAuMANN, SAMUEL M. BEH1OUL (Hg.)
RELIGIOSER PLURALISMUS
Empirische Studien und analytische Perspektiven

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2005 transcript Verlag, Bielefeld

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
BY NC ND

Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung und Innenlayout: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Herstellung: Justine Haida, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 3-89942-350-X

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an
unter: info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

MARTIN BAUMANN, SAMUEL M. BEHLOUL
Einleitung: Zur Aktualitit von Religion und
religiosem Pluralismus ......... ... .. ... . i 7

PETER BEYER
Die Lokalisierung des religiésen Pluralismus:

Bildet Kanada den Modellfall? ............................... 19
Kim KnotT

Researching Local and National Pluralism:

Britain’s New Religious Landscape ........................... 45

KaARENINA KOLLMAR-PAULENZ
Religioser Pluralismus im mongolischen Weltreich:
Die Religionspolitik der Mongolenherrscher ................... 69

KARSTEN LEHMANN
Institutionen christlicher Migranten in Deutschland.
Eine Sekundiranalyse am Beispiel von Frankfurtam Main ....... 93

MARTIN BAUMANN

Religionspluralitit in Deutschland —

Religiose Differenz und kulturelle >Kompatibilitit«

asiatischer Zuwanderer ........... ... ... ... 123

SAMUEL M. BEHLOUL

Religionspluralismus: europdischer »Normal-< oder >Notfall<?
Muslimische Migranten in der Schweiz und die Einbettung

in den offentlichen Raum ........ ... ... ... ... ... o L 145

ADRIAN LORETAN-SAIADIN

Die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung weiterer

Religionsgemeinschaften —

ein Instrument gesellschaftlicher Integration? ................. 71

JorG STo1Z

Wie wirkt Pluralitit auf individuelle Religiositit?

Eine Konfrontation von Wissenssoziologie und

Rational Choice ... 197

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO
Religion und soziale Ordnung —
wie viel Multikulturalitit braucht die Gesellschaft? .............. 223

EnnNo RupoirrH
Religion — eine unentbehrliche Form der Kultur?

Sieben Thesen ............uuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiin 241

Autorinnen und Autoren ... 255

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: ZUR AKTUALITAT VON RELIGION
UND RELIGIOSEM PLURALISMUS
MARTIN BAUMANN, SAMUEL M. BEHLOUL

Nine/eleven stellt eine Zisur dar. Es durfte interessant sein der Frage
nachzugehen, wie viele 6ffentliche Vortrage, wissenschaftliche Aufsit-
ze und Biicher, die im Zeitraum nach dem 11. September 20071 ent-
standen und das Phinomen Religion in der modernen Gesellschaft
zum Thema hatten, auf den historisierenden Verweis >nach dem 11.
September« verzichtet haben.

Nach den Anschligen des 11. Septembers 2001 war rasch der Kon-
sensus erreicht, dass ab jetzt nichts mehr so sein wird, wie es war. Der
amerikanische Historiker Paul Auster brachte die allgemein herr-
schende Stimmung >danach« sogar mit der Feststellung zum Ausdruck
»Jetzt erst hat das 21. Jahrhundert begonnen« (Auster 2001).

Vor allem mit Blick auf das Phinomen Religion und auf die Frage
nach deren gesellschafts-politischer Relevanz in der modernen Gesell-
schaft scheinen nach dem 11. September 2001 die letzten Zweifel an
der zuvor noch mehr oder weniger vorsichtig vertretenen These von
einer Riickkehr bzw. Renaissance der Religionen ausgerdumt. Auch
wenn bei der These von der Riickkehr der Religionen Religion stets im
Plural benutzt wird, gilt der Ausdruck bislang fast ausschliefllich dem
Islam. Evident wird dies einerseits mit Blick auf die schon linger an-
haltende Radikalisierung im Bereich des politischen Islam und zum
anderen hinsichtlich der 6ffentlich demonstrierten Hinwendung mus-
limisch geprigter Migranten in Westeuropa zu der religiés-kulturellen
Symbolressource ihrer Herkunftskultur.

Dass der vorhersehbare Tod und die anschliefende Beerdigung von
Papst Johannes Paul II. am 8. April 2005 zu einem globalen Ereignis
wiirden — zumindest mit Blick auf die mediale Ubertragung der Beer-
digungsfeier und die Teilnahme der weltpolitischen Prominenz — war
zu erwarten. Dass sie aber eine, wie Der Spiegel titelte, »globale Wall-
fahrt nach Rom« (Nr. 15, 2005) zumeist junger Menschen auslésen
wiirden, war fiir manche — vor allem die >Zaungiste< — sehr tiberra-
schend. Hatte man bislang fast ausschlieflich iiber eine Renaissance
des Islam diskutiert — mit Blick auf die religiés aufgeladene Rhetorik
des aktuellen amerikanischen Prisidenten neuerdings auch des Chris-
tentums, wenn auch nur in seiner (US-amerikanisch) evangelikalen
Form - scheint die These von der Riickkehr der Religion(en) um eine
neue Komponente reicher geworden zu sein. So unterschiedlich die

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN, SAMUEL M. BEHLOUL

beiden Ereignisse — der 11. September 2001 und der 8. April 2005 —
auch sein mogen, flir die Frage der Positionierung oder zumindest der
Wahrnehmung des Phinomens Religion in der modernen Gesellschaft
haben sie — so hat es gegenwirtig den Anschein — einen bestitigenden
Charakter: a) Religion bleibt auch in der modernen bzw. postmodernen
Gesellschaft ein ernst zu nehmender gesellschaftspolitischer (Macht-)
Faktor und b) das Bediirfnis nach Religion und Religisem ist nicht
blof auf den auflerchristlichen Raum oder bestenfalls auf nicht-christ-
lich geprigte Migrantengruppen im Westen zu reduzieren.

Das (neu) erwachte Bediirfnis nach Religion, allgemein beschrie-
ben als Riickkehr der Religionen (vgl. Riesebrodt 2000), hat allerdings
einen plural-individualistischen Charakter und findet seinen sichtbars-
ten Ausdruck im Phinomen des religiésen Pluralismus.

Der britische Schriftsteller Salman Rushdie hat méglicherweise am
treffendsten das Phinomen des Religionspluralismus charakterisiert,
indem er ihn als den Zustand beschrieb, in dem zusammenkommit,
was gar nicht zusammengehort (vgl. Appignanesi 199o0: 8).

Rushdies Beschreibung war in erster Linie quantitativ gemeint und
bezog sich auf das migrationsbedingte Nebeneinander von unter-
schiedlichen Kulturen und Religionen zur gleichen Zeit und am glei-
chen Ort. Jedoch auch im qualitativen Sinne scheint uns Rushdies
Charakterisierung des religiésen Pluralismus sehr zutreffend. Dies
zeigt sich, wenn man die religionsinternen Entwicklungen verschiede-
ner Religionsgemeinschaften unter den religios-kulturell pluralen und
gesellschafts-politisch sikularen Bedingungen genauer anschaut.

Es geht weder nur um die Frage einer (Ko-)Existenz mehrerer
Religionstraditionen an einem bestimmten Ort unter den Bedingun-
gen der Pluralitit und rechtlicher Sikularitit, noch nur um die reli-
gionsinternen Polarisierungs- und Spaltungsabliufe entlang der Frage
nach einem traditions- bzw. zeitgerechten Umgang mit religiosen
Wahrheiten der jeweiligen Religionsgemeinschaft. Innerhalb ein und
derselben Religionstradition sind neuerdings parallel verlaufende Ent-
wicklungstendenzen zu beobachten, die {iber das klassische Konserva-
tiv/Progressiv-Schema hinausgehen.

Zum neuen Triger und Multiplikator des >Nicht-Zusammengeho-
rens«< ist das Individuum selbst geworden. Unter den gruppenexternen
und gruppeninternen Bedingungen der Pluralitit wird der bzw. die
Einzelne nicht mehr ausschlieflich in eine bestimmte religiose Tradi-
tion geboren und von dieser nachhaltig geprigt. Ebenso verfiigt er/sie
nicht mehr nur tiber die religiosen Wahlmoglichkeiten im Sinne einer
unverbindlichen Patchwork-Religiositit.

Das Phinomen Religion scheint sich neuerdings unter den verun-

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

sichernden Bedingungen einer vom Individuum zunehmend als rich-
tungs- und haltlos wahrgenommenen Gesellschaft von einem >Wahl-
Fach« zu einem >Wahl-Pflicht-Fach< zu entwickeln. Der bzw. die Ein-
zelne empfindet — so lieffe sich die Titelung »globale Wallfahrt nach
Rom« interpretieren — ein zunehmend starkes individuelles Bediirfnis
nach Religion, nicht jedoch nach einer bestimmten religiésen Institu-
tion — schon gar nicht nach ihren Lehrkonzepten. Das Phinomen des
Nicht-Zusammengehorens ist somit in der Hybriditit des religiosen
»Konsum«Verhaltens des Individuums selbst begriindet — unabhingig
davon, welcher Religionsgemeinschaft man sich zugehérig fithlt.

Ein Beispiel: Eine vor nicht allzu langer Zeit eingewanderte junge,
muslimisch geprigte Migrantin wird mit Nachdruck die Wichtigkeit
des Islam fiir ihre Lebensorientierung betonen, denkt aber weder da-
ran, das Kopftuch anzulegen, noch sich den traditionellen Vorstellun-
gen ihrer Religionsgemeinschaft tiber das Geschlechterverhiltnis zu
fugen. Thre gleichaltrige, im Westen geborene und in einer nicht den
Islam praktizierenden Familie aufgewachsene >Glaubens«-Genossin
hingegen entdeckt gerade im Kopftuch das Mittel der Emanzipation
gegeniiber einer von ihr als versexualisiert empfundenen Gesellschaft.

Der >Drang nach Rom« vom 8. April 2005 liefe sich ebenso als
Beispiel fiir die Hybriditit des religiésen Verhaltens des Individuums
anfithren. Ausgerechnet junge Menschen, die mit der als ewig gestrig
wahrgenommenen Lehre der katholischen Kirche — insbesondere im
Bereich der Sexualmoral — wenig verbindet, erblicken gerade in deren
Oberhaupt, der Personifikation und dem Protagonisten dieser Lehre
schlechthin, ein neues Idol. Diese Figur béte Riickhalt und Orientie-
rung bietende Werte in einer als tabulos und zu konformistisch wahr-
genommenen Gesellschaft.

Und dennoch ist diese hybride (Neu-)Rezeption der Religion als
Orientierung und persénliche Stabilisierung bietender Mehrwert gegen
den Konformismus und Wertepluralismus der Moderne — aller Unvor-
hersehbarkeit des religiosen Verhaltens des Individuums zum Trotz —
nicht als eine allen Sikularisierungstrends zuwiderlaufende Riickkehr
der Religion zu werten. Vielmehr stellt sie im direkten Vergleich mit
der viel beschworenen Patchwork-Religiositit als dem zentralen
Merkmal einer infolge der Sikularisierungsabldufe entstandenen Indi-
vidualisierung der Religiositit eine Weiterprofilierung derselben Indi-
vidualisierung dar. Sie zeigt gerade, wie sikular und plural die Gesell-
schaft ist. Im Gegensatz zur Patchwork-Religiositit geht es bei der
hybriden Religiositit nicht mehr darum, aus der eigenen Religionstra-
dition »auszubrechen«< und sich aus verschiedenen — zumeist asiati-
schen — Religionstraditionen einen beispielsweise unverbindlichen

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN, SAMUEL M. BEHLOUL

>Wellness-Buddhismus« zurechtzuschneiden. Es ist der holzschnittar-
tige Charakter der angestammten Religionstraditionen, der im Zeitalter
des bedingungslosen Konformismus zu faszinieren scheint, unabhin-
gig davon, ob sich daraus direkte Folgen fiir die Rationalisierung des
tiglichen Lebens ergeben oder nicht. Neben dem »Zwang zur Hiresie«
scheint das Individuum unter pluralen Bedingungen neuerdings auch
zur Orthodoxie >gezwungen« sein. Letzteres wahrscheinlich mit wenig
orthopraktischen Konsequenzen verbunden.

Der protestantische Theologe Christian Schwdbel hat jiingst den
religiésen Pluralismus »als Signatur, [...] als Identifikationsmerkmal,
[...] als Erkennungsmelodie unserer Welt« (Schwobel 2003: 1) be-
schrieben. In diesem Zusammenhang weist er zurecht darauf hin,
»dass der religiose Pluralismus nicht ein unserer Gesellschaft von
aufen, etwa durch die Migrationsbewegungen dieses Jahrhunderts
und der mit ihr einhergehenden multikulturellen Prigungen unserer
Lebenswelt aufgedringtes Schicksal ist, sondern dass sich diese Ein-
fliisse von auflen mit lange vorbereiteten inneren Tendenz der Gesell-
schaftsentwicklung verbinden« (ebd.: 12).

Zu den wichtigsten Vorbereitungsstadien dieser pluralisierenden
Tendenz der Gesellschaft zihlt Schwobel die ab dem 16. Jahrhundert
infolge der Reformationen einsetzende konfessionelle Pluralisierung,
die auf die Konfessionskriege des 17. Jahrhunderts folgende Aufkla-
rung als eine der entscheidenden Voraussetzungen fiir die spitere
religiése und weltanschauliche Neutralitit des Staates und schliefllich
die Religionskritik des 19. Jahrhunderts. Letztere fithrte, entgegen ihrer
Zielsetzung, den religiésen Glauben durch andere weltanschauliche
Konzepte zu ersetzen, zur Pluralisierung religiéser Wahrheitsansprii-
che.

Wihrend Schwobels historische Rekonstruktion des religiosen
Pluralismus implizit einen fritheren Zustand religioser Homogenitit
voraussetzt, sieht der Religionswissenschaftler Hans G. Kippenberg im
religiésen Pluralismus einen »Normalfall« der europiischen Religi-
onsgeschichte, und zwar seit der Antike. Religiéser Pluralismus sei der
europidischen Religionsgeschichte »schon immer inhirent [...], auf
Grund von theologischen und historiografischen Konstruktionen zu-
meist nicht beriicksichtigt« (Kippenberg/von Stuckrad 2003: 131) gewe-
sen.

Unabhingig davon, ob man im Phinomen des religiésen Plura-
lismus das ureigenste Merkmal der europiischen Religionsgeschichte
sieht oder einen im Nachhinein hausgemachten und geférderten Zu-
stand — kein anderes gesellschafts-politisches Phinomen ist in den
letzten Jahren dermaflen zu einem Inbegriff der Infragestellung der

I0

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Selbstverstindlichkeit des Vorgegebenen und Altbewihrten geworden,
wie das Phinomen des religisen Pluralismus. Mag er die »Erken-
nungsmelodie« unserer Zeit oder sogar der Geschichte sein, unter dem
Eindruck der nicht selten duflerst emotional gefithrten Diskussionen
uber seine sich méglicherweise anbahnenden sozio-kulturellen und
politisch-rechtlichen Implikationen fiir den Gesamterhalt der >Selbst-
verstindlichkeit< der Gesellschaft scheint religioser Pluralismus eher
zu einer >Kakophonie« der Gegenwart zu werden.

Die einzelnen Beitrige des vorliegenden Sammelbandes gehen zuriick
auf die Internationale Jahrestagung der Schweizerischen Gesellschaft
fur Religionswissenschaft, die anlisslich der Errichtung der Religions-
wissenschaft als Hauptfach an der Universitit Luzern im Oktober
2003 in Luzern stattfand. Die Tagung stand unter dem Thema »Reli-
gionspluralismus im lokalen Raum«. Die doppelte Zielsetzung der
Tagung bestand einerseits darin, Erfahrungen mit religiés pluralen
Situationen in anderen westlichen Lindern (Kanada, Grofibritannien
und Deutschland) zu prisentieren und andererseits darin, die religitse
Vielfalt in der Schweiz und Projekte lokaler Religionserhebungen
vorzustellen. Erginzt und bereichert werden die auf dieser Tagung
gehaltenen Vortrige durch Beitrage der interdisziplindren Vortragsrei-
he »Wie viel Religion(en) vertrigt eine Gesellschaft?«. Die Vortragsrei-
he wurde vom Religionswissenschaftlichen Seminar Luzern im Win-
tersemester 2003/04 durchgefithrt und hatte zum Ziel, unterschiedli-
che - religionswissenschaftliche, soziologische, rechtliche und philo-
sophische — Zuginge und Perspektiven aufzuzeigen, sich mit dem
Phinomen Religion und seiner immer grofler werdenden gesell-
schaftspolitischen Relevanz auseinanderzusetzen. Der vorliegende
Sammelband will durch seine interdisziplinire Konzipierung und
internationale Fokussierung die thematische Breite und die Vielfalt
methodisch-theoretischer Zuginge zum Phinomen Religion und reli-
giosen Pluralismus aufzeigen, zugleich exemplarisch dokumentieren
und analysieren.

Die zwei ersten Beitrdge — von Peter Beyer und Kim Knott — geben
Einblicke in religionsplurale Situationen und zeichnen nach, wie in
den klassischen Einwanderungslindern Kanada und Grof(britannien
religiéser Pluralismus wuchs und aktuell besteht.

Beyer geht von dem Faktum aus, dass globale Migrationsstrome
nicht nur irreversible Prozesse darstellen, sondern kontinuierlich
zunehmen. Diesbeziiglich verweist er auf die immer grofler werdende
Kluft zwischen der allgemein akzeptierten Semantik der Menschen-
und somit auch Religionsrechte auf der einen und dem exklusivistisch

II

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN, SAMUEL M. BEHLOUL

definierten >Selbstverstindnis« vieler von der Einwanderung betroffe-
nen Industriegesellschaften auf der anderen Seite.

Als klassisches Einwanderungsland hat Kanada bereits ab den
Goer Jahren des 20. Jahrhunderts in Anbetracht der sich abzeichnen-
den Abhingigkeit des eigenen Wirtschaftswachstums von der Einwan-
derung mit einer neuen Migrationspolitik auf die geinderte Lage rea-
giert. Das Ziel war es, an Stelle eines religis-kulturellen »melting pot«
ein religiés-kulturelles Mosaik zu schaffen. Wie hat sich diese Strategie
in der Praxis bewidhrt und bildet Kanada mit seinem Modell der Lokali-
sierung des religiosen Pluralismus einen Modellfall? Dieser Fragestel-
lung geht Beyer mittels einer selektiv-illustrativen Analyse, die auch
statistische Daten heran zieht, nach.

Wie in Kanada, hat sich — bedingt durch die Geschichte des Landes
— auch in Groflbritannien eine vielfiltige religios-kulturelle Landschaft
entwickelt. In ihrem Beitrag konzentriert sich Kim Knott auf die kom-
plexe und sich verindernde Prisenz von Religionsgemeinschaften im
offentlichen Raum, sowohl auf lokaler wie nationaler Ebene. Die Auf-
merksamkeit gilt dabei vor allem den Religionsgemeinschaften, die
durch Einwanderung in Grofdbritannien heimisch geworden sind.
Knott legt ein raumbezogenes Analysekonzept zugrunde, wobei der
Begrift des »space« sowohl metaphorisch als auch konkret geogra-
phisch gefasst ist. »Space« bezieht sich auf die riumliche Lokalitit im
Bezirk, in der Stadt und dem gesamten Land — aber auch auf den 6f-
fentlichen Raum und Formen der Wahrnehmung und Akzeptanz von
zugezogener Religion.

Der Beitrag von Karénina Kollmar-Paulenz verdeutlicht, dass das
Phinomen des religiésen Pluralismus — zumindest im Sinne einer
Prisenz unterschiedlicher Religionsgemeinschaften im selben geogra-
phischen Raum und zur selben Zeit — kein alleiniges Phinomen der
Moderne darstellt. Gehort ein religiéser Pluralismus zum Kontinuum
der europiischen Religionsgeschichte, so ist er ebenso kennzeichnend
fuir die Religionsgeschichte des auflereuropiischen Raums, wie sich an
der Religionspolitik der Mongolenherrscher zeigt. Die historische
Darstellung konzentriert sich auf die relativ kurze Zeitspanne des
mongolischen Weltreichs, d.h. auf die Jahrzehnte von 1219/20 bis
1259. Dies war jene Zeit, in der das mongolische Weltreich seine grofs-
te Ausdehnungsphase erlebte — von China bis nach Europa — und
dementsprechend mit einer groflen religios-kulturellen Vielfalt auf
seinem Ausdehnungsgebiet konfrontiert und herausgefordert war. Um
die Politik der mongolischen Herrscher gegeniiber dieser Vielfalt an
religiosen Traditionen in ihren historischen und soziokulturellen

I2

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Kontexten zu verstehen, werden im Beitrag zunichst die autochthonen
religiosen Konzepte vorgestellt, die auf die Ausformulierung dieser
Politik unmittelbaren Einfluss gehabt haben. Der Beitrag zeigt in reli-
gionshistorischer Perspektive, dass religioser Pluralismus bereits lange
vor dem Zeitalter globaler Migrationsstrome als eine gesellschaftspoli-
tische Herausforderung wahrgenommen wurde und dass dessen Regu-
lierung letztendlich die innere Stabilitit einer Gesellschaft bzw. eines
Reichs mitbestimmte.

Mit dem Beitrag von Karsten Lehmann beginnt die Fokussierung
des vorliegenden Bandes auf Europa, genauer gesagt auf Deutschland
und die Schweiz. Lehmann konzentriert sich in seinem Beitrag auf
eine hiufig vernachlissigte Facette des modernen religiosen Pluralis-
mus — die christlichen Migrantengemeinden. Die unter diesem Begriff
zusammengefassten Gruppierungen blicken auf eine erstaunlich lange
und wechselvolle Geschichte zwischen langsamer Assimilierung und
dynamischer Institutionenbildung zuriick. Im Mittelpunkt der Analyse
stehen die Prozesse der religiésen Institutionalisierung und die Frage,
inwieweit diese im Rekurs auf die klassische Kirche-Sekte-Typologie
analysiert werden konnen. Es ist vor allem die Rolle der Migranten-
community, welcher Lehmann in diesem Zusammenhang eine beson-
dere Bedeutung zuspricht, da sich die Verankerung der Zuwanderer-
kirchen in der Community wihrend der vergangenen Jahrzehnte
nachhaltig veridndert zu haben scheint. Die empirischen Passagen des
Aufsatzes beziehen sich — im Sinne einer Sekundiranalyse — auf die
vom Amt fiir multikulturelle Angelegenheiten im Jahr 2003 herausge-
gebene Dokumentation »Religionen der Welt — Gemeinden und Aktivi-
titen in der Stadt Frankfurt am Main«.

In seinem Beitrag zur aktuellen Situation der religiosen Landschaft
Deutschlands verfolgt Martin Baumann das Ziel, den Sachverhalt der
Pluralitit von Religionen in Deutschland anhand der Rezeptionsge-
schichte buddhistischer und hinduistischer Traditionen aufzuzeigen.
Mit Blick auf die Tatsache, dass lediglich fiinf Prozent der Bevolkerung
in Deutschland (ca. 4 Mill. Personen) zu so bezeichneten nicht-christli-
chen Religionen gehoren, spricht Baumann von einer »kleinen Reli-
gionspluralitit«. In analytischer Perspektive konzentriert sich der
Beitrag auf die im Zusammenhang mit der religiés-kulturellen Veror-
tung nicht-christlicher und somit allgemein als dem mainstream der
Christentumzugehdrigkeit in Deutschland nicht zugehé6rigen Gemein-
schaft viel diskutierte Frage nach dem Verhiltnis von religidser Diffe-
renz und gesellschaftlicher Eingliederung von Migrantengruppen.
Dabei wird von der These ausgegangen, dass eine religise Differenz

3

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN, SAMUEL M. BEHLOUL

Prozessen gelingender Eingliederung nicht entgegenstehen muss.
Wichtig fir gesellschaftliche Eingliederungsprozesse sind neben reli-
gioser Zugehorigkeit ebenso — woméglich noch mehr — kulturelle
Voraussetzungen, die Zuwanderer mit nach Deutschland gebracht
haben.

Samuel Behloul fragt in seinem Beitrag iiber die religidse Vielfalt
in der Schweiz nach dem Verhiltnis der in den Sozial- und Religions-
wissenschaften gleichzeitig konstatierten und zueinander im Wider-
spruch stehenden Prozesse der so genannten Riickkehr auf der einen
und des so genannten Riickgangs der Religion(en) auf der anderen
Seite. Dabei wird von der Annahme ausgegangen, dass beide synchron
verlaufenden und sich augenscheinlich asymmetrisch zueinander
verhaltenden Tendenzen des Riickgangs bzw. der Riickkehr der Reli-
gion(en) zwei im Grunde kohirente Manifestationsweisen des Prozes-
ses der Sikularisierung darstellen. Empirisch getestet wird die Hypo-
these am Beispiel der infrastrukturellen Verortung muslimisch geprig-
ter Migrantengruppen in der Zentralschweiz, im Groflraum Luzern.

Auch wenn die kleine Schweiz im direkten Vergleich mit ihren
grofRen Nachbarn aufgrund der foderalen Struktur seit Jahrhunderten
von einer grundsitzlichen kulturellen und in religiéser Hinsicht auch
konfessionellen Heterogenitit geprigt ist — und dementsprechend die
infolge der Einwanderung ausgel6ste religios-kulturelle Vielfalt, histo-
risch gesehen, ein Kontinuum in der geschichtlichen Entwicklung des
Landes bildet — stellt die Frage nach einer rechtspolitischen Lokalisie-
rung religioser Vielfalt das Land vor grofle gesellschafts-politische He-
rausforderungen. Am Beispiel der in der jiingsten Zeit duferst emo-
tional diskutierten Frage der offentlich-rechtlichen Anerkennung
nicht-christlicher Religionsgemeinschaften — in erster Linie der zah-
lenmiRig stirksten Gruppe der Muslime (ca. 400.000 Personen) —
zeigt Adrian Loretan in seinem Beitrag, dass es gerade die foderale
Struktur der Schweiz ist, die eine landesweit einheitliche juristische
Regelung der institutionellen Eingliederung von nicht-christlichen
Religionsgemeinschaften in den 6ffentlichen Raum unméglich werden
lasst. Hinsichtlich der Verhiltnisbestimmung zwischen Staat und
Kirche iiberlisst das religionsrechtliche System der Schweiz — um der
Besonderheit jedes Kantons Rechnung zu tragen — den Kantonen die
Gestaltungsfreiheit. Die Komplexitit der Frage nach der rechtlichen
Eingliederung von nicht-christlichen Religionsgemeinschaften in die
Gesellschaft wird insofern noch zusitzlich verschirft — wie Loretan
aufzeigt —, als die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung fiir die betreften-
den Religionsgemeinschaften selbst, d.h. fiir ihr traditionelles >Selbst-
verstindnis, eine grofle Herausforderung und unumgingliche Um-

14

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

strukturierungen darstellen kann. Es ist ein wichtiger Aspekt, dem in
offentlichen Debatten bislang nur wenig Beachtung geschenkt wird.

In der Soziologie wurde die Frage nach den Implikationen von
Pluralitit fuir die individuelle Religiositit stets diskutiert und umstrit-
ten. Genauer formuliert, sie fithrte zu zwei diametral entgegengesetz-
ten Theorien bzw. widerspriichlichen Vorhersagen. Wihrend eine
Annahme, verkorpert durch die Wissenssoziologie, davon ausgeht,
dass Pluralitit zu einer allgemeinen Abnahme der individuellen Reli-
giositit fithre, geht die andere Annahme, verkorpert durch die so
genannte Rational-choice-Theorie davon aus, dass unter den Bedin-
gungen des Pluralismus eine Zunahme des religiosen Glaubens zu
erwarten sei.

Den Griinden fiir diesen doch erstaunlichen Widerspruch iiber
einen empirisch gut nachpriifbaren Sachverhalt geht Jorg Stolz in
seinem Beitrag nach. Zunichst werden beide Theorien verglichen, um
festzustellen, aus welchen internen theoretischen Griinden — insbe-
sondere der Wahrnehmung des Phinomens Religion selbst — sie zu
ihren sich deutlich widersprechenden Prognosen kommen. Anschlie-
Rend wird die Stichhaltigkeit beider Theorien am konkreten Fall der
religiosen Vielfalt der Schweiz empirisch getestet. Anhand der statis-
tisch gut dokumentierten religiésen Pluralisierung der Schweiz seit
den soer Jahren des 20. Jahrhunderts einerseits und der — bereits
zuvor von Loretan aufgezeigten — jeweils unterschiedlichen kantonsei-
genen Regulierung dieser Pluralitit andererseits, nimmt Stolz den
empirischen Test der Theorien vor.

Kaum ein anderer Teilaspekt der sich global gestaltenden Trans-
formationsprozesse in der modernen Gesellschaft wird so stark para-
digmatisch fiir den Verlust der Selbstverstindlichkeiten des Vorgege-
benen und die Entstehung von Alternativen wahrgenommen, wie der
religiose und der damit eng verbundene kulturelle Pluralismus. Die auf
diesen Teilaspekt der Globalisierung projizierten Angste und Verunsi-
cherungen verdichten sich letztendlich — scheinbar — in der Frage
danach, wie viele Religionen eine Gesellschaft ertrage. Dieser Frage
geht der Beitrag von Gaetano Romano in soziologischer Perspektive
nach. Das grundsitzlich Problematische in der gegenwirtigen Wahr-
nehmung — dies gilt auch fiir den wissenschaftlichen Diskurs — von
Religion und deren Stellung in einer funktional differenzierten Gesell-
schaft sieht Romano in der Funktionalisierung der Religion als Medi-
um der gesamtgesellschaftlichen Integration. Der Autor geht von der
Auffassung der Gesellschaft als komplexes Kommunikationssystem
aus und plidiert fiir eine Entkoppelung der Religion von Moral als
ihrem konflikttreibenden Kern. In einer funktional differenzierten

15

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN, SAMUEL M. BEHLOUL

Kommunikationsgesellschaft soll Religion selbst ein Teil des gesamt-
gesellschaftlichen Kommunikationssystems werden und dadurch ihre
ureigenste Aufgabe wahrnehmen: die Kommunikation des Nicht-
Kommunizierbaren, namentlich der Transzendenz.

Die thematische Breite des Phinomens Religion und die daraus
sich ergebende Vielfalt an Zugingen und Perspektiven, sich mit Reli-
gion und religioser Pluralisierung auseinanderzusetzen, werden im
letzten Beitrag dieses Sammelbandes durch eine philosophische An-
niherung an das Phinomen abgerundet. In Anbetracht des bisherigen
Verlaufs des Sikularisierungsprozesses in Europa und der sich daraus
scheinbar ergebenden Entbehrlichkeit von Religion — etwa im Hinblick
auf Fragen der Theodizee und der Ultimativitit des Todes — denkt
Enno Rudolph dariiber nach, was geschehen wiirde, wenn die Entwick-
lung der Kultur zum Absterben einer ihrer prignantesten Formen, der
Religion, fithren wiirde. Den Diskussionsrahmen der Fragestellung
bilden sieben Thesen, in denen das (Wechsel-)Verhiltnis zwischen
Religion auf der einen und den kulturgeschichtlichen Abliufen Euro-
pas auf der anderen Seite diskutiert wird. Bewahrt Religion als Teil der
Kulturgeschichte in einer zwar von Sikularisierungsabliufen irreversi-
bel geprigten, jedoch zugleich auf bleibendem Bediirfnis nach Kom-
pensation von Endlichkeitserfahrungen fuffenden modernen Gesell-
schaft ihre historisch verifizierbare Unverzichtbarkeit auch als Teil der
Gegenwartskultur? Unter Heranziehung des Experimentierfeldes der
antiken Polis-Gesellschaft als eines postmythischen religionsneutralen
Gesellschaftsmodells entscheidet sich Rudolph fiir eine indirekte Ant-
wort auf die zu Beginn seines Beitrages direkt gestellte Frage nach der
Unentbehrlichkeit von Religion.

Die unterschiedlichen in diesem Sammelband vorgestellten histori-
schen, wissenschaftstheoretischen und empirischen Zuginge zum
Phinomen des religiosen Pluralismus haben zum Ziel, vor dem Hin-
tergrund der aktuellen gesellschaftlichen Diskussion das Phinomen
Religion und den Faktor religiéser Orientierung stirker in das Blickfeld
der Migrations- und Pluralismusforschung zu riicken. Die Beitrige
stellen je punktuelle, und doch generalisierbare Ausarbeitungen dar,
die zur Suche nach Parallelen und Unterschieden in anderen Zeiten
und Regionen auffordern. In dem Sinne versteht sich der Band als
Anstofl wie auch Fortsetzung einer notwendigen und unausweichli-
chen gesellschaftlichen Diskussion um religisen Pluralismus.

Allen Mitautoren und -autorinnen sei herzlich fiir ihre Beitrige
und konstruktive Zusammenarbeit gedankt. Ebenso danken wir dem
Forschungsférderungsfond der Universitit Luzern sowie der Schwei-

16

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

zerischen Gesellschaft fiir Religionswissenschaft. Thre Zuschiisse er-
moglichten das Erscheinen des Bandes.

Im Juni 2005
Martin Baumann, Samuel M. Behloul

Literatur

Appignanesi, Lisa/Maitland, Sara (Hg.) (1990): The Rushdie File. Syra-
cuse, NY: Syracuse University Press.

Auster, Paul (2001): »Jetzt beginnt das 21. Jahrhundert«, in: ZEITdoku-
ment. 2, 2001, S. 30.

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (2003): Einfiihrung in die
Religionswissenschaft. Gegenstinde und Begriffe, Miinchen: C.H.
Beck.

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen. Fundamenta-
lismus und der » Kampf der Kulturen«, Miinchen: C.H. Beck.

Schwobel, Christian (2003): Christlicher Glaube im Pluralismus. Stu-
dien zu einer Theologie der Kultur, Tiibingen: Mohr Siebeck.

17

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG

DES RELIGIOSEN PLURALISMUS:
BitpET KANADA DEN MODELLFALL?!
PETER BEYER

Theoretischer Kontext

Wihrend des 20. Jahrhunderts kam es im historischen Prozess der
Globalisierung zu einer fast weltweiten, wenn auch gelegentlich stark
debattierten und umstrittenen Legitimierung einer neuen Art von
soziokulturellem Pluralismus. Dieser Pluralismus beruht nicht wie
zuvor auf hierarchischen Unterschieden wie z.B. dem zwischen »Zivi-
lisation« und »Barbarei«, sondern er behauptet die Gleichrangigkeit
aller anerkannten Einheiten. Die Gesamtheit der jeweiligen Kulturen,
Nationen, Ethnien und anderen Identititen soll dieser Vorstellung
nach als »gut« und wertvoll geschitzt werden, d.h. sie verdienen Ach-
tung, Anerkennung und Férderung. Dieser Pluralismus betrifft zudem
weitere Kategorien, die exklusive und kollektive Identititen reprisen-
tieren, so etwa Klasse, Rasse, Geschlecht und, in unserem gegenwirti-
gen Kontext sehr wichtig, Religion. Die verschiedenen Einheiten zei-
gen zwei Seiten hinsichtlich der Semantik der Gleichheit, der Men-
schenrechte, der Religionsfreiheit und des Multikulturalismus. Auf der
einen Seite sollen sie nicht zweckrational sein: Sie stellen unbezweifel-
bare, expressive soziale und personliche »Substanzen« dar, die als
solche anzuerkennen sind. Sie gelten als selbstverstindlich, als das,
was sie eben sind. Jedoch werden andererseits diese Identititen auch
konstruiert, sie miissen aktiv reproduziert und verteidigt werden. Das
bedeutet zugleich, dass diese Identititen sich konkret und kontinuier-
lich in sozialen Institutionen ausdriicken missen. Sie erheben damit
nicht nur einen Anspruch auf Sinnhaftigkeit, sondern ausdriicklich
auch auf Macht. Dementsprechend sind diese Identititen umstritten,
sowohl innerhalb ihrer selbst wie auch von aufen. Die Reprisentanten
einer jeden Identitit streiten um verschiedene Visionen und Strategien

1 Dem Artikel liegt der Vortrag zugrunde, der auf der Jahrestagung der
Schweizerischen Gesellschaft fiir Religionswissenschaft vom 24. bis 25. Ok-
tober 2003 an der Universitit Luzern gehalten wurde. Der Vortrag wurde
sprachlich iiberarbeitet und um bibliographische Angaben und verschiede-
ne inhaltliche Anderungen erweitert. Der Vortragsstil wurde iiberwiegend
beibehalten.

19

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

fir ihre Selbstbehauptung, Auflenstehende stellen entweder die Au-
thentizitit der Einheit oder deren institutionellen Ausdruck in Frage.

Drei weitere Aspekte sind vorab noch zu behandeln. Der erste
betrifft die relationale Qualitit der Identititen. Gleichgiiltig, ob von
Kulturen, Religionen, Rassen oder Geschlechtern die Rede ist, alle
Einheiten bilden sich im wechselseitigen und bewussten Gegeniiber
zueinander. In jeder Kategorie mag sich diese Wechselseitigkeit als
mehr gegensitzlich oder mehr harmonisch darstellen, aber immer
miissen klare Unterschiede hergestellt werden. Die im Vergleich ge-
wonnenen Unterscheidungen konnen — und miissen sogar — zu stereo-
typen Vorstellungen sowohl iiber die eigene als auch die fremde Identi-
tat fithren. Gewisse Merkmale erhalten in diesem Prozess einen hohe-
ren symbolischen Wert als andere. Manchmal geschieht es gar, dass
Selbst- und Fremdwahrnehmung sich bei wichtigen symbolischen
Merkmalen iiberschneiden. Ein Beispiel wire das Stereotyp des hijab
(Schleier der Frau), das im Westen einen ebenso auflerordentlichen
symbolischen Wert erhilt wie innerhalb islamistischer Kreise. Man
kénnte sogar behaupten, dass solche Uberschneidungen mehr die
Regel als die Ausnahme darstellen.

Dies leitet zum zweiten Aspekt tiber, der die Modellierung betrifft.
Im Kontext der wechselseitigen Identifizierung entstehen abstrakte
Modelle, an denen sich die Einheiten in ihrer Konstruktion der ver-
schiedenen Identititskategorien mehr oder weniger orientieren (vgl.
Appadurai 1996; Meyer et al. 1997). Wenn z.B. eine Religion als solche
anerkannt und praktizierbar bleiben will, dann sieht sie sich einem
gewissen Druck ausgeliefert, bestimmte Merkmale hervorzuheben. So
kann sie etwa eine klare Vorstellung von einer »transzendenten« Wirk-
lichkeit und ein ausformuliertes Set von Ritualen und Gebriuchen
entwickeln, mittels derer der kommunikative Zugang zu dieser Wirk-
lichkeit kontrolliert und ermdglicht wird. Oder sie betont feste institu-
tionelle Formen, wie z.B. reprisentative Organisationen und soziale
Einrichtungen. Solche Modelle einer Religion, einer Kultur, einer
Rasse oder eines Geschlechts kénnen verstindlicherweise nicht in
reiner Form erscheinen, denn das wiirde einem partikuliren Ausdruck
einer Kategorie universellen Status zuschreiben. Vertreter einer be-
stimmten Einheit kénnten dies moglicherweise behaupten, aber fiir
Aufienstehende bliebe dergleichen schwer zu akzeptieren. Aufler der-
art ungleicher Machtverteilung, die eine solche Verschmelzung von
partikulir und universal bewirken konnte, verliuft Modellierung kon-
kret stets mit Bezug auf alle bzw. einige der anderen Vertreter der je-
weiligen Kategorie und nie abstrakt mit Bezug auf nur eine dieser
Kategorien.

20

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

Der dritte Aspekt der skizzierten Spannung ist ein rdumlich-zeitli-
cher. In der Globalisierungs- und Transnationalismusliteratur ist oft
die Rede von zwei eng verflochtenen Ereignissen: Deterritorialisierung
und Zeitkomprimierung (siehe z.B. Giddens 199o; Papastergiadis
2000; Tomlinson 1999). Mit der Entterritorialisierung soll der Zu-
stand der gegenwirtigen Welt beschrieben werden, wobei Lokalisie-
rungs- bzw. Partikularisierungsprozesse und Partikularisierungsstruk-
turen gleichzeitig in einem Ort verankert und translokal angesetzt sein
konnen. Zeitkomprimierung soll heiffen, dass Ereignisse in einem Teil
der Welt sehr rasch — manchmal sogar sofort — Auswirkungen in weit
entfernten anderen Erdteilen haben kénnen. Beide Effekte sind unmit-
telbare Korrelate der intensivierten und globalisierten Kommunika-
tionsmoglichkeiten unserer Welt: Es kann schneller, 6fter und weltweit
kommuniziert werden, und dies geschieht auch.

Eine wichtige Auswirkung von Deterritorialisierung und Zeitkom-
primierung stellt der Sachverhalt der transnationalen Migration dar.
Menschen sind heute in gréflerer Anzahl weltweit unterwegs, nicht
nur aufgrund zeitlich begrenzter Anlisse wie Handel, Diplomatie,
Krieg oder Tourismus. Viele verlassen ihre Heimat auch auf Dauer.
Die Griinde sind verschieden, aber die Tatsache an sich fithrt zu be-
deutenden Migrationsbewegungen. Die Neuankommlinge sind sodann
bemiiht, sich in ihrer neuen Heimat zu verankern und dort ein norma-
ler Teil der vorhandenen Kommunikationsnetzwerke zu werden. Zu-
gleich halten sie jedoch auch wichtige kommunikative Verbindungen
mit ihren Herkunftslindern aufrecht.

Mit Blick auf die Identititen, von denen hier die Rede ist, erzeugt
diese »Volkerwanderung« eine erhebliche Entlokalisierung. In der
Folge befinden sich sehr verschiedene Identititen hiufig unmittelbar
nebeneinander. Zum Teil ist dies der Grund, warum die Identititen
gleichsam gezwungen sind, sich wechselseitig zu konstruieren. Um
Salman Rushdie paraphrasiert zu zitieren, besteht das Wesentliche des
globalen Zustands darin, dass Dinge, die nicht zusammengehoren,
sich doch nebeneinander befinden (zitiert in Appignanesi/Maitland
1990: 8). Und ich fiige hinzu, dass Dinge bzw. Sachverhalte, die un-
zweifelhaft zusammengehoren, nicht notwendig nebeneinander exis-
tieren missen. Umgangssprachlich ausgedriickt: Zu einem Menschen
auf der anderen Seite des Erdballs kann durchaus eine Seelenver-
wandtschaft bestehen, wihrend der eigene Nachbar vielleicht in einer
vollig anderen Welt lebt.

Translokalisierung und Pluralisierung ziehen gemeinsam mit der
Semantik der Gleichwertigkeit aller Identititen schwerwiegende und
manchmal auch kontradiktorische Auswirkungen in den vielen Lin-

21

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

dern nach sich, die die Hauptziele der Migration darstellen. Diese Lin-
der verfiigen in aller Regel tiber eine ausgeprigte nationale Identitit.
Die Immigranten fiithlen sich als die »Anderenc, als die »Fremden in
einem fremden Land« und werden von den Einheimischen auch als
solche betrachtet. In diesem Kontext versuchen sie, ihre Unterschiede
als partikulire Identititen zu rekonstruieren. Dies betrifft ebenso indi-
viduelle wie kollektive Identititen, und unter den kollektiven sind es
die ethnischen und religiésen Selbstwahrnehmungen, die am hiufigs-
ten auftreten. Als Folge davon werden die Einwanderungslinder in
kurzer Zeit mit einer stetig wachsenden multikulturellen und multire-
ligiosen Bevolkerung konfrontiert. Ihre etablierten religiésen, erziehe-
rischen, kiinstlerischen, politischen oder rechtlichen Institutionen
miissen auf diese Situation reagieren.

Diejenigen westlichen Linder, die von derartigen Entwicklungen
besonders betroffen sind, sehen sich herausgefordert, die bislang als
selbstverstindlich geltenden christlichen und »europiischen« Selbst-
beschreibungen neu und pluralistischer zu fassen. Im Kontext der
globalen Legitimierung eines solchen Pluralismus — wie es sich etwa in
den Menschenrechten und der damit verbundenen Religionsfreiheit
ausdriickt (siehe Spickard 2002) — wird es zunehmend schwierig, auf
diese Entwicklungen negativ zu reagieren. Als Beispiele einer ableh-
nenden Haltung seien etwa die Einfithrung einer selektiven Immigra-
tionspolitik oder explizite Assimilations- und Konversionsstrategien
genannt. Obwohl in verschiedenen Lindern mitunter einflussreiche
Bewegungen entstehen, die exakt darauf abzielen, ist es doch bezeich-
nend, dass diese Bewegungen stets zu groflen Kontroversen fiihren,
dass sie bisher nie erfolgreich gewesen sind und dass sie auch in jedem
Fall das internationale Image der betroffenen Linder beschidigen.

Auf der Grundlage dieser sehr allgemeinen Beobachtungen will
ich nachfolgend eine Analyse durchfiihren, die sich auf den religiosen
Pluralismus in Kanada im Kontext der transnationalen Migration
konzentriert. Ich greife hier den religiésen anstatt den ethnisch-kultu-
rellen Pluralismus heraus, da diesem mein Hauptinteresse gilt und
auch Thema der oben erwihnten Tagung war. Beide Pluralismen sind
ohnehin zumeist sehr eng miteinander verflochten. Die Wahl Kanadas
als reprisentativer Region liegt insofern nahe, als hier die Kernproble-
me des religiésen Pluralismus besonders klar offensichtlich werden.
Sie zeigen sich so eindeutig, dass vorgeschlagen werden konnte, Kana-
da in dieser Beziehung einen globalen Modellfall zu nennen. Ich will
damit jedoch nicht behaupten, Kanada wire deshalb ein Modell, das
andere Linder zu imitieren hitten. Dies ist weder meine Absicht noch
mein Anliegen. Ich nehme Kanada als einen Beispielfall, nicht zuletzt,

22

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

weil es das Land ist, mit dem ich mich am meisten beschiftigt habe.
Hinzu kommt mein Interesse an der transnationalen Migration, die
sich in Kanada besonders gut untersuchen lisst. Kanada ist seit Jahr-
hunderten ein Einwanderungsland. Diese Tatsache kommt unter ande-
rem in Fragen des religiésen Pluralismus deutlich zum Ausdruck. Der
religiose Pluralismus stellt in Kanada alles andere als eine neue Er-
scheinung dar, vielmehr war er in der gesamten modernen Geschichte
des Landes ein wesentlicher Faktor. Dadurch wird es ermdéglicht, im
historischen Kontext einen Blick auf unser Thema zu werfen: die Loka-
lisierung des religiosen Pluralismus.

Kanada, Globalisierung und Migration

In vieler Hinsicht ist Kanada ein Ergebnis und ein Ausdruck des histo-
rischen Prozesses der Globalisierung. Kanada entstand in Folge der
europdischen Ausbreitung und Kolonisierung seit dem 16. Jahrhun-
dert. Es war zuerst Teil des franzosischen, dann des britischen Welt-
reichs. Nach der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts hat es sich allmih-
lich die politische Eigenstindigkeit erworben und wurde ein souveri-
ner Staat. Wirtschaftlich ist Kanada am Aufbau der weltweiten kapita-
listischen Okonomie beteiligt und schon seit langem ein Mitglied des
michtigen und privilegierten Kerns (Wallerstein 1974-1980). Deswe-
gen ist Kanada im modernen Zeitalter fortwihrend ein Land der Ein-
wanderer und ihres Nachwuchses gewesen. Der Einfluss der Urein-
wohner ging spitestens Anfang des 19. Jahrhunderts verloren. Wih-
rend der franzésischen Kolonisierung fand eine Einwanderung von
europdischen Immigranten, der habitants, in das Tal des Sankt-Lorenz
statt. Thre sieben bis acht Millionen Nachkommen bilden noch heute
die uberwiltigende Mehrheit der franzésischsprachigen Kanadier.
Nach 1760 kamen die Einwanderer zuerst aus den ehemals britischen
Kolonien in den Vereinigten Staaten, dann das ganze 19. Jahrhundert
hindurch von den britischen Inseln und vom sehr spiten 19. an bis in
die Goer Jahre des 20. Jahrhunderts auch aus weiteren Lindern Ost-,
Siid- und Westeuropas. Allmihlich bevolkerten die Immigranten die
stidlichen und klimatisch freundlicheren Regionen des Landes, sodass
die Bevolkerung Kanadas 1967 auf 20 Millionen Personen angestiegen
war.

Wihrend dieser langen Zeitperiode wurde nur sehr wenigen
Nichteuropiern die Einwanderung erlaubt. Aufler einer geringen An-
zahl schwarzer Fliichtlinge, welche aus der Zeit der amerikanischen
Sklaverei (Milan/Tran 2004; Winks 1971) stammten, kamen die meis-

23

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

ten aus Ost- und Siidasien, zum gréfiten Teil zwischen 1880 und 1910.
Danach schlossen einheimische Rassenvorurteile und staatliche Vor-
schriften eine weitere Einwanderung von Nichteuropiern bis in die
Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg praktisch aus (Henripin 2003;
Johnston 1989).

Als europiische Kolonie war das Land bis 1760 im Wesentlichen
von der franzosischen Kultur geprigt. Nach der englischen Eroberung
eignete sich Kanada allméhlich die britische Kultur und Lebensweise —
einschlieflich der englischen, schottischen und irischen Spielarten —
an. Eine sehr grofle und durchaus selbstbewusste franzésisch-kanadi-
sche Minoritit (les Canadiens) integrierte sich in den britischen Kul-
turbereich. Schliefilich ergab sich eine Art europiische Mischung mit
britischer und kanadisch-franzésischer Dominanz, die bis in die Goer
Jahre des 20. Jahrhunderts unbestritten blieb. Wihrend dieser langen
Epoche wurde Kanada fast ausschliefRlich christlich geprigt, nimlich
mehr oder weniger gleichmifig katholisch und protestantisch. Protes-
tanten waren in viele kleinere und grofRere, oft untereinander konkur-
rierende Gruppen aufgeteilt. Diese durchaus schon pluralistische
christliche Dominanz wurde im frithen 20. Jahrhundert durch die
Ankunft einer bedeutenden Anzahl meist osteuropiischer Juden, die
nie mehr als zwei Prozent der Bevilkerung ausmachten, nur sehr
schwach relativiert. Als Widerspiegelung dieser langfristigen Entwick-
lung findet man in Kanada wihrend der ganzen Nachkonféderations-
zeit (d.h. nach 1867)* und sogar schon vorher ein offentliches Be-
wusstsein dieses religiosen und ethnisch-kulturellen Pluralismus als
eines wichtigen, wenn auch nicht immer positiv gewerteten Merkmals
der kanadischen Realitit. Die Versorgung und Integration von Neuan-
kémmlingen verschiedener ethnischer und religiéser Herkunft stellten
daher ein dauerhaftes Thema innerhalb der kanadischen Gesellschaft
dar.

Eine der vielen Konsequenzen dieser Geschichte besteht darin,
dass Kanada schon seit 1840 und regelmifig seit 1871 staatliche Volks-
zihlungen durchgefiihrt hat, und zwar auch beziiglich der ethnischen
und religiésen Zusammensetzung der Bevilkerung. Die verschiedens-
ten staatlichen Grundsitze, sozialen Bewegungen und kulturellen

2 Konfoderation bedeutet hier die Herstellung eines mehr oder weniger
autonomen Kanada durch ein Gesetz des britischen Parlaments. Das Datum
dieses Gesetzes, den 1. Juli 1867, feiert man in Kanada als den wichtigsten
Nationalfeiertag, gleichsam als Unabhingigkeitstag, jedoch ohne groflen
Enthusiasmus in Quebec.

24

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

Entwicklungen reflektieren sich in den demographischen Statistiken
der Volkszihlungen. Dazu gehoéren z.B. die Trennung von Staat und
Kirche, die sehr frith erklirte Tolerierung verschiedener Religionen
und Kirchen, simtliche religios und ethnisch begriindeten Konflikte,
der franzésisch-kanadische religiose und kulturelle Nationalismus, die
staatliche Férderung gewisser Formen der Immigration bzw. der Aus-
schluss anderer Verfahren, die Wandlung protestantischer Konfessio-
nen, die Problematisierung der Integration und Assimilierung neuer
Immigranten sowie die Anpassung der einheimischen zweiten Genera-
tionen der Einwanderer an die in Kanada herrschenden Verhiltnisse.
Die demographischen Daten bilden seit Mitte des 19. Jahrhunderts
eine historische Konstante. Dies hat eine mafigebende Rolle in den
offentlichen kanadischen Selbstbeschreibungen und in der Staatspoli-
tik gespielt. Die Verdnderungen im Selbstbewusstsein, in der Politik,
im Einwandererfluss, aber auch in den Einzelheiten der Volkszih-
lungspolitik nach 1960 hingen demzufolge zusammen. Ich unterstrei-
che diese statistischen Merkmale, in denen sich das kanadische Selbst-
verstindnis ausdriickt, weil die empirischen Daten, auf die ich mich in
diesem Beitrag stiitze, von den neuesten Volkszihlungen stammen.

Das Muster der Vergangenheit
und die Verinderungen nach 1960

Wie in anderen Lindern mit einer dhnlichen Geschichte ist auch die
Erfahrung der verschiedenen Einwanderergruppen Kanadas und ihrer
Nachfolgegenerationen geprigt durch eine Kombination von Erhal-
tung, Transformation und Anpassung ihrer Identititen an die herr-
schenden religiosen und kulturellen Muster der etablierten Mehrheit.
Typisch ist, dass die religiésen Unterschiede, die unter Neuankomm-
lingen mafRgebend waren, im Laufe der Zeit und fir die nichsten
Generationen ihren Sinn verloren haben (Simpson 1977). Die kulturel-
le Anpassung hat bisher eine allmihliche Abschwichung der typischen
ethnischen Merkmale, z.B. beziiglich Sprache, Heiratsmuster und
ethnisch-religioser Zugehorigkeit, herbeigefiithrt. Dennoch haben diese
Gruppen sich treu an — wenn auch transformierte — Darstellungen ih-
res ethnischen und religiosen Erbes gehalten (Driedger 1989). Die
Nachkommen der franzgsischen habitants betrachten z. B. ihre rémisch-
katholische Identitit heute noch als einen integralen Teil ihres patri-
moine, ihres Erbes bzw. ihrer mémoire, ihrer Erinnerung, obwohl dieser
Katholizismus schon seit langem dem der urspriinglichen Heimat
nicht mehr gleicht und sich tiber die Jahrhunderte mehrmals gewan-

25

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

delt hat. Dies ist der Extremfall eines Volkes, das in fast jeder Hinsicht
schon seit langem nichts anderes ist als vollkommen einheimisch.

In dhnlicher Weise sind die Nachkommen der protestantischen
Schotten immer noch zum groflen Teil Presbyterianer. Darunter
schlossen sich viele im Jahre 1925 der Sektion der neuen United
Church of Canada an. Die Abkémmlinge der irisch-katholischen Ein-
wanderer des 19. Jahrhunderts sind im Groflen und Ganzen noch
katholisch, wenn sie auch schon seit geraumer Zeit nicht mehr auf
ausschlieflich irische Gemeinden insistieren. Die nachkommenden
Generationen der Ukrainer, die sich am Anfang des 20. Jahrhunderts
im kanadischen Westen angesiedelt hatten, gehtren immer weniger
den ukrainisch-orthodoxen oder ukrainisch-katholischen Kirchen an,
doch gleichzeitig spielen die tiberlieferten Briuche oft noch eine be-
sondere Rolle in ihrem Leben. Die Nachfahren der osteuropiischen
Juden, die zur gleichen Zeit angekommen waren, betrachten sich
uberwiegend noch als jidisch. Manche unter ihnen sind auch noch
religiose Juden, aber die Organisation ihrer Synagogen folgt schon seit
langer Zeit der typischen nordamerikanischen Aufteilung in orthodox,
konservativ und reformiert. Sie teilen sich nicht mehr, wie zu Beginn,
nach den Lindern der urspriinglichen Herkunft auf und haben auch
Jiddisch als jiidische Umgangssprache zum grofiten Teil aufgegeben
(Kallen 1977; Weinfeld 1981).

Diese Ergebnisse der Anpassung und Integration der Einwanderer
und ihrer Nachkommen sind natiirlich nicht erstaunlich. Fiir meine
Ausfiithrungen sind sie jedoch wichtig, denn man kann auf ihrer Basis
dhnliche Fragen beziiglich der neuesten Einwandererwellen nach den
Goer Jahren stellen. Die Zusammensetzung der Einwanderer sowie der
soziale Kontext der Immigration haben sich in wichtiger Hinsicht
verandert. Die Unterschiede beziehen sich auf Verinderungen in Ka-
nada selbst als auch in der tibrigen Welt. In der Nachkriegszeit modifi-
zierte Kanada sein Selbstbild bzw. seine Selbstbilder in erheblicher
Weise. Nach 1960 hatten die Frankokanadier in Quebec ihren ange-
stammten religios-kulturellen Nationalismus in einen ausgeprigten
und manchmal stark separatistischen, territorial bestimmten Sikular-
nationalismus umgewandelt. Dieser Wandlungsprozess schliefit eine
groflere Offenheit fiir Immigration ein, mit der Einschrinkung, dass
die Einwanderungspolitik in den Hinden der Quebecer zu bleiben
habe und dass sie den nationalen Interessen dieses Volkes entspreche,
vor allem mit Blick auf die Hauptsprache der Neuankémmlinge.

In den anderen Regionen Kanadas, vor allem in Ontario und in
den zunehmend wichtiger werdenden Westprovinzen, hat die neue
Aufgeschlossenheit fiir die {ibrige Welt allméhlich den schon fast ein-

26

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

gefleischten Euro- und Anglozentrismus ersetzt, mit der Folge einer
grundsitzlichen Umwandlung der Immigrationspolitik. Das hat die
Tore fiir eine massive Einwanderung von praktisch iiberall her geoft-
net, und diese Offnung wurde sogar ausdriicklich gefordert.?

Die ideologische Begleiterscheinung dieser Verinderung war die
Entwicklung und dann offizielle Verkiindigung einer Politik des Multi-
kulturalismus, und zwar in einer Form, die es erlauben und auch
anregen sollte, dass die neuen Einwanderer ihre partikuliren Identiti-
ten beibehalten konnen und sich nicht unbedingt an die in Kanada
herrschenden Identititen anzupassen haben. Von daher stammt die
Idee, dass Kanada ein kulturelles Mosaik sein und bleiben sollte und
nicht ein »melting pot« (Schmelztiegel) nach US-amerikanischem
Vorbild werden diirfe. Folglich sollen die religiosen Unterschiede, die
unausweichlich eine Begleiterscheinung eines solchen Pluralismus
sind, nicht nur akzeptiert, sondern sogar gutgeheiffen werden. So
wenigstens lauten die offizielle Politik und die 6ffentliche Meinung.

Die eigentliche Realitit kann durchaus anders sein, und die For-
schungen, die im Folgenden vorgestellt werden, suchen zum Teil Ant-

3 Siehe Halli/Driedger 1999; Kalbach/Richard 1990; McVey/Kalbach 1995;
Stafford 1994. Kanada kontrolliert seine Immigration an Hand eines Sys-
tems, das verschiedene Kategorien mit einem Punktsystem kombiniert. Es
gibt drei Hauptkategorien: 6konomisch eigenstindige Einwanderer, Fami-
lienzugehorige schon etablierter Einwanderer und Fliichtlinge. Fliichtlinge
miissen beweisen konnen, dass sie im Heimatland kérperlich gefihrdet wa-
ren. Der Familienklassenbewerber bzw. -bewerberin muss einen bestimm-
ten Verwandtschaftsgrad mit schon etablierten Einwanderern nachweisen,
und diese miissen jenen auch unterstiitzen. Der eigenstindige Bewerber
bzw. Bewerberin, die Kernkategorie dieser Politik, muss ein Minimum von
67 Punkten erreichen, nach einem System, das Kriterien wie Religion, eth-
nische Herkunft und besonders Heimatland ausschlief$t. Punktkriterien
sind englische und/oder franzésische Sprachkenntnisse, Ausbildung, ein
schon erworbener Arbeitsplatz in Kanada, Berufserfahrung in einem offizi-
ell anerkannten Beruf, Alter und Anpassungsfihigkeit (z.B. die Punkte des
Ehepartners). Es gibt auch eine Geschiftskategorie, die die Einreise von
Personen, die bereit sind, erhebliche Geldsummen in Kanada zu investie-
ren, vorsieht. Im Allgemeinen erklirt diese Politik, »Schickt uns eure Bes-
ten und eure Geschickten« und gerade nicht, »Gebt uns eure Armen, eure
Hungrigen, die sich nach Freiheit sehnen« (so auf der amerikanischen
Freiheitsstatue: »Give us your tired, your hungry, your yearning to be free«)!
Siehe hitp://www.cic.gc.ca (eingesehen 14.08.2004), insbesondere die »skill-
ed worker self-assessment«-Priifung bei/english/skilled/assess/index.html.

27

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

worten auf diese Frage. Dem wire hinzuzufiigen, dass der Druck, eine
kontinuierliche Immigration zu erlauben und bewusst zu fordern,
mafgeblich auf Grund demographischer und wirtschaftlicher Entwick-
lungen entstanden war. Will Kanada im Kontext des globalisierten
Wirtschaftssystems weiter gedeihen, so bedarf es einer wachsenden
Bevolkerung. Da Kanada — wie die meisten westlichen Linder — eine
niedrige Geburtenrate innerhalb der einheimischen Bevolkerung hat
(10,5 auf 1000 Einwohner in 2003, Statistics Canada 2004), muss das
notwendige Wachstum durch die Immigranten erzielt werden. Weil
diese nicht mehr wie frither tiblich in ausreichender Zahl aus Europa
kommen, miissen Einwanderungswillige zwangsliufig in anderen
Erdteilen gesucht werden, vor allem in Asien, Afrika und in der siidli-
chen Hilfte der Neuen Welt. Dieser wichtige Aspekt der kanadischen
Lage verweist nun auch auf den allgemeinen globalen Kontext.

Die kanadischen Entwicklungen zeigen auf, was sich in den ande-
ren Erdteilen ereignet hat. In dieser Beziehung ist eine Intensivierung
des historischen Prozesses der Globalisierung besonders wichtig. Eini-
ge der Hauptmerkmale der neuesten Migrationsphase bilden die Ver-
inderungen in den internationalen Migrationsmustern. In Kanada wie
auch in den meisten anderen Einwanderungslindern stammen die
Immigranten heute aus sehr vielen — wenn auch nicht allen — Weltre-
gionen und nicht mehr wie frither nur aus den klassischen Auswan-
derungsgebieten. Die Griinde dafiir dhneln denen, die auch in Kanada
festzustellen sind. Genau dieses weltweite Vorherrschen der den Plura-
lismus fordernden Migration macht die Frage sinnvoll, ob Kanada
vielleicht als globaler Modellfall betrachtet werden kann. Dazu kommt
die Tatsache, dass verbesserte Kommunikationsmedien und Kommu-
nikationsmoglichkeiten sowie das hohere 6konomische, soziale sowie
Bildungsniveau eines gréfieren Teils der Migranten es viel wahrschein-
licher machen, dass diese auf Dauer wirksame transnationale Verbin-
dungen mit ihren jeweiligen Heimatlindern und anderen Diaspora-
regionen aufbauen und aufrechterhalten kénnen. Dadurch werden
mehr Migranten tiber die Mittel verfiigen, in ihrer neuen Heimat Insti-
tutionen zu schaffen, die das erhalten, was sie erhalten wollen und das
indern, was sie dndern mochten. Im Kontext intensivierter globaler
Beziehungen mag das Errichten und die Erhaltung klarer, unterschied-
licher religiéser und kultureller Identititen leichter sein. Daher kann
vielleicht der »Fall Kanada« zum globalen »Modellfall« werden und
nicht nur eine Ausnahme darstellen, die héchstens fiir die von Europa
kolonisierten Linder typisch wire.

28

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

Die religiose Identitit heutiger Einwanderer in Kanada

Die Auswirkungen der globalen Migration auf den religiésen Pluralis-
mus in Kanada sind in vielerlei Hinsicht noch nicht klar einzuschit-
zen. Dieses diirfte wahrscheinlich noch fiir einige Zeit so gelten. Im
Gegensatz zu der fritheren Situation — und das ist ein bedeutender
Aspekt der gegenwirtigen Lage — findet die heutige Migration nicht
uber lingere Zeitrjume statt, sondern bildet eine relativ kurze, fast
flutartige Welle. Es handelt sich um einen stindigen Zustrom auf ho-
hem Niveau, welcher weniger von aktuellen Entscheidungen und
bestimmten Krisen beeinflusst wird, sondern von der Eigenlogik der
Strukturen der Weltgesellschaft.

Der Islam wichst am schnellsten unter den nicht-christlichen Reli-
gionen in Kanada, was auf die grofRe Zunahme der Muslime weltweit
zuriickzufithren ist. Stidasien ist die Quelle einer disproportionalen
Menge der kanadischen Muslime, was nicht nur damit in Zusammen-
hang steht, dass Kanada und Indien einst Teile des britischen Welt-
reichs waren — was dennoch nicht unwichtig ist —, sondern vielmehr
damit, dass im siidasiatischen Raum 400 Millionen Muslime leben,
mehr als in allen Lindern des islamischen Kernbereichs zusammen.
Aufgrund hoher Bevolkerungszahlen gehdren China und Indien seit
20 Jahren, d.h. seit zehn Jahren nach der Einfithrung der neuen Im-
migrationspolitik, zu den wichtigsten Ursprungsgebieten der kanadi-
schen Immigranten. Diese beiden Linder befinden sich in einem 6ko-
nomischen Aufschwung und weisen beide eine dementsprechend
wachsende Mittelklasse auf. Daher gibt es dort viele Menschen, denen
Kanada die Gelegenheit bietet, wirtschaftlich viel rascher aufzusteigen
bzw. in gréferer politischer Freiheit zu leben und die gleichzeitig auch
die Mittel besitzen, um die Auswanderung zu verwirklichen. Dies
gehort zu den globalen Faktoren.

Es gibt jedoch auch Einfliisse der besonderen kanadischen Realitit.
Dazu gehort die Tatsache, dass Kanada keine »natiirliche« Immigra-
tionsquelle hat, z.B. eine geographisch angrenzende und verhiltnis-
mifRig arme Gegend wie den Maghreb bzw. das Nahostgebiet fiir
Europa oder Mexiko fiir die Vereinigten Staaten. Kanada hat — wie
bereits erwdhnt — auch eine Kultur- und Einwanderungspolitik entwi-
ckelt, die mehr oder weniger ganz von der Herkunftsregion méglicher
Einwanderer absieht. Es ist im Prinzip farben-, glaubens-, geschlechts-
und herkunftsblind. Das soll nicht heiflen, dass die praktische Realitit
genau dieser offiziellen Blindheit entspricht (Satzewich 1998); aber es
bedeutet doch, dass die eingewanderte Bevolkerung nicht von sehr
wenigen Einzelgruppen dominiert wird — sie bilden lediglich ein Spie-

29

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

gelbild der Weltgesellschaft im Ganzen. Diese Eigenschaften machen
aus Kanada wenn nicht gerade ein Vorbild, das woanders nachzuah-
men wire, so doch vielleicht eine Art Testfall fiir eine Anpassung ohne
Assimilations- und Akkulturationszwang.

Diese Aspekte der kanadischen Situation spiegeln sich klar in den
neueren kanadischen Zensusdaten wider. Gewiss bilden diese nicht
die einzige Informationsquelle, die fiir eine Einschitzung der Auswir-
kungen der Immigration auf den kanadischen religiésen Pluralismus
mafigebend wire. Dennoch sind sie zu diesem Zweck wichtig und
koénnen zumindest andeutungsweise dartiber Auskunft geben, welche
Trends sich gegenwirtig durchsetzen. Drei kritische Dimensionen der
aktuellen Lage konnen in dieser Weise beurteilt werden: 1. die allge-
meine Zusammensetzung der Bevolkerung; 2. das Maf, in welchem
die Einwanderergruppen und ihre Nachkommen sich an die dominan-
ten Muster religioser Identitit mit der Zeit anpassen und 3. die
Schwerpunkte der religiésen Vielfalt in verschiedenen Regionen Kana-
das, besonders in den wichtigsten Grof3stidten.

Die erste dieser Dimensionen reflektiert die globalen Trends der
Migration, den gleichsam weltweiten Impuls fiir den religiésen Plura-
lismus. Die zweite vermag den Adaptions- bzw. Lokalisierungsdruck
auf die Einwanderer, aber auch die Art und Weise, in der sich die
kanadische Multikulturalismuspolitik eigentlich in konkrete Wirklich-
keit iibersetzt, zu operationalisieren. Die dritte Dimension wendet sich
indirekt der wichtigen Frage der multireligiésen Institutionenbildung
zu: Nur eine zureichende Konzentration der mafigebenden Gruppen
ermoglicht dies auf die Dauer, was sich positiv auf die Entwicklung
und Bewahrung eines religiosen Pluralismus auswirkt. Dies ist eine
andere Lokalisierung als die, die in der zweiten Dimension reflektiert
wird.

Vergleicht man die Geburtslinder der heutigen kanadischen Ein-
wanderer mit dem Muster ihrer religiosen Identititen, so erkennt man
ohne Schwierigkeiten, wie sich die neuen Quellen dieser Immigration
auf den kanadischen religiosen Pluralismus auswirken. Die Tabellen 1
und 2 zeigen Statistiken fiir die vier neuesten zehnjihrigen Einwande-
rungskohorten. Obwohl zwischen 1991 und 2001 immer noch eine der
Weltbevolkerung nach disproportional grofle Anzahl der kanadischen
Einwanderer aus Europa stammte, so wird diese Asymmetrie im Laufe
der Zeit doch erheblich schwicher. Unter den neueren Schichten sind
alle Weltregionen von gut bis sehr gut reprisentiert.

Die religiésen Identititen dieser Kohorten zeigen dementspre-
chend einen viel hoheren Prozentsatz von Nicht-Christen bzw. jener,
die keine religiose Zugehorigkeit erkliren. Letztere stammen zum

30

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

Tabelle 1: Geburtenregionen kanadischer Immigrationskohorten, 1961-2001

w
o
|

% der Bevdlkerung
N
o
|

30 —

20 —

10 — L] —

0 \ \ .
‘ 1971-80 ‘ 1991-2001 ‘
1961-1970 # 1981-90 Welt 2001

* samt Karibik . -
= gamt Philppinen [] Europla o aTdere.z ] Lcﬁtelnam'enka
t samt Nordafrika, Mitterer Osten [l Ostasien [ ] sidasien [Jl] Stdostasien**
und Zentralasien Il NaherOsten t [ ] Afrika

% von der 1981 Zensus abgeleitet

Quelle: Statistics Canada 2003; The Economist 2002

grofsten Teil aus Ostasien. Dazu kommt, dass weniger als 50 Prozent
der neuesten Kohorte sich als Christen bezeichnen, auch wenn diese
immer noch die wichtigste Gruppe darstellen. Da augenblicklich nichts
diesem neueren Muster entgegenwirkt, ist anzunehmen, dass sich
dieser Trend fortsetzen und die kanadische Bevdlkerung in religiéser
Hinsicht mehr und mehr pluralistisch werden wird.

Die Konsequenzen dieser Immigration zeigen sich auch im erheb-
lichen Anstieg der Zahl von Angehdérigen anderer Religionen. Tabelle 3
macht erwartungsgemif sichtbar, dass die Zahl der Muslime am meis-
ten zugenommen hat, was ihren Anteil an der allgemeinen Weltbevol-
kerung widerspiegelt. Aber auch Religionen wie Hinduismus und
Buddhismus weisen bedeutende Zuwichse auf. Auch die Zahl der
Sikhs wichst, wenn auch nicht in so groflem Ausmaf wie die zuvor
erwihnten religiésen Traditionen. Einzig der Anteil juidischer Reli-
gionsangehdorige ist nur sehr wenig gewachsen. Diese letzteren Ergeb-
nisse deuten auch auf die Tragweite dlterer Einwanderungsmuster und
auf gewisse gegenwirtige Zustinde hin. Kanadas Juden sind iiberwie-
gend einheimisch; sie bestehen aus dem Nachwuchs fritherer européi-

31

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

scher Immigranten. Die Zahl der Juden wichst demzufolge viel lang-
samer als die Gesamtbevilkerung (4 Prozent gegeniiber 9 Prozent
wihrend des letzten Jahrzehnts). Bei den Sikhs sieht es etwas anders
aus, denn eine disproportional grofle Menge der siidasiatischen Ein-
wanderer hat bis heute aus Sikhs bestanden. Darin zeigt sich zum
einen eine héhere Bereitschaft unter Sikhs zur Emigration und zum
anderen die Tatsache, dass sie englischsprachige Linder — insbesonde-
re die des Commonwealth wie England, Australien und Kanada - be-
vorzugen. Die Immigration nach Kanada ist nicht nur eine Reflexion
der globalen Bevolkerungsverteilung. Wie in allen Lindern mit bedeu-
tender Immigration spielen auch andere Faktoren eine Rolle.

Tabelle 2: Religiose Identitdten kanadischer Immigrantionskohorten,
1961-2001

% der Bevélkerung

0 . ‘ . . ‘
1971-1980 1991-2001
1961-1970* 1981-1990
* von der 1981 Zensus abgeleitet D Christen o o
** Hindus, Buddhisten, Muslime, . andere Weltreligionen

Juden und Sikhs Il ohne Religion

Quelle: Statistics Canada 2003

Die Verinderungen im Schema der Einwanderung und der religiésen
Identititen sind schon an sich bedeutungsvoll, aber ihr Effekt wird
durch die Konzentration in den Grofistidten noch erweitert. Rund 9o
Prozent jener, die sich als Nicht-Christen erkliren, bewohnen die sechs
grofiten stidtischen Ballungsgebiete, besonders die von Vancouver und
Toronto. Dort wohnten 2001 lediglich 28 Prozent der Gesamtbevolke-
rung, jedoch 64 Prozent der Nicht-Christen. In beiden dieser Stidte

32

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

identifizieren sich ungefihr 14 Prozent der Einwohner mit anderen
Religionen als dem Christentum. Dabei hat Vancouver eine hohere
Konzentration von Sikhs und Buddhisten, wogegen zwei Drittel von
Kanadas Hindus und rund die Hilfte der Muslime (und auch Juden) in
Toronto leben.

Tabelle 3: Wachstum der Zugehorigen nicht-christlicher Weltreligionen
in Kanada, 1981-2001

600 —

500

400 1~

300

Bevdlkerung (000)

200 —

100 —1~

0 \ ' \ ' \
1981 1991 2001

B Muslime [] Juden
[[] Buddhisten [ Sikhs

[] Hindus

Quelle: Statistics Canada 2003

Die Bevorzugung der Grof3stidte in ihrer neuen Heimat ist fur Ein-
wanderer heute typisch. Sie ist mafigebend, weil sie ihnen eine bessere
Moglichkeit bietet, ihre Ressourcen zusammenzulegen. Man kann so
z.B. leichter Geld fiir die Errichtung religioser Infrastruktur sammeln,
schneller einen Ehepartner aus der eigenen Gruppe finden oder erfolg-
reicher Vertreter aus der eigenen Gruppe in politische Amter wihlen*
und somit letztendlich ein kulturell vertrautes Milieu aufbauen. Im

4 Um nur ein Beispiel zu nennen: In der Bundeswahl von 2004 war der
Wabhlsieg von Mitgliedern »kultureller Minorititen« in gewissen Wahlkrei-

sen in Vancouver und Toronto dadurch gesichert, dass die Kandidaten aller
Hauptparteien zu diesen Gruppen gehorten.

33

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

Allgemeinen kann man in den Grof3stidten viel besser seine kulturelle
und religiose Identitit bewahren und behaupten als das bei gleichmi-
Rigerer Verteilung unter der dominanten europdisch-christlichen Be-
volkerung zu erwarten wire.

Diese Uberlegungen fiihren nun zu der wichtigen Frage der An-
passung der Einwanderer nach der Ankunft im Lande. Es gibt deutli-
che Anzeichen dafiir, dass der stindige Zustrom von immer mehr Ein-
wanderern die Muster kanadischer religiéser Identititen und daher
den kanadischen religiésen Pluralismus erheblich stirker beeinflusst
als die unvermeidlichen Anpassungen der schon angesiedelten Mig-
ranten und ihrer zweiten Generation. Tabelle 4 nimmt als reprisenta-
tive Beispiele fiir die Letztgenannten alle jene aus vier verschiedenen
Herkunftsregionen, die wihrend der 7oer Jahre entweder als Einwan-
derer nach Kanada kamen oder als Kinder von Einwanderern in Kana-
da geboren wurden. Man testet sozusagen den Effekt der Linge des
Aufenthalts in Kanada auf die religiése Identitit der Einwanderer und
ihrer Kinder.

Tabelle 4: Religiose Identifikationen in Kanada mit der Zeit: 1971-80
Einwanderungs- und Alterskohorten ausgewdihlter ehtnischer Gruppen

60— — —
50 1
g 0
§ 40
2 30
3 ]
5 20
=l
i
Ml | L L
‘ Chinesisch (2001) Siidostasier (2001) Westasier (2001) ‘ Siidasier (2001)
Chinesisch (1981) Stidostaiser (1981) Westasier (1981) Siidasier (1981)
[] Christen [ ohneReligion [l Buddhisten
] Hindus [] Sikhs B Muslime
W Juden (1981 und 2001)

Quelle: Statistics Canada 2003

Der aus Tabelle 4 ersichtliche und wahrscheinlich stetigste Trend ist,
dass im Allgemeinen der Prozentsatz christlich geprigter Einwanderer
mit der Zeit zunimmt. Dieser Trend ist jedoch weder in allen Gruppen
einheitlich noch in irgendeiner Gruppe sehr bemerkenswert und ent-
spricht daher einer genauso leichten Abschwichung nichtchristlicher
Identititen. Die schwerer wiegenden Ergebnisse liegen woanders. Ein

34

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

wesentliches Merkmal besteht darin, dass die gréflere Tendenz unter
den Einwanderern, die aus Ostasien stammen und zunichst angaben,
»keiner Religion« anzugehdren, darin besteht, sich spiter zum Bud-
dhismus zu bekennen. Dies stellt ein Resultat dar, das nicht unbedingt
ein Wiederfinden der »traditionellen« religisen Identitit — geschweige
denn eine Konversion zum Buddhismus — bedeutet. Wahrscheinlicher
ist, dass diese Tendenz auf eine allmihliche Entwicklung hin zur An-
nahme einer positiven religiosen Zugehorigkeit verweist. Solch ein
Wandel der Identifizierung kann eine eigentliche Veridnderung des
Glaubens und der religiésen Briuche bedeuten oder auch nicht. Ge-
nauso wahrscheinlich ist es, dass der kanadische soziale Kontext ein-
fach eine positivere religiose Identitit fordert — wobei auch eine positi-
vere Einstellung zur 6ffentlichen Erklirung solcher Identitit herrscht —
als gegenwirtig in verschiedenen ostasiatischen Lindern.

Ein gleichfalls bemerkenswerter Trend liegt jedoch in der genau
entgegengesetzten Richtung, und zwar nur unter Menschen aus Std-
und Westasien. Fiir jene, die aus diesen Erdteilen stammen, korreliert
die Linge des Aufenthalts in Kanada mit einer hoheren Wahrschein-
lichkeit, dass sie sich als religionslos erkliren. Ebenso wie es die Ver-
hiltnisse in Kanada erlauben und sogar unterstiitzen, eine positive
religiése Identitit zu reklamieren, ist auch das Gegenteil mdoglich,
nimlich das 6ffentliche Eingestidndnis, {iber keine religiose Identitit zu
verfligen. Beides ist gleichermaflen verbreitet und akzeptiert. Die of-
fentliche Politik des Multikulturalismus und der religiosen Freiheit
spiegeln eine kulturelle Lage wider, in der die Religion recht positiv
betrachtet wird, aber nicht unbedingt als etwas, das der >nationalenc
Identitit eigen wire. Im Gegensatz zu den Vereinigten Staaten und
vielen anderen Lindern der Welt ist religioses Engagement in Kanada
weder ein Zeichen fiir gute Staatsbuirgerschaft noch das Gegenteil
davon. Quebec ist vielleicht in dieser Beziehung teilweise eine Aus-
nahme, da unter den Quebecern, wie zuvor schon erwihnt, rémisch-
katholische Identifizierung noch immer als eine Dimension des »na-
tionalen Erbes« (patrimoine) betrachtet wird, was jedoch unter den
Einwanderern nicht der Fall ist. Das herrschende Schema zur Anpas-
sung, wozu sich Neuankommlinge vielleicht gezwungen fiihlen, be-
steht im Allgemeinen aus Neutralitit gegeniiber der Religion. Diese
Beobachtung soll natiirlich in keiner Weise die historische und demo-
graphische Dominanz der Christenheit in diesem Land leugnen.

Der demographische Faktor lisst nun die weitere Frage zu, ob trotz
einer offentlichen Politik und einer kulturellen Atmosphire, die die
Neuankémmlinge nicht in Richtung christlicher Identitit zwingen,
sich nicht doch ein Trend zu dieser Religion bemerkbar machen wird,

35

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

wenn Immigranten sich physisch in die dominante Bevolkerung integ-
rieren. Diese Frage wird vor allem in der Problematik von Mischehen
samt dem Ergebnis der ethnischen Mischung in der zweiten Genera-
tion deutlich. Hier trifft man wieder auf den wichtigen Punkt der kriti-
schen Masse und wie sich die weiterhin massive Einwanderung mogli-
cherweise auf die Anpassungsmuster der fritheren Einwanderer bzw.
ihrer Nachkommen auswirken wird.

Insgesamt nimmt in Kanada die Zahl der Mischehen’ zwischen
Partnern, die aus verschiedenen Erdteilen stammen, z1.® Im Jahre
2001 waren etwas mehr als 3 Prozent der Ehen in Kanada Mischehen
(ungefihr 225.000 Paare von insgesamt leicht mehr als 7 Millionen),
eine Steigerung von einem Drittel in einer zehnjihrigen Zeitperiode,
in der dieses Segment der Gesamtbevélkerung sich nur um 10 Prozent
vermehrt hat. Dazu kommt, dass die grofe Mehrheit dieser >Misch-
partnerschaften< zwischen Menschen europdischer Abstammung und
solchen, die die kanadischen Behorden als »sichtbare Minorititen«
bezeichnen, stattfindet. Es sind also Menschen, deren Familien aus
anderen Erdteilen als Nordamerika, Australasien oder Europa stam-
men. Obwohl schon die Tatsache dieses Zuwachses an sich bedeutend
ist, sind im Kontext der Anpassung der Einwanderer die interessante-
ren Trends unter den verschiedenen Teilgruppen dieser sichtbaren
Minorititen zu finden. Zwei Ergebnisse der Daten sind besonders
bemerkenswert: Mischehen finden sich am hiufigsten unter den neue-
ren Einwanderergruppen, die man typischerweise weit mehr mit der
christlichen als mit sonstigen Religionen assoziiert, und die niedrigste
Zahl gibt es unter den gréfiten Immigrationsgruppen, also jenen, die
normalerweise mit der christlichen Religion nicht in Verbindung ge-
bracht werden.

So sind z.B. unter Lateinamerikanern und Schwarzen (zum grofi-
ten Teil aus der Karibik stammend) etwas weniger als die Hilfte (45
bzw. 43 Prozent) der Ehen Mischehen. Unter Koreanern, Chinesen
und Siidasiaten hingegen betrigt der Prozentsatz der Mischehen nur
13 bis 18 Prozent. Die letzteren zwei Gruppen sind bei weitem die
grofiten Minderheiten in Kanada, mit je ungefihr einer Viertelmillion
Paaren. Die Ehegemeinschaften in anderen kleineren, nicht typisch
christlich geprigten Gruppen, wie z.B. Siidostasiaten oder Araber,
bestehen zu rund 25 Prozent aus Mischehen.

Solche Daten unterstiitzen (wenngleich nicht notwendig) die The-
se, dass religiose Unterschiede und insbesondere die Bevilkerungs-

5 D.h. rechtsgiiltige Ehen sowie ehedhnliche Gemeinschaften.
6 Die Daten der folgenden Analyse sind Milan/Hamm 2004 entnommen.

36

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

grofle Mischehen weniger wahrscheinlich machen. Da die heutigen,
neueren Einwanderer in Kanada sich tiberwiegend in den Grof3stidten
konzentrieren, kann eine viel kleinere Bevolkerungsgruppe schon
einen ersten Ausschlag in dieser Beziehung geben. Es ist jedoch zu
beachten, was schon Reginald Bibby (2000) in seinen Analysen der
Volkszahlungsdaten von 1991 aufgezeigt hat, ndmlich dass Mischehen
zwischen Partnern verschiedener religidser Zugehorigkeit entweder
eine christliche oder eine nichtreligiose Identitit der Kinder aus sol-
chen Ehen begiinstigen.

Es gibt noch viele andere Trends in der religiésen Identifizierung
kanadischer Einwanderer, wovon einer besonders wichtig ist, weil er
auch das sich dndernde Gesamtbild in Kanada widerspiegelt. Es han-
delt sich um innerchristliche Verinderungsprozesse. Schon seit 30 bis
40 Jahren ist zu beobachten, dass die groflen protestantischen Kirchen
in Kanada immer kleiner werden, wenn sie auch nicht gerade im Aus-
sterben begriffen sind. Das betrifft insbesondere die Zahl ihrer Anhin-
ger. 2001 haben sich knapp 20 Prozent der Bevolkerung mit den libe-
ralen protestantischen »mainline« Kirchen identifiziert. Das schlief3t
die United Church of Canada (eine Vereinigung der Methodisten und
des grofiten Teils der Presbyterianer, die aus den ersten Jahrzehnten
des 20. Jahrhunderts stammt), die Anglikaner, die Presbyterianer und
die Lutheraner ein. 1981 machten diese noch 32 Prozent aus. Hinzu
kommt, dass sogar der absoluten Menge nach diese Kirchen kleiner
geworden sind. 1981 hatten sie insgesamt noch 7,7 Millionen Anhin-
ger, dagegen nur noch 5,9 Millionen im Jahre 2001. Die presbyteriani-
sche Kirche hat sogar von 1991 bis 2001 fast die Hilfte ihrer Mitglieder
verloren. Im Gegensatz dazu konnen Katholiken bessere Zahlen auf-
weisen. Wenn auch ihr Anteil an der Gesamtbevélkerung in der letzten
Zeit ein wenig kleiner geworden ist, so vermehrt sich doch stindig die
Zahl ihrer Mitglieder. Sie bilden immer noch ungefihr 44 Prozent der
Gesamtbevélkerung.

In diesem Kontext ist es vielleicht iiberraschend, dass auch die
konservativen protestantischen Kirchen in Kanada nicht erheblich
wachsen. Thre Mitgliederzahl steigt zwar auch, sie bleibt jedoch seit
iiber 20 Jahren konstant bei knapp 8 Prozent der Gesamtbevélkerung.
Ohne die evangelischen Baptisten hitte sogar diese Zahl 2001 abge-
nommen. Erstaunlicherweise sind die Pfingstler, die zweitgrofite
Gruppe in diesem Segment, von 1991 bis 2001 um deutliche 15 Pro-
zent zuriickgegangen! Das eigentliche Wachstum unter den Christen
findet sich hauptsichlich unter den »generischen« Christen, also den-
jenigen, die sich einfach als Christen identifizieren, jedoch ohne weite-
re Angabe. Obwohl sie 2001 immer noch nur 5 Prozent der Gesamtbe-

37

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

volkerung bildeten, ist dieses fiinf Mal so viel wie vor 20 Jahren. Man-
gels gegenliufiger Beweise darf angenommen werden, dass die Mehr-
heit unter ihnen Besucher konservativer, eigenstindiger protestanti-
scher Kirchen sind.

Wendet man sich den Einwanderern und ihren Kindern zu, so
stellt sich heraus, dass sie dieses allgemeine Muster unter den Christen
recht genau widerspiegeln. Wenngleich insgesamt der Prozentsatz von
Christen unter den Immigranten der gleiche bleibt — oder sogar leicht
abnimmt -, entwickelt sich diese Gruppe intern weg von den grofden
protestantischen Kirchen und sogar auch von den konservativen pro-
testantischen Denominationen, zugunsten der Katholiken und der
»generischen« Christen. Wie man diese Trends genau erkliren soll,
bleibt noch zu erforschen.

Bildet Kanada den globalen Modellfall?

Mit Bezug auf die Art und Weise, wie Kanada den religiésen Pluralis-
mus hervorbringt und auf ihn reagiert, kann das Land méglicherweise
einen globalen Modellfall bilden — und dieses in mehrfacher Hinsicht.
Der gegenwirtigen Globalisierungstheorie nach wire der partikuldre
religiése Pluralismus Kanadas in seinen Hauptmerkmalen dahinge-
hend universalisierbar, als andere Regionen oder Linder ihn adaptie-
ren bzw. fiir sich partikularisieren kénnten. Wiirde man fragen, wozu
andere Linder solch ein Modell nétig hitten, so ist die Antwort in dem
globalen, zu Beginn des Beitrags erlduterten Kontext begriindet. In der
aktuellen Phase des Globalisierungsprozesses ist das Phianomen der
konstanten und weltweit sogar zunehmenden Migrationsbewegungen
eine zwangsliufige Erscheinung. Dies gilt insbesondere fiir die reichen
Industrielinder. Diese miissen daher Wege finden, um die Folgen der
Migration zu verkraften. Kanada ist bei weitem nicht das einzige Land,
das sich vor diese Aufgabe gestellt sieht. Eventuelle Modellierung
konnte genauso gut in die Gegenrichtung gehen, etwa dadurch, dass
Kanada sich in seiner Einwanderungspolitik die Strategien anderer
Linder zu Eigen macht. Im Augenblick will ich mich jedoch auf die
erste Moglichkeit konzentrieren.

Um die Diskussion in angemessenen Grenzen zu halten, be-
schrinke ich mich auf drei Merkmale der kanadischen Reaktion. Diese
deuten moglicherweise auf einen Modellstatus hin. Es geht mir um die
»geographische Blindheit« seiner Politik, seine offizielle und offentli-
che Ideologie des Multikulturalismus und etwas, dass ich seine prakti-

38

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

sche Behauptung auf institutionelle Assimilation nennen méchte. Das
Letztere habe ich zuvor noch nicht besprochen.

Im Hintergrund der Méoglichkeit, dass Kanada den Modellfall
bildet, steht die Art historischer Erfahrung, die es mit anderen Kolo-
niallindern wie Australien, den Vereinigten Staaten und — um ein ganz
anderes Set historischer Reaktionen mit einzuschliefen — Siidafrika
teilt. Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Kanada im-
mer schon eine gewisse Toleranz gegentiber kulturellen und religiésen
Unterschieden praktiziert hat. Wenn diese Toleranz auch mindestens
bis in die 6oer-Jahre des 20. Jahrhunderts eine Kehrseite hatte, indem
Kanada gewissen Teilgruppen seines kulturellen und religiésen »Mo-
saiks« eine randstindige Position zugeordnet und daher ein »vertikales
Mosaik« (Porter 1965) aufgebaut hatte, so war die Toleranz im Ver-
gleich zu manchen anderen Lindern dennoch bedeutend gréfier. Un-
geachtet dieser Toleranz jedoch ist der andere wichtige Aspekt der
historischen Dimension, dass Kanada trotz allem auf institutioneller
Einheit bestanden hat (mit Ausnahme mancher sektarischer Gruppen
wie z.B. der Hutterer und Mennoniten). Weder aufgezwungene noch
selbst herbeigefiihrte Apartheid (die einzige Ausnahme war die India-
nerpolitik von 1875 bis ca. 1960, ebenso ansatzweise die unterschwelli-
gen Vorurteile gegentiber Schwarzen) war anscheinend eine tatsichli-
che Moglichkeit. In dieser Hinsicht ist die praktische Strategie der
judischen Bevolkerung Kanadas bezeichnend: Privat lebte man nach
seiner Religion, im 6ffentlichen Leben jedoch verhielt man sich wie
alle anderen (Kallen 19777). Dementsprechend herrscht in Kanada heute
immer noch die Meinung, Religion sei eine Privatsache und sollte es
bleiben, besonders fiir Politiker.

Betrachtet man die Situation nach 1960, so ist das vielleicht wich-
tigste Merkmal des kanadischen Modells die Normalitit der Immigra-
tion. Sie bildet einen wesentlichen Teil der auf Dauerhaftigkeit ange-
legten Politik. Die Immigration ist nicht nur Folge humanitirer Hilfe
bei Krisen in anderen Erdteilen, wie sie beispielsweise durch Asylge-
wihrung fiir Fliichtlinge zum Ausdruck kommt. Sie ist auch nicht von
der konjunkturellen Lage abhingig, indem man einen voriibergehen-
den Mangel an Arbeitskriften durch Gastarbeiter zu beseitigen ver-
sucht. Ebenso wenig wird die Immigration als etwas gesehen, das ein
Land einfach hinnehmen muss, weil so viele mittellose Menschen sich
an seinen Grenzen dringen, oder als Endergebnis eines ehemaligen
Kolonialreichs. Kanada hat méglicherweise Gluick gehabt, dass es geo-
graphisch in einer halbisolierten Ecke der Welt liegt, mit nur einem
reichen und tibermichtigen Nachbarn. Diese Lage machte es moglich,

39

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

eine relativ neutrale Einwanderungspolitik einzufithren, die zur Folge
hatte, dass kanadische Einwanderer allmihlich einen Querschnitt der
Weltbevolkerung abbilden.

Sollte sich dieser Trend in den nichsten Jahrzehnten fortsetzten —
und das ist hochst wahrscheinlich, es sei denn, es kime erneut zu
Ereignissen wie dem 11. September 2001 —, so werden die beschriebe-
nen Tendenzen andauern, wenigstens in den Grofstidten Kanadas, in
denen die iiberwiegende Mehrheit der Bevolkerung wohnt. Demogra-
phisch also konnte Kanada durchaus einen Modellfall bilden.

In Kanada hort man oft die Klage, der Multikulturalismus sei ei-
gentlich nicht ernst gemeint, da die erlaubten Unterschiede nur die
oberflichlichen seien oder noch schlimmer, da er nur dazu fithre, die
Menschen voneinander zu entfremden und manche davon zu margi-
nalisieren (Bissoondath 1994). Diese Ansichten sind nicht vollkom-
men unberechtigt. Die in aller Offentlichkeit ausgetragene Politik ist
jedoch, wie so viele >Formalititen, ein wesentlicher Teil des kanadi-
schen Bildes. Kurz gesagt, man kann sich auf der offentlichen Biihne
in Kanada nicht als Gegner des Pluralismus darstellen, ohne sofort
gebrandmarkt zu werden. Ein J6rg Haider oder Pym Fortune wiren
kaum vorstellbar, und ein Grund dafiir liegt in der offentlich legiti-
mierten Fihigkeit der Einwanderergruppen selbst, solchen auf Aus-
grenzung zielenden Ideen entgegenzutreten. Auch hier ist die Erfah-
rung der kanadischen Juden wegweisend.

Trotz dieser Moglichkeit wird jedoch auch ein Mangel offenbar.
Abgesehen vom Nationalismus der Quebecer hat Kanada kein domi-
nantes, ethnisch begriindetes Selbstbild bzw. es hat ein solches nicht
mehr. Seine historischen Wurzeln im britischen Empire sind ein Teil
seiner Geschichte, aber eben nicht mehr als das. Der Mythos des Mul-
tikulturalismus hat insofern ein Eigenleben entwickelt, als er selbst zu
einem wesentlichen Teil des kanadischen Selbstbildes geworden ist.
Gewiss ist es ein umstrittenes Bild, aber auch ein unwidersprochenes.
Ideologisch oder semantisch kénnte Kanada also den Modellfall bilden.

Als Nichstes stellt sich die Frage, wie Kanada mit seinem Multi-
kulturalismus praktisch umgehen kann. Tatsichlich sind dem kulturel-
len und religiosen Pluralismus zwar nicht enge, aber doch wirksame
Grenzen gesetzt. Kanada hat z.B. kein wirklich pluralistisches Schul-
system, und nur in wenigen Provinzen ist es moglich, mit 6ffentlicher
Unterstiitzung Schulen zu griinden, die auf konfessioneller oder ethni-
scher Zugehorigkeit basieren (die katholischen Schulen in den meisten
Provinzen sind die Ausnahme, aber sogar diese sind vom Grundrecht
garantierte Ergebnisse einer ilteren Toleranzpolitik beziiglich religio-
ser Konfession). Die einzigen, die ein (auch nur teilweise) eigenstindi-

40

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

ges Rechtssystem haben, sind manche Indianergruppen. Indianer
bilden in Kanada, wie auch in anderen ehemaligen Koloniallindern,
einen historischen und aktuellen Sonderfall. In dieser Beziehung stellt
die Geschichte der »Ersten Nationen, wie man in Kanada sagt, einen
interessanten Kontrapunkt zum kanadischen Multikulturalismus dar.
Bereiche wie das Familienrecht sind praktisch einheitlich geregelt und
nur deswegen je nach Provinz verschieden, weil diesbeziigliche Rege-
lungen den Provinzen verfassungsgemifl zustehen. Man legt in allen
Institutionen Wert auf Inklusion, d.h. darauf, dass alle, ungeachtet
ihrer Unterschiede, gleich behandelt werden. Nur auf der Ebene gewis-
ser kultureller und in den hier diskutierten religiésen Institutionen
darf sich der Pluralismus klar und 6ffentlich statt lediglich privat arti-
kulieren. Jeder kann sein Anderssein leben, vorausgesetzt, er orientiert
sich an der allgemeinen Norm. So gesehen ist Kanada, mit den soeben
erwihnten kulturellen und religiosen Ausnahmen, auf der institutio-
nellen Ebene doch eher ein Schmelztiegel als ein Mosaik. Auch in
dieser Hinsicht diirfte Kanada den Modellfall bilden. Nicht mittels
Ideologien, nicht indem es darauf zielt, die Immigration einzuschrin-
ken, sondern durch die 6ffentlichen Institutionen wie Staat, Schule,
Wirtschaft, Massenmedien und Gesundheitswesen versucht Kanada
eine iibergreifende Einheit zu erzeugen, die eigentlich erst die Diffe-
renzen ermoglicht. Das kann man nicht so leicht von den Statistiken
ablesen, aber es ist im Grunde genommen eine Dimension der kanadi-
schen Realitit, die gegen den Pluralismus wirkt.

Schlieflich diirfte Kanada den Modellfall bilden, indem es bisher —
und ich unterstreiche diesen zeitlichen Vorbehalt — seinen Pluralismus
in einigermaflen geregelte Bahnen lenken konnte. Kanadas Grofsstidte
werden nicht durch ethnische oder religiose Konflikte herausgefordert,
die ihre Wurzel in der Ghettobildung und mangelnder Anpassung
haben. Zweifelsohne gibt es auch Probleme. Kanada ist keineswegs ein
Paradies. Es ist ganz und gar kein Land ohne Rassismus oder Vorurtei-
le. Aber dem Ausdruck solcher Einstellungen sind praktische, enge
Grenzen gesetzt. Je mehr »Fremde« ins Land gelassen werden und je
unterschiedlicher deren Herkunft ist, desto enger und fester werden
diese Grenzen in einem ganz konkreten Sinne. So will ich mit einer
Anekdote schlieflen. Vor kurzem stand ich in einer Bank Schlange, als
jemand hinter mir anfing, sich iiber die Einwanderer zu beschweren.
Sie wiren angeblich alle Verbrecher, Sozialhilfeempfinger oder beides
auf einmal. Leider haben ich und die meisten anderen in der Schlange
ihn reden lassen. Einige stimmten seinen unsiglichen Aussagen sogar
zu. Die Sache kam zu einem plétzlichen Ende, als ein grofler Mann
afrikanischer Abstammung sich der Schlange anschloss. Nun herrsch-

41

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BEYER

te Schweigen. Wire dieser Mann nicht hinzugekommen, so doch si-
cherlich ein anderer »Fremder« an seiner Stelle. Je mehr es von sol-
chen Menschen gibt, je mehr sie in der ganzen Stadt verbreitet sind,
desto wahrscheinlicher wird es, dass man ihre Anwesenheit als ganz
normal betrachtet.

Literatur

Appadurai, Arjun (1996): Modernity at Large: Cultural Dimensions of
Globalization. Public Worlds, D. Goankar and B. Lee. Minneapolis,
MN: University of Minnesota Press.

Appignanesi, Lisa/Maitland, Sara (Hg.) (1990): The Rushdie File. Syra-
cuse, NY: Syracuse University Press.

Bibby, Reginald W. (2000): »Canada’s Mythical Religious Mosaic:
Some Census Findings«. In: Journal for the Scientific Study of Religi-
on 39, S. 235-239.

Bissoondath, Neil (1994): Selling Illusions: The Cult of Multiculturalism
in Canada. Toronto: Penguin.

Driedger, Leo (1989): The Ethnic Factor: Identity in Diversity. Toronto:
McGraw-Hill Ryerson.

Economist, The (2002): Pocket World in Figures, 2003 Edition. London:
Profile Books.

Giddens, Anthony (1990): The Consequences of Modernity. Stanford, CA:
Stanford University Press.

Halli, S. S./Driedger, Leo (Hg.) (1999): Immigrant Canada: Demogra-
phic, Economic, and Social Challenges. Toronto: University of Toronto
Press.

Henripin, Jacques (2003): La métamorphose de la population canadi-
enne. Montreal: Les Editions Varia.

Johnston, H. M. (1989): The Voyage of the Komagata Maru: The Sikh
Challenge to Canada’s Colour Bar. Vancouver: University of British
Columbia Press.

Kalbach, Warren/Richard, Madeline A. (1990): »Ethno-Religious Iden-
tity and Acculturation«. In: Shiva S. Halli/Frank Trovato/Leo
Driedger (Hg.): Ethnic Demography: Canadian Immigrant, Racial and
Cultural Variations, Ottawa: Carleton University Press, S. 179-198.

Kallen, Evelyn (1977): Spanning the Generations: A Study in Jewish Iden-
tity. Don Mills, ON: Longman.

McVey, Jr., Wayne W./Kalbach, Warren E. (1995): Canadian Popula-
tion. Toronto: Neslon Canada.

42

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE LOKALISIERUNG DES RELIGIOSEN PLURALISMUS

Meyer, John W./Boli, John/Thomas, George M./Ramirez, Francisco O.
(1997): »World Society and the Nation-State«. In: American Journal
of Sociology 103, 1, S. 144-181.

Milan, Anne/Hamm, Brian (2004): »Mixed Unions«. In: Canadian
Social Trends 73, S. 2-6.

Milan, Anne/Tran, Kelly (2004): »Blacks in Canada: A Long History«.
In: Canadian Social Trends 72, S. 2-7.

Papastergiadis, Nikos (2000): The Turbulence of Migration: Globaliza-
tion, Deterritorialization, and Hybridity. Cambridge & Malden MA:
Polity Press & Blackwell.

Porter, John A. (1965): The Vertical Mosaic: An Analysis of Social Class
and Power in Canada. Toronto: University of Toronto Press.

Satzewich, V. (Hg.) (1998): Racism and Social Inequality in Canada:
Concepts, Controversies and Strategies of Resistance. Toronto: Thomp-
son Educational Publishing.

Simpson, J. H. (1977): »Ethnic Groups and Church Attendance in the
United States and Canada«. In: Ethnicity (Concilium, vol. 101). G.
Baum and A. Greeley. New York: Seabury, S. 16-22.

Spickard, James V (2002): »Human Rights through a Religious Lens: A
Programmatic Argument«. In: Social Compass 49, S. 227-238.

Stafford, James (1994): »Welcome But Why? Recent Changes in Cana-
dian Immigration Policy«. In: Perspectives on Canada’s Population:
An Introduction to Concepts and Issues. Frank Trovato and Carl F.
Grindstaff. Toronto: Oxford University Press, S. 322-341.

Statistics Canada (2003): 1971, 1981, 1991 & 2001 Census Custom Tabula-
tions. DO0324. CD-ROM. Ottawa: Statistics Canada, Advisory Ser-
vices Division.

Statistics Canada (2004): www.statcan.ca. Consulted 22 June 2004.

Tomlinson, John (1999): Globalization and Culture. Chicago: University
of Chicago Press.

Wallerstein, Immanuel (1974-1980): The Modern World System. New
York: Academic Press.

Weinfeld, Morton/Shaffir, William/Cottler, Irwin (Hg.) (1981): The
Canadian Jewish Mosaic. Toronto, New York: J. Wiley.

Winks, Robin W. (1971): The Blacks in Canada: A History. Montreal:
McGill-Queen’s University Press.

43

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LocAarl AND NATIONAL PLURALISM:
BRrITAIN’S NEW RELIGIOUS LANDSCAPE!
KiMm KNoTT

This paper presents an analysis of the spatial representation of some of
Britain’s newer religions at both local and national level. Their chang-
ing presence in the geographical, social, political and religious land-
scape is considered, as is the way in which they have engaged with the
dominant order and local micro-cultures. I begin by introducing the
spatial methodology to be used in the paper through its application to
the case of a domestic murder in London in 2003.>

A recent case and some methodological comments

On 30 September 2003 at the Old Bailey in London a Kurdish man was
imprisoned for life for murdering his 16-year old daughter in what is
commonly referred to in the media as an >honour killing<: To quote
from a headline in The Guardian newspaper of 30 September,

»Kurd who slit daughter’s throat in >honour killing« is jailed for life. Muslim
father of girl, 16, who had relationship outside her religion, subjected her to
months of beatings before stabbing her repeatedly.« (Dodd 2003)?

1 This was first given as a keynote paper at the Internationale Jahrestagung
der Schweizerischen Gesellschaft fiir Religionswissenschaft: Religiéser Plu-
ralismus im Lokalen Raum, 24-25 October 2003 in Lucerne. An earlier ver-
sion of parts of the paper appeared in Berichte zur deutschen Landeskunde 78,
2 (Knott 2004a).

2 This case was selected because it was in the news when I gave the original
paper in October 2003. I wanted to show that a spatial analysis could be
used to illuminate the place of religion in any given case so I chose a current
one in which social and religious diversity was debated.

3 Elizabeth Poole, in a book on media representations of Islam, reminds us
that »we cannot [...] divorce »events< from their reporting, for this is how
they acquire their meaning« (2002: 15). That is very clear in the case of
>honour killing«. Media and other public agencies have created the notion of
>honour killing« (perhaps borrowing it originally from the discipline of an-
thropology) to describe a community-based murder motivated by strong feel-
ings associated with honour and shame. As Poole writes, there can be no
»transparent process of re-presenting an objective reality« (ibid.: 23). This

45

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

Some important religio-political issues were raised by this event and its
reporting. These included whether such killings are religiously or trib-
ally motivated, and whether >honour« is a religious notion at all. Was it
helpful to distinguish >honour killings< from other types of domestic
abuse of women? Did identifying such crimes as >cultural< or >reli-
gious«< discourage the police and other agencies from becoming in-
volved in such incidents on the assumption that they were community
and not public matters?*

What we saw in the reporting of this case were some of the prob-
lems that arise from the attempt to separate religion from other social
and political domains. First, they are difficult if not impossible to dif-
ferentiate; second, the consequences of separating them are sometimes
unhelpful and damaging. The more clarity that can be brought to bear
on the relationship between religion and other aspects of culture and
society the better it will be for both scholars and the wider public who
have to make sense of the way religions function in everyday life. A
spatial approach that allows us to look closely at the location of religion
in a variety of >spaces< — whether these are places, bodies, things,
events or organisations — can help us to discern how religion relates to
other domains, how it operates in the ostensibly secular world, and the
way in which it is interwoven with the struggle for power (Knott 2005).
It is just such an approach that I have employed here.

An >honour killing« is a power struggle in which one party takes
the law into >his< own hands. Furthermore, the prosecuting of the
crime, the reporting of the events, and the intellectual evaluation of
them are also struggles involving power, whether embodied in institu-
tions, legal representation, news headlines and editorials, or ideological
debates between interested commentators. Like all struggles, they are
played out spatially — whether in physical, social or ideological space —

holds true for the many other acts of representation alluded to in this paper,
including the one implied within its title: Whilst we evidently have both eth-
nic and religious diversity or plurality in Britain, even to classify Britain’s
minority populations as >black or black Britishs, >Asian or Asian Britishg, or,
alternatively, as >Christian¢, >Buddhist<, >Hindus, sMuslimg, »>Sikh« is an act
of representation which takes us from mere plurality into the territory of plu-
ralism. Furthermore, in Britain there are now many pluralisms, that is, many
different attempts to codify, describe, explain, and idealise social and cultur-
al diversity.

4 These and other questions have been raised in recent years by critical
voices in the British news media (Allison 2003; Asthana/Mistry 2003; Dodd
2003; Gupta 2003; Alam 2004).

46

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

and are thus amenable to a spatial analysis.’ In the tragic case of
Heshu Yones, the young victim, the first site of struggle was her own
home, a place that was meant to be safe and secure.® Other important
sites were the court of law, the Old Bailey, the public area outside it
where legal representatives made statements to the hungry media, the
news media themselves and the spaces they filled with stories and
comments about the case, and the metaphorical spaces of cultural
interpretation, whether anti-communalist feminist, patriarchal Kurdis-
tani, Islamist, or western secularist (and there were competing rendi-
tions of each of these).

Were we — as scholars of religion — to choose to investigate the
place of religion in such a case, we would find a focused analysis of
these multiple spaces helpful for exploring the relationship between
religion and other aspects of the case (whether tribal, criminal, legal,
gender-oriented or rights-based). We would learn more about the way
in which the media represent religion and relate it to other concepts,
domains, and human activities. By looking at the various spaces that
contribute to this case we would also see how different parties use such
spaces to present their own perspectives on these tragic events — to
defend this killing as one motivated by honour (and thus specific to
certain ethnic communities), to describe it as a domestic murder driven
by patriarchal ends, to represent it as an expression of the sacrality of
moral and ethnic boundaries, to understand it as contravening the
human right to life. Henri Lefebvre, whose ideas about space and its
production and reproduction are at the centre of my approach to the
location of religion, identifies the following dimensions of space:
»[First] the physical — nature, the Cosmos; secondly, the mental, includ-
ing logical and formal abstractions; and, thirdly, the social.« (Lefebvre
1991: 11) He invites us to examine them together as a means of reunit-
ing previously separated fields of enquiry. He also reminds us that, in
space and its dimensions, values take shape and compete with one
another, and power struggles are enacted (ibid.: 416-419).

In the remainder of this paper Lefebvre’s ideas will not detain us,
but the discussion will be premised upon them - that Britain’s newer
religions (those borne in by migrants and refugees) are struggling to
make room for themselves in a predominantly secular space, and that

5 Following Henri Lefebvre’s three dimensional view of space (1991: 11),
and his view that all struggles are spatial and that spaces are fought for and
contested (ibid.: 410-420).

6 See Tobler 2000 for a discussion about the home as both gendered sacred
space and site of gender struggle.

47

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

they are doing so on all fronts by asserting themselves physically, men-
tally or ideologically, and socially. A spatial analysis — in this case an
examination of the effect of these religions upon the landscape — can
assist us in understanding the changing nature of their presence and
the way in which they have engaged with both the dominant order of
government and public institutions and the everyday order of local
political and social life.

In this analysis of Britain’s new religious landscapes, I shall use
the terms >space< and »landscape« to refer to practices, artefacts, arenas
and institutions with a material — as well as mental and social — dimen-
sion.” By landscape I shall mean a physical space formed by both
nature and culture, socially inhabited, and prone to representation such
that it is often known only by its representations.® But no landscape is
uncomplicated. Both de Certeau (1984: 201-202) and Park (1994: 198),
have seen landscape as a palimpsest, a manuscript on which two or
more successive texts have been written, each one being erased to make
room for the next. As Lefebvre (1991: 142-143) suggested, interpreting
the repeatedly over-written landscape, not least of all its most recent
text, requires geographical and historical knowledge, but also a sense of
the social, cultural and political processes which produce it.

My main concern, however, will not be a consideration of the
meaning or nature of the British landscape as such, but a spatial exam-
ination of some key aspects of the representation of new religions in
Britain since 1970. In the next section, I shall briefly review the rise of
religious diversity as it has been discussed by those with an interest in
social and cultural geography.® Two sections then follow, focusing on
first the local and then the national scale. In both, several interrelated
themes will be discussed: the place of worship, inter-religious engage-

7 Lefebvre speaks of »mental space« (1991: 11), but includes within that an
acknowledgement of the role of power and ideology. Although the inclusion
of the material dimension may sound too obvious to be worth mentioning,
Jackson recently thought it necessary to call for a »re-materialisation« of so-
cial and cultural geography (2000).

8 See Muir 1999: 2-12 for a discussion of the interpretation of landscape.
See also Eade 2000 on the landscape of London and its representations.

9 Non-Christian religions were being established in Britain before 1970 (for
historical accounts, see Thomas 1988; Badham 1989; Parsons 1993; Knott
1997; Weller 2001). I have chosen that date in particular because it was in
1971 that the first book was published that drew attention to a spatial con-
sideration of these religions (as well as Christian and quasi-Christian
churches and movements).

48

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

ment, and religion in the public domain. Finally, I shall draw some
conclusions about the changing religious landscape in Britain before
returning briefly to the value of a spatial approach for researching reli-
gion at local and national levels.

Britain’s new religious landscape since 1970

John Gay published his geography of religion in England in 1971. In
pursuit of his quest »to examine the part played by the religious motive
in man’s transformation of the landscape« (Isaac in: Gay 1971: 18) and
after considering the major Christian denominations and the smaller
Christian groups present in Britain, he then moved on to discuss east-
ern religions and Judaism. Despite his interest in the growing religious
diversity of England, he seemed unable to imagine a religious future
beyond secularisation and assimilation. Of Hindus, he concluded that
they »leave their religion behind in India and fail to give their philoso-
phy of life any organizational expression in this country« (ibid.: 201)."
Of Sikhs and Muslims, he predicted that the youth will »quickly fall in
with the norms and values of British society« (ibid.). After recognising
the role of England’s Jews in developing close-knit communities, he
wrote that »slowly but inevitably [they] are being absorbed into the
prevailing national culture [...]. Eventually English Judaism is likely to
become the concern of the historical geographer« (ibid.: 220).

We need only look at the publications of those scholars with a
concern for geography who have written about religion in Britain in the
last decade to see that Gay’s predictions were wrong. They were the
function of a secular consciousness that saw religion as under threat
and ethnic identity as prone to death by assimilation. Hindus in fact
have developed many institutions in Britain since the 1970s (Knott
2000a; Naylor/Ryan, in press). Muslims have defied the norms and
values of British society and the process of assimilation by establishing
purpose-built mosques (Eade 1996; Naylor/Ryan, 2002), by pressing
for their own schools (Dwyer 1993), and by asserting their own styles of
dress and performance in the public space (Dwyer 1999a and 1999b;
McLoughlin 1998; Werbner 1996). Some Jews, of course, have stressed
ethnic rather than religious identity, but others have fought strongly to
assert their difference through separate communities of faith (Valins
2003). Recent research on these groups has shown that religion plays
an important role in determining patterns of settlement (Phillips n.d.;

10 See Knott 2000a for a discussion of this view.

49

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

Valins 2003), in identity formation, often superseding the determi-
nants of race and ethnicity, (Peach 2002; Chivallon 2001), and in the
legislation and practice of urban planning (Gale/Naylor 2002). Fur-
thermore, counter to Gay’s pessimism, the size of all these groups has
increased — except the Jews for whom emigration to Israel and some
out-marriage have brought about a gradual decline in numbers. This is
shown in a comparison of figures for England and Wales for the late-
1970s and 2001."

Muslims Hindus Sikhs Jews
1977 353,610" 306,941 304,950 (300,000)
2001 1,591,126 558,810 336,149 266,740

A key feature of religious change in Britain in the last 30 years, then,
has been the growth of religious diversity.” This has been accompa-
nied by a parallel development, the rise of identity politics. Commenta-
tors have explored the relationship between the two processes in terms
of >communitys, >culture<, new forms of identity, and the redefinition
of established loyalties and networks."

11 Figures for 1977 were based on information from the 1971 population
census, updated for 1977, and the results of the 19776 labour force survey
(Knott/Toon 1982). Figures for 2001 are taken from population census
data for England and Wales (www.statistics.gov.uk /census2001/). It is estima-
ted that the Jewish population fell in this thirty year period from about
300,000 to 266,740.

12 The 1977 figure for Muslims included only those with ethnic origins in
the Indian sub-continent (Knott/Toon 1982). The equivalent figure for
2001 exceeds one million, with more than 73% of Muslims professing an
Asian or British Asian identity.

13 See Thomas 1988; Badham 1989; Parsons 1993; Knott 1997; Weller 2001.

14 On >community<, see Baumann 1996, Dwyer 1999a, Knott 2004b; on
>culture<, Baumann 1996, Caglar 1997, Parekh 2000a, Nye 2001; on new
forms of identity, Nesbitt 1998, McLoughlin 1998, Dwyer 1999b, Chival-
lon 2001; and on established loyalties and networks, Vertovec/Cohen 1999
and Vertovec (2004). This is just a selection of the many publications on
these topics.

50

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

Religious diversity and pluralism: the local scale

Investigating this religious diversity at local level (the city of Leeds) and
regional level (the region of Yorkshire and the Humber) has been the
purpose of the Community Religions Project (CRP) at the University of
Leeds since 1976.” Reflecting on the value and interest of taking the
religions of the locality as a scholarly starting point, the first director of
the CRP, Michael Pye, wrote that:

»By now the City of Leeds itself contains population elements from south and
east of the Hindu Kush. In addition the hymns of Martin Luther are sung in
German, the Catholic mass is celebrated by Poles, and Greek Orthodox perform
their exits and entrances in the Church of the Three Hierarchs directly beside
the main West Indian and Sikh communities of Chapeltown. Moreover, York-
shiremen are interesting too, and so is the Church of England in its mysterious
empirical forms.« (Pye 1977: 1)

This became the initial motivation and focus for the research that was
to follow: studies, for example, of Hindus, Sikhs and Greek Orthodox —
as well as popular religion — in Leeds, and of Bengali and Pakistani
Muslims and Sathya Sai Baba devotees in Bradford.’® The attention to
local detail was pursued further from 1994 when teams of students
first began to map the place of religion in the city of Leeds and its
engagement with other social, educational, political and economic
concerns.” During the same period, other studies were undertaken,
often involving partnerships with local religious and secular agencies.

15 [ have discussed the work of the Community Religions Project in various
articles, see Knott 1984, 1988, 1998, 2000Db, 2004b.

16 This local focus was soon widened to include similar community-based
studies situated in other localities, such as Polish Catholics in London,
Buddhists in Bath, young Sikhs in Coventry, and young Pakistani Muslims
in Oslo. For a full list of the publications of the Community Religions Proj-
ect, see www.leeds.ac.uk/trs/

17 >The Religious Mapping of Leeds« is a team work project run for under-
graduate and masters students in the Department of Theology and Reli-
gious Studies at the University of Leeds. The areas mapped to date include
the neighbourhoods of Beeston (1994), Moortown (1996), the city centre
(1997), Armley (2000), the University of Leeds (2002), and South Hea-
dingley/Burley (2004). Reports are available for most of these mappings,
see www.leeds.ac.uk/trs/ For a discussion of the pedagogical value of reli-
gious mapping, see Knott 1998.

51

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

In 1994, a collection of essays was published on Religion in Leeds
(Mason 1994) to mark the city’s centenary. From 1996-98, the De-
partment of Theology and Religious Studies joined forces with Leeds
Church Institute to conduct a local study of inter-religious social action,
which concluded with an international conference on the subject of
religion and locality (Knott et al, in press) and a final report entitled
Faith in the Future: People of Faith, Social Action, and the City of Leeds
(Burlet/Reid 1998). Since 2001, the CRP has worked with the Chur-
ches Regional Commission, the Yorkshire and Humber Assembly,
Leeds Faith Communities Liaison Forum, and the British Govern-
ment’s Home Office to study religious literacy in Yorkshire and the
Humber, the feasibility of a regional faiths forum, and the effectiveness
of consultative processes between government and local faith commu-
nities.

This work demonstrates the need, in Britain at least, for research
on the interface between the priorities and experiences of religious
communities and public bodies, particularly national, regional and
local government and those agencies established to enact their policies.
It also reveals the demand of secular institutions and the religiously
illiterate for information about religions, their local social expressions,
their beliefs, practices and values, and the way in which these affect the
democratic participation, social inclusion, and public order of minority
populations.® When the CRP was first set up, the ideologies of gov-
ernment, law and the media in Britain were firmly secularist in orienta-
tion. Although this is still largely the case, there is now much greater
recognition that secularisation has only partially occurred. Religion has
not disappeared or died out, but has been revitalised by the presence of
those religions carried to Britain by migrants and refugees. The current
Prime Minister, Tony Blair (a Christian socialist), has called for >faith
communities< to be involved in partnership with local government and
statutory agencies in the process of urban regeneration; the Deputy
Prime Minister, John Prescott, has called for such communities to be
consulted on relevant matters of public policy.” For successful im-

18 The need for >religious literacy< in the region was the subject of Knott/
Randolph-Horn 2002.

19 See Blair 2001, Office of the Deputy Prime Minister, Neighbourhood Re-
newal Unit (Inner City Religious Council), http://www.neighbourhood.gov.
uk/faith_communities.asp, and the Faith Communities Unit of the Home
Office, hitp://www.homeoffice.gov.uk/docs3/workingtog_faitho40329.pdf. The
term >faith communities< is commonly used in British public discourse by
secular and religious representatives alike to refer to the social organisation

52

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

plementation of such policies, things have to change at local level. And
it is here that a research project like the CRP can play a part, in map-
ping the religious terrain, communicating information about religions
to those who need to know, and in undertaking research which helps to
facilitate this two-way process between local religious communities and
the wider public domain and its agents.*

Having given some attention to religion in the local public domain,
I shall now turn to spaces of worship and encounters between religious
groups. I begin by looking back to April 1999.

Figure 1: The 1999 inaugurated gurdwara on Chapeltown Road,
Leeds, on Vaisakhi

Source: Knott 2005

It is Vaisakhi, the tercentenary of the Sikh khalsa, 300 years on from
that momentous occasion when Guru Gobind Singh is said to have
demanded the self-sacrifice of five followers only to transform them —
through amvrit or initiation — into Sikhs. In Leeds a splendid new gurd-
wara is opened (to add to the five others already flourishing in the city).
It has been built at much cost and local voluntary effort (sewa) in a

of religious people into communities of interest (often determined by eth-
nic and linguistic as well as sectarian factors). I shall continue to use >faith
communities« in this sense.

20 There are important issues here of research ethics, the values and stand-
point of researchers, the role of >caretaker or critic<, and issues of objectivi-
ty, involvement in public issues and debate, even advocacy. For discussion
of these, see McCutcheon 1997, Cady et al. 1998, Knott 2000D.

53

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

prominent position on a main arterial route running north out of the
city centre, on Chapeltown Road. The new gurdwara is huge, one of the
largest in Britain, with parking available for hundreds of cars, and
space for large social as well as religious occasions. Its trustees and
patrons see it as a flag-ship among Leeds gurdwaras, and a local civic
landmark.”

Let us look more closely though. What does a spatial analysis re-
veal? First, this gurdwara is on the city’s major migratory route, from
the inner city to the affluent suburbs.** Through this geographical cor-
ridor have passed those aspiring Yorkshire citizens escaping the filth of
nineteenth century urban Leeds and heading for greener pastures, Jews
in the first half of the twentieth century (now residing out as far as the
spa town of Harrogate), Eastern Europeans and South Asians — particu-
larly Sikhs who are on the same upwardly-mobile social trajectory. The
area in which the gurdwara is situated is now largely African Caribbean.
But its history can still be discovered in the landscape. Within a radius
of half a kilometre from the gurdwara can be seen nineteenth and twen-
tieth century churches, a synagogue from the 1930s (now the Northern
College of Dance), and houses and other buildings converted for use by
Polish Catholics, Ukrainians, Greek Orthodox, other Sikh groups, Mus-
lims and Black Christians.

Secondly and more precisely, if we stand with our backs to the new
gurdwara, we face its predecessor, evidently a building that was once a
church, but one that from 1961 to 1999 housed the main gurdwara for
Leeds Sikhs, the >Leeds Sikh temple« as it was always known.” [Round
to one side of it there is another building on the same site that has been
used at times as a black Pentecostal church and a Hindu temple.] In
these recycled sacred buildings different religious groups have found a
temporary home, from the Congregationalist and Baptist Christians
who first founded their »unity church< here in 1887 — a startlingly
original venture for its time in what was then a garden suburb (Binfield
1994: 104) — to the Punjabi Sikhs and Hindus of the 1960s in what had

21 That places of worship have acquired this status in Leeds is demonstrated
by their inclusion in a series of >Heritage Open Days«< organised by Leeds
Civic Trust and Leeds City Council.

22 See Phillips (n.d.) for recent research on South Asian settlement and mo-
bility within Leeds.

23 Pictures of the new and old gurdwaras can be seen in hitp://www.hathisoft.
com/sikhism/Gurdwaras/gurdindx.htm.

54

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

by then become part of the inner city.** Inside and outside the building
the traces of both Christian and Sikh usage can still be seen.

Figure 2: The former main gurdwara for Leeds Sikhs situated
in a recycled church (copyright Community Religions Project, Leeds)

Source: Kellgren in Toon 1977

In this spatial reflection, we see what is primarily a history of >replace-
ments, of one community moving in as another moves out, not entirely
removing the traces of the first, but certainly taking up what was once
its space. In other situations, however, the spatial arrangements —
whether temporary or permanent — reflect not replacement but the
encounter between groups: in the case of the »Sikh Christmas dinners«
in the 1970s, for example, when local dignitaries from Christian chur-
ches and other religions were invited by the Sikhs to a nearby school to

24 In their early years in Leeds Punjabi Sikhs and Hindus worshipped to-
gether. Theological differences later drove them apart (Knott/Kalsi 1994:
166-167).

25 And the stories of both are told in different chapters of Mason’s edited col-
lection, Religion in Leeds (Binfield 1994; Knott/Kalsi 1994; see also Toon
1977 and Kalsi 1992).

55

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

celebrate the season of goodwill (Knott/Kalsi 1994: 175). A contempo-
rary example, which has led to the development of new shared com-
munity space, is the working relationship between Methodist Chris-
tians and Bangladeshi Muslims living in the neighbourhood of Beeston
in South Leeds (Prideaux 2004). Another, which is principally a social
and mental rather than physical space, is the Leeds Faith Communities
Liaison Forum, a network linking representative faith bodies (such as
Leeds Buddhist Council and Leeds Islamic Forum).?® This new oppor-
tunity for inter-religious encounter is not limited to dialogue on mat-
ters of belief and practice, but provides both a mechanism for faith
groups to engage with local government on issues of public policy and
a means by which they can bid — together — for funding to regenerate
their neighbourhoods and communities. Public investment in religion
in Leeds is now a multi-faith concerns. If a single religious group
wishes to develop its own social or physical space, it must now do so
from within its own resources. The rhetoric and ideology of multicul-
turalism are now issuing forth in practical multi-faith projects which
will still further alter the Leeds landscape in years to come.

Religious diversity and pluralism: the national scale

As we have seen at the local level, the growth of religious diversity since
the mid-twentieth century has changed the physical landscape of Brit-
ain, in both its urban and suburban settings. Furthermore, it has
changed the way in which religions new to Britain are represented: As
John Eade noted, mosques have become places »not only for prayer but
for representation of the Muslim presence« (Eade 1996: 227).” And a
similar process has occurred with temples and gurdwaras. Simon Nay-
lor and James Ryan (in press), with reference to a major national study
of Islamic, Hindu and Sikh places of worship, have confirmed the scale
of the change, noting that, in 1964, there were thirteen officially certi-
fied sites of worship rising to 614 certified mosques, 109 Hindu
temples or mandirs, and 193 Sikh gurdwaras by 1998.2® In many cases,

26 Information about the Beeston project and Leeds Faith Communities Li-
aison Forum can be found in Knott/McLoughlin/Prideaux 2003.

27 Although the post-war period has seen the establishment of South Asian
religious communities, there were in fact several mosques (1887, 1884,
1926) and a gurdwara (1911) opened before that time.

28 See publications by James Ryan, Simon Naylor and Richard Gale arising

56

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

and particularly in the period to 1980, new religious communities re-
cycled buildings used for other purposes, such as houses, schools,
factories and churches. Although building exteriors were sometimes
modified, and communities often announced their presence with bill-
boards featuring the name of the group and other manifest symbols,
such as the Islamic crescent and Hindu and Sikh flags, the outward
appearance of these places of worship generally made little overt impact
on the environment (though the exits and entrances of worshippers,
particularly their use of local roads and parking facilities, sometimes
attracted attention). Inside, however, these places of worship often
contained material secrets that many of those critics who were fearful
of »an alien invasion of local space« (ibid.: 231) would have found pro-
foundly challenging: Hindu icons or murti (including pictures of god-
desses and divine animals alongside Jesus and the Buddha), the Islam-
ic gibla, directing the prayerful attention of Muslims towards Mecca,
and the central presence in the gurdwara of the Sikh holy book to which
worshippers paid obeisance. However, to quote a well-known English
phrase, »What the eye doesn’t see, the heart doesn’t grieve over«. Thus,
it was not the spatial practices and material features occurring behind
the closed doors of these outwardly familiar buildings that caused
alarm, but the social and cultural challenges that arose from the con-
struction of new buildings.

The responses of local people to purpose-built mosques, gurdwaras
and mandirs often took the form of complaints about parking and
traffic congestion (Gale/Naylor 2002: 392-394), but sometimes of more
outspoken objections concerning the perceived threat to the appearance
and ambience of the local area, whether through the islamicisation of
»the garden suburb« of Northolt (Eade 1996: 228), or the »inappro-
priate« erosion of the local community with the development of the
Swaminarayan Hindu temple in Neasden (Naylor/Ryan, in press).” In
such cases, alien cultural traditions were thought by some local people
to be transforming the English suburban landscape in an unwelcome
way. Other local voices — often liberal, self-consciously anti-racist, and
either secular or Christian — embraced more positively the transition
and its social and ethical possibilities for »welcoming the stranger,

from >Ethnicity and cultural landscapess, a research project funded by the
Leverhulme Trust, 1998-2001 at the University of Oxford (and directed by
Ceri Peach).

29 Northolt and Neasden are both London suburbs.

57

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

»living together in harmony, and for providing »equality of opportuni-

ty«.So

Figure 3: Postcard of the Swaminarayan Hindu Temple, North London’
(copyright Swaminarayan Hindu Temple, 1995)

Source: Postcard 1995

As Naylor and Ryan (2002, and in press) have suggested, colonial-
ist impulses have often been behind the expression of opinions about
the development of Islamic, Hindu and Sikh places of worship in Brit-
ain. This, together with a related nostalgia for »English-ness<, has often
been interwoven in the minds of many with what it means to be »>Bri-
tish<.** Unsympathetic discourses, whatever their source or motiva-
tion, have not been confined to public complaints and challenges, how-
ever. They have also been enshrined in local planning law and deci-
sion-making. These have, until recently, lacked any provision for reli-
gious freedom and have been conservative with regard both to changes
in the use of buildings and to the construction of new places of wor-
ship, especially where these are thought to endanger what planners call

30 These are all phrases used in recent publications on the contribution of
faith communities to local civic life in Britain.

31 The relationships between England and Britain, and between English and
British identities have been much debated in recent years, with innovative
inclusive and pluralistic notions of the latter beginning to emerge. See in
particular Parekh 2000b and other articles in the same issue of Political
Quarterly, and Kumar 2003.

58

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

»amenity< or the intrinsic features of a given locality (Gale/Naylor
2002: 389).

Seen from a postcolonialist and anti-discriminatory perspective
with regard to religion, the presence of new religious landmarks is a
positive sign in the transition to new British identities, not only those
of a hyphenated variety like British-Muslim and British-Hindu, but also
those associated with »local multicultures« in which people initiate
civic projects which serve both their own and wider local interests (Ash
2002). New places of worship and their associated community spaces
may be used for diverse social action initiatives, such as multicultural
gatherings, immigration advice centres and cross-community facilities
for the young or the elderly. This negotiated process — in which a wide
range of groups, individuals and agencies participate — is in some parts
of Britain supported by increasingly imaginative and inclusive planning
practices (Gale/Naylor 2002: 395-405). Furthermore, purpose-built
places of worship may quickly become part of the local — and some-
times even national — heritage, attracting interested tourists as well as
worshippers, and becoming significant sites in the landscape (Ridout
2000). Well known examples in England’s capital include the Swami-
narayan Hindu Temple in north London, referred to by Reader’s Digest
as »the eighth wonder of the world«, and Regent’s Park Mosque.

Additionally, seen from the perspective of the faith communities
who build and maintain these new mosques, gurdwaras and mandirs,
they have the benefit of providing much needed local religious space,
designed specifically for the purposes of ablutions, worship, education
and social life. Simultaneously, they both sacralize a space (Chidester/
Linenthal 1995; Metcalf 1996) and make a statement about a faith
community’s place in and contribution to local life. Their spatial rela-
tionship to other places of worship — whether of the same religion or
others — may well reveal issues of intra- or inter-community contesta-
tion and rivalry. Studies of particular localities, the places of worship
within them, their interrelationship, outreach, and socio-economic
embeddedness can be informative, as we saw earlier, for understanding
the place of religion in local landscapes (Knott 2000b).

The development of new places of worship has not been the only
way in which religious plurality in Britain has affected the landscape.
Increasingly, since the coming to power of >New Labour« in 1997, faith
communities have found it useful to work separately and together to
keep religion on the public agenda of social inclusion, and to maximise
the opportunity to obtain funding and support.>* One national network

32 National and local government initiatives on the place of faith communi-

59

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

has been central in this process. The Inter Faith Network for the UK
was founded in 1987 with a membership of representative faith bodies,
national inter-faith organisations, local inter-faith groups, and educa-
tional bodies with an interest in multi-faith issues. It has aimed »to
advance public knowledge and mutual understanding of the teachings,
traditions and practices of different faith communities in Britain [...]
and to promote good relations between persons of different religious
faiths« (Weller 2001: 80).2* Although it occupies office space in central
London, it is characterised spatially by networked communications
with its member bodies, and by regular annual meetings in different
locations at which representatives from various religious organisations
and inter-faith groups get together to discuss common interests such as
education, media, young people, and service to the community. Its
other key roles are in representing contemporary religious issues to
government and other statutory bodies and in informing them about
the contribution of faith communities to public life. Examples include
the Network’s contribution to events during the year of the Millenni-
um, its work with the Local Government Association, and its role in
research on religious discrimination funded by the Government’s
Home Office (Weller et al. 2001).>* Following the adoption in 2003 of
equality legislation on religion and belief, it assisted by providing
information for employers and trainers on religions in Britain, their
beliefs and practices. It has been an effective player in keeping religion
»in the public eyes, in other words, in drawing attention to its place in
the landscape.

ties in urban regeneration and regional development have increasingly en-
couraged close interreligious relationships and arrangements (arguably as a
means of social control and community cohesion). See Burlet/Reid 1998,
and reports on these issues available on the following websites: www.inter
faith.org.uk, www.lga.gov.uk (see publications on »>faith communities<),
www.rayh.gov.uk (see >The feasibility of a faith forumy).

33 For additional information on the Inter Faith Network for the UK, see
www.interfaith.org.uk.

34 This research has contributed in part to legislative and policy change in
the UK. In December 2003, in order to bring England and Wales in line
with European Council directives, Employment Equality (Religion and Belief)
Regulations 2003 was introduced. It offers legal protection to employees
from various forms of discrimination in the workplace. Its introduction
was followed in 2004 by consultation and planning for a single equality
commiission to include religion and belief along with race, gender and
other human rights.

6o

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

Britain’s dynamic religious landscape through
a spatial approach

Even in an apparently secular era, religious people have left their marks
on the British landscape. These distinguishing features are sometimes
contested, as in the planning of new places of worship, the conduct of
public festivals or processions, or the demand by religious bodies for
civil rights. These features are often difficult to interpret. When one
faith group recycles a building once used by another, how are we to
understand the place of religion therein? The symbols and meaningful
physical arrangements of the first are overlaid by the second, and may
either be forgotten or reinterpreted. These are the »imbricated stata«
referred to by Michel de Certeau (1984: 200), the »piling up of hetero-
geneous places« (ibid.: 201) which overlap, poke through, and provide
directions to separate historical landscapes. But, as we have seen, new
religious spaces are not always physically embodied. Sometimes they
emerge in public discourse, in negotiations between people of different
religions, or in networks of mutual self-interest and opportunity. As we
saw in the case of Leeds, though, these social and discursive spaces can
lead quickly to adaptations in the physical landscape, whether tempo-
rary or permanent.

What we see suggests four possible areas of change in Britain’s
new religious landscape. The first concerns religious literacy, that is,
people’s general knowledge and awareness of religions, their beliefs
and practices, communities of faith, needs and rights, and public con-
tribution. With fewer people attending churches and nurtured in Chris-
tian values and teachings (and here we must concur with the seculari-
sation thesis), there is a significant lack of religious literacy. However,
the making of a religiously diverse landscape and the transformation of
familiar everyday spaces (streets, parks, shops, homes) into temporary,
and sometimes permanent sacred sites gives public acknowledgement
to the place of religion, helps to make people aware of religious plurali-
ty, and opens up the possibility of their wider civic participation in
religious cultures.

Secondly, from the perspective of committed practitioners them-
selves, such a religious presence denotes the sacralisation of urban
spaces. A landscape which is commonly reported to be industrialised,
commercialised, secular and material is re-imagined and reclaimed as
»sacred<. In an article on a Sufi procession in Birmingham, Pnina
Werbner (1996: 167) writes of Muslims »stamping the earth with the
name of Allah«. Whether it is through the ritual performance of proce-
ssions or festivals, the erection of new places of worship, or the reli-

61

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

gious infection of public and private spaces, the march of sacralisation
— as opposed to secularisation — seems to be in evidence among many
of Britain’s Muslims, Sikhs, and Hindus.

Thirdly, as we witnessed above, the social spaces of religiosity are
changing. This invites us to think beyond the over-used categories of
>membership« and >attendance« as indicators of participation in reli-
gious and spiritual life, to such things as inter-faith encounter, new
civic-religious partnerships, and shared cross-cultural experience as
alternative ways of understanding the socio-spatial nature of religiosity
in cosmopolitan Britain.

Fourthly, with the emergence of a new discursive space of religion
in government policy, the law and the workplace, it becomes pertinent
to ask whether religion has successfully re-entered the public domain
from which it was so recently declared absent by secularisation theo-
rists. In Britain, at least, the physical and political presence of Muslims,
Sikhs and Hindus seems to have slowed and challenged the process of
secularisation, forcing government and other public institutions to
once again recognise religious claims.

Although these four conclusions about the changing nature of the
religious landscape apply at the national scale, it is our spatial examina-
tion of local cases which makes them convincing. As anthropologist,
Thomas Hylland Eriksen (1995) wrote, »small places, large issues«. For
each small place contains within it examples of processes at work at
national and global levels (Martikainen 2004). I have suggested here
that a spatial analysis can reveal the layers of history and meaning, the
power struggles, and the spatial expression and representation by reli-
gious groups of their motivations and aspirations in everyday local
context. And, working inductively, this can raise vital questions for us
to investigate in relation to other local cases, and to pursue more gen-
erally and comparatively at national and international levels.

References

Alam, Fareena (2004): »Take the honour out of killing«, in: The Guard-
ian 06.07.2004.

Allison, Rebecca (2003): »Where’s the honour in this?«, in: The Guard-
ian 03.10.2003.

Asthana, Anushka/Mistry, Ushma (2003): »For families that fear dis-
honour, there is only one remedy... murder«, in: The Observer
05.10.2003.

62

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

Ash, Amin (2002): »Ethnicity and the multicultural city: living with
diversity«, in: Environment and Planning A 34, 6, pp. 959-980.

Badham, Paul (ed.) (1989): Religion, State and Society in Britain, Lewis-
ton/Queenston/Lampeter: Edwin Mellen Press.

Baumann, Gerd (1996): Contesting Culture: Discourses of Identity in
Multi-Ethnic London, Cambridge: Cambridge University Press.

Binfield, Clive (1994): »The history of Button Hill: an essay in Leeds
non-conformity«, in: Alistair Mason (ed.), Religion in Leeds, Stroud:
Alan Sutton, pp. 79-107.

Blair, Tony (2001): »Faith in politics«, speech by Tony Blair to the
Christian Socialist Movement, London, 29.03.2001, www.experien
cecorps.co.uk/docs/fd.asp’doc=faith_mar_o1_l.pdf, accessed 2.
11.2004.

Brierley, Peter (1998): UK Christian Handbook: Religious Trends, 1998-9,
Christian Research with Paternoster Publishing.

Burlet, Stacey/Reid, Helen (1998): Faith in the Future: People of Faith,
Social Action and the City of Leeds, Leeds: Department of Theology
and Religious Studies, University of Leeds with Leeds Church Insti-
tute.

Caglar, Ayse (1997): »Hyphenated identities and the limits of culturec,
in: Tariq Modood/Pnina Werbner (ed.), The Politics of Multicultural-
ism in the New Europe, London: Zed Books, pp. 169-185.

Cady, Linell E. (1998): »The public intellectual and effective critiquex,
in: The Council of Societies for the Study of Religion Bulletin 27, 2, pp.
36-38.

Census 2001, www.statistics.gov.uk /census2001/, accessed 277.11.2004.

de Certeau, Michel (1984): The Practice of Everyday Life, Berkeley: Uni-
versity of California Press.

Chidester, David/Linenthal, Edward T. (ed.) (1995): American Sacred
Space, Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press.
Chivallon, Christine (2001): »Religion as space for the expression of
Caribbean identity in the United Kingdomy, in: Environment and

Planning D: Society and Space 19, pp. 461-483.

Davie, Grace (1994): Religion in Britain since 1945: Believing Without
Belonging, Oxford and Cambridge MA: Blackwell.

Dodd, Vikram (2003): »Kurd who slit daughter’s throat in >honour
killing« is jailed for life«, in: The Guardian 30.09.2003.

Dwyer, Claire (1993): »Constructions of Muslim identity and the con-
testing of power: the debate over Muslim schools in the UK, in:
Peter Jackson/J. Penrose (ed.), Constructions of Race, Place and Na-
tion, London: UCL Press.

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

Dwyer, Claire (1999a): »Contradictions of community: questions of
identity for young British Muslim womens, in: Environment and
Planning A 31, pp. 53-68.

Dwyer, Claire (1999b): »Veiled Meanings: young British Muslim
women and the negotiation of differences«, in: Gender, Place and
Culture 6, pp. 5-26.

Eade, John (1996): »Nationalism, community and the Islamization of
space in Londong, in: Barbara Daly Metcalf (ed.), Making Muslim
Space in North America and Europe, Berkeley: University of Califor-
nia Press, pp. 217-233.

Eade, John (2000): Placing London: From Imperial Capital to Global City,
New York and Oxford: Berghahn Books.

Eriksen, Thomas Hylland (1995): Small Places, Large Issues: An Intro-
duction to Social and Cultural Anthropology, London: Pluto.

Faith Communities Unit, Home Office, hitp://www.homeoffice.gov.uk/
docs3/workingtog_faitho40329.pdf, accessed 29.11.2004.

Gay, John (1971): The Geography of Religion in England, London: Duck-
worth.

Gale, Richard/Naylor, Simon (2002): »Religion, planning and the city:
the spatial politics of ethnic minority expression in British cities and
towns, in: Ethnicities 2, pp. 387-409.

Gupta, Rahila (2003) »A veil drawn over brutal crimes«, in: The Guard-
ian 02.10.2003.

Hathisoft (Sikhism in Leeds), http://www.hathisoft.com/sikhism/Gurd
waras/gurdindx.htm, accessed 27.11.2004.

Isaac, Erich (1965): »Religious geography and the geography of reli-
gions«, in: Man and the Earth, University of Colorado Studies, Se-
ries in Earth Sciences 3, pp. 1-14.

Inter Faith Network for the UK, www.interfaith.org.uk, accessed 27.11.
2004.

Jackson, Peter (2000): »Rematerializing social and cultural geogra-
phy«, in: Social and Cultural Geography 1, pp. 9-14.

Kalsi, Sewa Singh (1992): The Evolution of a Sikh Community in Britain,
Leeds: Community Religions Project, University of Leeds.

Kong, Lily (2001): »Mapping >new« geographies of religion: politics and
poetics in modernity«, in: Progress in Human Geography 25, pp.
211-233.

Knott, Kim (1984): »Community religions at the University of Leeds«,
in: Community Religions Project Research Papers 1, Leeds: Depart-
ment of Theology and Religious Studies, University of Leeds.

Knott, Kim (1988): »The Community Religions Project Past and Pres-
ent, in: Journal of Beliefs and Values 9, 2, pp. 8-11.

64

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

Knott, Kim (1997): »The religions of South Asian communities in
Britaing, in: John Hinnells (ed.), A New Handbook of Living Reli-
gions, Oxford: Blackwell, pp. 756-774.

Knott, Kim (1998): »Issues in the study of religions and locality«, in:
Method and Theory in the Study of Religions 10, pp. 279-290.

Knott, Kim (2000a): »Hinduism in Britain, in: Harold Coward/John
R. Hinnells/Raymond Brady Williams (ed.), The South Asian Reli-
gious Diaspora in Britain, Canada and the United States, Albany NY:
State University of Albany Press, pp. 89-107.

Knott, Kim (2000b): »Community and locality in the study of reli-
gions«, in: Tim Jensen/Mikael Rothstein (ed.), Secular Theories in
the Study of Religions, Copenhagen: Museum Tusculanum Press, pp.
87-105.

Knott, Kim (2004a): »Britain’s changing religious landscape: drowning
or waving?«, in: Bericht zur deutschen Landeskunde 78, 2, pp. 213-
229.

Knott, Kim (2004b): »The sense and nonsense of >community«, in:
Steven J. Sutcliffe (ed.), Religion: Empirical Studies, Aldershot and
Burlington: Ashgate, pp. 67-90.

Knott, Kim (2005): The Location of Religion: A Spatial Analysis of the Left
Hand, London: Equinox.

Knott, Kim/Kalsi, Sewa Singh (1994): »The advent of Asian religions,
in: Alistair Mason (ed.), Religion in Leeds, Stroud: Alan Sutton, pp.
161-179.

Knott, Kim/McLoughlin, Séan/Prideaux, Melanie (2003): The Feasibili-
ty of a Faith Forum for Yorkshire and the Humber: Final Report, Leeds:
Community Religions Project in association with the Yorkshire and
Humber Assembly and Churches Regional Commission.

Knott, Kim/Randolph-Horn, David (2002): Religious Literacy: A Guide
to the Region’s Faith Communities, Wakefield: Yorkshire and Hum-
ber Assembly.

Knott, Kim/Ward, Kevin/Mason, Alistair/Willmer, Haddon (ed.) (in
press): Religion and Locality, Leeds: Community Religions Project,
University of Leeds.

Knott Kim/Toon Richard (1982): »Muslims, Sikhs and Hindus in the
UK: problems in the estimation of religious statistics«, in: Religious
Research Papers 6, Leeds: Department of Sociology, University of
Leeds.

Kumar, Krishan (2003): The Making of English National Identity, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Lefebvre, Henri (1991 [1974]): The Production of Space, Oxford and
Cambridge MA: Blackwell.

65

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

Local Government Association, www.lga.gov.uk, accessed 27.11.2004.

Martikainen, Tuomas (2004): Immigrant Religions in Local Society: His-
torical and Contemporary Perspectives in the City of Turku, Abo: Abo
Akademi University Press.

Mason, Alistair (ed.) (1994): Religion in Leeds, Stroud: Alan Sutton.

McCutcheon, Russell T. (1997): »A default of critical intelligence? The
scholar of religion as public intellectual«, in: Journal of the American
Academy of Religion 65, 2, pp. 443-468.

McLoughlin, Séan (1998): »An Underclass in Purdah: discrepant rep-
resentations of identity and the experiences of Young-British-Asian-
Muslim-Womenc, in: Bulletin of the John Rylands University Library
of Manchester, 80, 3, pp. 89-106.

McLoughlin, Séan (2005): »Mosques and the Public Space: Conflict
and Cooperation in Bradford«, in: Journal of Ethnic and Migration
Studies 31, 6.

Metcalf, Barbara Daly (ed.) (1996): Making Muslim Space in North
America and Europe, Berkeley: University of California Press.

Muir, Richard (1999): Approaches to Landscape, Basingstoke and Lon-
don: Macmillan.

Naylor, Simon/Ryan, James (2002): »The mosque in the suburbs:
negotiating religion and ethnicity in South Londong, in: Social and
Cultural Geography 3, pp. 39-59.

Naylor, Simon/Ryan, James (in press): »Tracing the geographies of
religious minorities in the UK: using surveys and case studies«, in:
Kim Knott/Haddon Willmer/Kevin Ward/Alistair Mason (ed.) Reli-
gion and Locality, Leeds: Community Religions Project, University
of Leeds.

Neighbourhood Renewal Unit (Office of the Deputy Prime Minister),
http:/ /www.neighbourhood.gov.uk /faith_communities.asp, accessed 27.
11.2004.

Nesbitt, Eleanor (1998): »British, Asian and Hindu: identity, self-narra-
tion and the ethnographic interviews, in: Journal of Beliefs and Va-
lues 19, pp. 189-200.

Nye, Malory (2001): Multiculturalism and Minority Religions in Britain,
Richmond: Curzon.

Parekh, Bhikhu (2000a): Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity
and Political Theory, Basingstoke: Macmillan.

Parekh, Bhikhu (2000Db): »Defining British national identity«, in: Polit-
ical Quarterly 71, pp. 4-14.

Park, Chris (1994): Sacred Worlds: An Introduction to Geography and
Religion, London: Routledge.

66

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESEARCHING LoCAL AND NATIONAL PLURALISM

Parsons, Gerald (ed.) (1993): The Growth of Religious Diversity: Britain
from 1945, Vol 1: Traditions, London: Routledge/Open University
Press.

Peach, Ceri (2002): »Social geography: new religions and ethnoburbs —
contrasts with cultural geography«, in: Progress in Human Geography
26, pp. 252-260.

Phillips, Deborah (n.d.): »Asian mobility in Leeds and Bradford«,
Leeds: School of Geography, University of Leeds, www.geog.leeds.ac.
uk/projects/mobility/, accessed 277.11.2004.

Poole, Elizabeth (2002): Reporting Islam: Media Representations of British
Muslims, London: I. B. Tauris.

Prideaux, Melanie (2004): »Faiths together? The effects and implica-
tions for Muslims and Christians of joint community projects pub-
licly funded«, paper given at the 50™ Anniversary Conference of the
British Association for the Study of Religions, Oxford, 16.09.2004.

Pye, Michael (1977): »A paper presented at the Senior Seminar, 16
March 1977«, in: Community Religions Project Working Paper 3,
Leeds: Department of Theology and Religious Studies, University of
Leeds.

Ridout, J. (2000): »Religion and >the heritage« in Britain, in: Crispin
Paine (ed.), Godly Things: Museums, Objects and Religion, London
and New York: Leicester University Press, pp. 210-227.

Thomas, Terence (ed.) (1988): The British: Their Religious Beliefs and
Practices 1800-1986, London: Routledge.

Tobler, Judy (2000): »Home is where the heart is?<: Gendered sacred
space in South Africa, in: Journal for the Study of Religion 13, pp.
69-98.

Toon, Richard (1977): »A study of the Sikhs in Leeds«, in: Community
Religions Project Research Paper 3, Leeds: Department of Theology
and Religious Studies, University of Leeds.

Valins, Oliver (2003): »Stubborn identities and the construction of
socio-spatial boundaries: ultra-orthodox Jews living in contemporary
Britain, in: Transactions of the Institute of British Geographers NS 28,
pp. 158-175.

Vertovec, Steven (2004): »Religion and diasporas, in: Peter Antes/
Armin W. Geertz/Randi Warne (ed.), New Approaches to the Study of
Religion, Berlin and New York: Verlag de Gruyter, pp. 275-304.

Vertovec, Steven/Cohen, Robin (ed.) (1999): Migration, Diasporas and
Transnationalism, Aldershot: Ashgate.

Weller, Paul (ed.) (2001): Religions in the UK: Directory 2001-03, Derby:
Multi-Faith Centre at the University of Derby in association with the
Inter Faith Network for the UK, third edition.

67

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kim KNoTT

Weller, Paul/Feldman, Alice/Purdam, Keith (2001): Religious Discrimi-
nation in England and Wales: Home Office Research Study 220, Lon-
don: The Home Office.

Werbner, Pnina (1996): »Stamping the earth with the name of Allah:
Zikr and the sacralizing of space among British Muslims«, in:
Barbara Daly Metcalf (ed.), Making Muslim Space in North America
and Europe, Berkeley: University of California Press, pp. 167-185.

Yorkshire and Humber Regional Assembly, www.rayh.gov.uk, accessed
27.11.2004.

68

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS

IM MONGOLISCHEN WELTREICH:
DiE RELIGIONSPOLITIK

DER MONGOLENHERRSCHER
KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

»Wir Mongolen glauben, dass nur ein Gott ist, in
dem wir leben und sterben, und auf ihn richten wir
unser ganzes Herz [...]. Aber so wie Gott der Hand
verschiedene Finger gab, so gab er auch den Men-
schen verschiedene Wege, die Seligkeit zu erlan-
gen.« (Rubruk 1984: 193)

Einleitung

Diese eindriicklichen Worte legt der flandrische Kapuzinermoénch
Wilhelm von Rubruk niemand Geringerem als dem mongolischen
Grofigan Mongke in den Mund. Wilhelm war von dem franzésischen
Konig Ludwig IX. zu den Mongolen entsandt worden, in der Hoft-
nung, dass dieses fremde, aber michtige Reitervolk als Verbiindete
gegen die Sarazenen gewonnen werden konnte. In christlichem
Sprachduktus berichtet uns Wilhelm von Rubruk tiber die mongoli-
sche Auffassung von religiosem Pluralismus. Der Begriff »religioser
Pluralismus« beschreibt hier jedoch nicht nur die religiése Pluralitit in
der mongolischen Gesellschaft der Mitte des 13. Jahrhunderts, sondern
vor allem die vom Herrscher gewollte und bestitigte Pluralitit von
Religionen. Damit bezeichnet Pluralismus »nicht einfach das Faktum
von Pluralitit, sondern den eine solche Pluralitit intentional bestiti-
genden Diskurs« (Schulze 2004, im Druck). Wir werden im Folgenden
sehen, dass durch die Religionspolitik der Mongolenherrscher die
Partizipation der Akteure der verschiedenen Religionen am gesell-
schaftlichen Diskurs gewihrleistet war, zugleich jedoch auch klar die
Grenzen dieser Partizipation kommuniziert wurden.

Die Pluralitit der Religionen im mongolischen Weltreich war be-
eindruckend: Die europidischen Gesandten, die im 13. Jahrhundert Qa-
raqorum, die >Hauptstadt«< des Mongolenreichs, besuchten, berichten
ausfiihrlich von der religiosen Vielfalt, der sie begegneten. So gab es in
Qaraqorum zwolf >Gotzentempel<, zwei Moscheen und mindestens
eine (wahrscheinlich nestorianische) Kirche (vgl. Rubruk 1984: 175).
Die Angaben der mittelalterlichen Reiseberichte werden durch archio-
logische Funde bestitigt. Seit 1999 wird die alte Hauptstadt der Mon-

69

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

golen, die im 13. Jahrhundert circa 30.000 Einwohner hatte, in einem
gemeinsamen Projekt der Mongolischen Akademie der Wissenschaf-
ten und des Deutschen Archiologischen Instituts ausgegraben. Das
Stadtgebiet ist inzwischen weitgehend freigelegt worden. Die Stadt war
in einzelne Viertel eingeteilt, die anscheinend nach Ethnien und/oder
Religionszugehdrigkeit gegliedert waren. Es gab u.a. ein chinesisches
und ein muslimisches Stadtviertel (vgl. Martin 2002: 25). Die Prisenz
des Christentums in der mongolischen Steppe bezeugen die christli-
chen Griber, die in der Mongolei und in China gefunden wurden, so
das Grab einer jungen Venezianerin, das 1961 in Yangzhou entdeckt
wurde.’

Schon diese wenigen Bemerkungen verdeutlichen, dass die Mon-
golei, die heute auf der globalen politischen Bithne bestenfalls eine
Nebenrolle spielt, im europiischen Hochmittelalter keineswegs ein
abgelegener Winkel Asiens war. Das mongolische Reich, das im frii-
hen 13. Jahrhundert von Cinggis Qan begriindet wurde und das politi-
sche Schicksal einer ganzen Reihe europiischer und vorderorientali-
scher Linder iiber Jahrhunderte hinweg bis in die frithe Neuzeit hinein
bestimmen sollte, ist von seiner geographischen Ausdehnung her das
grofte Reich der Weltgeschichte gewesen. Dieses riesige Reich bestand
genau genommen nur wenige Jahrzehnte, danach zerfiel es in vier
Teilreiche, den éaghatui ulus, ein Gebiet, das das heutige westliche
Zentralasien umfasst, das Yuan Qanat, die chinesischen Gebiete, das
Gebiet der Goldenen Horde® im stiddstlichen Russland und das Ilga-
nat, die Gebiete des heutigen Iran. Ich méchte meine Ausfithrungen
vor allem auf die relativ kurze Zeitspanne des mongolischen Welt-
reichs beschrinken, also die Jahrzehnte von ca. 1219/20 bis 1259, dem
Tod Méngke Qaghans. Fiir die daran anschliefende Periode, die durch
einen Singularisierungsprozess zugunsten einer einzigen Religion in
den einzelnen Teilreichen bestimmt war,® werde ich beispielhaft die
Entwicklung im Yuan-Qanat skizzieren.

1 Eine Steinritzzeichnung auf dem Grabstein der Katarina Vilioni, gestor-
ben in Yangzhou 1342, zeigt die Madonna mit Kind. Abbildung in Wood
2002: 126.

2 So benannt nach mong. ordo, »Heerlager«, und dem Goldbesatz der mongo-
lischen Herrscher-Yurte. Es wurde auch Qanat Qyptschaq genannt, nach den
turkischen Qyptschag, die ostlich der Wolga und des Dnepr nomadisierten.

3 Zur Beobachtung, dass die mongolischen Herrscher des Gesamtreichs
keine der im Reich vertretenen groflen Religionen bevorzugten, wihrend
die Herrscher der Teilreiche sich einer einzelnen Tradition zuwandten, vgl.

Mej 2004: 424-443.

70

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

Abbildung 1: Das mongolische Weltreich und die
vier mongolischen Teilreiche

Quelle: Bat-Ochir Bold, 2001, S. xi

1. Der Aufstieg der Mongolen unter Cinggis Qan
zur militirischen >Weltmacht«

Die Geschichte der Mongolen ist eng mit dem Namen Cinggis Qan
verbunden, der nicht nur die einzelnen Klane der Mongghol zu einer
Foderation zusammenschloss, sondern es auch verstand, sich eine
Reihe mongolischer und ttirkischer Stammesgruppen durch sein Cha-
risma und seine militirischen Erfolge botmiRig zu machen. Temiijin,
der spitere Cinggis Qan, wurde in den sechziger Jahren des 12. Jahr-
hunderts in der Mongolei als Angehoriger des Klans der Borjigid gebo-
ren. Nach einer entbehrungsreichen Kindheit und Jugend* gelang es
ihm, sich die benachbarten turkmongolischen Stimme zu unterwer-
fen. Auf einem Quriltai, einer Versammlung der Stammesfiirsten der
verschiedenen Steppenstimme, im Jahr 1206 wurde er zu ihrem Herr-
scher erhoben, die neunschwinzige Standarte (mong. siilde) wurde als

4 Die Biographie des Cinggis Qan ist in der »Geheimen Geschichte der
Mongolen« enthalten, dem iltesten erhaltenen mongolischen Literatur-
denkmal, vgl. Haenisch 1962 und Rachewiltz 2004. Die »Geheime Ge-
schichte« wurde in ihren Hauptteilen 1228 verfasst (vgl. Rachewiltz 1965:
185-200).

71

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

sichtbares Symbol seiner Herrschermacht aufgepflanzt, und der Titel
Cinggis Qan wurde ihm verliehen. In den folgenden drei Jahren reorga-
nisierte der neu gewihlte Herrscher die Sozialordnung der mongoli-
schen Stammesverbinde. Die Basis der mongolischen Sozialordnung
war (und ist auch heute noch) der einzelne Klan, mong. obogh (vgl.
Vladimircov 1934: 46f£.). Ein Klan ist im mongolischen soziokulturellen
Kontext ein patrilinearer und exogam strukturierter Familienverband,
der auf einen gemeinsamen Vorfahren zuriickgefithrt wird. Der Klan
erwirbt das Recht auf die Nutzung seines Weidegebiets, des nutugh,
durch den Kult der Territorialgottheit, des Herrn des betreffenden
Gebiets bzw. den Kult der Berggottheit, der zugleich auch die Ahnen-
geister verkorpert. Die an Deszendenzlinien orientierte Sozialstruktur
ersetzte Cinggis Qan durch eine militirisch-politische Ordnung, die in
Zehntausendschaften, mong. tiimen, untergliedert war. Fithrungsposi-
tionen wurden allein nach Verdienst und Leistung vergeben. Damit
war die Abstammung nicht mehr wichtig fiir sozialen Aufstieg und
soziales Ansehen. Die neue Sozialstruktur erwies sich als auflerordent-
lich flexibel und ermoglichte es, immer neue Volker dem mongoli-
schen Reich einzugliedern. Cinggis Qan ging nun daran, sein Reich
planmifRig durch militirische Eroberungsziige auszudehnen. Er sah
sich hierzu durch den »Befehl des Blauen Himmels oben« legitimiert,
eines transzendenten Ordnungsprinzips, das die Mongolen als oberste
Gottheit jenseits aller Gestalthaftigkeit verehrten. Nach Feldziigen
gegen die Tanguten und das chinesische Chin-Reich wandte sich
Cinggis Qan 1218 nach Westen und eroberte das Reich der Kara-Kitai,
danach Buchara und Samarkand, Balch und Chorasan. 1223 schlugen
die mongolischen Armeen ein vereinigtes Heer von Kumanen und
Russen an der Kalka und stieflen bis zum Dnepr vor. 1227, im Todes-
jahr Cinggis Qans, war aus dem mongolischen Steppenimperium ein
Weltreich bisher nicht gekannten Ausmafles geworden, das unter
Cinggis Qans Sohn und Nachfolger Ogedei Qaghan konsolidiert und
noch weiter ausgedehnt wurde.

2. Die Quellen

Schon seit 1204 besaflen die Mongolen eine eigene Schrift, die der
Uigure Tatatunga auf Geheif Cinggis Qans aus der uigurischen Schrift
entwickelt hatte. In dieser Schrift, deren frithestes Zeugnis der Ge-
denkstein fiir den Enkel des Cinggis Qan, Yisiingge, ca. 1227 errichtet,
darstellt, sind die meisten religiosen und sikularen Zeugnisse der
Mongolen geschrieben worden. Einen unschitzbaren Fundus an In-

72

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

formationen iiber Kultur, Religion und Sozialstruktur der Mongolen
bietet uns das fritheste Werk der mongolischen Literaturgeschichte, die
Geheime Geschichte der Mongolen, die in groflen Teilen schon 1228
verfasst wurde und um 1240/41 ihre Endredaktion erfahren hat (vgl.
Rachewiltz 2004). Neben diesem episch-historiographischen Werk
besitzen wir eine Reihe mongolischer Inschriften, Erlasse und Send-
schreiben der Herrscher an ihre Untertanen in einer Vielzahl von
Sprachen, nicht nur in Mongolisch, sondern auch in Arabisch, Per-
sisch, Chinesisch, Tibetisch und anderen Sprachen.

Dariiber hinaus sind die Reiseberichte europiischer Gesandter an
die Hofe der Qane, so vor allem die Ystoria Mongalorum des Johannes
de Plano Carpini (vgl. Plano Carpini 1997) und das schon zitierte Ite-
nerarium des Wilhelm von Rubruk, und die Berichte persischer Histo-
riker (vgl. Lech 1968; Rasid ad-Din 1946-1960) fiir uns aufschluss-
reich. Neben den lateinischen und vorderorientalischen liegen uns
altrussische Quellen (vgl. Dietze 1971) vor, die die ersten Mongolenein-
fille in Russland und die Verhilinisse des Teilreichs der Goldenen
Horde beschreiben. In meiner Darstellung habe ich mich neben den
mongolischen und tibetischen Quellen auch auf die lateinischen und
altrussischen Berichte gestiitzt.

3. Autochthone mongolische religiose
Weltdeutungskonzepte

Die Vielzahl der unterworfenen Volkerschaften im mongolischen
Weltreich brachte eine enorme religise Vielfalt mit sich. Im mongoli-
schen Reich lebten christliche Nestorianer, Katholiken und orthodoxe
Christen, Muslime, buddhistische Uiguren, Tanguten und Tibeter,
Manichier, Zoroastrier, Juden, Anhinger der Lehre des Konfuzius und
andere mehr. Um die Politik der mongolischen Herrscher gegeniiber
dieser Vielfalt an religiésen Traditionen in ihren historischen und
soziokulturellen Kontexten zu verstehen, miissen in einem ersten
Schritt die autochthonen religiosen Konzepte, die auf die Ausformulie-
rung dieser Politik unmittelbaren Einfluss gehabt haben, vorgestellt
werden.

Unter den komplexen autochthonen religiosen Weltdeutungskon-
zepten mochte ich im folgenden zwei Aspekte hervorheben, die die
Einstellung der Mongolen zu ihnen fremden religiésen Weltdeutungen
und Handlungen prigten und damit auch die Religionspolitik im mon-
golischen Reich in gewisser Weise determinierten. Dies ist zum einen
die Verehrung des Himmels, mong. tngri, und die damit verbundenen

73

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Vorstellungen einer vom Himmel ermichtigten Herrschaft, zum ande-
ren aber die Verehrung des Cinggis Qan als Ahnengottheit.

Die Verehrung des Himmels scheint religioses Gemeingut der
Turkvolker und Mongolen gewesen zu ein. Das mongolische Wort
tngri® leitet sich aus dem alttiirkischen tingri ab. Das erste Mal litera-
risch fassbar ist die Himmelsverehrung bei den Koktiirken am Orchon-
Fluss in der mongolischen Steppe. In der Kil tegin-Inschrift (6./7.
Jahrhundert) legitimiert der tiirkische Herrscher Bilgd Qaghan seine
Herrschaft im Rekurs auf den Himmel:

»Weil der Himmel eingewilligt hat und weil ich selbst Heil besaf}, bin ich
GroRqan geworden.« (Thomsen 1896: 97f.)°

Die Himmelsverehrung fiel schon den ersten europiischen Reisenden
im 13. Jahrhundert auf:

»Sie glauben an einen einzigen Gott, von dem sie glauben, dass er der Schopfer
alles Sichtbaren und Unsichtbaren sei und alle guten wie auch schlechten Din-
ge in dieser Welt gebe [...].« (Plano Carpini 1997: 47)

Die Formel mdongke tngri, »Blauer Himmel, ist auch aus mongolischen
Herrscherschreiben an europidische Fiirsten und verschiedene Pépste
bekannt. Das Siegel des Schreibens des Giiyiik Qaghan, das er an Papst
Innozenz IV. richtete,” enthilt den folgenden Text:

»Durch die Kraft des Ewigen Himmels,
Der Befehl des Meeres-Qans

Der groflen mongolischen Nation

Moge Frieden bringenl« (Ligeti 19772: 20)®

Die Formel »Durch die Kraft des Ewigen Himmels« ist im 13. und 14.

5 Zum Konzept von tngri s. Rachewiltz 2004: 224-227, zur Himmelsvereh-
rung der altaischen Vélker Roux 1956.

6 Fiir den turkischen Originaltext s. Radloff 1892-1899.
Das Schreiben selbst, das Plano Carpini der rémischen Kurie iiberbrach-
te, ist in persischer Sprache, der damaligen lingua franca Zentralasiens, ver-
fasst, wihrend das Siegel in mongolischer Sprache abgefasst ist. Das
Schreiben wurde erst im Jahr 1920 in den Archiven des Vatikans wieder
gefunden.

8 Mongke tngri-yin/kiiCiin-tiir yeke monghol/ulus-un dalay-in/qanu jrigh il bul-
gha.

74

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

Jahrhundert omniprisent in mongolischen Sendschreiben, in Erlassen
und Befehlstafeln und in den so genannten p’ai-tzu, den Passierschei-
nen, die Reisende mit sich trugen und die im gesamten Reich Giiltig-
keit besaRen. Deger-e tngri, »der Himmel oben«, auch mdngke tngri/
tenggeri, »Ewiger Himmel« oder kéke mongke tngri, »Blauer Ewiger
Himmel« genannt, das transzendente Himmelsprinzip der Mongolen,
wurde sowohl von frithen christlichen Missionaren am Hof der mon-
golischen Herrscher als auch von spiteren Missionaren mit dem
christlichen Schopfergott gleichgesetzt. So wird in kumanischen Ma-
rienpsaltern das lateinische deus mit tngri iibersetzt. Im Ilqanat und
spater in der Goldenen Horde wurde tngri wahrscheinlich mit Allah
gleichgesetzt, wie ein Herrschersiegel auf einem mongolischen Do-
kument aus dem Jahr 1348 oder 1360 nahe legt: Der tirkischen In-
schrift (in ‘Phags pa-Schrift) auf dem Siegel, die oron qudluq bolsun,
»moge der Thron gedeihen, lautet, ist in arabischer Schrift das Wort
»Allah« angefiigt (vgl. Franke 1978: 19).

In der Geheimen Geschichte werden das Gebet an den Ewigen
Himmel (vgl. Rachewiltz 2004: 8), sodann Stangenopfer und Streu-
opfer erwihnt, die stellvertretend der Sonne dargebracht wurden. Der
»Blaue Ewige Himmel« ist in den dltesten mongolischen Texten nur
mehr abstrakt genannt, und vor allem fast immer in Beziigen, die die
enge Verbindung zwischen Transzendenz und irdischer Herrschaft
aufzeigen. Der Rekurs auf den Himmel dient als Legitimation des
Herrschaftsanspruchs Cinggis Qans, der von sich sagt: »Vom michti-
gen Himmel wurde ich bezeichnet.«® In einem Schreiben des Ogedei
Qaghan an Bela IV. von Ungarn heifdt es entsprechend:

»Ich der Qan, Gesandter des himmlischen Konigs, dem er Macht iiber die Erde
gegeben hat, um diejenigen, die sich mir unterworfen haben, zu erhéhen und
diejenigen, die mir widerstehen, zu unterdriicken.«"

Am deutlichsten kommt der durch den Himmel legitimierte Herr-
schaftsanspruch wohl in den einleitenden Worten zum Ausdruck, die
Moéngke Qaghan in seinem Schreiben an Ludwig IX. richtet:

»Im Himmel gibt es nur einen ewigen Gott,
auf Erden gibt es nur einen Herrn, Chingischan.«"

9 Geheime Geschichte, Paragraph 113 (Rachewiltz 2004: 43).
10 »Ego, Chayn, nuntius regis celestis, cui dedit potentiam super terram subicien-

tes mihi se exaltare et deprimere adversantes«, zitiert nach Franke 1978: 16.
11 Der Brief wird von Wilhelm von Rubruk in seinem Itinerarium mitgeteilt.

75

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Die Legitimation irdischer Herrschaft im Rekurs auf den Himmel ist
seit frithester Zeit fiir China belegt, daher erscheinen chinesische
Einflisse auf das mongolische Konzept der transzendenten Legitima-
tion irdischer Herrschaft wahrscheinlich (vgl. Franke 1978: 18). Die
religiose Legitimation weltlicher Herrschaft war im mongolischen
Weltreich von iiberragender Bedeutung, sowohl hinsichtlich der mon-
golischen Expansionsbestrebungen als auch hinsichtlich der inneren
Ordnung des Reichs. Ich werde noch einmal, wenn ich die Konsolidie-
rung des mongolischen Weltreichs behandle, auf sie zurtickkommen.
Ein weiteres wichtiges Element autochthoner Religiositit war bei den
Mongolen die Ahnenverehrung. Die Ahnengeister sind unsterbliche
Totenseelen. Bei den Mongolen herrschte die Vorstellung, dass der
Mensch drei verschiedene Seelen besitzt. Die Fleischseelen, mong.
stinesiin, werden von der Mutter empfangen und leben nach dem Tod
weiter. Sie, die zu Ahnen- und Schutzgeistern werden, werden ongghon
(Plural: ongghod) genannt. Die ongghod sind zugleich die Hilfsgeister
der Schamaninnen und Schamanen. Nach einer mongolischen Erzih-
lung™ verwandelten sich die Ahnen der Familie in die ersten ongghod.
Die Seelen von auflergewohnlichen Menschen, z.B. Schamaninnen
und Schamanen, Klaniltesten, berithmten Jigern oder Fischern wer-
den zu besonders michtigen ongghod, die nicht nur die einzelne Fami-
lie, sondern den ganzen Klan beschiitzen. Am Ehrenplatz in der Yurte
hingen die aus Filz, Eisen, Holz, Leder, Stoff oder sogar Papier gefer-
tigten Figuren, die die Ahnengeister reprisentieren. Sie werden verehrt
und wihrend der gemeinsamen Mahlzeiten der Familienmitglieder
ebenfalls mit Nahrung >gefiittert-.

Schon die europiischen Gesandten des 13. Jahrhunderts haben
uber die ongghod berichtet, so Johannes de Plano Carpini:

»[...] [sie] haben aber [...] Abgotter, aus Filz nach menschlichem Bild geformt,
die sie zu beiden Seiten der Tiir ihrer Behausung aufhingen [...]. Andere Got-
terbilder fertigen sie aus Seidenstoffen und ehren sie sehr [...]. Den beschriebe-
nen Bildern opfern sie die erste Milch allen Viehs und jeder Stute, und wenn
sie zu trinken oder zu essen beginnen, opfern sie ihnen zuerst von den Speisen
und Getrinken.« (Plano Carpini 1997: 47)

Der Kult der Ahnengeister erscheint in der mongolischen Frithzeit an
Der lateinische Text lautet: »In celo non est nisi unus Deus eternus, super ter-
ram non sit nisi unus dominus Chingischan.« Zitiert nach Sagaster 1973: 242.

12 Ongghod qara sakighulsun teiike sudur biCig, »Erzihlung iber den Ur-
sprung des schwarzen Schutzgeistes«.

76

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

den einzelnen Klan gebunden und ist es prinzipiell auch heute noch.
Nach dem Tod Cinggis Qans wurde die Lebenskraft des Qans von
seinem Klan, den Borjigid, als michtiger Ahnengeist verehrt. Unter
seinem Sohn und Nachfolger Ogedei Qaghan wurde dieser klange-
bundene Ahnenkult zum Staatskult erhoben und die reichsweite Ver-
ehrung des Cinggis Qan per Gesetz vorgeschrieben. Auf die Griinde,
die hierzu gefithrt haben, werde ich weiter unten eingehen. Fiir den
Moment ist es wichtig festzuhalten, dass die Verehrung des Cinggis
Qan als Ahnengottheit fiir alle Untertanen des mongolischen Reichs
unabhingig von ihrer eigenen Religionszugehdrigkeit normative Giil-
tigkeit besaR.

Abbildung 2: Qubilai Qaghan iibergibt den Briidern Polo eine Bortschaft
an den Papst.

Quelle: Jean-Paul Roux 2003, S. 46

4. Die Konsolidierung eines Weltreichs

Nach dem Tod Cinggis Qans im Jahr 1227 umfasste das mongolische
Reich eine riesige Landfliche, die von China bis nach Europa reichte.
Unter Ogedei Qaghan erfuhr das Reich eine weitere Ausdehnung, aber
zugleich auch eine innere Stabilisierung, deren Grundsteine schon
unter Cinggis Qan gelegt worden waren:

»Man kann zwar ein Reich vom Riicken der Pferde her erobern, aber man kann
es nicht vom Riicken der Pferde aus verwalten.«

77

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Diese berithmte Mahnung des Ministers Ye-liit Ch'u-ts’ai an Ogedei
Qaghan charakterisiert treffend die strukturellen Probleme, denen das
mongolische Weltreich ausgesetzt war. Ogedei Qaghan ging nun da-
ran, das Reich durch geschickte administrative Mafsnahmen zu konso-
lidieren. Lassen wir den mongolischen Herrscher selbst zu Wort
kommen. In der Geheimen Geschichte nennt er »vier gute Dinge, die er
wihrend seiner Herrschaft geleistet hat. Das erste ist ein Feldzug
gegen die Nordchinesen, der uns hier nicht interessiert, aber dann
zihlt er auf:

»Als meine zweite Tat habe ich Poststationen aufstellen lassen, so dass unsere
Boten in Eile den ganzen Weg reiten konnten; und zu diesem Zweck habe ich
den Poststationen simtliche nétigen Dinge zur Verfiigung gestellt.

Was die nichste Tat angeht, so habe ich Brunnen graben lassen an Orten
ohne Wasser und habe Wasser hervorbringen lassen, auf diese Weise die Leute
mit Wasser und Gras versorgend.

Weiter habe ich Wachleute und Truppen stationiert iiberall unter den Men-
schen der Stidte, und so habe ich die Menschen in Frieden leben lassen, sie
ausruhen lassend, ihre FiiRe auf dem Boden, ihre Hinde auf der Erde.«"

Das wahrscheinlich schon unter Cinggis Qans Herrschaft eingerichtete
Post- und Kurierwesen (mong. jam), das von Ogedei Qaghan ausgebaut
wurde, fiihrte dazu, dass das mongolische Imperium iiber Nachrich-
ten- und Reiseverbindungen verfiigte, wie sie bis dahin noch nicht
existiert hatten. Des Weiteren sorgte Ogedei Qaghan dafiir, dass seine
Untertanen gentigend zu essen hatten, sowie fiir die innere Sicherheit
des Reichs.

Die innere Ordnung des mongolischen Reichs fiel schon den eu-
ropiischen Reisenden des Mittelalters auf. So stellt Johannes de Plano
Carpini erstaunt fest:

»Kriege, Streitigkeiten, Verletzungen, Morde geschehen unter ihnen niemals.
Auch Riuber und Diebe wertvoller Dinge sind dort nicht zu finden. Deshalb
werden ihre Behausungen und Karren, in denen sie ihre Schitze haben, des
Abends und auf der Fahrt nicht verschlossen. Wenn Tiere verloren gehen, dann
lasst, wer immer sie findet, sie dort oder bringt sie zu den Minnern, die dafiir
eingesetzt sind; die Leute aber, denen die Tiere gehoren, suchen sie bei eben
diesen und bekommen sie ohne alle Umstinde zuriick.« (Plano Carpini 1997:

55-50)

13 Mongolischer Text in Haenisch 1962: 102.

78

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

Diese Schilderung steht in krassem Gegensatz zu den Berichten der
Geheimen Geschichte, in denen ausfithrlich die Jugendjahre Cinggis
Qans geschildert werden, die sich vor allem durch stindige Viehdieb-
stihle, Uberfille auf benachbarte Nomadenstimme, Streit um Weide-
rechte, Frauenraub und anderes mehr auszeichneten. Obwohl er in
seiner Jugend selbst durch solche Unternehmungen seine Macht kon-
tinuierlich stabilisiert und ausgebaut hatte, griff Cinggis Qan, als er
sich eine solide Machtbasis erkimpft hatte, anscheinend gerade hier
hart durch, weil er richtig erkannt hatte, dass gerade die immerwih-
renden Auseinandersetzungen zwischen verschiedenen Klanen und
Stimmen zu einer permanenten inneren Bedrohung und letztlich zu
einer Destabilisierung seiner Herrschaft fithren wiirden. Cinggis Qan,
und in seiner Nachfolge Ogedei Qaghan, schafften es, durch eine
Rechtsprechung, die drakonische Strafen bei Verstoflen gegen die als
allgemein verbindlich erklirten sozialen Normen vorsah, eine nie
zuvor gekannte innere Sicherheit im mongolischen Reich zu schaffen.
Die Bemithungen der mongolischen Herrscher, ihre Herrschaft auch
nach innen hin zu konsolidieren, sind jedoch nicht nur aus politischer
Notwendigkeit geboren, sondern liegen in dem religios fundierten
Herrschaftskonzept der Mongolen begriindet.

5. Gesetzgebung und Administration als Ausdruck
der vom Himmel legitimierten Herrschaft

Ogedei Qaghans Gesetzgebung basierte auf der ilteren Gesetzgebung
seines Vaters Cinggis Qan, dem berithmten Jasag, normativen Anord-
nungen und Geboten, die sich auf Regierungsbelange, militirische
Administration, Gerichtsbarkeit, Verteilung der Beute nach Kriegszii-
gen und Ahnliches bezogen. Der Jasaq erlangte im gesamten mongoli-
schen Reich normative Verbindlichkeit und stellte einen Kodex von
Gesetzen dar, dem unbedingt Folge zu leisten war. Der Tradition nach
erlieR Cinggis Qan den Jasaq zur Durchsetzung der vom Himmel legi-
timierten und die Rechtmifigkeit seiner Herrschaft immer wieder
bestitigenden inneren Ordnung. Dieser erste mongolische »evolving
corpus of laws«, der von dem Herrscher in der Zeit nach seiner Wahl
zum Qan auf dem Quriltai von 1206 etabliert worden war und seinen
Abschluss mit dessen Tod 1227 fand, soll 1229 anlisslich der Thronbe-
steigung des Ogedei Qaghan feierlich verkiindet und anschlieRend in
uiguro-mongolischer Schrift niedergeschrieben worden sein. Der Jasaq
wurde in Geheimarchiven aufbewahrt und war nur den iltesten Mit-
gliedern des Herrscherhauses, der Cinggisiden-Familie, zuginglich. Er

79

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

ist nicht schriftlich tiberliefert, wir kennen ihn nur fragmentarisch,
vor allem aus persischen und arabischen Quellen, in denen er ausfiihr-
lich zitiert wird. Besonders dem persischen Geschichtsschreiber Rasid
ad-Din verdanken wir unsere Kenntnis dieser ersten mongolischen
Gesetzgebung.

Der Jasaq des Cinggis Qan stellte ein Instrumentarium zur Etablie-
rung und Aufrechterhaltung der inneren Ordnung des Reichs dar und
diente damit seiner Herrschaftslegitimation. Die »Kraft des Ewigen
Himmels«, die dem Herrscher zuwichst, wird sichtbar in seiner
Staatsfithrung. Thm obliegt es, seinen Untertanen Frieden (mong.
amughulang/amur), Ruhe (mong. nuta) und Ordnung (mong. kilbar
amur) zu geben. Eine reichsweite innere Ordnung erwies die Herr-
schaft des Qans als vom Himmel her legitimiert und damit letztlich
»gottgewollt«. Nur dann war dem Qan die Gefolgschaft seiner Unterta-
nen gewiss, da das mongolische Herrschaftsprinzip ein dynamisches
war. Die Gefolgsleute eines Qans waren nur solange an ihn durch ei-
nen absoluten Treueid gebunden, solange sein ihm vom Himmel ver-
liehenes Charisma, sein >Heil<, durch militirische Erfolge und die Auf-
rechterhaltung der inneren Ordnung immer neue Bestitigung erfuhr.
Der Herrscher war verpflichtet, fiir seine Untertanen materiell zu sor-
gen. Konnte er seine Verpflichtungen gegeniiber seinen Gefolgsleuten
nicht einhalten, fiithlten diese sich an ihren Treueid nicht mehr gebun-
den. Daher bemiihten sich die mongolischen Herrscher um die mate-
rielle Absicherung ihrer Untertanen. Ra$id ad-Din berichtet, dass
Cinggis Qan wihrend seines Feldzugs gegen den Chorezm-Schah eine
Umlage im Heer erhob, um die in Not geratenen, in der Mongolei
zuriickgebliebenen Stimme und Gefolgsleute zu versorgen. Ogedei
Qaghan fiihrte eine Viehsteuer zugunsten der Armen und Bediirftigen
im Reich ein. Der Herrscher hatte dariiber hinaus dafiir zu sorgen,
dass seinen Untertanen geniigend Weideplitze und Wasser zur Verfi-
gung stand, eine Aufgabe, die in einer nomadischen Gesellschaft stets
eine potentielle Quelle fir Konflikte darstellte.

Neben der Gesetzgebung wies das Kanzleiwesen im mongolischen
Reich ein hohes Maf an Verbindlichkeit auf, wie durch die neben dem
Mongolischen in chinesischer, tiirkischer, persischer, tibetischer und
altrussischer Sprache iiberlieferten Herrscherurkunden vielfach belegt

14 In der Forschung ist immer noch umstritten, ob es sich bei dem Jasaq um
ein geschriebenes Gesetzeswerk oder um miindlich tradierte Rechtspre-
chung handelt. Eine Zusammenfassung der Kontroverse gibt Heuschert
1998: 15-18.

8o

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

ist. Fiir die Einrichtung seiner ersten Staatskanzlei im Herbst 1231
nutzte Ogedei geschickt die administrativen Kenntnisse der ihm un-
terworfenen Volker. 1234 erlief} er eine Reihe von Zivil- und Militirge-
setzen, die im gesamten Reich Giiltigkeit hatten. Dariiber hinaus wur-
de schon 1229/30 ein einheitliches Steuersystem im mongolischen
Reich etabliert. Zwecks Festlegung der Steuer- und Tributabgaben lief}
Ogedei 1235 den ersten Zensus in den mongolischen Gebieten Nord-
chinas durchfiihren.

Mit all diesen MaRnahmen wurden unter Ogedei Qaghan die
Grundlagen fiir die relative politische Stabilitit des Riesenimperiums
gefestigt und ausgebaut. Damit wurde zugleich der Weg fiir trans-
kontinentale Kultur- und Handelsbeziehungen zwischen Europa und
Asien geebnet und eine Pax Mongolica etabliert, die erst nach dem Zu-
sammenbruch der mongolischen Yuan-Dynastie 1368 wieder zum
Erliegen kam.

6. Die Religionspolitik der Mongolenherrscher

Die Religionspolitik erwies sich im mongolischen Reich, das eine Viel-
zahl religioser Traditionen in sich vereinte, als besonders bedeutend
fur die innere Stabilitit. Wir finden schon in den von persischen und
arabischen Geschichtsschreibern iiberlieferten Fragmenten des Jasaq
eine Anweisung, wie mit der Religionsvielfalt im mongolischen Reich
umzugehen sei. Im Fragment 11 des Jasaq, das von dem &gyptischen
Historiographen Taqi ad-Din Ahmad al-Maqrizi (15. Jahrhundert) iiber-
liefert ist, heifit es:

»Alle Bekenntnisse sollen gleichermaflen geehrt werden, da sie Mittel sind,
Gott zu gefallen.«”

Der arabische Historiograph Al-Umari (1301-1349) bemerkt im 2.
Kapitel seines umfangreichen Geschichtswerks Masalik al-absar wa
l-mamalik al-amsar, das dem mongolischen Weltreich gewidmet ist,
erstaunt, dass der Groffkhan »als Ungliubiger die vielen muslimischen
Gemeinden (umam) unter seinem Volk achtet und respektiert« (Lech
1968: 113). Wir miissen hier nun fragen, ob die Pluralitit der Religio-

15 Zitiert nach Alinge 1934: 119. Maqrizi bildet mongolische religiose Vor-
stellungen natiirlich in islamischer Terminologie ab, so wie Rubruk und
Plano Carpini sie in christlicher Terminologie darstellen.

81

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

nen im mongolischen Weltreich nicht einfach nur ein gesellschaftli-
ches Faktum, sondern von den Herrschern intentional gewollt war,
und ob diese Pluralitit im 6ffentlichen (hier durch die mongolischen
Herrscher inszenierten) Diskurs bestitigt wurde.

Eine Antwort auf diese Fragen geben uns die Steuerbefreiungser-
lasse fiir den Klerus der verschiedenen Religionen, die in einer ganzen
Reihe von Sprachen aus dem 13./14. Jahrhundert tiberliefert sind. Sie
galten fur simtliche im mongolischen Reich prisenten Religionen,
Nestorianer wie Muslime, Buddhisten, Daoisten, orthodoxe Christen
und andere mehr. Der ilteste dieser Erlasse ist der Legende nach von
Cinggis Qan selbst im Jahr 1223 fiir den Patriarchen und Abt Ch’ang-
ch’'un Qiu Chuji (1148-1227) des daoistischen Klosters Hao-t'ein ange-
fertigt worden, der von dem Herrscher in die Mongolei gelockt worden
war, angeblich um ihm das Geheimnis der Unsterblichkeit zu entlo-
cken. Das Treffen zwischen dem Abt und dem Herrscher illustriert
zudem einen weiteren Aspekt mongolischer Religionspolitik, das 6f-
fentlich inszenierte »Gesprich tiber religiose Fragen«, das von den
mongolischen Herrschern aktiv geférdert wurde.

Der weiter oben zitierten »Anweisung zur religiosen Toleranz« aus
dem Jasaq des Cinggis Qan, von Magrizi {iberliefert, geht eine Anord-
nung zur Steuerbefreiung des Klerus voraus:

»Von Steuern und Abgaben sollen befreit sein: alle Nachkommen Alis, des
Sohnes Abu-Talebs, sowie alle Fakire, Leser des Koran, Rechtskundige, Arzte,
Gelehrte, Monche und Einsiedler, Muezzine und Leichenwischer.« (Alinge

1934: 119)

Wihrend Magqrizi nicht den Wortlaut solcher Erlasse wiedergibt, sind
die tibetischen Quellen exakter. In den Sa skya pa’i gdung rabs, einer
1629 von dem Sa skya Khri ‘dzin sNgags ‘chang Ngag dbang kun dga‘
bsod nams grags pa rgyal mtshan dpal bzang po verfassten Biogra-
phiensammlung der Abte des Klosters von Sa skya, gibt der Verfasser
zwei Erlasse des Qubilai Qaghan aus den Jahren 1254 und 1264 im
Wortlaut wieder. Ich zitiere einen Ausschnitt aus dem Erlass (tib. ja sa
mu tig ma), der 1264 an die tibetische Geistlichkeit erging:

»Die Monchsgemeinde, die somit den [buddhistischen] Verhaltensregeln ent-
sprechend sich verhalten, sollen durch andere, die zu den Truppenfithrern und
Soldaten, Burgherren [...] und kaiserlichen Boten gehdéren, nicht als zu Beauf-
sichtigende behandelt werden. Ohne ihnen irgendeine Kriegsdienstleistung,
Steuer und Dienstleistung aufzuerlegen, veranlasst, dass sie so leben, dass sie

82

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

nicht gegen die Verhaltensregeln des Pfades des Sakyamune verstoflen, dem
)16

Himmel opfern und fiir mich Wunschgebete beten.« (Schuh 1977: 123
Der erste dieser Erlasse an die buddhistische Geistlichkeit Tibets er-
ging im Jahr 1254.

Der hier zitierte Steuerbefreiungserlass spricht allerdings eine
deutliche Sprache in Bezug auf die Bedingungen der Steuerbefreiung:
Der Klerus musste seine Dienste stets dem mongolischen Herrscher-
haus zur Verfiigung stellen, um in den Genuss der Steuerbefreiung zu
kommen. Dies besagt der Zusatz »dem Himmel opfern und fiir mich
Wunschgebete beten«. Der den verschiedenen Religionen im mongoli-
schen Reich iibergeordnete Referenzrahmen ergibt sich aus den reli-
giosen Weltdeutungskonzepten der Mongolen.

Im mongolischen Vielvilkerreich war Religionsfreiheit gewihrleis-
tet, die Geistlichkeit der verschiedenen religiosen Traditionen wurde
gegeniiber den anderen Untertanen steuerlich begiinstigt, sie war vom
Kriegsdienst befreit und musste auch nicht die iiblichen Dienstleistun-
gen den Gesandten des Qans gegeniiber leisten, wie frische Pferde und
Lebensmittel bereitstellen.” Und trotzdem war die Freiheit der Reli-
gionsausitbung an bestimmte Rahmenbedingungen gebunden. Der
religiésen Freiheit der Untertanen des mongolischen Reiches war iiber
den hier genannten iibergeordneten religiosen Referenzrahmen hi-
naus durch die Auflage, mongolische soziale Normen zu beachten und
zu befolgen, eine Grenze gesetzt. Die Einhaltung der Gruppennormen
war eine Aufgabe des Herrschers, die aus dem mongolischen Herr-
schaftskonzept abgeleitet wurde. So sagt Cinggis Qan laut Ragid ad-
Din, als er zum Qan erhoben wird:

»Ich werde die Zerstérung der Wohnsitze unserer Ahnen nicht zulassen, ich
werde die Abkehr von unseren Lebensgewohnheiten und Briuchen nicht er-
lauben. Da ich der Herrscher und Heerfiihrer vieler Linder geworden bin, er-
achte ich es als meine Pflicht, mich um die Untertanen zu sorgen.« (Rasid ad-
Din 1952, I/2: 130)

An dieser Stelle muss ich auf die oben skizzierte Verehrung des Cing-
gis Qan als Ahnengottheit zuriickkommen.

16 Tibetischer Text in Sa skya pa’i gdung rabs, Fol. 87r6-87v1.

17 Diese Dienste wurden als sehr hart empfunden und stellten tatsichlich
eine starke Inanspruchnahme der Nahrungsressourcen der Bevolkerung
dar.

83

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Mongolische soziokulturelle kollektive Identitit war im 13./14. Jahr-
hundert wesentlich in dem dynamischen Prinzip der transzendent
fundierten und sikular durch militirische Erfolge und innere Ordnung
immer wieder bestitigungsbediirftigen Herrschaft des Qans begriin-
det. Eine solcherart begriindete kollektive Identitit ist jedoch an die
physische Prisenz des Herrschers gebunden und kann sich nur tem-
porir etablieren. Daher nimmt es nicht wunder, dass es mit dem Tod
Cinggis Qans im Jahr 1227 anscheinend zu einer Krise des kollektiven
Selbstverstindnisses der Mongolen kam." Jedenfalls treffen wir nun
das erste Mal auf den Versuch der Kanonisierung religiéser Symbolik,
der im Aufstieg des Cinggis Qan zu einer michtigen Ahnengottheit
evident wird, deren Verehrung im ganzen mongolischen Reich vorge-
schrieben war und die in der Deifizierung des Cinggis Qan als »Ahn-
herr aller Mongolen« und normensetzende Gottheit kulminierte. Es
war offensichtlich das Bediirfnis nach einer identititsstiftenden, das
inzwischen riesige geographische Ausmafle umfassende Reich eini-
genden, allgemein verbindlichen Symbolik vorhanden, die in der Ge-
stalt Cinggis Qans als Ahnengottheit geschaffen wurde. Sichtbarer
Ausdruck dieser Reprisentationsfigur mongolischer religioser und
soziokultureller Identitit wurden die Acht weissen Yurten (mong. nai-
man Caghan ger), die wohl zuerst die vier Palastyurten des Cinggis Qan
und seiner vier Gemahlinnen Borte, Qulan, Yestii und Yesiigen waren,
als Orte der Verehrung fiir das »Goldene Licht«, mong. altan gegen,
womit die nach dem Tod weiterexistierende Lebenskraft und -energie
des Cinggis Qan gemeint ist. Damit wurde der Schritt von einem loka-
len, an einen Klan gebundenen Ahnen- und Schutzgeist zu einer {iber-
regionalen Gottheit vollzogen, die nicht mehr an einen einzelnen Klan
gebunden erscheint. Symbol dieser Ahnengottheit ist des Weiteren die
Siilde des Cinggis Qan, die das Lebensprinzip des Mongolenherrschers
verkorpert, eine Vorstellung, die tief in den autochthonen mongoli-
schen Seelenvorstellungen verwurzelt ist. Die Siilde ist heute eines der
wichtigsten politisch-kulturellen Symbole der neuen demokratischen
Mongolei. (vgl. Kollmar-Paulenz 2003: 25).

An der Verehrung des Cinggis Qan zeigen sich die Grenzen der
mongolischen Religionsfreiheit. Ein historisches Beispiel moge das
illustrieren.

Johannes de Plano Carpini berichtet ausfithrlich vom Schicksal des
russischen Fiirsten von Cernigov, Michail Vsevolodovi¢, der am 2o.
September des Jahres 1246 im Lager Batu Qans getotet wurde:

18 Obwohl die Erbfolge durch die vorausgegangene Wahl des Ogedei gere-
gelt war.

84

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

»So geschah es vor kurzem, dass sie Michail, einen der groflen Fiirsten von
Russland, der gekommen war, um sich Batu zu unterwerfen, zwischen zwei
Feuern hindurchgehen lieRen. Danach verlangten sie von ihm, dass er sich gen
Siiden vor Cinggis Khan verbeugen sollte. Er antwortete, dass er sich vor Batu
und seinen Dienern gerne verbeugen wolle, doch nicht vor dem Bild eines
toten Menschen, weil das den Christen nicht erlaubt sei. Nachdem sie ihn
mehrmals aufgefordert hatten, sich zu verbeugen, und er es ablehnte, lief} ihm
er der genannte Anfiihrer durch den Sohn des Jaroslav den Tod androhen, falls
sich nicht verbeuge. Er antwortete, dass er lieber sterben wolle als Verbote-
nes zu tun. Und Batu sandte einen seiner Leute, der den Michail so lange mit
der Ferse in der Herzgegend in den Leib trat, bis er starb.« (Plano Carpini

1997: 49)

Michail hatte sich geweigert, Cinggis Qan als Ahnengottheit seine
Verehrung zu erweisen. Aufgrund der die Herrschaft fundierenden
Funktion der eigenen religiosen Weltdeutung erfuhr die religiése Tole-
ranz der Mongolen dort ihre Einschrinkung, wo durch divergierende
Konzepte die Anerkennung der allen anderen religiosen Traditionen
uibergeordneten mongolischen religidsen Normen in Frage gestellt
wurde. Im 13./14. Jahrhundert kann also nicht von einem spezifisch
religiésen Diskurs der Mongolen die Rede sein, aus dem heraus die
Pluralitit der Religionen entweder befiirwortet oder abgelehnt wird.”
Wir finden zwar Aussagen wie die des eingangs zitierten Mongke
Qaghan zu einem religiosen Pluralismus, der die Gleichwertigkeit und
Gleichberechtigung der verschiedenen religiosen Traditionen sugge-
riert. Aber in den von mongolischen Herrschern unterstiitzten >Reli-
gionsgesprichenc, in denen es den Beteiligten um die religiése Wahr-
heitsfrage ging, waren mongolische Schamaninnen oder Schamanen
nicht vertreten, jedenfalls werden sie in den Quellen nicht explizit
erwihnt. Wenn sie anwesend waren, dann anscheinend nicht als aktiv
Partizipierende. Der Glaube an den »Ewigen Blauen Himmel« bedurf-
te nicht der Verifizierung in philosophischen und theologischen Dis-
kursen, da seine Infragestellung zugleich die Infragestellung der Legi-
timitdt der mongolischen Herrschaft bedeutet hitte. Religiser Plura-

19 So kennt die Geheime Geschichte keinen Terminus, der >Religion« als ei-
nen gesonderten Bereich mongolischer Kultur ausdifferenziert. Die schon
im 13. Jahrhundert gebriuchlichen Termini nom (aus dem griechischen
nomos) und sasin (aus dem Sanskrit-Wort sasana) bezeichneten zuerst den
Buddhismus, bevor sie im spiten 16. Jahrhundert als komparatistische Be-
griffe zur Bezeichnung der eigenen und der fremden religivsen Lehren
und Rituale angewandt wurden.

8s

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

lismus im eingangs definierten Sinn wurde nicht im religiésen Dis-
kurs begriindet, sondern im machtpolitischen, und im machtpoliti-
schen Diskurs wurden auch die Grenzen des religiésen Pluralismus
ausgehandelt, oder anders ausgedriickt: »Jeder konnte seine religiésen
Briuche austiben, wie sie ihm sein Glaube vorschrieb, aber wenn dies
die Stabilitit des Reichs oder die mongolische Herrschaft bedrohte,
dann antworteten die Mongolen mit Gewalt« (Mej 2004: 427).

Johannes de Plano Carpini, der die politischen Implikationen der
Cinggis Qan-Verehrung nicht erkannte, ist die gegen den Fiirsten Mi-
chail ausgetibte Gewalt nicht verstindlich:

»Und weil sie beim Gottesdienst keinem Glaubensgesetz folgen, zwangen sie
bisher, soweit wir erfahren konnten, niemanden, seinen Glauben oder sein
Gesetz zu verleugnen, aufler dem einen Michail, von dem gerade die Rede war.
Was sie allerdings in Zukunft tun werden, weifl ich nicht [..]J.« (Plano

Carpini 1997: 49)

Der AusschlieRlichkeitsanspruch der vorderorientalischen religiosen
Traditionen hingegen, der eine religiése Begriindung von Religions-
pluralitit wenn nicht verhindert, so doch erschwert, war den Mongolen
unverstindlich. So schreibt noch der mongolische Ilqan Arghun 1290
an Papst Nikolaus IV. angesichts der stindig wiederholten Aufrufe zur
Taufe von Seiten der christlichen Kénige und des Papstes:

»Wenn man allein zum ewigen Himmel betet und wenn man so glaubt, wie es
sich gehort, ist das nicht ebenso, wie wenn man zum Christentum tibergetre-

ten wire?«*®

7. Exkurs: Religionspolitik im Yuan-Reich (1271-1368)

Wihrend die Herrscher des mongolischen Reichs bis zu Méngke Qag-
han (gestorben 1259) sich nicht zu einer der grofen religiosen Tradi-
tionen ihrer Zeit bekannten, sondern an den mongolischen religiésen
Weltdeutungskonzepten festhielten, dnderte sich dies nach 1259, als
das Reich in insgesamt vier Teilreiche auseinander fiel. Die Herrscher
des Ilqanats traten bald zum Islam tiber, wihrend in der von Qubilai
Qaghan begriindeten Yuan-Dynastie in China der Buddhismus eine
Sonderstellung einnahm. Entgegen den frommen tibetisch-buddhisti-
schen Darstellungen in spiteren tibetischen Geschichtswerken kann

20 Mongolischer Text in Ligeti 1972: 249.

86

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

Qubilai Qaghan jedoch nicht in einem exklusivistischen Sinn als Bud-
dhist bezeichnet werden. 1263 ordnete Qubilai Qaghan die Errichtung
eines Tempels zur Ahnenverehrung in Peking an, der 1266 vollendet
wurde. Die Ahnentafeln wurden in acht verschiedenen Riumen auf-
bewahrt, die von spiteren Historikern mit den schon erwihnten nai-
man caghan ger gleichgesetzt wurden, was wohl historisch nicht kor-
rekt ist.*’ Qubilai férderte nebeneinander den mongolischen Ahnen-
kult, buddhistische Rituale und, wenn auch in weit geringerem Masse,
den chinesischen Staatskult. Das diese auf den ersten Blick disparaten
religiésen Konzepte miteinander verbindende Element war ihre herr-
schaftslegitimierende Funktion.

Trotz der verschiedenen religiosen Weltdeutungssysteme, auf die
sich die mongolischen Herrscher der Yuan-Dynastie situativ bezogen,
setzte nach 1260 ein Singularisierungsprozess ein, der den Buddhis-
mus als vom Herrscher und den mongolischen Eliten bevorzugte Reli-
gion auswies. Qubilai Qaghan richtete ein Religionsamt ein, das simt-
liche Fragen, die religicse Institutionen betrafen, regelte. Diesem Amt
stand ein tibetisch-buddhistischer Geistlicher vor. Wihrend Qubilai
gemif den Berichten tibetischer Historiographen ausschlieflich die Sa
skya-Tradition des tibetischen Buddhismus fordern und die anderen
Schulen verbieten wollte, sprach sich ‘Phags pa bla ma, dem der Qa-
ghan die Herrschaft tiber Tibet {ibertragen hatte, gegen ein solches
Verbot aus und plidierte dem Herrscher gegeniiber fiir die Bewahrung
der Vielfalt tibetisch-buddhistischer religioser Traditionen. Unbekannt
allerdings ist, wie sich die tibetisch-buddhistische Geistlichkeit gegen-
itber den Vertretern anderer Religionen verhielt. Es ist jedoch anzu-
nehmen, dass der tibetische Klerus solange, wie die materiellen Privi-
legien der buddhistischen Kléster nicht bedroht waren, keinen Bedarf
sah, gegen Andersgliubige vorzugehen.

Daftir, dass Religionsfreiheit auch unter den mongolischen Yuan-
Herrschern, die dem Buddhismus eine Vorrangstellung einrdumten,
gewihrleistet war, spricht die Einrichtung des Erzbistums Khan Baliq
im Jahr 1307 durch Papst Clemens V., der ersten Missionskirchenpro-
vinz, die simtliche Gebiete der »Tartaren«, wie die Mongolen damals
in Europa genannt wurden, sowie Indien, mithin einen Grofiteil Asi-
ens mit Ausnahme des vorderen Orients, umfasste. Der erste Erzbi-
schof von Khan Baliq, dem heutigen Peking, wurde der Franziskaner

21 Der Kult der naiman caghan ger ist nach dem Zeugnis des mongolischen
staatsphilosophischen Traktats Caghan teiike, »Weisse Geschichte«, von
Qubilai Qaghan eingefiihrt worden. Zur Geschichte der naiman caghan ger
s. Sagaster 1976: 193-202.

87

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Johannes von Monte Corvino, der Anfang der neunziger Jahre des 13.
Jahrhunderts nach Asien zog und dort fast 40 Jahre lang sehr erfolg-
reich titig war. Er starb hochbetagt im Jahr 1228/30 in Khan Baliq. Die
Franziskaner-Moénche beherrschten die mongolische Sprache, obwohl
sie im Gegensatz zu ihren buddhistischen Gegenspielern mehr Miihe
hatten, eine christlich-theologische Terminologie in mongolischer
Sprache zu entwickeln. Wir kénnen also auch fiir buddhistisch domi-
nierte mongolische Gebiete grundsitzlich ein friedliches Nebeneinan-
der der Religionen ausmachen. Bestitigt wird dies durch die verschie-
denen Steuerbefreiungserlasse der Yuan-Herrscher, so z.B. aus dem
Jahr 12777**, der buddhistischen, christlichen und daoistischen Pries-
tern Steuerbefreiung zusichert im Austausch, dass diese »den Segen
des Himmels iiber uns [ = den Herrscher] bewirken.«

Fazit

Die Religionspolitik der mongolischen Herrscher trug entscheidend
zur Stabilisierung des mongolischen Weltreichs bei. Die unterworfe-
nen Volker durften weiterhin ihren religiésen Traditionen folgen und
auch ihre eigenen Briuche beibehalten. Religiose Institutionen und
auch einige religiose Spezialisten, so z.B. buddhistische Wandermon-
che oder muslimische Derwische, waren von Kriegsdienst, Steuern
und Abgaben befreit. Es herrschte grundsitzlich die Moglichkeit, die
eigene Religion durch Missionierung weiter zu verbreiten. Am 6ffentli-
chen religiosen Diskurs, der iiber dogmatische Fragen gefithrt wurde,
beteiligten sich die Vertreter der verschiedenen Religionen. Dieser
Diskurs wurde von den Herrschern besonders geférdert durch die
Einrichtung der so genannten >Religionsgespriche<, die in lateini-
schen, chinesischen und tibetischen Quellen geschildert werden.” Er
implizierte jedoch nicht eine religiose Begriindung der Pluralitit von
Religionen, und er erfuhr seine Grenzen dort, wo er die Herrschaft
legitimierende Funktion der mongolischen religiosen Weltdeutungs-
konzepte in Frage zu stellen drohte. Mongolischen religiésen Normen
kam in diesem Fall eine tibergeordnete Normativitit und Autoritit zu.
So war die Verehrung des Cinggis Qan als Ahnengottheit reichsweit

22 Oder 1289. Wenn in den kalendarischen Angaben der Goer-Zyklen des
tibetischen, mongolischen und chinesischen Kalenders ein Bestimmungs-
element fehlt, kann oft nicht die exakte Zwolfer-Jahresperiode ermittelt
werden.

23 Sicher auch in muslimischen, die mir jedoch nicht zuginglich sind.

88

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

per Gesetz vorgeschrieben, und die religiosen Spezialisten der einzel-
nen Religionen mussten ihre Dienste stets fiir die Herrscherdynastie
einsetzen, durch die erforderlichen Gebete und Opfer an den »ewigen
blauen Himmel« und zum Wohlergehen des Herrscherhauses. Um es
einmal juristisch zu formulieren: Mongolisches Recht brach lokale
Rechtsgewohnheiten und war stets tibergeordnet.

Obwohl die von den mongolischen Herrschern befiirwortete Reli-
gionspluralitit nicht die Partizipation der Religionen an machtpoliti-
schen Diskursen implizierte (diese war allein denjenigen vorbehalten,
fiur die die mongolischen religiosen Weltdeutungen traditionell ver-
bindliche Normen darstellten), trugen die reichsweite einheitliche
Rechtsprechung, die die Gleichbehandlung aller Untertanen* unab-
hingig von ihrer Religionszugehorigkeit vorschrieb, und die hohe
Normativitit mongolischen Gewohnheitsrechts (mong. yosun)® zu
einer enormen politischen Sicherheit in einer durch Kriege, Hungers-
néte und andere Katastrophen reichen Zeit bei. Von einer solchen
Sicherheit und von der Gleichbehandlung der verschiedenen Religio-
nen in der Rechtsprechung und im Alltagsleben, die im mongolischen
Weltreich Normalitit waren, konnten die religiosen Minderheiten im
mittelalterlichen christlichen Europa nur sehnsiichtig triumen.

Literatur

Alinge, Curt (1934): Mongolische Gesetze. Darstellung des geschriebenen
mongolischen Rechts (Privatrecht, Strafrecht u. Prozess), Leipzig: The-
odor Weicher. (Leipziger rechtswissenschaftliche Studien &y).

24 Ja sogar der Herrscher selbst: Obwohl der Herrscher der oberste Gerichts-
herr war, wurde der Willkiir des Qans ein Riegel vorgeschoben, da die Ge-
richtsverhandlungen in der Offentlichkeit stattfanden. Cinggis Qan hatte
das Amt der jarghuci eingerichtet, die die Verwaltung und Gerichtsbarkeit
innehatten. Vor den Gerichtshof der jarghuci wurden gewohnlich die Straf-
sachen und Streitigkeiten gebracht, die die Belange des Staates oder des
Herrschers beriihrten. Die Regel der Offentlichkeit durfte auch vom Herr-
scher selbst nicht tibertreten werden. Willkiirurteile wurden auch als sol-
che gebrandmarkt, wie das Schuldeingestindnis des Ogedei, der seinen
Gefolgsmann Doholhu heimlich umbringen lief, in der Geheimen Ge-
schichte deutlich macht.

25 Mong. yosun umfasst auch den Bereich der alltagsreligiosen Verrichtun-
gen.

89

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Bat-Ochir Bold (2001): Mongolian Nomadic Society: A Reconstruction of
the »Medieval« History of Mongolia, Nordic Institute of Asian Stu-
dies Monograph Series, 83, Richmond: Curson, S. xi.

Dietze, ]. (1971): Die erste Novgoroder Chronik nach ihrer dltesten Redak-
tion. Synodalhandschrift 1016-1333/1352. Herausgegeben von J.
Dietze, Leipzig.

Franke, Herbert (1978): From Tribal Chieftain to Universal Emperor and
God: The Legitimation of the Yiian Dynasty, Minchen: C.H. Beck.
(Bayerische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch- histori-
sche Klasse, Sitzungsberichte, Jahrgang 1978, 2).

Haenisch, Erich (1962): Manghol un niuca tobca’an (Yiian-cha’o pi-shi).
Die Geheime Geschichte der Mongolen, aus der chin. Transkription
(Ausgabe Ye téh-hui) im mong. Wortlaut wiederhergestellt, Teil. I:
Text, Wiesbaden: Franz Steiner.

Heuschert, Dorothea (1998): Die Gesetzgebung der Qing fiir die Mongolen
im 17. Jahrhundert anhand des Mongolischen Gesetzbuches aus der
Kangxi-Zeit (1662-1722), Wiesbaden: Harrassowitz (Asiatische For-
schungen, 134).

Kollmar-Paulenz, Karénina (2003): »Buddhism in Mongolia after
1990«, in: Journal of Global Buddhism 4, S. 18-34. (www.globalbud-
dhism.org)

Lech, Klaus (1968), Das mongolische Weltreich. Al-Umari’s Darstellung
der mongolischen Reiche in seinem Werk Masalik al-absar wa l-mama-
lik al-amar. Mit Paraphrase und Kommentar, Wiesbaden: Harras-
sowitz (Asiatische Forschungen, 22).

Ligeti, Louis (1972): Monuments préclassiques. 1. XIIle et XIVe siécles,
Budapest: Akadémiai Kiadé (Monumenta Linguae Mongolicae Col-
lecta II).

Mirtin, Ralf-Peter (2002): »Dschingis Khan, in: Geo. Das neue Bild der
Erde 2, S. 10-36.

Mej, T. (2004): »Mongoly i mirovye religii v XIII veke, in: B.V. Baza-
rov et al. (Hg.), Mongol’skaja imperija i kocevoj mir, Ulan Ude: Izda-
tel’stvo Burjatskogo nau¢nogo centra SO RAN, S. 424-443.

Ngag dbang kun dga‘ bsod nams grags pa rgyal mtshan dpal bzang po
1629, ‘Dzam gling byang phyogs kyi thub pa’i rgyal tshab chen po dpal
ldan sa skya pa’i gdung rabs rin po che ji ltar byon pa’i tshul gyi rnam
par thar pa ngo mishar rin po che’i bang mdzod dgos ‘dod kun ‘byung.
Photokopie einer Handschrift aus dem Besitz des Sa skya khri ‘dzin
(Mussorie).

Ongghod qara sakighulsun teiike sudur bi¢ig. Mongolischer Block-
druck.

90

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS IM MONGOLISCHEN WELTREICH

Plano Carpini, Johannes de (1997): Kunde von den Mongolen 1245-1247,
iibers., eingeleitet und erldutert von Felicitas Schmieder, Sigmarin-
gen: Thorbecke (Fremde Kulturen in alten Berichten, Bd. 3).

Rachewiltz, Igor de (1965): »Some remarks on the dating of the Secret
History of the Mongols«, in: Monumenta Serica 24, S. 185-200.

Rachewiltz, Igor de (2004): The Secret History of the Mongols. A Mongo-
lian Epic Chronicle of the Thirteenth Century, translated with a Histo-
rical and Philological Commentary. Vols. I, II, Leiden und Boston:
Brill (Brill’s Inner Asian Library, 7/1; 7/2).

Radloft, Wilhelm (1892-1899): Atlas der Altertiimer der Mongolei, St.
Petersburg.

Rasid ad-Din (1946-1960): Sbornik letopisej, Teil I/1: {ibers. von L.A.
Chetagurov, Moskva-Leningrad 1952; Teil I/2, tibers. von O.I. Smir-
nova; Teil 2: iibers. von J.P. Verchovskij, Moskva-Leningrad 1960;
Teil I1L: tibers. von A.K. Arends, Moskva-Leningrad 1946.

Roux, Jean-Paul (1956): »Tdngri. Essai sur le ciel-dieu des peuples
altaiques«, in: Revue de l‘histoire des religions 149: S. 49-82, 197-230;
150: S. 27-54, I'73-212.

Roux, Jean-Paul (2003): Genghis Khan and the Mongol Empire, transl.
from Toula Ballas, Genghis Khan et 'Empire mongol, New York:
Thames and Hudson.

Rubruk, Wilhelm von (1984): Reisen zum Grosskhan der Mongolen: Von
Konstantinopel nach Karakorum 1253-1255, neu bearbeitet und he-
rausgegeben von Hans D. Leicht, Stuttgart: Thienemann.

Sa skya pa’i gdung rabs, siehe Ngag dbang kun dga‘ bsod nams grags pa
rgyal mtshan dpal bzang po

Sagaster, Klaus (1973): »Herrschaftsideologie und Friedensgedanke bei
den Mongolen, in: Central Asiatic Journal 17, S. 223-242.

Sagaster, Klaus (1976): Die Weife Geschichte (Caxan teiike). Eine mon-
golische Quelle zur Lehre von den beiden Ordnungen Religion und
Staat in Tibet und der Mongolei. Herausgegeben, iibersetzt und
kommentiert, Wiesbaden: Harrassowitz (Asiatische Forschungen,
41).

Schuh, Dieter (1977): Erlasse und Sendschreiben mongolischer Herrscher
flir tibetische Geistliche. Ein Beitrag zur Kenntnis der Urkunden des
tibetischen Mittelalters und ihrer Diplomatik, St. Augustin; VGH
Wissenschaftsverlag (Monumenta Tibetica Historica, Abtlg. III,
Bd. 1).

Schulze, Reinhard (2004): »Religiéser Pluralismus und europiischer
Islame, in: Caroline Y. Robertson-von Trotha (Hg.), Europa in der
Welt — Die Welt in Europa (im Druck).

o1

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Thomsen, V. (1896): Inscriptions de 1‘Orkhon déchiffrées, Helsingfors
(Mémoires de la Société finno-ougrienne).

Vladimircov, Boris J. (1934): ObsCestvennyj stroj mongolov. Mongol’skij
kocevoj feodalizm, Leningrad: Akademija NAUK.

Wood, Frances (2002): The Silk Road. Two Thousand Years in the Heart
of Asia, London: The British Library.

92

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN
IN DEUTSCHLAND.

EINE SEKUNDARANALYSE AM BEISPIEL

VON FRANKFURT AM MAIN

KARSTEN LEHMANN

1. Religiéser Pluralismus und religiése Institutionen

Die jungsten religionswissenschaftlichen Publikationen zum religiésen
Pluralismus stehen fiir eine neue Forschungsperspektive auf die Euro-
piische Religionsgeschichte. In Anschluss an Burkhard Gladigow lisst
sich ein Programm entwerfen, das iber die reine Gegenstandsbe-
schreibung weit hinausreicht:

»Es geht um einen komplexen Pluralismus, der anderes zum Thema hat als die
>beliebig vielen Religionen« jener allgemeinen Religionsgeschichte, gegen die
Harnack so hartnickig polemisierte. Zu einem religiésen Pluralismus dieses
Typs gehoren eine kulturell vorgegebene Begrenzung und Regionalisierung,
Phasen gemeinsamer historischer Entwicklung, gegenseitige Beeinflussung
und Differenzierung, schlieflich unterschiedliche Niveaus der Professionalisie-
rung.« (Gladigow 2001: 15)

In Zukunft wird es darum gehen, diese weitgesteckte Programmatik
empirisch und theoretisch einzul6sen.

Der aktuelle Stand der Forschung zur religiosen Gegenwartskultur
in Deutschland legt eine doppelte Strategie nahe: Zum einen kénnen
bestehende Datenbestinde genutzt und weiter ausgebaut werden. In
diesem Zusammenhang konnen beispielsweise die vielfiltigen reli-
gionswissenschaftlichen Arbeiten zum kommunalen religiésen Plura-
lismus herangezogen werden, die in den vergangenen Jahren entstan-
den sind." Sie bieten einen einzigartigen Datenbestand, der sich in
unterschiedliche Richtungen ausdeuten ldsst. Ein bislang noch nicht
eingelostes Forschungsdesiderat stellt dagegen die historische Erfor-
schung des religiésen Pluralismus dar. Von einigen Themenbereichen
abgesehen (wie z.B. der Konfessionalisierung® oder der Geschichte

1 z.B. die Studien von: Baumann, Christoph Peter 2000; Cyranka, Daniel/
Obst, Helmut (Hg.) 2001; Griibel, Nils/Rademacher, Stefan (Hg.) 2003;
re.form leipzig (Hg.), Religionen in Leipzig 2003.

2 Vgl. dazu Zeeden, Ernst W. 1965 und Koch, Ernst 2000.

93

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

der Hugenotten®), sind die neuzeitlichen religiésen Pluralisierungs-
prozesse bislang nur ansatzweise untersucht worden. Die institutionel-
le Kontinuitit kommt dadurch nicht ausreichend in den Blick.

Zum anderen gilt es, die begriffliche und theoretische Reflexion
fortzuftihren. Dies gilt u.a. fiir den Begriff >Pluralismus«< selbst. Weit-
gehender Konsens besteht dariiber, dass unter einer pluralistischen
Situation mehr zu verstehen sei, als die blofle Ko-Prisenz religioser
Weltanschauungen und Gruppierungen an einem Ort. So formuliert
etwa Wolfgang Schluchter:

»Wir sollten dabei Vielheit von Vielfalt unterscheiden. Vielheit heiflt bezie-
hungsloses Nebeneinander. Vielfalt dagegen beziehungsreiches Mit- und auch
Gegeneinander. Vielfalt setzt einen gemeinsamen Einheitspunkt voraus. Einer
dieser Einheitspunkte ist zwingend die sikulare Verfassung, durch die Religi-
onsfreiheit garantiert ist.« (2001: 24)

Schluchter macht im weiteren deutlich, dass der moderne religise
Pluralismus auf vielschichtigen sozialen Prozessen fufdt, die von ge-
samtgesellschaftlichen und innerreligiosen Differenzierungsprozessen
ebenso geprigt sind wie von zunehmender Individualisierung oder
dem anhaltenden Zuzug von Migranten.

Vor diesem Hintergrund lassen sich bislang zwei grofde Diskus-
sionsstringe unterscheiden. Im Anschluss an die von Peter L. Berger
angestoflene Diskussion um einen religiosen Markt (vgl. Berger 1965:
235-249) spricht man von einer religiés pluralen Situation, sobald Indi-
viduen iiber das Verhiltnis von religidsem Angebot und religiser
Nachfrage miteinander verbunden sind. Die Studien von José Casano-
va (1994) oder Martin Baumann (2000) betonen dagegen die Etablie-
rung der religiésen Gruppierungen im 6ffentlichen Raum. Sie haben
eine Pluralismus-Konzeption vorgelegt, die den Aspekt der politischen
Beziehungen zwischen unterschiedlichen Interessenvertretern in den
Mittelpunkt riickt. Plurale Situationen sind nicht allein durch Angebot
und Nachfrage geprigt, sondern das Resultat von Aushandlungspro-
zessen.

Im Spannungsfeld dieser beiden Ansitze verfolgt die folgende
Analyse zunichst einen weniger voraussetzungsvollen Ansatz und
wihlt im Anschluss an Gerhard Lenski eine stirker deskriptive Per-
spektive:

3 Vgl dazu Thadden, Rudolf von/Magdalaine, Michelle (Hg.) 1986; Flick,
Andreas/Lange, Albert de (Hg.) 2001.

94

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

»Strictly speaking, religious pluralism refers only to those situations in which
organized religious groups with incompatible beliefs and practices are obliged
to coexist within the framework of the same community or the same socie-

ty.«(1965: 25)

Den theoretischen Referenzrahmen der folgenden Uberlegungen
bildet demzufolge die Diskussion religioser Institutionalisierungspro-
zesse in der Tradition von Max Weber und Ernst Troeltsch. Am Bei-
spiel christlicher Migrantengemeinden soll untersucht werden, wie
diese Prozesse zwischen langsamer Assimilation und dynamischer
Institutionenbildung (Lehmann im Druck) ablaufen, welche neuen
religiosen Institutionen entstehen und wie sie sich verdndern. Erst auf
einer solchen Basis konnen weitere Aussagen iiber die Spezifika des
religiosen Pluralismus formuliert werden.

Diese Herangehensweise fokussiert den Gegenstandsbereich der
Untersuchung in zweifacher Hinsicht: Einerseits erschopft sich die
Bedeutung der Zuwanderergemeinden nicht in der Institutionenbil-
dung. Auf individueller Ebene ebenso wie im Bezug auf Glaubensin-
halte finden weitere Verinderungen statt, die im Folgenden nicht
beriicksichtigt werden (vgl. Lehmann 2004: 31-46). Andererseits
kommt eine religicse Tradition mit ihren ganz spezifischen institutio-
nellen Traditionen in den Blick, die nicht als Indikator fiir die bundes-
weite Entwicklung aller (Migranten-)Gemeinden angesehen werden
kann. Die Institutionenbildung christlicher Migrantengemeinden
er6ffnet einen aufschlussreichen Blick auf die aktuellen Pluralisie-
rungsprozesse, bildet diese aber nicht ab.

2. Religiose Migranteninstitutionen in der
wissenschaftlichen Debatte

Zum Begriff der Migrantenreligion

Als Zuwanderer- oder Migrantenreligionen gelten gemeinhin alle mus-
limischen, buddhistischen oder hinduistischen Gruppen, deren Mit-
glieder durch Anwerbung von Arbeitskriften, Familienzusammenfiih-
rung oder Flucht in die Bundesrepublik Deutschland gekommen sind.
Das verbindende Moment ist demnach zunichst ein Formales. Die
genannten Gruppen werden deshalb weitgehend synonym auch als
>fremde Religionen«< oder »Auslinderreligionen«< bezeichnet. Dem Fol-
genden liegt ein Begriff zugrunde, der sich an Burkhard Gladigows
Religionsdefinition orientiert und alle Individuen oder Gruppen ein-
schlieflt, die in ihrer Wirklichkeitskonstruktion auf mindestens ein

95

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

Deutungs- oder Symbolsystem rekurrieren, welches durch sie »auf
unbezweifelbare, kollektiv verbindliche und autoritativ vorgegebene
Prinzipien zurlickgefithrt wird« (Gladigow 1988: 34).

Als Migrantenreligionen sollen dann, in Anschluss an die Migra-
tionsdefinition von Annette Treibel, diejenigen Religionen bezeichnet
werden, deren Triger einen »auf Dauer angelegte[n] bzw. dauerhaft
werdende[n] Wechsel in eine andere Gesellschaft bzw. in eine andere
Region« (Treibel 1999: 21) vollzogen haben.

Diese Konzeption umfasst die muslimischen oder asiatischen
Gemeindegriindungen von Zuwanderern ebenso wie die Gemeinden
der seit Ende der 8oer Jahre zugewanderten jiidischen oder christli-
chen Migranten. Sie geht tiber den tautologischen Verweis auf den
>Migrationshintergrund der Migranten«< hinaus, indem Migrantenreli-
gionen nicht als Religionen >on the move« charakterisiert werden, wie
man im Anschluss an Simmel die Religionen von Wanderern oder
Gisten bezeichnen kénnte (vgl. Loycke 1992; Merz-Benz/Wagner
2002).

Migration ist immer auch durch die Dauerhaftigkeit des Aufent-
halts nach der Wanderung gekennzeichnet und unterscheidet sich
darin von Reisen, Urlauben oder anderen kurzfristigen Aufenthalts-
formen. Die Analyse von Institutionalisierungsprozessen ist somit ein
konstitutiver Teil jeder Auseinandersetzung mit Zuwandererreligio-
nen.

Der soziale Ort der so umrissenen religiosen Phianomene ist die
Migrantencommunity oder -kolonie:

»Das Konzept der >Kolonie« kniipft an begriffliche Traditionen der frithen
Einwanderungsforschung an: sozial-kulturelle, religiése und politische Organi-
sationen, gemeinsame Wohnbezirke wie auch die Einwanderungsgruppe selbst
wurden in klassischen Einwanderungslindern als Einwandererkolonien be-
zeichnet. [...]. Ethnische Kolonien sollen in unserer Analyse von Prozessen der
Arbeitsmigration eine zusammenfassende Konzeption sein, welche verschie-
dene, auf der Basis von Selbstorganisation entstandene Beziehungsstrukturen
unter Einwanderern in einer bestimmten riumlich-territorialen Einheit be-
zeichnet; ihre Entstehung und Entwicklung ist eine Leistung der Minderhei-
tengruppe.« (Heckmann 1992: 97f.)

Die besondere Bedeutung der Communities fiir die Lebenssituation
der Migranten ist in der sozialwissenschaftlichen Debatte wiederholt
thematisiert worden. Am einflussreichsten war bislang die Auseinan-
dersetzung zwischen Hartmut Esser (Esser/Kremer/Spangenberg
(1979: 49-63) und Georg Elwert (Elwert 1982: 717-732), um die integra-

96

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

tive Leistung der Zuwandererkolonien. In den vergangenen Jahren
kamen weitere Untersuchungen hinzu, die sich detaillierter mit den
Strukturen der Communities auseinandergesetzt haben. Zu nennen
sind hier vor allem die Arbeiten zu den unterschiedlichen religiésen
Migrantenvereinen (Hunger 2002; Lehmann 2001). Thre Ergebnisse
unterstreichen den Einfluss der Community auf das Leben der Zu-
wanderer in der Aufnahmegesellschaft. Die Migrantencommunities
konnen als der zentrale Referenzrahmen der Migranten in der Auf-
nahmegesellschaft angesehen werden.

Von Seiten der deutschsprachigen Religionswissenschaft hat sich
vor allem Martin Baumann intensiv mit diesen Fragen auseinanderge-
setzt. Im Zentrum seiner systematischen Arbeiten steht der von We-
bers Begrift der Ethnizitit beeinflusste Terminus der Diaspora. Seine
Spezifika lassen sich — im Anschluss an Gabriele Cappai (Cappai, im
Druck) — durch das migratorische Dreieck bezeichnen, welches Her-
kunftsgesellschaft, Residentsgesellschaft und Diaspora-Gruppe gegen-
seitig in Beziehung setzt:

»Employing the adjective >diasporic< should qualify certain groups of people,
social situations and transnational or multi-local constellations to encompass
specific relations and identificational references. [...]. As such, the relational
facts of a perpetual recollecting identification with a fictitious or far away exis-
tent geographic territory and its cultural-religious traditions are taken as diaspo-
ra constitutive.« (Baumann 2000: 326f.)

Die folgende Untersuchung verbindet diese Gedanken mit der Analyse
von Institutionalisierungsprozessen innerhalb der Aufnahmegesell-
schaft. Wihrend Baumann den Bezug zur Herkunftsgesellschaft be-
tont, stellt die hier vorgelegte Analyse das Verhiltnis zwischen Migran-
tengemeinden und Migrantenkolonien bzw. Aufnahmegesellschaft in
den Mittelpunkt. Der Rekurs auf die Institutionenkunde ermdoglicht
dabei eine differenziertere Beschreibung dieses Aspekts, als dies bis-
lang im Anschluss an das Diaspora-Konzept geleistet wurde.

Dimensionen religioser Institutionalisierung

In Bezug auf den Institutionenbegriff bezieht sich die Untersuchung
zunichst auf die typologische Unterscheidung zwischen Kirche und
Sekte, wie sie von Max Weber in die Diskussion eingefithrt wurde:

»Eine >Sekte« im soziologischen Sinn ist [eine solche Gemeinschaft], welche

ihrem Sinn und Wesen nach notwendig auf Universalitit verzichtet und not-
wendig auf durchaus freier Vereinbarung ihrer Mitglieder beruhen muss. Sie

97

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

muss es, weil sie ein aristokratisches Gebilde: ein Verein der religiés voll Quali-
fizierten und nur ihrer sein will, nicht wie die Kirche eine Gnadenanstalt, die
ihr Licht tiber Gerechte und Ungerechte scheinen und gerade die Siinder am
meisten unter die Zucht des géttlichen Gebots nehmen will. [...]. Die Sekte
lehnt, in ihrem reinsten Typus wenigstens, die Anstaltsgnade und das Am-
tscharisma ab.« (Weber 1956: 916)

An dieser Konzeption schlieRen zwei Diskussionsstringe an, die fiir
eine religionswissenschaftliche Institutionenkunde bedeutsam sind:*

(@) Institutionalisierung ist zunichst ein Prozess der Habitualisie-
rung, sofern es in ihrem Verlauf zum Erstarken des Anstaltscharakters
und des Amtscharismas kommt. Sie forciert mikrosoziale Dilemmata,
wie sie Thomas O’Dea im siebten Jahrgang der Zeitschrift Social Com-
pass unterschieden hat:

»Ein institutioneller Komplex kann alle Willensrichtungen auf das erwartete
und regelmifige menschliche Verhalten lenken. [...]. Soziale Institutionen
bringen Stabilitit in eine sich stindig wandelnde Welt. [...]. Doch diese Stabili-
tit muss mit dem Verlust eines gewissen Teils der eigenen Spontaneitit und
Schaffenskraft bezahlt werden.« (O'Dea 1964: 207)

In eine vergleichbare Richtung verweist Winfried Gebhardt, wenn er
christliche Kirchen zwischen charismatischer Bewegung und formaler
Organisation verortet (vgl. Gebhardt 1999: 101-119).

(b) Institutionen zeichnen sich dariiber hinaus durch reziproke Typi-
sierungen aus, sobald sie auf eine universelle gesellschaftliche Veranke-
rung abzielt. Wihrend man Organisationen in Anschluss an Amitai
Etzioni als »soziale Einheiten [bezeichnen kann], die mit dem Zweck
errichtet werden, spezifische Ziele zu erreichen« (Etzioni 1967: 12),
besitzen Institutionen eine makrosoziale Bedeutung, die im Gefol-
ge von Spencer und Parsons in der sozialwissenschaftlichen Forschung

4 Vgl. auch die bewusst allgemein gehaltene Definition von Berger und
Luckmann, die darauf basiert, dass Institutionalisierung stattfindet, »sobald
habitualisierte Handlungen durch Typen von Handelnden reziprok typisiert
werden. Jede Typisierung, die auf diese Weise vorgenommen wird, ist eine
Institution. Fiir ihr Zustandekommen wichtig sind die Reziprozitit der Ty-
pisierung und die Typik nicht nur der Akte, sondern auch der Akteure.
Wenn habitualisierte Handlungen Institutionen begriinden, so sind die ent-
sprechenden Typisierungen Allgemeingut.« (Berger/Luckmann 1977 58)

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

intensiv diskutiert wurde. Von einer erfolgreichen Institutionalisierung
kann erst dann gesprochen werden, wenn einer Organisation Bedeu-
tungen zugesprochen werden, die tiber ihre spezifischen Zwecke und
Ziele hinausgehen.

Der Schwerpunkt der weiteren Diskussion soll auf dem zweiten
institutionenkundlichen Diskussionsstrang liegen. Im Zentrum steht
die Frage, inwieweit es Zuwanderern gelingt, eigene Organisationen zu
etablieren und in der weiteren Gesellschaft zu verankern. Hierzu muss
schlieRlich auf Troeltschs Begriff der Mystik zurtickgegriffen werden,
der Webers Typologie in der Vertikalen weiter differenziert hat. Fiir
Troeltsch steht die gesamte Geschichte des Christentums im Span-
nungsverhiltnis zwischen den Typen der Kirche, Sekte und Mystik:

»Dabei zeigten sich von Anfang an die drei Haupttypen der soziologischen
Selbstgestaltung der christlichen Idee: die Kirche, die Sekte und die Mystik. Die
Kirche ist die mit dem Ergebnis des Erlosungswerkes ausgestattete Heils- und
Gnadenanstalt, [...]. Die Sekte ist die freie Vereinigung strenger und bewusster
Christen [...]. Die Mystik ist die Verinnerlichung und Unmittelbarmachung der
in Kult und Lehre verfestigten Ideenwelt zu einem rein personlich-innerlichen
Gemiitsbesitz, wobei nur flieRende und ganz personlich bedingte Gruppenbil-
dungen sich sammeln kénnen, im tibrigen Kultur, Dogma und Geschichtsbe-
ziehung zur Verfliissigung neigen.« (Troeltsch 1994: 967)

Christoph Bochinger ist zuzustimmen, wenn er diese Typologie fol-
gendermaflen charakterisiert:

»Troeltschs Analyse lasst sich als Dreischritt zusammenfassen: Traditionale
christliche Religion — Religionskritik/Auflésung der Tradition — Wiederbele-
bung unter Verlust der ethischen und religiosen Monopole. Vielleicht ist eine
gewisse Skepsis gegeniiber der sehr schematischen Einteilung angebracht:
Weder war die religionshistorische Vergangenheit ausschlielich kirchlich
geprigt, noch sollte man die Wiederbelebung des Religiésen im Sinn eines
Pendelriickschlags interpretieren, was Troeltsch mehr als anderen bewusst war.
Die bleibende Giiltigkeit seiner Beschreibungen iiber einen Zeitraum von
nunmehr 8o Jahren hinweg spricht vielmehr dafiir, dass unter den Bedingun-
gen der Moderne ein stindiges Nebeneinander der religionskritischen und
re-spiritualisierenden Stréme zu finden sein wird, vielleicht mit graduellen
Schwankungen beider in ihrem Verhiltnis zueinander.« (Bochinger 1995: 93)

99

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

3. Migrantenreligionen in Frankfurt am Main

Datenbasis der Analyse: Religionen der Welt
Wie einleitend bereits erwidhnt wurde, ist in den vergangenen Jahren
eine ganze Reihe von Arbeiten vorgelegt worden, welche den kommu-
nalen religisen Pluralismus in Form von Handbiichern abbilden. Sie
bieten einen detaillierten Uberblick iiber die aktuelle religidse Situation
vor Ort und somit eine einmalige Basis fiir Auswertungen jenseits des
eigentlichen Erhebungsziels. Da sich solche Sekundiranalysen (Meu-
lemann 2002: 471-472) jenseits des routinierten Umgangs mit statisti-
schen Datensitzen bislang in der gegenwartsbezogenen Religionswis-
senschaft nur bedingt durchsetzen konnten, gilt es, sowohl auf ihre
Potentiale als auch ihre Grenzen besonders detailliert einzugehen.
Der folgenden Analyse liegt die Studie >Religionen der Welt< zu-
grunde, die von Abena Bernasko und Stefan Rech im Auftrag des Am-
tes fiir multikulturelle Angelegenheit der Stadt Frankfurt am Main im
August 2003 verdffentlicht wurde.® Sie beschreibt die religiésen
Gemeinden und Aktivititen, die zum Erscheinungszeitpunkt in Frank-
furt von Migranten organisiert wurden:

»Im Zentrum der Dokumentation stehen die Einzelportraits der Gemeinden.
Die Arbeit fokussiert religiése Gemeinden im Zusammenhang mit Migration.
[..]- Nicht berticksichtigt wurden Gemeinden mit (vorwiegend) deutscher Mit-
gliederstruktur sowie New-Age-, Esoterik- und kirchliche oder religiése Sonder-
gruppen. [...]. Es wurden zusitzlich Institutionen aufgenommen, die aufgrund
ihrer Zielsetzung oder ihrer Zusammensetzung keine religiésen Gemeinden
im engeren Sinne darstellen. Diese werden als Verbinde, Vereine und Ge-
meinden mit ckumenischer bzw. interreligioser Ausrichtung sowie als Interes-
senverbinde, Beratungs- und Dokumentationszentren vorgestellt.« (Bernas-
ko/Rech 2003: 15)

5 FEinen aktuellen Uberblick geben die beiden Themenhefte der Online-
Zeitschrift: Forum Qualitativer Sozialforschung (1) 2000 (http://www.quali
tative-research.net/fqs/fqs-d/inhalt3-oo-d.htm) und Forum Qualitativer So-
zialforschung 6 (2005) (http://www.qualitative-research.net/fqs/fqs-d/in
haltr-o5-d.htm).

6 Amt fur multikulturelle Angelegenheiten der Stadt Frankfurt am Main
(Hg.), Bernasko, Abena/Rech, Stefan 2003 (im Weiteren: Bernasko/Rech
2003).

I00

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

Methodisch fithlen sich die Autoren einem »dialogischen Ansatz«
verbunden:

»In der Bearbeitung durchdringen sich immer wieder die Auflenperspektive
der Autoren und die Binnenperspektive der Gemeinden. Bewusst nehmen wir
dieses Spannungsfeld in Kauf. Die Stellen, wo beide Sichten auseinanderge-
hen, wurden offen benannt. Die Einzeldarstellungen sind also weder reine
Selbstdarstellungen noch ausschlieflich sachliche Berichte.« (Ebd.: 15f.)

Die Beschreibungen der einzelnen Gemeinden erreichen dadurch eine
Dichte, die fiir einen ersten Einblick hilfreich ist. Sie umfassen ein
weites Spektrum unterschiedlicher Aspekte und zeichnen ein sehr
detailreiches Bild.

Mit Blick auf den Institutionalisierungsprozess miissen noch zwei
Einschrinkungen beriicksichtigt werden: a) Es geht den Autoren nicht
um eine systematische Rekonstruktion historischer Prozesse, sondern
um eine Darstellung der gegenwirtigen Situation. So wurden beispiels-
weise keine Migrantengemeinden beriicksichtigt, die inzwischen auf-
gelost wurden.” Eine methodisch kontrollierte Analyse der geschicht-
lichen Dimension steht bislang noch aus und kann auch an dieser
Stelle nicht geleistet werden; b) Bernasko/Rech haben sich in ihrer
Arbeit weitestgehend auf Migrantengemeinden und damit auf zumin-
dest rudimentir organisierte Gruppierungen beschrinkt. Sie machen
dadurch deutlich, welche Bedeutung diesen religiésen Gruppen zu-
kommt. Inwieweit dariiber hinaus informelle Gruppierungen oder
Netzwerke bestehen, lisst sich auf der Basis der bislang vorliegenden
Daten ebenfalls nicht abschlieRend untersuchen.

Aus diesem Vorgehen ergeben sich fiir die Sekundiranalyse der
Daten folgende Konsequenzen:

(a) Die Vermischung von subjektiver Sicht der Vereinsvertreter
und Aufensicht der Interpreten ist so weit fortgeschritten, dass die
unterschiedlichen Ebenen im Einzelfall kaum mehr voneinander zu
trennen sind. Eine Analyse der individuellen Perspektive wird dadurch
weitgehend vereitelt.

(b) Fur die Auseinandersetzung mit den organisatorischen Prozes-
sen ist dies weniger ausschlaggebend, insofern deren individuelle
Deutung nur bedingt berticksichtigt wird.

(c) Die Institutionalisierungsprozesse der Migrantenreligionen

7 Die Basler Gemeindestudie von Christoph Peter Baumann (2000) hat
gezeigt, wie grof die Fluktuation unter den Migrantengemeinden sein kann

und dies in der Darstellung berticksichtigt.

I0I

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

konnen auf der gesamtgesellschaftlichen Ebene detailliert analysiert
werden. Die Entwicklung einzelner Gruppen lisst sich dagegen nur
bedingt untersuchen. Weiterfithrende Thesen miissen deshalb deutlich
gekennzeichnet werden.

Eine institutionentheoretische Sekundiranalyse scheint somit
grundsitzlich moglich, erfordert aber Kenntnisse tiber den Verlauf der
Zuwanderung sowie die allgemeine Religionsgeschichte der Stadt.

Migration nach Frankfurt am Main

Der Zuzug von Migranten nach Frankfurt am Main wird durch drei
Komponenten geprigt. Zum einen sind die im 13. und 14. Jahrhundert
einsetzende Tradition als Messestadt, und die damit verbundenen
Handelskontakte nach Siid- und Westeuropa zu nennen. Zum anderen
ist Frankfurt seit 1914 Sitz einer international renommierten Universi-
tdt, die zu einem zeitlich begrenzten Zuzug von Studierenden gefiihrt
hat. Seit dem Zweiten Weltkrieg konnte sich die Stadt auflerdem als
internationaler Borse- und Industriestandort etablieren. Dies hat u.a.
den anhaltenden Zuzug von Arbeitsmigranten gefordert.

Auf Grundlage von Volkszihlungsdaten weist das statistische
Jahrbuch der Stadt Frankfurt zwischen 1871 und 1961 einen Anstieg
der Einwohnerzahlen aus, der nur durch die Weltkriege unterbrochen
wurde. Seit 1970 verharren die Zahlen weitestgehend auf dem Niveau
von etwa 650.000 Einwohnern. Im Jahr 2002 wurden 650.006 Ein-
wohner gezihlt; unter ihnen lebten 171.696 Auslinder im Sinne des
Grundgesetzes. Das entspricht einem aktuellen Auslinderanteil von
26,4 Prozent (Biirgeramt fiir Statistik und Wahlen 2003: 10). Dieser
Anteil hatte seit den 8oer Jahren bis Ende der goer Jahre weitgehend
kontinuierlich zugenommen. Den héchsten Stand hatte er 1996 und
1998 mit jeweils 28,6 Prozent erreicht. Seitdem nehmen die Auslin-
derzahlen langsam ab.® Der Anteil der Zuwanderer an der Wohnbe-
volkerung lasst sich jenseits dieser formalrechtlichen Zuordnung — auf
Grund der zunehmenden Zahl von Einbiirgerungen - statistisch nur
noch bedingt abbilden.

Die grofite Migrantencommunity bilden die Tiirken mit 19,2 Pro-
zent der Auslinder. Thnen folgen die Migranten aus Italien (9,0 Pro-

8 Der statistische Auslinderanteil gibt nur bedingt den Anteil der Migran-
ten an der Wohnbevélkerung wider. Von besonderer Bedeutung ist hier die
zunehmende Zahl der Einbiirgerungen. In Frankfurt wurden auflerdem
1999 und 2001 Bereinigungen des Melderegisters durchgefiihrt, die von
Amts wegen zur Abmeldung von 5.385 und 8.239 Auslindern gefiihrt ha-
ben.

I02

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

zent), Serbien-Montenegro (8,4 Prozent) und Kroatien (7,4 Prozent). In
der Statistik der auslindischen Einwohnerinnen und Einwohner mit
Hauptwohnort in Frankfurt am Main (31. Dezember 2002) werden
auflerdem 31,2 Prozent sonstige Staatsangehorige und 9,9 Prozent
ubrige EU-Biirger/innen ausgewiesen (Statistisches Jahrbuch 2003:
16). Die nationale Zusammensetzung der Migrantenpopulation zeich-
net sich in Frankfurt somit durch eine besondere Heterogenitit aus.
Der Grund dafiir liegt wohl im Bérsen- und Messestandort Frankfurt,
der Arbeitskrifte aus einer Vielzahl von Herkunftslindern anzieht.

Religiose Landschaft in Frankfurt am Main
Die religiése Landschaft in Frankfurt hat sich seit dem Beginn des 20.
Jahrhunderts grundlegend verindert:

»Die Stadt hat in diesem Zeitraum Erschiitterungen und Veridnderungen auch
im religiosen Bereich erlebt wie kaum zuvor, nicht jedenfalls seit den Tagen
der Reformation. Ein Frankfurter aus dem Jahr 19oo wiirde die Stadt mit der
imponierenden Skyline nicht als seine Stadt wieder erkennen, ein Kirchen-
mann aus jener Zeit die Vielfalt der heute vertretenen Religionen mit ebenso
groler Verwunderung betrachten, wie den offensichtlichen Bedeutungs-
schwund der beiden groflen christlichen Konfessionen.« (Asemann 1999: 179)

Eine detaillierte Vorstellung dieser Entwicklung liefert die Gegeniiber-
stellung der Daten der Volkszihlungen von 1925 und 1987. Der Ver-
gleich illustriert zunichst den prozentualen Riickgang der evangeli-
schen Landeskirche an der Stadtbevolkerung. Er spiegelt dariiber hi-
naus das dramatische Schwinden der jiidischen Gemeinschaft sowie
die zunehmende Prisenz der Muslime. Schlieflich stehen die statisti-
schen Angaben fiir eine Zunahme der Menschen, die sich zu keiner
religiosen Gruppierung bekennen (ebd.: 207; 263).

Die Volkszihlung von 1987 ermdglicht zudem eine Unterschei-
dung zwischen deutschen und auslindischen Religionsangehérigen.
Der Anteil der Ausliander unter den Katholiken in Frankfurt am Main
betrug gemifd diesen Zahlen gegen Ende der 8cer Jahre insgesamt 21
Prozent. Darunter befanden sich u.a. 13.243 Italiener, 10.152 Kroaten
und 5.350 Migranten aus dem ehemaligen Jugoslawien. In den evange-
lischen Gruppierungen ist dieser Prozentsatz bei weitem geringer:
Evangelische Landeskirche (1,5 Prozent), andere ev. Bekenntnisse (9,8
Prozent). Dem gegentiiber besaflen 27,61 Prozent der jiidischen Religi-
onsgemeinschaft und 96 Prozent der islamischen Religionsgemein-
schaft keinen deutschen Pass.

103

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

Religionsgemeinschaft 1925 1987
Evangelisch-lutherische 261179  [55.86 % |217.593 [35.2%
Landeskirche

Evangelisch-Reformierte 11.388 2,44 % kA. k.A.
Landeskirche

Andere evangelische 5.230 1.12 % 4.932 0.8%
Bekenntnisse

Judische Religions- 145.570 31,14 % |187.669 [30.4%
gemeinschaft

Altkatholiken 737 0.16 % k.A. k.A.
Judische Religions- 29.835 6.28%  |[3.751 0.6 %
gemeinschaft

Islamische Religions- k.A. k.A. 37.922 6.1%
gemeinschaft

Andere nicht-christliche 28 0.01% kA. kA.
Religionen

Personen ohne Religions- 5.524 1.19 % 94.445 153 %
zugehorigkeit

Ohne Angaben 4.310 0.91% 48.355 7.8 %

Fiir die aktuellen Zahlen muss erneut auf das Statistische Jahrbuch
zuriickgegriffen werden. Seine Angaben beschrinken sich auf die
beiden groflen Konfessionen. Im Jahr 2002 wurden in Frankfurt am
Main 166.731 Mitglieder der evangelischen Landeskirche und ry0.271
Mitglieder der romisch-katholischen Kirche gezihlt. Die Anteile der
Konfessionslosen, der Angehérigen weiterer christlicher Gemeinden
oder nicht-christlicher Migrantengemeinden sind der Statistik nicht zu
entnehmen (Statistisches Jahrbuch 2003: 16). Das gleiche gilt fiir den
Anteil der Migranten innerhalb der grofien Konfessionen. Diese Zah-
len lassen sich nur iiber Schitzungen ermitteln. Bernasko/ Rech gehen
von 30.000 orthodox geprigten Migranten aus und sprechen von
60.000 Muslimen und jeweils etwa 6.500 buddhistischen und hindu-
istischen Zuwanderern.

Vor diesem Hintergrund werden in der Studie von Bernasko/Rech
»neben der jiidischen Gemeinde [...] 50 evangelische und freikirchli-
che, 20 katholische, 14 orthodoxe, 32 muslimische, acht buddhistische,
funf hinduistische und jeweils eine Sikh- und eine Bahd’i-Gemeinde
sowie 14 weitere Einrichtungen, Informationsstellen und Interessen-
verbinde dargestellt« (Bernasko/Rech 2003: 14).

Aus diesem weiten Spektrum sollen nun die christlichen Migran-
tengemeinden untersucht werden.

104

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

4. Christliche Migranteninstitutionen
in Frankfurt am Main

Erste Community-Kirche

Die ilteste christliche Migrantenkirche, deren Geschichte sich in
Frankfurt am Main bis in die Gegenwart nachvollziehen ldsst, ist die
Evangelische Franzosisch-Reformierte Gemeinde Frankfurt am Main.°
Diese ehemalige Hugenottengemeinde wurde von dem Geistlichen
Valérand Poullain kurz vor dem Ausbruch der Hugenottenkriege im
Jahr 1554 gegriindet (vgl. Bernasko/Rech 2003: 15). Thre Mitglieder
kamen zunichst im Gefolge der Bartholomiusnacht (1572) und spiter
nach der Aufhebung des Ediktes von Nantes (168s) als franzdsische
Refugiées nach Frankfurt.

Im Unterschied zu den niederlindischen oder englischen Glau-
bensfliichtlingen blieben die Franzosen dauerhaft in der Stadt. Immer
neue Zuwanderer schufen sich im 16. und 17. Jahrhundert eine wirt-
schaftliche Basis, integrierten sich weitgehend und prigten das kultu-
relle Leben der Stadt. Thren Hohepunkt erlebte die so entstandene
Hugenottengemeinde im 17. Jahrhundert, als sich Frankfurt zu einem
der Zentren der franzgsischen Fluchtlinge in Deutschland entwickelte.

Es folgte eine Auseinandersetzung mit der lutherischen Landeskir-
che, die bis zum Erringen der vollen Religionsfreiheit im Jahr 1806
anhielt. In der Folgezeit ndherten sich die beiden Parteien zunehmend
aneinander an, bis die franzdsische Gemeinde im Jahr 1916 Franzo-
sisch als offizielle Sprache im Gottesdienst und in der Gemeindearbeit
aufgab. Im Rahmen grundlegender Umstrukturierungen wurde sie
nach Ende des Zweiten Weltkriegs schliefllich Teil der neu gegriinde-
ten Evangelischen Kirche in Hessen Nassau und bietet seitdem fiir fran-
kophone Auslinder einmal monatlich einen franzésischsprachigen
Gottesdienst an.

Diese Eckdaten illustrieren zwei bedeutsame Aspekte. Zum einen
organisierten sich die Hugenotten noch wihrend der ersten Migran-
tengeneration in einer eigenstindigen Gemeinde. Von den christlichen
Gemeinden der Mehrheitsgesellschaft unterschied sie sich durch die
franzésische Liturgiesprache und die reformierte Glaubensordnung.
Zum anderen lisst sich nachvollziehen, wie die Gemeindemitglieder
langsam ihre sprachlichen und kultischen Eigenarten aufgaben. Zu-
nichst wurden die nichtliturgischen Aspekte des Gemeindelebens von

9 Andere Fliichtlingsgemeinden wurden u.a. von den Niederlindern, Wal-
lonen oder Englindern gegriindet, sind aber mit dem Einsetzen der Tole-

ranzpolitik wieder aufgegeben worden.

105

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

der Aufnahmegesellschaft beeinflusst. Nachdem der Zuzug von Huge-
notten nach Frankfurt geendet hatte, wurde dieser Assimilationspro-
zess bis zum Aufgehen in bestehende kirchliche Strukturen weiter
vorangetrieben. Auf die schnelle Gemeindegriindung folgte eine lang-
same Assimilierung.

Aus diesem historischen Beispiel lassen sich bereits erste vorsich-
tige Thesen zu den Spezifika des Institutionalisierungsprozesses
christlicher Migrantengemeinden ableiten: Die Migranten streben
frithzeitig die Etablierung eigener Organisationen an und bringen
diese mit dem dazu notwendigen Aufwand voran. Die weitere Entwick-
lung religicser Migrantenorganisationen ist durch kulturelle Assimila-
tionsprozesse und durch eine langsame Anbindung an etablierte Insti-
tutionen der Aufnahmegesellschaft gekennzeichnet. Ein Prozess, der
mehrere Generationen in Anspruch nimmt und méglicherweise im
weitgehenden Aufgeben eigenstindiger Organisationsstrukturen en-
det.

Damit kann man von einer spezifischen Form der religiosen Ver-
gemeinschaftung sprechen. Die franzosisch-reformierte Gemeinde
wendet sich a) ihrem Selbstverstindnis nach nicht gegen kirchliche
Organisationsstrukturen und lisst sich somit weder dem Typus der
Sekte noch dem der Mystik zuordnen. Sie orientiert sich vielmehr
b) mit ihren sprachlichen und kultischen Angeboten an der Gesami-
heit der Migrantencommunity und entspricht demnach einer Kirche;
¢) Eine dartiber hinausgehende Orientierung an der Aufnahmegesell-
schaft erfolgte nur in geringem Mafle. In Weiterfithrung der Typologien
von Weber und Troeltsch kann man somit von einer Community-Kir-
che sprechen; von einer religiésen Institution, deren kirchlicher An-
spruch sich auf die gesamte Community bezieht. Im Weiteren steht
nun zu untersuchen, inwieweit sich dieser Typus durchsetzen kann.

Weitere Institutionalisierung

Zunichst muss beriicksichtigt werden, dass der Hugenottengemeinde
iiber 300 Jahre eine Sonderstellung zukam. Keine andere christliche
Migrantengemeinde kann in Frankfurt auf eine so lange Geschichte
zuriickblicken. Erst um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert er-
folgte im Frankfurter Umfeld die Griindung weiterer christlicher
Migrantengemeinden. Zu nennen sind hier die Russisch-Orthodoxe
Gemeinde in Frankfurt am Main und Bad Homburg (1899 in Bad Hom-
burg), die Vorliufergemeinde der Episcopal Church of Christ the King
(St. Bonifatius 1900 in Frankfurt) sowie die Nederlandse Kerk in Duits-
land/NkiD (gegen 1900 in Duisburg). Diese theologisch sehr unter-
schiedlichen Gemeinden entstanden im Zuge der sich entfaltenden

106

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

Industrialisierung. Die orthodoxe Gemeinde richtete sich zunichst an
Skonomisch erfolgreiche Kurgiste und spiter an die politischen
Fliichtlinge der Oktoberrevolution; die anglikanische Kirche wandte
sich an englische Industrielle und die niederlindische Gemeinde an
Arbeiter aus Holland. So kam es kurze Zeit nach dem Zuzug der
ersten Zuwanderer zur Griindung eigener christlicher Gemeinden, die
ihre theologische wie sprachliche Eigenstindigkeit betonten.

Die Umbriiche im Gefolge der beiden Weltkriege iiberlagerten
diese Entwicklung und brachten die Gemeindearbeit weitgehend zum
Erliegen. Kontinuierliche Gemeindeaktivititen lieflen sich in keinem
der drei Fille durchhalten. Inwieweit diese faktischen Auflésungen
ausschliefSlich durch die politischen Verinderungen bedingt waren
oder aber auf Assimilierungstendenzen zuriick zu fithren sind, lisst
sich auf der Basis des vorliegenden Materials nicht kliren. Fest steht,
dass nach 1945 auf die Traditionen zuriickgegriffen wurde, die um die
Jahrhundertwende geschaffen worden waren. So kam es 1950 erneut
zur Griindung einer russischen Gemeinde in Frankfurt. Im Jahr 1977
folgte die niederlindische Gemeinde.

Trotz des Bezuges auf bereits bestehende Traditionen verinderte
sich der Charakter der Gemeinde grundlegend. Am deutlichsten lasst
sich dies an der dritten Neugriindung, der anglikanischen Gemeinde,
veranschaulichen, die sich von einer Industriellen-Gemeinde de facto
zu einer interkonfessionellen englischsprachigen Gemeinde vor allem
von Universititsangehorigen entwickelt hat. Aber auch die russisch-or-
thodoxe Gemeinde hat sich nach dem Zweiten Weltkrieg von einer
Fliichtlingsgemeinde zu einer Gemeinde der ehemaligen Kriegsgefan-
genen und Ostarbeiter gewandelt. Aus der Nederlandse Kerk wurde eine
Regionalgemeinde fiir alle niederlindischen Zuwanderer aus dem
GrofRraum Frankfurt.

Nach dem Zweiten Weltkrieg lisst sich noch ein weiterer Trend
beobachten: Der Zuzug christlicher Migranten beschriankte sich nicht
auf Niederlinder, Russen und Englinder. Hinzu kamen Zuwanderer
aus Polen, der Slowakei und der Ukraine. Dariiber hinaus sind die sog.
displaced persons, Kriegsgefangene und Fliichtlinge, nach Beendigung
der Kriegshandlungen in Deutschland geblieben und haben eigene
Communities begriindet. Den um 1900 entstandenen christlichen
Zuwanderergemeinden ist es unter diesen Bedingungen nicht gelun-
gen, die neuen Migranten an sich zu binden. Sie erfuhren zwar einen
Organisierungsschub, konnten aber nur einen jeweils sehr spezifi-
schen Teil der Zuwanderer in ihre Gemeinden aufnehmen.

So kam es in Frankfurt am Main zu einer Reihe von Neugriindun-
gen, deren Zahl nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs bis dahin

107

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

ungekannte Dimensionen erreichte.”® Zu nennen ist hier zunichst die
Griindung der Romisch-Katholischen Polengemeinde »Heilige Maria<im
Jahr 1945. Im folgenden Jahr entstanden die Slowakische katholische
Mission St. Gorazd und die Ukrainische Griechisch-Katholische Gemeinde
des HI. Klymentiy von Univ. SchlieRlich ist die Griechisch-Orthodoxe
Gemeinde Apostel Andreas und Heiliger Georgios anzufithren, die 1947
gegriindet wurde, bereits in den 50er Jahren ein eigenes Kirchgebdude
baute und 1996 einen neuen Kirchenbau einweihte.

Auf den ersten Blick unterstreicht die Geschichte der christlichen
Migrantengemeinden in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts das
Modell, das anhand der Hugenottengemeinde entworfen wurde. Auch
um 1900 kam es unter den neuen Zuwanderergruppen schnell zur
Griindung eigener religioser Organisationen, und auch diese Gemein-
den lassen sich als Community-Kirchen beschreiben, deren Aktivititen
sich jeweils an der gesamten Community orientieren, ohne tiber diese
hinaus zu weisen. Gleichzeitig wird deutlich, dass die neuen Gemein-
degriindungen zwar eine anhaltende Tradition stifteten, dass es nach
1945 de facto aber zu einer zweiten Welle von Gemeindegriindungen
kam. Man kann von migrationsbedingten Neugriindungen in beste-
henden Traditionen sprechen, deren Trigerschaft sich aus neu Zuge-
wanderten zusammensetzte.

Auf den zweiten Blick muss das an der Hugenottengemeinde
entwickelte Modell modifiziert werden. Eine langsame Assimilation
lisst sich unter den neuen Gemeindegriindungen nicht beobachten.
Vielmehr kommt es zu einer anhaltenden Institutionalisierung. Dies
lisst sich zum einen dadurch erkliren, dass die Griindungen der Jahr-
hundertwende noch nicht das Alter der Hugenottengemeinden erreicht
haben und deshalb der Assimilationsprozess noch gar nicht so weit
fortgeschritten sein kann. Zum anderen scheint ein Zuzug neuer
Migranten der Assimilation entgegen zu stehen und eine anhaltende
Institutionalisierung zu unterstiitzen. Nicht von ungefihr begann die
Assimilation der Hugenottengemeinde zu dem Zeitpunkt, an dem der
Zuzug aus Frankreich abbrach. Seit dem Zweiten Weltkrieg kann man

10 In den 4oer Jahren kam es durch die alliierten Truppen zu einer spezifi-
schen Form von Arbeitsmigration, auf die in Frankfurt am Main eine gan-
ze Reihe von Migrantengemeinden (wie beispielsweise die Bethel Interna-
tional Baptist Church of Frankfurt am Main, die Evangelische Christen spani-
scher Muttersprache, Atterberry Chapel — A Multi-Cultural Christian Church
oder die Trinity Lutheran Church) zuriickgeht. Diese Militirkirchen wurden
erst in Gefolge des Truppenabzugs der goer Jahre fiir Nicht-Armeeange-
horige gedfinet.

108

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

sowohl eine kontinuierliche Zuwanderung wie auch kontinuierliche
Gemeindeaktivititen beobachten. Dieser Prozess gewinnt in den fol-
genden Jahrzehnten zusitzlich an Dynamik.

Erste Differenzierung

Der nach dem Zweiten Weltkrieg begonnene Pluralisierungsprozess
setzte sich im Gefolge der Arbeitskrifteanwerbung aus dem Mittel-
meerraum ab Mitte der soer Jahre weiter fort. Der wirtschaftliche
Aufschwung in der Bundesrepublik Deutschland fithrte zu einer dko-
nomisch motivierten Zuwanderung, welche die nationale Herkunft der
Migranten in Frankfurt vervielfachte und die weitere Entwicklung der
christlichen Migrantengemeinden prigte (Han 2000: 63-100). Zu den
ersten Gemeindegriindungen dieser neuen Arbeitsmigranten zihlen:
die Freie evangelische italienische Pfingstgemeinde (1960), die Spanisch-
sprachige Katholische Gemeinde (1961), die Katholische Slowenische Ge-
meinde (1964), die Schwedische Kirchengemeinde Frankfurt am Main
(1965), die Kroatische Katholische Gemeinde in der Bundesrepublik (1965)
und die Koreanische Evangelische Gemeinde im Rhein-Main-Gebiet
(1969). Dominiert werden die neuen Gemeinden von katholischen
Christen.

Wihrend der 7oer und 8oer Jahre erhielt diese Entwicklung eine
neue Qualitit. Die zunichst mehrheitlich minnlichen Migranten
hatten anfangs eine schnelle Riickkehr in ihre Herkunftslinder geplant
und besaflen nur ein geringes Interesse an religivsen Fragen. Kam es
trotzdem zur Pflege religiéser Traditionen, so geschah dies auf infor-
meller Basis." Mit dem Anwerbestopp von 1973 und der damit anstei-
genden Bedeutung der Familienzusammenfithrung dnderte sich diese
Einstellung. Religise Riten im Lebens- wie im Jahreskreis fanden
immer mehr Zuspruch. Seit dem Beginn der 7oer Jahre kam es so zu
einer ausgeprigten religiosen Griindungswelle mit grundlegenden
Unterschieden zwischen den katholischen, protestantischen bzw. or-
thodoxen Zuwanderern."

11 Der Anteil der religiés nur schwach gebundenen Migranten wird in der
Mehrzahl der Studien unterschitzt. Das gleiche gilt fiir den Anteil der
Migranten, die sich in bestehenden religiésen Institutionen engagieren.
Auch wenn keine exakten statistischen Daten vorliegen, so muss man da-
von ausgehen, dass die Migranten aus christlichen Herkunftslindern nicht
notwendig Mitglieder christlicher Migrantengemeinden werden.

12 Die theologischen Grundlagen wurden von Seiten der Deutschen Bi-
schofskonferenz und der Evangelischen Kirche in Deutschland in den letz-
ten Jahren formuliert: Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutsch-

109

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

(1) Die orthodoxen christlichen Migrantenkirchen waren am ehes-
ten mit den bisher beschriebenen Gemeindegriindungen vergleichbar.
In den 7oer und 8oer wurden insgesamt sieben Neugriindungen in
das Vereinsregister eingetragen. Es entstanden: die Serbisch-Orthodoxe
Diézese fiir Mitteleuropa e.V. — Pfarrei und Kirchengemeinde in Frankfurt
am Main (1971), die Griechisch-Orthodoxe Gemeinde Prophet Elias (1972),
die Rumiinisch-Orthodoxe Kirchengemeinde St. Nikolaus in Offenbach
(1975), die Koptisch Orthodoxe Kirche (1975), die Rumdnisch Orthodoxe
Exilgemeinde Mutter Gottes (1979), die Syrisch-Orthodoxe Kirchengemein-
de Bad Vilbel (1981) und die Orthodoxe Gemeinde Eritreischer Fliichtlinge
in Frankfurt am Main (1989).

Wie bereits bei den Hugenotten sowie den Griindungen der Jahr-
hundertwende lasst sich auch unter den orthodoxen Christen in den
7oer Jahren eine Tendenz zum schnellen Aufbau eigener Organisatio-
nen beobachten, die weitgehend auf die Community begrenzt bleiben.
In den einzelnen Communities entstanden je spezifische Zuwanderer-
kirchen, die von christlichen wie sikularen Institutionen der Aufnah-
megesellschaft nur wenig unterstiitzt wurden. Aus diesem Grund
haben die orthodoxen Gemeinden als erste den Versuch unternom-
men, ihren eigenstindigen Status durch den Bau reprisentativer Kir-
chengebiude zu unterstreichen.

(2) Eine andere Entwicklung lasst sich unter den Katholiken beob-
achten, die in den 7oer Jahren die Mehrzahl der christlichen Migran-
ten stellten. Zwischen 1970 und 1989 entstanden aus dieser Zuwande-
rergruppe die Katholische Tschechische Gemeinde (1970), die Franzdsische
Katholische Mission (1970), die Italienische Katholische Gemeinde Hochst/
Main-Taunus (1971), die Katholische Ungarische Gemeinde (1974), die
Indonesische Katholische Gemeinde Frankfurt am Main und Umgebung
(1980), die Eritreische Katholische Gemeinde (1982), die Vietnamesisch
Katholische Gemeinde in Frankfurt (1982), die Katholische Portugiesische
Gemeinde (1982), die Tamilisch-Katholische Gemeinde (1987) und die
Syro-Malabar Gemeinde Frankfurt am Main (1989).

Diese neuen katholischen Migrantengemeinden iibernahmen das
weltweit von der romisch-katholischen Kirche priferierte Organisa-
tionsmodell der sog. Mission. Die Migranten besuchen weitgehend
eigenstindige Gemeinden, die unter die Jurisdiktion sowie die Patro-
nage der ortlichen Bischéfe gestellt werden. Diese Organisationsform
innerhalb der bestehenden Kirchenstrukturen hat zu einer Communi-

land (Hg.) (1990); Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.)
(2003); Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland/Sekretariat

der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.) (1997: bes. 83-104).

I10

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

ty-bezogenen Differenzierung gefiihrt, die in der deutschen Offentlich-
keit weitgehend unbeachtet blieb. Die Missionen konnten sich zu zen-
tralen Institutionen der katholischen Communities entwickeln, ohne in
der breiten, deutschen Offentlichkeit wahrgenommen zu werden. Man
kann von einer unsichtbaren Differenzierung sprechen.

(3) Die protestantischen Migranten nahmen bis Mitte der 8oer
Jahre eine Position zwischen diesen beiden Modellen ein. Jenseits der
nordamerikanischen Militirkirchen lief sich unter ihnen nur eine
schwache Tendenz zur Gemeindegriindung beobachten, die primir
auf die geringen Zuzugszahlen aus protestantisch geprigten Lindern
zuriickzuftihren ist. Zu den neu gegriindeten Gemeinden zihlten
zunichst: Die Finnische Gemeinde in Frankfurt (1972), die Koreanische-
evangelische Freikirche (19776), die Griechische Freie Evangelische Gemein-
de am Turm (1980), der Han-Dok Koreanisch-Deutscher Missionsverein
(1982) und der Hilfsverein der Eritreisch-Evangelischen Gemeinde (1987).

Diese Gemeinden besaflen von Anfang an eine weitgehende orga-
nisatorische Eigenstindigkeit. Mit den orthodoxen Gemeinden ist
ihnen die Tendenz zur selbststindigen Gemeindegriindung sowie zur
Etablierung eigener Kirchgebdude gemeinsam. Stirker am katholi-
schen Modell orientiert ist die Verbundenheit mit der EKD im Rahmen
der Okumene, die eine lockere Anbindung an bestehende christliche
Institutionen der Aufnahmegesellschaft darstellt. Sie bleibt aber bei
weitem schwicher ausgeprigt als in den katholischen Missionen. Diese
polyvalente Positionierung hilt bis in die Gegenwart an.

Die soeben beschriebenen Entwicklungen lassen zwei Riickschliis-
se zu: Zum einen unterstreichen sie die Bedeutung der Rahmenbedin-
gungen fiir die Organisations- und Institutionalisierungsprozesse.
Auch die Gemeinden der sog. Gastarbeiter folgen dem Modell der
Community-Kirche, wie es am Beispiel der Hugenottengemeinde
entwickelt wurde. Sie modifizieren es aber in Abhingigkeit von den
organisatorischen und administrativen Angeboten der beiden grofen
Konfessionen. Die Griitndung von Missionen prigt den Institutionali-
sierungsprozess ebenso nachhaltig, wie die Zusammenarbeit im Rah-
men der Okumene. Im ersten Fall kommt es zu einer vielfachen An-
bindung an bestehende Institutionen, die sich — im Vergleich mit der
Hugenottengriindung — durch ein geringes Maf} an Autonomie aus-
zeichnet. Im zweiten Fall entstehen neue Gemeindeformen, wie sie
bereits aus der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts bekannt sind.

Zum anderen machen die Entwicklungen der 7oer und 8oer Jahre
deutlich, welche nachhaltigen Differenzierungsprozesse unter den
Migranten stattgefunden haben. Parallel zur Diversifikation der natio-
nalen Herkunft hat sich auch die nationale Ausrichtung der Zuwande-

ITI

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

rergemeinden in kurzer Zeit vervielfacht. Man kann von einer ersten
Differenzierung sprechen, in deren Verlauf sich in jeder Community
eine je eigene Community-Kirche etablierte. Die daraus ableitbaren
Konsequenzen fiir die Institutionalisierung der Migrantenkirchen
lassen sich auf der Basis der vorliegenden Daten noch nicht absehen.
Die weitere Analyse wird zeigen, wie dieser Prozess im Laufe der
folgenden Jahrzehnte soweit an Bedeutung zugenommen hat, dass
man seit den goer Jahren von einem zweiten Differenzierungsschub
sprechen kann.

Doppelte Differenzierung

Seit den goer Jahren hat sich die Situation der christlichen Migranten-
gemeinden in zweifacher Hinsicht erneut verindert (vgl. Angenendt
1997)-

a) Die Milieuzugehorigkeit der Gemeindemitglieder hat sich in
den Dbereits bestehenden Gemeinden spitestens seit dem Ende der
8oer Jahre differenziert. Der Familiennachzug hat die 6konomischen
Aspekte der Zuwanderung in den Hintergrund treten lassen. Dies
hatte zur Konsequenz, dass die Dominanz der proletarischen Migran-
ten zu Gunsten der Mittelschicht nachlief. Hinzu kam die zunehmen-
de Bedeutung der zweiten und dritten Generation, die bereits in
Deutschland aufgewachsen war. Die Kinder der sog. Gastarbeiter
haben sich langsam von den proletarischen Milieus emanzipiert und
zum Teil neue Formen der Religionsausiibung entwickelt.”

Dariiber hinaus hat sich b) der Charakter der Zuwanderung verin-
dert. Waren die Goer bis 8oer Jahre von den Arbeitssuchenden ge-
prigt, so wurden die goer Jahre durch Migranten im Gefolge globaler
Fluchtbewegungen dominiert. Auch dies zog eine nationale Differen-
zierung der in Frankfurt prisenten Migrantenpopulationen nach sich
und hat den Anteil der Migranten aus der Mittelschicht weiter zuneh-
men lassen. Beide Trends beeinflussten die Gemeinden nachdriicklich

13 Diese Veridnderungen fiithrten teilweise zu einem Mitgliederschwund in-
nerhalb der Migrantengruppen, der zur Auflésung einzelner Migranten-
gemeinden fiihrte. Dieser Prozess ist in der hier zugrunde gelegten Studie
des Amtes fiir multikulturelle Angelegenheiten leider nicht beriicksichtigt.
So verstindlich dies aus der Perspektive der Autoren ist, so misslich ist es
fur die Analyse der Institutionalisierungsprozesse. So lisst sich nur vermu-
ten, dass hier Unterschiede in Bezug auf die konfessionelle Zugehorigkeit
der Migranten gegeben sind. Die katholischen Missionen besitzen wahr-
scheinlich ein héheres Verharrungsvermogen als die Gruppen, die eigene
institutionelle Rahmenbedingungen aufgebaut haben.

I12

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

und zogen — vergleichbar mit der Situation der 7oer — eine Griin-
dungswelle nach sich, die nun aber mafigeblich von den Gemeinden
aus dem protestantischen Bereich geprigt wurde.

Insgesamt rechnet das Amt fiir multikulturelle Angelegenheiten
26 der 35 christlichen Gemeinden, die zwischen 1989 und 2002 ge-
grindet wurden, dem freikirchlichen oder charismatisch-pfingstleri-
schen Spektrum zu. Allein acht dieser Gemeinden werden von Zu-
wanderern aus Korea geprigt. Hinzu kommen jeweils zwei Gemeinde-
grilndungen von Migranten aus Eritrea, Ghana, Nigeria und den Phil-
ippinen. Die Mitglieder je einer Gemeinde stammen mehrheitlich aus
Sri Lanka, Athiopien, China, Russland, Ungarn, Ruminien, Bangla-
desch, Lateinamerika, Kongo und Portugal. Dem stehen im selben
Zeitraum vier katholische und funf orthodoxe Gemeindeneugriindun-
gen gegeniiber. Die so entstandenen Organisationen kann man als
Hinterhofkirchen bezeichnen, die zum einen durch ihren geringen
Organisationsgrad und zum anderen durch ihre niedrigen Mitglieder-
zahlen gekennzeichnet sind.

Im Gefolge dieser Entwicklung kam es in einigen Fillen zu einer
Zusammenarbeit mit deutschen Gemeinden. So werden Gemeinden
wie der Ungarischen Evangelisch-Reformierten Gemeinde in Hessen, Rhein-
land-Pfalz und Nord-Baden (1994), den Evangelischen Christen aus Bang-
ladesch (1995) oder der Presbyterian-Methodist Church of Ghana (1996)
von Seiten der deutschen Thomas-Gemeinde, der Freien Evangelischen
Gemeinde Frankfurt-Hochst oder der Cantate Domino-Gemeinde Rium-
lichkeiten fiir den Gottesdienst und informelle Treffen zur Verfiigung
gestellt. Dartiber hinaus beherbergen beispielsweise die Freie Evangeli-
sche Gemeinde, die katholische St. Elisabethkirche und die lutherische
Maitthdus-Gemeinde (zumeist abhingig vom jeweiligen Wohngebiet)
gleich mehrere christliche Migrantengemeinden.

Dartiiber hinaus reagierten auch die evangelische Landeskirche und
das romisch-katholische Bistum auf die zunehmende Pluralisierung
unter den Zuwanderern. In den vergangenen Jahren sind von Seiten
der grofien Konfessionen ckumenische Strukturen aufgebaut worden,
die sich dezidiert an die christlichen Migrantengemeinden wenden
und diese zur Zusammenarbeit gewinnen wollen. In diese Kategorie
fallen das Forum Okumenisches Interkulturelles Lernen, der Internationale
Konvent christlicher Gemeinden Rhein-Main, die Okumenische Afrikani-
sche Gemeinde und die Ortsgruppe Rhein-Main der Weltkonferenz der
Religionen fiir den Frieden. Diese Kontakte sind bislang aber zumeist
nur wenig ausgebaut.

Zusammenfassend kann man seit den 7oer Jahren also von einer
doppelten Differenzierung zwischen und innerhalb der Migrantencom-

113

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

munities sprechen, welche die Institutionalisierungsprozesse nachhal-
tig pragt. Besonders die charismatischen oder pfingstlerischen Ge-
meinden orientieren sich nicht an der gesamten Community, sondern
sprechen Teile einzelner oder mehrerer Communities an. Sie lassen
sich nicht auf einzelne Communities festlegen, es ist ihnen aber auch
nicht gelungen, sich in der Aufnahmegesellschaft als eigenstindige
Institutionen zu etablieren oder anhaltende Kooperation mit bestehen-
den religiésen Institutionen aufzubauen. In Rekurs auf Weber kann
man moglicherweise von der Entstehung neuer religioser Organisatio-
nen sprechen, die das bislang entwickelte Modell in dreifacher Hin-
sicht differenzieren.

Hierfiir spricht zunichst, dass die verstirkte Orientierung jenseits
der eigenen Community dazu fithrt, dass die Neugriindungen kaum
mehr dem Typus der Community-Kirche zugeordnet werden kénnen.
Sie nihern sich vielmehr dem Sekten-Typus an, insofern die Orientie-
rung nur noch an Teilen der Community bzw. der Aufnahmegesell-
schaft erfolgt. Thre charismatische Prigung lisst sie auferdem in die
Nihe des Typus der Mystik treten, da die neuen Gemeinden fluide
Sozialformen besitzen. Eine abschliefende Zuordnung zu einem Ty-
pus der religiésen Vergemeinschaftung muss aber noch ausbleiben, da
die charismatischen Gruppen — ebenso wie die Griindungen der zwei-
ten und dritten Generation — gegenwirtig noch mafigeblich durch die
Logik der Griindungsphase geprigt sind. Ihr Institutionalisierungspro-
zess ist noch lange nicht abgeschlossen.

5. Zur Institutionalisierung religioser Pluralitit

Die in diesem Aufsatz vorgelegte institutionentheoretische Analyse
untersucht am Beispiel der christlichen Migrantengruppen die Ge-
schichte der Zuwanderergemeinden zwischen langsamer Assimilation
und dynamischer Institutionenbildung. Im Riickgriff auf die Typolo-
gien von Weber und Troeltsch wurden die Entstehung und die weitere
Entwicklung der Gemeinden in Frankfurt am Main nachgezeichnet.
Die Untersuchung verdeutlicht die typischen Wandlungen, welche die
Gemeinden — bis hin zu ihrer gegenwirtigen Etablierung — durchge-
macht haben.

Jenseits dieses allgemeinen Trends unterstreicht die Analyse die
Spezifika der christlichen Migrantengemeinden und ihrer Entwick-
lung. Als typische Institutionen der christlichen Zuwandererreligionen
haben sich zunichst die Community-Kirchen herausgebildet, die durch
ihre singulire Stellung in den Zuwandererkolonien bestimmt sind.

114

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

Unter den Bedingungen eines kontinuierlichen Zuzugs von Migranten
konnte sich dieser Typus frithzeitig und langfristig etablieren. Im
Laufe der 8oer und goer Jahre lisst sich ein doppelter Differenzie-
rungsprozess beobachten, der sowohl zwischen wie auch innerhalb der
Communities stattfand und zu neuen Formen der Institutionalisierung
beigetragen hat. Innerhalb der Communities haben sich die Migran-
tengemeinden dem Typus der Sekte und der Mystik angenihert. Hinzu
kommt eine verstirkte Orientierung auflerhalb der Community, welche
die institutionellen Charakteristika der Gemeinden nachhaltig verin-
dert. Dieser Trend steht erst an seinem Anfang. Trotzdem ist zu erwar-
ten, dass sie die weitere Entwicklung der Gemeinden prigen wird.

Fur die weitere Interpretation dieser Ergebnisse sind vor allem
zwei Fragen von Bedeutung:

a) Inwieweit lassen sich die anhand der christlichen Gemeinden
entwickelten Thesen auf andere Migrantengemeinden iibertragen? b)
Welche Aussagen lassen sich auf der hier gelegten Basis in Bezug auf
die Strukturen des religiésen Pluralismus in Deutschland formulieren?

(1) Die am christlichen Beispiel entwickelten Thesen kénnen nicht
einfach auf andere religiése Gruppen iibertragen werden. Dies ldsst
sich im Vergleich mit den muslimischen Gemeinden verdeutlichen.
Zum einen ist die Etablierung kirchenihnlicher Organisationsstruktu-
ren im muslimischen Bereich — wie etwa Udo Steinbach kategorisch
festhilt — nicht iiblich: Dem Islam »ist das Konzept der >Kirche« als
eines Rahmens der irdischen Organisation der Gliubigen, die neben
dem Staat besteht und mit ihm in mannigfache Formen der Interak-
tion tritt, fremd« (Steinbach 1989: 109; Spuler-Stegemann 2002% 92).
Zum anderen ist die soziale Situation der Gemeinden in Deutschland
durch unterschiedliche Rahmenbedingungen geprigt. Auf muslimi-
scher Seite sind keine institutionellen Traditionen vorhanden, die mit
den etablierten Konfessionen vergleichbar wiren. Religios motivierte
Kooperationspartner existieren kaum. Der Aufbau religiéser Organisa-
tionen muss entsprechend in Eigenregie, ohne organisierte Unterstiit-
zung durchgefithrt werden.

Neben diesen Unterschieden bestehen zwischen den christlichen
und muslimischen Migranten aber auch Gemeinsambkeiten, die einen
systematischen Vergleich nahe legen. Seit dem Zweiten Weltkrieg
verlduft der Zuwanderungsprozess der muslimischen und christlichen
Migranten weitgehend in den gleichen Phasen. Die Anwerbepolitik der
Bundesrepublik Deutschland hat zu keinem Zeitpunkt zwischen den
religiosen Traditionen der Angeworbenen unterschieden. Dies hat zur
Folge, dass die milieu- wie herkunftslandbezogene Zusammensetzung

115

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

der Migrantencommunities weitgehende Parallelen aufweisen. Hinzu
kommt die soziale Entwicklung innerhalb der zweiten und dritten
Migrantengeneration, die durch einen langsamen sozialen Aufstieg
getragen wird. Sie hat zu einer Differenzierung unter den Migranten
gefiihrt sowie zu einer Anpassung an die Aufnahmegesellschaft, die
christliche und muslimische Migrantengruppen in gleicher Weise
betrifft.

Unter diesen Bedingungen sehen sich die muslimischen Gruppen
vor dhnliche institutionelle Aufgaben gestellt, wie die christlichen
Gemeinden. Auch sie werden mit neuen institutionellen Arrange-
ments auf Differenzierungsprozesse und die Orientierung an der Auf-
nahmegesellschaft reagieren miissen. Die inhaltliche Ausgestaltung
dieser Prozesse wird nachhaltig durch die institutionellen Traditionen
der muslimischen Gemeinden (bzw. deren geringe institutionelle
Bindung) bestimmt. Es steht also zu erwarten, dass innerhalb der ver-
schiedenen muslimischen Traditionen vergleichbare Spezifizierungen
zu berticksichtigen sein werden. Parallel kann man wohl auch in Be-
zug auf buddhistische und hinduistische oder weitere Migrantenge-
meinden argumentieren. Vor diesem Hintergrund lassen sich weiter-
fithrende Thesen zu den Strukturen des religiésen Pluralismus formu-
lieren.

(2) Einschrinkend muss zunichst vor tibereilten Vereinfachungen
gewarnt werden. Weder kann die Entstehung eines religiésen Plura-
lismus auf Migrationsphidnomene noch die Zuwanderung auf religicse
Aspekte reduziert werden. Der Zuzug von Migranten hat die aktuelle
religiose Situation zwar grundlegend verindert; neben einer religiésen
hat er u.a. aber auch zu einer ethnischen oder milieuspezifischen
Pluralisierung beigetragen. Vice versa diirfen auch weitere Pluralisie-
rungsfaktoren wie z.B. religiose und nicht-religiése Differenzierungs-
prozesse nicht auflen vor gelassen werden. Die Institutionalisierung
der Migrantengemeinden soll deshalb nur in zwei Richtungen ausge-
deutet werden:

Zum einen lassen die Untersuchungsergebnisse darauf schlieflen,
dass sich das institutionelle Setting unter den Migrantengemeinden an
die pluralen Verhiltnisse der Aufnahmegesellschaft angleichen wird.
Verliert der Typus der Community-Kirche an Bedeutung, so kénnen
neue institutionelle Formen entstehen, die stirker am Typus der Sekte
oder der Spiritualitit orientiert sind. Hinzu kommt der Wechsel von
einer Orientierung an der Community hin zu einer Orientierung an
der gesamten Aufnahmegesellschaft. Strukturell steht zu erwarten,
dass sich die religiosen Migranteninstitutionen dadurch mafigeblich

116

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

verindern werden. In unterschiedlichen Referenzrahmen gilt es, sich
je spezifisch zu positionieren sowie zu agieren. Dies wird auch die
Wahrnehmung der Gemeinden innerhalb der Communities und der
Aufnahmegesellschaft verindern. Die Migrantengemeinden werden
auf diesen unterschiedlichen Ebenen zu einer weiteren Pluralisierung
beitragen.

Das so entstandene institutionelle Setting spricht zum anderen
gegen eine Reduzierung der gesamten pluralistischen Situation auf die
marktférmige Beziehung von Angebot und Nachfrage. Es steht zu
diskutieren, wie das Agieren religiGser Institutionen auf unterschiedli-
chen Arenen beschrieben werden kann. Soll man tatsichlich so weit
gehen, wie Reinhard Schulze, wenn er behauptet:

»Religioser Pluralismus heiflt folglich, die plurale Begriindung eines gesell-
schaftlichen Konsens aus religiéser Perspektive anzuerkennen und wertzu-
schitzen. Dies verlangt aber, dass die einzelnen Religionen ihren internen Plu-
ralismus, also die plurale Begriindung ihrer selbst, offen legen und wertschit-
zen.« (Schulze 2001: 71)

Der Verweis auf den gesellschaftlichen Konsens spricht zumindest
dafiir, dass in Zukunft der Aspekt der politisierten Religion bzw. das
Verhiltnis von Politik und Religion wieder an Bedeutung gewinnen
werden.

Literatur

Abromeit, Heidrun/Wewer, Gottrik (Hg.) (1989): Die Kirchen und die
Politik. Beitrage zu einem ungekldrten Verhdltnis, Opladen: Westdeut-
scher Verlag.

Amt fur multikulturelle Angelegenheiten der Stadt Frankfurt am Main
(Hg.), Bernasko, Abena/Rech, Stefan (2003): Religionen der Welt.
Gemeinden und Aktivititen in der Stadt Frankfurt am Main, Frankfurt
a.M.: Fachhochschul-Verlag.

Angenendt, Steffen (Hg.) (1997): Migration und Flucht. Aufgaben und
Strategien fiir Deutschland, Europa und die internationale Gemein-
schaft, Bonn, (Schriften des Forschungsinstituts der Deutschen
Gesellschaft fiir Auswirtige Politik. Reihe: internationale Politik
und Wirtschaft; Band 64).

Asemann, Karl H. (1999): »Religion im Leben der Frankfurter Bevol-
kerung im 20. Jahrhundert. Von der christlichen Grofistadt zur

1y

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

multireligisen Metropole«, in: Frankfurter statistische Berichte 61,
S. 175-363.

Baumann, Christoph Peter (2000): Religionen in Basel-Stadt und Basel-
Landschaft. Projekt. Fiihrer durch das religidse Basel, Basel: Manava
Verlag.

Baumann, Martin (2000): »Diaspora: Genealogies of Semantics and
Transcultural Comparison, in: Numen 47, Leiden: Brill, S. 313-337.

Baumann, Martin (2000): Migration — Religion — Integration. Buddhisti-
sche Vietnamesen und hinduistische Tamilen in Deutschland, Marburg:
diagonal.

Berger, Peter L. (1965): »Ein Marktmodell zur Analyse 6kumenischer

Prozesse, in: Internationales Jahrbuch fiir Religionssoziologie 1, Kéln:
Westdeutscher Verlag, S. 235-249.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1977): Die gesellschafiliche Kon-
struktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frank-
furt a.M.: Fischer.

Bochinger, Christoph (1995): >New Age< und moderne Religion, Reli-
gionswissenschafiliche Analysen, Guitersloh: Giitersloher Verl.-Haus.

Biirgeramt Statistik und Wahlen (Hg.) (2003): Statistisches Jahrbuch
Frankfurt am Main 2003.

Cappai, Gabriele (im Druck): Organisation, Kommunikation und Interes-
sen im migratorischen Dreieck. Eine empirische Untersuchung iiber die
Auslindervereine und ihre Stellung zwischen Herkunfis- und Aufnah-
megesellschaft.

Casanova, José (1996): »Chancen und Gefahren &ffentlicher Religion,
Ost- und Westeuropa im Vergleich«, in: Kallscheuer, Otto (Hg.),
Das Europa de Religionen. Ein Kontinent zwischen Sikularisierung und
Fundamentalismus, Frankfurt a.M.: Fischer, S. 181-210.

Casanova, José (1994): Public Religions in the Modern World, Chicago:
The University of Chicago Press.

Cyranka, Daniel/Obst, Helmut (Hg.) (2001): »... mitten in der Stadt«:
Halle zwischen Sikularisierung und religioser Vielfalt, Halle: Verlag de
Franckeschen Stiftung zu Halle.

Elwert, Georg (1982): »Probleme der Auslinderintegration. Gesell-
schaftliche Integration durch Binnenintegration?«, in: Kélner Zeit-
schrift fiir Soziologie un Sozialpsychologie 34, Opladen: Westdeutscher
Verlag, S. 717-732.

Esser, Hartmut/Kremer, Manfred/Spangenberg, Helga (1979): »Ansit-
ze zur Erklirung der Integration von Migranten. Theoretische
Grundlagen«, in: Kremer, Manfred/Spangenberg, Helga (Hg.),
Arbeitsmigration und Integration. Sozialwissenschafiliche Grundlagen,
Konigstein/Ts.: Peter Hanstein Verlag, S. 49-63.

118

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

Etzioni, Amitai (1967): Soziologie der Organisationen, Miinchen: Juven-
ta-Verlag.

Flick, Andreas/Lange, Albert de (Hg.) (2001): Von Berlin bis Konstanti-
nopel. Eine Aufsatzsammlung zur Geschichte der Hugenotten und Wal-
denser, Bad Karlshafen: Verlag der Deutschen Hugenotten-Gesell-
schaft.

Gebhardt, Winfried (1999): »Kirche zwischen charismatischer Bewe-
gung und formaler Bewegung. Religioser Wandel als Problem der
soziologischen Theoriebildung«, in: Kriiggeler, Michael/Gabriel,
Karl/Ders. (Hg.), Institution — Organisation — Bewegung. Sozialfor-
men der Religion im Wandel, Opladen: Leske+Budrich, S. 101-119.

Gladigow, Burkhard (1988): »Gegenstinde und wissenschaftlicher
Kontext von Religionswissenschaft«, in: Cancik, Hubert/Ders./
Laubscher, Matthias (Hg.) Handbuch religionswissenschafilicher
Grundbegriffe, Band 1, Stuttgart/Berlin/Kéln/Mainz: Kohlhammer.

Gladigow, Burkhard (2001): Vorwort, in: Gotzmann, Andreas/Makri-
des, Vasilios N./Malik, Jamal/Riipke, J6rg: Pluralismus in der europd-
ischen Religionsgeschichte. Religionswissenschaftliche Antrittsvorlesun-
gen, Marburg: diagonal, S. 11-15.

Griibel, Nils/Rademacher, Stefan (Hg.) (2003): Religion in Betlin. Ein
Handbuch, Berlin: Weissensee Verlag.

Heckmann, Friedrich (1992): Ethnische Minderheiten. Volk und Nation.
Soziologie inter-ethnischer Beziehungen, Stuttgart: Enke.

Han, Petrus (2000): Soziologie der Migration. Erkldrungsmodelle, Fakten,
Politische Konsequenzen, Perspektiven, Stuttgart: Lucius & Lucius.
Hunger, Uwe (2000): Von der Betreuung zur Eigenverantwortung. Neue
Entwicklungstendenzen bei Migrantenvereinen in Deutschland, Miins-

ter: Lit.

Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland (Hg.) (1996):
Zur Skumenischen Zusammenarbeit mit Gemeinden fremder Sprache
oder Herkunft. Eine Handreiche des Kirchenamtes der Evangelischen
Kirche in Deutschland, Hannover (EKD-Texte).

Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland/Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz (Hg.) (1997): »... und der Fremdling
der in deinen Toren ist«. Gemeinsames Wort der Kirchen zu den Her-
ausforderunge durch Migration und Flucht, Bonn/Frankfurt a.M./
Hannover.

Koch, Ernst (2000): Das konfessionelle Zeitalter, Katholizismus, Luther-
tum, Calvinismus (1563-1675), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Lehmann, Karsten (im Druck): »Religion — Migration — Integration,
in: Meyer, Lidwina (Hg.), Andere Christen? Migration und Christen-
tum in Deutschland, Loccum.

119

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KARSTEN LEHMANN

Lehmann, Karsten (2004): »Migration und die dadurch bedingten reli-
giosen Pluralisierungsprozesse. Zu Stand und Perspektiven der
Wissenschaft«, in: Beauftragte der Bundesregierung fiir Migration,
Fliichtlinge und Integration (Hg.), Religion — Migration — Integration
in Wissenschaft, Politik und Gesellschaft. Dokumentation einer Fachta-
gung am 22. April 2004, Berlin/Bonn: Das Druckhaus Bernd Brim-
mer, S. 31-46.

Lehmann, Karsten (2001): Vereine als Medium der Integration. Zu Ent-
wicklung und Strukturwandel von Migrantenvereinen, Berlin: Hitit.
Lenski, Gerhard (1965): »Religious Pluralism in Theoretical Perspec-
tive«, in: Internationales Jahrbuch fiir Religionssoziologie 1, Koln:

Westdeutscher Verlag, S. 25-41.

Loycke, Almut (Hg.) (1992): Der Gast, der bleibt. Dimensionen von Georg
Simmels Analyse des Fremdseins, Frankfurt a.M./New York: Campus
Verlag.

Merz-Benz, Peter-Ulrich/Wagner, Gerhard (Hg.) (2002): Der Fremde
als sozialer Typus, Klassische soziologische Texte zu einem aktuellen
Phinomen, Konstanz: UVK-Verl.-Ges.

Meulemann, Heiner (2002%): »Sekundiranalyse«, in: Endruweit, Giin-
ter/Trommsdorff, Gisela (Hg.), Worterbuch der Soziologie, Stuttgart:
Lucius & Lucius, S. 471-472.

O’Dea, Thomas F. (1964): »Die fiinf Dilemmas der Institutionalisie-
rung der Religion, in: Fuirstenberg, Friedrich (Hg.), Religionssozio-
logie, Neuwied: Luchterhand, S. 207-213.

re.form leipzig (Hg.) (2003): Religionen in Leipzig, Leipzig: Leipziger
Campusverlag.

Schluchter, Wolfgang (2001): »Die Zukunft der Religion«, in: Wolf-
gang-Ritter-Stiftung/Kippenberg, Hans G. (Hg.), Religioser Plura-
lismus. Wie viele Religionen vertrigt eine Gesellschaft?, Bremen:
Aschenbeck & Isensee, S. 15-26.

Schulze, Reinhard (2001): »Einbiirgerung des Islam und die Pluralisie-
rung des Religiosen«, in: Wolfgang-Ritter-Stiftung/Kippenberg,
Hans G. (Hg.), Religioser Pluralismus. Wie viele Religionen vertrdigt
eine Gesellschaft?, Bremen: Aschenbeck & Isensee, S. 64-74.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.) (2003): Eine Kirche
in vielen Sprachen und Vilkern. Leitlinie fiir die Seelsorge an Katholiken
anderer Muttersprache, Bonn.

Spuler-Stegemann, Ursula (2002%): Muslime in Deutschland. Informa-
tionen und Kldrungen, Freiburg/Basel/Wien: Herder.

Steinbach, Udo (1989): »Der Islam. Religion ohne Kirche«, in: Abro-
meit, Heidrun/Wewer, Géttrik (Hg.), Die Kirchen und die Politik.

I20

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INSTITUTIONEN CHRISTLICHER MIGRANTEN IN DEUTSCHLAND

Beitrige zu einem ungeklirten Verhdltnis, Opladen: Westdeutscher
Verlag, S. 109-122.

Thadden, Rudolf von/Magdalaine, Michelle (Hg.) (1986): Die Hugenot-
ten 1685 — 1985, Miinchen: C.H. Beck.

Treibel, Annette (1999): Migration in modernen Gesellschaften. Soziale
Folgen von Einwanderung, Gastarbeit und Flucht, Einheim/M{iinchen:
Juventa-Verlag.

Troeltsch, Ernst (1994): Die Soziallehren der christlichen Kirchen und
Gruppen, Neudruck der Ausgabe Tiibingen 1912, Teilband II, Tii-
bingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max (1956): Wirtschaft und Gesellschaft, Grundriss der verstehen-

den Soziologie, Tlibingen: Mohr.

Wolfgang-Ritter-Stiftung/Kippenberg, Hans G. (Hg.) (2001): Religidser
Pluralismus. Wie viele Religionen vertragt eine Gesellschafi?, Bremen:
Aschenbeck & Isensee.

Zeeden, Ernst W. (1965): Die Entstehung der Konfessionen, Miinchen/
Wien: Oldenbourg.

I21

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND —
RELIGIOSE DIFFERENZ UND KULTURELLE
>KOMPATIBILITAT< ASIATISCHER ZUWANDERER
MARTIN BAUMANN

Eine Pluralitit von Religionen ist in Deutschland vorhanden. In der
bundesdeutschen Medienwelt und Offentlichkeit wird die Pluralitit
vielfach am Beispiel islamischer Traditionen - als »der< Islam verein-
heitlicht — markiert und dargestellt. Demnach, wird auf so genannte
andere Religionen, die >neben« den christlichen Grof3kirchen bestehen,
verwiesen, geschieht dieses oftmals mittels Verweis auf die Prisenz
von Muslimen und den Bau von Moscheen. Sicherlich sind der zah-
lenbezogene Umfang von Muslimen mit 3,3 Millionen Gliubigen in
2003" und verstirkten Forderungen muslimischer Verbinde nach
reprisentativen Gebetshiusern, schicklichen Begribnisfeldern und
offentlich-rechtlicher Anerkennung (vgl. Schmidt 1995; Bielefeldt
2003) gewichtige Argumente, beim Thema Religionsvielfalt in
Deutschland zuerst >den< Islam anzufiihren. Fiir eine Pluralitit von
Religionen bedarf es jedoch mehr als lediglich zwei oder drei unter-
schiedlicher Religionen auf einem umgrenzten Territorium. Die Viel-
falt korreliert sonst nicht mit einer Vielzahl, auch wenn es strittig ist,
die Mindestgréfle und Anzahl, ab wann eine Situation als plural anzu-
sehen sei, zu bestimmen.

Die aktuelle Religionsvielfalt in Deutschland bestimmt sich aufer
durch christliche und islamische Traditionen durch zahlreiche weitere
alte und neue, Mitgliederbezogen in die zehntausende oder lediglich in
hunderte gehende Religionen und religiose Gemeinschaften. Juden-
tum, neue Religionen wie Baha’i, Vereinigungskirche, Scientology,
Christengemeinschaft (Anthroposophie), durch Zuwanderung nach
Deutschland gekommene religiése Traditionen wie die der Yezidi oder
Sikh sowie — erneut vereinheitlichend — Buddhismus und Hinduismus
bilden je eigene Facetten der religionspluralen Situation Deutschlands
(vgl. Remid 1997, 2004). Verkannt werden sollte bei aller Insistierung
auf eine existente Religionspluralitit in Deutschland hingegen nicht,
dass lediglich 5 % der Bevilkerung (ca. 4 Mill. Personen) zu so be-
zeichneten nicht-christlichen Religionen gehdren. Wiederum ca. 8o %
von diesen sind Muslime und Muslima. Insofern erscheint es gerecht-

1 Angaben gemifl der Remid-Liste »Religionen in Deutschland: Mitglie-
derzahlen«, http://www.remid.de/remid_info_zahlen.htm (eingesehen am

23.02.2005).

123

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

fertigt, fur die aktuelle Situation in Deutschland von einer kleinen
Religionspluralitit zu sprechen.”

Der Sachverhalt der Pluralitit von Religionen in Deutschland soll
im Folgenden anhand der Rezeptionsgeschichte buddhistischer und
hinduistischer Traditionen aufgezeigt werden. Die intern wiederum
plural, durch verschiedene religiose Traditionen, ethnische Gruppie-
rungen und zahlreiche Organisationen gebildeten Religionen Bud-
dhismus und Hinduismus haben sich durch Prozesse von Konversion
und Migration im 20. Jahrhundert in Deutschland etabliert. Auf weite-
re, aus Asien stammende religiése Traditionen wie Daoismus (vgl.
Grasmiick 2004) oder Sikhismus (vgl. C. Baumann 1997) soll nicht
vertiefend eingegangen werden.

In analytischer Perspektive geht der Beitrag mit Blick auf die of-
fensichtliche religiose Unterschiedlichkeit von Buddhismus und Hin-
duismus zur mainstream Christentumzugehdérigkeit in Deutschland
dem Verhiltnis von religiéser Differenz und gesellschaftlicher >Pas-
sungs, soziologisch als >Kompatibilitit« bezeichnet, nach. Die Perspek-
tive nimmt eine Fragestellung der Soziologen Fijalkowski und Gill-
meister (vgl. 1997: 33) auf, die in threm Forschungsbericht zu Berliner
Migranten- und Auslindervereinen davon ausgegangen waren, dass
neben soziockonomischen Konkurrenzbedingungen zusitzlich eine
»ethnokulturelle Distanz«, demnach auch religise Ferne, sich hem-
mend auf Prozesse gelingender gesellschaftlicher Eingliederung aus-
wirken wiirden. Die fiir die analytische Perspektive damit vorgenom-
mene Fokussierung auf buddhistische und hinduistische Zuwanderer-
Gruppierungen ist insofern gerechtfertigt, als beide Religionen in
Deutschland zahlenbezogen iiberwiegend durch Migranten gebildet
werden. Wihrend dieses fiir den Bereich Hinduismus etwa 9o % sind,
diirften es im Bereich Buddhismus ca. 50 bis 65 % sein.

Teil 1 wird eine darstellende Skizze der Rezeptionsgeschichte
buddhistischer und hinduistischer Traditionen in Deutschland geben.
Teil 2 wendet sich darauf hin dem Spannungsverhiltnis von religioser
Differenz und gesellschaftlicher, genauer soziokonomischer >Kompa-

2 Einige Zahlen sind zur Illustration genannt: Zugehorige zum Judentum
105.000 (in 2004), Christengemeinschaft (Anthroposophen) 10.000
(2002), kurdische Yezidi 30.000, Baha'i 5.200, Sikhs 5.000, Scientology
5.000-6.000, Vereinigungskirche 2.400, Hinduismus knapp 100.000,
Buddhismus 200.000 (alle in 2003). Dazu im Unterschied stehen die Mit-
gliedszahlen der romisch-katholischen Kirche mit 26,5 Mill., der evangeli-
schen Landeskirchen mit 26,2 Mill. und orthodoxer Kirchen mit goo.ooo
(2002, 2000). Quelle: Remid November 2004 (ebd.).

124

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

tibilitdt« zu. Der Artikel vertritt die These, dass eine religiose Differenz
Prozessen gelingender Eingliederung nicht entgegenstehen muss.

Abbildung 1: Der Sri Kamadchi Ampal Tempel in Hamm/Westfalen
(Juli 2004).

Quelle: Baumann 2004

1. Zur Geschichte von Buddhismus und Hinduismus
in Deutschland

Vor einem Jahrzehnt, ca. 1993/94, entdeckten Zeitungen, Magazine
und Fernsehen mit einer gewissen Plétzlichkeit >den< Buddhismus.
Buddhismus war »>in<, eine Zeitschrift erklirte Buddhismus gar zur
»Trendreligion 2000«. Von einer 6ffentlichen Entdeckung des Bud-
dhismus kann gesprochen werden. Einige Jahre spiter wurde die deut-
sche Offentlichkeit darauf gestoRen, dass Hindus nicht nur in Indien,
sondern auch in Deutschland beheimatet sind. Die Einweihung des
grofdten hindu-tamilischen Tempels in Europa, des Sri Kamadchi Am-
pal Tempels im westfilischen Hamm, im Sommer 2002 wurde zum
Medienereignis. Dieses lenkte den Blick schlagartig auf die Minderheit
tamilischer Fliichtlinge aus Sri Lanka, der Grofdteil von ihnen Hindus.
Der in siidasiatischer Architektur erbaute Hallentempel mit hoch auf-
ragendem Portalturm (Tamil gopuram) ist seit der rituellen Installation
der Goétter ein Anziehungspunkt fiir tamilische und deutsche Besucher
und Besucherinnen gleichermafen.

125

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

Buddhistische und hinduistische Ideen werden jedoch nicht erst
seit einem Jahrzehnt, sondern schon seit zwei Jahrhunderten in
Deutschland bzw. im deutschen Sprachraum rezipiert. Erste buddhisti-
sche und hinduistische Organisationen entstanden um 1900. Der
Uberblick zur Geschichte buddhistischer und hinduistischer Ideen-
und Praxisrezeption wird dieses verdeutlichen.

Frithe Kenntnisnahme

Erste Kenntnisse iiber buddhistische und hinduistische Brauche und
Lehrsitze waren im ausgehenden 18. Jahrhundert nach Europa und
nach Deutschland gelangt. Meist waren es nur fragmentarische und
fehlinterpretierte Angaben. Reisende und insbesondere Jesuiten auf
Missionseinsatz in Tibet, China und Japan hatten seit dem 17. Jahr-
hundert Berichte und Beschreibungen iiber den eigenartigen Kult
eines so bezeichneten >falschen Gottes<, genannt Bod, gegeben. Eine
strikte Trennung und Unterscheidung von hinduistischen und bud-
dhistischen Lehrsitzen und Religionspraktiken wurde noch nicht vor-
genommen.

Im Zuge der kolonialen Expansion waren von britischen und fran-
zosischen Beamten und Gelehrten ab dem ausgehenden 18. Jahrhun-
dert Texte und Informationen iiber die indischen Religionen gesam-
melt worden. Das Verdienst, diese Materialfiille im Hinblick auf die
verschiedenen buddhistischen Traditionen erstmals systematisch dar-
gestellt zu haben, geht an den Pariser Philologen Eugene Burnouf
(1801-1852). Sein Werk L’introduction a I'histoire du buddhisme indien
(Paris 1844) ordnete in rational-wissenschaftlicher Weise die bislang
divergent wahrgenommenen Konzepte und Lehrsitze.

Mit den fiinfziger Jahren des 19. Jahrhunderts setzte dann ver-
gleichsweise ein Boom an Studien und Ubersetzungen ein. Sie ebne-
ten den Weg zu einem breiteren Wissen {iber die buddhistischen als
auch hinduistischen Lehren. Die Philosophie Arthur Schopenhauers
hatte tiberdies in akademischen und kiinstlerischen Kreisen ein reges
Interesse an buddhistischen Inhalten geweckt, wenn auch unter mis-
sinterpretierenden Etiketten wie >nihilistisch< und >pessimistisch«.

3 Auf eine ausfiihrliche Bibliographierung soll verzichtet werden. Eine de-
taillierte Darlegung der Rezeptionsetappen geben fiir die Frithphase Halb-
fass 1981 und Schwab 1984, fiir das 19. und 20. Jahrhundert siehe Notz
1984, Batchelor 1994, Baumann 1993, 20013, 2002 (zur Buddhismusrezep-
tion) sowie Weber 1985, Finger 1987, Dech 1998, Baumann 1998a (zur
Hinduismusrezeption). Siehe auch Einzelbeitrige in Hutter 2001 sowie die
online-Bibliographien Baumann 1998b und 2001b.

126

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

Buddhismus als neue religiése Option

Ab den 8oer Jahren des 19. Jahrhunderts mehrten sich Schriften, die
buddhistische Lehrkonzepte und Ethik verherrlichten und als dem
Christentum iiberlegen darstellten. Herausragend waren Sir Edwin
Arnold’s Gedicht The Light of Asia (1879) sowie der Buddhistische Kate-
chismus (1881) von Henry Steel Olcott. Die Theosophische Gesellschaft,
1875 in New York gegriindet, verbreitete in ihren Schriften buddhisti-
sches und hinduistisches Gedankengut. Bekennende Buddhisten wie
Kar]l Eugen Neumann, die offen fiir die als undogmatisch und ethisch
uiberlegen dargestellte Religion warben, treten ab diesem Zeitraum im
deutschsprachigen Raum literarisch hervor. Neumann und andere
waren durch Ubersetzungen und solche verherrlichenden Schriften zu
buddhistischen Fiirsprechern geworden.

Kurz spiter, 1893, folgte der grofle Auftritt des Hindu Swami Vive-
kanada auf dem Weltparlament der Religionen in Chicago. Nicht mehr
nur durch Schriften, sondern durch 6ffentliche Reden und die nach-
folgende Griindung von Vedanta-Gesellschaften in den USA und
Europa erhielten hinduistische Ideen Einzug in bildungsbiirgerliche
Kreise (vgl. Jackson 1994).

Nach der Jahrhundertwende entstand 1903 in Leipzig die erste
ausdriicklich buddhistische Gesellschaft. Zur gleichen Zeit traten erste
Europder in Siidasien in den Theravada Orden ein. Von grofler Bedeu-
tung fiir den deutschsprachigen Raum wurde der deutsche Musiker
Anton W. F. Gueth (1878-1957). Er wurde 1904 in Burma als Nyanati-
loka ordiniert und errang durch seine fundierten Kenntnisse der Pali-
Sprache, darauf fuRende Ubersetzungen buddhistischer Lehrtexte und
die 1911 auf Ceylon errichtete Island Hermitage grofe Anerkennung
(vgl. Hecker 1995). Seinem Beispiel folgten in den nachfolgenden
Jahrzehnten eine kleine, doch hoch motivierte Anzahl junger Minner,
spiter auch von Frauen, die sich in Siidasien ordinieren lieflen.

Wihrend dieser Zeit, etwa 1880 bis 1914, wurde die Aufnahme des
Buddhismus durch ein intellektuelles und ethisches Interesse an der
Lehre des Theravada, des siidlichen Buddhismus, bestimmt. Mitglieder
der buddhistischen Vereine und Gesellschaften waren biirgerlich-libe-
rale Akademiker, Arzte, Lehrer, kaufminnische Angestellte und Kiinst-
ler (Hecker 1996, 1997). Die frithen Buddhisten hoben die rational-
kognitiven Inhalte der Lehre hervor. Buddhismus wurde als »Religion
der Vernunft« gepriesen; eine Religion, die allein auf Einsicht und
Erkenntnis beruhe (vgl. Baumann 1997).

127

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

Zwischen den Kriegen: Buddhistische Praxis und Yoga

Nach dem Ersten Weltkrieg begannen Buddhisten und die noch weni-
geren Buddhistinnen sodann, die Lehre auszuiiben und zu leben. In
Deutschland wurden buddhistische Gemeinden, nicht mehr akade-
misch orientierte Gesellschaften, gegriindet. Um den Juristen Georg
Grimm (1868-1945) und den Arzt Paul Dahlke (1865-1928) bildeten
sich eigene Gruppen. Das Buddhistische Haus, von Dahlke 1924 in
den Auflenbezirken Berlins erbaut, kaufte 1957 die ceylonesische Ger-
man Dharmaduta Society und sicherte so den Erhalt dieser denkwiir-
digen buddhistischen Stitte.

Die Herrschaft des Nationalsozialismus erschwerte und der Zweite
Weltkrieg erstickten diese sich entfaltenden buddhistischen Bestre-
bungen. Buddhisten — und die wenigen Buddhistinnen — galten als
»Sonderlinge« und »Pazifisten«. Eine Verfolgung blieb, mit Ausnahme
der zum Buddhismus konvertierten Juden, aus (vgl. Klar 1995).

Hinduistisches Gedankengut und Kérpertibungen des Yoga wur-
den in Deutschland zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Umfeld der
Lebensreformbewegung bekannt und rezipiert. Einzelne lebensrefor-
merische Ubungsformen lehnten sich an korperliche Formen bzw.
Stellungen des Yoga an. Wichtige Impulse gingen von dem im schwei-
zerischen Tessin gelegenen Monte Verita, der bald berithmten lebens-
reformerischen Siedlung bei Ascona aus. Dort tibten sich Kiinstler,
Anarchisten, Esoteriker, Vegetarier, Astrologen und viele weitere in
Stellungen des Yoga (vgl. Szeemann 1980). Zu diesem alternativkultu-
rellen, zvilisationskritischen Strang gesellten sich Ansitze der weit
verbreiteten Naturheilkunde und der aufkommenden Homdopathie
sowie der Rezeption theosophischen, buddhistischen und allgemein
»indischen< Gedankenguts. Die publikumswirksamen Auftritte und das
literarische Wirken des zuvor erwihnten Vivekananda verstirkten und
kanalisierten den Rezeptionsstrang nachhaltig. Vivekanandas psycho-
logisierende, in westliche Begriffe tibertragene Neuinterpretation des
Yoga fiir weltlich-aktivistische Ziele, nicht wie beim traditionellen Yoga
des Patanjali auf Befreiung aus dem samsara (Kreislauf von Geburten)
ausgerichtet, wurde zum wichtigsten Bezugspunkt aller nachfolgenden
westlichen und indischen Neuinterpretationen des Yoga. Die Umge-
staltung bzw. Neuinterpretation des Yoga setzte nicht erst im Westen
ein, sondern hatte in Indien selbst ihren Beginn genommen (vgl.
Schweer 1992). Erste Yoga-Lehrbiicher erschienen kurz nach der Jahr-
hundertwende, so etwa Die Kunst des Atems der Hindu-Yogi (Berlin
1909). Das Lehrbuch war die Ubersetzung des 1903 von dem US-Ame-
rikaner William Walker Atkinson unter dem Pseudonym Yogi Rama-
charaka verfassten Werkes (Merz 2000: 31).

128

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

Nach dem Ersten Weltkrieg erhielt die Yoga-Rezeption und ver-
wandte Ideen weiteren Auftrieb. Im Strom zivilisationskritischer Ent-
wiirfe begeisterten sich Literaten wie Hermann Hesse und Romain
Rolland fiir 6stliches Gedankengut. Der Grauen des Kriegs hatte sie
nach Alternativen fern westlicher Sinnangebote politisiert. Wahrend
Hesse 1922 seine »indische Dichtung« Siddhartha vorlegte, suchte der
Freund Hesses, der Sozialist und Kiinstler Rolland (1866-1944), den
Kontakt zur intellektuellen und geistigen Elite Indiens. Rolland publi-
zierte eine einflussreiche Biographie zu Mahatma Gandhi (1923),
gefolgt von der Biographie zu Vivekananda (1930). Die Vivekananda-
Biographie stellte den selbsternannten Erneuerer eines von iiberkom-
menen Traditionselementen gereinigten Hinduismus sowie die
Ubungsformen des Yoga einem breiten Publikum vor.

In Verschrinkung mit dieser schongeistigen Rezeption und dem
starken Interesse an Ostlicher Kultur kam es zur Griindung erster
Yoga-Schulen. Sie bezogen sich zum Teil auf Vivekananda und dessen
neohinduistischer Uminterpretation des klassischen Yoga zuriick.
Aber auch die medizinisch-psychologische Deutung des Yoga, etwa in
der Interpretation C.G. Jungs, als psycho-physische Technik trug stark
zu einer Popularisierung der »indischen Korperertiichtigung« bei. Das
Interesse an Yoga als Entspannungs- und Korperiibung hat sich bis in
die Gegenwart in Form zahlreicher Yoga-Schulen, Institute und frei-
schaffender Yoga-Lehrer/innen fortgesetzt.*

Pluralisierung von Buddhismus: neue Traditionen aus Asien,
Konvertiten und Migranten

Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges begann in den zerstérten
Stidten Europas die Reaktivierung buddhistischen Lebens. Waren in
den buddhistischen Gesellschaften und Gemeinden der ersten Hilfte
des Jahrhunderts die eher rational-kithl und am Ménchsideal ausge-
richteten Lehren des Pali-Kanons rezipiert worden, kamen nun in den
soer Jahren neue Gruppen und weitere asiatische Traditionen hinzu.
Daisetz Suzukis Schriften und Eugen Herrigels Biichlein Zen in der
Kunst des BogenschiefSens (1948) weckten literarisch ein breites Interesse
am Zen-Buddhismus. Der tibetische Buddhismus kam 1952 durch die
Griindung des europiischen Zweiges des Ordens Arya Maitreya Man-
dala (AMM) in Berlin zum ersten Mal nach Europa. Der AMM geht auf
den Deutschen Lama Anagarika Govinda (Ernst Lothar Hoffmann,

4 Zur Geschichte des Yoga und dessen Rezeption siehe Fuchs 1990 und
Baier 1998.

129

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

1898-1985) zuriick und ist bestrebt, einen Buddhismus in Angemes-
senheit an westliche kulturelle Gegebenheiten zu lehren.

Neben der literarischen Rezeption des Zen kamen weitere bud-
dhistische Traditionen aus Japan nach Europa. Shin-Buddhisten griin-
deten Gruppen in England (1952) und Deutschland (1956). Die Soka
Gakkai, eine modern-buddhistische Tradition mit grofem Anhang in
Japan, kam ab den Goer Jahren. Aufgrund weltweiter Kultur- und
Handelsbeziehungen lebten mit steigender Zahl japanische Geschifts-
leute und Studenten in deutschen Ballungsgebieten. Festzuhalten
bleibt, dass sich die theravada-dominierte Buddhismus-Prisenz in
Deutschland hin zu einer wachsenden Pluralitit buddhistischer Tradi-
tionen und Schulen wandelte.

Ab Mitte der Goer Jahre verstirkte eine signifikante Schwerpunkt-
verschiebung buddhistischen Interesses diesen Wandel. Nicht mehr
die bis dahin vorherrschende intellektuelle Rezeption bestimmte den
Zugang zum Buddhismus, sondern die meditative Praxis. Buddhismus
wollte nun als neue Lebenspraxis mit korperlich-spirituellen Erfahrun-
gen ge- und erlebt werden. Alternativkulturelle Kreise, Kinstler, Stu-
denten, Indienreisende entdeckten auf ihrer Suche nach 6stlicher
Weisheit neue, andere asiatische Formen des Buddhismus. Hesses
Siddhartha popularisierte in literarischer Form indische Philosophie
und Religiositit. Die »indische Dichtung« begriindete in Romanform
den Vorrang von erlebter Erfahrung vor gelehrter Weisheit. Zen-Semi-
nare waren oft schon frithzeitig ausgebucht. Neben die etablierten, an
den Lehrreden des Pali-Kanons ausgerichteten Gemeinden traten
neue, an der Meditationspraxis orientierte Gruppen. Zahlreiche zen-
buddhistische Gruppen entstanden in deutschen Stidten.

Diesem Zen-Boom folgte ab den 8oer Jahren ein schnell wachsen-
des Interesse am tibetischen Buddhismus. Ausloser waren Besuchsrei-
sen ranghoher tibetischer Wiirdentriger, die auf Einladung ihrer ersten
westlichen Schiiler Nordamerika und Europa bereisten. Wie der Chro-
nist der deutsch-buddhistischen Bewegung, Hellmuth Hecker, fest-
hielt, »schossen jetzt an vielen Stellen der westlichen Welt tibetisch-
buddhistische Zentren aus dem Boden« (Hecker 1985: 101).

Doch nicht nur tibetisch-buddhistische Traditionen, sondern auch
Zen, theravada-orientierte und erste westlich-buddhistische Gruppen
verzeichneten ein kontinuierliches Wachstum. Das grofle Interesse,
das von Konvertitenseite buddhistischen Inhalten und Meditations-
formen entgegengebracht wurde, lisst sich statistisch am Zuwachs
buddhistischer Gruppen und Zentren aufzeigen. In Deutschland ver-
vielfachte sich die Anzahl buddhistischer Gruppen und Zentren inner-

130

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

halb von 30 Jahren von 40 (1975) auf knapp 600 (2004) Gruppen und
Zentren. Klare Zuwachsraten fiir die 8oer und goer Jahren finden sich
ebenso in vielen weiteren Lindern Europas (Baumann 2002: 93). Die
Anzahl deutscher Konvertitenbuddhisten und -buddhistinnen schitzt
die Deutsche Buddhistische Union auf 100.000 Personen.

Gewissermaflen unmerklich neben dem Rezeptionsstrang des in
der offentlichen Wahrnehmung dominierenden Konvertitenbuddhis-
mus hat sich ein zweiter Buddhismus-Strang etabliert. Er ist in der
Offentlichkeit und der Forschung bislang nur wenig wahrgenommen
worden. Dieser Strang wird durch Buddhisten und Buddhistinnen aus
Asien gebildet. Ist der Buddhismus westlicher Buddhisten intern viel-
gestaltig und besteht aus Schulen und Traditionen aus Stid- und Osta-
sien sowie Tibets, so trifft dieses in dhnlicher Weise auf den Strang
asiatischer Buddhisten zu. Sie kommen aus beinahe allen Lindern
Asiens, in denen der Buddhismus die Mehrheit darstellt. Insgesamt
durfte die Anzahl asiatischer Buddhisten Schitzungen zufolge etwa
120.000 Personen umfassen.

Abbildung 2: Pagode Vien Giac, Hannover. Blick auf die grofe Andachts-

halle, rechts im Vordergrund die Statue des Bodhisattva Avalokiteshvara
in weiblicher Gestalt als Kuan-ying (Vesakhfest, Mai 1998).

Quelle: Baumann 2004

In Deutschland bilden Buddhisten und Buddhistinnen aus Vietnam,
die als boat people ab Ende der 7oer Jahre kamen, die grofite asiatisch-
buddhistische Gruppierung. Von den ca. 115.000 Vietnamesen sind

131

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

etwa 60.000 Buddhisten. In Hannover weihten sie 1991 die Pagode
Vien Giac ein, ein Kloster, Kulturzentrum und Tempel zugleich.’
Groflere Andachtsstitten bestehen tiberdies in Berlin und Miin-
chen sowie in Frankfurt, wo vietnamesische Buddhisten 2002 die re-
prasentative Pagode Phat Hue erdffneten. Die buddhistischen Kléster
und Tempel sind sowohl ein religi6ser als auch kulturell-sozialer Ort.
Auch Buddhisten aus Thailand, aus Kambodscha, Japan und Taiwan
schufen eigene Andachts- und Verehrungsstitten in den goer und
nachfolgenden Jahren. In ihnen werden nicht nur religiése Zeremo-
nien und Handlungen durchgefiihrt. Vielmehr dienen die Andachts-
stitten auch als Treffpunkt, an denen sich — je nach Nationalitit —
Thailinder, Kambodschaner, Laoten, Singhalesen, Japaner oder Viet-
namesen treffen. Oft werden Sprachklassen abgehalten, kulturelle Fes-
te gefeiert und vieles mehr. In religioser Hinsicht sind die Andachts-
stitten bemiiht, die rituellen Formen mdglichst getreu wie im Her-
kunftsland der Zuwanderer durchzufithren. Wenn auch Anderungen
etwa in der zeitlichen Durchfithrung sowie aufgrund des Mangels an
vorhandenen Ménchen unumginglich sind, so haben die Tempel und
Kloster doch eine kleine Heimat in der Fremde entstehen lassen.

Vielgestaltigkeit hinduistischer Traditionen in Deutschland

In dhnlicher Weise wie sich der Buddhismus in Deutschland bei nihe-
rem Hinsehen als eine Vielheit unterschiedlicher Schulen, Traditionen
und religionspraktischer Vollziige zeigt, so stellt sich auch der verein-
heitlichende Begriff sHinduismus« als eine interne Pluralitit von Tradi-
tionen und Gruppierungen dar. >Hinduismus in Deutschland« bildet
sich — strukturgleich wie auf buddhistischer Seite — aus den Stringen
von so bezeichneten westlichen Hindus (Konvertiten) und indisch-
stimmigen Migranten und Zuwanderern. Die Mehrzahl von indischen
Lehrern, die westliche Schiiler zu den Anhingern zihlen, kam iiber die
USA vermittelt nach Europa und Deutschland. War es um 1900 die
von Vivekananda propagierte Vedanta-Philosophie, folgten mit Yoga-
nanda (ab 1920) und der von ihm konzipierten Science of Religion sowie
Mabharishi Mahesh Yogi (ab 1959) und seiner Transzendentalen Medi-
tation weitere indische Lehrer und Lehren. Ab den frithen 7oer Jahren
kamen weitere namhafte hinduistische Gurus und Swamis (Lehrer):
Swami A.C. Bhaktivedanta Prabhupada, Griinder der International
Society for Krishna Consciousness (ISKCON), folgte Swami Prakasha-
nand Saraswati mit seiner Society for Divine Love, Guru Maharaj Ji mit

5 Siehe Ho 1999 und Baumann 2000: 77-91 sowie die Webseite der Vien
Giac Pagode www.viengiac.de.

132

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

der Divine Light Mission, Bhagwan Shree Rajneesh mit der Neo-Sann-
yas bzw. Osho-Bewegung sowie zahlreiche weitere indische Lehrer. In
den meisten Fillen zogen diese kosmopolitischen Swamis junge, weifle
Angehérige der Mittelschichten an. Nur in den Tempeln der Krishna-
Gemeinschaft finden sich neben westlichen Konvertiten auch indisch-
stimmige devotees (Anhinger). Nach einem schnellen Zuwachs und
der Grindung zahlreicher Zentren in den 7oer und 8oer Jahren ging
das Interesse an den spirituell-meditativen Angeboten und Praxisfor-
men in den goer Jahren merklich zuriick. Im Vergleich zur Zahl in-
disch- und srilanka-stimmiger Hindus in Deutschland ist die Anzahl
von Mitgliedern in den neo-hinduistischen Gruppen verschwindend
gering.6

Der Bereich des Immigranten-Hinduismus in Deutschland lisst
sich anhand der Herkunftsregionen stidasiatischer Zuwanderer in
einen indischen, afghanischen und tamil-srilankischen Hinduismus
unterteilen. Wihrend die Geschichte afghanischer und srilankischer
Migranten, zumeist Fliichtlinge aus dortigen Krisenregionen, lediglich
zwei bis drei Jahrzehnte zuriick reicht, sind Inder schon einige Jahr-
zehnte linger in Deutschland beheimatet.

Inder aus Bengalen, Kerala, dem Gujarat und anderen indischen
Bundesstaaten kamen in den 5oer Jahren des 20. Jahrhunderts als
Studenten, Arzte, Techniker und Kaufleute in die Bundesrepublik. Die
meisten von ithnen waren bzw. sind Hindus, weit weniger Sikhs, Chris-
ten oder Muslime. Meist kamen sie allein, gehérten in Indien der stid-
tisch gebildeten Mittelschicht an, und nicht wenige heirateten deutsche
Frauen und nahmen die deutsche Staatsbiirgerschaft an. Die Anzahl
indisch-stimmiger Biirger und ihrer Kinder diirfte etwa 40.000 bis
50.000 Personen umfassen. Bis auf einen zeitweiligen Tempel in
Frankfurt am Main, wurden bislang keine eigenstindigen hinduisti-
schen Andachtsstitten von ihnen errichtet. Mitunter finden sich An-
dachtsstitten in Privathiusern von vermoégenden Indern. Dorthin
werden auch reisende Gurus und Swamis zu Vortrigen eingeladen
sowie gemeinsam Jahresfeste mit Verwandten und Hindus aus der
Region gefeiert.

6 Mitgliedszahlen bewegen sich bei vielen Gruppen in Hunderterbereichen:
Brahma Kumaris: 300, Ananda Marga 100, Divine Light Mission: 500, Sa-
haja Yoga: 200. Einzig TM mit 1.000, die Osho/Neo-Sannyas mit 5.000-
6.000 und ISKCON mit 400 plus einem Umfeld von 2.000-5.000 Perso-
nen sind zahlenbezogen etwas stirker. Quelle: Remid 2004. Zur Osho-Be-
wegung siehe Siiss 1994, 1996.

7 Siehe Dech 1998, lediglich impressionistisch Essei 1994; mit einem ver-

133

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

Seit 1980, mit Beginn des Krieges in Afghanistan und nachfolgend
wechselnder politischer Machthaber, kamen afghanische Fliichtlinge
als Asylbewerber in die Bundesrepublik. Unter den knapp 100.000
Afghanen in Deutschland findet sich eine Minderheit von 5.000 Hin-
dus. Die afghanischen Hindus errichteten in Hamburg, Frankfurt und
Koln z.T. geriumige, mit zahlreichen Gétterschreinen ausgestattete
Tempel. Die Tempel werden mitunter von Sikhs und indischen Hin-
dus besucht.

Die grofite hinduistische Gruppierung in Deutschland bilden tami-
lische Hindus aus Sri Lanka. Die tamilische Minderheit umfasste 2003
knapp 60.000 Personen. Die meisten Tamilen und Tamilinnen sind
Fluichtlinge von Sri Lanka, die seit Beginn der 8cer Jahre als Asylsu-
chende Aufnahme fanden. Etwa vier Fiinftel der srilanka-tamilischen
Minderheit in Deutschland sind Hindus, zumeist in shivaitischer Aus-
richtung. Die ca. 45.000 tamilischen Hindus errichteten seit Mitte der
8oer Jahre Andachtsstitten und kleine Tempel fiir ihre Gotter. Viele
Tempel nahmen ihren Ausgangspunkt aufgrund mangelnder Finan-
zen in Privatwohnungen und Kellerrdumen. Der Nachzug von Frauen
und Kindern in der zweiten Hilfte der 8oer Jahre lief} die Riume als-
bald zu eng werden, so dass ehemalige Werk- und Industriehallen zu
Tempeln mit gesonderten Schreinen fiir die Gotter und Géttinnen
umgestaltet wurden. Insbesondere im Ruhrgebietsraum ist von einer
Dichte von Tempeln zu sprechen, doch auch im stiddeutschen Raum,
in Bremen, Hannover und Berlin wurden Tempel eréffnet. Ende 2002
bestanden 25 Tempel, vom kleinen Kellertempel bis hin zum neu, in
stidindischer Architektur errichteten Tempel. Wie zu Beginn erwihnt,
ist der grofite und bekannteste Hindu-Tempel in Deutschland eindeu-
tig der in 2002 erdffnete Sri Kamadchi Ampal Tempel in Hamm/
Westfalen. Zum jihrlichen Tempelfest kommen ca. 12.000 bis 15.000
Personen aus ganz Europa.®

tiefenden historischen Riickblick instruktiv Oesterheld 1997 und Oester-
held/Giinther 1997.

8 Siehe zu den aus Sri Lanka stammenden tamilischen Hindus Baumann
2000: 92-172 und Baumann/Luchesi/Wilke 2003. Der Sri Kamadchi Ampal
Tempel hat eine eigene Webseite aufgeschaltet, www.kamadchi-ampal.de.
Siehe auch die kommentierten Bilderserien zum tamilischen Hinduismus
in Deutschland von Baumann, Luchesi und Wilke, in Zusammenarbeit mit
dem Pluralism Project der Harvard University, online unter www.pluralism.
org/images.

134

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

Abbildung 3: Hindu-tamilische Tempel in Deutschland, Stand: Ende 2002

Quelle: Baumann 2004

2. Religiose Differenz, kulturelle >Kompatibilitit<
und gesellschaftliche >Passung«

Die Etablierung von buddhistischen und hinduistischen Migranten-
und Diasporagruppierungen bildet eines der hervorstechenden Verin-
derungen in der Rezeptionsgeschichte dieser Religionen in Deutsch-
land und allgemein in Europa. Nicht nur zahlenbezogen, sondern auch
in dem erfolgtem wie kiinftig eintretenden Einfluss auf Konvertiten-
kreise werden die letzten zwei Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts von

135

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

einschneidender Bedeutung sein. In kultureller und gesellschaftlicher
Perspektive wurde auf die Stringe der Konvertiten und Migranten
unterschiedlich reagiert.

Dispute um Konversionen zu ostlichen Religionen

Die Hinwendung von Konvertiten und sympathisierenden Interessen-
ten zu buddhistischen und hinduistischen Lehrinhalten und Praktiken
wurde von Beginn an durch christlich-apologetische Polemiken und
Ablehnungen begleitet. Kein Geringerer als Kaiser Wilhelm II. hatte
schon 1898 in einer allegorischen Zeichnung die »Volker Europas«
gemahnt und aufgerufen, die »heiligsten Giiter« — das Christentum —
zu wahren. Auf dem Bild warnte der Kaiser vor den aus Asien heran-
ziehenden dunklen Wolken und dem Rauch brennender Stidte. Ursa-
che der Gefahr sei der — noch in der Ferne — in Meditationshaltung
sitzende Buddha.

Der Disput setzte sich in der Umbruchzeit der Weimarer Republik
fort (vgl. Linse 1991) und erreichte mit der Etablierung neo-hinduisti-
scher Gruppen in den 7oer Jahren einen Héhepunkt. Zum Teil pau-
schalisierend wurde vor neuen religivsen Bewegungen wie Ananda
Marga, TM, Neo-Sannyas und den so bezeichneten Hare-Krishnas als
destruktive Kulte und personlichkeitsverindernden, schidigenden
Gruppierungen gewarnt. Auch wenn das Vorhandensein einzelner
Problemfille sicherlich vorhanden war, so dramatisierten Kritiker
Einzelfille iber Gebiithr und verallgemeinerten sie als typisch fur alle
neo-hinduistischen, vereinzelt auch buddhistischen Gruppierungen.
Sozial- und religionswissenschaftliche Studien zeigten spiter auf, dass
die Vorwiirfe zumeist interessegeleitet und methodisch nicht haltbare
Generalisierungen waren (vgl. u.a. Usarski 1988). Uberdies erwies
sich, dass Mitglieder in den neuen religiésen Bewegungen Halt und
Selbstvergewisserung finden konnten und nicht lediglich — so die Vor-
wirfe — Entfremdung und Manipulation ausgesetzt seien (vgl. Deut-
scher Bundestag 1998; Rink 2002). Mit dem Riickgang der Zahlen und
der Auflosung zahlreicher Zentren verebbte die gesellschaftliche De-
batte in den goer Jahren. ISKCON durchlief einen inneren Klirungs-
und Verinderungsprozess, der weit {iberwiegende Grof3teil buddhisti-
scher Gruppen und Zentren geniefdt seit dem Medienboom der goer
Jahre ein geradezu positiv-idealisierendes Image.

Zuwanderer aus Asien und Fragen gesellschaftlicher >Passungs«
Der Strang von Fliichtlingen und Zuwanderern aus Lindern Asiens
wurde in den 7oer und 8oer Jahren des 20. Jahrhunderts nicht unter

dem Gesichtspunkt ihrer religiosen Orientierung, sondern unter As-

136

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

pekten sozialer und O6konomischer Eingliederungsschwierigkeiten
wahrgenommen. Erst mit der verstirkten Aufmerksamkeit, welche
Religion und religioser Zugehorigkeit in den goer Jahren zuteil wurde,
nahmen Politiker, Beh6rdenvertreter, Sozialarbeiter und ebenso For-
scher die Zuwanderer als auch religiése — insbesondere fremdreligiose
— Personen und Gruppen wahr. Unter dieser Optik thematisierten
Politiker und manche Sozialwissenschaftler, inwiefern die fremdreligi-
6se Orientierung und enge Loyalititsbindung an die ethnisch-religiose
Diasporagruppe eine gelingende soziockonomische Eingliederung in
die deutsche Aufnahmegesellschaft hemme bzw. verhindere.

Wie an anderer Stelle aufgezeigt (vgl. Baumann 2000: 175-179;
Baumann 2004), beinhaltet eine religiés-kulturelle Differenz zu den
vorherrschenden Mustern und Werten der Mehrheitsgesellschaft nicht
notwendig Distanz und mangelnde Integrationsbereitschaft. Es ist
hilfreich und weiterfithrend, gesellschaftliche Integrationsprozesse in
Bereiche sozioSkonomischer Integration — im beruflichen, sprachli-
chen, sozialen Leben — und Aspekten religioser Eingliederung zu un-
terscheiden. Gesellschaftliche Integration ist nicht mit Assimilation
gleichzusetzen, d.h. der Aufgabe und dem vollstindigen Ablegen mit-
gebrachter Werte, Uberzeugungen und Auffassungen auf Seiten der
Zugezogenen. Die Religionsgeschichte zeigt anschaulich, dass religise
Differenz und gesellschaftliche Integration kein Widerspruch sind
bzw. sein miissen (vgl. ebd.). Vielmehr, gerade die Kenntnis der eige-
nen religiés-kulturellen Tradition und ihrer Besonderheit im Unter-
schied zur Mehrheitsgesellschaft schafft oft erst ein Selbstbewusstsein
auf Seiten der Zuwanderer, die Differenz nicht als Belastung, sondern
als eigenstindigen Beitrag im kulturell-religiosen Pluralismus des
Landes anzusehen. Solch ein Verstindnis lisst die Zuwanderer und
ihre Kinder offener gegeniiber den Anforderungen nach Neu- und
Umorientierung in sprachlicher, beruflicher und verhaltensbezogener
Sicht werden.

Wichtig in diesem Zusammenhang ist ein Verstindnis von »>Kul-
turs, das diesen sinnstiftenden Bereich von Lebensorientierung nicht
essentialisiert und verdinglicht. Vielmehr, Grenzen und Inhalte von
Kultur sind verhandelbar und nicht starr und abschliefend. Neue Ele-
mente konnen aufgenommen, vorhandene zurtickgestellt werden. Die
je lokalen Kontexte bestimmen entscheidend mit, wie sich kulturelle
und religiose Sachverhalte zeigen, formieren und auswirken.’

9 Zum intendierten Kulturbegriffsverstindnis siehe u.a. Kapferer 1988 und
Borofsky 1994; zur Kontextgebundenheit religiéser und kultureller Tradi-

137

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

Eine solche Zugangsweise erméglicht, Uberschneidungen, Ver-
bindungen, Deckungen und Gemeinsambkeiten unterschiedlicher Kul-
turen wahrzunehmen. Die Mehrheitsgesellschaft und die kulturellen
und religiésen Traditionen buddhistischer und hinduistischer Zuwan-
derer werden nicht als primir trennend, als gar einander ausschlie-
Rend konzipiert. Vielmehr werden sie unter dem Blickwinkel der
>Kompatibilitit«, demnach der Vereinbarkeit und der >Passung< be-
trachtet.

Kompatibilititselemente asiatischer Zuwanderer

Kompatibilititen von vietnamesischen und tamilischen Kulturelemen-
ten mit Bereichen deutscher Gesellschaft zeigen sich etwa im Hinblick
auf Arbeitsauffassungen und Bildungsideale. Die erfolgreiche struk-
turelle Integration der vietnamesischen boat-people wurde und wird
vielfach mit ihrem Fleif und Arbeitswillen erklirt. Ahnliches lisst sich
fur tamilische Zuwanderer festhalten, wie Studien zu tamilischen
Zuwanderern in der Schweiz und Deutschland aufweisen (vgl. McDo-
well 1996; Lithi 2003; Salentin 2002, 2003). Das gewissermafen
sstrebsame Arbeitsethos< zielt bei beiden Zuwanderergruppen auf
einen moglichst raschen Verzicht auf staatliche Unterstiitzungsleis-
tungen und ein eigenstindiges berufliches Auskommen hin. Die eins-
tige Mittelschichtenzugehorigkeit vieler Fliichtlinge aus Vietnam und
Sri Lanka erweist sich in punkto sozialer Auswirtsmobilitit als hoch-
gradig kompatibel mit deutschem bzw. westeuropdischem Erfolgsstre-
ben (vgl. Treuheit/Otten 1986: 68-69). Damit einher geht das in siid-
asiatischer und chinesischer Kultur vorhandene traditionelle Bildungs-
interesse und die Hochschitzung von Bildung und akademischen
Graden (vgl. ebd.: 67). Ebenso wie die berufliche Tiichtigkeit >passt«
der positiv konnotierte Bildungseifer sehr gut zu bestehenden Ausbil-
dungsidealen westlich-kapitalistischer Gesellschaften.

Die zu Beginn des Artikels eroffnete analytische Perspektive, in-
wiefern eine religiose Differenz einer gesellschaftlichen Vereinbarkeit
bzw. »Passung< hinderlich oder nicht hinderlich ist, soll an dieser Stelle
wieder aufgegriffen werden. Fijalkowski und Gillmeister driicken den
Sachverhalt der >Kompatibilitit« fremdkultureller Elemente wie folgt
aus:

»Wenn [in dieser Studie] zunichst von der Annahme ausgegangen wurde, dass
mit >ethnokultureller Distanz« ein Faktor bezeichnet werden kann, der sich zu-

tionen und zum Konzept von lokaler Religionsgeschichte siehe Kippenberg/
Luchesi 1995 sowie jlingst Franke 2005.

138

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

sitzlich zu den soziookonomischen Konkurrenzbedingungen retardierend
[hemmend] auf die Integration von Zuwanderern auswirken kann, so zeigt der
Vergleich zwischen Tiirken und Vietnamesen, dass mit kultureller Ferne und
dem Festhalten an Eigenkulturellem sich gleichwohl Erfolgstiichtigkeit und
Mobilitit in westlichen postindustriellen Gesellschaften verbinden kann. Es
geht nicht um Distanz oder Nihe in einem linearen Sinne, sondern um die
Kompatibilitit des ethnokulturell Heterogenen.« (Fijalkowski/Gillmeister

1997: 284)

Mit »ethnokulturell Heterogenem« ist das von der deutschen oder
westeuropdischen Mehrheitsgesellschaft Verschiedene gemeint, dem-
nach Unterschiede in kultureller Anschauung und religiéser Lebens-
orientierung. Wichtig im Zusammenhang gesellschaftlicher Eingliede-
rung, darauf verweisen die zwei Soziologen, ist der Sachverhalt, dass
wenn aus dem Herkunftsland mitgebrachte Voraussetzungen wie
Erfolgstiichtigkeit und Aufwirtsstreben vorliegen, die jeweilige ethno-
kulturelle Distanz sich als weit weniger hinderlich, als zu Beginn der
Untersuchung vermutet, erweist (vgl. ebd.: 33). Im Hinblick auf in
Deutschland neu beheimatete Vietnamesen und srilankische Tamilen
konnten hier neben dem Kompatibilititsaspekt des Bildungsinteresses
noch die stark vorhandene Bereitschaft zur Konfliktminimierung bzw.
Konfliktvermeidung erginzt werden. Fijalkowski und Gillmeister spre-
chen in dieser Hinsicht von »kultureller Kompatibilitit« (vgl. ebd.:
285), von der Vereinbarkeit fremdkultureller Elemente in Strukturen
der Aufnahmegesellschaft.

Im Hinblick auf die spezifisch religiosen Traditionen, hier die
zentral dargestellten buddhistischen und hinduistischen Traditionen,
lasst sich in Uibertragenem Sinne von einer strukturellen >Kompatibili-
tat« sprechen. Die religiosen Inhalte, Konzepte und >Heilsziele< sind
sicherlich grundlegend verschieden von den in Deutschland und in
den meisten westlich-industriellen Gesellschaften prigenden, vielfach
dominanten christlichen Traditionen. Diese Unterschiedlichkeit steht
einer gesellschaftlichen Vereinbarkeit jedoch nicht entgegen. Im Ge-
genteil, die familienbezogene und zugleich individualisierte hinduisti-
sche und buddhistische Religiositit erweist sich strukturell als gut
vereinbar und kompatibel mit Idealen einer kapitalistischen, demokra-
tisch verfassten Grundordnung. Eine Vergemeinschaftung, die zu
gesellschaftlicher Absonderung motiviert und gesellschaftskritisches
Potential birgt, wird nicht vorangetrieben. Vielmehr betonen viele
Einzelpersonen ebenso wie gewichtige Reprisentanten religioser Tradi-
tionen und ihrer Institutionen den Willen zur Integration, das Zuriick-
stecken eigener Priferenzen zugunsten von Kompromissen und eine

139

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

beflissene Orientierung an rechtlich-administrativen Regeln und Vor-
gaben.

Auf dem langen, noch zu gehenden Weg gesellschaftlicher Aner-
kennung dieser »fremd«kulturellen und >fremd-«-religiésen Traditionen
und ihrer Triger/innen im Zuge der Eingliederung in die deutsche
bzw. westeuropidische Mehrheitsgesellschaft kommt solchen Kompa-
tibilititen grofle Bedeutung zu. Religiose Differenz und gesellschaftli-
che >Passung« — oder >Kompatibilitit« — konnen zusammengehen. Eine
Gesellschaft vertrigt eine Pluralitit von Religionen. Die Aufgeregtheit
uiber >zuviel Religion< geht auf Denkkonditionierungen und inhirente
Verunsicherungen in Folge impliziter Primissen abendlindischer
Religionsauffassung zurtick. Das iiber Jahrhunderte zementierte Leit-
bild, demzufolge eine Religion den Zusammenhalt einer Gesellschaft
garantiere, eine Pluralitit jedoch destabilisiere, ist als voraussetzungs-
belastet zu hinterfragen (vgl. Kippenberg/von Stuckrad 2003: 1371;
Baumann 2005). Sowohl die Kenntnis religionsgeschichtlich erprobter
Koexistenzen von Religionen, ihre Pluralitit auf umgrenztem Territo-
rium, als auch der Ansatz kultureller Kompatibilititen bei vorhandener
religioser Differenz kann konstruktive und politisch notwendige Per-
spektiven fiir Zuwanderergesellschaften eréffnen.

Literatur

Baier, Karl (1998): Yoga auf dem Weg nach Westen. Beitrdge zur Rezep-
tionsgeschichte, Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann.

Batchelor, Stephen (1994): The Awakening of the West. The Encounter of
Buddhism and Western Culture, London: Aquarian, Harper Collins
an Berkeley, Cal.: Parallax Press.

Baumann, Christoph Peter (1997): »Sikhs und ihre Feste in Deutsch-
land, in: Remid (Hg.), Religionen feiern. Feste und Feiertage religioser
Gemeinschaften in Deutschland, Marburg: diagonal, S. 162-170.

Baumann, Martin (1993): Deutsche Buddhisten. Geschichte und Gemein-
schaften, Marburg: diagonal, 2. Aufl. 1995.

Baumann, Martin (1997): »Culture Contact and Valuation: Early Ger-
man Buddhists and the Creation of a >Buddhism in Protestant
Shape«, in: Numen 44, S. 270-295.

Baumann, Martin (1998a): »Sustaining >Little Indias<: The Hindu
Diasporas in Europex, in: Gerrie ter Haar (Hg.), Strangers and So-
Jjourners: Religious Communities in the Diaspora, Leuven: Uitgeverij
Peeters, S. 95-132. Reprint in: Gerrie ter Haar (Hg.) (2001), Religious
Communities in the Diaspora, Nairobi: Acton Publ,, S. 86-128.

140

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

Baumann, Martin (1998b): Hindus and Hindu Traditions in Europe.
A Bibliography on the Hindu-European Diasporas, (ca.160 Titel),
www.unilu.ch/3259_9391.htm.

Baumann, Martin (2000): Migration, Religion, Integration. Vietnamesi-
sche Buddhisten und tamilische Hindus in Deutschland, Marburg:
diagonal.

Baumann, Martin (2001a): »Global Buddhism. Developmental Periods,
Regional Histories and a New Analytical Perspective, in: Journal of
Global Buddhism 2, S.1-43, online: www.globalbuddhism.org/2/bau
mannoi1.pdf.

Baumann, Martin (2001b): Buddhism in Europe. An Annotated Biblio-
graphy, 1996; 3. akt. Fassung (ca. 380 Titel), www.globalbuddhism.org
bib-bud.html.

Baumann, Martin (2002): »Buddhism in Europe: Past, Present, Pro-
spects«, in: Charles S. Prebish/Martin Baumann (Hg.), Westwards
Dharma: Buddhism beyond Asia, Berkeley: University of California
Press, S. 85-105.

Baumann, Martin (2004): »Religion und ihre Bedeutung fir Migran-
ten. Zur Parallelitit von >fremd«religioser Loyalitit und gesell-
schaftlicher Integrations, in: Beauftragte der Bundesregierung fiir
Migration, Fliichtlinge und Integration (Hg.), Religion — Migration —
Integration in Wissenschaft, Politik und Gesellschaft, Berlin: Bundes-
druckerei, S. 19-30.

Baumann, Martin (2005): »Religionspluralitit — Gefahr oder Chance?«,
in: Neue Ziiricher Zeitung, 29.01.2005.

Baumann, Martin/Luchesi, Brigitte/Wilke, Annette (Hg.) (2003): Tem-
pel und Tamilen in zweiter Heimat: Hindus aus Sri Lanka im deutsch-
sprachigen und skandinavischen Raum, Wiirzburg: Ergon.

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integra-
tionschancen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Borofsky, Robert (Hg.) (1994): Assessing Cultural Anthropology,
New York: McGraw-Hill.

Dech, Matthias (1998): Hindus und Hindutum in Deutschland. Exempla-
rische Untersuchung anhand der Situation in Frankfurt a.M., Disserta-
tion im Fachgebiet Religionswissenschaft, Universitit Marburg,
Microfich.

Dessai, Elisabeth (1994): Hindus in Deutschland, Moers: Aragon.

Deutscher Bundestag Enquete-Kommission »Sogenannte Sekten und
Psychogruppen« (Hg.) (1998): Neue religidse und ideologische Ge-
meinschaften und Psychogruppen, Band 1: Endbericht, Band 2: For-
schungsprojekte und Gutachten, Bonn: Universitits-Buchdruckerei,
Hamm: Hoheneck.

141

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

Fijalkowski, Jiirgen/Gillmeister, Helmut (1997): Auslindervereine — Ein
Forschungsbericht, Berlin: Hitit.

Finger, Joachim (1987): Gurus, Ashrams und der Westen: Eine religions-
wissenschafiliche Untersuchung zu den Hintergriinden der Internationa-
lisierung des Hinduismus, Frankfurt a.M.: P. Lang.

Franke, Edith (2005): »Die Erforschung lokaler Religionen als Aufgabe
der Religionswissenschaft«, in: Edith Franke (Hg.), Fremd und doch
vertraut. Eindriicke religioser Vielfalt in und um Hannover, Marburg:
diagonal, S. 11-22.

Fuchs, Christian (1990): Yoga in Deutschland: Rezeption, Organisation,
Typologie, Stuttgart: Kohlhammer.

Grasmiick, Oliver (2004): Geschichte und Aktualitit der Daoismusrezep-
tion im deutschsprachigen Raum, Muinster: Lit.

Halbfass, Wilhelm (1981): Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen
Begegnung, Basel: Schwabe.

Hecker, Hellmuth (198s5): Chronik des Buddhismus in Deutschland,
Hamburg: DBU.

Hecker, Hellmuth (Hg.) (1995): Der erste deutsche Bhikkhu. Das bewegte
Leben des Ehrwiirdigen Nyanatiloka (1878-1957) und seine Schiiler,
Konstanz: Universitit Konstanz.

Hecker, Hellmuth (1996, 1997): Lebensbilder deutscher Buddhisten. Ein
bio-bibliographisches Handbuch, 2. Binde, 2. akt. und erw. Aufl.,
Konstanz: Universitit Konstanz.

Ho, Loc (1999): Vietnamesischer Buddhismus in Deutschland. Darstellung
der Geschichte und Institutionalisierung, Hannover: Pagode Vien
Giac.

Hutter, Manfred (Hg.) (2001): Buddhisten und Hindus im deutschspra-
chigen Raum. Akten des Zweiten Grazer Religionswissenschafilichen
Symposiums. 2.-3. Mirz 2000, Frankfurt a.M.: P. Lang.

Jackson, Carl T. (1994): Vedanta for the West: The Ramakrishna Move-
ment in the United States, Bloomington: Indiana University Press.
Kapferer, Bruce (1988): Legends of People, Myths of State. Violence, Into-
lerance and Political Culture in Sri Lanka and Australia, Washington,

D.C.: Smithsonian Institution Press.

Kippenberg, Hans G./Luchesi, Brigitte (Hg.) (1995): Lokale Religionsge-
schichte, Marburg: diagonal.

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (2003): Einfithrung in die
Religionswissenschaft, Miinchen: Beck.

Klar, Helmut (1995): Helmut Klar, Zeitzeuge zur Geschichte des Bud-
dhismus in Deutschland, hg. von Martin Baumann, Konstanz: Uni-
versitit Konstanz, online: www.ub.uni-konstanz.de/kops/volltexte/
2000/588/html/klar1.himl.

142

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

Linse, Ulrich (1991): »Asien als Alternative? Die Alternativkulturen der
Weimarer Zeit: Reform des Lebens durch Riickwendung zu asiati-
scher Religiositit«, in: Hans G. Kippenberg/Brigitte Luchesi (Hg.),
Religionswissenschaft und Kulturkritik, Marburg: diagonal, S. 325-364.

Lithi, Damaris (2003): »Heimatliche Konventionen im Exil bewahren.
Hinduistische und christliche Religiositit tamilischer Fliichtlinge in
Berng, in: Martin Baumann/Brigitte Luchesi/Annette Wilke (Hg.),
Tempel und Tamilen in zweiter Heimat. Hindus aus Sri Lanka im
deutschsprachigen und skandinavischen Raum, Wiirzburg: Ergon,
S. 295-322.

McDowell, Christopher (1996): A Tamil Asylum Diaspora. Sri Lankan
Migration, Settlement and Politics in Switzerland, Oxford, Providence,
RI: Berghahn Books.

Merz, Martin (2000): »ich weiss, dass das alles unglaubhaft tént ... <
Zur Geschichte des Yoga in der Schweiz 1900-1960«. Seminarar-
beit am Historischen Seminar der Universitit Basel, Basel.

Notz, Klaus-Josef (1984): Der Buddhismus in Deutschland in seinen
Selbstdarstellungen. Eine religionswissenschafiliche Untersuchung zur
religiosen Akkulturationsproblematik, Frankfurt a.M., Bern, New
York: P. Lang.

Oesterheld, Joachim (1997): »Zum Spektrum der indischen Prisenz in
Deutschland von Beginn bis Mitte des 20. Jahrhunderts«, in: Ger-
hard Hopp (Hg.), Fremde Erfahrungen. Asiaten und Afrikaner in
Deutschland, Osterreich und in der Schweiz bis 1945, Berlin: Verlag
Das Arabische Buch, S. 331-346.

Oesterheld, Joachim, Giinther, Lothar (1997): Inder in Berlin, hg. im
Auftrag der Auslinderbeauftragten des Senats Berlin, Berlin: Ver-
waltungsdruckerei.

Remid (Hg.) (1997): Religionen feiern: Feste und Feiertage religidser Ge-
meinschaften in Deutschland, Marburg: diagonal.

Remid (2004): »Religionen in Deutschland: Mitgliederzahlen«, online:
hitp:/ fwww.remid.de/remid_info_zahlen.htm.

Rink, Steffen (2002): »Neue Religionen in Geschichte und Gegen-
wart, in: Harenberg Lexikon der Religionen. Die Religionen und Glau-
bensgemeinschaften der Welt. Ihre Bedeutung in Geschichte, Alltag und
Gesellschaft. Dortmund: Hardenberg, S. 953-988.

Salentin, Kurt (2002): Tamilische Fliichtlinge in der Bundesrepublik. Eine
Bestandsaufnahme sozialer, 6konomischer und rechtlicher Aspekte der
Integration, unter Mitarbeit von Markus Groéne, Frankfurt a.M.,
London: IKO-Verlag.

Salentin, Kurt (2003): »Wurzeln in der Ferne schlagen. Die rechtliche
und soziodkonomische Eingliederung tamilischer Flichtlinge in

143

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

der Bundesrepublik«, in: Martin Baumann/Brigitte Luchesi/An-
nette Wilke (Hg.), Tempel und Tamilen in zweiter Heimat. Hindus
aus Sri Lanka im deutschsprachigen und skandinavischen Raum,
Wirzburg: Ergon, S. 75-97.

Schmidt, Ekkehart (1995): »Moscheen: Stein des Anstofes, Priifstein
der Toleranz. Moscheebauprojekte — Ausdruck der Emanzipation
der Muslimex, in: Ausldgnder in Deutschland, 11, 2, S. 5-G.

Schwab, Raymond (1984): The Oriental Renaissance. Europe’s Discovery
of India and the East, 1680-1880, New York: Columbia Universit
Press.

Schweer, Thomas (1992): »Yoga im Neohinduismus, in: Deutscher
Volkshochschul-Verband (Hg.), Yoga und Indien, Materialien 33,
Bonn: Deutscher Volkshochschul-Verband, S. 87-121.

Suess, Joachim (1994): Zur Erleuchtung unterwegs: Neo-Sannyasin in
Deutschland und ihre Religion, Berlin: Reimer.

Suess, Joachim (1996): Bhagwans Erbe. Die Osho-Bewegung heute, Miin-
chen: Claudius.

Treuheit, Werner/Otten, Hendrik (1986): Akkulturation junger Ausldn-
der in der Bundesrepublik Deutschland. Probleme und Konzepte, Opla-
den: Leske u. Budrich.

Usarski, Frank (1988): Die Stigmatisierung neuer spritueller Bewegungen
in der Bundesrepublik Deutschland, Kéln: Béhlau.

Weber, Edmund (Hg.) (198s5): Krishna im Westen, Frankfurt a.M.: P.
Lang.

Szeemann, Harald (Hg.) (1980): Monte Verita — Berg der Wahrheit.
Lokale Anthropologie als Beitrag zur Wiederentdeckung einer neuzeitli-
chen sakralen Topographie, Mailand.

144

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER
>NORMAL-< ODER > NOTFALL<?

MUSLIMISCHE MIGRANTEN IN DER SCHWEIZ
UND DIE EINBETTUNG IN DEN
OFFENTLICHEN RAUM

SAMUEL M. BEHLOUL

Einleitende Uberlegungen

Die Wissenschaftsgeschichte der Religionswissenschaft lehrt uns, dass
Religion wissenschaftstheoretisch kein leicht erfassbares Phinomen
darstellt. Die Schwierigkeit beginnt schon beim Versuch den Satz, der
mit »Religion ist ...« beginnt, fortzusetzen und fiir alle religisen Tradi-
tionen bindend zum Abschluss zu bringen, ohne sich dabei dem Vor-
wurf eines Euro- oder Christozentrismus auszusetzen. Die Liste mit
Definitionen von Religion ist im Laufe der Wissenschaftsgeschichte
der Religions- und Sozialwissenschaft immer linger geworden, parallel
dazu - oder vielleicht auch gerade deswegen — wuchs die Skepsis
gegeniiber der heuristischen Leistungskraft eines allgemeinen Reli-
gionsbegriffes.

Das Phinomen Religion hat bislang einem dreifachen wissen-
schaftlichen Versuch erfolgreich Widerstand geleistet: dem Versuch,
die Frage nach dem >Wesen¢, dem >Ursprung« und der »Zukunft« der
Religion zu beantworten. Wihrend in den letzten Jahrzehnten inner-
halb der Sozial- und Religionswissenschaft die Frage nach dem >Ur-
sprung< und dem >Wesen< der Religion zunehmend in den Hinter-
grund trat, hat sich im Gefolge der Sikularisierungsprozesse das Inte-
resse der Sozial- und Religionswissenschaftler zunehmend auf die
Frage nach der »Zukunft«, bzw. der zukiinftigen Gestalt von Religion
konzentriert.

Mit Blick auf die Theorieansitze, die in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts in Amerika und Europa aufgestellt wurden, um das Phi-
nomen Religion prognostisch zu erfassen, lassen sich zwei Hauptposi-
tionen ausmachen: a) die These vom Riickgang der Religionen und
neuerdings b) die These von der Riickkehr der Religionen. Wihrend
die Vertreter der ersten Position davon ausgegangen waren, dass Reli-
gion durch die im Zuge der Modernisierung ausgel6sten Sakularisie-
rungsprozesse unaufhaltsam in die Privatsphire des Individuums
verdriangt (vgl. Luckmann 1991) und letztendlich durch nationale Ideo-
logien oder Zivilreligionen funktional ersetzt werde (vgl. Bellah 1970),
sehen sich die Vertreter der zweiten Position unter dem Eindruck der

145

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

jungsten Entwicklung auf religiosem Feld in und auferhalb der westli-
chen Welt veranlasst, paradigmatisch eine Riickkehr der Religion an-
zukiindigen (Riesebrodt 2000).

Die Errichtung der Islamischen Republik Iran im Jahre 1979 léste
im Westen zunichst blof} grofle Verwunderung dariiber aus, dass eine
scheinbar riickwirtsgewandte religise Ideologie nicht nur unter irani-
schen Intellektuellen groflen Anklang fand, sondern sogar zum Ex-
portgut in der gesamten islamischen Welt wurde. Dieses und zahlrei-
che andere darauf folgende Anzeichen einer Revitalisierung der islami-
schen Religion wurden zunichst als ein blof lokal begrenztes, durch
Mangel an Modernisierung ausgeldstes Phinomen gedeutet (vgl. Gell-
ner 1981).

Ungefihr zur gleichen Zeit begann man jedoch verschiedene,
innerhalb und auflerhalb institutionalisierter Religionen auftretende
Phinomene und Bewegungen unter dem Titel Wiederkehr von Religi-
on zu diskutieren (vgl. Oelmiiller 1984).

Neuerdings geht man jedoch von einer scheinbar eindeutigen
weltweiten dramatischen >Riickkehr« der Religionen aus. Als konkrete
Beispiele werden »das Auftrumpfen der religiosen Rechten in der ame-
rikanischen Politik, die andauernde identititsbildende Kraft von Katho-
lizismus und Protestantismus in Irland, die Rolle der katholischen
Kirche in Polen, des Islam im Iran und Sudan, in Algerien, Agypten,
im paldstinensischen Widerstand und selbst in der so weitgehend
sakularisierten Tiirkei, des Hinduismus in Indien, des Buddhismus in
Sri Lanka [...J« genannt (Riesebrodt 2000: 11).

Vergleicht man beide Thesen, die von dem dramatischen Riick-
gang und die von einer dramatischen >Riickkehr« der Religion, mitein-
ander, so ergibt sich folgendes Problem. Wihrend bei der These eines
Riickgangs der Religion klar ist, dass sie vor allem das Christentum vor
Augen hatte und dessen Riickgang in seiner organisatorischen Gestalt
der Grofkirchen voraussagte, d.h. konkret den »Riickzug der christli-
chen Kirchen aus Bereichen, die vorher unter ihrer Kontrolle oder
ihrem Einfluss gestanden haben« (Berger 1973: 103), scheint dieselbe
Eindeutigkeit bei der These von einer >Riickkehr< der Religion nicht
mehr gegeben zu sein.

Ist mit dem Begriff der >Riickkehr<« die Wiederkehr einer von der
Sakularisierung urspriinglich >tot< (vorher-)gesagten institutionellen
Religion als eines erneut unabhingigen und autarken religi6s-politi-
schen Machtfaktors gemeint?

Die gegenwirtig gefithrten Debatten, sei es iiber die fundamenta-
listischen Tendenzen innerhalb verschiedener Religionstraditionen, sei
es iiber die zunehmende offentliche Artikulation nicht-christlicher

146

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Migrantengemeinschaften — insbesondere der muslimischen — im
Westen, scheinen diese irrefithrende Implikation der These von der
>Riickkehr< der Religion zu bestitigen. Dass Religion an Aktualitit und
vor allem an Medialitit in unerwartetem Masse gewonnen hat, ist un-
bestritten. Dass sie eine neue gesellschaftspolitische Herausforderung
darstellt, ist ebenfalls unbestritten. Umstritten ist jedoch, ob sich dieses
Phinomen mit dem Begriff und letztendlich auch mit der Annahme
einer faktischen >Riickkehr« der Religion angemessen erfassen lasst.
Wollen wir die gegenwirtigen Prozesse und Zusammenhinge in
Bezug auf die Religion innerhalb eines pluralen Kontextes besser
verstehen, so scheint mir eine antagonistische Gegentiberstellung der
Thesen von einem >Riickgang<, bzw. einer >Riickkehr< der Religion
wenig hilfreich’. Weil beide Annahmen, sowohl die von dem >Riick-
gang< als auch die von der >Riickkehr« der Religion, einerseits von
faktischen gesellschaftspolitischen Prozessen ausgehen, andererseits
jedoch bei der Betrachtung des Phinomens Religion ein und dieselbe
Vogelperspektive einnehmen, ist eine abstrakte Entscheidung fiir die
eine und gegen die andere Position nicht viel versprechend. Da sich
jedoch beide Ansitze auf die gleichzeitig zu beobachtenden gesell-
schaftspolitischen Entwicklungen — der Sikularisierung auf der einen
und den Relevanzgewinn der Religion auf der anderen Seite — stiitzen,
ist es sinnvoll zu priifen, wie sie fiir eine angemessene Erfassung der
sich gegenwirtig manifestierenden Entwicklungstendenzen des Phi-
nomens Religion Gewinn bringend eingesetzt werden kénnten.

Der vorliegende Beitrag geht von der Hypothese aus, dass beide syn-
chron verlaufenden und sich augenscheinlich asymmetrisch zueinan-
der verhaltenden Tendenzen des >Riickgangss, resp. der >Riickkehr< der
Religion zwei im Grunde kohirente Manifestationsweisen der Sikula-
risierung darstellen. Um das implizit postulierte Widerspruchsver-
hiltnis beider Prozesse zu iiberwinden und deren Kohirenz zu unter-
streichen, werde ich fiir die Uberpriifung der Hypothese die Begriffe
>Riickgang« und >Riickkehr< jeweils durch Begriffe Reaktivierung und
Rekonzipierung ersetzen.

Empirisch getestet werden soll diese Hypothese am Beispiel der
infrastrukturellen Verortung muslimisch geprigter Migranten in der
Zentralschweiz. Dabei soll es nicht darum gehen, Prognosen aufzustel-
len, sondern den gegenwirtig zu beobachtenden Trend aufzuzeigen.

1 Diese Gegeniiberstellung ist bereits implizit vorhanden in der immer

haufiger gestellten Frage danach, wie viele Religionen eine Gesellschaft ver-
trigt. Gemeint ist natiirlich eine sikulare Gesellschaft.

147

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

1. Die (>Ab-)Normalitit< des europiischen
Religionspluralismus

In der beginnenden Auseinandersetzung und dem Umgang mit dem
Religionspluralismus in Westeuropa sind gegenwirtig zwei diametral-
entgegengesetzte Hauptpositionen auszumachen: a) Religiése Plura-
lisierung erschiittere die religios-kulturellen Fundamente des so be-
zeichneten christlichen Abendlandes und fithre zu gesellschaftlich
desintegrativen Tendenzen und b) Das christliche Abendland als ho-
mogenen Block habe es nie gegeben. Religioser Pluralismus sei viel-
mebhr ein europdischer Normalfall gewesen, dieses seit der Antike.

Wihrend die erste Position angesichts der in der Tat pluralen Reli-
gionsgeschichte Europas nicht haltbar ist (vgl. Clemen 1926/1937;
Elsas 2002), jedoch als reaktiviertes und neukonzipiertes Gut als zu-
treffend kategorisiert wird®, iibersieht die zweite Position die empi-
risch-historische Komplexitit des Phinomens des Religionspluralis-
mus und die damit gegebene Pluralitit des Religionspluralismus
selbst.

In seiner kiirzlich erschienenen Einfiihrung in die Religionswissen-
schaft hebt Kippenberg mit Blick auf die europiische Religionsge-
schichte und nicht zuletzt vor dem Hintergrund der aktuellen Debatte
uiber die zunehmende religios-kulturelle Segmentierung europiischer
Gesellschaften hervor, dass religiéser Pluralismus schon immer ein
europiischer Normalfall gewesen sei. »Eine Situation religioser Plurali-
tit gab es bereits in der Antike, [...] [und] auch nach der Antike endete
diese Situation keineswegs. Judentum, Christentum und Islam sind
aus den Kulturen des vorderasiatischen Raumes nach Europa gewan-
dert und hier heimisch geworden [...]. Will man die Rolle der Religion
in Europa verstehen, so muss man bei dieser Vielfalt ansetzen.« (Kip-
penberg/von Stuckrad 2003: 131)

Pluralismus und Migration sind unbestritten ein Kontinuum

2 Unter der nachhaltigen Wirkung von Huntington’s Thesen (Huntington
1996) und der Ereignisse des 11. Septembers o1, die diese Thesen geradezu
zu bestitigen scheinen, wird immer wieder die Befiirchtung geduflert, reli-
gioser Pluralismus gefihrde die religios-kulturelle Homogenitit und Stabili-
tit des so bezeichneten christlichen Abendlandes und fithre zu gesellschaft-
lich desintegrativen Tendenzen. Gerade die These von der Homogenitit des
christlichen Abendlandes kann — wie unten noch dargestellt werden soll —
als ein Beispiel fur die Reaktivierbarkeit und Neukonzipierung religiéser
Deutungsmuster dienen.

148

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

europdischer Religions- und Kulturgeschichte. Ein Blick auf die Ge-
schichte anderer auflereuropiischer Riume zeigt aber schnell, dass
religioser Pluralismus letztendlich nicht nur ein europiischer >Normal-
fall« war. Alle islamischen Reiche, um ein Beispiel anzufiihren, ange-
fangen bei der Umayyadendynastie (zweite Hilfte des 7. Jh. bis Mitte &.
Jh. n.Chr.) iiber die Abbasidendynastie (Mitte 8. Jh. bis Mitte 13. Jh. n.
Chr.) bis hin zum Osmanischen Reich (2. Hilfte 13. Jh. bis 1924.)
waren religios-kulturell gesehen plurale und durch Migrationsstrome
geprigte Herrschaftsbereiche (vgl. Hourani 1992). Bei allen jeweils
historisch und religios-kulturell bedingten quantitativen und qualitati-
ven Detailunterschieden bestand das wesentliche Charakteristikum
dieses sei es europiischen oder orientalischen >Normalfalls< in seiner
grundsitzlichen Bipolaritit: Neben der vom Konig, Kaiser oder Kalifen,
bzw. Sultanen ausdriicklich geférderten Reichsreligion bzw. -konfes-
sion, existierten noch andere, von der Obrigkeit mehr oder weniger
geduldete religios-kultische Traditionen.?

Bei der These vom Religionspluralismus als europdischem >Nor-
malfall« wird tibersehen, dass neben der pluralen Religionsgeschichte
eines bestimmten geographischen Raums auch der religiose Pluralis-
mus selbst ein plurales und prozesshaftes, von den jeweiligen gesell-
schafts-kulturellen und politischen Rahmenbedingungen abhingiges
Phinomen darstellt. Er bildet dementsprechend weder ein selbststin-
diges, noch ein im Widerspruch zu den ihn bestimmenden Rahmen-
bedingungen stehendes Phinomen, sondern ist deren Produkt. Als
historisches Phinomen bleibt er zweifelsohne eine Konstante. Was
sich jedoch dndert, sind seine Determinanten.

Was die externen Rahmenbedingungen der eigenen Religionsplu-
ralitit angeht, so lassen sich mit Blick auf die konstant plurale européi-
sche Religionsgeschichte zwei Hauptphasen unterscheiden. Bis in die
Neuzeit hinein war die Religionslandschaft durch die Konzeption er-
laubte/nicht erlaubte Religion(en) geprigt. Der Staat legte klar fest,
welche Religionsgemeinschaften erlaubt und welche nicht erlaubt
waren. Im Gefolge der Aufklirungs- und Sikularisierungsabliufe wur-
de dieses Prinzip durch die Konzeption der vollen Glaubens-, Kultus-
und Gewissensfreiheit als das Menschenrecht jedes Individuums abge-
16st (vgl. Elsas 2002).

Mit Hilfe eines kurzen historischen Uberblicks iiber die Entwick-
lung der Religionslandschaft in der Schweiz der letzten 100 Jahren

3 Vgl dazu strukturell den Fall des Mongolenreiches im 13. Jahrhundert,
dargestellt im Beitrag von Karénina Kollmar-Paulenz in diesem Band.

149

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

sollen im Folgenden tiberblicksmiflig die verschiedenen Determinan-
ten und die daraus sich ergebenden Manifestationsweisen des Plura-
lismus skizziert werden.

2. Die Schweiz und die Determinanten
der Religionspluralitit

Um die neue Qualitit, welche der Prozess der infrastrukturellen Eta-
blierung der nicht-christlich geprigten Migranten — allen voran der
Muslime — in den religios-kulturell pluralen >Normalfall« der Schweiz
brachte, begrifflich und differenzierend zu erfassen, wird hier zwi-
schen der Religionspluralitit auf der einen und dem Religionspluralismus
auf der anderen Seite unterschieden. Wihrend Religionspluralitit als
Beschreibungskategorie fiir den Zustand des tolerierten Nebeneinan-
ders unterschiedlicher Religionstraditionen und Kultpraktiken verwen-
det wird, sollen mit dem Begriff Religionspluralismus vielfiltige und
nicht selten widerspriichliche Formen von religionsinternen und reli-
gionsexternen Interaktionsprozessen erfasst werden.

Konfessionelle Pluralitit: aktive intrareligiose Bipolaritit

Im direkten Vergleich mit ihren Nachbarn war die Schweiz aufgrund
ihrer foderalen Struktur und konfessionsgeschichtlichen Entwicklung
seit Jahrhunderten von einer grundsitzlichen kulturellen und in reli-
gioser Hinsicht konfessionellen Heterogenitit geprigt. Auf kultureller
Ebene waren es drei bedeutende europiische Kulturelemente — das
Deutsche, Italienische und Franzésische — die das Land kulturell ent-
scheidend geprigt haben. Auf religiosem Feld fiihrte die infolge der
Reformation ausgeléste Glaubenszweiheit durch staatskirchenrechtli-
che Regelungen zu einer konfessionellen Homogenisierung der meis-
ten Kantone, sei es in romisch-katholischer oder protestantisch-refor-
mierter Ausrichtung. Die einzige nicht-christliche Minderheit stellten
lange Zeit die Juden dar. Thnen wurde per Revision der Bundesverfas-
sung von 1874 volle Glaubens-, Gewissens- und Kultusfreiheit gewihrt
(vgl. Pahud de Mortanges 1998).

Bis ins 19. Jahrhundert herrschte in der Schweiz das Staatskir-
chenrecht vor. Fiir das Verhiltnis der Kirche zum Staat bedeutete dies,
dass die Kirchen, vor allem in den protestantischen Kantonen, organi-
satorisch in den Staatsapparat integriert waren. Ab der Mitte des 19.
Jahrhunderts beginnt ein von den Kirchen selbst angestrebter Prozess
der allmihlichen Distanzierung der Kirche vom Staat. Der Prozess
wurde in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts vollzogen mit der

150

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Konsequenz, dass den Kirchen dadurch mehr Autonomie eingeriumt
und der konfessionellen Heterogenitit der Schweiz mehr Rechnung
getragen wurde (vgl. Famos 1999; Grotefeld 2000). Bis in die erste
Hilfte des 20. Jahrhunderts war die konfessionelle Pluralitit der
Schweiz generell durch eine intrareligiose Bipolaritit zwischen der
katholischen und reformierten Kirche gekennzeichnet. Je nach Mehr-
heitsverhiltnissen im jeweiligen Kanton war entweder die eine oder die
andere Konfession vom Staat, bzw. Kanton deutlich privilegiert.

Rituelle Pluralitit: passive intra- und interreligiose Bipolaritit
Zum wesentlichen Merkmal der religiosen Pluralitit in der Schweiz
gehoren heute die Nicht-Einmischung des Staates in die individuelle
religidse Wahl- und Praxisfreiheit seiner Biirger. Der Staat garantiert
jedem Biirger und Biirgerin die Freiheit, seine resp. ihre Welt- und
Religionsanschauung selber auszuwihlen und sie entsprechend auch
rituell zu praktizieren. Diese Form der religiosen Pluralitit, die hier
rituelle Pluralitit genannt wird, hat sich {ibrigens sowohl in demokrati-
schen wie auch in den ehemals totalitiren Gesellschaften Europas
entwickelt. In den Verfassungen der ehemaligen DDR oder des ehema-
ligen Jugoslawiens war jedem Biirger volle Religions- und Glaubens-
freiheit sowie das Recht auf Griindung religioser Organisationen ga-
rantiert, sofern diese Freiheiten nicht politisch missbraucht wurden
zwecks Destabilisierung der sozialistischen Gesellschaftsordnung.*
Die rituelle Pluralitit in der Schweiz lisst nicht nur der einheimi-
schen, resp. der Mehrheitsbevolkerung die volle Freiheit der Reli-
gionswahl und der damit zusammenhingenden rituellen Praxis zu,
sondern gestattet — gemifl den Grundsitzen der Neutralitit, Toleranz
und Paritit — auch den christlichen und nicht-christlichen Minder-
heiten ihre Religionsbriuche zu pflegen (vgl. Friedrich 1993).> Neben
den offentlich-rechtlich anerkannten Kirchen gab und gibt es gegen-
wirtig in der Schweiz eine Anzahl von christlichen Konfessionen (evan-
gelisch-lutherische, evangelisch-methodistische, christkatholische, or-
thodoxe und anglikanische Kirche), die dhnlich wie nicht-christliche Re-
ligionstraditionen lediglich iiber einen privatrechtlichen Status verfii-
gen (vgl. Pahud de Mortanges 1998). Die intrareligiose und durch die
Anwesenheit judischer Traditionen — mit ebenso privatrechtlichem
Charakter — auch interreligiose Bipolaritit blieb also auch nach der

4 Dies bedeutet selbstredend nicht, dass das Kirche-Staat-Verhiltnis in de-
mokratischen und totalitiren Systemen ein und dasselbe sei resp. war.
5 Adrian Loretans Beitrag in diesem Buch bietet eine zusammenfassende

Ubersicht iiber das gegenwirtige religionsrechtliche System der Schweiz.

151

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

Gleichstellung der katholischen und reformierten Kirche auf der Ebene
der rituellen Pluralitit passiv bestehen.

3. Der >neue< Pluralismus.
Was ist neu am neuen Religionspluralismus?

Der grofde Umbruch, der in der schweizerischen Religionslandschaft in
den vergangenen Jahrzehnten stattfand und sich kontinuierlich fort-
setzt, war — wie es die Daten der letzten Eidgendssischen Volkszahlung
2000 (Bundesamt fiir Statistik 2003) belegen — im Wesentlichen durch
drei Faktoren bedingt:

(1) Die abnehmende Bedeutung christlicher Konfessionszugeho-
rigkeit hat zum Aufbruch der {iber Jahrhunderte existenten religios-
konfessionellen Homogenitit der Kantone gefithrt — sowohl auf ro-
misch-katholischer wie protestantisch-reformierter Seite (vgl. Campi-
che/Dubach 1992; Dubach/Campiche 1993; Gibler 1999). (2) Einen
weiteren Faktor des Umbruchs, und mit Blick auf die neue Qualitit im
Pluralisierungsprozess entscheidend, bildet der Zuzug von nicht-christ-
lich geprigten Arbeitsmigranten und politischen Flichtlingen aus
dem europidischen und auflereuropiischen Raum. Insbesondere nach
dem Abnehmen der Zuwanderung aus siid- und westeuropiischen
Lindern und der vermehrten Aufnahme von Migranten und Fliichtlin-
gen aus slidosteuropidischen und auflereuropiischen Staaten kamen
Angehérige, die keiner christlichen Tradition angehdrten bzw. angehd-
ren. Von den Zahlen her am umfangreichsten kam es zur Bildung
muslimischer, hinduistischer und buddhistischer Minderheiten®. (3)
Der Umbruch ist zum dritten auf gegenliufige demographische Ent-
wicklungen zurtickzufithren. Wihrend im Falle langansdssiger Schwei-
zer — zumeist Angehoriger einer christlichen Tradition — die Genera-
tion der Kinder quantitativ nur noch 50 % der Elterngeneration betrigt,
ist die Kinderzahl in den Migrantenfamilien — insbesondere bei mus-
limischen Zuwanderern — hoch und die Generationen der Kinder der
jeweiligen Volksgruppen sind beinahe ebenso umfangreich wie jene
der Eltern (Bundesamt fiir Statistik 2003: 2).

Zuwanderung als mehrstufiger Prozess
Der Zuzug von nicht-christlich geprigten Migranten in die Schweiz ist
ein Prozess, der seit mehreren Jahrzehnten andauert. So kamen bei-

6 Weiterfithrend dazu siehe unter www.religionenschweiz.ch

152

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

spielsweise die ersten muslimisch geprigten Migranten aus der Ttirkei
bereits ab den 50er Jahren des 20. Jh. in die Schweiz.

Zusammenfassend lisst sich dieser Einwanderungsprozess in zwei
Hauptphasen einteilen.

In der ersten Einwanderungsphase waren die Einwanderer haupt-
sichlich Méanner. Von der Schweizer Wirtschaft angeworben, war
deren und im gleichem Masse des anwerbenden Gastlandes Ziel, nach
einem voriibergehenden Arbeitsaufenthalt in ihre jeweilige Heimat
zuriickzukehren. Die religios-kultischen Bediirfnisse, sofern sie unter
der Erwartung und dem Gefiihl eines voriibergehenden Arbeitsaufent-
haltes tiberhaupt vorhanden waren, waren auf ein Minimum redu-
ziert. Dementsprechend wurden in dieser ersten Phase nur vereinzelt
einfache Gebetsriume errichtet mit dem Ziel der Verrichtung des
gemeinsamen Gebets. Der Einbezug in die Gastgesellschaft war fast
ausschlieflich auf das Arbeitsverhiltnis beschrinkt. Wir kénnen ihn
als Minimaleinbezug beschreiben.

Zum entscheidenden Wendepunkt im Migrationsprozess kam es,
als aus dem Gastarbeiteraufenthalt zunehmend ein Daueraufenthalt
wurde. Mit dem dadurch ausgelosten Familiennachzug begann die
zweite Migrationsphase. Die bislang fast ausschliefllich auf das Ar-
beitswesen beschrinkten Kontakte zu der Gastgesellschaft wurden
durch die Prisenz von Frauen und Kindern qualitativ erheblich erwei-
tert. Auf den urspriinglichen Minimaleinbezug der Gastarbeiter in das
Gastland folgte der Prozess eines stufenweise Maximaleinbezugs der
(>Gast«-)Arbeiterfamilie in das Aufnahmeland. Aus dem klassischen
Gastarbeiter-Gastgesellschafi-Verhiltnis wurde das Migranten-Diaspora-
Verhiltnis.

Realisiert wird dieser Prozess des Maximaleinbezugs in die Auf-
nahmegesellschaft durch zwei Etappen. Die unmittelbare Konsequenz
des Familiennachzugs bestand darin, dass Frauen ebenso wie die
Minner in das Berufsleben und die Kinder in das Schulsystem des
Aufenthaltslandes einbezogen wurden. Bereits in dieser ersten Inkor-
porationsetappe der Migrantenfamilien in verschiedene Gesellschafts-
bereiche des Aufnahmelandes, sei es das Arbeitssystem, Schul- und
Erziehungswesen sowie soziale Fiirsorge, wurden die aus dem Heimat-
land mitgebrachten Vorstellungen iiber Rollenverteilung, Erziehung
und weiteres mehr zusehends in Frage gestellt.

Neuerdings findet die zweite Phase des Maximaleinbezugs in das
Aufnahmeland statt. Ich nenne sie religios-kulturelle Verortung. Mit
Blick auf die bisherige Form und die Manifestationsweise der Reli-
gionspluralitit markiert sie faktisch das Ende der rituellen Pluralitdt
und den Beginn des neuen Religionspluralismus.

153

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

Abbildung 1: Muslimische Vereine im Kanton Luzern, Stand: August 2004

Quelle: Behloul 2004

Diese zweite Inkorporationsphase sieht sich auf der wahrnehmungs-
bezogener Ebene einem doppelten Verdacht seitens der Mehrheitsge-
sellschaft ausgesetzt. Sie wird paradigmatisch entweder als eine der
Sakularisierung entgegengesetzte >Riickkehr< der Religion oder als
Entkernung des christlichen Abendlandes wahrgenommen. Entgegen
diesem allgemeinen Wahrnehmungshorizont soll hier am Beispiel
einer lokalen Entwicklung dargelegt werden, dass die gegenwirtig zu
beobachtende zweite Etappe des Maximaleinbezugs muslimisch ge-

154

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

prigter Migranten in die westlichen Gesellschaften sich nicht im Sinne
einer dramatischen und unerwarteten >Riickkehr« der Religion gegen
die Sikularisierung richtet, sondern aus dieser geradezu konstitutiv
hervorgeht. Im Folgenden soll dies milieuspezifisch am Beispiel der
infrastrukturellen Etablierung muslimisch geprigter Migranten im
Grofiraum Luzern exemplifiziert werden. Als Schliisselbegriffe fiir die
analytische Erfassung dieser zweiten Etappe des Maximaleinbezugs
sollen — wie oben bereits erwidhnt — die Begriffe Reaktivierung und Re-
konzipierung verwendet werden.

4. Vergemeinschaftungsprozess als Medium
der Einbettung in den 6ffentlichen Raum

Wie unbegriindet und Wirklichkeit verzerrend eine homogene und
ent-pluralisierende Wahrnehmung muslimisch geprigter Migranten
seitens der Mehrheitsgesellschaft ist, zeigt schon die Entwicklung auf
einem so begrenzten Raum, wie die nihere Umgebung der Stadt Lu-
zern. Abgesehen von der unterschiedlichen nationalen Herkunft der
hier lebenden muslimischen Migranten, ist die Komplexitit und die
innere Dynamik des muslimischen Lebens noch zusitzlich durch die
sich paralle] manifestierenden unterschiedlichen Migrationsphasen
geprigt: von der Phase des Gastarbeiterseins tiber den Familiennach-
zug bis hin zu der religiés-kulturellen Verortung. Dies hingt im We-
sentlichen mit der Kontinuitit der Migration aus muslimisch geprig-
ten Lindern in die Schweiz ab. Wihrend erste Muslime bereits ab
Ende der soer Jahre vornehmlich aus der Tiirkei und ab den Goer
Jahren aus Ex-Jugoslawien als Gastarbeiter in die Schweiz kamen,
kamen in den ausgehenden goer Jahren Muslime gréfitenteils aus
dem auflereuropdischen Raum (Schwarzafrika, Mittlerer Osten, Std-
ostasien) als Fliichtlinge und Asylsuchende. Dementsprechend ist eine
unterschiedliche Intensitit des Einbezogenseins in die Gast-, bzw.
Aufnahmegesellschaft zu beobachten. Die Mehrheit der muslimischen
Migranten im Grofiraum Luzern sind entgegen offentlicher Wahr-
nehmung >alteingesessene« Muslime. Dies nicht nur im Hinblick auf
den mittlerweile zwei oder mehrere Jahrzehnte dauernden Aufenthalt,
sondern auch und vor allem hinsichtlich ihrer relativen kulturellen
Nihe zu der Aufnahmegesellschaft. Der Grofteil dieser Migranten
stammt aus einer binneneuropiischen Migration — aus dem Gebiet des
fritheren Jugoslawiens.

155

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

Vergemeinschaftungsprozess auf national-sprachlicher Basis

Wie in anderen Teilen der Schweiz, bilden die insgesamt 25.000 statis-
tisch erfassten Personen muslimisch geprigter Migranten in der Zen-
tralschweiz keine homogene Gruppe. Sie sind vielmehr entsprechend
ihrer Herkunft, Sprache und Kultur in einzelnen Heimat-Vereinen
organisiert. Im Groflraum Luzern gab es im Frithjahr 2005 finf mus-
limische, auf der Basis nationaler Herkunft gegriindete Vereine: zwei
tiirkische und jeweils ein bosnischer, albanischer und arabischer Ver-
ein. Hinzu kam noch der Islamische Frauenverein, dessen Mitglied-
schaft auf supranationaler, d.h. sprach- und kulturtibergreifender Ebe-
ne organisiert war. Alle sechs Vereine waren Mitglied in der 2002
gegriindeten Dachorganisation VIOKL (Vereinigung islamischer Orga-
nisationen des Kantons Luzern).”

Obwohl der erste muslimische Verein im Kanton Luzern bereits
1974 von tlrkischen Migranten gegriindet wurde und bis Anfang der
goer Jahre die einzige Gebetsstitte muslimischer Migranten im Grof-
raum Luzern blieb, kam es zum eigentlichen, nicht mehr auf einen
voriibergehenden Aufenthalt, sondern auf Dauerhaftigkeit ausgerichte-
ten Prozess der Vergemeinschaftung erst ab den goer Jahren. Musli-
mische Migranten, die bislang auf den tiirkischen Verein als Gebets-
und Versammlungsstitte konzentriert waren, begannen von nun an,
sich entlang sprach- und kulturbezogener Kriterien zu organisieren. So
entstanden zwischen 1991 und 1998 vier neue muslimische Vereine
mit klarem Bezug auf die jeweilige kulturelle Prigung ihrer Mitglieder.
In diesem Zusammenhang ist es wichtig darauf hinzuweisen, dass
muslimische Migranten mit dieser Art von auf den Daueraufenthalt
ausgerichteter Vergemeinschaftung dem allgemeinen >Migrantenmus-
ter< folgen. Ahnliche Prozesse waren und sind neuerdings auch bei
anderen Migrantengruppen in der Schweiz zu beobachten, seien es
katholische Italiener und Kroaten, buddhistische Vietnamesen oder
tamilische Hindus.®> Wihrend jedoch christlich geprigte Migranten-
gruppen auf bereits bestehende religiése Infrastruktur der christlichen
Mehrheitsgesellschaft zuriickgreifen konnen, integrierten muslimische
Migranten ihre Gebetsstitten innerhalb eigener >Heimat-Vereine«.

7 Fur ausfithrlichere Informationen tiber einzelne Vereine vgl. Behloul
2004.

8 Diesbeziiglich betont Baumann zurecht, dass »die Errichtung religioser
Andachtsstitten, seien es christliche Kirchen, hinduistische Tempel oder
buddhistische Kloster, [...] nicht erklirungsbediirftig [ist]. Vielmehr scheint
das Fehlen solcher religios motivierten Institutionalisierung und Etablie-
rung die Ausnahme von der Regel zu sein« (Baumann 2000: 10f.).

156

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Auch wenn die >Urzelle< dieser Vereine eine >Hinterhof-Moschee<
bildet, entwickeln sich diese Lokalititen zunehmend zu polyfunktio-
nalen Dienstleistungszentren. Der religidse Aspekt ist darin schon
lingst zu einem unter vielen geworden.

Kontextabhiingige Reaktivierung und Rekonzipierung
religiés-kultureller Symbolsysteme
Obwohl die Frage nach dem Wechselverhiltnis von Migration und
Religion bereits in den Goer Jahren thematisiert wurde (vgl. Mol 1961;
Breton 1964), in sozial- und migrationswissenschaftlichen Studien der
7oer und der 8oer Jahre liest man kaum etwas von religiésen Orientie-
rungen der Migranten. Eine Eigenwahrnehmung von Religion in dem
Sinne, dass Religion als symboltrichtiges Lebensorientierungs- und
Sinngebungssystem Migranten nach Innen und nach Auflen stabili-
siert und folglich »eine herausragende identititsstiftende und gruppen-
wie gesellschaftsintegrative Funktion« (Baumann 2000: 192; Baumann
et al. 2003) spielen kann, findet sich nicht. Neuerdings — und insbe-
sondere mit Blick auf muslimisch geprigte Migranten — kommt es zu
einer negativen Umkehrung dieser Wahrnehmung. Keiner anderen
nicht-christlichen Migrantengruppe wird trotz der vor Ort sich mani-
festierenden religios-kulturellen Heterogenitit dermaflen eine kollekti-
ve und homogene religiose Identitit implantiert, wie den Muslimen.
Neben medialer Prisenz ist der seit Anfang der goer Jahre einset-
zende Prozess der nachhaltigen Etablierung religios-kultureller Infra-
struktur und der dadurch gewagte Schritt in den &ffentlichen Raum®
als ausschlaggebender Faktor hinsichtlich dieses plétzlichen Perspekti-
venwechsels zu nennen. Der rasche und gut organisierte Ausbau einer
eigenen Migranteninfrastruktur™, begleitet durch den statistischen

9 Der offentliche Raum wird hier im Sinne von Rex als ein normativer,
durch die seitens der Mehrheitsgesellschaft klar festgelegten Verhaltens-
und Spielregeln konzipierter Raum verstanden. (Rex 1996) Die konfliktive
Seite des (versuchten) Gangs einer religiosen Minderheit in den 6ffentli-
chen Raum hat Martin Baumann am Beispiel der Auseinandersetzung um
die Errichtung des tamilischen Hindutempels in Hamm/Westfalen aufge-
zeigt. (Baumann 2000: 179f)) Siehe dazu allgemein Rex 1996; Vertovec
1998; Baumann 1999.

1o Mit Blick auf die diesbeziigliche Entwicklung in der Schweiz sind beson-
ders muslimisch geprigte Migranten aus Bosnien zu erwihnen. Innerhalb
weniger Jahren (ab 1989) errichteten sie {iber zwanzig eigene Moschee-
Vereine, vornehmlich in der deutschsprachigen Schweiz.

157

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

>Boomc« »der« Muslime", hat muslimisch geprigten Migranten in der
Schweiz seitens einzelner politischer Akteure der Mehrheitsgesell-
schaft den Verdacht eingebracht, Parallelgesellschaften errichten zu
wollen. Diese fithrten — so der Vorwurf — zu einer Abschottung und
Verhinderung der Integration in die Aufnahmegesellschaft. Der Ver-
dacht wird zusitzlich erhirtet mit dem >Argument« einer islamimma-
nenten Inkompatibilitit mit den Gesellschaftsstrukturen eines sikula-
ren und demokratischen Rechtsstaates. Gewiss, medial vermittelte und
nicht selten medial gut inszenierte Extremereignisse im Zusammen-
hang mit Islam und Muslimen — vom 11. September o1 itber den Bom-
benanschlag in Madrid bis hin zu der Ermordung des hollindischen
Regisseurs Theo van Gogh — verleihen diesem Verdacht vordergriindig
einen Plausibilititscharakter. Diese Art von essentialisierender Aufen-
Wahrnehmung muslimischer Migranten geht jedoch implizit von
einer Kontextunabhingigkeit der Entwicklung des Islam und der Mus-
lime aus, was letztendlich zu dem Eindruck fithrt, man miisste ledig-
lich im Koran nachschlagen, um festzustellen, wie integrations(un-)
fihig muslimisch geprigte Migranten seien.

Die in den Jahren 2000-2004 zu beobachtenden Entwicklungs-
tendenzen im Vergemeinschaftungsprozess muslimischer Zuwande-
rergruppen im Grofraum Luzern zeigen, dass die zweite Stufe des
Maximaleinbezugs in den offentlichen Raum der Mehrheitsgesell-
schaft keine dem soziokulturellen und politischen Koordinatensystem
(Sdkularisierung, Demokratie) des 6ffentlichen Raumes entgegenlau-
fende Parallelentwicklung darstellt. Vielmehr vollzieht sich dieser
Prozess in Abhingigkeit von diesem und stellt letztendlich dessen
Produkt dar (vgl. Behloul 2004). Die zeitlich-6rtliche Kontextabhingig-
keit dieses Prozesses ldsst sich, wie oben angedeutet, am genauesten
mit den Begriffen Reaktivierung und Rekonzipierung erfassen.”

11 In diesem Zusammenhang wird immer wieder auf die dramatisch anstei-
gende Zahl der Muslime in der Schweiz hingewiesen mit besonderer Be-
tonung des statistischen Faktums, dass sich die Zahl der Muslime in der
Schweiz zwischen 1970 und 2000 verzwanzigfacht habe. Die Zahlen stie-
gen von 16.350 (1970) auf 311.000 (2000).

12 Das bedeutet selbstredend nicht, dass alle Gruppen innerhalb einer Reli-
gionsgemeinschaft genau gleich auf die verinderte Situation reagieren
miissen. Die Vielfalt der Reaktionsmuster kann sehr grof sein und zu Ra-
dikalisierungstendenzen fithren. Selbst dann, wenn sich einige Gruppen
innerhalb einer Religionsgemeinschaft den externen Rahmenbedingungen
verweigern, verweigern sie sich zugleich der Geschichte ihrer eigenen Re-
ligionstradition. Das aus solcher Verweigerung hervorgehende skontext-<

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Die Reaktivierung des eigenen religios-kulturellen Symbol- und
Deutungssystems ist eine Folgeentwicklung der zweiten Migrations-
phase, des Familiennachzugs. Schon aus dem Begriff Reaktivierung
wird deutlich, dass dieses Deutungssystem anfinglich kein selbstver-
standlicher Teil des Migrantenlebens in der Fremde war. Unabhingig
davon, ob es bei einem Teil der Migranten >mit im Gepick« gewesen
sein mag, bei anderen blof in passiver Erinnerung vorhanden war,
reaktiviert wurde es erst nach dem Einbezug der gesamten Familie in
die 6ffentlichen Strukturen des Aufnahmelandes. Aus der Einbettung
in die 6ffentliche Struktur erwuchs das Bediirfnis nach Einbettung in
eine innere religiés-kulturelle Symbolstruktur.

Sichtbaren und inhaltlichen Ausdruck findet dieser Reaktivie-
rungsprozess in der Konzentration religiéser und ethnisch-nationaler
Symbolik im jeweiligen Verein. In dieser Hinsicht ist beispielsweise
hiufig eine Nebeneinanderaufstellung nationaler Symbole (Staatswap-
pen und Nationalfahne, Portrait des Prisidenten u.d.) auf der einen
und sakraler, fur alle Muslime unabhingig von ihrer jeweiligen Her-
kunft, verbindlicher (panislamischer) Symbolik auf der anderen Seite
zu beobachten. So hingen das Bild des Heiligtums von Mekka, kalli-
graphische Darstellungen der Namen Allah und Muhammad sowie
Koranzitate unvermittelt neben den nationalen Symbolen an den Win-
den der Vereinsraumlichkeiten.

Von Auflen her nach wie vor vereinfacht als Moscheen wahrge-
nommen, entpuppt sich die Mehrheit dieser Lokalititen beim niheren
Hinsehen als ethnospezifisches Dienstleistungszentrum. Dazu einige
vor Ort beobachtete Beispiele; auf kleinstem Raum wird hier das religi-
6s-kulturelle Erbe des Herkunftslandes konzentriert: vom Gebetstep-
pich und Waschbecken iiber Speiseprodukte und Zeitschriften aus der
Heimat bis hin zu der breiten Auswahl an Musikkassetten der Popstars
aus der heimatlichen Musikszene. In den Kellerriumen der bosni-
schen >Moschee« wurde sogar ein Boxclub errichtet.

und >kulturunabhingige< >Selbstverstindnis< ist ebenso ein Produkt der
Reaktivierung und Rekonzipierung der eigenen religios-kulturellen Sym-
bolressource. Mit einer >Riickkehr< der Religion haben solche Prozesse
wenig zu tun. Aufgrund der vorgenommenen Rekonzipierung sind sie
vielmehr als eine Abkehr von der religios-kulturellen Heterogenitit der
eigenen Religionstradition zu qualifizieren. Mit Blick auf radikale Tenden-
zen innerhalb einiger muslimischer Gruppierungen in Westeuropa be-
zeichnet Roy dieses Verhaltensmuster zu Recht als »de-culturalisation of
religion« (Roy 2005: 6).

159

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

Abbildung 2: Das Portrait des verstorbenen bosn. Prisidenten A. Izetbegovic
als Unabhdngigkeitskdmpfer neben einem Moscheebild, Bosnischer Moschee-
Verein, Emmenbriicke, Luzern.

Quelle: Behloul 2004

Auch das urspriinglich auf das Vorbeten und Predigen beschrinkte
Amt des Imams erfuhr im Zuge der Diaspora bedingten Reaktivie-
rungsprozesse eine erhebliche Kompetenzerweiterung. Diese reicht
von der Organisierung der Computerkurse fiir Jugendliche tiber Ehe-
beratung bis hin zum Sammeln von Finanzspenden fiir sportliche
Aktivititen der >Moschee«. Fiir eine Moschee im jeweiligen Heimat-
land ebenso uniiblich sind Konzertplakate und Hinweise auf Fuf$ball-
turniere, welche die Moscheeeinginge gelegentlich schmiicken.

Diese einzelnen Beispiele aus dem Feld zeigen deutlich den wirkli-
chen Charakter des infrastrukturellen Verortungsprozesses musli-
misch geprigter Migranten in der Schweiz.

Wihrend offizielle Statistiken den nachhaltigen Eindruck von
einem Vormarsch >des< Islam hinterlassen und Diskussionen - oft
polemischer Art — iiber die (In-)Kompatibilitit >des< Islam mit einer
demokratischen und sikularen Gesellschaftsordnung auf den Plan
rufen, wird die konkrete Entwicklung vor Ort kaum wahrgenommen.

Es handelt sich nicht um eine unvermittelte Verpflanzung religios-
kultureller Orientierungsmuster aus der Heimat — schon gar nicht
irgendwelcher Gebote und Verbote aus dem Koran oder Scharia —,
sondern um eine kontextabhingige Re- und teilweise sogar Neukonzi-
pierung des eigenen reaktivierten religios-kulturellen Erbes.

160

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Abbildung 3: Konzertplakat am Eingang des bosnischen Moschee-Vereins,
Emmenbriicke, Luzern.

Quelle: Behloul 2004

Individualisierung der Religiositit

In den infrastrukturelle Verortung begleitenden Prozessen der Reakti-
vierung und Rekonzipierung manifestiert sich die doppelte Kontextbezo-
genheit des >Maximaleinbezugs« in die Aufnahmegesellschaft: im reli-
giosen und insbesondere ethno-kulturellen Bezug auf das Ursprungs-
land auf der einen und in der von den soziopolitischen Rahmenbedin-
gungen der sikular und demokratisch gepragten Mehrheitsgesellschaft
abhingigen organisationellen und inhaltlichen Rekonzipierung des
eigenen religios-kulturellen Symbol- und Deutungssystems auf der
anderen Seite. Diese Form >transnationaler Sozialisation< in den 6f-
fentlichen Raum hat auch direkte Auswirkungen auf die (Ein-)Stellung
des einzelnen Migranten sowohl gegeniiber dem eigenen Migranten-
milieu, als auch gegentiiber dem &ffentlichen Raum der Mehrheitsge-
sellschaft. Konkret bedeutet dies, dass ein Migrant, resp. Migrantin
weder restlos auf das eigene religiose und ethno-kulturelle Milieu
angewiesen bleibt, noch ein gegeniiber dem o6ffentlichen Raum voéllig
unabhingiges, quasi subkulturelles Dasein fithren muss. Der transna-
tionale Charakter der infrastrukturellen Inkorporation seiner Gruppe
in den offentlichen Raum und die sich dadurch ergebende doppelte
Kontextbezogenheit bedeuten fiir den Einzelnen auf der Ebene der
Ausgestaltung des individuellen Lebensvollzugs eine doppelte Auto-

161

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

nomie. Soziotkonomisch eingebettet in den 6ffentlichen Raum ist er,
bzw. sie gegeniiber dem zunehmend versierten religis-kulturellen
Dienstleistungsangebot des eigenen Vereins autonom. Die personliche
Wahlautonomie kann bereits bei der Frage der aktiven Mitgliedschaft
im eigenen religiés-kulturellen Verein beginnen. Wihrend eine Mi-
grantengruppe mehrere Tausend statistisch registrierte Mitglieder
zihlen mag, sind es auf der anderen Seite blofl wenige Hundert, die im
Verein der eigenen ethnischen Gruppe aktiv beteiligt sind und Mit-
gliedschaftsbeitrige bezahlen.”

Aber auch die Ebene religioser Rationalisierung des tiglichen
Lebens kann durch eine grundsitzliche Wahlautonomie geprigt sein.
Fiir eine muslimische Familie kann es beispielsweise ginzlich ausge-
schlossen sein, dass die Tochter am Schwimmunterricht teilnimmt™,
wihrend eine andere muslimische Familie aus derselben Ethnie im
Sinne der »Anpassung« des Kindes an die Rahmenbedingungen der
Mehrheitsgesellschaft kein Problem darin sieht.

Ahnlich verhilt es sich mit dem Tatbestand des Tragens des Kopf-
tuches. Die im Einwanderungsland geborene Tochter einer den Islam
kaum praktizierenden Familie legt auf einmal das Kopftuch als Zei-
chen ihrer religis-kulturellen Autonomie gegeniiber dem sikularisier-
ten offentlichen Raum bewusst an, wihrend die im Heimatland gebo-
rene Tochter eines vor knapp zehn Jahren zugewanderten Imamen im
Sinne der >Anpassung< an die Gepflogenheiten der Aufnahmegesell-
schaft und somit als Zeichen ihrer Autonomie gegeniiber der eigenen
Gemeinschaft — und nicht zuletzt der Autonomie den Vorstellungen
der eigenen Familie gegeniiber — bewusst kein Kopftuch trigt. Den-
noch versteht sich die junge Frau als fromme und praktizierende Mus-
lima.

Ein weiteres Indiz fur die Individualisierung der Religiositit ist der
Besuch des eigenen Vereins. Dieser speist sich aus sehr unterschiedli-
chen personlichen Bediirfnissen der Besucher und stellt keinen reinen
Moscheebesuch dar. Wihrend die einen die Ruhe des Moscheeraumes

13 Diesen Tatbestand kann man im Grofiraum Luzern sehr gut am Beispiel
der Kosovo-albanischen oder etwa bosnischen Muslime beobachten. Wah-
rend Kosovo-Albaner hier mit ca. 4.000 Personen die zahlenmifig stirks-
te Migrantengruppe muslimischer Herkunft darstellen, variiert die Zahl
der aktiven Mitglieder im eigenen Verein zwischen 200 und 300 Perso-
nen.

14 Die Hiufigkeit solcher Fille ist in der Schweiz bislang sehr gering. Zur
bundesdeutschen Situation siehe Bielefeldt 2003.

162

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

aufsuchen, dient der tigliche >Moschee-Besuch« fiir die anderen dem
Zweck der Freizeitgestaltung oder dem schnellen Einkauf einer Hei-
matspezialitit.

Der Bezug zum eigenen Verein und die Teilnahme am religios-
kulturellen Geschehen verschaffen dem Einzelnen auf der anderen
Seite die identititsstiftende Unabhingigkeit vom 6ffentlichen Raum.

An den hier dargelegten Beispielen wird deutlich, dass die infra-
strukturelle Verortung von Migranten muslimischer Herkunft im 6f-
fentlichen Raum und die mit ihr einhergehenden Prozesse der Reakti-
vierung und der kontextabhingigen Rekonzipierung des eigenen reli-
gios-kulturellen Erbes nicht — wie vorschnell und sehr vereinfachend
angenommen - eine allen Sikularisierungstrends zuwiderlaufende
>Riickkehr« der Religion darstellen. Die strukturelle Anpassung an die
Rahmenbedingungen einer rechtlich sikularen Gesellschaft auf der
einen und die Ausrichtung des inhaltlichen Angebotes an die unter-
schiedlichen individuellen Bediirfnisse der eigenen >Kundschaft< auf
der anderen Seite, zeigen, dass diese Prozesse vielmehr erst aus den
Rahmenbedingungen und Herausforderungen einer rechtlich sikula-
ren Gesellschaft hervorgehen und durch diese entscheidend geprigt
werden. Die sikularen Rahmenbedingungen des &ffentlichen Raumes
stellen hier fiir die Migranten kein abzulésendes und zu bekimpfendes
Hindernis, sondern das konstitutive Element dar.

Die vermeintliche >Riickkehr« der Religion, fiir welche paradigma-
tisch immer wieder die 6ffentliche religis-kulturelle Verortung mus-
limisch geprigter Migranten genannt wird — entpuppt sich beim nihe-
ren Hinsehen als Rekonzipierung der eigenen religiés-kulturellen Sym-
bolressource zu einem innerweltlichen (Er-)Lésungskonzept und nicht
etwa als Riickkehr zu einem zeit- und ortunabhingigen religiésen
Dogmensystem. Der Gang in den 6ffentlichen Raum fiihrt zur Bildung
eines >Islam en masse< — en masse sowohl gegeniiber dem offentlichen
Raum, wie auch gegeniiber seinen Anhingern.

Durch die Kontrastierung des statistisch >bewiesenen< Riickgangs
des Christentums auf der einen und des ebenso statistisch >bewiese-
nen< Vormarsches >des< Islam auf der anderen Seite, wird nicht nur
immer wieder aufs Neue iiber eine juristische, gesellschaftspolitische
und kulturelle Integrations(un-)fihigkeit »des< Islam in die schweizeri-
sche Gesellschaft debattiert, sondern sogar eine Gefahr religios-kultu-
reller Entkernung der Gesellschaft heraufbeschworen. Die dabei im-
mer wieder geduflerte These — oder zumindest der starke Verdacht —
wonach >der< Islam das Paradigma einer sikularisierungs- und demo-
kratieresistenten Religion darstelle, {ibersieht ginzlich den sikularen
Charakter des religios-kulturellen Inkorporationsprozesses muslimisch

163

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

geprigter Migranten in den o6ffentlichen Raum und letztendlich auch
das sikularisierte Ergebnis dieser Prozesse.

Die entgegengesetzte Reaktivierung und Rekonzipierung

Vor dem Hintergrund der ersten schweizerischen aber auch europa-
weiten Reaktionen auf die durch den Gang in den 6ffentlichen Raum
herbeigefiithrte Wende innerhalb der rituellen Religionspluralitit wird
klar, dass religiose Pluralitit im Sinne einer friedlichen Koexistenz
unterschiedlicher Weltanschauungen und religiéser Gruppen nur eine
Variante dessen darstellt, was man allgemein deskriptiv Religionsplura-
lismus nennt.

Eine Einengung des religiésen Pluralismus auf die volle Wahl- und
Praxisfreiheit des Individuums ist so lange unproblematisch, als unter
religioser Praxis blof die Verrichtung von Ritualen und die damit
verbundene Kommunikation zu einem als transzendent kategorisier-
ten Sakralen im klar umgrenzten Rahmen einer religiosen Andachts-
oder Verehrungsstitte verstanden wird. Diese Variante des Religions-
pluralismus, die ich oben rituelle Pluralitit genannt habe, gewihrt —
als Errungenschaft des Sikularisierungs- und Demokratisierungspro-
zesses — jedem Individuum volle religiose Wahl- und Praxisfreiheit,
d.h. ein im wahrsten Sinne des Wortes »religion a la carte« (Bibby
1987) oder eine Arte religiosen »bricolage« (Luckmann 1967).

Erst mit Blick auf die Wahrnehmung und die daraus resultieren-
den Reaktionen der (sikularisierten) Mehrheitsgesellschaft auf den
Offentlichkeitsanspruch muslimischer Migranten offenbart sich das
»>Neue<am neuen Religionspluralismus. Die in den letzten Jahrzehnten
stetig gestiegene Zahl der Muslime in der Schweiz und im Westen hat
die ohnehin vorhandene rituelle Pluralitit rein deskriptiv betrachtet um
eine weitere rituelle Komponente bereichert. Als statistisches Faktum
stellten Muslime bereits vor zwei Jahrzehnten die stirkste nicht-christ-
liche Religionsgemeinschaft in der Schweiz dar. Wahrgenommen
wurden sie jedoch — wie auch andere nichtmuslimische Migranten —
blof als Gastarbeiter oder Auslinder. Ihr Einbezug in den 6ffentlichen
Raum war fast ausschliefllich auf das Arbeitsverhiltnis und die damit
verbundenen sozialen Anspriiche beschrinkt. Erst der Prozess des
religids-kulturellen Maximaleinbezugs in die Aufnahmegesellschaft
und der damit einhergehende Anspruch auf den &ffentlichen Raum als
geteilten Raum hat sie als islamisches Kollektivum »>sichtbar< werden
lassen, und deren Fremdheitsgrad um eine allgemein als Bedrohung
wahrgenommene religios-kulturelle Komponente erheblich erhéht.

Wurden oben zur angemessenen Beschreibung der religiés-kultu-

164

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

rellen Verortung muslimisch geprigter Migranten im offentlichen
Raum die Begriffe Reaktivierung und Rekonzipierung ins Feld gefiihrt,
so lassen sich beide Begriffe ebenso fiir die Beschreibung gegenwirti-
ger Reaktionen eines Teils der Mehrheitsgesellschaft auf diese Veror-
tung verwenden.

Dies erweist sich als sinnvoll, wirft man einen Blick auf das in
diesem Zusammenhang zu beobachtende Phinomen einer auf klare
Grenzziehung und letztendlich Ausgrenzung zielende Reaktivierung
solcher Begrifflichkeit wie >christlich, >Abendlands, >christliches
Abendland< u.A. in einer sich sonst als rechtlich sikularisiert selbstver-
standenen und selbstdefinierenden Mehrheitsgesellschaft.

Dieser entgegengesetzte Vorgang der Reaktivierung und Rekonzi-
pierung ist zu beobachten, wenn beispielsweise politische Parteien
entgegen der eigenen Praxis intentional ein christlich-religiés geprag-
tes Vokabular einfiihren, um vor den Gefahren der >Unterwanderungc«
des >christlichen Abendlandes< und vor der >Uberfremdung« der eige-
nen Nation und Kultur durch Muslime zu warnen. So z.B. war im
Zusammenhang mit der Einfithrung des islamischen Religionsunter-
richtes an zwei Schulen in der Nihe von Luzern auf einem in den
Tageszeitungen gedruckten und an viele Haushalte verteilten Flyer der
Schweizerischen Volkspartei (SVP) von 2002 zu lesen:

»Schluss mit der Unterwanderung unserer Kultur und Tradition! Unsere
abendlindische Kultur auf der Basis des Christentums hat sich bewihrt, also
halten wir daran festl«

Dieselbe Partei hat im Herbst 2004 im Vorfeld der Abstimmung tiber
die erleichterte Einbiirgerung der Migranten der zweiten und dritten
Generation in verschiedenen Zeitungen ein Inserat mit der warnenden
Frage »Dank automatischer Einbiirgerung: Muslime bald in der Mehr-
heit?« verbreitet. In ihrem letzten Inserat vom November 2004 prisen-
tierte die Partei eine effektvoll wirkende Fotomontage, auf der zu sehen
war, wie der Luzerner »Wasserturm« — das kulturelle Wahrzeichen der
Stadt — im Wasser liegt und an seinem Platz ein hoch in den Himmel
ragendes Minarett steht. Die Fotomontage trigt die Uberschrift »Wird
Luzern islamisiert?«

Vom geteilten zum verteidigten 6ffentlichen Raum
Trotz der strukturellen und inhaltlichen Anpassung an die Rahmenbe-

dingungen der sich als sikularisiert und religionsneutral selbstdefinie-
renden Mehrheitsgesellschaft wird der Prozess der infrastrukturellen

165

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

Einbettung in den &ffentlichen Raum, wie die vorher genannten Bei-
spiele zeigen, als doppelte Bedrohung wahrgenommen: sowohl fiir das
religiose, als auch fiir das kulturelle Erbe der Mehrheitsgesellschaft.

Die oben erwihnte und als passiv bezeichnete Bipolaritit zwischen
der privilegierten Religionstradition auf der einen und den tolerierten
Religionstraditionen auf der anderen Seite wird trotz der bereits lang
andauernden Phase der Sikularisierung reaktiviert. Die sikularisierte
und religionsneutrale Mehrheitsgesellschaft legt sich auf einmal eine
reaktive nationale und >christlich abendlindische< (Neu-)Identitit zu.
Diese wird in priskriptiver Weise (re-)konstruiert und auf eine assimi-
latorische Endperspektive hin (re-)konzipiert. Den >genuinen< Werten
des christlichen Abendlandes (Demokratie, Menschenrechte, Religi-
onsfreiheit) wird beispielsweise das vermeintlich genuin islamische
Gegenteil dieser Werte (Demokratie- und Sikularisierungsresistenz)
emphatisch gegeniibergestellt.

Das Phinomen der Reaktivierung und Rekonzipierung ist sowohl
auf der Seite der Migranten, wie auch der Mehrheitsgesellschaft zu
beobachten.

Wihrend fiir muslimisch geprigte Migranten die kontextabhingi-
ge Rekonzipierung und Reaktivierung des eigenen religios-kulturellen
Erbes zum Medium der strukturell und inhaltlich angepassten Einbet-
tung in den offentlichen Raum wird, scheint dasselbe Prinzip einem
Teil der Mehrheitsgesellschaft als Medium zur Verteidigung des 6ffent-
lichen Raums und letztendlich zur Ausgrenzung aus demselben zu
dienen. Mit Blick auf die jeweilige Stossrichtung, gewinnt man gegen-
wirtig den Eindruck, als wiirde der Prozess der Reaktivierung und
Rekonzipierung im ersten Fall eher einen progressiven und im zweiten
Fall einen retrospektiv-reduktiven Charakter annehmen.

Fazit

Als Ergebnis der hier dargelegten Entwicklungstendenzen im Prozess
der religiés-kulturellen Verortung muslimisch geprigter Migranten,
dargestellt am Beispiel eines lokalen Raums, scheint mir Folgendes fiir
eine religionswissenschaftliche und nicht zuletzt auch eine politische
Auseinandersetzung mit den gesellschaftspolitischen Implikationen
der gegenwirtigen Form des Religionspluralismus wichtig zu sein:

— Am Beispiel des Vergemeinschaftungsprozesses muslimischer
Migranten in einem lokalen Raum wird sichtbar, dass Religions-

gemeinschaften grofle Anpassungsfihigkeiten entwickeln kénnen.

166

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Mit abstrakten und vorentscheidenden Begriffen wie >Riickgangs,
bzw. >Riickkehr« der Religion lisst sich die innere Dynamik dieser
Prozesse nicht angemessen erfassen.

— Religionspluralismus im Sinne der Existenz einer Vielzahl religio-
ser Traditionen zur gleichen Zeit und am gleichen Ort gehort zwar
zu den Konstanten der europiischen Religionsgeschichte. In dieser
Form stellt sie aber kein genuin europiisches Phinomen dar, son-
dern war und ist nach wie vor integraler Bestandteil auch vieler au-
Rereuropiischer Gesellschaften. Als soziokulturelles Phinomen ist
der Religionspluralismus immer auch ein Produkt der in der jewei-
ligen Gesellschaft herrschenden und vom Staat diktierten Rahmen-
bedingungen des 6ffentlichen Raumes. Wenn sich die Rahmenbe-
dingungen dndern, so dndert sich auch die Form des Religionsplu-
ralismus. So gesehen stellt die gegenwirtige Form des Religions-
pluralismus nicht — wie vielfach angenommen — einen Gegentrend
zur Sikularisierung, sondern vielmehr deren Symptom dar.

— Die nachhaltigen Auswirkungen der Modernisierungs- und Sikula-
risierungsabliufe auf das Christentum und das europiische Juden-
tum spiegeln sich gegenwirtig auch im Prozess der Vergemein-
schaftung muslimischer Migranten — sowohl auf der strukturellen
Ebene religiéser Gemeinschaften, als auch auf der Ebene individu-
eller Religiositit wieder. Vor dem Hintergrund dieser Entwicklung
wird deutlich, wie problematisch und Wirklichkeit verzerrend die
essentialistische Fixierung auf den Koran und die Scharia im ge-
genwirtigen Islamdiskurs in der Schweiz ist.

— Die gegenwirtig zu beobachtenden Konflikte um die infrastruktu-
relle Verortung nicht-christlicher — in erster Linie muslimischer —
Gemeinschaften im 6ffentlichen Raum, die oben am Beispiel des
entgegengesetzten Reaktivierungsmuster dargelegt wurden, zeigen,
dass dieser Raum — trotz sikularer und religionsneutraler Noz-
miertheit — implizit wertbesetzt und monoreligios geblieben ist und
neuerdings als solcher reaktiviert wird. Das Phinomen der reaktio-
niren Identitit, die sich die Mehrheitsgesellschaft angesichts des
Gangs muslimischer Migranten in den &ffentlichen Raum zulegt,
diirfte letztendlich die Frage aufwerfen, ob fiir sie die religiése Plu-
ralisierung der Gesellschaft ein Problem darstellt oder eher die si-
kulare und religionsneutrale Konzeption des 6ffentlichen Raums.

Vor diesem Hintergrund miisste vielleicht eher die Frage, wie viel Sa-

kularisierung eine Gesellschaft ertrigt, gestellt werden, anstatt danach
zu fragen, wie viele Religionen sie ertrigt.

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEHLOUL

Literatur

Baumann, Martin (1999): »Religion und umstrittener 6ffentlicher
Raum. Gesellschaftspolitische Konflikte um religiése Symbole und
Stitten im gegenwirtigen Europax, in: Zeitschrift fiir Religionswissen-
schaft 7, S. 187-204.

Baumann, Martin (2000): Migration, Religion, Integration. Vietnamesi-
sche Buddhisten und tamilische Hindus in Deutschland, Marburg: dia-
gonal.

Baumann, Martin et al. (Hg.) (2003): Tempel und Tamilen in zweiter
Heimat : Hindus aus Sri Lanka im deutschsprachigen und skandinavi-
schen Raum, Wiirzburg: Ergon-Verlag.

Behloul, Samuel M. (2004): Muslime in der Zentralschweiz. Von Migran-
ten zu den Muslimen in der Diaspora. Ein Forschungsbericht, Reli-
gionswissenschaftliches Seminar Luzern, online: hitp://www.plura
lism.org/affiliates/bavumann /report.pdf

Bellah, Robert (1970): Beyond Belief, New York: Harper and Row.

Berger, Peter L. (1973): Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft (Engl.
1967), Frankfurt a.M.: Fischer.

Bibby, R.W. (198y): Fragmented Gods: The Poverty and Potential of Religi-
on in Canada, Toronto: Irwin Publications.

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integration-
schancen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Breton, Raymond (1964): »Institutional Completeness of Ethnic Com-
munities and the Personal Relations of Immigrants«, in: American
Journal of Sociology 70, S. 193-205.

Campiche, Roland/Dubach, Alfred (1992): Croire en Suisse(s), Lau-
sanne: éditions I’Age d’'Homme.

Clemen, Carl (1926/1931): Religionsgeschichte Europas, 2 Bde., Heidel-
berg: Winter.

Dubach, Alfred/Campiche, Roland (1993): Jede/r ein Sonderfall? Religi-
on in der Schweiz. Ergebnisse einer Reprisentativbefragung, Ziirich:
NZN Buchverlag AG.

Elsas, Christoph (2002): Religionsgeschichte Europas. Religidses Leben von
der Vorgeschichte bis zur Gegenwart, Darmstadt: Primus.

Famos, Cla Reto (1999): »Die offentlichrechtliche Anerkennung von
Religionsgemeinschaften im Lichte des Rechtsgleichheitsprinzips«,
in: FVRR Bd. 6, Fribourg.

Friederich, Ueli (1993): Kirchen und Glaubensgemeinschaften im pluralis-
tischen Staat. Zur Bedeutung der Religionsfreiheit im schweizerischen
Staatskirchenrecht, Bern: Stimpfli.

168

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Gibler, Ulrich (1999): »Schweiz, in: Theologische Realenzyklopidie, Bd.
30, Berlin: Walter de Gryter, S. 682-712.

Gellner, Ernest (1981): Muslim Society, Cambridge: University Press.

Grotefeld, Stefan (2000): »Politische Integration und rechtliche Aner-
kennung von Religionsgemeinschaften. Uberlegungen aus sozial-
ethischer Sicht«, in: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht (SJKR)
1999, Bern, S.107-143.

Hourani, Albert (1992): Geschichte der arabischen Vilker, Frankfurt a.M.:
S. Fischer.

Huntington, Samuel (1996): Kampf der Kulturen: die Neugestaltung der
Weltpolitik im 21. Jahrhundert, Miinchen: Europa-Fachpresse.

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (2003): Einfiihrung in die
Religionswissenschaft, Miinchen: C.H. Beck.

Luckmann, Thomas (1967): The Invisible Religion, New York: Macmil-
lan.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M.:
S. Fischer.

Mol, Hans (1961): Churches of Immigrants. A Sociological Study of the
Mutual Effect of Religion and Immigrant Adjustment, Den Haag: Re-
search Group for European Migration Problem Bulletin, Supple-
ment 5.

Oelmiiller, Willi (Hg.) (1984): Wiederkehr von Religion? Perspektiven, Ar-
gumente, Fragen, Paderborn: Schéningh.

Pahud De Mortanges, René (Hg.) (1998): Religidse Minderheiten und
Recht. Minorités religieuses et droit, Fribourg : Eigenverlag der Uni-
versitit.

Rex, John (1996): Ethnic Minorities in the Modern Nation State, London:
Routledge.

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen. Fundamenta-
lismus und der »Kampf der Kulturen«, Miinchen: C.H. Beck.

Roy, Oliver (2005): »A Clash of Cultures or a Debate on Europe’s Va-
lues?«, in: ISIM 15, S. 6-7.

Vertovec, Steven (1998): »Accomodating Religious Pluralism in Britain.
South Asian Religions«, in: Martinello, M. (Hg.), Multicultural Poli-
cies and the State. A Comparison of two European Societies, Utrecht:
European Research Centre on Migration and Ethnic Relations, S.

163-177.

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE OFFENTLICH-RECHTLICHE ANERKENNUNG
WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN —

EIN INSTRUMENT GESELLSCHAFTLICHER
INTEGRATION?

ADRIAN LORETAN-SAIADIN

1. Integration durch Grundrechte

Luzerner oder Berliner Tiirken sind Kinder tiirkischer Eltern, aufge-
wachsen in der Schweiz oder in Deutschland, die sich staatspolitisch
als Bewohner der Schweiz oder Deutschlands empfinden, kulturell
aber auch als Tiirken.

»In Europa ermdoglicht dies eine Integrationspolitik von staatspolitischer An-
gleichung und kulturellem Fremdbleiben, die sich gegenseitig bedingen.
Staatspolitische Integration ist moglich, weil im kulturellen [religiosen] Bereich
das >Fremdbleiben« gestattet ist und umgekehrt. Oder praktisch ausgedriickt:
Das islamische Kulturhaus in einer westeuropiischen Stadt ist unbedenklich,
wenn die Tragerschaft die lokale 6ffentliche Ordnung und die staatspolitisch
definierten Menschenrechte in ihrer Identitit integriert hat.« (Haller 2003: 85)

Rechtsphilosophische Uberlegungen

Der Amerikaner John Rawls unterscheidet zwischen den Prinzipien
des demokratischen Staates (wie z.B. den Grundrechten) und ihren
philosophischen und religiésen Begriindungen. Die Vertreter des
Laizismus dagegen machen eine angeblich unabhingige, rationale
Ethik fiir alle Biirger verbindlich. Rawls sieht, dass in einem pluralisti-
schen Gemeinwesen nur die politischen Prinzipien, nicht jedoch eine
umfassende philosophische Lehre allgemeine Anerkennung finden
kénnen. Er schreibt:

»Auch umfassende philosophische und moralische Lehren kénnen nicht von
allen Biirgern bejaht werden, und so kann das Bekenntnis zu ihnen auch nicht

mehr [...] als Grundlage der Gesellschaft dienen.« (Rawls 1998: 74)

Auch Ernst-Wolfgang Bockenférde pladiert fiir den religiés neutralen
Staat:

»Eine politische Ordnung, welche allgemein Bekenntnisfreiheit als individuel-
les und korporatives Freiheitsrecht anerkennt, verhilt sich zur Religion und zu

71

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

einem religiosen Bekenntnis nicht mehr als zu ihrem notwendigen Funda-
ment [...]. Die darin liegende Freigabe der Religion aus dem Bereich aktiven
staatlichen Handelns hat [...] einen doppelten Charakter.« (Bockenférde 2004:

41)

— Der Staat »vertritt kein Bekenntnis, er ist nicht mehr christlicher
Staat« (ebd.: 41)."

— Religion und religitses Bekenntnis sind zur Betitigung im Bereich
individueller und gesellschaftlicher Freiheit positiv freigegeben.
Sie vermogen durchaus »gesellschaftliche und politische Bedeu-
tung zu erlangen, entbehren keineswegs des potentiellen 6ffentli-
chen Charakters« (ebd.: 41).

In einem demokratischen Staat herrscht Einigkeit {iber die politische
Konzeption der Gerechtigkeit. Die Frage, warum die Biirgerinnen und
Biirger dieser Konzeption zustimmen, wird nicht durch den Staat be-
antwortet.” In diesem Sinne stimmt die These von Bockenforde, dass
der Staat von Voraussetzungen lebt, »die er selbst nicht garantieren
kann« (ebd.: 112).

So werden Humanisten die Grundrechte mit einer durch die Auf-
klarung inspirierten Philosophie der Wiirde des Menschen als rational
handelnden Wesen begriinden. Christen werden sie mit der Gottes-
ebenbildlichkeit (Genesis 1,27) jedes Menschen, und Muslime kénnten
sie mit der Vorstellung vom Menschen als >kalifa¢, als Stellvertreter
Gottes, verbinden. Aber auch philosophische Argumente des Islam
und der Aufklirung werden miteinander verwoben von dem an der
Sorbonne dozierenden Muslim Abdelwahab Meddeb (2002). Kurz: Die
Biirgerinnen und Biirger integrieren die politischen Prinzipien in ihre
umfassende religiose oder philosophische Lehre des guten Lebens. Der
Staat macht sich jedoch weder die religiose, noch die agnostische oder
atheistische Deutung der Grundrechte zu Eigen, noch bewertet er die-
se. Rawls spricht von einem >overlaping consensuss, also von einem
Konsens, der die unterschiedlichsten religiosen und philosophischen
Lehren tibergreift. »In einem solchen Konsens stimmen die einzelnen
Lehren der politischen Konzeption jeweils von ihrem eigenen Stand-

1 Bockenférde wendet sich aber auch gegen eine laizistische Konzeption
des Verhiltnisses zwischen Staat und Religion, das die Religion aus dem
offentlichen Bereich ausschlieflen will wie z.B. in Frankreich und in der
Tiirkei.

2 Diese These Rawls hatte auch der franzésische Philosoph Jacques Mari-
tain vertreten, vgl. Maritain 1953.

72

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

punkt aus zu. Die soziale Einheit griindet sich auf einen Konsens iiber
die politische Konzeption« (Rawls 1998: 112). Rawls spricht von einem
»Konsens verninftiger Lehren« (ebd.: 1998: 112). Er nennt alle jene
Ideen als verniinftig, die der politischen Konzeption der Gerechtigkeit
als Fairness zustimmen. Zur Frage, ob auch die Religionen in diesem
Sinn >verniinftig« sind, bemerkt er:

»Ich nehme hier — vielleicht zu optimistisch — an, dass mit Ausnahme weniger
Arten des Fundamentalismus alle historisch wichtigen Religionen eine solche
Erklirung [der Religionsfreiheit] zulassen und deshalb als verniinftige umfas-
sende Lehren betrachtet werden konnen.« (Ebd.: 263)

Damit 16st sich die staatspolitische Identitit von einer emotional-natio-
nalen Identitit ab. Die kulturelle oder religiése Komponente befreit
sich von ihrer staatspolitischen. Politische Macht kann gemifl dem
liberalen Staatsgedanken, der den meisten modernen Staaten zugrun-
de liegt, nicht mehr religiés begriindet werden. Der liberale Staat der
Neuzeit unterscheidet sich grundlegend vom mittelalterlichen Corpus
Christianum, innerhalb dessen die staatliche Obrigkeit gemifd der
Zwei-Schwerter Theorie als von Gott eingesetzt galt. Nach den Religi-
onskriegen verlor die religiése Legitimation politischer Machtausiibung
in Europa und den USA ihre Tragfihigkeit.

Politische Denker wie z.B. John Locke sahen sich vor die Aufgabe
gestellt, eine von religiésen Pramissen unabhingige Legitimation poli-
tischer Machtaustibung zu entwickeln, die sich gegentiber allen Biir-
gerinnen und Biirgern rechtfertigen lisst. Kennzeichen eines liberalen
Staates ist seit John Locke die Anerkennung gewisser Biirgerrechte.

Locke erachtet es als grundlegend, die Freiheit und Gleichheit des
Einzelnen durch die Zuschreibung von Rechten zu schiitzen und so
der Gewalt des Staates Grenzen zu setzten. In diesem gemeinsamen
Anliegen stimmen liberale Autoren (Kant, Humboldt, Constant, Mill,
Rawls, Habermas und Dworkin) mit Locke tiberein, dass die Macht des
Staates begrenzt und dass das Individuum durch die Anerkennung von
Rechten in Freiheit und Gleichheit zu schiitzen ist.

Welche Biirgerrechte hier gemeint sind, ist Gegenstand der Aus-
einandersetzung: Was zur vollen Mitgliedschaft in einer politischen
Gemeinschaft gehort. Das Anwachsen der Biirgerrechte seit dem 18.
Jahrhundert lisst sich mit Axel Honneth als das Ergebnis eines Kamp-
fes um Anerkennung deuten. Bei dem ist »die Durchsetzung von jeder
neuen Klasse von Grundrechten historisch mit Argumenten erzwun-
gen worden, die implizit auf die Forderung nach vollwertiger Mitglied-
schaft im politischen Gemeinwesen bezogen waren« (Honneth 1994:

173

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

188). Nur wer sich in diesem Sinne als anerkannt weif}, kann sich als
vollwertiges Mitglied der politischen Gemeinschaft fithlen und sich mit
ihr identifizieren.

Neben diesem liberalen Demokratiemodell, das seine Legitimation
etwas vereinfachend gesagt durch die Buirgerrechte erhilt, unterschei-
den Dworkin und Habermas ein zweites Demokratiemodell, das sich
strikt am Mehrheitsprinzip orientiert. Dworkin (1998) und Habermas
halten allerdings eine nach diesem Modell funktionierende Demokra-
tie fiir untauglich, weil sie Freiheit und Gleichheit des Einzelnen nicht
in der erwiinschten Weise vor Mehrheitsentscheidungen schiitzen
kann, wie z.B. Fragen um die richtige Form der Einbiirgerung in der
Schweiz zeigen.

Frieden und Freiheit konnen nur gesichert werden, wenn alle
Religionsgemeinschaften darauf verzichten, ihre Wahrheit mit Hilfe
der staatlichen Gewalt gesellschaftlich durchsetzen zu wollen. Denn
nicht der Dialog der Konfessionen oder der 6kumenische Konsens hat
den gesellschaftlichen Frieden nach 30 Jahren Religionskrieg im West-
filischen Frieden 1648 in Europa geschaffen, sondern die Trennung
von Religion und Politik.

In der ausweglosen Situation der Religionskriege begann der Staat
sich auf sich selbst zu stellen. Er erklirte sich selbst gegeniiber jeder
religiosen Wahrheit als neutral. Es kam zur grundlegenden Differen-
zierung zwischen moralisch-theologischer Ordnung (Wahrheitsord-
nung der Religionen) und juridisch-politischer Ordnung (Friedensord-
nung des Staates). Daraus entwickelte sich die neuzeitliche Unter-
scheidung von Moralitit und Legalitit. Der moderne Staat war damit
ein Folgeprodukt der Religionskriege bzw. der Sikularisation (Bocken-
forde 1967, 1976).2

Das Grundrecht Religionsfreiheit
Als Teilgehalte der Religionsfreiheit werden in der Lehre regelmifig
die Grundsitze der Neutralitit, der Paritit und der Toleranz (Friedrich
1993; Sahlfeld 2004) genannt.

Aus dem Grundrecht Religionsfreiheit wird also »das Gebot der

3 Vgl. den Vortrag in dieser Reihe von Thomas Maissen, Interkonfessionelle
Anndherung durch Sikularisierung? Religion der friihneuzeitlichen Eidgenossen-
schaft. Im Westfilischen Frieden von 1648 wurde der religios und moralisch
begriindete Krieg ein fiir alle Mal geichtet. Kriege sollten nicht mehr mit
moralischer oder religioser Begriindung stattfinden. Durch den Westfili-
schen Frieden hat Europa das Vélkerrecht erfunden.

174

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

religiosen und weltanschaulichen Neutralitit des Staates« abgleitet. Im
einschligigen Bundesgerichtsurteil heift es:

»Die Glaubens-, Gewissens- und Kultusfreiheit verpflichtet die staatlichen
Organe zu religioser Neutralitit. [...]. Das Neutralititsgebot hat nicht den Sinn,
das religiose oder weltanschauliche Moment aus der Staatstitigkeit vollig aus-
zuschliefen. Es verlangt vielmehr die unparteiische, gleichmifRige Berticksich-
tigung der in einer pluralistischen Gesellschaft auftretenden religiésen und
weltanschaulichen Uberzeugungen. Der Staat soll sich bei 6ffentlichen Hand-
lungen konfessioneller oder religiéser Erwidgungen enthalten, welche geneigt
wiren, die Freiheit der Biirger in einer pluralistischen Gesellschaft zu verletz-
ten. [...]. Wer von einer behaupteten Verletzung des Neutralititsgebots betrof-
fen ist, kann sich auf diesen Teilgehalt der Religionsfreiheit im Sinne eines
individualrechtlichen Anspruchs berufen.« (BGE 118 Ia 46 [infoSekta], 58)

Aus dem Parititsgebot der Religionsfreiheit (Art. 15 BV), aber auch aus
dem Gleichstellungsgebot (Art. 8 BV) ergibt sich hinsichtlich der ver-
schiedenen Religionsgemeinschaften ein Parititsgebot. D.h. Ungleich-
behandlungen bestimmter Religionsgemeinschaften sind ausgeschlos-
sen, wenn nicht rechtfertigende sachliche Unterschiede oder Griinde
vorliegen.

Das Gebot der Toleranz verlangt als objektiver Verfassungsgrund-
satz »Achtung vor der Wiirde, der Persénlichkeit und den abweichen-
den Glaubensansichten und Gewissensentscheidungen anderer und
damit Miigung eigener exzessiver Forderungen und Anspriiche auf
Verwirklichung glaubensmifiiger Vorstellungen« (Friedrich 1993:
350-351). Das Toleranzgebot will damit die Bewihrung eines offenen
und auf gegenseitiger Achtung beruhenden Zusammenlebens f6érdern.

Die Einsicht, dass die Anerkennung von Grundrechten »von we-
sentlicher Bedeutung fiir die politische Integration von Gesellschaften
ist, gilt daher auch fiir die Religionsfreiheit als Individualrecht* und
zwar sowohl was ihre negative und positive Seite betrifft« (Grotefeld
2000: 135). Die erste Dissertation der Rechtswissenschaftlichen Fakul-
tit der Universitit Luzern kann hier als Beleg angefiihrt werden. Mit

4 Zu Gunsten der korporativen Religionsfreiheit sei auf ein in der politi-
schen Diskussion iiber das Verhiltnis von Staat und Religionsgemeinschaft
bislang wenig beachtetes Argument hingewiesen, das ebenfalls auf Grund-
rechte und politische Integration Bezug nimmt. Es besagt, dass die beson-
dere Bedeutung der Religionsgemeinschaften fiir die Realisierung positiver
Religionsfreiheit eine Férderung durch den Staat rechtfertigt.

175

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

dem Titel »Aspekte der Religionsfreiheit im Lichte der Rechtsspre-
chung der EMRK-Organe, des UNO-Menschenrechtsausschusses und
nationaler Gerichte« hat Konrad Sahlfeld Gerichtsfille analysiert und
gezeigt, dass bisher das Grundrecht der Religionsfreiheit eine integrie-
rende Funktion durch die Gerichte bekommen hat.’

2. Das religionsrechtliche System der Schweiz

Wie soll der Staat mit seinem Religionsrecht auf die neu entstandene
multikulturelle Situation reagieren? Gentigt das bisherige religions-
rechtliche System? Wie wird das bisherige Religionsrecht auf die mul-
tikulturelle Situation reagieren? Um solche Fragen zu beantworten,
werden wir im Folgenden einen Blick in das religionsrechtliche System
der Schweiz werfen.

Vielfalt

Die foderal aufgebaute Schweiz besteht aus einer Vielfalt religions-
rechtlicher Systeme. Diese Vielfalt der religionsrechtlichen Systeme ist
darauf zuriickzufithren, dass weder die Bundesverfassung noch das
Bundesgericht eine einheitliche Zuordnung fiir die ganze Schweiz
vorsehen. Die Regelung der Beziehung des Staates zu den Religions-
gemeinschaften ist aufgrund Art. 3 und 72 Abs. 1 der neuen Bundes-
verfassung im wesentlichen den Kantonen iiberlassen. Die Kantone
haben also die Kompetenz zur Regelung des Verhiltnisses von Staat
und Religion.

Auch das internationale Recht, also Art. 9 der Europdischen Men-
schenrechtskonvention (EMRK) oder Art. 18 des fiir die Schweiz gel-
tenden internationalen Paktes iiber biirgerliche und politische Rechte
ergeben keine zusitzlichen Anforderungen an das kantonale religions-
rechtliche System. Denn die >margin of appreciation< oder die Lehre
vom Ermessensspielraum nimmt »Riicksicht auf Rechtstraditionen
und moralische Standards der einzelnen Staaten« (Sahlfeld 2004:
237-238).

Die europiische Erfahrung lehrt aber auch, dass die bundesstaatli-
che oder supranationale Integration dazu fiihrt, »dass die Ausrichtung
der neuen verfassungsrechtlichen Ebene auf eine bestimmte Religion
oder Kirche, wie sie in einem religiés homogenen Territorium méglich
ist, notwendigerweise schwindet« (Kraus 2002: 38). Gesetzgebungen,

5 So meine Beurteilung der Arbeit als Zweitgutachter. Genaue Angaben
zum Werk s. Anm. 15.

176

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

die speziell auf eine bestimmte Hauptreligion ausgerichtet sind, neh-
men ab. Das Bestreben geht dahin, alle Religionen méglichst gleich-
mifig zu berticksichtigen. Die Kantone aber gentigen dem tibergeord-
neten Religionsrecht, wenn sie die Religionsgemeinschaften nicht
feindlich behandeln.

Offentliche Anerkennung

Die beiden grofen Landeskirchen, d.h. die Evangelisch-Reformierten
Kantonalkirchen und die romisch-katholische Kirche, sind in allen
Kantonen >6ffentlich< anerkannt. Alle 26 Kantone machen damit deut-
lich, dass die Kirchen fiir sie wichtige Funktionen fiir die Offentlichkeit
wahrnehmen. In den beiden Trennungskantonen Genf und Neuen-
burg sind die Kirchen wie alle Religionsgemeinschaften privatrecht-
liche Vereine. Aber auch in den Trennungskantonen sind die Kirchen
von 6ffentlichem Interesse.

Diese Form der offentlichen Anerkennung weiterer Religionsge-
meinschaften wurde in den Kantonen Basel-Stadt (vgl. Sahlfeld 2004)
und im Schlussbericht der Arbeitsgruppe Staat-Kirchen/Glaubensge-
meinschaften der Totalrevision der Luzerner Staatsverfassung® vorge-
schlagen.

Im Basel-stidtischen Verfassungsrat wurde in den Jahren 2001
und 2002 ebenfalls iiber die Religionsgemeinschaften und deren
Rechte diskutiert. Mit dem Instrument der >6ffentlichen Anerken-
nung« fuir die nicht 6ffentlich-rechtlich anerkannten Religionsgemein-
schaften wollte man ein Zeichen setzen. Dieses Zeichen wurde im
Kanton Luzern aufgegriffen, aber sowohl der Verfassungsrat von Basel
als auch jener von Luzern haben inzwischen den Vorschlag einer ledig-
lich offentlichen — neben der o6ffentlich-rechtlichen — Anerkennung
abgelehnt. Eine 6ffentliche Anerkennung von Religionsgemeinschaf-
ten im strikten Sinn gibt es daher nur in den Trennungskantonen
Genf und Neuenburg, die die Kirchen 6ffentlich anerkennen.

Offentlich-rechtliche Anerkennung

Als gingiges Instrument zur Forderung der positiven Religionsfreiheit
dient in der Schweiz die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung. Aufler in
den Trennungskantonen Genf und Neuenburg lassen die Kantone die
zwei groflen Kirchen an ihrem offentlichen Recht partizipieren. Da-
riiber hinaus wird dieser Status der offentlich-rechtlichen Anerken-
nung in neun Kantonen’ der christkatholischen Kirche und in vier

6 Der Autor war Mitglied dieser Arbeitsgruppe.
7 Zirich, Bern, Solothurn, Basel-Stadt, Basel-Land und Aargau (auf Verfas-

177

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Kantonen® der israelitischen Gemeinde gewihrt. Islamische Organi-
sationen haben hingegen bisher noch in keinem Kanton (vgl. Cattacin
et al. 2003) die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung erlangt, obwohl sie
heute mit schitzungsweise 400.000 Personen® die drittgréfite Reli-
gionsgemeinschaft in der Schweiz bilden (vgl. Jiggi 1995).

Drei Interessensebenen
A) Religionsgemeinschaft:
Jurgen Habermas ist der Meinung:

»In multikulturellen Gesellschaften kann die rechtsstaatliche Verfassung nur
Lebensformen tolerieren, die sich im Medium [...] nichtfundamentalistischer
Uberlieferungen artikulieren.« (Habermas 1993: 177)

Fiir diese Position spricht aus verfassungsrechtlicher Sicht vieles. In
der Praxis diirfte es aber schwierig sein zu unterscheiden, welche Teile
einer Minderheitskultur sich auf politische Werte beziehen und welche
rein kulturellen Charakter haben.

Zusitzlich aber gilt, »dass seine Grundrechte nicht verwirks, wer
selbst Auffassungen vertritt, die nicht von Toleranz geprigt sind«
(Kélin 2003: 150). Z.B. konnte die katholische Kirche in der Schweiz
bereits zu einer Zeit von der Religionsfreiheit profitieren, als sie noch
einen ausschliellichen Anspruch auf Kenntnis der Wahrheit vertrat
und kircheninterne Glaubensfreiheit in jeglicher Form ablehnte (vgl.
Kilin 2000)."

»Es sind somit nicht die Haltung des Fundamentalismus, sondern die verpén-
ten Aktionen, die der Grundrechtsausiibung Grenzen setzen. Die Problematik
der Toleranz gegeniiber Intoleranten erweist sich somit als weit komplexer als
vor allem in politischen Diskussionen angenommen wird.« (Ebd.: 43)

sungsebene), Luzern, Schaffthausen und St. Gallen (durch Parlamentsbe-
schluss).
Basel-Stadt, Bern, Freiburg und St. Gallen.

9 So der Religionswissenschaftler Samuel M. Behloul im Gesprich mit der
NLZ vom 18. Juli 2003, Nr. 164, 18.

10 »Die Griindung des liberalen Bundesstaates erfolgte gegen den Wider-
stand der katholischen Kantone, und dass man eigentlich nur als — libera-
ler — Protestant ein guter Staatsbiirger sein konnte, schien sich auch im
Streit um die Totalrevision der Bundesverfassung zu Beginn der siebziger
Jahre und wihrend des Kulturkampfes zu bestitigen.« (Grotefeld 2000:
123) Zum Wandel in der katholischen Kirche vgl. Loretan 1998: 79-101.

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Bei der 6ffentlich-rechtlichen Anerkennung kénnen aber nicht nur die
Bediirfnisse der Religionsgemeinschaften beachtet werden, die sich
mit der damit verbundenen Steuerhoheit eine bessere finanzielle Aus-
gangslage verschaffen konnen. Es muss auch darauf hingewiesen
werden, auf was die Religionsgemeinschaften mit der 6ffentlich-recht-
lichen Anerkennung verzichten: auf das Selbstbestimmungsrecht. Auf
die entsprechenden kantonalen organisatorischen Vorschriften kom-
men wir nun zu sprechen.

B) Kanton:

Die Gestaltungsfreiheit der Kantone ermdglichte den Aufbau eines
eigenen und selbststindigen staatskirchenrechtlichen Systems, das der
Besonderheit jedes Kantons Rechnung tragen konnte. Das beinhaltet
auch den ausdriicklichen Verzicht auf die verfassungsrechtliche Ver-
ankerung eines wie immer ausgestalteten Selbstbestimmungsrechts
der Kirchen oder Religionsgemeinschaften. Dies bedeutet fiir 6ffent-
lich-rechtlich anerkannte Religionsgemeinschaften, dass sie grundsitz-
lich verzichten auf ein Selbstbestimmungsrecht wie es z.B. Deutsch-
land im Grundgesetz kennt (vgl. Nolte 2002).

Mit Felix Hafner ist denn auch davon auszugehen, dass die Be-
schrinkungen der Rechte, welche mit der 6ffentlich-rechtlichen Aner-
kennung in der Schweiz einhergehen, eher einen Grundrechtsverzicht
als einen Grundrechtseingriff darstellen (vgl. Hafner 1996). Denn es
geht darum, dass hoheitliches Handeln der 6ffentlich-rechtlichen Reli-
gionsgemeinschaften grundrechtsgebunden ist. Dass ein europiischer
»Staat dies als Bedingung nennt, ist unter der EMRK nicht zu bean-
standen« (Sahlfeld 2004: 174).

Eine Ubersicht iiber die Rechtssprechung zeigt, dass das Bundes-
gericht den Autonomiebegrift durchwegs in Verbindung mit einem
Trager hoheitlicher, vom Staat verliehener Rechte verwendet. Nach
dem Verstindnis des Gerichts und der {iberwiegenden Lehre »bedeutet
Autonomie nicht Freiheit privatautonomer Willkiir, sondern »an das
offentliche Interesse gebundene Freiheit< und darf >nur in Ausrichtung
auf den Zweck, dem sie dienen soll, gebraucht werden<. Der Schutzbe-
reich der Autonomie ergibt sich nicht direkt aus einem Grundrecht,
sondern meint lediglich Gestaltungsfreiheit innerhalb eines gesetzlich
bestimmten Rahmens.« (Friedrich 1993: 469)

Den Schweizer Kantonen ist es also vom Bundesgesetzgeber und
vom Bundesgericht iiberlassen worden, ob und welche Autonomie sie
einzelnen oder allen Religionsgemeinschaften zukommen lassen wol-
len (vgl. Nolte 2002). Demgemif ist auch die Bedingung, eine demo-
kratische Binnenstruktur vorweisen zu miissen, im Gegensatz zur

179

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Bundesrepublik” nicht verfassungswidrig, auch nicht konventions-
widrig im Sinne der EMRK (Sahlfeld 2004). Das Schweizer Bundesge-
richt stiitzte das bestehende System und lehnte die Argumentations-
weise der Beschwerdefithrer ab. Diese hatten insbesondere auf das
abschliefende Dokument des KSZE-Treffens von Wien vom 15. Januar
1989 hingewiesen, wonach religiose Gemeinschaften das Recht hitten,
sich nach ihrer eigenen hierarchischen und institutionellen Struktur
zu organisieren."”

Dies fithrt bei einer hierarchisch gegliederten Religionsgemein-
schaft zu einer Doppelstruktur (Staatskirchenrecht und Kirchenrecht),
wie das Beispiel der rémisch-katholischen Kirche zeigt.® In diesen
>Ordnungenc« gelten unterschiedliche »Zugehoérigkeitsmodelle«:

C) Mitglieder:

Nachdem eine Religionsgemeinschaft sich mit dem Kanton einigen
konnte und vom Kanton als &ffentlich-rechtliche Korperschaft aner-
kannt worden war, kam gelegentlich das bose Erwachen. Denn die

11 Vgl das Urteil des deutschen Bundesverfassungsgerichts beziiglich der
Verleihung der Korperschaftsrechte fiir die Zeugen Jehovas (BVerfGE 19.
Dezember 2000): »Uberdies widerspriche es der Religionsfreiheit und
dem in Art. 140 GG i. V. m. Art. 137 Abs. 3 WRV gewihrleisteten Selbstbe-
stimmungsrecht der Religionsgemeinschaften, von einer korporierten Re-
ligionsgemeinschaft etwa eine demokratische Binnenstruktur zu verlangen
oder ihre AuRerungen iiber andere Religionen und Religionsgemeinschaf-
ten dem Gebot der Neutralitit zu unterstellen.« (Nr. 91) Der Evangelische
Kirchenbund der Schweiz schligt einen Religionsartikel fiir die Bundesver-
fassung vor, der das Selbstbestimmungsrecht der Religionsgemeinschaften
hervorheben soll. Sahlfeld kommentiert dazu: »Bei den Argumenten des
Kirchenbundes dringt sich [...] der Eindruck auf, man habe in Deutschland
kopiert.« (2004: 42)

12 BGE 1P.269/1998/sch (Organisationsstatut rémisch-katholische Kanto-
nalkirche Schwyz), sub 3.c).

13 In dieser Kirche treffen zwei >Ordnungen« aufeinander, die sich teilweise
widersprechen: Die hierarchische >Verfasstheit< der katholischen Kirche
sieht in der Mehrheit der Leitungsfunktionen keine demokratische Mit-
sprache vor. Das Mitspracherecht wird im staatskirchenrechtlichen Bereich
hiufig nicht allein im administrativen Bereich eingefordert, sondern auch
in jenen Bereichen, die eigentlich dem kirchenrechtlichen Bereich vorbe-
halten sind. Dies fithrt zu Konflikten oder Konfrontationen. Diese kénnen
aber nur im Ausgleich der Rechte und in der Respektierung der Zustin-
digkeiten >kontrolliert< werden.

180

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Mitglieder wollten keine zusitzlichen Steuern zahlen und drohten mit
dem Austritt aus der Religionsgemeinschaft, den die Bundesverfassung
garantiert gemifd Art. 15 Abs. 4.

Die Bundesverfassung garantiert zudem den Individuen Schutz
vor Eingriffen in ihre Grundrechte, wie wir oben sahen. Dies gilt auch
gegeniiber Eingriffen der offentlich-rechtlich anerkannten Religions-
gemeinschaften in die Rechte ihrer Mitglieder. »So besitzen die Mit-
glieder, aber auch die Angestellten der offentlich-rechtlichen Religi-
onsgemeinschaften einen Rechtsschutz gegen die mit staatlicher Ho-
heitsgewalt ausgestattete Religionsgemeinschaft.« (Hafner 2002: 10)

Weiter stellt sich die Frage: Was hat Vorrang: Der Schutz der
Gruppenautonomie oder der Schutz der Entscheidungsfreiheit ihrer
Mitglieder? Die liberale Position verlangt, dass die Freiheit innerhalb
kultureller Minderheiten als hoher Wert zu schiitzen ist, weil Liberale
im Konflikt zwischen kollektiven und individuellen Rechten letzteren
den Vorrang geben. »Deshalb diirfen Minderheitsrechte nicht soweit
gehen, dass sie zur Rechtfertigung der Beschrinkung grundlegender
Freiheitsrechte ihrer Mitglieder werden. Individuen sollen selber ent-
scheiden kénnen, welche Aspekte des kulturellen Erbes sie erhalten
wollen. Sie sollen die Freiheit und Moglichkeit haben, traditionelle
Praktiken ihrer Gemeinschaft zu hinterfragen und moglicherweise zu
revidieren. Mit anderen Worten: Intolerante Gruppierungen miissen
zwar ihre Kultur nicht aufgeben; Tendenzen, sie von innen heraus zu
liberalisieren, sind aber zu stirken.« (Kilin 2000: 40-41)

Die Rahmenkonvention des Europarates zum Schutz der nationa-
len Minderheiten hilt ausdriicklich fest, dass dieser Schutz den Perso-
nen zukomme, welche Minderheiten angehérten, und dass diese Per-
sonen ihre Rechte einzeln oder zusammen mit anderen Personen
ausiiben kénnen. »Dies bedeutet auch eine Absage an das Konzept von
Gruppenrechten.« (Haller 2003: 85) Denn ist es sinnvoller, die Rechte
der Individuen zu stirken anstatt die Rechte einer juristisch kaum auf
befriedigende Art und Weise zu definierenden Gruppe?

Frauen unter den Religionsmitgliedern kénnen in einem Rechtsstaat
nicht ibergangen werden. Walter Kilin nennt folgendes Beispiel:

»Ist die traditionelle Trennung der minnlichen und weiblichen Sphire im
Islam ein kulturinternes Merkmal, da es Sozialbeziehungen innerhalb der
Gruppe bis in alle Details mitbestimmt, oder handelt es sich dabei als Ge-
schlechterdiskriminierung um einen Verstofl gegen einen Grundwert der
Verfassungsordnung?« (Kilin 2003: 150)

181

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Die staatliche Zuriickhaltung gegeniiber gruppeninterner Unterdrii-
ckung im Namen liberaler Neutralitit wird von Feministinnen als
faktische Parteinahme fiir die Unterdriicker gedeutet. Allen kulturellen
Rechtfertigungsversuchen fiir die Diskriminierung der weiblichen
Mitglieder miisse stets mit der Frage begegnet werden, in welchem
Interesse das skulturelle« Argument bemiiht werde. Neutralitit der
Mehrheitsgesellschaft kann nimlich fir die Schwicheren in einer
Gruppe bedeuten, dass sie schutzlos den sozialen Zwingen und eigent-
licher Unterdriickung ausgeliefert sind. Es wird daher postuliert, »dass
internen Minderheiten gegentiber der Mehrheit ihrer Gruppe die
gleichen Rechte zuzugestehen seien, wie der Minderheit als Ganzes
gegeniiber der Mehrheitsgesellschaft. Der Hinweis auf die Moglichkeit
des Ausstiegs als Alternative vermoge nicht zu iiberzeugen.« (Kilin
2000: 50) Damit althergebrachte Privilegien und Diskriminierungen
sonst nicht beseitigt werden konnen, darf der Staat somit nicht neutral
bleiben.

Haben sich die Minner einer Religionsgemeinschaft und der
Kantone geeinigt, kénnte das Erwachen kommen, wenn die Frauen
entdecken, dass sie durch den modernen Rechtsstaat auch ihre Mog-
lichkeit innerhalb der Religionsgemeinschaft verbessern konnen.

Wenn die Religionsgemeinschaften Steuern erheben wollen, miis-
sen sie sich zudem nach demokratischen und rechtsstaatlichen Prinzi-
pien organisieren. Denn das kantonale 6ffentliche Recht, das die 6f-
fentlich-rechtlich anerkannten Religionsgemeinschaften bei der Steu-
ererhebung anwenden, muss von Bundesrecht wegen auf demokrati-
schen Grundlagen beruhen (vgl. Hafner 1998). Der Bund gewihrleistet
Kantonsverfassungen nur, wenn sich die Kantone demokratisch orga-
nisieren. Diese demokratische Legitimation gilt ebenfalls bei Steuerer-
hebungen fur die der Steuer zugrunde liegenden Rechtserlasse, was
die offentlich-rechtlichen Religionsgemeinschaften betrifft. »Dieses
Erfordernis lduft zwar hierarchisch gegliederten Religionsgemeinschaf-
ten — wie etwa der romisch-katholischen Kirche — zuwider, niitzt aber
letztlich den Mitgliedern dieser Religionsgemeinschaften, weil ihnen
damit ein demokratisches Mitspracherecht bei der Finanzierung der
Religionsgemeinschaft vermittelt wird.« (Hafner 2002: 10)

Dieses Mitspracherecht wird allerdings in einigen Kantonen den
Auslinderinnen und Auslindern von den Kirchen™ nicht gewihrt,
obwohl fast alle Kantonsverfassungen das Auslinderstimmrecht zulas-

14 Vgl. die Ubersicht tiber die das Auslinderstimmrecht betreffenden Geset-

ze in den Rémisch-Katholischen Kantonalkérperschaften, erstellt von Er-
win Tanner und Meret Baumann, Stand 7.5.2003.

182

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

sen wiirden.” So werden z.B. im noch geltenden staatlichen Kirchen-
gesetz des Kantons Ziirich die Auslinderinnen und Auslidnder von der
kirchlichen Stimm- und Wahlberechtigung ausgeschlossen. »Sofern
tatsdchlich vom Vorrang des kirchlichen Selbstorganisationsrechts vor
der kantonalen Kirchenhoheit ausgegangen werden kann, kommt ein
derartiger Verweis einem unverhiltnismifigen Eingrift in das kirchli-
che Selbstorganisationsrecht gleich.« (Hafner 1998: 78) Denn die
Umschreibung der Zugehorigkeit zu einer Religionsgemeinschaft ist
zweifellos nicht Sache des Staates.

Die Zulassung des Auslinderstimmrechts durch die Kantonsver-
fassungen ist besonders fiir die offentlich-rechtliche Anerkennung
weiterer Religionsgemeinschaften sehr wichtig, da in diesen Religions-
gemeinschaften viele Mitglieder keinen Schweizerpass haben. Sonst
wiirde die absurde Situation entstehen, dass z.B. die wenigen Schwei-
zer Muslime in einem Kanton {iber das Steueraufkommen aller Mus-
lime zu entscheiden hitten, nachdem eine muslimische Organisation
offentlich-rechtlich anerkannt worden wire.

Zudem ist daran zu erinnern: Der staatlich garantierte Austritt aus
einer Religionsgemeinschaft wirft fiir die 6ffentlich-rechtlichen Religi-
onsgemeinschaften einen Themenkomplex von soziologischen, recht-
lichen und theologischen Problemen auf, auf die hier nur verwiesen
werden kann (vgl. Loretan 1998).

Die Geschichte der Integration der Israelitischen Gemeinde und
der romisch-katholischen Kirche in den demokratischen Rechtsstaat
zeigt diese Ambivalenz sehr deutlich auf. Beide haben in Basel-Stadt
von der Integration bis zur 6ffentlich-rechtlichen Anerkennung 1972
sehr stark profitiert. Beide haben sich damit aber auch ganz neue Prob-
leme geschaffen, weil ein Teil der Gliubigen die Anpassung an den
demokratisch-grundrechtlichen Kontext nicht zu akzeptieren vermoch-
ten (vgl. Nolte 2002; Hafner und Piali 1997). Es gilt also, sich der Kon-
sequenzen des vermehrten Dialogs mit dem grundrechtsgebundenen
Rechtsstaat bewusst zu werden.

15 Eine Zusammenstellung im Anhang zeigt, in welchen Kantonen es ge-
mifl Kantonsverfassung moglich ist, das Auslinderstimmrecht unter be-
stimmten Bedingungen zu gewihren. Der Kanton Ziirich hat in der Ab-
stimmung im November 2003 das Auslinderstimmrecht abgelehnt. Der
Kanton Schwyz lehnte in seiner Abstimmung vom 24.1.2002 das kirchli-
che Auslinderstimmrecht ab.

183

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Rechtsanspruch auf offentlich-rechtliche Anerkennung

Sind die Kantone angesichts des religiésen Pluralismus rechtlich ver-
pflichtet, weitere Religionsgemeinschaften 6ffentlich-rechtlich anzuer-
kennen? Eine offentlich-rechtliche Anerkennung lisst sich trotz des
Differenzierungsverbots (Art. 15 BV) (Famos 1999) und trotz der
Rechtsgleichheit (Art. 8 BV) nicht erzwingen. Es misste denn eine
entsprechende gesetzliche Regelung geschaffen werden, wie etwa das
Osterreichische Anerkennungsgesetz, welches einen Anerkennungsan-
spruch statuiert.”

Es gibt also bisher in der Schweiz keinen Rechtsanspruch auf 6f-
fentlich-rechtliche Anerkennung von Religionsgemeinschaften. Die
offentlich-rechtliche Anerkennung der Kirchen und der Israelitischen
Gemeinde steht so im Mittelpunkt des Religionsrechts der Schweiz.
Die Begrenzung der Anerkennung auf zwei bis vier Religionsgemein-
schaften ist nach herrschender Lehre verfassungsmifliig und verst63t
nicht gegen die Religionsfreiheit (Art. 15 BV) oder die Rechtsgleichheit
(Art. 8 BV). Weder das Gleichstellungsgebot der Bundesverfassung
(Art. 8 BV) noch das Diskriminierungsverbot der Europiische Men-
schenrechtskonvention (Art. 14 EMRK) verpflichten die Kantone zur
rechtsgleichen Behandlung und damit zur positiven Paritit unter den
Religionsgemeinschaften.

»Die Privilegierung einzelner Religionsgemeinschaften widerspre-
che weder dem Neutralitits- noch dem Parititsprinzip grundsitzlich,
solange sie nicht aufgrund von religiéser, sondern sikularer Kriterien
erfolgt« (Friedrich 1993: 349). Das Bundesgericht hielt ausdriicklich
fest, »dass die Kantone befugt sind, Landeskirchen zu errichten, d.h.
eine oder auch mehrere religiése Denominationen zu Anstalten des
offentlichen Rechts zu erheben und als solche mit besonderen Rechten
und Pflichten auszustatten« (BGE 21 676). Diese Praxis fand in der
ilteren Literatur durchwegs Zustimmung. In der neueren Rechtslitera-
tur mehren sich die Stimmen, die fiir eine Anerkennung weiterer Reli-
gionsgemeinschaften plidieren (vgl. Grotefeld 2000). Fiir Pius Hafner
stand 1991 fest, dass »die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung grund-
satzlich allen Religionsgemeinschaften mit einer gewissen Bedeutung«
(Hafner 1991: 197)7 offen stehen muss.

16 Die Voraussetzungen sind: die Religionslehre, der Gottesdienst, die Ver-
fassung und der Name diirfen nicht gesetzeswidrig oder sittlich anstofig
sein.

17 Da es jedoch guter Griinde bedarf, um die staatliche Neutralitit einzu-
schrinken, »wird man zu dem Schluss kommen miissen, dass das Integra-

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Aber die Moglichkeit fiir eine Anerkennung weiterer Religionsge-
meinschaften besteht heute in iiber der Hélfte der Kantone (vgl. Fisch-
li-Giesser 1995). Bei Revisionen der Kantonsverfassungen besteht die
Tendenz, die Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaften zu er-
moglichen, wie die Versuche im Kanton Ziirich, im Kanton Basel-Stadt
und im Kanton Luzern™ zeigen.

Wird sich das Bundesgericht zu einer Praxisinderung bewegen
lassen? Beim Einbiirgerungsentscheid im Sommer 2003 und beim
Frauenstimmrechtsentscheid 1990 ist dies geschehen. Wird sich das
Bundgericht aufgrund der stirkeren Betonung der grundrechtlichen
Argumente auch bei der Anerkennung von weiteren Religionsgemein-
schaften zu einer neuen Praxis entscheiden?

— Das Bundesgericht hat im Juli 2003 im Zusammenhang mit der
Einbiirgerungsfrage in Erinnerung gerufen:

»Den Anforderungen des Rechtsstaates Schweiz entsprichen nur Entscheide,
die nicht diskriminierend seien, und Verfahren, die abgelehnten Kandidaten
eine Begriindung gewihrleisten, was bei Urnenabstimmungen ausgeschlossen

sei.«"?

Das Bundesgericht hat die Situation durch eine veridnderte Interpreta-
tion des Diskriminierungsverbotes bei den Einbiirgerungen verindert.
Wird es also in Zukunft vielleicht doch noch einen Rechtsanspruch auf
offentlich-rechtliche Anerkennung von Religionsgemeinschaften auch
in der Schweiz geben?

tions-Argument nicht dazu taugt, die o6ffentlich-rechtliche Anerkennung
einzelner Religionsgemeinschaften zu legitimieren, von denen man meint,
sie seien im Sinn der Werte-Erziehung besonders wertvoll fiir die Gesell-
schaft. Dies schliefdt nicht aus, dass sich andere und {iberzeugendere Ar-
gumente vorbringen lielen, die eine liberale Anerkennungspolitik recht-
fertigen.« (Grotefeld 2000: 134)

18 Im Kanton Luzern war dies bisher schon implizit méglich, neu wird dies
voraussichtlich expliziter ausgesagt werden (gemif dem Schlussbericht
der Arbeitsgruppe Staat-Kirchen/Glaubensgemeinschaften an die Verfas-
sungskommission der Totalrevision der Luzerner Staatsverfassung vom 15.
Juli 2003).

19 Das Biirgerrecht und des Biirgers Recht, in: NZZ vom 26./27. Juli 2003,
Nr. 171, 13.

185

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

— Beim Frauenstimmrechtsentscheid hat das Bundesgericht 1990
den Kanton Appenzell-Innerrhoden zur Einfithrung des Frauen-
stimm- und Wahlrechts gezwungen aus Griinden der rechtsglei-
chen Behandlung von Mann und Frau. (BGE 116 Ia 359 ff))

»Eine gegen den Willen der Mehrheit der kantonalen Stimmbevélkerung oder
ihrer Reprisentanten erzwungene Gleichbehandlung wire problematisch, zu-
mal sie schweizerischer Tradition widerspricht.« (Hafner 2002: 12)

Ein klassisches Beispiel dafiir ist das Schichtverbot. 1888 hatte der
Bundesrat erklirt, dass alle kantonalen Vorschriften, welche ein
Schichtverbot vorsahen, nicht vereinbar seien mit der Kultusfreiheit
(vgl. Fleiner und Giacometti 1969). In einem Bundesratsbeschluss
wurden 1890 verschiedene Rekurse und Petitionen von israelitischen
Kultusgemeinden positiv beschieden.*® Als Reaktion darauf wurde das
Schichtverbot 1893 per Volksinitiative gegen die Empfehlung der Bun-
desversammlung in die Bundesverfassung eingefiigt als Art. 25°*. Dies
war die erste Initiative des neuen Bundesstaates. Diese Bestimmung
wurde spiter in das Tierschutzgesetz iiberfiihrt, das seit 1981 in Kraft
ist.

Alternativen

Was sind die Alternativen? Es wire wohl falsch, jetzt zu warten bis das
Bundesgericht seine Praxis dndert. Gesellschaftliche Integration kann
nicht ausschlieflich durch die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung und
die 6ffentliche Anerkennung gewihrt werden. Denn schon heute be-
stehen aus religionspolitischer Optik das Diskriminierungsverbot und
das Integrationsgebot.

Zuerst ein weiteres Beispiel der Diskriminierung nicht-christlicher und
nichtjiidischer Religionsgemeinschaften: Der in Art. 8 der Bundesver-
fassung festgehaltene Gleichstellungsartikel verlangt, dass Gleiches
nach Mafdgabe seiner Gleichheit gleich, Ungleiches nach Mafigabe
seiner Ungleichheit ungleich behandelt wird. Dabei diirfen die Kanto-
ne ungleiche Behandlungen vornehmen, wenn sie dies sachlich be-
griinden.

Die Vorschrift im Kirchengesetz des Kantons Basel-Land hilt
dagegen fest:

20 Bundesratsbeschluss vom 17. Mirz 1890, BBL. 1890 I, 639.

186

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

»Privatrechtliche Religionsgemeinschaften kénnen die kantonale Anerkennung
erlangen, wenn sie ein christliches oder jiidisches Glaubensbekenntnis vertre-

ten.«”'

Nach der obigen Auslegung des Gleichheitsartikels kann dieses Gesetz
als Verstof} gegen das Rechtsgleichheitsprinzip betrachtet werden. Es
wirkt diskriminierend, »wenn einer Bevolkerungsgruppe ausschlief’-
lich aufgrund ihrer religiésen Ausrichtung, die offentlichrechtliche
Anerkennung verweigert und diese dadurch gegeniiber anderen Grup-
pen herabgewlirdigt wird« (Hafner 2002: 12).

Eine aktive Religionspolitik in Sinn der Integration der vielfiltigen
religiésen Bediirfnisse im multikulturellen Gemeinwesen fordert eine
Studie des Schweizerischen Forums fiir Migrations- und Bevolke-
rungsstudien (SFM) im Auftrag der Eidgendssischen Kommission
gegen Rassismus (EKR) (vgl. Cattacin et al. 2003). Auch fiir Felix Haf-
ner (2002) gilt es, den neuen Religionsgemeinschaften den Weg zu
offnen, sich in das religionsrechtliche System einfiigen zu kénnen.
Dies bedeutet sich strukturell zu integrieren, bei gleichzeitigem kultu-
rellem Fremdbleiben.

Daraus ergeben sich zwei Forderungen an das Gemeinwesen:

1. Religionsrechtliche Unterstiitzung fiir 6ffentlich-rechtlich nicht
anerkannte Religionsgemeinschaften und

2. Religionswissenschaftliche Aufklirungsarbeit in und iiber die 6f-
fentlich-rechtlich nicht anerkannten Religionsgemeinschaften.

Religionsrechtliche Unterstiitzung fiir offentlich-
rechtlich nicht anerkannte Religionsgemeinschafien
Es gilt, die offentlich-rechtlich nicht anerkannten Religionsgemein-
schaften aktiv zu fordern, indem soziale und integrative Leistungen
solcher Religionsgemeinschaften anerkannt und unterstiitzt werden.
Hier wire z.B. an Subventionen an Religionsgemeinschaften zu den-
ken. Zumindest konnte der Kanton, wie in Genf und Neuenburg, die
Vereinsmitgliederbeitrige einziehen. Schliefllich sind die Steuerab-
zugsmoglichkeiten fiir Religionsgemeinschaften beizubehalten bzw.
Zu erweitern.

Die Unterstiitzung des Staates besteht in einem Entgegenkom-
men, welches aus Griinden der Tradition an christlichen Formen
angekniipft wurde. Z.B. kommt der schulfreie Samstag vielen Religi-

21§ 1a des Basellandschaftlichen Kirchengesetzes.

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

onsgemeinschaften entgegen. Dazu kommen Dispensationen von der
Schulpflicht aus religiésen Griinden. Aber auch der Religionsunter-
richt an den offentlichen Schulen (vgl. Loretan und Kohler-Spiegel
2000) ist ein solcher Schritt. Dieser ist z.B. im Kanton Luzern ohne
offentlich-rechtliche Anerkennung méglich. Wie kann das Tragen von
religiosen Kleidern als Schiilerin und als Lehrerin in der religiés neu-
tralen Schule des Staates beurteilt werden?**

Fir den Bau von Kultusgebiuden, fir das Begribniswesen von
Muslimen und Juden miissen Losungen gesucht werden. Fiir die reli-
giése Betreuung von Gefangenen und von Armeeangehorigen, die
nicht den christlichen Kirchen angehéren, miissen neue Lésungen
entwickelt werden.

Der Staat kann allerdings nur solche Religionsgemeinschaften
unterstiitzen, die die Grundwerte des Rechtsstaates anerkennen. Die
Mitglieder der nicht anerkannten Religionsgemeinschaften sind da-
riiber aufzukliren, dass der staatliche Dialogpartner dazu verpflichtet
ist, der Demokratie, der Rechtsstaatlichkeit und der Offentlichkeit
gegeniiber. Je niher sich eine Religionsgemeinschaft auf den Rechts-
staat einlisst, desto demokratischer und rechtsstaatlicher muss sie sich
selbst verhalten. Dies hat Riickwirkungen auf die Religionsgemein-
schaften, die hierarchisch strukturiert sind. »Es birgt aber auch das
Risiko in sich, dass sich die Religionsgemeinschaft schleichend veran-
dert und an demokratische Grundsitze anpasst.« (Hafner 2002: 13)

Religionswissenschaftliche Aufkliarungsarbeit iiber die Gffentlich-rechtlich
nicht anerkannten Religionsgemeinschaften

Integration ist bekanntlich kein einseitiger Vorgang. Es setzt in einem
direkt-demokratisch organisierten Land voraus, dass die Akzeptanz der
neuen Religionsgemeinschaften geférdert wird. Alle interessierten
gesellschaftlichen Krifte, namentlich die Universititen, aber auch die
Kirchen und der Staat sollten 6ffentlich iiber neue, bisher fremde Reli-
gionen und Kulturen Aufklirungsarbeit leisten. »Nur so kann in der
Gesamtbevolkerung die Akzeptanz gesteigert werden und etwa auch
demokratische Mehrheiten im Hinblick auf eine 6ffentlich-rechtliche

22 Eine zukunftweisende Antwort darauf gibt der ehemalige Bundesverfas-
sungsrichter Ernst-Wolfgang Bockenforde. Fiir ihn bedeutet ein generelles
Verbot des Kopftuches »die Ungleichbehandlung und Diskriminierung
eines bestimmten religiésen Bekenntnisses. Es macht den Vorabverzicht
auf ein religioses Bekenntnis, das anderen Religionen gestattet bleibt, zur
Eignungsvoraussetzung fiir den Schuldienst.« (2004: 41)

188

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Anerkennung von neu in der Schweiz wirkenden Religionsgemein-
schaften gefunden werden.« (Ebd.: 13-14)

Felix Hafner schligt vor, dass der Staat im Bereich des Religions-
wesens analoge Institutionen schaffen miisse, wie im Bereich der
Geschlechtergleichstellung. »Die Rolle des Staates bei der Geschlech-
tergleichstellung konnte als Modell beigezogen werden.« (Ebd.: 14)

Eine multireligiose Gesellschaft bringt viele neue Herausforderun-
gen. Die Universititen sind gefordert, Antworten zu entwickeln auf
religionswissenschaftliche und religionsrechtliche Fragen.

Grundrechte zwischen Freiheit und Gleichheit

Kehren wir zum Schluss nochmals zur eingangs gestellten Frage der
>Integration durch Grundrechte< zuriick. Der obige Verweis auf die
Geschlechtergleichstellungsinstitutionen des Staates zeigt, dass es
nicht nur im Religionsrecht darauf ankommt, welche Grundrechtspoli-
tik ein Staat verfolgt.

Die verschiedenen Grundrechtsansitze geben unterschiedliche
Antworten auf die Frage, inwieweit Religionsmitgliedern auf der Basis
grundrechtlicher Freiheit zu gestatten ist, ihre eigenen kulturellen
Traditionen und Werte unter Umstinden in Abweichung vom Gesetz
leben zu diirfen, und wo der kulturellen Vielfalt das Prinzip der
Rechtsgleichheit entgegenzuhalten ist. Damit ist das normative Grund-
problem angesprochen. Die Frage nach dem richtigen Verhiltnis von
Assimilation und Differenz.

Assimilation meint dabei die Eingliederung in die Mehrheitsgesell-
schaft im Sinne der Ubernahme der Werte und Verhaltensweisen der
Mehrheit. Von Differenz wird gesprochen, wo Menschen sich selbst von
der Mehrheit kulturell abgrenzen oder aber von dieser als andersartig
eingestuft und behandelt werden. Die Grundthese von Walter Kilin
lautet, »dass sich die Spannung zwischen Assimilation und Differenz,
bzw. zwischen Gleichheit und Freiheit in differenzierter Weise ent-
schirfen lisst, wenn der Gedanke der Integration zum Ausgangspunkt
genommen wird« (Kilin 2003: 143).

Die geforderten Giliterabwigungen geben Raum fiir verschiedene
grundrechtspolitische Konzeptionen. Sie beeinflussen auch die Gerich-
te bei der Beurteilung der zu entscheidenden Fille. Sich seines Vor-
verstindnisses ein Stiick weit bewusst zu werden, ist sicher wichtig
und nitzlich. Es zeigt aber auch, dass grundrechtsbezogene Fragestel-
lungen nicht allein juristisch determiniert sind. Diese Modelle geben
keine Patentrezepte fiir alle nur irgendwie denkbaren Situationen. Sie

189

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

konnen aber »bekannte Fragestellungen aus einem anderen Blickwin-
kel betrachten und dabei neue Verstindnishorizonte eréffnen« (Kraus
2003: 207).

Fiinf Modelle der Grundrechtspolitik

1. Die Politik der Neutralitit stellt im Sinne der weltanschaulichen
Neutralitit des Staates die formale Gleichbehandlung aller Men-
schen, ungeachtet von Religion und kultureller Herkunft, in den
Mittelpunkt. Der Staat darf sich mit keiner Religion identifizieren.

2. Die Politik des Schutzes der eigenen Identitit strebt kulturelle Ho-
mogenitit im Sinne der Mehrheit an. Die Minderheit hat sich mehr
oder weniger anzupassen.

3. Die Politik des Minderheitenschutzes setzt den Akzent auf den
Schutz ethnischer, religiéser oder sprachlicher Minderheiten und
ihrer Lebensformen.

4. Die Politik der Anerkennung will im Sinne von Charles Taylor
(1993)* kulturelle Gruppierungen in ihrer Identitit schiitzen, weil
Missachtung ihrer Gruppenidentitit auch Menschen verletzen und
herabsetzen kann.

5. Die Politik des Multikulturalismus nimmt das Konzept >eine Na-
tion/viele Volker/viele Kulturen< zum Ausgangspunkt.

Die Bedeutung von kultureller Autonomie und damit von Differenz,
welche durch den Schutz der grundrechtlich gewihrleisteten Freiheit
aufrechterhalten wird, férdern die Modelle drei bis finf.

Es ist aufschlussreich zu beobachten, in welchem Ausmaf eine
bestimmte Grundrechtspolitik in einem bestimmten Land zu einer
bestimmten Zeit vorherrschend ist. Deutsche Gerichte argumentieren
oft, »dass der Schutz der eigenen kulturellen Identitit ein legitimes
Anliegen sei, wihrend das schweizerische Bundesgericht in der Regel
den Grundsatz der religiosen Neutralitit betont. [...]. Wiederum anders
ist der Ausgangspunkt des kanadischen Supreme Court, wenn er seine
Entscheide mit dem Hinweis auf das multikulturelle Erbe Kanadas
begriindet.« (Kilin 2003: 141) Es geht darum verstehen zu lernen, auf

23 Erist der Meinung, dass »unsere Identitit teilweise von der Anerkennung
oder Nichtanerkennung [...] durch die anderen geprigt [werde], so dass ein
Mensch oder eine Gruppe von Menschen wirklich Schaden nehmen, [...]
wenn die Umgebung oder die Gesellschaft ein einschrinkendes, herab-
wiirdigendes oder verichtliches Bild ihrer selbst zurtickspiegelt. Nichtan-
erkennung oder Verkennung kann Leiden verursachen, kann eine Form
von Unterdriickung sein.« (1993: 13f.)

190

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

welcher Grundrechtspolitik die eigene Analyse, oder die Analyse eines
Gerichtes basiert.

Welche Grundrechtspolitik bietet in welcher Situation

die sachbeste Losung?

Das Verhiltnis von Freiheit und Gleichheit, also von Assimilation und

Differenz, lisst sich nach Walter Kilin nicht generell, sondern nur

bereichsspezifisch bestimmen. Er unterscheidet deshalb mit Hannah

Arendt (vgl. Kilin 2000) drei Sphiren:

1. In der staatlichen Sphdire treten Menschen in staatlicher Funktion
auf oder sind als Private direkt der staatlichen Gewalt unterworfen.
Die staatliche Sphire ist also von so genannten Subordinationsver-
hiltnissen geprigt. Deshalb will Kilin hier den Aspekt der weitest-
gehenden Gleichbehandlung dominieren lassen. Das Diskriminie-
rungsverbot untersagt Gesetzgebern und Behorden, Minderheiten
durch Ungleichbehandlung herabzusetzen. Formale Gleichbehand-
lung wirkt im Ergebnis allerdings dort diskriminierend, wo sie sich
fir Menschen marginalisierend auswirkt (indirekte Diskriminie-
rung).

2. Die dffentliche Sphire ist jener Bereich, der nicht mehr staatlich, aber
auch nicht privat ist. In ihr spielen sich die meisten sozialen Aktio-
nen ab, so dass hier ein Ausgleich zwischen Gleichheit und Diffe-
renz notig ist. Hier kimpfen Menschen um Anerkennung, 6kono-
mischen Gewinn und gesellschaftliche Macht. Der Staat tritt als
Anbieter von Dienstleistungen auf (6ffentliche Schulen und Spiti-
ler) und reguliert Beziehungen von verschiedenen Kategorien von
Privaten, wie z.B. im Religionsrecht.

3. In der privaten Sphire ist der Ort enger zwischenmenschlicher Be-
ziehungen. Hier ist der Schutz von Werten wie Vertrauen oder Zu-
neigung bedeutsam, der durch die staatliche Anerkennung weit rei-
chender Autonomie verwirklicht wird. Diese Sphire ist daher durch
Autonomie und Ausschluss charakterisiert. Der Staat hat diese Au-
tonomie zu respektieren und darf nur dort eingreifen, wo die Gren-
zen dessen, was im Wege der Toleranz hingenommen werden
muss, erreicht sind. Im privaten Bereich steht seine Rolle als
Uberwachungs- und Schutzorgan fiir Opfer privater Ubergriffe im
Vordergrund.

Diese drei Sphiren stellen also verschiedene Kategorien der Beziehun-
gen zwischen Privaten und Behorden im liberalen Verfassungsstaat

westlicher Prigung dar. »Wendet man dieses analytische Raster auf die
Gerichtspraxis an, ergeben die vielfiltigen und unterschiedlichen Ur-

191

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

teile zu interkulturellen Fragestellungen ein weit kohdrenteres Bild als
es auf den ersten Blick scheinen mag. Viele der Widerspriiche 16sen
sich auf, weil unterschiedliche Resultate darin begriindet sind, dass die
konkreten Fille nicht in der gleichen Sphire angesiedelt sind. Gleich-
zeitig erlaubt diese Betrachtungsweise, den [...] Grundrechtspolitiken
ihren jeweils richtigen Ort zuzuweisen.« (Ebd.: 2003: 152)

Schluss

Religiéser Pluralismus und kulturelle Vielfalt kénnen zu Spannungen
fithren, die von den Beteiligten an kulturellen Kategorien wie Religion,
Sprache und ethnischer Herkunft festgemacht werden. Die Grund-
rechte bilden einen Rahmen, innerhalb dessen solche Konflikte heute
immer hiufiger vor Gericht ausgetragen werden. Sie suchen den Aus-
gleich zwischen den oft gegensitzlichen, aber gleichberechtigten An-
liegen der Gleichheit und der Differenz. Sie verlangen von beiden
Seiten, der eingesessenen Mehrheit und der zugewanderten Minder-
heit, einander ein Stiick entgegenzugehen, ohne die jeweils eigenen
Traditionen und Identititen aufzugeben.

Was hilt denn nun moderne Gesellschaften noch zusammen?
Nicht Religion oder Zivilreligion wie bisher, sondern Recht ist fiir die
Integration moderner Gesellschaften von eminenter Bedeutung, wie
der Soziologe Jens Jetzkowitz in seiner soziologischen Untersuchung
zu Recht und Religion festhilt (vgl. Jetzkowitz 2000).**

»Mag der moderne Staat entstanden sein, als sich das weltliche
Recht von seiner religisen Determiniertheit zu 16sen begann, so wird
er doch auf Dauer nicht fortbestehen kénnen, wenn er aufhért, Religi-
on zur Kenntnis zu nehmen und sich weigern sollte, ihr Raum zu
gewihren.« (Kraus 2003: 38)

Anhang

Kirchliches Stimm- und Wahlrecht fiir Auslinder/innen in der Schweiz,
Stand o7. Mai 2003.

24 Mit dieser These analysiert der Soziologe Jens Jetzkowitz die Gerichtsur-
teile des deutschen Bundesverfassungsgerichts zu Fragen der Religion und
durchleuchtet so die Inklusionsmechanismen des deutschen Rechtssys-
tems, um auf diese Weise Aussagen tiber die Integrationskapazitit der
deutschen Gesellschaft zu treffen.

192

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Die Zusammenstellung zeigt in welchen Kantonen es gemifl Kan-
tonsverfassung moglich ist, das Auslinderstimmrecht unter bestimmten
Voraussetzungen zu gewihren, was fiir die Anerkennung weiterer Re-
ligionsgemeinschaften von Bedeutung ist.

Ja Nein/Anmerkungen
Kanton

Aargau (AG) X

Appenzell Aufler- X
rhoden (AR)

Appenzell
Innerrhoden (AI)

Basel-Land (BL)
Basel-Stadt (BS)
Bern (BE)
Freiburg (FR)
Genf (GE)

Glarus (GL)
Graubiinden (GR)
Jura (JU)

Luzern (LU)
Neuenburg (NE)
Nidwalden (NW)
Obwalden (OW)
Schafthausen (SH)
Solothurn (SO)

b

I B e e e e e A e e s A e A e B

Nur von der ref. Kirche umgesetzt. Stand
1998

Teilrevision der Verfassung des katholischen
Konfessionsteils in Vorbereitung

ke

St. Gallen (SG)

ke

Schwyz (SZ) Abstimmung kirchl. 24.11.2002

(15896 NEIN zu 12336 JA)

Thurgau (TG)
Tessin (TT)
Uri (UR)
Wallis (VS)
Waadt (VD)
Ziirich (ZH) Nein durch Abstimmung Nov. 03

I A S

193

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Literatur

Bockenforde, Ernst Wolfgang (1976): »Die Entstehung des Staates als
Vorgang der Sikularisations, in: Ders., Staat, Gesellschaft, Freiheit.
Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 42-64.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1991): »Die Entstehung des Staates als
Vorgang der Sikularisation, in: Ders., Recht, Staat, Freiheit. Studien
zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 112.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2004): »Mit dem Unvertrauten vertraut
werden. Die plurale Gesellschaft ist keine laizistische Zone, in:
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 17.07.2004, Nr. 164, S. 41.

Cattacin, Sandro/Famos, Cla Reto/Duttwiler, Michael/Mahning, Hans
(2003): Staat und Religion in der Schweiz. Anerkennungskimpfe,
Anerkennungsformen. Eine Studie des Schweizerischen Forums fiir
Migrations- und Bevolkerungsstudien (SFM) im Auftrag der Eidge-
nossischen Kommission gegen Rassismus (EKR), Bern.

Dworkin, Ronald (1998): »Freiheit, Selbstregierung und der Wille des
Volkes. Ist Demokratie heute noch méglich?«, in: Stefan Gosepath/
Georg Lohmann (Hg.), Philosophie der Menschenrechte, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 292-309.

Famos, Cla Reto (1999): »Die offentlichrechtliche Anerkennung von
Religionsgemeinschaften im Lichte des Rechtsgleichheitsprinzips,
in: Freiburger Veréffentlichungen zum Religionsrecht Bd. 6, Fri-
bourg: Universititsverlag.

Fischli-Giesser, Liz (1995): »Die 6ffentlich-rechtliche Stellung >anderer«
Religionsgemeinschaften«, in: Adrian Loretan (Hg.), Kirche-Staat
im Umbruch. Neuere Entwicklungen im Verhdlinis von Kirchen und
anderen Religionsgemeinschaften zum Staat, Ziirich: NZN Buchver-
lag, S. 160-168.

Fleiner, Fritz/Giacometti, Zaccharia (1969): Schweizerisches Bundes-
staatsrecht, Zirich: Polygraphischer Verlag [1949], Nachdruck.

Friederich, Ueli (1993): Kirchen und Glaubensgemeinschaften im pluralis-
tischen Staat. Zur Bedeutung der Religionsfreiheit im schweizerischen
Staatskirchenrecht, Bern: Staimpfli.

Grotefeld, Stefan (2000): »Politische Integration und rechtliche Aner-
kennung von Religionsgemeinschaften, Uberlegungen aus sozial-
ethischer Sicht«, in: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht (SJKR)
1999, Bern: Lang, S. 107-143.

194

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE ANERKENNUNG WEITERER RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN

Habermas, Jiirgen (1993): »Anerkennungskimpfe im demokratischen
Rechtsstaat«, in: Charles Taylor u.a. (Hg.), Multikulturalismus und
die Politik der Anerkennung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 147-196.

Hafner, Felix (1996): »Trennung von Kirche und Staat. Anspruch und
Wirklichkeit«, in: Basler Juristische Mitteilungen 1990, S. 225-256.

Hafner, Felix (1998): »Kirche und Demokratie. Betrachtungen aus
juristischer Sicht«, in: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht
(SJKR) 1997, Bern: Lang, S. 37-9o.

Hafner, Felix (2002): »Beziehungen zwischen Staat und Religionsge-
meinschaften in der Schweiz«, in: Panorama, Interreligise Arbeits-
gemeinschaft der Schweiz 1, S. 7-14.

Hafner, Pius (1991): Staat und Kirche im Kanton Luzern. Historische und
rechtliche Grundlagen, Freiburg/Schweiz: Universititsverlag.

Haller, Gret (2003): »Die Franzosische Revolution heute. Perspektiven
einer europiischen Identitit«, in: Neue Ziircher Zeitung, 21./22.06.-
2003, Nr. 141, S. 8s.

Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Jaggi, Christian J. (1995): »Die Muslime und ihr Verhiltnis zum west-
lich-sikularen Staat«, in: Adrian Loretan (Hg.), Kirche-Staat im
Umbruch. Neuere Entwicklungen im Verhdltnis von Kirchen und ande-
ren Religionsgemeinschaften zum Staat, Zirich: NZN Buchverlag,
S. 156-160.

Jetzkowitz, Jens (2000): Recht und Religion in der modernen Gesellschafft.
Soziologische Theorie und Analyse am Beispiel der Rechtsprechung des
Bundesverfassungsgerichts in Sachen >Religion< zwischen den Jahren
1983 und 1997, Marburger Beitrige zur Sozialwissenschaftlichen
Forschung, Bd. 11, Minster: LIT.

Kilin, Walter (2000): Grundrechte im Kulturkonflikt. Freiheit und Gleich-
heit in der Einwanderungsgesellschaft, Zirich: NZZ-Verlag.

Kilin, Walter (2003): »Grundrechte in der Einwanderungsgesellschaft.
Integration zwischen Assimilation und Multikulturalismus«, in:
Hans-Rudolf Wicker et al. (Hg.), Migration und die Schweiz, Ziirich:
Seismo, S. 139-160.

Kraus, Dieter (2003): »Rezension: Walter Kilin, Grundrechte im Kul-
turkonflikt. Freiheit und Gleichheit in der Einwanderungsgesell-
schaft (Zirich 2000)«, in: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht
(SJKR) 2002, Bern: Lang, S. 207-209.

Kraus, Dieter (2003): »Schweizerisches und europiisches Religions-
recht im Dialog«, in: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht
(SJKR) 2002, Bern: Lang, S. 11-38.

195

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADRIAN LORETAN-SALADIN

Loretan, Adrian (1998): »Die Konzilserklirung iiber die Religionsfrei-
heit oder ist der Kirchenaustritt Privatsache?«, in: Kirche und Recht,
Zeitschrift fiir kirchliche und staatliche Praxis 4, S. 79-101.

Loretan, Adrian (1998): »Die Konzilserklirung tiber die Religionsfrei-
heit oder ist der Kirchenaustritt Privatsache?«, in: Schweizerisches
Pastoralsoziologisches Institut (Hg.), Jenseits der Kirchen. Analyse
und Auseinandersetzung mit einem neuen Phinomen in unserer Gesell-
schaft, Ziirich: NZN-Buchverlag, S. 113-145.

Loretan, Adrian/Kohler-Spiegel, Helga (2000): Religionsunterricht an
der dffentlichen Schule, Ziirich: NZN-Buchverlag.

Maritain, Jacques (1953): L’Homme et I’Etat, Paris: PUF, erneuter Ab-
druck in: J. u. R. Maritain (1990): Oeuvres complétes, Bd. IX, Fri-
bourg: Editions Universitaire.

Meddeb, Abdelwahab (2002): Die Krankheit des Islams, Heidelberg:
Wunderhorn. Originalausgabe: La Maladie de I'Islam, Paris: Seuil
200 (Ubersetzer: Beate Thill und Hans Thill).

Nolte, Achim (2002): Jiidische Gemeinden in Baden und Basel. Eine
rechtsvergleichende Studie iiber ihr Recht und ihre rechtliche Stellung,
Berlin: Duncker und Humblot.

Rawls, John (1998): Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Sahlfeld, Konrad (2004): »Aspekte der Religionsfreiheit im Lichte der
Rechtssprechung der EMRK-Organe, des UNO-Menschenrechts-
ausschusses und nationaler Gerichte, in: Jérg Schmid (Hg.), Lu-
zerner Beitrige zur Rechtswissenschaft, Bd. 3, Zuirich: Schulthess.

Taylor, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerken-
nung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE
RELIGIOSITAT?

EiNE KONFRONTATION VON WISSENSSOZIOLOGIE
UND RATIONAL CHOICE

JorG StO1Z

1. Einfithrung

Obwohl in den Sozialwissenschaften ein grofler Streit zwischen Theo-
rien, Paradigmen und Methoden herrscht, kommt es erstaunlicherwei-
se nur selten vor, dass zwei Theorien iiber den gleichen empirisch
priifbaren Sachverhalt einander vollig entgegengesetzte Ansichten
vertreten. Genau dies ist nun aber der Fall beziiglich der Frage, wie
Pluralitit auf individuelle Religiositit wirkt. Auf der einen Seite be-
haupten Vertreter der Wissenssoziologie wie Peter Berger oder Thomas
Luckmann, dass die Pluralisierung der religisen Szene zu einer
Schwichung der Uberzeugungskraft jedes einzelnen religiésen Ange-
bots und zu einem allgemeinen Niedergang des religiésen Glaubens
fithre. Dies hilt eine gegnerische theoretische Position, die beispiels-
weise von Rodney Stark oder Laurence R. lannaccone vertreten wird,
fur vélligen Unsinn. Threr Meinung nach fithrt Pluralisierung zu einer
allgemeinen Konkurrenz, einer Verbesserung der verschiedenen »reli-
giosen Produkte< und so schlieflich zu einer Stirkung der Religiositit
der sreligiosen Konsumenten<." Der seltene Fall konkreter und sich
widersprechender Voraussagen ist uns ein Anlass fiir einen theoreti-
schen und empirischen Theorievergleich. Zum einen vergleichen wir
die Grundannahmen und theoretisch postulierten Mechanismen der
beiden Ansitze, so dass verstindlich wird, aus welchen theoretischen
Griinden die beiden Theorien zu véllig kontriren Prognosen gelangen.
Zum anderen testen wir die beiden Theorien empirisch am Fall der
Schweiz. Dieses Land eignet sich fiir einen solchen Test besonders, da
es seit den 5oer Jahren eine starke und statistisch gut nachgewiesene
religiése Pluralisierung erfahren hat, welche zwischen verschiedenen
Kantonen und Regionen stark variiert.*> Ferner sind auch die beiden

1 Siehe zur neueren Diskussion: Bruce 1993, 1999; Chaves/Cann 1992;
Chaves/Gorski/Philip 2001; Iannaccone 1991, 1995; Olson 1999, 2001;
Stark 1992; Stark/Iannaccone 1994.

2 Religiése Pluralitit hat in der Schweiz eine lange Tradition: seit der Re-
formation handelt es sich um ein im Wesentlichen bikonfessionelles Land
mit stark reformiert, romisch-katholisch oder parititisch geprigten Kanto-

197

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

anderen von den Theorien behaupteten kausalen Einflussfaktoren
(Modernisierung, Regulierung) sehr deutlich zu beobachten. Vor allem
ist ein Gliicksfall, dass die Regulierung der Religion sich in den 26
verschiedenen Kantonen so klar unterscheidet, was einen guten Test
der Regulierungstheorie zulisst.

2. Terminologie und Hintergrundinformationen

Um unsere Leitfrage >Wie wirkt Pluralitit auf individuelle Religiositit«
besser fassen zu konnen, lohnt es sich zunichst, die in ihr verwende-
ten Begriffe kurz zu prizisieren.

Religiositit

Unter Religion verstehen wir die Gesamtheit aller kulturellen Zeichen-
systeme, welche Sinn- und Kontingenzprobleme 15sen, indem sie auf
eine >letzte< oder »transzendente< Ebene verweisen (vgl. Geertz 1993;
Theissen 2000: 19). Religiositit ist dann ein individuelles Erleben oder
Handeln, welches sich auf ein oder mehrere solcher Zeichensysteme
(konkrete Religionen) bezieht.?> Religiositit kann hierbei je nach Indi-
viduum verschiedene Grade von Intensitit aufweisen und auch véllig
fehlen. Im vorliegenden Artikel geht es nicht um Religion, sondern um
Religiositit, d.h. um die Beschreibung oder Erklirung von individuel-
len Erlebens- und Handelnsformen der Individuen. Hierbei werden
wir zwischen christlicher und alternativer Religiositit unterscheiden.

Pluralitit, Pluralisierung, Pluralismus

Von religiéser Pluralitit oder Diversitdt kann man generell sprechen,
wenn verschiedene Religionen oder Religionsformen in einem be-
grenzten >Gebiet« koexistieren (vgl. Eck 2001). Hierbei sind verschie-

nen. Ferner ist eine kleine jiidische Gemeinschaft seit Jahrhunderten ansis-
sig. Seit den 5oer Jahren jedoch ist es — wie in vielen anderen westlichen
Industriestaaten — zu einer véllig neuartigen Pluralisierung der religiésen
Landschaft gekommen: Nichtchristliche >Weltreligionen< wie der Buddhis-
mus, der Hinduismus und vor allem der Islam wie auch Neue religiose Be-
wegungen und alternative Spiritualititen (New Age, alternative und spiritu-
elle Heilmethoden) sind auf den Plan getreten. Siehe zu diesen Entwicklun-
gen z.B. Mayer 1993; Campiche 2004; Stolz 2005a,b.

3 Der Begriff der Religiositit wird im Alltag mehr und mehr von demjeni-
gen der Spiritualitit ersetzt. Siehe zur Erklirung dieses Sachverhalts Stolz

2004.

198

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

dene Typen zu unterscheiden: Interreligiose Pluralitit bezeichnet die
Tatsache, dass verschiedene Religionen nebeneinander bestehen; intra-
religiose Pluralitit bezieht sich auf die Koexistenz verschiedener For-
men innerhalb der gleichen Religion.* Religiése Pluralisierung be-
zeichnet einen Prozess wachsender religiéser Pluralitit (vgl. Campiche
2004: 25) in einer oder mehreren der oben genannten Formen. Es ist
wichtig, die blofle Koexistenz verschiedener Religionsformen (= Plura-
litit) von der normativ motivierten Férderung oder Behinderung reli-
givser Pluralitit zu unterscheiden (vgl. Eck 1993). Das normative
Programm einer Gesellschaft friedlich miteinander koexistierender
und in fruchtbarem Austausch miteinander stehender Religionen wird
meist >religioser Pluralismus< genannt. Das hierzu kontrire Programm
einer normativ motivierten Ablehnung religiéser Pluralitit mag man
dann >Pluralitdtskritik« nennen. In diesem Artikel beziehen wir uns auf
die faktische Ebene religioser Pluralitit und betrachten, ob verschiede-
ne Niveaus inter- und intrareligioser Pluralitit in geographischen
Einheiten (Kantone) zu verschiedenen Niveaus von individueller Reli-
giositit fithren. Die Frage, ob religiése Pluralitit >gut< oder >schlechts,
ein Segen oder ein Fluch ist, iiberlassen wir anderen.

Religiose Pluralitit in der Schweiz

Religiose Pluralitit hat in der Schweiz eine lange Tradition. Seit der
Reformation handelte es sich um ein im Wesentlichen christliches,
bikonfessionelles Land mit stark reformiert, rémisch-katholisch oder
parititisch geprigten Kantonen. Ferner ist eine kleine jiidische Ge-
meinschaft seit Jahrhunderten ansissig. Seit den 5oer Jahren jedoch ist
es — wie in vielen anderen westlichen Industriestaaten — zu einer vollig
neuartigen Pluralisierung der religiésen Landschaft gekommen. Wih-
rend die etablierten christlichen Kirchen sowohl relativ als auch absolut
Mitglieder verloren haben, sind nicht-christliche >Weltreligionen< wie
der Buddhismus, der Hinduismus und vor allem der Islam wie auch
Neue Religiose Bewegungen und alternative Spiritualititen (z.B. Scien-
tology, Raélianer, New Age, alternative und spirituelle Heilmethoden)

4 Das >Territoriums, auf welches sich Pluralitit bezieht, ist nicht notwendi-
gerweise raumlich gemeint und kann verschiedenste Ausdehnungen auf-
weisen. Man kann von Pluralitit in der Welt, in Kontinenten, Regionen,
Stadten oder Dérfern sprechen — aber auch in Gruppen, Familien und sogar
Personen, falls diese mehreren Religionen gleichzeitig anhingen.

5 Diese Unterscheidung ist noch nicht Allgemeingut. In vielen Veroffentli-
chungen findet man >Pluralismus< auch als blof$ beschreibenden Begriff.
Hierzu geniigt jedoch m.E. der Begriff der >religiésen Pluralitit«.

199

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

auf den Plan getreten.® Der Prozentsatz der Mitglieder der etablierten
christlichen Kirchen ist von 97.8 % im Jahr 1950 auf 77.2 % im Jahr
2000 gefallen. Im gleichen Zeitraum sind andere religiése Gruppen
eingewandert oder gewachsen. Im Jahr 2000 hatten die evangelikalen
Freikirchen 204.000 (2.8 %) Mitglieder, die orthodoxen Kirchen
167.600 (2.3 %) Mitglieder, die islamischen Gemeinschaften 311.000
(4.3 %) Mitglieder, der Buddhismus 21.300 (0.3 %) Mitglieder, der
Hinduismus 28.000 (0.4 %) Mitglieder und die jiidischen Gemein-
schaften 18.000 (0.2 %) Mitglieder. Den grofiten Zuwachs kann man
in der Gruppe der Religions- oder Konfessionslosen ausmachen. Sie
wachsen von praktisch o % auf 11.1 % im Jahr 2000. Eine wachsende
religiose Pluralitit zeigt sich jedoch nicht nur in Bezug auf »offizielle«
Mitgliedschaft, sondern auch beziiglich religioser Glaubensinhalte und
Praxis (vgl. Campiche 2004).

3. Theorie

Ein Vergleich von Wissenssoziologie und Rational Choice beziiglich
der uns interessierenden Frage wird durch den Umstand erleichtert,
dass beide Theorien idealtypische Situationen von >Monopol< und
»Konkurrenz« miteinander vergleichen, um dann je unterschiedliche
Effekte auf individuelle Religiositit abzuleiten. Der (sehr knappe)
folgende Theorievergleich kontrastiert die von den beiden Theorien je
verwendeten Grundannahmen und postulierten theoretischen Mecha-
nismen.

Wissenssoziologie

Die Wissenssoziologie nach Berger/Luckmann (1982 (1980)) geht
davon aus, dass sich in allen Gesellschaften Plausibilititsstrukturen
und Legitimationsbestinde gegeniiberstehen. Beispiele fir Plausibili-
tatsstrukturen wiren Institutionen aller Art, also etwa Organisationen,
Rollen oder Gebriuche; Beispiele fiir Legitimationsbestinde wiren
demgegeniiber Mythen, Sinnwelten oder Werte. Die Plausibilitits-
strukturen stehen mit den Legitimationsbestinden (Berger/Luckmann
sprechen oft auch von »Nomos«) in einem dialektischen, sich gegen-
seitig unterstiitzenden, Verhiltnis: Plausibilititsstrukturen plausibili-
sieren die Legitimationen; Legitimationen legitimieren Plausibilitits-
strukturen. Verindert sich jetzt etwa die Institution, so »passenc< plotz-

6 Siehe z.B. Baumann 2002; Bovay 2005, Mayer 1993; Campiche 2004;
Stolz 2005a,b.

200

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

lich die zugehorigen Werte nicht mehr; sie sind nicht mehr »plausibel«
und miussen verindert werden. Umgekehrt: Wenn die Werte sich
verindern, scheint plétzlich die Institution »illegitim«” Fiir unseren
Zusammenhang ist nun wichtig, dass Religionen gemiR Berger® der
Seite der Legitimationen zugerechnet werden kénnen. Sie erkliren und
legitimieren die Welt, indem sie auf eine Transzendenz (Ubernatiir-
liches und Heiliges) verweisen.

Vom gesellschaftlichen Modernisierungsgrad und der damit ein-
hergehenden Pluralisierung der Religion hingt es gemifd Berger ab,
wie gut Religion ihre Funktion der >Erklirung der Welt< wahrnehmen
kann. In Gesellschaften geringen Modernisierungsgrads sei der Normalfall
das religidse Monopol. In einem solchen Fall ist tiberhaupt nur eine
Religion bekannt?; diese ist sehr stabil, in vielen Gesellschaftsberei-
chen wichtig und untrennbar mit der gesamten Weltsicht der sozialen
Gruppe verwoben. Den in einer solchen Gesellschaft lebenden Indivi-
duen erscheint die Welt so vollig selbstverstindlich in religiosen Kate-
gorien. Uberall treffen sie auf wichtige religivse Beziige, die das eine,
einzig bekannte, Weltbild unterstiitzen. Die Teilnahme an den religio-
sen Praktiken wird als selbstverstindlich und notwendig empfunden.
Aus all dem folgt als emergenter Effekt< eine hohe Plausibilitit der Re-
ligion und infolgedessen eine starke Religiositit und religiose Praxis.

In modernen Gesellschaften liegen die Dinge jedoch, so Berger, vollig
anders. Hier haben ein technologischer Wandel, eine gesellschaftliche
Ausdifferenzierung und eine Pluralisierung der religiésen Szene zu
einer ganz neuen Ausgangslage gefiihrt. Einerseits sind aufgrund des
technologischen Wandels und der gesellschaftlichen Ausdifferenzie-
rung diverse gesellschaftliche Teilbereiche aus der religiosen Kontrolle
entlassen worden und haben eigene, nichtreligiése Sinnprovinzen
entwickelt (Wissenschaft, Politik, Medizin, Erziehung, usw.). Anderer-
seits haben gestiegene Mobilitit und moderne Kommunikationsmittel
dazu gefiihrt, dass die verschiedensten Religionen auf oftmals engem
Raum nebeneinander leben und Informationen tiber diverse Glau-
benssysteme in einem nie gekannten Ausmafd verfiigbar sind. Hier-
durch werden die einzelnen Religionen in eine Konkurrenzsituation
gedringt; sie miissen dynamisch werden und sich den Bediirfnissen

7 Um ein aktuelles (eigenes) Beispiel zu geben: Aufgrund des zunehmen-
den Bewusstseins der Schidlichkeit von Zigarettenkonsum (Wandel der
Werte) erscheinen die Raucherabteile in Ziigen zunehmend illegitim.

Siehe Berger 1988 (1973); Berger 1980; Berger 1981.

9 Eine solche Religion kann dann oft gar nicht als >Religion< wahrgenommen

werden, da sie nicht mit anderen >Religionen« verglichen werden kann.

20I

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

der Menschen vermehrt anpassen. Auflerdem kann keine einzelne
Religion mehr die Gesamtgesellschaft legitimieren; vielmehr werden
alle Religionen gemeinsam aus dem 6ffentlichen (politischen, erziehe-
rischen, medizinischen usw.) Raum in die Privatsphire der Individuen
abgedringt. Die in einer solchen Gesellschaft lebenden Individuen
koénnen und miissen zwischen verschiedenen religiésen Alternativen
wihlen; es herrscht >Zwang zur Hiresie< und selbst das Desinteresse
wird zur Entscheidung. Die einzelnen religiésen Produkte sind jedoch
im allgemeinen wenig tiberzeugend, da sie fiir die meisten Lebensbe-
reiche keine Bedeutung haben, durch andere >religiose Wahrheiten<in
Frage gestellt werden und durch Konkurrenz zu stindiger Verinde-
rung gezwungen werden. Den Individuen wird Religion dadurch im-
mer weniger selbstverstindlich. Sie kénnen die religiose Weltsicht
nicht mehr als selbstverstindliche Wahrheit >wissens; vielmehr sind sie
gezwungen, zu >glauben< oder gar nur noch zu >meinen<. So macht
sich Unsicherheit breit, die Individuen setzen weniger Energie und
Zeit fuir ihre Religion ein:

»Die pluralistische Situation erschwert durch ihre Entmonopolisierung der
Religion die Erhaltung oder gar Neuerrichtung religiéser Plausibilititsstruktu-
ren. (Berger 1988(1973): 144). Religion kann >die Welt< nicht mehr legitimie-
ren. [...]. Das Bewusstsein internalisiert den Konkurrenzkampf religioser Legi-
timationen als rivalisierende Moglichkeiten, unter denen es wihlen kann. Aber
noch die Wahl, die es trifft, wird durch die pluralistische Situation relativiert,
und ihre Gewissheit wird damit in Frage gestellt.« (Ebd.: 145)

Der Ubergang zur modernen Gesellschaft geschieht nun nach Berger
nicht in einem die gesamte Gesellschaft gleichmifig erfassenden
Prozess. Vielmehr finden wir in konkreten Gesellschaften immer
Mischverhiltnisse von >unmodernen< und >modernen< Strukturen,
welche Religiositit im ersten Fall unterstiitzen, im zweiten Fall unter-
minieren. Genau dies wird uns weiter unten einen empirischen Test
anhand von Querschnittsdaten erlauben.

Rational Choice

Die Rational Choice Theorie' geht davon aus, dass man Religion in
allen Gesellschaften grundsitzlich als Produkt zur individuellen Be-
durfnisbefriedigung auf einem religiosen Markt behandeln kann. Die
religiosen Gruppen und Organisationen werden demnach als Produ-

10 Siehe etwa: Stark/Bainbridge 1985, 1989; Stark 1992; Stark/Iannaccone
1994; lannaccone 1991, 1992, 1995.

202

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

zenten, die Individuen als Konsumenten angesehen. Auf diese Weise
werden die Analyseinstrumente der 6konomischen Theorie auf das
Untersuchungsobjekt >Religion< anwendbar. Ob es im Endeffekt zu
einem hohen oder niedrigen Niveau von Religiositit kommt, hingt
zentral von der Marktform, der staatlichen Regulierung des Angebots
und der mit diesen Faktoren einhergehenden Pluralitit des Angebots
ab.

Haben wir es mit einem religiésen Monopol zu tun, so wird sich
eine Situation gesamthaft niedriger Religiositit einstellen. Der Grund
ist folgender. Religiose Monopole entstehen meist durch staatliche
Regulierung.” Der Staat wird etwa eine bestimmte Religion zur
Staatsreligion erkliren, diese Religion finanziell unterstiitzen und
andere Religionen in verschiedener Weise benachteiligen oder schlicht
verbieten. Religiose Monopole produzieren nun jedoch (wie Monopole
ganz generell) ineffizient. Da sie keiner Konkurrenz ausgesetzt sind,
stellen sie Religion bereit, welche »zu teuer« ist und die Bediirfnisse
der Kunden nur ungeniigend beriicksichtigt. Die in einer solchen
Gesellschaft lebenden Individuen haben somit die Wahl, entweder ein
zu teures, nicht ihren Priferenzen entsprechendes, Produkt zu wihlen,
oder aber auf Religion ganz zu verzichten. Viele werden daher nur
wenig oder gar keine Religion »konsumieren«. Eine leicht andere Si-
tuation ergibt sich, wenn in einem Markt gewisse Religionen »staatlich
anerkannt« und unterstiitzt werden, wihrend andere keine solche
Bevorzugung erhalten. Auch in diesen Fillen resultiert jedoch — so die
Theorie — eine Ineffizienz und ein »zu tiefes« aggregiertes Religiosi-
titsniveau (vgl. lannaccone 1991:162).

Ganz anders ist die Situation, wenn in einer Gesellschaft starke
religiose Konkurrenz besteht. Der Staat hilt sich vollig aus dem religio-
sen Feld heraus, was dazu fiithrt, dass immer mehr religiése Anbieter
in den Markt stromen, um auch noch das letzte ungedeckte religiose
Bediirfnis zu befriedigen (falls sich das fiir den Anbieter lohnt). Durch
die harte Konkurrenz werden die Anbieter gezwungen, effizient zu
produzieren, d.h. eine Religion, welche genau auf die Bediirfnisse der
Kunden zugeschnitten ist, zu einem moglichst glinstigen Preis anzu-
bieten. Die Konsumenten sehen sich in einer solchen Gesellschaft
einer riesigen Anzahl verschiedenartigster und oft hochwertiger reli-

11 Unter Regulation kann man Massnahmen verstehen, mit welchen der
Staat direkt in einen Markt eingreift, um gewisse Ziele zu erreichen, die
der freie Markt selbst nicht erreichen wiirde. Es kann sich etwa darum
handeln, bestimmte Gruppen, deren Produkt gesellschaftlich besonders
wilnschenswert ist, gegeniiber anderen Gruppen zu bevorzugen.

203

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

gioser Produkten gegentiber. Sie sind in der Lage, dasjenige zu wihlen,
welches am ehesten ihren Bediirfnissen entspricht und sind in der
Folge auch mit hoher Wahrscheinlichkeit zufrieden mit ihrer Wahl.
Gar keine Religion zu wihlen ist deshalb unter solchen Umstinden
eher unwahrscheinlich. Als emergenter Effekt ergibt sich offensichtlich
ein hoher Konsum, was einer starken religiésen Praxis und Gesamtre-
ligiositit entspricht.”

»Religious economies are like commercial economies in that they consist of a
market made up of asset of current and potential customers and a set of reli-
gious bodies seeking to serve that market. Moreover, as with commercial eco-
nomies, the major variable of interest is their degree of regulation. [...]. To the
degree that a religious economy is unregulated, the laws of supply and demand
yield the deduction that the religious economy will be very pluralistic.« (Stark
1992: 262) [...].

»Insofar as religious markets function like economic markets, then, other
things being equal, where there is greater pluralism, overall levels of religious
participation will be higher as many religious groups will, together, be able to
meet the demands of a much larger proportion of the population than can be
the case when only one o very few religious organizations have free access to
the market.« (Ebd.: 263)

Vergleich

Der folgende systematische Vergleich betrachtet zum einen die Grund-
voraussetzungen, zum anderen die Unterscheidung von religisem
Monopol/religiéser Konkurrenz in beiden Theorien. Hierbei benutzen
wir in beiden Bereichen je vier Vergleichskriterien, die in einem itera-
tiven” Verfahren gewonnen wurden: die theoretische Hauptursache
der religiésen Pluralitit, die Attribute der Religion, die Situation der
Individuen sowie der emergente Effekt (Gesamtreligiositit). Der Ver-
gleich ist in Tabelle 1 dargestellt."*

12 Interessanterweise findet man auch bei Stark/Bainbridge 1989: 289 das
wissenssoziologische Argument wieder, nach dem Pluralitit der Uberzeu-
gungskraft der einzelnen Produkte schaden kann. Hieraus werden aber fiir
die Gesamtaussage der Theorie keine besonderen Folgen gezogen.

13 Bei diesem Verfahren konstruiert man Vergleichskriterien an einem Ge-
genstand, wechselt zum anderen, passt die Kriterien dort an, wechselt wie-
der zuriick usw., bis die Vergleichskriterien >stabil< werden.

14 Die Tabelle kann auf zwei Arten gelesen werden: horizontal ergibt sich

204

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

Grundvoraussetzungen

Ein Blick auf die Grundvoraussetzungen zeigt, dass die Theorien sich
schon darin unterscheiden, was sie als >gesellschafiliches Basismodell<
postulieren und welche Hauptursache sie fiir Verinderungen im reli-
giosen Pluralititsniveau einer Gesellschaft ausmachen. Die Wissens-
soziologie geht vom religiésen Monopol als >Basismodell< aus und
sieht die Modernisierung als eigentliche Ursache von Pluralisierung
(und Sikularisierung) an, wodurch wiederum die Religion in Mitlei-
denschaft gerit. Rational Choice geht von der freien Konkurrenz ver-
schiedener Religionen auf einem religiosen Markt als >Basismodell«
aus und postuliert die staatliche Regulierung als den hauptsichlichen,
Pluralitit vernichtenden und Religion in Schwierigkeiten bringenden
Mechanismus. In gewisser Weise ist in dieser ersten Grundvorausset-
zung der Kern aller folgenden Unterschiede angelegt.

Auch die Ansicht dariiber, was Religion »ist< und welche »>Funktio-
nenc sie erfiillt, unterscheidet sich deutlich. In der Wissenssoziologie
ist Religion primir ein Symbol- oder Sinnsystem™ mit individuellen
und vor allem auch sozialen Funktionen.” Religion erklirt und legi-
timiert die natiirliche und soziale Welt. Sie hat einerseits die Funktion,
den Menschen die kontingente, irritierende und Leiden aufbiirdende
individuelle Situation verstindlich zu machen, andererseits legitimiert
sie die Gesellschaft als ganze, indem sie die gesellschaftlichen Institu-
tionen in eine transzendente Aura hiillt. Sowohl die individuelle als
auch die soziale Funktion kann sie nur erfiillen, wenn sie sich als
einheitliches, fiir alle gleich geltendes Sinnsystem prisentieren kann.
Dagegen ist Religion aus der Sicht des Rational Choice ein produzier-
und konsumierbares >Produkts, fiir welches ein Markt besteht, genau
wie flir Autos, Zahnbiirsten oder Topfpflanzen. Es wird von religiésen
Unternehmern produziert und dient der individuellen Bediirfnisbe-
friedigung. Das einzelne religiose Produkt muss keine sozialen Funk-
tionen erfiillen, nicht mit dem gesellschaftlichen Erwartungshorizont
zusammenfallen und nicht von allen Individuen konsumiert werden.
Im Gegenteil: gerade weil die religiosen Bediirfnisse der Individuen so

ein Vergleich zwischen Monopol und Konkurrenz in den beiden Theorien;
vertikal liegt ein Vergleich zwischen den beiden Theorien, d.h. ein Ver-
gleich der Vergleiche vor.

15 Die Berger/Luckmannsche Theorie gleicht in vielem dem Geertzschen
Ansatz (Geertz 1993).

16 Wir gehen hier nicht auf die bekannten Differenzen zwischen Berger und
Luckmann beziiglich der Definition der Religion ein. Siehe hierzu Berger
1988(1973); Luckmann 1991; Stolz 2005.

205

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

verschiedenartig sind, ist es notwendig, dass moglichst viele verschie-
dene religiése Produkte angeboten werden.

Drittens unterscheidet sich auch die Art und Weise, wie das Indivi-
duum konzipiert wird. Die Wissenssoziologie geht von einer Art >All-
tagswissenschaftler«< aus. Das Individuum versucht, seine Situation mit
den ihm verfiigbaren religiosen Theorien zu verstehen und zu erkli-
ren; gemeinsam mit den anderen Individuen seiner Gruppe strebt es
eine moglichst kohirente, fiir alle gleichzeitig geltende Gesamtsicht
der Welt an. Dagegen konstruiert Rational Choice das Individuum als
»Konsumenten¢, welcher nur auf seine eigenen Bediirfnisse achtet und
auf der Grundlage seiner religiésen Priferenzen rational das religiose
Produkt mit dem besten Preis-Leistungs-Verhiltnis wihlt.

Aus den dargestellten Grundvoraussetzungen folgen die unter-
schiedlichen Voraussagen beziiglich der Leistungsfihigkeit von Religi-
on und der daraus folgenden Reaktionen der Individuen fast automa-
tisch. Wir betrachten zunichst den Fall des Monopols, dann denjeni-
gen der Konkurrenz.

Monopol

Die Wissenssoziologie hilt Religion in der Monopolsituation fiir
hochst effizient. Da sie hier mit dem gesellschaftlichen Erwartungsho-
rizont zusammentfillt, in der gesamten Gesellschaft wichtig ist und von
der ganzen Gesellschaft plausibilisiert wird, kann sie eine maximale
Plausibilitit und Erklirungskraft erlangen. Das Individuum gleicht
einem Alltagswissenschaftler, welcher sich in einem festen religios-
theoretischen Paradigma befindet. Alle seine Fragen werden durch
dieses eine Paradigma beantwortet. Da dies fiir alle Individuen gilt,
ergibt sich eine hohe aggregierte Gesamtreligiositit. Rational Choice
dagegen beschreibt Religion in der Monopolsituation als vollig ineffizi-
ent. Wie in allen Monopolen, wird Religion in einer solchen Situation
zu »teuers, und »an den Bediirfnissen der Konsumenten vorbei«< produ-
ziert. Der religiose Konsument befindet sich in dieser Monopolsitua-
tion in einer ungemdiitlichen Situation. Er hat die Wahl zwischen kei-
nem oder einem schlechten religisen Produkt und wird daher mit
hoher Wahrscheinlichkeit religios lethargisch.

Konkurrenz

Spiegelbildliche Aussagen der beiden Theorien ergeben sich fiir den
Fall der religiosen Konkurrenz. Die Wissenssoziologie hilt die Religion
in der Konkurrenzsituation fiir ineffizient, da sie grofe Teile ihres
gesellschaftlichen Einflussbereichs verloren hat, nur noch in der Pri-
vatsphdre der Individuen wichtig wird und zu stindiger Verinderung

206

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

und Anpassung an individuelle Bediirfnisse gezwungen ist. Der All-
tagswissenschaftler sieht seine bisherige religiése Theorie plotzlich
durch diverse >Anomalien« in Frage gestellt. Andere religiése Theorien
treten auf den Plan und behaupten ihrerseits >Wahrheit<. In diversen
sozialen Bereichen scheinen religiése Theorien ganz generell keine
Anwendung mehr finden zu kénnen. Und die klaren Kriterien, nach
welchen man vormals >richtige< und »falsche« religiose Systeme unter-
scheiden konnte, verblassen bis zur Unkenntlichkeit. All dies fithrt den
Alltagswissenschaftler dazu, an seine bisherige religiose Theorie im-
mer weniger glauben zu kénnen, aber auch allen Konkurrenzproduk-
ten immer kritischer gegeniiberzustehen. Aggregiert ergibt sich daher
eine niedrige Gesamtreligiositit.

Rational Choice dagegen hilt Religion in der Konkurrenzsituation
fur effizient. Ein Maximum unterschiedlichster religioser Produkte
streiten um die Gunst der Konsumenten und erfiillen noch das un-
wahrscheinlichste religiose Bediirfnis. Das bringt den religiésen >Kon-
sumentenc« in eine duflerst angenehme Lage. Er kann nun endlich das
religiose Produkt konsumieren, welches seinen Bediirfnissen exakt
entspricht. Als Folge ergibt sich eine hohe Gesamtreligiositit.

Hypothesen

Der hier kurz skizzierte Theorievergleich hat gezeigt, aus welchen
internen theoretischen Griinden die beiden Theorien zu ihren sich
vollig widersprechenden Prognosen kommen. Ein genaueres Urteil
iiber die Stichhaltigkeit der Theorien ist jedoch nur aufgrund empiri-
scher Tests moglich. Einem solchen wenden wir uns nun zu. Um einen
Test durchfithren zu kénnen, formulieren wir zunichst die beiden sich
widersprechenden Hypothesen. Diese lauten:

Hi: (Wissenssoziologie): Je mehr Pluralitit und Modernisierung,
desto schwicher die christliche Religiositit.”

H2: (Rational Choice): Je mehr Pluralitit und Deregulierung, desto
stirker jegliche Form von Religiositit (christliche und alternative).

Im folgenden Abschnitt wird geklart, auf welche Weise wir die in die-
17 Die Effekte auf alternative Religiositit lassen sich aufgrund der Theorie
nicht klar voraussagen. Einerseits miisste die Pluralisierung auch diese Re-
ligionsformen schwichen; andererseits miissen alternative Religionen ja
zunichst erst einmal auf den Plan treten, wenn es zur Pluralisierung

kommen soll.

207

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

sen Hypothesen verwendeten Begriffe (Pluralitit, Modernisierung,
Regulierung, Religiositit) operationalisiert und gemessen haben.

4. Methode

Der Survey

Die in diesem Artikel verwendeten Daten entstammen dem von Ro-
land J. Campiche geleiteten Projekt: »Religion et lien social«.”® Grund-
gesamtheit sind alle in der Schweiz wohnhaften Personen im Alter
zwischen 16 und 75 egal welcher Nationalitit. Die Auswahl geschah per
Zufallsauswahl aus dem Telefonregister. Die Untersuchung fand Ende
98/Anfang 99 statt. Die Ausschopfungsrate betrug 54 %. Insgesamt
liegen 1664 auswertbare Interviews vor. Die Untersuchung kann als
fiir die Schweizer Bevolkerung reprisentativ gelten.”

Zur Messung der Konzepte

Religiositit

In diesem Artikel wird Religiositit auf zwei Arten gemessen. Wir
erfassen zum ersten eine christliche institutionelle Religiositit, zum
zweiten eine sog. alternative Religiositit. Christliche institutionelle Reli-
giositdt ist eine traditionelle, in der christlichen Gemeinschaft veran-
kerte, Glaubensform.

Grundvor- Monopol Konkurrenz
aussetzungen | (Geringe Pluralitit) | (Hohe Pluralitit)
Wissens-
soziologie
Theoretische |Modernisie- | Modernisierung, Modernisierung,
Ursache rung + Pluralisierung gering | Pluralisierung hoch
Pluralisierung
der Gesell-
schaft

18 Das Projekt wurde vom Nationalfonds unterstiitzt. Projekt-Nr.: 12-52643.
97
19 Siehe zu niheren Angaben Campiche 2004.

208

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

Attribute der | Religion = — in gesamter — jenur in Privat-
Religion(en) |Legitima- Gesellsch. wichtig sphire wichtig
tionssystem |- stabil, statisch, — instabil,
mit individ. + effizient, plausibel dynamisch
sozialer
Funktion
Individuelle |Individuum = |- Zwang zur Teil- — Zwang zur Wahl
Situation >Alltagswis- nahme an zwischen vielen
senschaftler« (iberzeugend) (nicht {iberzeug.)
religi6s konstr. religiésen Produk-
Welt ten
— Plausibilitit, — Unsicherheit,
Selbstverstind- Zweifel
lichkeit
Emergenter viel aggregierter wenig aggregierter
Effekt Konsum/Praxis/ Konsum/Praxis/
Religiositit Religiositit
Rational
Choice
Theoretische |Regulierung, |- Regulierung, — Regulierung,
Ursache De-Pluralisie- Pluralisierung: Pluralisierung:
rung des hoch niedrig
Marktes
Attribute der | Religion = — Religion »ineffi- — Religion seffi-
Religion(en) |Produkt nur zients, zu >teuer< zient, tiefstmog-
zur indiv. — Produktion an Be- licher Preis
Bediirfnis- durfnissen — Produktion gemif
befriedigung vorbei Bediirfnissen
Individuelle |Individuum = |- Wahl zw. schlech- |- Wahl zwischen
Situation >Konsument« tem o. keinem vielen guten
Produkt Produkten
— wenig Zufrieden- |- viel Zufriedenheit
heit mit Produkt/ mit Produkt
Riickzug
Emergenter wenig aggregierter viel aggregierter
Effekt Konsum/Praxis/ Konsum/Praxis/
Religiositit Religiositit

Sie wurde mit fiinf Fragen gemessen, welche individuellen christlichen
Glauben, Praxis, Selbstidentifikation und Werte erfassen.*® Die fiinf

20 Sie wurde mit den folgenden Fragen gemessen: 1. Es gibt einen Gott, der
sich in Jesus Christus zu erkennen gegeben hat (5 Stufen); 2. Die Aufer-
stehung Jesu Christi gibt dem Tod einen Sinn; 3. Ich fithle mich als Mit-
glied einer Pfarrei, einer Kirchgemeinde oder religivsen Gemeinschaft (2

209

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

Items wurden mit faktorenanalytischen Methoden zu einer Skala ver-
arbeitet.” Als alternative Religiositit soll im Folgenden ein individuelles
Erleben oder Handeln bezeichnet werden, insofern es sich auf ver-
schiedene Angebote der >religiosen Alternativkultur< der Schweiz be-
zieht. Eine erste Gemeinsamkeit dieser Angebote liegt in der Tatsache,
dass sie nicht zum traditionell-christlichen >mainstream« gehoren. Eine
zweite Gemeinsambkeit besteht in oft gemeinschaftlich genutzten Sozi-
alstrukturen (Messen, Mirkte, alternativ-spirituelle Zeitschriften) und
einem sich tiberlappenden Interessentenkreis.** Alternative Religiosi-
tit wurde in unserer Studie durch fiinf Items operationalisiert, welche
sich auf Phinomene wie Wahrsagen, Gliicksbringer, Astrologie oder
Reinkarnation beziehen.”® Auch aus diesen Items wurde eine Skala
konstruiert.** Die Skala der christlichen institutionellen Religiositit
und die Skala der alternativen Religiositit korrelieren nicht signifikant
miteinander.

Regulierung

Es wurde ein Regulationsindex konstruiert, in welchen drei Variablen
eingingen. Fiir jeden Kanton wurden drei Fragen beantwortet und
entsprechend Punkte zugeteilt: erstens, ob gewisse Gruppen einen
offentlich-rechtlichen Status zuerkannt bekommen, andere jedoch
nicht (o-2 Punkte); zweitens, ob sich der Staat in die Organisation der
staatlich anerkannten Gruppen einmischt (o-2 Punkte); drittens, ob der

Stufen); 4. Haufigkeit des Kirchgangs (6 Stufen); 5. Wichtigkeit der Religi-
on (7 Stufen).

21 Die funf Items sind hoch interkorreliert und kénnen als auf einer Dimen-
sion liegend betrachtet werden (Cronbachs Alpha = .8305).

22 Der Begrift >alternativ< ist insofern problematisch, als die Frage, wer
>mainstream«< und wer >alternativ« ist, vom Standpunkt eines Beobachters
abhingt und sich die Grenzen zwischen mainstream und fringe sehr
schnell verindern kénnen. Hierdurch ist es besonders seit den 5oer Jahren
zu vielfiltigen Uberlappungen zwischen christlicher und alternativer Reli-
giositit gekommen. Mangels eines besseren Begriffs wird er hier gleich-
wohl verwendet. Siehe hierzu Stolz 2004a.

23 1. Es gibt Wahrsager, die die Zukunft wirklich voraussagen kénnen (4
Stufen); 2. Das Sternzeichen eines Menschen hat einen Einfluss auf den
Verlauf seines Lebens (4 Stufen); 3. Gliicksbringer bringen manchmal
Gliick (4 Stufen); 4. Die Seele wird wiedergeboren (5 Stufen); 5. Man kann
mit den Geistern der Toten in Kontakt bleiben (5 Stufen).

24 Cronbachs Alpha = .7584; auch diese Skala erwies sich als eindimensio-
nal.

210

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

Staat die staatlich anerkannten Gruppen finanziell unterstiitzt (o-3
Punkte). Durch Aufsummierung dieser drei Variablen ergibt sich eine
Skala mit o Punkten (sehr geringe Regulierung) bis 7 Punkten (sehr
starke Regulierung).”

Religidse Pluralitit

Religidse Pluralitit wurde auf zwei Arten gemessen. Zum einen wurde
fir jeden Kanton der Herfindahl-Index berechnet (vgl. Iannaccone
1991). Konkret werden hierbei die Prozentanteile der verschiedenen
religiésen Gruppen pro Kanton quadriert und aufsummiert (siehe
Formel 1). Dieser Index zeigt die Marktkonzentration an und kann
Werte zwischen (annihernd) o (vollstindige Konkurrenz) und 1 (abso-
lutes Monopol) annehmen. H; ist der Herfindahlindex fiir den Kanton
j; s;jder Marktanteil der religiésen Gruppe i in Kanton j.

2
Formel 1: Hj =2 Si

Zweitens wurde religiése Pluralitit durch den Prozentanteil der Perso-

nen mit nicht-christlichen Religionen und den Prozentanteil der Reli-

gions- und Konfessionslosen in den verschiedenen Kantonen gemes-
26

sen.

25 Auf dieser Skala verteilen sich die Schweizer Kantone wie folgt: o Punkte:
Genf (GE), Neuenburg (NE); 3 Punkte: Basel Stadt (BS), Appenzell (AR),
Appenzell IR (Al), Aargau (AG); 4 Punkte: St. Gallen (SG), Graubtinden
(GR), Solothurn (SO), Glarus (GL); 5 Punkte: Nidwalden (NW), Obwalden
(OW), Freiburg (FR), Thurgau (TG), Luzern (LU), Zug (ZG), Schaffhausen
(SH); 6 Punkte: Jura (JA), Wallis (VS), Schwyz (SZ), Uri (UR), Basel Land
(BL); 7 Punkte: Tessin (TI), Bern (BE), Wadt (VD), Ziirich (ZH). Wir stiit-
zen uns hier bei der Punktzuteilung auf eine nicht publizierte Skizze von
Irene Becci, der hiermit herzlich gedankt sei. Andere mogliche Skalen-
konstruktionen aufgrund des Materials von Becci wurden ebenfalls aus-
probiert, fithrten aber substantiell zu sehr Zhnlichen Ergebnissen. Siehe
zur rechtlichen Regulierung der Religion in der Schweiz z.B. Campiche/
Becci 1999; Becci 2001; Cattacin et al. 2003; Pahud de Mortange 2003.

26 Es zeigte sich, dass man Pluralitit nicht gleichzeitig tiber den Herfindahl-
Index und diese beiden zuletzt genannten Variablen in eine multiple Re-
gressionsgleichung einfithren kann (zu hohe Interkorrelationen — Multi-
kollinearititsprobleme). Daher wird in den folgenden Ergebnissen aus-
schlieRlich der Herfindahl-Index benutzt. Verwendung der beiden anderen
Variablen fiihrt jedoch nicht zu substantiell anderen Ergebnissen.

211

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

Modernisierung

Modernisierung wurde auf drei Arten operationalisiert. Erstens durch
die OrtsgroRe.”” Wenn auch diese Variable kein direkter Gradmesser
von Modernisierung ist, nehmen wir doch an, dass »unmoderne« Ele-
mente (geringere Ausdifferenzierung, dichte und kleinrdumige soziale
Netze, hohere soziale Kontrolle) in kleineren Ortschaften mit hoherer
Wahrscheinlichkeit auftreten als in groferen Ortschaften. Zweitens
wurden die Gemeinden mit Hilfe einer Codierung des BfS in >urbane«
und >rurale< Zonen eingeteilt (vgl. Stolz 2004: 59). Es ergibt sich, dass
gemif dieser Einteilung 32.1 % der Befragten in »>lindlichen<und 67.9
% in >stidtischen< Zonen leben. Drittens wurde jeder Gemeinde ein
>Tertiarisierungsgrad< zugewiesen, indem der Anteil der im tertidren
(Dienstleistungs-)Sektor Beschiftigten berechnet wurde.?®

5. Ergebnisse

Was ergibt sich nun bei einem empirischen Test der beiden Theorien
anhand unserer Schweizer Daten? Ist Pluralitit in unserem Fall mit
Modernisierung verkniipft und fithrt dies zu geringerer christlicher
und alternativer Religiositit (Wissenssoziologie)? Oder hingt Pluralitit
mit Deregulierung zusammen, woraus sich positive Effekte fiir Reli-
giositdt ergeben (Rational Choice)?

Einen ersten visuellen Eindruck erhilt man in den Grafiken 1 und
2, welche den Zusammenhang zwischen Pluralitit und christlicher
resp. alternativer Religiositit fiir die verschiedenen Kantone® dar-
stellen. Es zeigt sich ein signifikanter Zusammenhang zwischen Plura-
litat und christlicher Religiositit (Grafik 1).>°

27 Die Befragten gaben an, ob sie in Ortschaften zwischen 0-2.999, 3.000-
9.999, 10.000-99.999 oder Stidten mit mehr als 100.000 Einwohnern
lebten.

28 In den folgenden Berechnungen verwenden wir jedoch nur die Ortsgrofie
als erklirende Variable, da diese sehr stark mit dem Urbanitits- und dem
Tertiarititsgrad korreliert ist (was wiederum zu Kollinearititsproblemen im
Falle einer gemeinsamen Verwendung in einer multiplen Regression fiih-
ren kann).

29 Der Halbkanton Appenzell Innerrhoden (AI) musste wegen zu geringer
Fallzahlen ausgeschlossen werden.

30 Der Zusammenhang ist aber offensichtlich nicht linear.

212

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

Grafik 1: Christliche Religiositit nach Pluralitit

Grafik 2: Alternative nach Pluralitit

Mit zunehmender Pluralitit sinkt danach die aggregierte christliche
Religiositit in den Kantonen. Dagegen ergibt sich kein signifikanter

213

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

Zusammenhang zwischen Pluralitit und alternativer Religiositit
(Grafik 2).

Auf dieser nur bivariaten und aggregierten Ebene ergibt sich somit
ein erster Hinweis darauf, dass sich fiir christliche Religiositit eher die
Hypothese der Wissenssoziologie bestitigen konnte. Allerdings wird
man schon bei oberflichlicher Betrachtung erkennen, dass in der
ersten Grafik noch weitere Variablen im Spiel sein miissen, so sind
etwa alle Kantone links oben in der Grafik traditionell katholische
Kantone (UR, VS, OW, JU, TI, FR, LU, NW).

Tabelle 2: Multiple Regressionen auf christliche und alternative
Religiositdt

Christliche Alternative
Religiositit Religiositit
(betas) Modell1 | Modell 2 |Modell 3 | Modell 4
Regulierung
Regulierung (Kanton) .004 -.017 .03 .048
Modernisierung
0-2999 (Basis) . . . .
3000-9999 -.048 -.061* -.0II -.008
10000-99999 -095%%  |-.089** |.024 .032
mehr als 100.000 -134 -.I0T%% -.027 -.023
Pluralitit -.090** | -.054% .036 .o76%*
Kontrollvariablen
Reformiert (basis) . .
Freikirchlich 216%F - I07%%
Rémisch-katholisch I34%% .o77*
Christkatholisch -.008 .018
Relig.-los - 2127 -.001I
Mann (basis)
Frau .I00** .237%%
Alter .204%% -.222%%
Bildung -.087%* -.055
Erwerb vollzeit (Basis)
Erwerb teilzeit/temporir -.035 .019
Hausfrau mit NV .027 -.037
Hausfrau ohne NV .046 -.055

31 Pluralititsindex wurde berechnet als Pluralitit = 1 — HFI (Herfindahl-In-
dex).

214

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

arbeitslos -.016 .030

Ruhestand .034 -.003

in Ausbildung -.009 -.057

R-Square (adj) 2.7% 23.9 % 0.0% 10.5 %
N 1527 1496 937 922

Daher wenden wir uns im Folgenden der individuellen Ebene zu, um
zu betrachten, inwieweit die Pluralitit innerhalb des Kantons individu-
elle Religiositit beeinflusst, wenn man weitere Variablen kontrolliert.

Die statistische Erklirung von christlicher und alternativer Religiosit:t
Die Basis fiir die folgenden Interpretationen bilden vier multiple Re-
gressionen, welche in Tabelle 2 ausgegeben werden. In Modell 1 und 2
wird betrachtet, wie gut sich christliche Religiositit statistisch erkliren
lasst, wobei im ersten Modell nur die erklirenden Variablen Regulie-
rung, Modernisierung und Pluralitit eingefithrt werden, wihrend im
zweiten Modell auch noch weitere Kontrollvariablen wie Konfession,
Geschlecht, Alter, Bildung und Erwerbstitigkeit ins Modell aufge-
nommen werden. In Modell 3 und 4 sind die analogen Regressionen
zur statistischen Erklirung von alternativer Religiositit berechnet wor-
den.

Der begrenzte Einfluss der Pluralitit

Was bedeuten die Ergebnisse in Tabelle 1 fiir unsere Theorien und die
aus diesen abgeleiteten Hypothesen? Eines der wichtigsten Ergebnisse
gilt fiir beide Theorien in gleicher Weise. Beide halten Pluralitit fiir
einen zentralen, wenn nicht den zentralsten Kausalfaktor fiir die Erkli-
rung von Religiositit — und beide werden diesbeziiglich widerlegt.
Pluralitit erklart nur wenig bis gar keine Varianz sowohl der christli-
chen als auch der alternativen Religiositit. Dies ist der Fall, ob man
Pluralitit wie hier mit dem Herfindahl-Index oder als >Anteil anderer
und keiner Religionen< misst, und ob man die Pluralitit einzeln be-
trachtet oder noch weitere Variablen kontrolliert. Pluralitit ist somit fur
unseren Fall kein zentraler Erklirungsfaktor. Zwar ergeben sich in drei
der vier Modelle signifikante Zusammenhinge zwischen Pluralitit und
den Religiosititen. Diese Effekte bleiben aber vergleichsweise schwach.
Die bivariat durch Pluralitit erklirte Varianz ist 1.4 % (p=.000) fir
christliche Religiositit und o % (n.s.) fiir alternative Religiositit.

215

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

Ein bescheidener Erfolg fiir die Wissenssoziologie

Auch wenn ihre zentralen Aussagen zum Einfluss der Pluralitit auf
Religiositit nicht im prognostizierten Ausmafl zutreffen, kann man
doch von einem gewissen Erfolg fiir die Wissenssoziologie sprechen.
Die wissenssoziologische Hypothese behauptet, dass Modernisierung
zu Pluralisierung fithrt und beide Faktoren zumindest der christlichen
individuellen Religiositit abtriglich sind. Zumindest der Tendenz nach
werden diese Aussagen flir unseren Fall bestitigt. In der Tat hingen
Modernisierung und Pluralisierung miteinander zusammen. Grafik 3
zeigt, dass der Anteil >anderer Religionen< und der >Religionslosens,
mit der Ortsgréfe (die fiir uns >Modernisierung< misst) steigt.

Grafik 3: Prozentanteil >anderer Religionen< und >ohne Religion<
nach OrtsgrifSe

18 -
16

14

12

10
8

[ andere Religionen
| | 3 ohne Religion

o N & o

eniger als 3000 10.000-99.999
3000-9999  mehr als 100.000
OrtsgroBe

Ferner weist Pluralitit, wie die Theorie voraussagt, signifikant negative
Effekte auf christliche Religiositit auf. In Kantonen mit hoher Plurali-
tdt findet sich somit — auch unter Kontrolle diverser anderer Variablen
— eine geringere christliche Religiositit (Tabelle 2, Modell 1 und 2).
Schlieflich hat die Modernisierung selbst — auch unabhingig von der
Pluralitit sehr deutliche signifikante Effekte auf die individuelle christ-
liche Religiositit. In grofleren Ortschaften und Stidten finden wir
signifikant geringere individuelle Religiositit (ebd.). Da wir fur die
Wissenssoziologie keine Hypothesen zur alternativen Religiositit abge-
leitet haben, kénnen die diesbeziiglichen Ergebnisse in Tabelle 2 die
Wissenssoziologie weder bestitigen noch widerlegen.

216

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

Probleme fiir Rational Choice

Die Rational Choice Theorie, welche von Stark, Bainbridge und Ian-
naccone vertreten wird, gerit durch den hier vorgestellten Fall in be-
trichtliche Probleme. Das Hauptargument der Theorie liuft tiber den
Zusammenhang von Regulierung und Pluralitit: Hohe Regulierung
fihrt zu geringer Pluralitit, was wiederum zu geringer Religiositit
fithren misste. Fiir den Schweizer Fall konnen wir zwar einen (knapp)
signifikanten Zusammenhang zwischen Regulierung und Pluralitit
ausmachen: Kantone mit stirkerer Regulierung weisen im Schnitt eine
geringere Pluralitit auf. Aber die beiden Merkmale Pluralitit und Re-
gulierung haben dann keineswegs den von der Theorie vorhergesagten
Effekt. Pluralitit hat in zwei Modellen keinen positiven, sondern einen
negativen Effekt auf christliche Religiositit und Regulierung weist in
keinem Modell einen signifikanten Effekt sei es auf christliche oder
alternative Religiositit auf. Diese Ergebnisse widersprechen diametral
den Ansichten von Stark/Bainbridge (vgl. 1985: 498f.), welche die
Schweiz als Paradebeispiel fiir die Richtigkeit ihrer Theorie darstellen.3*
Die einzigen (schwachen) Lichtblicke fiir die Theorie zeigen sich darin,
dass Pluralitit einen positiven signifikanten Effekt auf alternative Reli-
giositit aufweist (Modell 4), was den Voraussagen der Theorie ent-
spricht, und dass Alter mit christlicher und alternativer Religiositit
unterschiedlich korreliert ist (Modell 2 und 4). Letzteres konnte dahin-
gehend interpretiert werden, dass hier ein Angebot (etabliertes Chris-
tentum) durch neue Angebote (alternative Religionen) ersetzt wird.

Die Wichtigkeit der Kontrollvariablen

Ganz offensichtlich sind verschiedene andere Variablen fiir unseren
Fall zentraler als die Regulierungs-, Modernisierungs- und Pluralitits-
variablen. Hierzu gehdren organisationelle Variablen, welche auf Zu-
gehorigkeit zu religiosen Gruppen abzielen, das Geschlecht, sowie die
Altersvariable. Gegentiiber der Basiskategorie >reformiert< sind frei-
kirchliche Individuen sehr viel stirker christlich religiés und deutlich
weniger alternativ religios; das gleiche gilt — in vermindertem Ausmaf}
fiir katholische Individuen. Religionslose sind deutlich weniger christ-
lich religis als die reformierte Basiskategorie. Frauen sind christlich
religiéser und — sehr deutlich — alternativ religioser als die Basiskatego-
rie >Minner<. Altere Personen sind christlich religidser und weniger
alternativ religiés als jiingere Personen.® Und Personen mit mehr

32 Die Schweiz wird als »outlier« gezeichnet, der bei genauerer Betrachtung
jedoch besonders gut zur Theorie passt.

33 Dieser Effekt kommt nicht durch einen individuellen Lebenszyklus-, son-

217

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

Bildungsjahren weisen eine leicht geringere Wahrscheinlichkeit auf,
christlich religi6s zu sein als Personen mit weniger Bildungsjahren. Es
sind diese Variablen, welche sehr viel mehr der individuellen Religiosi-
titen erkliren.’*

6. Zusammenfassung und Folgerungen

Zusammenfassung

Wir haben einen eklatanten Widerspruch zwischen Wissenssoziologie
und Rational Choice zum Anlass eines Theorievergleichs und empi-
risch vergleichenden Theorietests gemacht. Der Theorievergleich hat
gezeigt, aus welchen internen Griinden die beiden Theorien ihre je
unterschiedlichen Voraussagen machen. Hierbei hingt, wie sich ge-
zeigt hat, sehr viel an den Grundvoraussetzungen ab: welches >Basis-
modell< man zugrunde legt (Monopol oder Konkurrenz), welchen
hauptsichlich wirkenden Faktor man annimmt (Modernisierung oder
Deregulierung), welche Funktionen man der Religion zuschreibt (wirk-
lichkeitsstiftend/legitimierend vs. beduirfnisbefriedigend) und wie man
das >Individuum< modelliert (Alltagswissenschaftler vs. Konsument).
Der empirische Test hat gezeigt, dass die Dinge im von uns betrachte-
ten Fall der Schweiz komplizierter liegen und undeutlicher sind, als die
klar geschirften Argumente und Frontlinien der Theorien hitten ver-
muten lassen. Als erstes Ergebnis hat sich ein Problem fiir beide be-
handelten Theorien gezeigt: Pluralitit ist im empirischen Fallbeispiel
gar nicht so wichtig wie von den Theorien angenommen. Andere Va-
riablen erkliren sehr viel mehr Varianz. Die Zusammenhinge, die
nachweisbar sind, sprechen dann eher fir die Wissenssoziologie. Plu-
ralitit fithrt eher zu einer Abnahme individueller Religiositit; auler-
dem hat Modernisierung — wie ebenfalls von der Wissenssoziologie
vorausgesagt — einen deutlich negativen Effekt auf individuelle Religio-

dern durch einen Generationeneffekt zustande. Das heisst: dltere Personen
sind vor allem deshalb stirker christlich religics, weil sie in dieser Weise
sozialisiert worden sind und ihre religivsen Uberzeugungen »durch die
Zeit hindurch mitgenommen« haben (Stolz 2004b).

34 Ein Vergleich zeigt, dass sehr viel mehr Varianz der christlichen Religiosi-
tit (23.9 %) als der alternativen Religiositit (10.5 %) erklirt wird. Dies liegt
im Wesentlichen an der Variable Konfession, welche mit christlicher stir-
ker als mit alternativer Religiositit zusammenhingt. Noch mehr Varianz
der christlichen Religiositit kénnte mit Hilfe von Sozialisierungsvariablen
erklirt werden. Siehe hierzu Stolz 2004b.

218

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

sitit. Die Prognosen der Rational Choice Theorie werden fiir unser
Beispiel nicht bestitigt.

Folgerungen

Unsere Untersuchung zeigt einmal mehr, dass sozialwissenschaftliche
Theorien keine Allgemeingiiltigkeit beanspruchen kénnen. Die Theo-
rien, mit denen wir arbeiten, sind immer nur Modelle fiir mogliche
Kausalititsbeziehungen, welche den historischen Verhiltnissen mehr
oder weniger gut angemessen sein konnen. Fiir unseren Fall hat sich
gezeigt, dass das wissenssoziologische Modell die Daten in einem
(wenn auch bescheidenen) Umfang erkliren kann, wihrend das Ratio-
nal Choice Modell offenbar nicht >greift«. Dagegen scheinen andere
theoretische Modelle und mit diesen zusammenhingende Variablen
wichtiger zu sein. Insbesondere ist hierbei an die Modernisierungsthe-
orie (welche mit der Wissenssoziologie zusammenhingt) und an die
Sozialisationstheorie zu (vgl. Stolz 2004b) denken.

Der vergleichsweise geringe Einfluss der Pluralitit sollte allerdings
nicht dazu verleiten, den Sachverhalt vorschnell fiir unwichtig zu erkli-
ren. Die neue religiose Pluralitit und deren kognitiven Folgen fiir die
verschiedenen Religionen wie auch die Wahlméglichkeiten innerhalb
eines eigentlichen »religiésen Marktes< in der Schweiz sind immer
noch relativ jung. Immer noch ist der allergréfite Teil der Bevolkerung
zumindest offiziell Mitglied einer der beiden grofien christlichen Kir-
chen. Daher ist es moglich, dass die Auswirkungen der Pluralitit auf
die individuelle Religiositit erst langsam zu greifen beginnen. Hierfiir
jedenfalls gibt es eine ganze Reihe von Anzeichen.

Um die hiermit verbundenen Prozesse theoretisch zu fassen, wird
es in Zukunft wahrscheinlich fruchtbar sein, die verschiedenen vorlie-
genden Modelle nicht gegeneinander auszuspielen, sondern miteinan-
der zu kombinieren, um sowohl die destabilisierenden als auch die
konkurrenzfordernden und motivierenden Effekte der Pluralisierung
genauer zu erfassen und in ein gemeinsames Modell zu integrieren
(vgl. Stolz 2005).

Literatur

Baumann, Martin (1998): »Geschichte und Gegenwart des Buddhis-
mus in der Schweiz«, Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religi-
onswissenschaft 82 (4), S. 255-280.

219

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

Becdi, Irene (2001): »Entre pluralisation et régulation du champ religi-
eux: Premiers pas vers une approche en termes de médiations pour
la Suisse«, Social Compass 48 (1), S. 95-112.

Berger, Peter L. (1981): Auf den Spuren der Engel. Die moderne Gesell-
schaft und die Wiederentdeckung der Transzendenz, Frankfurt a.M.:
Fischer Taschenbuch Verlag.

Berger, Peter L. (1982 [1980]): Die gesellschafiliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M.:
Fischer Taschenbuch Verlag.

Berger, Peter L. (1988 [1973]): Zur Dialektik von Religion und Gesell-
schaft. Elemente einer soziologischen Theorie, Frankfurt a.M.: Fi-
scher Taschenbuch Verlag.

Berger, Peter L. (1980): Der Zwang zur Hiresie. Religion in der pluralisti-
schen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag.

Bovay, Claude (2005): L'évolution de l'appartenance religieuse et confes-

sionnelle en Suisse, Berne: Office Fédéral de la Statistique.

Bruce, Steve (1993): »Religion and Rational Choice: A Critique of Eco-
nomic Explanations of Religious Behavior«, Sociology of Religion 45
(2), S. 193-205.

Bruce, Steve (1999): Choice and Religion. A Critique of Rational Choice
Theory, Oxford: University Press.

Campiche, Roland J./Becci, Iréne (1999): »Les relations entres les
Eglises et I'Etat en modernité tardive«, IES-Textes, Institut d’éthique
sociale de la FEPS 9/99.

Campiche, Roland J. (2004): Les deux visages de la religion. Fascination et
désenchantement, Geneve: Labor et Fides.

Cattacin, Sandro/Famos, Cla Reto/Duttwiler, Michael/Mahnig, Hans
(2003): »Staat und Religion in der Schweiz. Anerkennungskimpfe,
Anerkennungsformen. Eine Studie des Schweizerischen Forums
fur Migrations- und Bevolkerungsstudien (SFM) im Auftrag der
Eidgenossischen Kommission gegen Rassismus (EKR).«

Chavez, Mark/Cann, David E. (1992): »Regulation, Pluralism, and
Religious Market Structure«, Rationality and Society 4 (3), S. 272-
290.

Chaves, Mark/Gorski, Philip S. (2001): »Religious Pluralism and Reli-
gion Participation«, Annual review of sociology 27, S. 261-281.

Eck, Diana L. (1993): »The Challenge of Pluralism«, Nieman Reports
»God in the Newsroom« Issue XLVII (2) S. 1-11.

Eck, Diana L. (2001): A New Religious America. How a »Christian Coun-
try« Has Become the World’s Most Religiously Diverse Nation, New
York: HarperCollins.

220

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE WIRKT PLURALITAT AUF INDIVIDUELLE RELIGIOSITAT?

Geertz, Clifford (1993): »Religion as a cultural systems, in ders. (Hg.)
The interpretation of cultures. Selected essays, London: Fontana Press,
S. 87-125.

Tannaccone, Laurence R. (1991): »The Consequences of Religious Mar-
ket Structure. Adam Smith and the Economics of Religion«, Ratio-
nality and Society 3 (2), S. 156-177.

Tannaccone, Laurence R. (1992): »Religious Markets and the Econo-
mics of Religion«, Social Compass 39 (1), S. 123-131.

Iannaccone, Laurence R. (1995): »Voodoo Economics? Reviewing the
Rational Choice Approach to Religion«, Journal for the Scientific
Study of Religion 34 (1), S. 76-89.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Mayer, Jean-Francois (1993): Les Nouvelles Voies Spirituelles. Enquéte sur
la religiosité paralléle en Suisse, Lausanne: Editions L’Age d’'Homme.

Olson, Daniel V.A. (1999): »Religious Pluralism and US Church
Membership: A Reassessment«, Sociology of Religion 6o (2), S. 149-
173.

Olson, Daniel V.A. (2001): »Variations in Strictness and Religious
Commitment Within and Among Five Denominations, in: Journal
for the Scientific Study of Religion 40 (4), S. 757-764.

Pahud de Mortanges, René (2003): »L’évolution du droit face a la plura-
lité religieuse en Suisse Romandec, in: Bastian, Jean-Pierre (Hg.),
La recomposition des protestantismes en Europe latine. Entre émotion et
tradition, Geneve: Labor et Fides, S. 161-172.

Stark, Rodney/Bainbridge, William Sims (1985): The future of religion,
Berkeley: University of California Press, Ltd.

Stark, Rodney/Bainbridge, William Sims (1989): A Theory of Religion,
New York: Peter Lang.

Stark, Rodney/Iannaccone, Laurence, R. (1994): »A Supply-Side Rein-
terpretation of the Secularization of Europe, Journal for the Scienti-
fic Study of Religion 33 (3), S. 230-252.

Stark, Rodney (1999): »Micro Foundations of Religion: A Revised
Theory«, Sociological Theory 17 (3), S. 264-289.

Stark, Rodney (1992): »Do Catholic Societies Really Exist?« Rationality
and Society 4 (3), S. 261-271.

Steuerfragen, Informationsstelle fiir (1999): »L’'imp6t d’Eglise«, Steuer-
informationen der Interkantonalen Kommission fiir Steueraufklirung.

Stolz, Jorg (2004a): »Der Erfolg der Spiritualitit. Gesellschaftsentwick-
lung und Transzendenzerfahrung am Beispiel der Schweiz«, in:
Leutwyler, Samuel/Négeli, Markus (Hg.), Spiritualitit und Wissen-

22I

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JorG Sto1z

schaft, Bern: Forum fiir Universitit und Gesellschaft, Universitit
Bern (im Druck).

Stolz, Jorg (2004b): »Religion und Sozialstruktur«, in: Campiche,
Roland J. (Hg.) Die zwei Gesichter der Religion. Faszination und Ent-
zauberung, Zirich: TVZ, S. 53-88.

Stolz, Jorg (2005a): »Functional differentiation, religious needs and
rational choice. An integration of micro- and macro-theories of
secularization using the example of Switzerlands, in: Pollack, Det-
lef/Olson, Daniel (Hg.) New perspectives on the study of the role of
religion in modern societies, New York (erscheint).

Stolz, Jorg (2005b): »Switzerland«, in: Worldmark Encyclopedia of Reli-
gious Practice (erscheint).

Theissen, Gerd (2000): Die Religion der ersten Christen: eine Theorie des
Urchristentums, Glitersloh: Kaiser.

222

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND SOZIALE ORDNUNG —
WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT
DIE GESELLSCHAFT?

GAETANO RoMANO

Dem Titel des vorliegenden Bandes' lisst sich unschwer entnehmen,
dass Religionen (oder zumindest deren Konkurrenz) als ein Problem
der Gesellschaft gesehen werden: es heifdt ja, fragend, wie viele Reli-
gionen >vertrigt« die Gesellschaft? Die Frage liefert, weil sie so nahe
liegt, die Antwort gleich mit: dass die Gesellschaft nicht beliebig viele
Religionen ertrage.

Es ist niitzlich, ob dieser, wenn auch unausgesprochen bleibenden,
Antwort zunichst in grofles Staunen zu verfallen. Denn warum sollte
die Vielgotterei ein Problem fiir die moderne Gesellschaft darstellen?
Warum sollte die Tatsache, dass Gott viele Namen (personale oder
auch nicht) hat und auch in Europa nun zunehmend mehr Namen
erhilt, die Gesellschaft auch nur im Geringsten in Sorge versetzen?

Anlass zur Sorge bestiinde wohl nur, sofern man unterstellen
wollte, Religion habe etwas mit dem >Zusammenbhalt« der Gesellschatft,
mit deren >Integrations, zu tun. Tatsichlich durfte diese Unterstellung
denn auch die nach wie vor dominierende Sichtweise (in Politik und
Massenmedien, aber auch in der Religionssoziologie) recht treffend
beschreiben: Religion wird, wie immer auch im Detail begriindet, fiir
den Zusammenhalt der Gesellschaft fiir zustindig erklirt — religiose
Pluralisierung kann dann als Risiko fiir den Zusammenbhalt der Ge-
sellschaft betrachtet werden.

Die entsprechende Risikodiskussion ist lingst nicht mehr an jenen
religiosen Konflikten orientiert, die die europiische Tradition geprigt
haben - die Religionskriege der frithen Neuzeit zwischen Protestanten
und Katholiken bis hin zum Kulturkampf des 19. Jahrhunderts und
seine Auswirkungen bis tief ins zwanzigste Jahrhundert hinein. Die
Risikodiskussion entziindet sich heute in erster Linie an zwei anderen
Themen: am Thema des global terrorverdichtigen religiosen Funda-
mentalismus, insbesondere des Islam. Und am Thema der Migration:
denn Zuwanderung verdndert, seit jeher, das religiose Gefiige lokaler
Riume, und erzeugt jenes eigenwillige Gebilde, das man seit neuerem

1 Beziehungsweise der Veranstaltungsreihe, deren Beitrige in diesem Band
abgedruckt werden. Bei vorliegendem Beitrag handelt es sich um eine fiir
den Druck leicht iiberarbeitete und um einige weiterfithrende Anmerkun-

gen erginzte Vortragsfassung.

223

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

als multikulturelle Gesellschaft zu bezeichnen sich angewd6hnt hat.
Insbesondere letztere Debatten, die die Themen der Migration und der
Religion im Begrift der multikulturellen Gesellschaft biindeln, sind
untibersehbar geprigt von der Frage nach den Bedingungen der Mog-
lichkeit des Zusammenhalts der Gesellschaft: gefihrdet religios er-
zeugte Multikulturalitit die Integration der Gesellschaft?

Die Antwort hierauf wird zumeist in der Form zweier recht einfach
schematisierbarer Positionen gefunden.

Die eine Position sieht Einwanderung als einen Mechanismus des
Importes von Religiosititen in eine im Grunde »>sikulare< westliche
Gesellschaft, mit dem dazu gehérenden Import von Wertekonflikten —
die iber Migration entstehende multireligiése und insofern multikul-
turelle territoriale Gesellschaft ist eine Gesellschaft, die thren Zusam-
menhalt riskiert: an der Differenz von Kulturen im Allgemeinen, von
religiosen Kulturen im Besonderen (vgl. Hitmeyer 1997). Im Welt-
massstab gedacht, also gebiithrend globalisiert, endet dieses Argument
bei Samuel Huntingtons Clash of civilisations (Huntington 1992). Die
aktuelle Weltlage scheint dieser Diagnose einige empirische Evidenz
zuzufithren, aber nur, wenn man sich auf das verlassen will, was uns
die Massenmedien tiber die Welt zu berichten wissen.”

Die andere nach wie vor sehr gingige Position begegnet den Be-
firchtungen in Bezug auf die gesellschaftsdesintegrierenden Wirkun-
gen migrationsbedingter religioser Pluralisierung mit der Forderung
nach multikultureller Toleranz. Diese Forderung ist, ernst genommen,
nicht nur als Appell fiir tolerierende Gleichgiiltigkeit gedacht — was
durchaus schon genug sein konnte; sie ist vielmehr, zumindest in der
von Jlrgen Habermas priferierten Fassung, als Aufforderung gemeint
zu aktiver Anerkennung und tolerantem Respekt auch dessen, was
man ganz und gar nicht teilt, was iiberhaupt nicht geschitzt wird, was
durchaus nicht behagt (vgl. Habermas 2004).

Beide Positionen haben instruktive Schwichen. Die erste Position
dramatisiert den Kulturkontakt zum unvermeidlichen Kulturkonflikt:
aus der inzwischen wohl bekannten Tatsache, dass Einwanderung
immer auch zu religioser Pluralisierung fithren muss, und aus der

2 Huntington (op cit.) beschreibt die »globalen Kulturen, als habe man es
mit iiberdimensionierten, eben globalen, Stammesgesellschaften zu tun, die
gegeneinander anrennen wie seinerzeit die Apatschen gegen die Komant-
schen. Dass diese Beschreibung sich gut mit den massenmedialen Be-
schreibungsschemata vertrigt, fillt auf, diirfte aber kaum als Beleg fiir die
Plausibilitit der Argumentation angefithrt werden — wohl eher das Gegen-
teil diirfte der Fall sein.

224

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

Tatsache, dass Einwanderung ein Trend ist, der mit rechtsstaatlich
vertretbaren Mitteln nicht zu brechen ist, werden religiése Wertekon-
flikte als unvermeidliche Konsequenz eingerechnet — Wertekonflikte,
die den Zusammenhalt der Aufnahmegesellschaft riskieren miissen.
Wertekonflikte, die sich nur durch Assimilation der Einwandererkultu-
ren an eine grundsitzlich sikulare Gesellschaft vermeiden lassen (vgl.
Hoffmann-Nowotny 2001).

Dieser Position kann man sicherlich unnétige, ja unbegriindbare
Dramatisierung vorhalten — begriindbar allenfalls mit Riicksicht auf
die Darstellungsbediirfnisse der Massenmedien.

Die andere, multikulturalistische Position neigt im Gegenzug
dazu, die Konflikte zu unterschitzen, die im Gefolge religioser Plurali-
sierung auftreten kénnen — Appelle zur Toleranz ersetzen nicht eine
Analyse der Griinde, die Religiosititen in Spannung treten lassen. Dies
insbesondere auch, weil Toleranz wohl doch, mit Sinn fiir die politi-
schen Realititen des liberalen Rechtsstaates angegangen, kaum anders
realisiert werden kann denn als rechtsformig abgesicherte Gleichgiil-
tigkeit im Rahmen eines sikularen Rechtsstaates, dessen Grundwerte
dann doch nicht zur Disposition stehen: Toleranz also nur im Unwe-
sentlichen, Multikulturalitit allein im Folkloristischen?

Wiewohl auch der wissenschaftsinterne Diskurs alles andere als
frei ist von diesen einfachen Schematisierungen, diirfte deren Erfolg
tatsdchlich eher den Darstellungsbediirfnissen der Massenmedien und
einer vor allem tiber die Massenmedien Popularitit akkumulierenden
Politik zu verdanken sein — und kaum der wissenschaftlichen Plausibi-
litat bzw. Anschlussfihigkeit dieser Argumentation. Beide Positionen
teilen eine weitgehend unexplizierte Leitannahme, die seit lingerem
zumindest umstritten ist: die These von der sikularen >westlichenc«
Gesellschaft. Dies obwohl man heute tatsichlich aus allerlei religions-
soziologischen Untersuchungen wissen kann, dass die moderne Ge-
sellschaft keineswegs in dem Sinne sikular ist, dass sie auf Religiositit
verzichten will.

Dartiber hinaus findet sich in beiden Positionen eine im Grund-
satzlichen iibereinstimmende Beschreibung von Religiositit: Religion
wird in erster Linie als Mittel der Herstellung und Festigung sozialer
Bindung (im etymologischen Wortsinne von religio also) beschrieben.
Religion wird auf ihre soziale Integrationsfunktion hin beobachtet —
wobei Integration durchwegs im Schema der Wertesemantik der klas-
sischen Wertesoziologie modelliert wird. Die Annahme, gesellschaftli-
che Integration griinde in gesellschaftsweit geteilten Werten, schlieft
Religion nun als besondere Wertekategorie mit ein: religiose Werte
erscheinen als eine mdogliche, wenn nicht als die grundlegende, Aus-

225

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

prigung des kulturellen Wertekonsenses der Gesellschaft. Die Gleich-
setzung des Wertbegriffs mit jenem der Kultur schligt schlieRlich
umstandslos die Briicke zu den Themen des Kulturkonflikts und der
Multikulturalitit: aus Religion werden religiose Werte, aus Werten
wird Kultur — und kultureller Wertekonsens bzw. Kultur integriert die
Gesellschaft.

Die wertsoziologische Instrumentalisierung der Religion in Hin-
blick auf die Herstellung und Erhaltung >sozialer Ordnung:« ist einer
der wirkmaichtigeren Traditionsstringe, die die gegenwirtigen reli-
gionssoziologischen Debatten (insbesondere jener Religionssoziologie,
die sich der traditionellen empirischen Sozialforschung zuordnet) mit
Themen aus den Anfingen der Soziologie im 19. Jahrhundert verbin-
det (vgl. Turner 1991). Die gesellschaftstheoretischen Debatten der
letzten zwanzig Jahre haben allerdings inzwischen fiir einige Distanz
zwischen den Problemlésungen jener Anfinge und den aktuell verfiig-
baren gesorgt. Die wertsoziologische Instrumentalisierung des Religio-
sen auf Integration hin ist zusammen mit der wertsoziologischen
Losung des Problems der >sozialen Ordnung« historisch geworden.
Gibt man nun aber die These auf, Gesellschaft werde durch einen
kulturellen Wertekonsens integriert, und préaferiert stattdessen andere
Losungsvorschlige, ergeben sich auch ganz andere Zuginge zum
Begriff des Religiosen — und dessen Beziehung zu den Themen der
Migration und der Multikulturalitit. Ich mochte die Darlegung der
Folgen dieser Umstellung der Priferenzen mit einer kritischen Durch-
sicht der traditionell soziologischen (und im Besonderen religionsso-
ziologischen) Reduktion von Religiositit auf die Problemstellung der
»sozialen Ordnung« einleiten — auf die Frage mithin: warum ist Gesell-
schaft und vielmehr nicht nichts?

Die Reduktion von Religion auf soziale Ordnung

Erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts verschieben sich die Problem-
stellungen der wissenschaftlichen Beschiftigung mit Religion auf eine
Weise, die dann bis in die aktuelle Gegenwart hinein fiir die Soziologie
im Allgemeinen, die Religionssoziologie im Besonderen, traditionslei-
tend und -pragend geblieben ist. Vor diesem Umbruch wurde Religio-
sitit als unvermittelbarer Besitzstand des in seinem religiésen Emp-
finden nicht hintergehbaren Subjekts verstanden — Religion als in
radikalem Sinne subjektive Erfahrung des Subjekts, als subjektive
Bewiltigung individueller Sinnbediirfnisse und Kontingenzen; oder
aber, die andere Moglichkeit des Subjekt-Objekt-Schemas aufneh-

226

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

mend, es standen Wahrheitsfragen im Vordergrund — Religion als
(positivistisch tiberpriifbarer) Satz wahrer oder falscher Aussagen tiber
die Welt. Bereits mit William Robertson Smith (1889) traditionsbil-
dend dann mit Emile Durkheim (1912), vollzieht sich eine deutliche
Wende: Religiositit wird zur sozialen Praxis, die ihren Ursprung und
ihre Wandelsdynamik nicht dem Subjekt, nicht dem Individuum ver-
dankt, sondern der Gesellschaft selbst — und ihrer Eigendynamik.

Damit verschieben sich die Problemstellungen vom erfahrenden
Subjekt hin zur Evolutionsdynamik der Gesellschaft. Auf die konstitu-
tive Leitfrage der Soziologie (von Parsons spiter als »Problem der Ord-
nung« bezeichnet: warum je fiir sich entscheidungsfihige Individuen
eine soziale Bindung eingehen sollten, obwohl sie auch dagegen ent-
scheiden kénnten) werden mit dieser Wende neue Antworten moglich.
Antworten, die Sozialitit nicht als Leistung der interagierenden Subjek-
te, oder tout court des (womdglich transzendentalen) Subjekts, sondern
im Schema des Selbstaufbaus von Sozialitit fassen: unabhingig von
Willen und Absichten der Individuen, iiber (so beim spiten Parsons)
Evolution und Selbstkonditionierung des allgemeinen Handlungssys-
tems.

Obwohl Durkheim das Problem sozialer Ordnung durchaus mit
der notigen Radikalitit neu stellt, geht seine Modernitit {iber die Prob-
lemstellung kaum hinaus. Die Problemlésung, die Durkheim anbietet,
bleibt, trotz einiger Schwankungen, im Rahmen der traditionsreichen
philia-Argumente: Sozialitit als Freundschaft, als Solidaritit, im Be-
sonderen als moralische Bindung zwischen Individuen.’ In genau
diesem Sinne beschiftigt sich Durkheim vor allem in seinem Spitwerk
mit Religion: an der Religion interessiert ihr gemeinschaftsbildendes
Potential, ihre Fihigkeit, soziale Bindung herzustellen und abzusi-
chern — Religion interessiert als Moralitit.

Allerdings vermag Ende des 19. Jahrhunderts die Losung, die
Durkheim fiir das Problem der sozialen Ordnung anbietet, bereits
nicht mehr ohne weiteres einzuleuchten. Bereits zu weit fortgeschrit-
ten ist jener Vorgang, der iiberhaupt erst die durkheimsche Problem-
stellung motiviert hatte: funktionale Differenzierung. Die religiés-mo-
ralisch hergestellte Einheit vormoderner Gesellschaften ldsst sich unter
Bedingungen funktionaler Differenzierung nicht mehr aufrechterhal-
ten. Es entwickeln sich autonome, arbeitsteilige Funktionssysteme, die
je eigenen, nicht mehr religids fundierten, Logiken folgen.

Was aber hilt dann eine solche funktional differenzierte Gesell-

3 Vgl dazu die instruktive Einleitung Luhmanns zur deutschen Ausgabe
von Durkheims Arbeitsteilungsbuch (Luhmann 1977: 19-38).

227

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

schaft noch zusammen? Durkheims Antwort lautet: weiterhin Moral.
Auch die arbeitsteilige, funktional differenzierte Gesellschaft bediirfe
einer eigenstindigen, unitiren, gesellschaftsumfassend homogenen
Moral.* Doch dies ist keine Antwort, sondern bleibt eine kontrafakti-
sche Forderung mit stark normativem Gehalt. Sie konnte entsprechend
nicht tiberzeugen. Max Weber kommt denn auch, zumindest in der
Protestantischen Ethik, zum gegenteiligen Schluss: was die Welt noch
zusammenhilt — ist das stihlerne Gehiuse funktionaler Differenzie-
rung selbst, in einer Welt ohne Moral und >deswegen< auch ohne Gott
und ohne Propheten (vgl. Weber 2004).

Die Verkniipfung von Religion, durchwegs verstanden in Tatein-
heit mit Moral, und dem Problem der sozialen Ordnung entlisst ent-
sprechend, vor dem Hintergrund fortschreitender funktionaler Diffe-
renzierung, die bekannten religionssoziologischen Diagnosen. Diagno-
sen, die, nun nicht weiter erstaunlich, durchwegs die Form von Ver-
lustsemantiken annehmen. Im Einzelnen lauten die Verlustdiagno-
sen: Funktionsverlust’, Bedeutungsverlust®, Wirklichkeitsverlust’, Ver-
lust der Organisierbarkeit®. Der Begriff, der all diese verschiede-
nen Defizitdiagnosen lange Zeit zusammenfassen konnte, lautet: Siku-
larisierung. Und er meint, in dieser Fassung: Verlust der gesellschafts-
integrativen Potentiale der Religion im Zuge funktionaler Differenzie-
rung.

Interessanterweise bleibt die Priferenz fiir verlustdiagnostische
Anschliisse an Durkheims und insbesondere Webers Religionssoziolo-
gie eher dem europiischen Wissenschaftsraum vorbehalten. Der an-

4 So Durkheim, allerdings lediglich ausleitend (Durkheim 1893).

5 Denn Religion ist, im Prozess funktionaler Differenzierung, der Funktion
verlustig gegangen, fiir gesamtgesellschaftliche Integration zu sorgen.

6 Denn Religion ordnet nicht mehr, iiber den religiosen Bereich hinaus,
auch etwa Politik, Recht, Wirtschaft — also die weiteren Funktionssysteme.

7 ... der Religion — ein Begriff von Peter Berger: gemeint ist, dass Religion
die Aufgabe, intersubjektive Wirklichkeit zu erzeugen, also fiir Gemein-
schaftsbildung und Integration auch auf dem Niveau der Gesamtgesell-
schaft zu sorgen, nicht mehr einstehen kann. Und dies im Zuge einer siku-
laren Individualisierung und Pluralisierung von Religion: religiéses Enga-
gement wird zur Frage individuellen Entscheidens; und religiose Einheit
wird durch plurale Vielfalt, also Zerfall von Einheit, ersetzt.

8 ... von Religion: Verlust also der Fihigkeit der Religion, auch organisato-
risch auf religiéses Verhalten zuzugreifen. Dies als Implikation von Indivi-
dualisierung und Pluralisierung. Die Stichworte hier lauten Ent-Kirchli-
chung und De-Institutionalisierung.

228

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

gelsichsische Raum priferiert zumeist einen anderen Anschluss, der
sich allerdings, bei nachfolgend genauerer Betrachtung, nicht grund-
satzlich unterscheidet: civil religion.

Parsons schliefit an Durkheims These, nach der auch die funktio-
nal differenzierte Gesellschaft einer eigenstindigen Moralitit bediirfe,
auf instruktiven Umwegen tiber Max Weber an. Der (Weber und der
deutschen Wertphilosophie entnommene) Wertbegriff dient dabei als
generalisierungsfihiger Nachfolgebegriff fiir Moral und erlaubt Par-
sons mit einem einfachen Kunstgriff moralische Integration und
zunehmende Differenzierung im Begriff der Wertegeneralisierung
zusammenzufithren: Moral reagiert auf zunehmende Differenzierung
durch zunehmende Generalisierung und die hoch genug abstrahierten
Werte vermogen dann der Gesellschaft eine, dank héherem Allge-
meinheitsgrad nach wie vor gesellschaftsweite, Differenzierung gewis-
sermaflen einfassende Verbindlichkeit und damit Integrationskraft zu
sichern. Da in der Durkheim-Parsons Traditionslinie Moral in erster
Linie zunichst als religiose Moral anfillt, ist die weitere Argumentation
vorgezeichnet: die ehemals religiése Moral wird so weit generalisiert,
so weit abstrahiert, dass man ihr den religiésen Ursprung kaum mehr
ansieht, ja nicht einmal mehr den Transzendenzbezug. Diese »sikulare
Religions, diese »Zivilreligion< kann nun ungebrochen fiir die Integra-
tion der Gesellschaft einstehen — ohne aber sich unbedingt mehr als
religids verraten zu miissen. Und ohne in Konflikt zu geraten weder
mit der funktional differenzierten Gesellschaft, noch mit den von
Parsons und Bellah unbestrittenen Individualisierungs- und Pluralisie-
rungsdiagnosen.

Doch an dieser Religion ist das Religidse tatsichlich nur noch
schwer zu sehen. Und wenn man nicht unbedingt auch glauben will,
was man nicht sehen kann (zumindest wissenschaftlich also an etwas
anderen Anspriichen festhalten will) — dann kann man etwas ganz
anderes sehen: die Engfithrung des Religiosen auf die Funktion, fiir
gesamtsoziale Kohidsion einstehen zu miissen — notfalls auf Kosten des
Religiosen selbst. Religion wird so tatsichlich unsichtbar (Luckmann

1991).°

9 Thomas Luckmann, im Versuch, Religion vor der Sikularisierung zu ret-
ten, reduziert diese auf Sozialisierung — nicht viel anders als Parsons, also:
Religion meint ja nurmehr noch die »Einiibung und Einzwingung in ein
das Einzeldasein transzendierendes Sinngefiige«. Dies wire dann tatsich-
lich eine sehr unsichtbar gewordene Religion. Denn was der Soziologe dann

noch sieht, ist tatsichlich nicht mehr Religion, sondern lediglich einen Be-

229

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

Es liegt dann auch nahe, iiber funktionale Aquivalente zur gemein-
schaftsbildenden Funktion der Religion nachzudenken. AnschlieRend
an den spiten Durkheim wird dann zumeist auf Nation und Nationa-
lismus, auf nationale Werte also, gesetzt: womit schlieflich die Eng-
fihrung des Religiésen auf nationale Integration (also auf Integration
einer national verstandenen Gesellschaft) jene grundbegriffliche Ver-
mengung von Religiositit, Patriotismus, Nationalismus und Gemein-
schaftsbildung aus sich entlisst, welche die Diskussion zur Zivilreli-
giositit iiber weite Strecken geprigt hat."

Was auf den ersten Blick als angelsichsische Alternative zu den
europdischen Sikularisierungs- und Verlustdiagnosen erscheint, er-
weist sich bei niherem Hinsehen lediglich als Fortsetzung der Sikula-
risierungsthese mit etwas anderen Mitteln.

Doch fiir die Fortsetzung der Sikularisierungsthese gibt es empi-
risch kaum Anhaltspunkte: das Religiése ist aus den >sikularen westli-
chen Gesellschaften< durchaus nicht verschwunden, will man den
zahlreichen Studien trauen — und es sind keine Griinde einsehbar,
weswegen ihnen nicht getraut werden sollte. Handelt es sich also bei
der Sakularisierungsthese lediglich um einen weiteren modernisie-
rungstheoretischen Irrweg der Soziologie? Dagegen spricht eine einfa-
che, unverkennbar plausible, scheinbar aber gegenldufige Beobach-
tung: der religiése Zugriff auf die moderne Gesellschaft (insbesondere
ihre Funktionssysteme) ist entfallen — civil religion hin oder her. Wie
lassen sich diese scheinbar gegenliufigen Entwicklungen zusammen-
bringen? Und noch grundsitzlicher gefragt: wie kommt es iiberhaupt
zu dieser verwirrenden Gegenliufigkeit?

Die Schwierigkeiten entstehen an zwei Stellen: zundchst an der
Stelle, wo Religion auf Durkheims Losung des Problems der sozialen
Ordnung eng gefithrt wird — also die Kopplung von Religion mit Mo-
ral; sodann an der Stelle, wo die Frage zugelassen werden sollte, ob es
nicht Alternativen zu Durkheims sehr traditioneller Antwort auf das
Problem der sozialen Ordnung gebe. Denn obwohl eine alternative
Antwort, zumindest seit dem mittleren und spiten Parsons, verfiigbar
ist, finden sich religionssoziologische Anschliisse hieran kaum: Integ-
ration wird wertsoziologisch behandelt, und nicht, wie auch méglich,
im Schema des Selbstaufbaus und der Selbsteinschrinkung von Sys-
temen — mit den oben ausgefithrten Konsequenzen fiir den Begriff des
Religisen.

griff fiir die Notwendigkeit von Sozialisation, fiir die postulierte Notwen-
digkeit von sozialer Kohision.

10 Eine instruktive Kritik ist bei Turner zu finden (1991: 52f.)

230

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

Ich méchte im Weiteren diesen anderen Begriff von Integration
priferieren, allerdings zunichst vor der Erliuterung dieser theorie-
technischen Entscheidung eine zentrale Konsequenz argumentativ
vorbereiten: das Argument der Entkoppelung von Religion und Moral.
Denn sobald eine Alternative zu einem moral- bzw. wertzentrierten
Begriff von Integration verfiigbar wird, kann auffallen, wie artifiziell
(und auch ethnozentrisch) die fur die klassische Religionssoziologie
konstitutive Kopplung von Religion und Moral bei genauerem (oder
besser: bei anderem) Hinsehen erscheinen muss. Lost man diese
Kopplung auf, lisst sich der schwindende Durchgriff der Religion auf
Alltagsverhalten und Funktionssysteme einerseits mit der ungebro-
chenen Aktualitit von Religiositidt andererseits ohne weiteres zusam-
menbringen: es bedarf dazu lediglich eines Religionsbegriffs, der sich
nicht auf Moral festlegen ldsst, sondern den Kern des Religitsen an
einem wesentlich naheliegenderen Ort sucht — Transzendenz. Dass
dieser Ort tatsichlich wesentlich niher liegt, wird erst klar, wenn Ge-
sellschaft nicht als werteintegrierte nationale Gemeinschaft modelliert,
sondern als sich selbst konditionierendes (und insofern selbst integrie-
rendes) Handlungs- oder, so die hier priferierte Fassung, Kommunika-
tionssystem aufgefasst wird." Erst dann wird plausibel, das Religisse
nicht bei der Moral der Gesellschaft suchen zu wollen, sondern an
jener Operation festzumachen, die in der Gesellschaft die Gesellschaft,
verstanden als Totalitit aller Kommunikationen, iiberschreitet: an der
Kommunikation des Nicht-Kommunizierbaren, mithin an Transzen-
denz.

Die Trennung von Religion und Moral

Die religiose Codierung von Kommunikation ist zunichst ohne beson-
deren Aufwand von moralischer Codierung unterscheidbar. Moralische
Codierung orientiert sich an der Unterscheidung von gutem und
schlechtem bzw. (wenn Absicht unterstellt werden kann) bosem Ver-
halten (und kann entsprechend unter bestimmten, sehr einschrinken-
den und wesentlich vormodernen, Bedingungen fiir Koordination von
Verhalten sorgen). Doch soll dies nun Religion sein? Es bedarf, scharf
genug formuliert, nicht langer Uberlegungen, um erkennen zu kén-
nen, dass sich Religion wohl kaum auf Gemeinschaftsbildung unter
moralischen Vorzeichen einschrinken, also auf religionssoziologische
Bediirfnisse zuschneiden lisst. Viel eher leuchtet ein, die Funktion von

11 Diese Fassung stammt von Niklas Luhmann (1997).

231

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

Religion darin zu suchen, das Unbeobachtbare beobachtbar, das Unbe-
stimmbare bestimmbar zu machen - also in der Kommunikation das
verfiigbar zu machen, was jede Kommunikation transzendiert.” Reli-
giose Codierung orientiert sich an der Differenz von Immanenz und
Transzendenz, von Diesseits und Jenseits. Religion hat es mit der
Kommunikation des Nicht-Kommunizierbaren, hat es mit Transzen-
denz zu tun — und wohl kaum mit der Frage, was unter der Bettdecke
anderer Leute zu geschehen habe und was nicht.

Es ldsst sich empirisch gut nachweisen, dass die enge Anbindung
von Moral und Religion eine Besonderheit unserer europiischen Tradi-
tionslinie ist, in den meisten bekannten Formen von Religiositit ent-
sprechend gar nicht nachweisbar ist.”® Es handelt sich hiermit also
durchaus auch um eine gewisse ethnozentrische Fixierung auf die
monotheistische Erlgsungsreligiositit. Lost man sich von dieser Fixie-
rung, kénnen noch einige andere Argumente einleuchten, die fiir eine
Trennung von Religion und Moral sprechen.

So etwa profitiert von der Anbindung der Moral an die Religion ja
nicht die Religion, sondern doch wohl eher die Moral. Religiose Kom-
munikation kommt grundsitzlich ohne moralischen Support aus:
Religion motiviert sich selbst am Unbestimmten, am Unbeobachtba-
ren, am Unkommunizierbaren — und davon fillt mit jeder Kommuni-
kation, mit jeder Beobachtung, mit jeder Bestimmung ganz automa-

12 So Luhmanns Vorschlag, an dem ich mich im Weiteren orientiere (Luh-
mann 2000).

13 Eine enge Anbindung von Religion an Moral ldsst sich fiir gerade mal
funfundzwanzig Prozent der 1.168 in Murdocks Ethnographic Atlas ange-
fithrten Gesellschaften feststellen — es scheint also auch anders zu gehen.
So zumindest Ralph Underhill. Gestiitzt auf George P. Murdock (1967)
kommt er zum Ergebnis, dass nur 25 % der erfassten Gesellschaften einen
Hochgott kennen, der sich fiir die Moral der Menschen interessiert. In der
Tat ist es ja nicht selbstverstindlich, sich einen Gott vorzustellen, der in
kleinkrimerischer Manier unter die Bettdecken der Gliubigen schauen
mag. Jedenfalls: 36 % der erfassten Gesellschaften kennen tiberhaupt kei-
nen Hochgott, die restlichen einen, aktiven oder inaktiven, Hochgott, der
sich aber nicht mit der menschlichen Moral befasst. (Underhill 197s)
Luhmann kommentiert: »Das Material deutet darauf hin, dass der Stand
der 6konomischen Entwicklung in dieser Frage einen Unterschied macht,
und es ist ja auch plausibel, dass man eine religiése Absicherung von Mo-
ral eher braucht, wenn die Gesellschaft Figentumsunterschiede, Vertrags-
beziehungen, Zukunftsunsicherheit usw. zu verkraften hat.« (Luhmann

1997: 173)

232

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

tisch genug an: tiber das Nicht-Kommunizierbare lisst sich Kommuni-
kation auf ewig in Gang halten.

Moral hingegen hat es ohne religiése Unterstiitzung schwer: keine
spezifische Moral kann sich abschliefend, unverneinbar begriinden.
Denn warum soll es diese Moral und nicht eine andere sein? Und da
mag es eben nahe gelegen haben, die Unverneinbarkeit einer bestimm-
ten Moral in den unzuginglichen Geheimnissen der Religion abzusi-
chern. Aber davon profitiert natiirlich die Moral — keineswegs die Reli-
gion. Es profitieren nicht einmal die Theologen, denn die handeln sich,
mit der Moralisierung Gottes, lediglich die bekannten Theodizeepro-
bleme ein — weswegen es in der Welt denn Schlechtigkeit gebe, wenn
doch Gott mit einem Wort die Welt gut machen kénnte.

Wie auch immer die theologischen Probleme einer Moralisierung
Gottes aussehen mogen: soziologisch interessant ist die gut belegbare
Trennung von Religion und Moral — und also die Entlastung der Reli-
gion von der Funktion, der Gesellschaft eine unitire, umspannende,
moralisch realisierte Kohdsion zu garantieren. Von einem Funktions-
verlust der Religion im Zuge funktionaler Differenzierung kann dann
nicht mehr die Rede sein — denn die Religion kann nicht verlieren, was
sie nicht besitzt. Wohl aber wird nun deutlich, dass sich der Anspruch
auf Aufrechterhaltung einer unitiren, homogenen, gesellschaftsumfas-
senden Moral unter Bedingungen funktionaler Differenzierung nicht
durchhalten lisst: die Funktionssysteme entziehen sich zunehmend
moralischer Konditionierung, moralischen Einschrinkungen, morali-
schen Geboten und Verboten — auch das Funktionssystem Religion.
Mithin fithrt funktionale Differenzierung zur Entkoppelung von Reli-
gion und Moral: und daran leidet nicht die Religion, sondern die Moral
— sofern sie nicht reflexiv wird und sich dann in der Form ethischer
Reflexion gesellschaftsfihig erhalt."

An Argumenten, die fiir eine Entlastung der Religion von Moral
und damit von der Funktion, fiir die Integration der gesamten Gesell-
schaft einstehen zu miissen, mangelt es entsprechend durchaus nicht.
Dass die Unterscheidung von religiéser und moralischer Codierung
theoriekonstruktiv Sinn machen kénnte, diirfte im Ubrigen bereits
intuitiv einleuchten. Denn, auch ohne religiés musikalisch sein zu

14 Mit welcher Wirksamkeit mag dahingestellt bleiben; jedenfalls haben die
Massenmedien, wenn es um Moral geht, meist die Nase weit vorn — und in
den Massenmedien taucht Moral nicht nach ethischen Kriterien, sondern
in der Form von Moralisierung auf: als Nachrichtenwert also, der (so die
Organisationsperspektive) auf die Steigerung von Auflagezahlen schielt
und keineswegs von ethischen Motiven umgetrieben wird.

233

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

miissen, diirfte es etwas eigenwillig klingen, behaupten zu wollen,
Jesus sei am Kreuz gestorben, nur um in Parsons Kreuztabellierungen
die Funktionsstelle fiir gesellschaftliche Integration besetzen zu kén-
nen.

Erklirungsbeduirftig diirfte entsprechend wohl eher sein, warum die
Religionssoziologie, gegen vielerlei empirische und theoretische Evi-
denz, Schwierigkeiten hat, Religion und Integration, Religion und
Moral als unterscheidbare Themenkreise zu beobachten. Ich habe die
Antwort schon vorbereitet: die Einsehbarkeit dieser Unterscheidungen
hingt an einer nicht linger wertsoziologischen Fassung der Frage nach
der Integration der Gesellschaft. Offensichtlich muss die Antwort, wie
denn die funktional differenzierte Gesellschaft >zusammenhalte<, un-
abhingig von Durkheims Festlegung der Losung des Problems der
sozialen Ordnung auf Moral mdéglich sein. Anders gesagt: die Integra-
tion der arbeitsteiligen Gesellschaft muss doch in ihrer Arbeitsteilung
selbst und nicht in ihrer >eigenstindigen Moralitit< gesucht werden.
Dafiir finden sich auch bei Durkheim viele Argumente — mehr gar als
fiir die nur noch kontrafaktisch und normativ geforderte Selbstfestle-
gung auf Moral am Ende seines Werkes zur Arbeitsteilung. Insbeson-
dere der mittlere und spite Parsons wird diese Argumente aufnehmen
und zu einem Begriff fiir Integration ausbauen, der auf Selbstkondi-
tionierung, auf Selbsteinschrinkung der Freiheitsgrade von Systemen
abstellt: also in gewissem Sinne so argumentiert, wie Max Weber es in
der Protestantischen Ethik tut — die funktionale Differenzierung integ-
riert sich qua Differenzierung selbst. Heute steht Luhmanns System-
theorie fiir diese theorietechnisch entscheidende Neuorientierung:
zusitzlich an G. H. Mead und an den linguistic turn anschliefRend, also
in Begriffen der Selbstkonditionierung des Kommunikationssystems
Gesellschaft, von Evolution, symbolisch generalisierten Kommunika-
tionsmedien und funktionaler Differenzierung (vgl. Luhmann 1997).
Diese Argumentation lisst nun geniigend Raum, um Religion
selbst als Funktionssystem zu modellieren — und von Moral zu entlas-
ten. Denn auch die Religion selbst bedarf, zur Fortsetzung der eigenen
Kommunikation, nicht der Moral, sondern lediglich der Fortsetzung
der eigenen Kommunikation: der Kommunikation der Unterscheidung
von Transzendenz und Immanenz. Und: mit dieser Argumentation
kann auch darauf verzichtet werden, nach gemeinsamen Werten Aus-
schau zu halten, die die Gesellschaft als Ganzes integrierten. Es ge-
niigt, hierzu auf die Selbstintegration von Funktionssystemen iiber
symbolisch generalisierte Kommunikationsmedien und/oder Funk-
tionscodes abzustellen: also auf die Mechanismen, die funktionstypi-

234

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

scher Kommunikation eigene Fortsetzbarkeit garantieren. Die Frage
nach der Integration der Gesamtgesellschaft verschiebt sich dabei auf
den theorietechnisch wesentlich anspruchsvolleren Begriff der struktu-
rellen Kopplung von Funktionssystemen (also auf die Frage nach den
Mechanismen, die bei steigender Unabhingigkeit von Funktionssys-
temen zugleich hochselektive Abhingigkeiten zu steigern vermogen).

Vor dem Hintergrund eines solchermaflen umgebauten Konzeptes
von Integration ergeben sich vollig andere Optionen zur Modellierung
des Zusammenhangs zwischen den Begriffen der Sikularisierung,
dem Phinomen der Religion und dem Konzept der multikulturellen
Gesellschaft. Gehen wir nun abschlieffend all diese Begriffe nochmals
der Reihe nach durch: Sikularisierung, Religion, multikulturelle Ge-
sellschaft.

Sikularisierung, Religion und multikulturelle Gesellschaft

Sakularisierung meint nun die Beobachtung der Umstellung des Ge-
sellschaftssystems auf funktionale Differenzierung aus der spezifi-
schen Optik des Religionssystems. Und auch: evolutive Entkoppelung
von Religion und Moral - also Auflésung des primir itber Moral garan-
tierten und in Religion lediglich abgesicherten Zugriffs auf die Ge-
samtgesellschaft, insbesondere auf die weiteren Funktionssysteme. In
Tat und Wahrheit steht ja nirgends geschrieben, Religion miisse mit
Moral begriffsnotwendig verbunden sein — eher das Gegenteil: denn
wer unter euch ohne Siinde ist, der werfe den ersten Stein.

Sakularisierung meint auch: Entlastung der Religion von der Moral,
also Entlastung vom Zwang, dariiber befinden zu miissen, was ganz
alltagspraktisch, in allen Bereichen der Gesellschaft, gut und was
schlecht, oder gar bose, sei. Religion kann die moralische Bewertung
der Welt wieder offen lassen und sich allenfalls auf sehr grundsitzliche
ethische Fragen zuriickziehen — im Verein mit der Philosophie und
eingedenk der Mahnung, dass am Tage des Jiingsten Gerichts auch die
Gerechten Uberraschungen erleben kénnten. Es kénnte ja sein, dass
die Moralisten nicht zu seiner Rechten sitzen werden — gerade die
Moralisten nicht.

Und wie sieht die Bilanz fiir den Religionsbegriff aus? Entlastet
man theorietechnisch den Religionsbegriff von gesamtgesellschaftli-
chen Integrationsaufgaben, dann wird schnell klar, dass funktionale
Differenzierung auch empirisch nicht zulasten von Religion gehen
kann - sondern Religiositit im Gegenteil entlastet und aufwertet.

235

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

Denn Gott muss nicht mehr fiir die Entwicklungen in den anderen
Funktionssystemen gerade stehen, insbesondere nicht fiir die negati-
ven — Gott vermeidet unangenehme Riickkoppelungen. Wenn etwa die
Politik korrupt ist — ist es da nicht besser, Gott damit nicht allzu eng in
Verbindung zu bringen? Und wenn die Regierung Gott fiir sich in
Anspruch nimmt — zwingt sie dann nicht die Opposition dazu, atheis-
tisch zu werden?

Sieht man die Funktion der Religion nicht linger in gesamtgesell-
schaftlicher Integration, sondern darin, dem Unbestimmten Be-
stimmtheit zuzufiithren, das Unbeobachtbare beobachtbar zu machen
— dann gestattet man der Religion, eine Aufgabe wahrzunehmen, die
Religion selbst als spezifisch religiés, und nur religi6s, bestimmen
kann. Sichtbar wird dann auch, dass zu dieser Funktion, und somit
auch: zu Religion, weder Alternativen bestehen diirften, noch ein
Funktions- und Bedeutungsverlust von Religion erwartbar ist — wie
auch immer Religiositit sich dann prisentieren und in welche Formen
sie sich auch laufend hinein transformieren mag. Religiositit in der
funktional differenzierten Gesellschaft behilt ihre Funktion, verfugt
uiber eine identititsdefinierende Codierung — und bleibt auch eines der
Funktionssysteme der funktional differenzierten Gesellschaft.

Wie sieht nun aber die Bilanz dieser Umstellung in Bezug auf den
Zusammenhang zwischen Migration, Religion und Multikulturalitit
aus?

Die Frage nach der Integration und Assimilation von Migranten (so
die wertsoziologische Fassung bzw. Terminologie) wird nun neu mit
dem Begriff der Inklusion in die Strukturen der funktional differenzier-
ten Gesellschaft bedient, in erster Linie also: Inklusion in ihre Funk-
tionssysteme — auch des religisen. Und das Problem der Inklusion in
das Funktionssystem Religion liesse sich nicht mehr als kultureller
Wertekonflikt zwischen inkompatiblen, weil unterschiedlichen, Deno-
minationen (also Islam vs. Christentum etwa) interpretieren — oder gar
die Assimilationsfrage zur Konversionsfrage hochstilisieren. Es ginge
vielmehr um den Unterschied zwischen zwei ganz anderen Auspri-
gungen von Religiositit.

Auf der einen Seite eine Religiositit, die umfassende Ordnungsan-
spriiche gegeniiber der Gesellschaft anmeldet, und deswegen am Kon-
nex zwischen Religion und alltagspraktisch verbindlicher Moralitit
festhilt — also etwa die Religiositit des christlichen Mittelalters, oder
die katholische Religiositit bis fast in die Gegenwart rural gebliebener
biauerlicher Gesellschaften des italienischen Siidens, oder die islami-
sche Religiositit tendenziell peripherisierter Regionen der Weltgesell-

236

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

schaft: es geht hier um Formen der Kopplung von Religion und Moral,
wie sie in jeweils lokal unterschiedlicher Ausprigung typisch sind fiir
noch nicht oder noch fast nicht von funktionaler Differenzierung
erfasste Regionen der Weltgesellschaft. Und lediglich dort, wo unmit-
telbar auf die moderne Zumutung der Entkoppelung von Religion und
Moral reagiert wird, kann von Fundamentalismus, von fundamentalis-
tischen Reaktionen auf Modernitit (also auf funktionale Differenzie-
rung zuallererst) die Rede sein.

Aber aus welcher Perspektive kann davon die Rede sein? Wohl nur aus
der Perspektive einer Religiositit, die umfassende Ordnungsanspriiche
gegeniiber der Gesellschaft aufgegeben hat: die also die Autonomie der
anderen Funktionssysteme grundsitzlich akzeptiert hat, nicht mehr
etwa auch die Wirtschaft, das Recht, die Politik regeln will; und die auf
den Konnex zwischen Religion und unitirer, alltagspraktischer Morali-
tat verzichtet hat — und dies lisst sich als die Religiositit einer moder-
nen Gesellschaft beschreiben. Eine moderne Gesellschaft, die ja eben
nicht eine sikularisierte, sondern nur: eine funktional differenzierte Ge-
sellschaft ist, die also sehr wohl Raum fiir Religiositit ldsst — aber als
Funktionssystem neben anderen. So betrachtet ist man gar nicht erst
versucht anzunehmen, der Islam etwa sei mit funktionaler Differen-
zierung grundsitzlich inkompatibler als der Katholizismus (vgl. Biele-
feldt 1990; Tibi 1987). Und es geht auch nicht linger um Assimilation
oder Multikulturalismus: es geht um beides. Um eine Inklusion in Funk-
tionssysteme, die mit einer Pluralitdt der Denominationen grundsitz-
lich kompatibel ist. Es geht also lediglich um eine moderne, mit funk-
tionaler Differenzierung kompatible, Religiositit — ob diese sich nun
Islam oder Katholizismus oder Protestantismus nennt, ist wohl eher
ein nachgeordnetes Problem, das nicht die funktionale Differenzierung
an sich berithren kann, sondern lediglich die (Konkurrenz-)Dynamik
von Organisationen des Funktionssystems Religion betrifft: Coca Cola
versus Pepsi Cola, gewissermaflen. Und da mag es marketingtechnisch
sogar sinnvoll sein (gerade auch bei laufenden Fusionsverhandlungen),
nicht auf Okumene, sondern auf Exklusivitit zu setzen: extra ecclesiam
nulla salus.

Wie sieht nun schlieflich die Bilanz dieser Umstellungen in Bezug
auf die Frage nach den Herausforderungen einer multikulturellen,
funktional differenzierten Gesellschaft an religiose Symbolsysteme
aus?

Die Entkoppelung von Religion und Moral entzieht der Religion
ihren konflikttreibenden Kern: die Moral. Denn aus der Sicht einer

237

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

bestimmten Moral miissen alternative Moralen immer unmoralisch
erscheinen — und dies sorgt zunichst nicht fiir Dialog, sondern fiir
Konflikt (historisch betrachtet, ja tatsichlich auch: nicht zu knapp).

Verzicht auf enge Kopplung mit Moral meint aber nicht unbe-
dingt: Verzicht auf ethische Reflexion. Im Gegenteil. Denn wiederum
historisch betrachtet formiert sich ethische Reflexion an der Frage nach
der Begriindbarkeit von Moral. Und diese Frage stellt sich erst, wenn
klar wird, dass Moral kontingent ist — dass es also unterschiedliche
Moralititen gibt, deren Unterschiedlichkeit im Vergleich sichtbar und
so der Reflexion zuginglich gemacht wird. Der Vergleich selbst regt
zur Reflexion an — und orientiert die Reflexion auf die Suche nach
Gemeinsamem in der Verschiedenheit. Nach Gemeinsamem auf
einem hoheren Abstraktionsniveau, auf einem hoheren Niveau der
Verallgemeinerung. Und genau dies scheint mir schliellich den Kern
des Begriffs des Multikulturellen iiberhaupt auszumachen: den Kultur-
vergleich und seine Folgen. Seine Folgen: der zwanglose Zwang gewis-
sermaflen, der daraus entspringt, dass der Vergleich immer eine drei-
stellige Operation ist. Sie setzt nicht nur die Unterscheidung des Ver-
glichenen voraus. Es muss »auch noch ein Vergleichsgesichtspunkt
gewihlt werden [...], der die Selbigkeit des Verschiedenen, also Ahn-
lichkeit trotz Differenz garantiert.« Und dieser Vergleichsgesichts-
punkt erinnert daran, dass in der Verschiedenheit etwas Dasselbe sein
muss — auf einem hoheren Abstraktionsniveau. Auf einem héheren
Verallgemeinerungsniveau. Der Vergleich regt eben »zur Reflexion an,
sodann, wenn man darin getibt ist, zur immer weitergehenden Abs-
traktion und schliellich zur Anerkennung der unvermeidbaren Kon-
tingenz der Vergleichsgesichtspunkte« (Luhmann 1994: 38).

In genau diesem Sinne kann eine moderne Religiositit im Kultur-
vergleich universalistische Anspriiche geltend machen, die in ethischer
Reflexion die verallgemeinerungsfihigen Gehalte grundsitzlich viel zu
konfliktfreudiger exklusiver Moralititen zu erschliefen vermag. An-
ders, vielleicht etwas leichter verstindlich, gesagt: die Koexistenz der
Religionen zwingt die Religionen dazu, ihre exklusiven, ausschliefen-
den Moralen abzustoflen. An die Stelle konkreter moralischer Hand-
lungsvorgaben treten dann hochabstrakte ethische Prinzipien, gegen
die niemand ernsthaft etwas einzuwenden haben kann. Eine rechtlich
disziplinierte multikulturelle Koexistenz der Religionen fordert, so
betrachtet, Reflexivitit — was vor allem meint: sie férdert, a la longue,
den Abbau konfliktgenerierender exklusiver Moralititen.” Multikul-

15  Auf etwas anderen Wegen trifft sich diese Argumentation mit Jiirgen Ha-
bermas’ These, nach der religiose Toleranz als Schrittmacher kultureller

238

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

turalitdt 16st also exklusive Moralititen auf. Und insofern als seit linge-
rem ja bekannt ist, dass Moral, also die Unterscheidung von Gut und
Bose, nichts unbedingt Gutes ist, kann man sich abschliessend eigent-
lich nur méglichst noch etwas mehr religiése Pluralitit bzw. Multikul-
turalitit fur die Gesellschaft wiinschen: sie kann es durchaus weiterhin
brauchen.

Literatur

Bielefeldt, Heiner (1990): »Menschenrechte und Menschenrechtsver-
standnis im Islame, in: Europdische Grundrechtezeitschrift, 21/22.

Durkheim, Emile (1893): De la division du travail social, Paris: Alcan.

Durkheim, Emile (1912): Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris:
Librairie Félix Alcan.

Habermas, Jurgen (2004): »Religious Tolerance — The Pacemaker for
Cultural Rights«, in: Philosophy 79, S. sf.

Heitmeyer, Wilhelm (Hg.) (1997): Bundesrepublik Deutschland: auf dem
Weg von der Konsens- zur Konfliktgesellschaft, 2. Bd., Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Hoffmann-Nowotny, Hans J. (2001): »Internationale Migration und
das Fremde in der Schweiz«, in: ders. (Hg.), Das Fremde in der
Schweiz, Ziirich: Seismo, S. 11-30.

Huntington, Samuel P. (1992): Clash of Civilisations?, Washington D.C.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1977): »Arbeitsteilung und Moral. Durkheims Theo-
rie«, in: Durkheim, Emile: Uber soziale Arbeitsteilung, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 19-38.

Luhmann, Niklas (1994): Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 4,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Murdock, George P. (1967): Ethnographic Atlas, Pittsburgh: University
of Pittsburgh Press.

Rechte auftritt. Es geht hier allerdings nicht so sehr um vernuinftige Griin-
de, als vielmehr um den Zwang zur Koexistenz, der iiber funktionale Diffe-
renzierung selbst vorangetrieben wird (vgl. Habermas 2004: 5f.).

239

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

Smith, William. R. (1889): Lectures on the Religion of the Semites, Lon-
don: Black.

Tibi, Bassam (1987): Vom Gottesreich zum Nationalstaat. Islam und
panarabischer Nationalismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Turner, Bryan S. (1991): Religion and Social Theory; London: Sage Pu-
blications, S. 38f.

Underhill, Ralph (1975): »Economic and Political Antecedents of Mo-
notheism: A Cross-cultural Study«, in: American Journal of Sociology
Vol. 80, 4, S. 841-861.

Weber, Max (2004): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapita-
lismus, hrsg. und eingel. von Dirk Kisler, Miinchen: C.H. Beck.

240

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE ForM
DER KuLrTUR?

SIEBEN THESEN

ExNo RubporrH

These 1

Um die Frage nach der Unentbehrlichkeit von Entwicklungen, Einrich-
tungen, Entdeckungen oder Erfindungen - gleich welcher Art — zu
beantworten, kann es hilfreich sein, sich vorzustellen, was geschehen
wiirde, wenn das betreffende Phinomen nicht existierte. Was ge-
schieht, wenn die Entwicklung der Kultur — etwa in Europa — zum
Absterben einer ihrer prignantesten Formen, der Religion, fithren
wiirde? Eine Antwort kénnte die folgende sein: Tilgungsversuche oder
Tilgungsprozesse erzeugen nicht selten Leerstellen, die neue inhaltli-
che Besetzungen provozieren. Wir kennen solche Phinomene aus der
Politik: wird eine Partei der Unzufriedenen aus dem politischen Krif-
tespiel vertrieben, bildet sich schnell ein entsprechender Ersatz. Motor
ist der Bedarf. Interpretiert man die europiische Kulturgeschichte als
einen — freilich keineswegs kontinuierlich verlaufenen — Prozess
zunehmender Sikularisierung, dann wiirde dies bedeuten, dass die
durch diesen Prozess erzeugten religiésen Vakua sich eines Tages als
Defizit bemerkbar machen konnten, es sei denn, dass die unterschied-
lichen Sikularisierungsschiibe immerhin den Erfolg mit sich gebracht
hitten, Bediirfnisse, die zuvor primir oder ausschliefRlich seitens der
Religion befriedigt werden konnten, nun auferreligios zu bedienen.
Welche Bediirfnisse — so liefe sich die eingangs gestellte Frage wen-
den - kénnen dies gewesen sein? Es scheinen iiber die Jahrhunderte
Bediirfnisse gewesen zu sein, die sich in Fragen artikulieren, fiir deren
Beantwortung sich tiber Epochen hinweg entweder die Religion allein
oder die Religion in nicht immer edlem Wettstreit mit autonomen
Philosophien fiir zustindig erklirte. Ich nenne sie im Folgenden reli-
gious basic needs und meine damit Fragen wie

- diejenige nach der Verantwortlichkeit fiir die Ubel in der Welt: die
alte Theodizee-Frage;

— diejenige nach der Ultimativitit des Todes; oder

— diejenige nach der Kompetenz des Einzelnen, ein wenigstens sinn-
volles, wenn nicht sogar gliickliches Leben in einer Frist von unbe-
stimmter Dauer zu fithren.

241

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Exno RuporrH

Europas primire Religion, die christliche, hat auf diese drei Fragen den
Anspruch auf ein Beantwortungsmonopol erhoben, das ihr teils schlei-
chend, teils offensiv mehr oder weniger stetig aberkannt wurde: von
der Wissenschaft, von der Philosophie, vom gesunden Menschenver-
stand. Dabei ist die allenthalben zu verzeichnende und rapide gestie-
gene Unverbindlichkeit und Unglaubwiirdigkeit der seitens der Reli-
gionsgelehrten bereitgestellten Antworten nicht ihrer mangelnden
Prizision zuzuschreiben, sondern eher der Unzumutbarkeit ihrer
Pramissen:

- Auf die Frage nach der Verantwortlichkeit fiir die Ubel dieser Welt
hat die christliche Religion traditionell mit aufwiandigen Versionen
des Theodizeemodells geantwortet. Dieses bestand darin, ihrem
Gott zwar die Verantwortlichkeit fiir das Ganze der Welt, dem
Menschen aber eine Mitverantwortlichkeit fiir das Schlechte zuzu-
weisen und diese beiden Zuweisungen einander dadurch zu ver-
mitteln, dass dem Menschen eine Vergebung seines Versagens in
Aussicht gestellt wurde, allerdings erst nach der immanenten Aus-
wirkung aller Ubel. Der sikularisierte Mensch ist mit dieser Form
einer Vertrostungstheologie weniger denn je zu erreichen und die
Philosophie hat sie im Grunde nie akzeptiert, wenn man Voltaires
Protest gegen Leibniz’ Apologie unserer Welt als gelungene Krea-
tion eines vollkommenen Schépfers einmal als Rehabilitation des
philosophischen Realismus bewertet. Die Gottesverteidigung nach
Art der Theodizee empfiehlt sich iiberdies in einer metaphysisch
derart iiberlasteten Sprachform, die auf kein kompetentes Ver-
stindnis mehr st6ft, und sie ist an einen Menschen adressiert, der
keine Zeit mehr hat zuzuhéren, und der sich lingst damit abgefun-
den hat, dass ihm seine Zeit nicht gehort.

— Die Frage nach der Ultimativitit des Todes wird innerhalb des insti-
tutionalisierten Christentums bis heute hin mit Erzihlungen von
der Unsterblichkeit der Seele beantwortet. Wir stellen aber auch
fest, dass kaum noch ein sich empirisch und logisch kontrollierter
Rationalitit verpflichteter Mensch einen Seelenbegriff akzeptieren
kann, fiir den, in welchem Sinne auch immer, ein Unsterblich-
keitspostulat geltend gemacht wird. Dem entspricht durchaus, dass
manche Lebenshungrige, die die Zeit gern durch die Ewigkeit
ersetzen wollen, dies eher mit Hilfe zeitgemifer technischer Er-
rungenschaften zu erreichen versuchen. Was an Stelle der religio-
sen Unsterblichkeitsverheiffungen verlangt wird, ist auch vielmehr
die Antwort auf die Frage, ob die als bedringend empfundene
Befristung unseres Daseins durch den Tod eine extensive Lebens-

242

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

gestaltung sinnvoll macht, und wenn ja, wie. Aufgeklirte Ansitze
wie derjenige, Unsterblichkeit als eine Metapher fiir bleibende
Wirksambkeit des Einzelnen im Gedichtnis der Uberlebenden nach
seinem Tode zu deuten, verlieren ebenfalls zunehmend an Uber-
zeugungskraft, da sie nicht zuletzt einen Grad an Solidarisierung
mit nachfolgenden Generationen voraussetzen, der kaum noch
existiert. Dem entspricht ein Autorititsverlust religiser Institutio-
nen, der sich nicht zuletzt in der Wirkungslosigkeit von morali-
schen Gewinn- und Verlustrechnungen zeigt, wie die traditionellen
Theologien sie mit den schon vor Jahrhunderten als monstrés emp-
fundenen Erfindungen von Stinde und Gnade aufgemacht hatten.
Die Menschen haben die Angst vor dem Tod zwar nicht verloren.
Aber sie haben geeignete Strategien entwickelt, sich mit ihm zu
arrangieren — sie verdringen ihn durch Uberbeschiftigung, sie
normalisieren ihn nicht zuletzt durch unterhaltsame Horrortrips
oder, wenn sie anspruchsvoll sind, heroisieren sie ihn durch eine
Deutung, die darauf zielt, die Bereitschaft, den Tod zu akzeptieren,
als eine existenzielle Leistung — Heidegger: als »duflerste Moglich-
keit« — zu interpretieren.

Und schlieflich ist da die Frage nach Sinn und Gliick. Antworten
darauf hat die Religion in ihren traditionellen Botschaften in der
Regel mit moralischen Obligationen verkniipft, die der zeitgendssi-
sche homme civil mehr als alle seine Vorginger weit von sich weist.
Moral deautonomisiert und versucht, ohnehin als Uberforderung
erlebte Solidarisierungspostulate an zusitzliche Bedingungen zu
kniipfen. Wenn schon die bietende bzw. die trostende Religion auf
keine Aufgeschlossenheit mehr st6f3t, wie soll es da die fordernde
tun.

Fazit: Die Religion hat den Kampf gegen die Sikularisierung verloren.

These 2

In den Kulturtheorien des vergangenen Jahrhunderts ist mitunter die
These anzutreffen, dass die Religion — kulturgenealogisch betrachtet —
eine erste entscheidende Stufe im allmihlichen Prozess permanenter
Aufklirung des Menschen markiert. Das interessante an dieser These
ist nicht die Definition der Kulturgeschichte als Aufklirungsgeschich-
te. Sie ist geldufig und inzwischen museal. Das interessante an dieser
These ist, dass die Religion nicht als Gegenmodell zur Aufklirung,
sondern selbst als Stadium in einer als zunehmender Aufklirungspro-

243

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Exno RuporrH

zess verstandenen Kulturgeschichte gedeutet wird. Religion befreit von
Schicksalsgldubigkeit. Sie ersetzt blinde Ergebenheit gegeniiber dimo-
nischen Lenkungen, von denen die Mythen erzihlen, durch einen
rationalititsgeprigten Dialog mit einem argumentierenden Gott: die
unberechenbaren Goétter der Mythen weichen einem berechenbaren
Gegeniiber, mit dem man sogar verlissliche Vertrige schliefen und
langfristig planen kann. Beispiele — etwa aus der Geschichte Israels —
fir dieses Mensch-Gott-Verhiltnis sind zahlreich. Kulturgeschichtlich
gesehen hitte die Religion damit ihre Unentbehrlichkeit lingst bewie-
sen und dem entspricht schliissig die These, Religion sei das kritische
Bewusstsein des Mythos. Der Satz bringt zum Ausdruck, dass die Reli-
gion auf mythische Dimonengldubigkeit reagiere wie ein Paradigma
der Aufklirung auf einen voraufgeklirten Zustand, zugleich aber We-
sentliches vom Mythos bewahre, nicht zuletzt das Vertrauen in hetero-
nome Schicksalsbestimmung. Religion als >Aufhebung< des Mythos,
>Aufhebung« im doppelten Sinne des Wortes: als Tilgung und bewah-
rende Aufwertung. Religion als gelingende Aufklirung des mythischen
Menschen {iber seine Kompetenz, sein Verhiltnis zu den Gottern
anders zu gestalten als in blinder Ergebenheit, nimlich dialogisch und
mit der Bereitschaft einer wesentlich grofseren Verantwortungsiiber-
nahme als es der mythische Mensch wagte.

Ist diese Funktion von Religion iibertragbar auf die Gegenwart?
Der Mythologe Ernst Cassirer legt diese Vermutung schon deshalb
nahe, weil er auf die Remythisierungen verwies, die sich in der Moder-
ne auch nach abgeschlossenen Prozessen der Hochaufklirung als
moglich erwiesen — vornehmlich in politischer Form. Totalitire Gesell-
schaftsformen werden durch Mythologeme ideologisch stabilisiert, wie
es sich etwa an den Geschichtsmythen des modernen Faschismus
geeignet demonstrieren lisst. Uberhaupt ist die Remythisierungsten-
denz postaufklirerischer, durch die Moderne nachhaltig geprigter,
Gesellschaften bisher nicht wirklich erklirt; Ernst Cassirers eindringli-
che Forderung, diesem Problem kulturwissenschaftliche Studien zu
widmen, ist so aktuell wie je. Zweifelhaft allerdings bleibt, ob derselbe
Cassirer zur Aufklirung iiber die freiheitszerstérende Kraft von My-
then tatsichlich auch heute noch auf die kulturelle Form der Religion
vertrauen wiirde, oder ihr sogar die Funktion eines kulturellen Korrek-
tivs zumuten wiirde. Eine entsprechende Empfehlung diirfte schon
allein deshalb nicht zu erwarten sein, weil er fiir die Entstehung von
politischen Mythen und den durch sie offensichtlich indizierten kultu-
rellen Atavismus keine Erklirung fand. Hinzu kommt die zuvor er-
wihnte, trotz aller Mythenkritik bewahrte Mythenabhingigkeit der
Religion, sodass sich die Frage stellt, ob die Religion sich im Falle einer

244

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

Mandatsannahme als Kritikerin politischer Mythen nicht wie ein Beel-
zebub empfehlen wiirde, um den Teufel auszutreiben.

These 3

Aber - so ist drittens zu fragen — haben die Sikularisierungsschiibe in
verschiedenen Epochen — sowohl in der europiischen Renaissance, als
auch und gerade in der Aufklirung - nicht auch der Religion ihre
Legitimation zu verdanken und sie, wenngleich indirekt, damit doch zu
einem kulturellen Erfolgsprodukt gemacht? Manches spricht dafiir. So
kann man es als Erfolgsgeheimnis unterschiedlicher Aufklirungspro-
zesse im modernen Europa bezeichnen, dass sie dazu fithrten, genuin
religiose Gehalte und Botschaften umzuriisten und im Interesse der
Bediirfnisse des modernen Menschen zu transformieren. Zu denken
wire dabei weniger an kompromisslose Religionskritiken vom Typ
Ludwig Feuerbachs oder Karl Marx’ — die ja die Religion eher ab- als
umristeten —, sondern vielmehr an raffiniertere und aufwindigere
Beispiele von der Art der »politischen Theologie« eines Thomas Hobbes
oder der Moralphilosophie eines Immanuel Kant. Thomas Hobbes
verstand es auf eine bis in die Gegenwart wirksame und virulente Wei-
se, spezifische Theologoumena der christlichen Tradition, ja sogar
deren dogmatischen Grundbestand, in eine auferreligiose Sprachwelt
zu {ibersetzen, in der diese Gehalte ihre vormalige Semantik bewahr-
ten, zugleich aber extrem radikalisiert wurden und politische Zuspit-
zungen erfuhren. Um ein Beispiel zu nennen: Ein Staatsfithrer, der
den Auftrag zu erfiillen hat, ein Gemeinwesen langfristig zu erhalten
und zu stabilisieren, Sicherheit zu garantieren und Recht zu setzen,
muss nach Hobbes souverin sein, d.h. sein Aktionsradius, seine
Macht, seine Kompetenz diirfen keine Beeintrichtigung durch Neben-
oder Gegenmiichte erfahren. Der Staatsrechtler Carl Schmitt, >Kronju-
rist« Adolf Hitlers, den man auch den Thomas Hobbes des 20. Jahr-
hunderts nennt, beschrieb diese unanfechtbare Kompetenz als »sou-
vering, in dem Wissen, dass Thomas Hobbes sich bei seiner Beschrei-
bung der Souverdnitit des Staatsfithrers am traditionellen Gottesbe-
griff orientierte: Macht, die ihren Namen verdient, hat ihre Norm im
Paradigma der Allmacht; Macht hat nur, wer souverin ist. Was Schmitt
von der modernen Jurisprudenz behauptete, gilt schon fiir den
Sprachgebrauch der Staatsphilosophie eines Thomas Hobbes, ndmlich
dass alle modernen Begriffe des Staatsrechts sikularisierte Theolo-
goumena sind. Hobbes’ moderner Staat hat also einen Gott, aber im
Unterschied zum traditionell religicsen ist dieser Gott ein Souverin,

245

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Exno RuporrH

den man sehen, nach dessen Gesetzen man im Alltag leben kann und
dessen Kompetenz keiner Theodizee bedarf. Wenn sich dieser Souve-
rian fiir das Schicksal seiner ihm Anvertrauten verantwortlich erklirt,
ist dies akzeptabel, weil tiglich iiberpriifbar und einklagbar. Auch seine
Erlésungsversprechen unterliegen einer empirischen Kontrolle. Er hat
nicht Heil in unbestimmter Zukunft zu verheiflen, sondern Sicherheit
in der Gegenwart zu gewihren, die, wenn der Staat funktioniert, ge-
messen am Naturzustand der Menschen geradezu als Glicksgarantie
bewertet werden kann. Und sollte dies nicht gelingen, darf man ihn
verjagen.

Fazit: Hobbes’ Souverdn garantiert, was der christliche Gott nur ver-
spricht: Erlésung, Bewahrung, Leben.

Und damit ist der Bezug zum zweiten Beispiel hergestellt: Immanuel
Kants Angebot an die Theologie, die Verteidigung der Religion der
Philosophie zu tiberlassen, ist an Raffinesse schwerlich zu tiberbieten.
Er schligt vor, den traditionellen Begriff der Siinde — mit dessen Droh-
potenzial die Kirche sowohl die, die zu ihr standen, als auch die, die
nicht zu ihr wollten, in Angst und Schrecken hielt, und so fiir eine
stetige Selbstreproduktion von Religiositit sorgte — durch den Begriff
des Bosen zu ersetzen. Das Bose, so Kant, sitzt so tief, wie die Siinde
nach Auffassung der Christen. Aber im Unterschied zur Siinde ist das
Boése nicht einfach wie eine Hypothek permanenter Erlésungsbediirf-
tigkeit hinzunehmen, eine inhirente Mitgift der Menschennatur,
sondern es bezieht seine Virulenz aus der Art und Weise, wie der
Mensch seine Freiheit gebraucht. Das Bose ist selbst Vernunft, die sich
gegen sich selbst kehrt; es ist zu bewiltigen, unschidlich zu machen,
indem der Mensch seine Freiheit in die autonome Praxis wechselseiti-
gen Freiheitsverzichts iibersetzt. Die christliche Religion hat die Siinde
gebraucht, um dem Menschen seine Autonomie streitig zu machen;
der Aufklirer Kant braucht das Bose, um den Menschen auf seine
Autonomie zu verpflichten.

Fazit: Die Religion ist tot. Es lebe die Religion?

These 4
Die damit anhand der Beispiele von Thomas Hobbes und Immanuel
Kant illustrierten Sikularisierungsschiibe lieferten zwar keine Garan-

tien dafiir, dass die Bediirfnisse, die in Kultur prigender Weise einmal

246

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

von der Religion befriedigt worden waren, nun auf Dauer durch Welt-
bildangebote und Orientierungsvorgaben bedient wiirden, die ihre
Legitimation eher aus der Religionskritik bezogen. Aber fiir geraume
Zeit konnte philosophische Aufklirung doch den Religionsschwund kompen-
sieren. Die Theologie hatte von nun an die schlechteren Karten in Sa-
chen Verteidigung der Religion, sowohl gegeniiber der Philosophie als
auch gegentiber den Wissenschaften. Die Theologie zog mit ihrem
Versuch, auf Verbindlichkeit der Lehren, auf Tradition von Autorititen
bzw. auf die Autoritit von Traditionen zu setzen gegeniiber einer Phi-
losophie den Kiirzeren, die auf Legitimation durch Plausibilitit setzte.
Die Moderne lisst sich zweifellos als die Epoche bezeichnen, die sich
auszeichnete durch den vorldufigen Sieg autonomer Rationalitit iiber
die Autoritit von Doktrin und Tradition; ein Sieg, der allerdings in
jingster Zeit einerseits eine Potenzierung, andererseits aber auch eine
eigentiimliche Simplifikation erfahren hat: nimlich durch die erfolg-
reiche Verankerung des Kriteriums der Machbarkeit iiber das der
Denkbarkeit. Diese Potenzierung birgt Gefahren, vor denen allenthal-
ben gewarnt wird. Insbesondere ist auf diejenige Gefahr zu verweisen,
die man als die der Manipulierbarkeit der Welt durch Technik und
durch die Produktion virtueller Welten im Medien-Universum be-
zeichnen kann. Tatsichlich haben Technologiesprung und Technolo-
gierausch zu einer Verdringung der Phantasie durch eine omniprisen-
te Technokratie geftihrt und sind auf dem Weg, Spielriume zu okku-
pieren, die einmal dazu geeignet waren, sich Konzepte fiir ein gelin-
gendes Leben zu entwerfen. Historisch formuliert lautet das hier vor-
getragene Fazit: nachdem die Philosophie der theologischen Bevor-
mundung entkommen war, um sich am Fortschritt der Einzelwissen-
schaften zu orientieren, emanzipierten diese sich ihrerseits durchaus
konsequent von der Philosophie, denunzierten sie als weltfremd und
empfahlen sich als Garanten der Niitzlichkeit des von ihnen verwalte-
ten Wissens. Uberhaupt hat sich weithin ein Wissenschaftsverstindnis
in- und auflerhalb der wissenschaftlichen Diskurse Popularitit ver-
schafft, dem zufolge Wissenschaft als Kompetenz zur Vermittlung von
Wissen iiber die Herstellbarkeit kiinstlicher Welten verstanden wird.
Auch dieser Entwicklungsschub hat Leerstellen geschaffen. Die Ange-
hérigen der gesellschaftlichen Eliten verschaffen sich relativ leicht
Kompensation durch die Angebote der mehr oder weniger anspruchs-
vollen Unterhaltungsindustrie oder etwa durch die Kiinste. Fiir die
Angehorigen der zunehmend wachsenden restlichen Bevolkerungs-
schichten aber konnte die Anfilligkeit fiir neue Formen der Religiositit
in dem Masse steigen, in dem sie an den Produktionen der kiinstlichen
Welten nicht beteiligt sind, ja ihnen sogar geopfert werden. Was ent-

247

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Exno RuporrH

steht, ist eine neue Form der Klassengesellschaft, die in Teilen verteilt
ist auf die zur Koexistenz genétigten unterschiedlichen Kulturen in
den Ballungszentren der Industrienationen. Die Neigung von Angehé-
rigen fremder Kulturen, ihre religiosen Gewohnheiten in der Fremde
zu verstirken, erklirt sich bekanntlich auch daraus, dass sie einer In-
tegrationsverweigerung gegeniiber stehen, der sie nicht gewachsen
sind.

Manipulierbarkeit der Welt, d.h. im Ubrigen auch, dass diejenigen,
die tatsichlich die Macher sind — die politischen, 6konomischen und
technokratischen Steuerminner — lingst die alten Gotter verdringt,
ohne sie freilich ersetzt zu haben. Hier entstehen Vakua, und hier
anzusetzen konnte eine neue Aufgabe einer Religion sein, die sich
allerdings als Initiatorin eines neuartigen gesellschaftlichen Diskurses
zu bewihren hitte, der u.a. die Kritik an der beschleunigten Perversion
der Zweck-Mittel-Relation von Mensch und Technik zum Gegenstand
haben miisste.

Die entscheidende Frage allerdings lautet zuvor, warum sollte
Religion sich tiberhaupt zu einer solchen Diskursinitiative verstehen,
wenn die Beobachtung zutrifft, dass die oben genannten Schliisselfra-
gen, die zu beantworten einmal das Privileg der Religion war, ihre
Dringlichkeit verloren haben? Anders gefragt, wie konnte die Religion
es leisten, die Attraktivitit und Aktualitit dieses Diskurses kommuni-
kabel und plausibel zu machen und zugleich auszuloten, ob die oben
genannten religious basic needs noch solche sind?

Zur Beantwortung dieser Frage seien zwei Modelle vorgeschlagen,
die geeignet sein konnten, einen Diskurs tiber die Rolle der Religion
herzustellen. Das erste Modell (5.) ist das Modell eines interreligiésen
Dialogs, der sich, anders als die gewohnlichen Versuche, nicht dadurch
auszeichnet, einen overlapping consensus zwischen Religionen herzu-
stellen, also substanzielle Gemeinsamkeiten zu ermitteln, sondern
vielmehr einen friedlichen Dissens zu schaffen, indem er die Differen-
zen uberhaupt toleranzfihig macht, ohne die Gemeinsamkeiten zu
tiberschitzen. Das zweite Modell (6.) benutzt das antike Paradigma der
Einheit von politischer Titigkeit und erfiilltem Leben, das Modell der
Polis, um die Frage zu stellen, ob Religion aus den unterschiedlichen
sikularisierten Bereichen, in denen sich ihre Gehalte in modifizierter
Weise wieder begegnen, nun wiederum ihrerseits konstruktiv etwas
lernen kann, oder ob diese Moglichkeit endgiiltig verwehrt ist:

248

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

These 5

Nach 1945 konnte man vornehmlich unter deutschen protestantischen
Theologen den Versuch beobachten, die tiefe Schuld, in die man den
Juden gegeniiber geraten war, dadurch demonstrativ zu akzeptieren
und wohl auch abzutragen, dass man den Juden ein Gesprichsangebot
unterbreitete, welches sich mit der Formel »Jesus war Jude« attraktiv
machen wollte. Die Formel sollte einen interreligiosen Konsens ermog-
lichen, der an die Substanz der religiésen Grundlagen ging, indem
man nach dem Vorbild traditioneller Toleranzedikte die Identitit des
auf verschiedene Weise verehrten Gottes unterstellte. Der Vorgang war
aus zwei Griinden interessant:

— Zum einen blieb er erfolglos, weil die konsequent denkenden Juden
diesen Versuch einer »freundlichen Ubernahme« als feindlich
interpretierten und iiberdies als nachtriglichen Legitimationsan-
spruch auf Aneignung der hebriischen Bibel durch den christli-
chen Kanonisierungsprozess verstanden;

— zum anderen konterkarierte dieser Versuch in den dafiir zustindi-
gen Ziunften den Dialog zweier Religionen, die darum konkurrier-
ten, die Traditionen, die sie auf unterschiedliche Weise gemeinsam
gepragt hatten, zum Diskursgegenstand ihrer Kultur zu machen.
Europa — einmal verstanden als historischer Schauplatz eines im-
mer wieder gestorten Diskursversuches zwischen Juden und Chris-
ten — freilich nicht nur zwischen ihnen — hitte doch, wollte es sei-
ner Eigenart als Zentrum kultureller Diversitit gerecht werden,
Diskurs nicht zu tiben, um Differenz aufzuheben, sondern um Dif-
ferenz zu thematisieren, nicht also um ideologische Homogenitit
zu stiften, sondern kulturelle Heterogenitit anzureichern — anders
also, als das Cusanus-Modell es denkt, das nach dem Prinzip vor-
ging, in der Vielheit religiéser Formen zeige sich religiése Einheit
(»Una religio in rituum varietate«). Dieses Prinzip egalisiert und
nivelliert tendenziell, und kann eben deshalb nicht erreichen, was
es mochte, ndmlich friedliche Koexistenz. Der Dialog zwischen Ju-
den und Christen ist doch darum interessant, weil sich beide in der
Grundlage ihrer religiésen Uberzeugungen nicht nur nicht einigen
konnen, sondern auch nicht zu einigen brauchen. Gerade aber des-
halb sind sie geeignet zur Einrichtung eines permanenten Disputs
uber das, was sie trennt, und durch Form und Stil der Auseinan-
dersetzung zu demonstrieren, wie es gelingen kann, eine Gesell-
schaft von innen heraus diskursiv zusammenzuhalten, ohne dass
die offen identifizierten Differenzen zur Destruktion der Kommu-

249

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Exno RuporrH

nikationsgrundlage fithren. Zwar ist diesen beiden Religionen ge-
meinsam, auf der Urerfahrung der Abwesenheit Gottes gegriindet
zu sein — aber die Weisen der Abwesenheit unterscheiden sich
ebenso grundlegend voneinander wie die Formen, diese Abwesen-
heit zu bewiltigen: der Gott der Juden kiindigte seine unmittelbare
Prisenz auf, indem er seine Menschen aus dem gemeinsamen Le-
bensgarten vertrieb; und der Gott der Christen starb. Die unter-
schiedliche religiose Bewiltigung dieser Absenzerfahrung konnte
kaum diverser sein: die Juden suchten ihren Gott in der Geschichte
wiederzufinden — er selbst gab ihnen die Wegweisung dazu anliss-
lich der Vertreibung aus dem Paradies; sie suchten ihn konsequent
als politischen Retter. Der Weg der Bewiltigung der Absenz Gottes
fiihrt also vom Paradies zur Politik, er zeichnet eine Horizontale. Die
Christen hingegen suchen ihren Gott jenseits der Welt. Das Leben
wird interimistisch gedeutet, die Politik devaluiert. Ihr Weg fiihrt von
der politischen Welt zum Paradies, er zeichnet eine Vertikale. Beide Re-
ligionen und ihre Theologien kennen zahlreiche Modifikationen
dieser Wege — Abwege, Umwege, Riickwege. Hier streiten nicht
nur zwei Typen religioser Lebensdeutung miteinander, hier streiten
zwei Typen von Kulturauffassungen miteinander, die iiber Jahrtau-
sende ihr Profil aus der jeweiligen Bewiltigung der Gottesabsenz
zogen.

Fazit: Wenn Religion selbst im Stande ist, das aktuelle Problem der
Abwesenheit Gottes authentisch zu thematisieren, dann kénnte der
Streit zwischen zwei Religionen tiber diese verbindende Erfahrung und
ihre differenten Behandlungsweisen eine innovative Diskursgrundlage
fir die Beantwortung der Frage dieses Beitrags liefern.

These 6

Eine Reihe unterschiedlicher, fiir die Neuorientierung der Philosophie
nach 1945 reprasentativer Autoren innerhalb und auflerhalb des deut-
schen Sprachbereichs — zu verweisen ist exemplarisch auf Hannah
Arendt oder Alasdair MacIntyre — haben ihre analytischen Kompeten-
zen in den Dienst einer kritischen Bestandsaufnahme der ideellen
Errungenschaften der Moderne gestellt und finden sich — trotz zum
Teil erheblicher Gegensitze — doch darin zusammen, dass sie auf die
Lebensform der griechischen Polis zuriickgriffen, um der Gegenwart
einen Spiegel vorzuhalten. Thre Kritik bezog sich auch auf die Rolle der
Religion und fiithrte zu der Feststellung, dass, wenn Religion und Poli-

250

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

tik eine Koalition bildeten, beide Seiten schlecht dabei aussahen: die
Religion vermittelte der Politik iiber Jahrhunderte europdischer Ge-
schichte eine Legitimation, und entsprechend umgekehrt vermittelte
die Politik der Religion Einfluss auf die »irdischen< Belange. Die ur-
spriingliche Arbeitsteilung zwischen den jeweiligen Zustindigkeiten —
Politik fir Immanenz, Religion fiir Transzendenz — wurde unterlau-
fen. Im Biindnis von Thron und Altar, aber auch in der Rede vom
sheiligen« romischen Reich, kamen Anspruch und Fatalitit solcher
Allianzen Epochen bildend zum Ausdruck. Die genannten philosophi-
schen Autoren zeichnen sich zunichst durch eine gemeinsame Skep-
sis gegeniiber solchen und dhnlichen Koalitionen aus; diese Skepsis
lisst sich aktualisieren und durchaus auf zeitgenéssische Formen von
Theokratien beziehen: wo Gott direkt zum Staatsfiihrer wird und die
Priester seine Minister oder Wichter im Staat sind, haben Religion
und Politik sich wechselseitig so vollstindig instrumentalisiert, dass sie
die gemeinsame Kultur ihres Geltungsbereiches totalisieren.

Die Kritik der erwihnten Polis-Apologeten erschopft sich aber
nicht in der Warnung vor solchen Formen des religios-politischen
Totalitarismus und seinen Varianten — wie etwa vor dem Faschismus
und seinen religiomorphen Ideologemen. Diese Kritik verwendet viel-
mehr das Modell der Polis, um zu zeigen, dass es jedenfalls in der
europdischen Geschichte einmal anders ging: Die Polis als Modell
einer postmythischen, gleichwohl aber weitgehend religionsneutralen
Gesellschaft, in der das, was im Rahmen religios konstituierter Ge-
meinschaften gewéhnlich von Gott erwartet wird, nun vom Menschen
gemacht wird. Dies aber nicht einfach so, dass analog zur modernen
Autonomieidee der Mensch sich zum Schicksalslenker in eigener
Sache erklirt und — lange vor der Moderne im vorneuzeitlichen Hu-
manismus — die Theodizee durch Geschichte ersetzt, sondern — anders
und in Entgegensetzung zur Moderne — vielmehr so, dass der Mensch
sich in dem Sinne als politisches Wesen begreift, als er tatsichlich eine
Polis, eine Gemeinschaftsorganisation schaffen kann, so wie es die
Mythen von den Géttern behaupten: eine Gesellschaft ungleicher Indi-
viduen, die sich als Forum praktizierter Gerechtigkeit etabliert.

Was aber ist der Vorteil dieses in der Antike versunkenen Modells?
Der Vorteil wird sichtbar am Beispiel des uns geldufigen Versuchs der
Moderne, die autonome Kompetenz des Menschen zur Geschichtsge-
staltung zu preisen. Wo nimlich der Autonomismus des modernen
Menschen einher geht mit einer als kompensationsbediirftig empfun-
denen Endlichkeitserfahrung — Endlichkeit wird in der Aufklirung
metaphysikkritisch hochgehalten, zugleich aber als Defizit empfunden
—, kommt das Polis-Modell ohne eine Zusatzmoral und entsprechend

251

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Exno RuporrH

auch ohne die ideologische Funktion von Religion aus. Im Polis-Modell
— insbesondere aristotelischer Prigung — konvergieren Moral und
Recht. Die Grundlage fiir diese Konvergenz bildet eine Anthropologie:
das heifst eine Auffassung vom Menschen, der zufolge er sich gegen-
uber dem Tier dadurch auszeichnet, dass er eine Polis bauen kann,
nicht wie die Ameisen und Bienen oder andere Tiervolker, um zu tiber-
leben, sondern als Lebensform. Wenn der Mensch weifd, dass es ihn
auszeichnet, sein Leben als Selbstzweck gestalten zu kénnen, dann will
er das auch. Er benétigt Wissen tiber sich selbst, um zu tun, was gut
fur ihn ist, und dieses Wissen eriibrigt Imperative. Die Polis ist eine
Gemeinschaft der Wissenden, die wissen, was der Mensch braucht,
um Mensch zu sein. Platon hatte keine ausgefiithrte Ethik, und die
Ethik des Aristoteles — erst mit ihm beginnt bekanntlich die Ethik eine
philosophische Disziplin zu werden — hat ebenfalls keine Imperative.

Und die Religion? Der Polis-Mensch musste nicht an Gott oder Gétter
glauben - jedenfalls nicht im poliskonstitutiven Sinn. Der Polis-
Mensch glaubt an die Polis als optimale Méglichkeit, einem Leben als
Selbstzweck eine soziale Form zu geben. Das Prinzip, das die Ethik
ersetzt, ist — ausfiihrlich begriindet bei Platon — das der wechselseiti-
gen Nichteinmischung, d.h. eines von allen Beteiligten geteilten Res-
pekts vor dem >Menschenrecht«< eines jeden auf seine Eigenart und
Integritat.

Die Polis ist Geschichte und sie war klein und tiberschaubar. Hannah
Arendt - allerdings im Gegensatz zu Maclntyre — wusste, dass die
Polis weder in die Gegenwart verpflanzt werden kann, noch dass aus
dem Globus, trotz seiner zwischenzeitlich erreichten Uberschaubar-
keit, eine Polis zu machen ist. Aber etwas anderes wire aus dieser
engagierten historischen Konfrontation zu lernen: Die Polis war frei
von destruktivem Konkurrenzkampf zwischen Religion und Politik.
Die Polis richtete — jedenfalls idealiter — ihren Appell zur Identifikation
der Biirger mit der Sache der Biirgerschaft gleichzeitig an den inneren
und dufleren Menschen, an den reflektierenden und an den handeln-
den. Eine Isolierung des Politischen, d.h. eine Konzentration auf die
kompetente Regierungstechnik und exklusive Herrschaftsausiibung
einiger weniger, sollte der Idee der Polis nach verhindert werden. Das
Gelingen eines solchen Projekts erfordert einen hohen Grad an Bereit-
schaft zum Engagement — Spuren dieses Gedankens findet man im
gegenwirtigen Europa doch wahrscheinlich am ehesten noch in einem
kleinen Land wie der Schweiz.

252

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

Fazit: Die Polis als Religionsersatz? Da ist nicht die Konsequenz. Aber
die Polis als Experimentierfeld unterschiedlicher Versuche, die Politik
nicht den Oligarchen zu iiberlassen — das kénnte eine Lehre sein, die
aus der Antike zu ziehen wire. Das Polis-Modell beruht auf Erfahrung
und kennt die Gefahren: die der Totalisierung der Gesellschaft durch
Politik, die Tyrannis. Das aus dieser Entwicklung resultierende Modell
lieRe sich als das hybride Politik-Modell bezeichnen. Hier am ehesten
hitte Religion eine Funktion als Erbin und Treuhinderin — d.h. als
Form der Kritik an hybrider Politik.

These 7

Ist also die Religion eine unentbehrliche Form der Kultur? Eine direkte
Antwort schulden uns wohl die, denen eine diskrete und integre Reli-
giositit nicht geniigt, um ein sinnvolles Leben in einer modernen
Gesellschaft zu fuhren. Indirekt wire die Frage wohl so zu beantwor-
ten: Keine Kultur kann auf ihre Geschichte verzichten. Die Religion ist
konstitutiver Bestandteil unserer Kulturgeschichte. Insoweit die Ge-
schichte Kultur konstituiert, tut es auch die Religion, jedenfalls als
historisches Korrektiv: In negativer Form — wie in der Polis — oder in
positiver Form — wie vorgeschlagen im noch nicht zu Ende gekomme-
nen judisch-christlichen Dialog als Diskursparadigma.

253

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN

Martin Baumann, geboren 1960. Studium der Religionswissenschatft,
Philosophie und Anglistik in Marburg, London, Berlin und Hannover.
Seit 2001 Professor fiir Religionswissenschaft an der Universitit Lu-
zern. Lehr- und Forschungsschwerpunkte sind Buddhismus im Wes-
ten, Hindu-Religionen in Europa und der Karibik, Diaspora- und Mi-
grationsstudien, Theorie und Methodik der Religionswissenschatft.
Neuere Veréffentlichungen: Migration-Religion-Integration. Marburg
2000; Alte Gétter in neuer Heimat. Marburg 2003; (Ko-Hg.): West-
ward Dharma. Buddhism beyond Asia. Berkeley 2002; (Ko-Hg.): Tem-
pel und Tamilen in zweiter Heimat. Wiirzburg 2003.

Samuel M. Behloul, geboren 1968. Studium der Theologie, Philoso-
phie, Arabistik und Islamwissenschaft in Luzern und Berlin. 2000
Promotion in Arabistik an der FU Berlin. Seit 2001 Assistent am Reli-
gionswissenschaftlichen Seminar der Universitit Luzern. Lehr- und
Forschungsschwerpunkte sind Islam in der Geschichte, Diaspora- und
Migrationsforschung mit besonderer Fokussierung auf Islam und
Muslimen in der Schweiz. Neuere Veréffentlichungen: Ibn Hazms
Evangelienkritik. Eine methodische Untersuchung. Boston Leiden
Kéln 2002; Muslime in der Zentralschweiz. Von Migranten zu Musli-
men in der Diaspora. Ein Forschungsbericht. Religionswissenschaftli-
ches Seminar Luzern 2004; »Religion gleich Dessintegration? Die
Rolle der Religion im Integrationsprozess der Migranten.« In: AWR-
Bulletin 4, 2004, S. 72-80.

Peter Beyer, geboren 1949. Studium der Religionswissenschaft, Theo-
logie und Soziologie in Toronto und Montreal. Seit 1995 Professor fiir
Religionswissenschaft und Religionssoziologie an der Université d’Ot-
tawa/University of Ottawa, Ottawa, Kanada. Lehr- und Forschungs-
schwerpunkte sind religionssoziologische Theorie, Religion und Globa-
lisierung, Religion in Kanada und Migrationsstudien. Neuere Verof-
fentlichungen: »De-Centring Religious Singularity; The Globalization
of Christianity as a Case in Point.« In: Numen 50, 2003, S. 357-386;
»Conceptions of Religion: On Distinguishing Scientific, Theological,
and »>Official« Meanings.« In: Social Compass 50, 2, 2003, S. 141-160;
Religion im Prozefl der Globalisierung. Wiirzburg: 2001.

255

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS

Karénina Kollmar-Paulenz, geboren 1958. Studium der Tibetologie,
Mongolistik, Religionswissenschaft und Indologie in Bonn und New
Delhi. Seit 1999 Professorin fiir Religionswissenschaft an der Univer-
sitit Bern. Lehr- und Forschungsschwerpunkte sind tibetischer und
mongolischer Buddhismus, mongolischer Kanon, Religionstheorie,
Komparatistik, Buddhismusrezeption in Europa. Neuere Veroffent-
lichungen: Erdeni tunumal neretii sudur, Wiesbaden 2001; Mythologie
des tibetischen und mongolischen Buddhismus, Stuttgart 2002;
(Ko-Hg.): Tractata Tibetica et Mongolica, Wiesbaden 2002; »Relevanz
der Gottesfrage fiir eine transkulturell orientierte Religionswissen-
schaft.« In: Ulrich H.J. Kortner (Hg.), Gott und Gétter. Die Gottesfrage
in Theologie und Religionswissenschaft. Neukirchen-Vluyn 2003,

S. 23-49.

Kim Knott, Studium der Religionswissenschaft, Anglistik und Literatur
in Leeds, Grofbritannien. Seit 2000 Professorin fiir Religionswissen-
schaft an der Universitit Leeds sowie ab 2004 Direktorin des For-
schungsprogramms »Diasporas, Migration and Identities« des Arts
and Humanities Research Council. Lehr- und Forschungsschwerpunk-
te sind Religion, Raum und Lokalitit, Theorie und Methodik der Reli-
gionswissenschaft, Religion und Gender sowie Religion und Offent-
lichkeit. Neuere Verdffentlichungen: »Notions of destiny in women’s
self-construction.« In: Religion 28, 4, 1998, S. 405-411; Der Hinduis-
mus: Eine kurze Einfithrung. Stuttgart 2000; »Britain’s Changing Re-
ligious Landscape: Drowning or Waving?« In: Berichte zur deutschen
Landeskunde, 78, 2, 2004, S. 213-29; »The Sense and Nonsense of
Community.« In: S. Sutcliffe (Hg.), Religion: Empirical Studies, Alder-
shot and Burlington 2004, S. 67-90; The Location of Religion: A Spatial
Analysis, London and Oakville 2005.

Karsten Lehmann, geboren 1971. Studium der Religionswissenschatft,
Soziologie und Geschichte in Tiibingen und Lancaster. 2001 Promo-
tion am Institut fiir Soziologie der Universitit Tiibingen. Zwischen
2000 und 2004 Leiter des Kontakt- und Informationsbiiros fiir praven-
tive Kinder- und Jugendarbeit (KiB) in Zwickau. Seit 2004 Wissen-
schaftlicher Assistent am Lehrstuhl Religionswissenschaft I (Prof.
Bochinger) an der Universitit Bayreuth. Lehr- und Forschungsschwer-
punkte liegen in den Bereichen: Methoden der qualitativen Religions-
forschung, neue Formen religioser Vergemeinschaftung, Religion und
Migration in den Neuen Bundeslindern. Neuere Veréffentlichungen:
Vereine als Medium der Integration. Zu Entwicklung und Struktur-
wandel von Migrantenvereinen, Berlin 2001; »Jugendsatanismus und

256

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN

Jugendkultur. Zu den Formen der Vergemeinschaftung von jugendli-
chen Satanisten.« In: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft (2003),
S. 87-106; »Migration und die dadurch bedingten Pluralisierungspro-
zesse. Zu Stand und Perspektiven der Wissenschaft.« In: Bundesinte-
grationsbeauftragte (Hg.), Religion — Migration — Integration in Wis-
senschaft, Politik und Gesellschaft, Berlin/Bonn 2004, S. 31-46; »Die
Integrationskonzeptionen der Bundesauslinderbeauftragten.« In: IZA,
Zeitschrift fiir Migration und Soziale Arbeit 26 (im Druck).

Adrian Loretan-Saladin, geboren 1959, Studien in Philosophie, katholi-
scher und evangelischer Theologie, Kirchenrecht und Religionsrecht in
Luzern, Tibingen, Rom, Fribourg. Seit 1996 Professor fiir Kirchen-
recht und Staatskirchenrecht an der Universitit Luzern. Dekan der
Theologischen Fakultit 1999-2001. Lehr- und Forschungsschwerpunk-
te: Menschenrechte in den Religionen; Religionsgemeinschaften und
der Rechtsstaat; Kirchenmanagement; Kirchliches Eherecht und Ver-
fassungsrecht. Neuere Veréffentlichungen: Chefredakteur und Hg. des
Bulletins der Europiischen Gesellschaft fir kath. Theologie (bis 2005).
Hg. der Kongressbinde des 5. Internationalen Kongresses der Europii-
schen Gesellschaft fiir kath. Theologie 2004. Ab 2005 Hg. der neuen
Reihe »ReligionsRecht im Dialog« in Miinster (D). »Gleichstellung der
Geschlechter und die Kirchen aus religionsrechtlicher und religions-
philosophischer Sicht.« In: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht
2004, Bern 2005, S.11-38;. Mehrere Aufsitze im interdiszipliniren
Band der Universitit Luzern von Paul Richli (Hg.): Wo bleibt die Ge-
rechtigkeit? Ziirich 2005; (Hg.): Theologische Fakultiten an européi-
schen Universititen, Miinster 2004; (Ko-Hg.): Religionsunterricht an
der offentlichen Schule, Ziirich 2000; (Ko-Hg.): Gleichstellung der
Geschlechter und die Kirchen, Ziirich 1999; (Hg.): Kirche — Staat im
Umbruch. Neuere Entwicklungen im Verhiltnis von Kirchen und
anderen Religionsgemeinschaften zum Staat, Ziirich 1995.

Gaetano Romano, geboren 1961 in Italien. Studium der Allgemeinen
Geschichte, Soziologie und Philosophie an der Universitit Ziirich. Seit
2002 ordentlicher Professor fiir allgemeine Soziologie (Schwerpunkt
Kommunikation) an der Geisteswissenschaftlichen Fakultit der Uni-
versitit Luzern. Lehr- und Forschungsschwerpunkte sind: Gesell-
schafts- und Kommunikationstheorien; Evolution von Kommunika-
tionsmedien; Kultur- und Mediensoziologie; Migrations-, Nationalis-
mus- und Ethnizititsforschung. Neuere Veréffentlichungen zum
Thema Kultur/Kulturdifferenz/Multikulturalitit: »Vom >Sonderfall<
zur >Uberfremdung«. Zur Erfolgsgeschichte gemeinschaftsideologi-

257

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSER PLURALISMUS

schen Denkens in der offentlichen politischen Kommunikation der
Schweiz der fiinfziger und sechziger Jahre.« In: K. Imhof et al. (Hg.),
Vom Kalten Krieg zur Kulturrevolution. Analyse von Medienereignis-
sen in der Schweiz der 50er und Goer Jahre. Reihe »Krise und sozialer
Wandel«: Bd. 3, Zirich 1999, S.55-93; »Kultur als medienwissen-
schaftlicher Grundbegriff.« Medienwissenschaft Schweiz, 2, 1999,
S. 2-15; »Kultur von Nationen — Kultur von Organisationen. Facetten
des Kulturbegriffs in der globalen Wissensgesellschaft.« Studies in
communication sciences, 3, 2002, S. 165-186; »Technologische, wirt-
schaftliche und kulturelle Entwicklungen der audiovisuellen Medien-
mirkte in den letzten Jahren.« In: C. B. Graber, M. Girsberger, M.
Nenova (Hg.): Free Trade versus Cultural Diversity: WTO Negotiations
in the Field of Audiovisual Services. Ziirich 2004, S. 1-13; »Die Kom-
munikation der Kulturen. Von der Kultur der Nation zur Kultur der
funktional differenzierten Weltgesellschaft.« In: R. Blum, P. Meier, N.
Gysin (Hg.): Wes Land ich bin, des Lied ich sing? Medien und politi-
sche Kultur: Bern 2005, im Druck.

Enno Rudolph, Studium der Philosophie und der ev. Theologie in
Miinster und Heidelberg. Seit 2000 Professor fiir Philosophie mit
Forschungsschwerpunkten Kulturphilosophie und Philosophiege-
schichte an der Universitit Luzern. Geschiftsfithrender Leiter des
Kulturwissenschaftlichen Instituts der Universitit Luzern; Mitheraus-
geber der Internationalen Zeitschrift fiir Philosophie, Mitglied des
Kuratoriums >Grundriss der Geschichte der Philosophie« (Uberweg).
Aktuelle Verosffentlichungen: Ernst Cassirer im Kontext. Kulturphilo-
sophie zwischen Metaphysik und Historismus. Tiibingen 2003; (Ko-
Hg.): Intoleranz im Zeitalter der Revolutionen. Europa 1770-1848,
Zirich 2004; »Euro-scepticism. Its Benefits and Shortcomings.« In: B.
Henry, A. Loretoni (Hg.): The Emerging European Union. Identity,
Citizenship, Rights, Pisa 2004, S. 277-36; »From Culture to Politics«:
The »Aufhebung« of Ethics in Ernst Cassirer’s Political Philosophy in
Comparison with the »Political Theology« of Ernst Kantorowicz. In: C.
Hamlin, J.-M. Krois (Hg.): Symbolic Forms and Cultural Studies. Ernst
Cassirer’s Theory of Culture, New Haven, London 2004, 117-126; »Kritik
der Nachkriegsvernunft. Philosophieren im Schatten der Vergangen-
heit.« In: S. Poggi, E. Rudolph (Hg.): Diktatur und Diskurs. Zum Tota-
litarismus in den Geisteswissenschaften, Ziirich 20053, S. 75-92.

Jorg Stolz, geboren 1967, Studium der Soziologie, Religionssoziologie,
Volkswirtschaft und Philosophie in Ziirich, Bielefeld, Mannheim, Paris

und Ann Arbor. Seit 2002 Professor fiir Religionssoziologie an der

258

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN

Universitit Lausanne. Lehr- und Forschungsschwerpunkte sind allge-
meine Religiositit, Evangelikalismus und Neue Religiose Bewegungen,
Theorie der Sikularisierung und des Rational Choice sowie quantitati-
ve und qualitative Methoden in der Religionssoziologie und -wissen-
schaft. Neuere Verdffentlichungen: Soziologie der Fremdenfeindlich-
keit: Theoretische und empirische Analysen, Frankfurt a.M. 2000;
»Einstellungen zu Auslindern und Auslinderinnen 1969 und 1995:
eine Replikationsstudie.« In: Hans-Joachim Hoffmann-Nowotny (Hg.):
Das Fremde in der Schweiz, Ziirich, 2001, S. 33-74; »Religion und Sozi-
alstruktur.« In: Roland J. Campiche (Hg.): Die zwei Gesichter der Reli-
gion. Faszination und Entzauberung, Ziirich 2004, S. 53-88; »La re-
composition des protestantismes en Europe latine: reprises théo-
riques.« In: Jean-Pierre Bastian (Hg.): Emotion et tradition: la recom-
position des protestantismes en Europe latine, Genéve 2004, S. 337-

350.

259

https://dol.org/10.14361/9783839403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Neuerscheinungen dieser Reihe:

Karin Scherschel
Rassismus als flexible
symbolische Ressource
Eine Studie zu rassistischen
Argumentationsfiguren
November 2005, ca. 250 Seiten,
kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 3-89942-290-2

Clemens Zimmermann,
Manfred Schmeling (Hg.)

Die Zeitschrift - Medium der
Moderne / La Presse
magazine — un média de
1"époque moderne
Deutschland und Frankreich im
Vergleich / Etude comparative
France-Allemagne

November 2005, ca. 300 Seiten,
kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-381-X

Sabine Ipsen-Peitzmeier,
Markus Kaiser (Hg.)
Zuhause fremd
Russlanddeutsche zwischen
Russland und Deutschland
Oktober 2005, 415 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 3-89942-308-9

Gabriele Alex,

Sabine Klocke-Daffa (Hg.)
Sex and the Body
Ethnologische Perspektiven
zu Sexualitdt, Kérper und
Geschlecht

Oktober 2005, 156 Seiten,

kart., 14,80 €,

ISBN: 3-89942-282-1

Martin Baumann,
Samuel M. Behloul (Hg.)
Religioser Pluralismus
Empirische Studien und
analytische Perspektiven
Oktober 2005, 262 Seiten,
kart., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-350-X

IFADE (Hg.)

Insider - Outsider
Bilder, ethnisierte Rdume
und Partizipation im
Migrationsprozess
Oktober 2005, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 23,80 €,
ISBN: 3-89942-382-8

Verena Dreiflig
Interkulturelle
Kommunikation im
Krankenhaus

Eine Studie zur Interaktion
zwischen Klinikpersonal und
Patienten mit Migrations-
hintergrund

Oktober 2005, 256 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-392-5

Linda Supik

Dezentrierte Positionierung
Stuart Halls Konzept der
Identitatspolitiken

September 2005, 122 Seiten,

kart., 13,80 €,

ISBN: 3-89942-409-3

Ulrike Niedner-Kalthoff
Standige Vertretung

Eine Ethnographie
diplomatischer Lebenswelten
August 2005, 110 Seiten,

kart., 15,80 €,

ISBN: 3-89942-371-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783830403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Neuerscheinungen dieser Reihe:

Marc Boeckler
Geographien kultureller
Praxis

Syrische Unternehmer und
die globale Moderne

Maérz 2005, 340 Seiten,

kart., 28,80 €,
ISBN: 3-89942-333-X

Karsten Kumoll

»From the Native’s Point

of View«?

Kulturelle Globalisierung nach
Clifford Geertz und Pierre
Bourdieu

Mairz 2005, 166 Seiten,

kart., 22,80 €,

ISBN: 3-89942-289-9

Katharina Lange
»Zuriickholen, was uns
gehort«
Indigenisierungstendenzen in
der arabischen Ethnologie
Mairz 2005, 272 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 3-89942-217-1

Manfred Schmeling,

Michael Veith (Hg.)
Universitdten in europdischen
Grenzraumen / Universités et
frontiéres en Europe

Konzepte und Praxisfelder /
Concepts et pratiques

Maérz 2005, 410 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 3-89942-353-4

Heiner Bielefeldt,

Jorg Lier (Hg.)

Rechte nationaler
Minderheiten

Ethische Begriindung,
rechtliche Verankerung und
historische Erfahrung

2004, 182 Seiten,

kart., 21,80 €,

ISBN: 3-89942-241-4

Julia M. Eckert (Hg.)
Anthropologie der Konflikte
Georg Elwerts konflikt-
theoretische Thesen in der
Diskussion

2004, 336 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-271-6

Mark Terkessidis

Die Banalitit des Rassismus
Migranten zweiter Generation
entwickeln eine neue
Perspektive

2004, 224 Seiten,

kart., 23,80 €,

ISBN: 3-89942-263-5

Doris Weidemann
Interkulturelles Lernen
Erfahrungen mit dem
chinesischen »Gesicht«:
Deutsche in Taiwan

2004, 346 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 3-89942-264-3

Christian Berndt
Globalisierungs-Grenzen
Modernisierungstraume und
Lebenswirklichkeiten in
Nordmexiko

2004, 332 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 3-89942-236-8

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783830403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Neuerscheinungen dieser Reihe:

Klaus E. Miiller,

Ute Ritz-Miiller

Des Widerspenstigen
Zahmung

Sinnwelten pramoderner
Gesellschaften

2004, 214 Seiten,

kart., 23,80 €,

ISBN: 3-89942-134-5

Susanne Schwalgin

»Wir werden niemals
vergessen!«

Trauma, Erinnerung und
Identitdt in der armenischen
Diaspora Griechenlands
2004, 276 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-228-7

Robert Piitz
Transkulturalitit als Praxis
Unternehmer tiirkischer
Herkunft in Berlin

2004, 294 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-221-X

Martin Sokefeld (Hg.)
Jenseits des Paradigmas
kultureller Differenz

Neue Perspektiven auf
Einwanderer aus der Tilrkei
2004, 184 Seiten,

kart., 23,80 €,

ISBN: 3-89942-229-5

Robert Frank

Globalisierung »alternativer«

Medizin

Homoopathie und Ayurveda in

Deutschland und Indien

2004, 310 Seiten,
kart., 28,80 €,
ISBN: 3-89942-222-8

Andrea Lauser
»Ein guter Mann ist harte
Arbeit«

Eine ethnographische Studie zu

philippinischen Heirats-
migrantinnen

2004, 340 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 3-89942-218-X

Irina Yurkova

Der Alltag der
Transformation
Kleinunternehmerinnen in
Usbekistan

2004, 212 Seiten,

kart., 25,80 €,
ISBN: 3-89942-219-8

Helmut Konig,

Manfred Sicking (Hg.)
Der Irak-Krieg und die
Zukunft Europas

2004, 194 Seiten,

kart., 21,80 €,

ISBN: 3-89942-209-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783830403501 - am 14.02.2028, 21:30:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/9783839403501
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Religiöser Pluralismus
	Inhalt
	Einleitung: Zur Aktualität von Religion und religiösem Pluralismus
	Die Lokalisierung des religiösen Pluralismus: Bildet Kanada den Modellfall?
	Researching Local and National Pluralism: Britain’s New Religious Landscape
	Religiöser Pluralismus im mongolischen Weltreich: Die Religionspolitik der Mongolenherrscher
	Institutionen christlicher Migranten in Deutschland. Eine Sekundäranalyse am Beispiel von Frankfurt am Main
	Religionspluralität in Deutschland – Religiöse Differenz und kulturelle ›Kompatibilität‹ asiatischer Zuwanderer
	Religionspluralismus: europäischer ›Normal-‹ oder ›Notfall‹? Muslimische Migranten in der Schweiz und die Einbettung in den öffentlichen Raum
	Die öffentlich-rechtliche Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaften – ein Instrument gesellschaftlicher Integration?
	Wie wirkt Pluralität auf individuelle Religiosität? Eine Konfrontation von Wissenssoziologie und Rational Choice
	Religion und soziale Ordnung – wie viel Multikulturalität braucht die Gesellschaft?
	Religion – eine unentbehrliche Form der Kultur? Sieben Thesen
	Autorinnen und Autoren

