Teil Il ,,Grund*

Der erste Teil der Untersuchung widmete sich der Lebensverwo-
benheit und Genese des Gegensatzdenkens und fiihrte bis an die
Schwelle der Gegensatzschrift. Bevor die Untersuchung in den
kunstvollen und vielgestaltigen Bau eintritt, vergewissert sie sich in
diesem zweiten Teil der Fundamente von Guardinis Denkstruktur.
Dieser Grund, auf dem sie ruht und ohne den sie nicht gedacht
werden kann, besteht in einer dreifachen Hinwendung Guardinis:
Erstens zur Wirklichkeit, Zweitens zum Lebendig-Konkreten und
Drittens zur Mitte in seiner Hingabe an Jesus Christus in der katho-
lischen Kirche.

Im ersten Kapitel wird Guardinis Auseinandersetzung mit der
Philosophie Immanuel Kants dargestellt. Die Bewegung besteht in
einer Absetzung von dessen Transzendentalphilosophie und einer
gemeinsam mit der philosophischen und theologischen Tradition
sowie der phanomenologischen Strémung seiner Zeit, namentlich
Max Scheler, vollzogenen Hinwendung zum Gegebenen als Aus-
gangspunkt der Erkenntnis. Diese Hinwendung zur Wirklichkeit
wird im zweiten Kapitel spezifiziert als Hinwendung zum Lebendig-
Konkreten, wobei Guardinis Aufnahme der Lebensphilosophie und
seine Befassung mit Johann Wolfgang von Goethe dargelegt werden.
Dieses Kapitel schliefit mit der These, dass der lebendig-konkrete
Mensch Subjekt und Objekt der Gegensatzlehre ist. Im dritten Ka-
pitel betritt die Untersuchung ihre Mitte in Guardinis Hingabe an
Gott in der Kirche, die mittels seiner Ausfithrungen aus den Jahren
1915-1925 zu Freiheit und Gehorsam, zur Kirche und zur Liturgie
und Mystik entfaltet wird. Dieser Abschnitt wird mit Ausfithrungen
zu den Analogien auf Gott hin, wie sie sich in der Gegensatzlehre
finden, beschlossen.

Dieser zweite Teil wurde in die Mitte der Untersuchung zwischen
Genese auf der einen und der Erorterung des Gehaltes der Ontolo-
gie und der Erkenntnis des Lebendig-Konkreten auf der anderen
Seite gestellt, da mit der theologischen Fundierung in Gott und der

159

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Kirche sowohl Guardinis existentielle Mitte als auch diejenige seiner
Lehre vom Gegensatz gegeben ist.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

Die Entwicklung einer Immanuel Kant tiberholenden ,Kritik der
konkreten Vernunft bildet den groflen epistemologischen Kontext
von Guardinis Gegensatzlehre. Dies zeigt die von ihm vorgenom-
mene strukturelle Rahmung und damit Sinnrichtung der Gegensatz-
schrift durch das erste Kapitel ,I.1 Das Konkret-Lebendige, und wie
es erkennend gefafit werden konne“ und das vorletzte ,IV. Das Er-
kenntnisproblem des Konkreten?. Das letzte Kapitel ,V. Bedeutung
des Gegensatzdenkens® 6ffnet dann den Versuch der Verwindung
kantischer Epistemologie hin zu einem neuen Blick auf die Welt in
der Lehre der Weltanschauung und will ,,nichts sein, als ein blofier
Epilog zum Ganzen und ein Ausblick in weitere Moglichkeiten® Das
vorherige beinhaltet also die entscheidende Seins- und Denkstruk-
tur, die von der Auseinandersetzung mit kantischer bzw. neukantia-
nischer Epistemologie gerahmt wird, was deren Bedeutung fiir die
Gegensatzlehre 1925 hervorhebt.

Die Hinzunahme der Erkenntnislehre bildet die grofle Neue-
rung gegeniiber der kleinen gedruckten Schrift ,Gegensatz und
Gegensitze“ von 1914, in der sie nicht vorkommt. In einem hand-
schriftlichen Entwurf dieses Manuskriptdrucks findet sich ein eige-
ner Absatz dazu, in dem bereits wesentliche Elemente der Episte-
mologie der spiteren Gegensatzlehre von 1925 enthalten sind, wie
das Nicht-geniigen der rationalen Erkenntnis zur Erfassung des
Konkreten, die Hinzunahme der Intuition und die Einheit beider
in der Anschauung. Zudem gibt es im handschriftlichen Manuskript
innerhalb der Ausfilhrungen zu den beiden Gegensatzreihen am
Rand eine kleine Anmerkung Guardinis, dass auf den Reihen ,die
Schliisselbegriffe zur synthetischen Wissenschaft® griinden. Dies ist
ein deutlicher Hinweis, dass er bereits frith daran dachte, eine Epis-

1 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 1-15.
2 Vgl ebd., 195-222.
3 Ebd., 225.

160

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

temologie auf dem Gegensatzgedanken aufzubauen.* In der Gegen-
satzschrift von 1925 sollte er sie dann ausfiihren.

In der folgenden Darstellung des ersten Fundamentes von Guardi-
nis Gegensatzdenken soll zunichst gezeigt werden, in welcher Weise
er in Kontakt mit kantischer bzw. neukantianischer Epistemologie
kam. Dabei werden zwei Dimensionen unterschieden, die nicht zu
trennen sind: der Kontakt im Denken auf akademischer Ebene und
die Begegnung im Leben in seiner Téatigkeit in der Jugendbewegung.
Daran schliefst sich die Darlegung seiner Absetzung von kantischem
Denken und seine Hinwendung zur Wirklichkeit an, wobei beson-
ders auf den Ausgangspunkt seines Gegensatzdenkens bei der kon-
kreten Erfahrung hingewiesen wird. Abschlieflend widmet sich ein
Exkurs der Begegnung Guardinis mit Max Scheler.

1.1 Begegnungen mit dem Denken Immanuel Kants und dem
Neukantianismus

Als gerade 20-jahriger Student begegnete Guardini der Philosophie
Immanuel Kants erstmals, als ihm, wie geschildert, aufgrund der
kantischen Kritik bewusst wurde, dass er keinen Glauben mehr
hatte. Nachdem er im ,Dachkammererlebnis” einen neuen existen-
ziellen Zugang zu Christus und der Kirche gefunden hatte, setzte
er sich mit kantischer und neukantianischer Philosophie aus dieser
Mitte heraus in Denken und Leben auseinander. Im Bereich des
Denkens wird zuerst auf Guardinis Begegnungen in seiner Studien-
und Promotionszeit eingegangen und anschliefSend zur besseren
Kontrastierung seines Ansatzes in der Gegensatzlehre die neukantia-
nische Philosophie Heinrich Rickerts in Bezug auf den ,Gegenstand
der Erkenntnis® skizziert. Diese wird nicht in einem eigenen gro-

4 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensitze. Handschriftliches Manuskript,
Nr.1904: ,Der logisch-abstrakte Begriff kann immer nur die eine Gegensatzseite
fassen, sei es nun positiv in sich oder negativ an der andern. Er ist unfahig
sie beide zugleich am gleichen Sein zu denken. Das Denken kann und muf}
konstatieren und fordern, daf beide Momente gegeben seien, indem von beiden
Seiten her zwingende empirische und logische Reihen es leiten, und indem es
jede Seite fiir in sich unfertig, die andere fordernd erkennt. Thre gleichzeitige
Einheit aber faflt es nicht. Sie ist als solche tiberrational (Begriff der Anschauung
der Einheit: Phdnomen der Individualauffassung, der ,Intuition’ im korrekten
Sinn)*

161

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

leren Kapitel dargeboten, da andernfalls der Eindruck entstehen
konnte, Guardinis Gegensatzlehre stelle eine direkte Replik darauf
dar, doch begegnete er kantischem Gedankengut auch - und dies
ist die Dimension des Lebens - in seinem Wirken in der Jugend-
bewegung nach der Zeit seiner Promotion. Seine bestindige Aus-
einandersetzung mit der freideutschen Jugendbewegung und deren

Paradigma der Autonomie wird die Ausfithrungen dieses Kapitels
beschlieflen.

1.1.1 Begegnungen in der Studien- und Promotionszeit

In seiner Studien- und Promotionszeit nahm Guardini kantische
Philosophie vermittelt durch Georg Simmel und Heinrich Rickert
wahr. In seinem Studium Generale in Berlin im Jahr 1905/06 horte
er u.a. Simmel.®> Dieser hielt dort seit 1885 eine Einleitungsvorlesung
in Kant fiir Studenten aller Fakultiten, woraus sein gleichnamiges
Werk ,Kant“® entstand, doch fand diese Vorlesung nicht im Win-
tersemester 1905/06 statt. Simmel las stattdessen {iber ,Philosophie
des 19. Jahrhunderts , Allgemeine Psychologie (mit sozialpsycholo-
gischen Ausfithrungen)® und ,Ethik und Prinzipien der philosophi-
schen Weltanschauung“’. Welche dieser Vorlesungen Guardini auch
besuchte, Simmel wird die Philosophie Kants vermutlich immer
wieder wenigstens als Hintergrundfolie mit erwéhnt haben. Zudem
empfahl Guardini Weiger ausdriicklich dessen Werk iiber Kant und
Goethe aus dem Jahr 1906 zur Lektiire.8

Im Wintersemester 1913/14 besuchte Guardini dann Vorlesungen
des Neukantianers Heinrich Rickert an der Universitit Freiburg,
als dieser ,Die deutsche Philosophie von Kant bis Nietzsche. His-
torische Einleitung in die Probleme der Gegenwart“ las. Guardini
lernte in diesem Kolleg, das Rickert aus Scheu vor der Offentlichkeit
in sein Wohnzimmer verlegt hatte, seinen Kommilitonen Martin

5 Vgl. Guardini, Berichte, 72.

6 Simmel, Georg, Kant. Sechzehn Vorlesungen gehalten an der Berliner Universitat
(1904/°1913/41918), in: GSG 9, Frankfurt am Main 1997, 8-226.

7 Vgl. Simmel, Georg, Nachtrige. Dokumente. Gesamtbibliographie. Ubersichten.
Indices, GSG 24, Berlin 2015, 617.

8 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 208.

162

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

Heidegger kennen.” Uber das Gehérte und Diskutierte fertigte
Guardini Notizen an, die er — datiert auf den 4./7. Dezember 1913 -
versehen mit dem Titel ,Begriff der Wirklichkeit“ an Weiger sandte.
Darin wird deutlich, dass er kantische Gedanken mittels des Gegen-
satzes zu verwinden versuchte.'® Am 10. April 1916 schickte er dann
Heidegger seine ,Studie iiber religionskritische Fragen', hinter der
Alfred Denker, Hans-Helmuth Gander und Holger Zaborowski die
Schrift ,Gegensatz und Gegensitze“ vermuten.!! Hier legt er dar, dass
ihm die neue Philosophie nur aus dem Kolleg Rickerts bekannt und
er ansonsten in diesen Fragen Autodidakt sei, weshalb er Heidegger
um Rat bete. Mit einem Brief vom 20. April 1916 an Heidegger deu-
tet sich die von Guardini angestrebte Verwindung der Philosophie
Kants durch den Gegensatzgedanken an, wenn er schreibt: ,Kant ist
noch lange nicht die Synthesis, wie Rickert meint! Das philosophi-
sche ,dritte Reich' hat noch zu kommen®?

Guardini rezipierte die Werke Kants auch direkt und besprach
sich sowohl mit Weiger als auch mit Neundorfer dariiber, um sein
eigenes Verstehen zu erweitern, wie er 1915 schrieb.’® Die Philoso-
phie Kants war fiir ihn zugleich denkerische Herausforderung und
personliche Gefahrdung:

»Mit dem Aufsatz iiber Kant muf3t Du schon ein bisschen Geduld ha-
ben. Ich fiirchte mich etwas davor; wenn ich in die Sachen hineingerate,
dann ist kein Loskommen mehr !

9 Vgl. Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara, Geheimnis des Lebendigen. Versuche zu
Romano Guardini, Heiligenkreuz im Wienerwald 2019, 202.

10 Vgl. Brief an Weiger vom 4./7. Dezember 1913, Freiburg im Breisgau, Gerl-Falko-
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 124.

11 Vgl. Brief an Heidegger vom 10. April 1916, in: Denker / Gander / Zaborowski
(Hg.), Heidegger und die Anfinge seines Denkens, 69. Mir ist keine Schrift
Guardinis unter dem Titel ,,Studie tiber religionskritische Fragen® bekannt, und
ich wiirde auch in ,Gegensatz und Gegensétze® keine Religionskritik erkennen,
sodass die Frage, um welchen Entwurf bzw. welche Schrift es sich bei der
erwahnten handelt, fiir mich offenbleibt.

12 Brief an Heidegger vom 20. April 1916, in: Denker / Gander / Zaborowski (Hg.),
Heidegger und die Anfénge seines Denkens, 70.

13 Vgl. Brief an Weiger vom 8. November 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 176.

14 Brief an Weiger vom 28. Mérz 1915, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 160. Das hier im Brief an Weiger aus dem

163

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Der Respekt vor der Grofle und Wucht Kants darf aber keineswegs
als Meiden, weder der Gestalt noch des Denkgebédudes, missdeutet
werden, vielmehr war er Guardini stindige Aufgabe, in die er sich
hineinbegab.

Summa summarum stellen also die Philosophie Georg Simmels
sowie der Neukantianismus Heinrich Rickerts zwei akademische In-
terpretationen dar, aus deren Perspektive Guardini Kant wahrnahm.
Auch wenn Guardini Kant selbst las, soll in dieser Untersuchung
als Kontrastierung fiir seine Gegensatzlehre die Philosophie Rickerts
vorgestellt werden, da dies eine bedeutungsvolle Kant-Interpretation
aus dieser Zeit war, die Guardini selbst rezipierte. Ein Rekurs auf die
Philosophie Kants an sich schiene mir der Zeitprigung Guardinis
nicht gerecht zu werden. Die Entscheidung fiir den Blickwinkel
Rickerts und nicht denjenigen Simmels rithrt daher, dass Rickert
ein expliziter Vertreter des Neukantianismus ist, und die Darstel-
lung beider zu umfangreich wiirde. Zudem hatte Guardini selbst,
so Scheler in einem Brief an diesen, Rickert eine frithe Fassung
seiner Gegensatzlehre zukommen lassen, und Scheler nimmt an,
dass Guardinis ,Arbeit {iber Lebensgegensitzlichkeiten“ von Rickert
und Windelband geprigt sei. Gern wolle er ihm deshalb seine eigene
Ansicht nahelegen.!> Aufgrund dieser Aussage Schelers scheint es
sinnvoll, Guardinis Gegensatzlehre mittels der Philosophie Rickerts
zu kontrastieren, um herauszustellen, ob er ihm tatsichlich nahe
war, wie Scheler annahm, oder doch eine andere Denkstruktur vor-
legte. Rickerts Philosophie wird im Folgenden in Bezug auf den
»Gegenstand der Erkenntnis“ beriicksichtigt, da er sich damit vor-

Jahr 1915 erwihnte Schriftstiick wurde leider nie veroffentlicht und findet sich
auch nicht in Guardinis Nachlass.

15 Vgl. Brief von Max Scheler an Romano Guardini vom 4. Juli 1919, Kéln, in:
BSB Ana 342 B I, 2f.: ,Vor allem aber bitte ich Sie sehr, mir Thre Arbeit {iber
Lebensgegensitzlichkeiten, die Sie J. Rickert [Heinrich John Rickert, Anm. P.M.]
schon vorgelegt, bald zur Lectiire zu iibersenden; dann haben wir neuen Stoff
fiir unsere hoffentlich baldige miindliche Unterhaltung. Ich sehe in Manchem,
dafl Sie durch Windelbandt und Rickert in Ihrem Denken vielfach bestimmt
wurden - und wiirde Ihnen gern einmal iber meinen inneren Gegensatz zu
dieser Schule und meine eigenen positiven Ansichten (Sie finden, was die Ethik
betrifft, in meinem ,Formalismus in der Eth. u. die materiale Wertethik* (Nie-
meyer) iiber dieselben Fragen sagen.“ Der von Scheler erwéhnte Brief Guardinis
an Rickert findet sich nicht im Nachlass Rickerts in der Universitat Heidelberg
(Heid. Hs. 2740).

164

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

nehmlich befasste, wie sein gleichnamiges Hauptwerk zeigt.'® Seine
Kant-Interpretation kann hier jedoch nicht in Beziehung zu anderen
solcher Art gestellt werden, da es den Rahmen dieser Untersuchung
tibersteigen wiirde.

11.2 Der Neukantianismus in Gestalt der Philosophie Heinrich
Rickerts

Der Neukantianismus!” des 19. und frithen 20. Jahrhunderts lasst
sich in die Marburger Schule - Hermann Cohen (1842-1918), Ernst
Cassirer (1874-1945) und Paul Natorp (1854-1924) - sowie die Sud-
westdeutsche Schule — Wilhelm Windelband (1848-1915), Emil Lask
(1875-1915), Bruno Bauch (1877-1942) und Jonas Cohn (1869-1947)

16 Rickert, Heinrich, Der Gegenstand der Erkenntnis. 3.-6. Auflage (1915-1928).
Historisch-kritische Ausgabe. Herausgegeben von Rainer A. Bast, Berlin — Bos-
ton 2018.

17 Die Neukantianismus-Forschung hat in den letzten Jahren deutlich zugenom-
men, wenn nicht gar eine Renaissance erfahren. Einige Sammelbénde geben
Uberblick iiber diskutierte Einzelthemen, doch steht eine die Mannigfaltigkeit
der Entwiirfe einordnende Monografie noch aus. Donise, Anna / Giugliano, An-
tonello / Edoardo, Massimillia (Hg.), Methodologie, Erkenntnistheorie, Wert-
philosophie. Heinrich Rickert und seine Zeit, Wiirzburg 2016; Krijnen, Christi-
an / Zeidler, Kurt Walter (Hg.), Wissenschaftsphilosophie im Neukantianismus.
Ansitze - Kontroversen — Wirkungen, Wiirzburg 2014; Krijnen, Christian /
Launay, Marc de (Hg.), Der Begriff der Geschichte im Marburger und siid-
westdeutschen Neukantianismus, Wiirzburg 2013; Krijnen, Christian / Noras,
Andrzej J. (Hg.), Marburg versus Siidwestdeutschland. Philosophische Differen-
zen zwischen den beiden Hauptschulen des Neukantianismus, Wiirzburg 2012;
Krijnen, Christian / Patzold, Detlef (Hg.), Der Neukantianismus und das Erbe
des deutschen Idealismus: die philosophische Methode, Wiirzburg 2002.

165

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

- unterscheiden. Heinrich Rickert!® gilt nach Wilhelm Windelband
als zweiter Hauptvertreter der Badischen Schule!.

Die Einheit beider Hauptschulen besteht im Streben nach der

Entwicklung einer transzendentalphilosophischen Kulturtheorie,
einer in der Erkenntnistheorie fundierten Lehre der Kultur.?® Sie
vertraten einen ,geltungsreflexiven Idealismus®, der sich in der
Tradition Kants sah und - so der Anspruch - den empirischen

18

19

20

Heinrich Rickert wurde 1863 in Danzig geboren, zog dann mit seiner Familie
nach Berlin und studierte spéter in Straflburg bei Windelband Philosophie. 1888
promovierte er sich bei ihm mit der Schrift ,,Zur Lehre der Definition” (Rickert,
Heinrich, Zur Lehre der Definition, Freiburg i.Br. 1888), worauf 1891 die Habi-
litation in Freiburg mit dem Opus ,Der Gegenstand der Erkenntnis“ folgte.
Dieses Werk begriindete seinen Ruhm und erlebte bis 1928 sechs Auflagen,
wobei ab der zweiten und dritten starke Verdnderungen vorgenommen wurden.
Hier wird zur Zitation auf die historisch-kritische Ausgabe zurtickgegriffen und
dabei auf die dritte bis sechste Auflage, da Guardini Rickert 1913 in Freiburg
horte und dabei die dritte Auflage bei Rickert langst in Arbeit gewesen sein wird
bzw. die neuen Gedanken Eingang in die Vorlesungen gefunden haben werden.
Von 1892 bis 1906 erschien erstmals sein zweiteiliges Werk ,Die Grenzen der
naturwissenschaftlichen Begriffsbildung® (Rickert, Heinrich, Die Grenzen der
naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. Eine logische Einleitung in die histori-
schen Wissenschaften, Tiibingen - Leipzig *1929; Nachdruck Erster Band, Hil-
desheim 2006; Nachdruck Zweiter Band, Hildesheim 2007), in dem er sowohl
den Naturalismus und Positivismus als auch die Lebensphilosophie bekdmpfte
und eine an der Geschichte orientierte idealistische Philosophie zu begriinden
versuchte. Anhand des Aufzeigens der Grenzen der Naturwissenschaft sollte
das Wesen der historischen Wissenschaften gewonnen werden. (Vgl. Rickert,
Heinrich, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. Eine logi-
sche Einleitung in die historischen Wissenschaften. Erste Hilfte, Freiburg i.Br. -
Leipzig 1896, Vorbemerkung). Rickert sah sich mit diesem Ansatz, ,,Philosophie
als Wissenschaft auf der Basis einer logischen Grundlegung und in Verbindung
mit ihrer Geschichte zu betreiben, in der Heidelberger Tradition verwurzelt,
wie Helmut Holzhey herausstellt. (Holzhey, Helmut, Der Neukantianismus, in:
ders. / Rod, Wolfgang, Die Philosophie des ausgehenden 19. und des 20. Jahr-
hunderts 2. Neukantianismus, Idealismus, Realismus, Phanomenologie, Miin-
chen 2004, 13-129, 97). 1896 wurde Rickert Professor fiir Philosophie in Frei-
burg i.Br., wo ihn auch Guardini wéhrend seiner eigenen Promotionszeit horte.
1916 wechselte er an die Universitit Heidelberg als Nachfolger Windelbands, wo
er am 25. Juli 1936 verstarb. Sein Leichnam wurde in seine Geburtsstadt Danzig
uberfithrt und dort bestattet.

Vgl. Krijnen, Christian, Transzendentaler Idealismus und empirischer Realis-
mus, in: ders. / Zeidler (Hg.), Wissenschaftsphilosophie im Neukantianismus.
Ansitze - Kontroversen — Wirkungen, Wiirzburg 2014, 11-56, 11.

Vgl. ebd., 11.

166

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

Realismus der Naturwissenschaften zu rechtfertigen vermochte. Das
Denken wird dabei als Prinzip von Objektivitdt und als Vollzugsin-
stanz dieses Prinzips aufgefasst.?! Christian Krijnen stellt heraus:

»Die Wirklichkeit erweist sich zwar als unabhangig von unserem Den-
ken, unserer Subjektivitat, aber nicht von dem Denken, von derjenigen
Subjektivitit, die Geltungsgrund von Objektivitit ist*?2

In Rickerts reichem Schaffen lassen sich drei Perioden unterschei-
den: die Erarbeitung einer erkenntnistheoretischen Grundlegung,
von der er weiter voranschreitet zur Begriffsbildung in den Natur-
und Kulturwissenschaften, der Entwurf der Grundlagen eines Sys-
tems der Philosophie in scharfer Abgrenzung zur Lebensphilosophie
und schliefSlich die Befassung mit zeitgendssischen Tendenzen der
Neubegriindung der Ontologie und Metaphysik in seinem Spatwerk.
Guardini hatte Rickert in seiner Entwicklung der Gegensatzlehre
rein zeitlich bedingt in den ersten beiden Perioden vor Augen. In-
wieweit er sich mit dem spéten Rickert befasste, kann hier nicht
néher beleuchtet werden.

Rickert riickt seine Erkenntnistheorie ausdriicklich in die Nahe
Kants und distanziert sich von allen psychologischen und metaphy-
sischen Konzeptionen. Dabei richtet er sich sowohl gegen einen
subjektiven Idealismus, da ihm ein vom Subjekt unabhingiger Mafi-
stab fiir die Erkenntnis fehle (,negativer Dogmatismus®), als auch
gegen einen erkenntnistheoretischen Realismus, da er vom Subjekt
unabhingige, nicht beweisbare ,transzendente Realititen® vorausset-
ze (,positiver Dogmatismus“).?® In seiner Abhandlung ,Zwei Wege
der Erkenntnistheorie“?%, deren Einsichten in die dritte Auflage des
Buches ,Der Gegenstand der Erkenntnis® (1915) eingingen, prézi-
siert er seine Erkenntnistheorie, indem er Anregungen von Phino-
menologen kritisch aufnimmt. Erkenntnis kénne auf zwei Wegen
vollzogen werden, die gleichermaflen der transzendentalphilosophi-
schen Bestimmung des transzendenten Gegenstandes dienen, sich
aber aufgrund ihres Ausgangspunktes voneinander unterscheiden:
transzendenalpsychologisch und transzendentallogisch.

21 Vgl ebd., 14.

22 Ebd., 15.

23 Vgl. Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis, 403f.

24 Rickert, Heinrich, Zwei Wege der Erkenntnistheorie. Transcendentalpsycholo-
gie und Transcendentallogik, in: Kant-Studien 14 (1909), 169-228.

167

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Der ,Transzendentalpsychologische Weg“ gehe vom Faktum des
Erkennens aus, dringe allméhlich vom Subjekt zum Objekt vor und
erreiche als Gegenstand der Erkenntnis das Sollen, das im Erkennen
bejaht werde.?> Dabei gehe es um die Subjektivitit der Erkenntnis.
Der ,Transzendentallogische Weg“ nehme seinen Ausgangspunkt
beim Objekt, beim Erkenntnisgegenstand, und suche sein Wesen
zu erfassen.?® Rickert wihlt fiir sein Werk ,Vom Gegenstand der
Erkenntnis“ den transzendentalpsychologischen Weg aus, der vom
Subjekt zum Objekt voranschreitet.”” Die Ausgangsfrage seiner Er-
kenntnistheorie richtet sich also nicht nach dem Gegenstand der
Erkenntnis im Sinne eines Objektes, das mit einer subjektiven Vor-
stellung abgeglichen wird, denn dies wiirde fiir ihn eine realistische
Verfehlung bedeuten. Er fragt stattdessen nach dem Maf3stab, dem
Geltungsgrund, der Erkenntnis, also wodurch das Erkennen Objek-
tivitdt erhalte. Wahrheit oder Geltung der Erkenntnis kdnne es,
so Rickert, nur im Urteil geben, sodass die erkenntnistheoretische
Grundfrage laute, welchen Gegenstand wir fiir alle Urteile besitzen:

»Auf den beiden Satzen, dafy Urteilen seinem Sinn nach nicht Vorstel-
len, sondern Bejahen oder Verneinen ist, und dafy das Wort Wirklich-
keit* oder ,Realitdt’ nur als Bestandteil eines Urteilssinnes eine erkennt-
nistheoretische Bedeutung erhilt, beruhen alle unsere Ausfithrungen®?8

Das Urteil ist fiir Rickert zudem vom Gefiihl geleitet, dass ich so und
nicht anders urteilen soll. Damit sei im ,transzendenten Sollen“ der
Gegenstand der Erkenntnis, der Maf3stab, gefunden:

»Deshalb gingen wir davon aus, daf3 Erkennen Urteilen ist, daf§ jeder
Urteilsakt sich zwar, soweit sein Inhalt in Betracht kommt, nur auf
die Bewuf3tseinswelt bezieht, zugleich aber im Bejahen oder Verneinen
ein Sollen anerkennt, das mit Riicksicht auf seine Geltung in unbezwei-
felbarer Weise iiber den Akt des Erkennens hinausweist. Auf diesem
Wege kommen wir ohne jeden ,Dogmatismus’ zu einer Begriindung der
Erkenntnis, d.h. zu einem objektiven Mafstab fiir unser Urteilen, und
etwas anderes brauchen wir als Gegenstand nicht“?

25 Vgl. Holzhey, Der Neukantianismus, 100.

26 Vgl. Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis, 25.
27 Vgl. ebd., 26.

28 Ebd., 394.

29 Ebd., 404.

168

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

Christian Krijnen schlussfolgert daher: ,Der ,Gegenstand® der Er-
kenntnis ist ein ,Sollen; kein ,real Seiendes™“3° Und mit Thomas
Kubalica kann gesagt werden, dass bei Rickert das Wirkliche seinen
Status als fester Punkt der Erkenntnis an das Sollen verliert.>! Damit
konnen fiir die Darstellung der Erkenntnistheorie Heinrich Rickerts
zwei Thesen festgehalten werden, die spéter als Kontrastierung der
Position Guardinis dienen werden: (1) Die Erkenntnistheorie fragt
nach dem Geltungsgrund, dem Mafistab, von Erkenntnis. Sie ist pri-
mér gegeniiber der Ontologie. (2) Der Gegenstand der Erkenntnis
ist das transzendentale Sollen.

Der Fehler des Realismus sei es gemafd Rickert, dass die Sollens-
Notwendigkeit der Urteile zur metaphysischen Realitit umgedeutet
werde. Diesen Schritt vom irreal Sollenden zum real Seienden, vom
Wert zur Wirklichkeit, kann Rickert nicht mitgehen.3? Als Ersatz fiir
das real-metaphysisch Transzendente fiithrte er das Transzendentale
ein, d.h. er bestimmt das Transzendente hinsichtlich seiner Funktion
tiir die Erkenntnis, namlich als Mafistab theoretischer Geltung. Er
ist der Ansicht, dass sich die Sitze ,die Vorstellung einer Farbe®
und die ,Vorstellung einer wirklichen Farbe® nicht voneinander un-
terscheiden, ,wirklich“ also nichts hinzufiigt.3* Der Begriff der Wirk-
lichkeit sei also auflerhalb von Bejahung und Verneinung im Urteil
nicht relevant:

LWir wissen nichts von einem Wirklichen, das real ist, ohne daf es als
real seiend beurteilt wird, und niemand weif3 etwas davon, wenn er sich
ernstlich fragt, denn wie sollte er wissen, ohne wahr geurteilt zu haben,
und wie sollte er wahr urteilen, ohne dabei ein Sollen anzuerkennen?“**

Das Gegebene bildet fiir Rickert keinen Widerspruch zum Denkakt,
sondern ist im urteilenden Denkakt des Subjekts begriindet. Das
Denken - die Anerkennung des Sollens im Urteil - gehe jeder
noch so primitiven Wahrnehmung und Erfahrung voraus, denn alles
Material der Erkenntnis werde erst durch Anerkennung der Norm

30 Krijnen, Transzendentaler Idealismus und empirischer Realismus, 28.

31 Vgl. Kubalica, Thomas, Wahrheit, Geltung und Wert. Die Wahrheitstheorie der
Badischen Schule des Neukantianismus, Wiirzburg 2011, 24.

32 Vgl. Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis, 405.

33 Vgl. ebd., 408.

34 Ebd., 394.

169

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

oder durch die Kategorie der Tatsdchlichkeit ,,produziert® Rickert
argumentiert stets subjekt-logisch, sodass die Kategorie und die
transzendente Norm allem Wirklichen vorangehen. Er versteht es so,
»dafl das Subjekt den Gegenstand durch die bejahende Verkniipfung
des Inhalts mit der ihm auf Grund der Norm zukommenden Form
der Wirklichkeit als ;wirklichen Gegenstand erst ,produziert™3¢ An
dieser Stelle lasst sich also eine dritte These zur Erkenntnistheorie
Rickerts gewinnen: (3) Das Wirkliche ist durch die Erkenntnis pro-
duziert.

Guardini schildert im Anschluss an das bereits erwédhnte Kolleg
von Heinrich Rickert in Freiburg im Jahr 1913 an Weiger, dass das
theoretische Denken unentbehrlich sei, aber nie den Zusammen-
hang mit der Kategorie der Wirklichkeit verlieren diirfe. Das ideale
Sein (Gott) ist ihm dabei ebenso Realitit, wie das empirische.?”
Guardinis Kritik am Neukantianismus liegt darin, dass er diesem
entgegen den Dingen Wirklichkeit beimisst, und sie ihm Ausgangs-
punkt der Denkbewegung sind. Diese Absetzung und seine Hinwen-
dung zur Wirklichkeit sollen im zweiten Kapitel dargestellt werden.
Zuvor wird neben diesem Hintergrund des Denkens noch auf den
des Lebens eingegangen, denn Guardini forderte die Verankerung
in der Wirklichkeit auch in seiner Auseinandersetzung mit der nach
Autonomie strebenden freideutschen Jugendbewegung zu Beginn
des 20. Jahrhunderts ein, wie nun gezeigt werden soll.

1.1.3 Die Jugendbewegung und die Sehnsucht nach Autonomie

Guardini hatte 1915 die Leitung der Juventus in Mainz {ibernommen
und prégte sie entscheidend von innen heraus durch zahlreiche Vor-
trage und Akademien.®® Aufgrund der Erzéhlungen einiger junger
Minner in der Juventus {iber Burg Rothenfels und den Quickborn
kam Guardini ab Ostern 1920 in Kontakt mit ,,der Burg“ und der ka-
tholischen Jugendbewegung. Wie aus einem Brief an Weiger hervor-

35 Vgl. ebd., 427.

36 Ebd., 413.

37 Vgl. Brief an Weiger vom 4./7. Dezember 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-
Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 124f.

38 Vgl. fiir Amter, Programm und Prigung der Juventus durch Guardini: Guardini,
Aus einem Jugendreich; Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 77-80.

170

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Hinwendung zur Wirklichkeit

geht, hatte er bereits im August 1913 in Neifle das fiirstbischofliche
Knabenkonvikt unter der Leitung von Dr. Bernhard Strehler (1872-
1945), dem Griinder des spateren ,,Quickborn®, besucht. Er beobach-
tete dort bewundernd ein lebendiges Zueinander von Autoritdt und
Freiheit, was er in seinen Schriften ausarbeiten sollte: ,Dr. Strehler
selbst hat eine ganz unantastbare Autoritdt im Hause. Zugleich ver-
steht er es, alles was an selbststandigen Kréften in den Jungen ist, zu
wecken®

Der Quickborn hatte sich auf dem Boden der freideutschen Ju-
gendbewegung entwickelt, die Ende des 19. Jahrhunderts als ein
Auszug aus den gesellschaftlichen Erziehungsformen in Schule und
Kirche begann. Karl Fischer (1881-1941) initiierte in Berlin-Steglitz
eine Schiilerbewegung, die ab 1901 als ,Wandervogel® eine Gegenbe-
wegung zur biirgerlichen Unbeweglichkeit darstellte. Sie vertrat die
auch vom Quickborn geteilten Ideale des Wanderns, der Abstinenz,
des Laienspiels, der Musik und einer bewussten Wahrhaftigkeit in
Leben und Sprache, aber nicht die freiwillige Bindung an die kirch-
liche Uberlieferung. Vom 11. bis zum 12. Oktober 1913 trafen sich
2.000 junge Menschen aus dem Wandervogel und anderen freideut-
schen Jugendgruppierungen auf dem Hohen Meifiner bei Kassel
zum ersten Freideutschen Jugendtag. Sie definierten dort als die For-
mel vom Hohen Meifiner, deren Wortlaut auf Gustav Francke, Erwin
von Hattingberg (1887-1973) und Knud Ahlborn*? zuriickgeht:

»Die Freideutsche Jugend will aus eigener Bestimmung, vor eigener
Verantwortung, mit innerer Wahrhaftigkeit ihr Leben gestalten. Fiir

diese innere Freiheit tritt sie unter allen Umstinden geschlossen ein %!

39 Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 106.

40 Knud Ahlborn (1888-1977) war Mediziner und griindete 1906 die ,Akademi-
sche Freischar aus der dann die ,Deutsche Akademische Freischar” (DAF) ent-
stand. Er hatte eine fithrende Rolle bei der Vorbereitung und Durchfithrung des
ersten Freideutschen Jugendtages auf dem Hohen Meifiner 1913 inne und war
von 1913 bis 1918 erster Vorsitzender des Hauptausschusses der Freideutschen
Jugend. 1921 griindete er gemeinsam mit Ferdinand Goebel den ,Freideutschen
Bund® Nahere biografische Informationen finden sich in: Kindt, Werner (Hg.),
Grundschriften der Deutschen Jugendbewegung, Diisseldorf - K6ln 1963, 557.

41 Ahlborn, Knud, Das Meifinerfest der Freideutschen Jugend 1913, aus: Die Frei-
deutsche Jugendbewegung. 172. Flugschrift des Diirerbundes, in: Kindt, Werner
(Hg.), Grundschriften der Deutschen Jugendbewegung, Diisseldorf - K6ln 1963,

171

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Die darin enthaltene kantische und neukantianische Sehnsucht nach
Autonomie ist uniiberhdrbar. Dies betonten auch Knud Ahlborn in
einer Flugschrift*? und Friedrich Wilhelm Foerster in seinem Werk
sJugendseele®, in dem er aus der ,Fithrerzeitung fiir den deutschen
Wandervogelfiihrer wie folgt zitierte:

» Wesen der Jugendbewegung ist die Freiheit des Werdens, das Ablehnen
des Geleitetwerdens nach erdachten und starr gewordenen Planungen...
Wer in solcher Weise mit dem Fertigen hausieren geht, was bei ihm
aus Werden und Lernen sich ergeben hat, der gehort nicht mehr in die
Jugendbewegung, der ist ihr Feind*“4?

Der Mitbegriinder der Freien Schulgemeinde Gustav Wyneken**
kennzeichnete am Morgen des 3. Oktober 1913 die Epoche dieser
Jugend mit Friedrich Nietzsche zudem als eine Zeit des Ubergangs,
in der auch der eigene Untergang nicht gescheut werden diirfe®.
In seiner tdglichen Arbeit in der Jugendbewegung war Guardini
also immerfort mit dem Denken Kants und Nietzsches konfrontiert,
denen er auch in seiner Gegensatzlehre entgegentreten sollte. Die
Gegensatzschrift (ent)steht also im Kontext des konkreten Lebens
und Erlebens Guardinis.

Die freideutsche Jugendbewegung hatte die Geisteshaltung jener
Zeit ergriffen, alle Bereiche (Kunst, Musik, Sprachwissenschatft,...)

105-115, 109. Der Begrift der ,Freideutschen Jugend“ geht auf einen Vorschlag
von Friedrich Wilhelm Fulda zuriick. (Vgl. ebd., 108).

42 Vgl. Ahlborn, Das Meifinerfest der Freideutschen Jugend 1913, 108: ,Es sollte
eine klare Absage an die Anspriiche aller von aufien sich andriangenden Machte
geben. [...] Man forderte und setzte innere Freiheit: Freiheit von duflerer Auto-
ritdt, Freiheit zu eigener Gestaltung des Lebens und zwar nach dem eigenen
Gesetze, dem personlichen Gewissen®

43 Foerster, Jugendseele, 93 Anm. 1.

44 Dr. Gustav Wyneken (1875-1964) war ein evangelischer Theologe, der 1898 mit
dem Thema ,Hegels Kritik Kants“ promovierte. 1906 griindete er gemeinsam
mit Paul Geheeb, August Halm und Martin Luserke die Freie Schulgemeinde
Wickersdorf bei Saalfeld. Er war Verfasser des zweiten Aufrufes auf dem Frei-
deutschen Jugendtag 1913 auf dem Hohen Meifiner. Bereits am 7./8. Mérz 1914
wurden er und die Freie Schulgemeinde auf dem ersten Freideutschen Vertre-
tertag in Marburg/ Lahn von der Freideutschen Jugend ausgeschlossen. Er
verfasste zahlreiche Schriften zur Freien Schulgemeinde und war spiter v.a. als
Lehrer und freier Schriftsteller tétig. Weitere biografische Informationen finden
sich in: Kindt (Hg.), Grundschriften der Deutschen Jugendbewegung, 581f.

45 Vgl. Ahlborn, Das Meifinerfest der Freideutschen Jugend 1913, 111-114.

172

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

in sich selbst zu begriinden. Guardini fand sich somit mitten in das
allerorten aufbrechende jugendbewegte Streben nach Autonomie zu
Beginn des 20. Jahrhunderts hineingestellt. Er durchdrang die beob-
achteten Phidnomene weitblickend und erahnte in einem Brief an
Weiger am 26. Mai 1916 am Horizont bereits die mdglichen desola-
ten Folgen fiir Deutschland.*® Er titulierte die Frage nach Autonomie
in seinem Notizbuch wahrscheinlich um 1918 als ,Wesen unserer
Zeit™:

»D.[as] Wesen unserer Zeit: der Drang nach Autonomie. D.h. nach In-
sichbegriindung der einzelnen Natur- und Kulturgebiete, Verselbststin-
dig[un]g nach Sinn, Gesetz, Wertmaf3stab... desh.[alb] der Natur und
Kultur gegeniiber der Ubernatur (u.[nd] d.[er] Autoritit.)

Auton.[omie] des Religiésen (Luther)der Natur u. d. Schaffens (Goethe)
d. Politik (Macchiav.[elli], Fichte, Bismarck)

d. soz.[ialen] Individuum (soz.[iale] Revolut.[ion])

d. Tugend (freiddeutsche Beweg[un]g)

Zugleich aber ein Wunsch, die autonom gewordenen [Ir] Gebiete zu
einer hoheren, freien (weil nicht unter Vergewalt.[igung] d. Eigenwe-
sens) ideell bestimmten [?] Einheit zusammenzufiigen - und danach,
eine transz.[endente] tibernat.[trliche] Einh.[eit] u. Autoritit zu finden,
die jene - vollverstanden — Autonomie nicht verletzt.

Organische - weil sinnvolle Synthese in sich befreiter und autonomer
Einheiten - Hocheinheit

Autonomie ist nicht Unbotmafligkeit. Gehorsam ist nicht Heterono-
mie“¥

Guardini befiirwortete an der freideutschen Jugendbewegung die
Gesinnung, klare Grenzen zu ziehen, um das eigene des jeweiligen
Bereichs zur Reife zu bringen, doch sei - so er in seinem Artikel
»Neue Jugend und Katholischer Geist“ — ,dieser in sich berechtigte

46 Vgl. Brief an Weiger vom 26. Mai 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi-
nis Briefe an Weiger, 184: ,Ersteht aber eine solche ganz in sich selbst wurzelnde
deutsche Kultur (in der neudeutschen Jugendbewegung z.B. seh ich sie wach-
sen; Du machst Dir von ihrer Kraft und Zielbewuf3theit keinen Begrift!) — was
dann? Dann gibt’s bei uns eine Desorientierung, eine geistige Ratlosigkeit, eine
Abgeschiedenheit vom Leben der Nation, wie wir noch keine erlebt haben. Und
dann, dazu oder daraus, jene ,Reaktion’ von der Du schreibst*.

47 Guardini, Romano, Autonomie. Wesen unserer Zeit. Notiz (ohne Datum), in:
Guardini, Notizbuch 1914-1919, [69]. Die eckigen Klammern wurden sidmtlich
vom Verfasser hinzugefiigt. Eine gesonderte Einfiigung der Initialen hatte die
Lesbarkeit noch weiter erschwert.

173

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Trieb iiberspannt“® worden. So suchte sich auch die Jugend auf der
Grundlage Kants und des deutschen Idealismus aus dem Erleben
des eigenen Jung-Sein heraus selbst aufzubauen. Das eigene Ich
wurde idealisiert zum uneingeschrinkten Mafstab des Wirklichen
erhoben. Die philosophische neukantianische Grundlage wurde von
den jungen Menschen unmittelbar ins Leben iibersetzt. Nicht eine
extern verordnete Doktrin oder das Gegebene, sondern das eigene
Erleben wurde zum Mafl der Wahrheit erhoben. Fiir die Jugend und
ihre Wortfiihrer war der Mensch eins mit sich selbst und Sittlichkeit
und Kultur wurden allein als Ausdruck des eigenen Inneren ver-
standen.?® Das tatsdchliche duflere Hinausgehen und Wandern war
Ausdruck dieses inneren Freiwerdens®. Die Expression des eigenen
Innen sei alles gewesen’!, wie der Freideutsche Max Bondy betonte,
mit dem Guardini intensive Debatten zu Beginn der 20er Jahre des
20. Jahrhunderts ausfocht:

,Es ist die Autonomie des Geistes bis ins Auflerste getrieben: es ist das,
was uns allen in irgend einer Weise als berauschende Vorstellung im
Sinn steckt: die Befreiung des Ichs von jeder Gesetzlichkeit, die nicht
seine eigene ist"“>

Auch aus der unmittelbaren Auseinandersetzung mit der Freideut-
schen Jugend war es fiir Guardini also angezeigt, das kantische
bzw. neukantianische Streben nach alleiniger Selbstbegriindung des

48 Guardini, Romano, Neue Jugend und katholischer Geist. Der Mainzer Juventus
zu eigen, Mainz 1920; hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines grofien Lebens-
werks. Aufsitze und kleine Schriften. Band 1, Mainz — Paderborn 2000, 291-319,
294. Man beachte die Wortwahl ,iiberspannt’, die auf die fruchtbare Spannung
der Gegensitze in der Gegensatzlehre verweist. (Vgl. Guardini, Der Gegensatz,
133-136).

49 Vgl. ebd., 299.

50 Eine vortreffliche Beschreibung der umfassenden Gestalt des Wanderns in der
katholischen Jugendbewegung findet sich in: Guardini, Aus einem Jugendreich,
232-238.

51 Natiirlich wurden auch die Kulturbereiche der Kunst und Musik von diesem
neuen Lebensgefiihl voll erfasst. Zu denken sei z.B. an Franz Marcs (1880-1916)
»Die grofien blauen Pferde® (1911) oder die Kompositionen Arnold Schénbergs
(1874-1951).

52 Bondy, in: Bondy, Max/ Guardini, Romano, ,Freideutsche Jugend und Katholi-
zismus“. Eine Aussprache, aus: Die Schildgenossen 2 (1921), in: Kindt, Werner
(Hg.), Grundschriften der Deutschen Jugendbewegung, Diisseldorf - K6ln 1963,
274-302, 279.

174

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Hinwendung zur Wirklichkeit

Ich zu beantworten. Dies vollzog er in seiner Gegensatzlehre inhalt-
lich auf eine doppelte Weise: erstens durch eine Hinwendung zur
Wirklichkeit und damit zu einem objektiven Geltungsmafistab und
zweitens durch eine Hingabe an Gott und die Kirche, die unten als
drittes Fundament der Gegensatzlehre dargestellt wird. Nun sei auf
die erste Erwiderung Guardinis eingegangen.

1.2 Das Erwachen des Wirklichkeitsbewusstseins

Mit der Jugendbewegung und seiner akademischen Beschiftigung
waren zwei miteinander verbundene Kontexte gegeben, in denen
Guardini kantischen bzw. neukantianischem Gedankengut begegne-
te und sich kritisch damit auseinandersetzte. In seinen Vortrdgen
Vom Sinn der Kirche® fragte Guardini 1922, wie der neuere Idealis-
mus iiberhaupt so lange erhalten bleiben konnte, da seine Grundlage
kein Beweis, sondern eine zum Dogma erhobene seelische Haltung
sei. Er sieht deshalb nicht die Notwendigkeit einer Widerlegung die-
ser Philosophie, und lieferte sie weder in der Gegensatzlehre noch
in einem seiner sonstigen Werke, sondern betonte, dass in seiner
Zeit die ,Wirklichkeit als Urtatsache® empfunden werde und dass
ein grofles Aufwachen hin zu ihr geschehe.>® Guardini unternimmt
also nicht den Versuch zu zeigen, weshalb die Annahme der Tran-
szendentalphilosophie falsch ist, sondern geht in seiner Gegensatz-
lehre vom ,menschlichen Seinsbestand aus, wie er sich innerer und
auflerer Erfahrung darbietet”>* Der aus seiner Sicht erfolgten dog-
matischen Festlegung des Ich als Mafistab setzt er eine ebensolche
mit der Wahl der Wirklichkeit als Ausgangspunkt seines Denkens
entgegen.

Im Folgenden sei dieses erste Fundament expliziert, wobei zu-
néchst auf seine Beschreibungen der Erfahrung eingegangen wird,

53 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 23f. Lea Lerch legt in ihrer Untersuchung
zurecht dar, dass Guardini in seinen liturgischen Schriften ,Vom Sinn der Kir-
che®, ,Vom Geist der Liturgie“ und ,Liturgische Bildung® die Annahme kritisiert,
»die Erkenntnis sei primér von dessen eigenen Bedingungen und nicht vom Er-
kenntnisobjekt bestimmt® (Lerch, Lea, Romano Guardini und die Ambivalenz
der Moderne. Liturgische Bewegung und Gesellschaftsreform in der Weimarer
Republik, Paderborn 2023, 175).

54 Guardini, Der Gegensatz, 31.

175

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

wie sie sich zu Beginn der Darstellung jedes Gegensatzpaares in der
Gegensatzlehre finden. Die Wahl dieses Vorgehens bedeutet, dass er
sich mit der Phdnomenologie gegen den Neukantianismus richtet,
wie im zweiten Kapitel ausgefithrt wird. Die Methodik hat weiterhin
die Konsequenz, wie im dritten Kapitel zu zeigen ist, dass es sich bei
der Gegensatzschrift nicht um ein philosophisches System, sondern
um eine Struktur zur Begegnung mit Wirklichkeit handelt. Mit der
Ankniipfung Guardinis an die Phdnomenologie steht der grofie Na-
me Max Schelers im Raum, sodass deren Begegnungen ein Exkurs
am Ende gewidmet wird.

1.2.1 Der Ausgangspunkt beim ,, Bestand des Erfahrbaren>

Guardini beschreibt in seiner Gegensatzlehre fortwdhrend die Er-
fahrung des Wirklichen, so z.B.: ,wir erfahren den ganzen Be-
stand...”*%, ,das Leben erfahrt sich als etwas...”’, ,aus einfachster
Selbsterfahrung wissen wir...*8, ,in ihm selbst erfahren wir wiede-
rum...® und ,Ich verweise dafiir auf die eigene Erfahrung...“0. Er
schildert seine Erfahrung von Qualitdten, wie Farbe oder Geruch,
Quantitaten, wie Ausdehnung, Kraft, Gewicht und Bewegung sowie
Form bzw. Gestalt. Dabei nimmt er nicht ,Farbe® wahr, sondern
~farbige Dinge, genauer: dieses Blatt, mit dieser bestimmten griinen
Farbung“®!

Die Erfahrung ist fiir Guardini dasjenige, so er 1927 in seinem Ar-
tikel ,,Lebendige Freiheit, ,was allein iiber die Wirklichkeit Auskunft
gibt“%? Bei der Bearbeitung einer philosophischen Frage diirfe also
nicht vom Ausgesprochenen, vom Wort, vom Begrift ausgegangen
werden, wie es in seiner Zeit oft geschehe, sondern vom Konkreten.

55 Ebd., 18.

56 Ebd., 3L

57 Ebd., 40.

58 Ebd., 45.

59 Ebd., 57

60 Ebd., 157.

61 Ebd., 18.

62 Guardini, Romano, Lebendige Freiheit, in: Die Schildgenossen 7 (1927), 184-
199, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Stu-
dien 1923-1962. Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz - Paderborn
%1994, 95-116, 99.

176

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

Der philosophisch Titige solle, so Guardini in seinen bisher nicht
ver6ffentlichten Zwischenbemerkungen iiber das Philosophieren in
seinem Ethik-Kolleg®, ,vor allem seine Sinne brauchen: auf das,
worum es sich handelt, hinschauen, hinhéren, hinfithlen®* Beim
Erfassen z.B. eines Baumes miisse er vom konkreten Baum ausgehen
und sich seiner Eigentiimlichkeit mit allen Sinnen aussetzen. Die
Frucht dieses Vorgehens sei ein wirkliches Geraten an das Phano-
men; ,das Fithlung-Nehmen und Eindringen - jenes, was das Wort
JErfahrung’ meint“® ,Erfahrung® erscheint damit bei Guardini als
Urform der Begegnung zwischen Mensch und Gegenstand, ja wie
spater gezeigt wird, zwischen lebendigem Subjekt und konkretem
Gegenstand. Erst auf ihrer Grundlage kann dann das intellektuelle
Durchdringen erfolgen. Es klart und ordnet die Erfahrung und setzt
sie zu anderen Erfahrungen in Beziehung. Darauf folgt dann das
Benennen. Ohne die Erfahrungsgrundlage jedoch bleiben die Worte
lediglich leere Worter. Der Gesamtbestand des Erfahrbaren wird
bei Guardini ,durch korperliche Stoffe und Gebilde, Krifte und
Kraftformen; durch psychische Vorginge und Akte, Zustinde und
Strukturen®e® gebildet.

Guardini schildert in seiner Gegensatzlehre Erfahrungen, die je-
doch nicht unbestimmt sind, sondern das Merkmal der Konkretheit
tragen. Zudem fragt er, ob sich dariiber hinaus nicht noch etwas wei-
teres Verbindendes, Allgemeines darbietet, sodass zu fragen wire, in
welcher Weise etwas rund, grin,... sei?®’ Deutet er hier die Verbin-
dung von Konkretem und Abstrakt-Giiltigem an, so hatte er bereits
in seinen Vortrdgen ,Vom Sinn der Kirche“ Anzeichen in seiner Zeit
identifiziert, ,dafl man das Konkret-Wirkliche als das einzig Gegebe-

63 Im Guardini-Archiv der Katholischen Akademie in Bayern finden sich unter
der Nr. 1641 fiinf Zwischenbemerkungen {iber das Philosophieren aus Guardinis
Ethik-Kolleg. In einem frithen Inhaltsverzeichnis dieser posthum publizierten
Schrift sind sie noch enthalten, doch wurden sie fiir die spétere Veroffentlichung
aus mir nicht bekanntem Grund nicht beriicksichtigt.

64 Guardini, Romano, Erste Zwischenbemerkung iiber das Philosophieren, in:
ders., Fiinf Zwischenbemerkungen aus dem Ethikkolleg, in: Guardini-Archiv
der Katholischen Akademie in Bayern, Miinchen, Nachlass Romano Guardini,
Nr. 1641, 2.

65 Ebd., 4.

66 Guardini, Der Gegensatz, 61.

67 Vgl. ebd., 18f.

177

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

ne nehmen und das Abstrakt-Giiltige ganz daran kntipfen will“68
Diese Verbindung des Abstrakten mit dem Konkreten kennzeichnete
er weiterhin in seinem Notizbuch 1918 als das Wesen der Phanome-
nologie.® Er stellt sich also mit seiner Hinwendung zur Wirklichkeit
in die phanomenologische Strémung seiner Zeit hinein. Dabei war
fiir ihn, man denke an die Zeit der Habilitation und den dortigen
»Schelerkreis®, v.a. Max Scheler ein wesentlicher Bezugspunkt.

Wie Guardini war auch dieser kein Theoretiker vom Schlage Hus-
serls, vielmehr lebte seine Philosophie vom personlichen Erfahren
her”%, war die Grundlage seiner Phanomenologie ,keine abstrakte
Reduktion, sondern der intensive Erlebniskontakt mit der Welt"
wie Joachim Reger in seiner Dissertation zurecht bemerkt hat’!. Fiir
Scheler ist Phanomenologie daher keine neue Wissenschaft, sondern
sie sei eine ,Einstellung des geistigen Schauens, in der ein Reich
von Tatsachen er-lebt und er-schaut werde, das ohne sie verborgen
bleibe. Sie sei kein bestimmtes Denkverfahren, keine Methode, son-
dern eine eigene personliche Einstellung, wie er in seiner Schrift
~Phinomenologie und Erkenntnistheorie® ausfiihrte:

»Das erste, was daher eine auf Phanomenologie begriindete Philosophie
als Grundcharakter besitzen muf3, ist der lebendigste, intensivste und
unmittelbarste Erlebnisverkehr mit der Welt selbst — d.h. mit den Sachen,
um die es sich gerade handelt. Und zwar mit den Sachen, wie sie sich
ganz unmittelbar im Er-leben im Akte des Er-lebens geben, und in
ihm und nur in ihm ,selber da‘ sind. Durstig nach dem Sein im Er-le-
ben wird der phdanomenologische Philosoph alliiberall an den ,Quellen’
selbst, in denen sich der Gehalt der Welt auftut, zu trinken suchen®”?

Gemaf3 dieser Definition Schelers muss auch Guardini eine zutiefst
phanomenologische Einstellung zugeschrieben werden, da er sowohl
von der Erfahrung ausgeht als auch unterschiedlichste Zugénge zur
Wirklichkeit fiir sein eigenes Denken nutzt und anderen eréfinet.
Innerhalb der verschiedenen Méglichkeiten des Erfahrens der Wirk-

68 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 23.

69 Vgl. Guardini, Romano, Phaenomenologische Einstellung. Notiz vom
8./10.2.1918, in: ders., Notizbuch 1914-1919, [10].

70 Vgl. Good, Paul, Max Scheler. Eine Einfithrung, Diisseldorf - Bonn 1998, 11.

71 Reger, Die Phanomenologie als theologisches Erkenntnisprinzip, 26.

72 Scheler, Max, Phanomenologie und Erkenntnistheorie, in: ders., Schriften aus
dem Nachlass. Band I. Zur Ethik und Erkenntnistheorie, Bern 1957, 377-430,
380.

178

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

lichkeit bildet das ,Sehen® bzw. ,Schauen” fiir Guardini einen privi-
legierten Zugang, den er im Dialog mit Goethe, Scheler und der
Lichtmetaphysik Bonaventuras entwickelte, wie im dritten Teil aus-
zufithren sein wird.”

In seinem Anselm-Aufsatz aus dem Jahr 1921 fihrt Guardini als
weitere Gewihr fiir das philosophische Erwachen des Wirklichkeits-
bewusstseins Nikolai Hartmanns ,Metaphysik der Erkenntnis“7* an
und zitiert daraus:

»Die Erkenntnisrelation ,mufi... auf jene (d.h. die Seinsrelation) als
die umfassende zuriickgefithrt werden, muf3 vielleicht als untergeordne-
tes Glied, eingeordnet in ein ganzes Gefiige von Seinsverhaltnissen,
verstanden werden® (S.62). Es ist dem Lesenden, als ob darin durch
strengstes wissenschaftliches Denken die Pforten zur Wirklichkeit auf-
gesprengt wiirden"”>

Guardini rezipierte die phianomenologische Strémung seiner Zeit
intensiv und stellte sich in seiner Hinwendung zur Wirklichkeit
in sie hinein. Er steht also, wie Gerl-Falkovitz zurecht bemerkt,
»im Umfeld einer zeitgeschichtlichen Suche nach der Uberwindung
des moglichen kantischen Wirklichkeitsverlustes; oder genauer: des
kantischen Desinteresses an der Empirie und den transzendierenden

<

Ideen“’¢ Mit Holger Zaborowski kann festgehalten werden:

»Es geht ihm [Romano Guardini, Anm. P.M.] nicht darum, abstrakt-
theoretisch etwas zu konstruieren oder idealtypisch etwas zu deduzie-
ren. Sein Anliegen bestand im Gegenteil darin, in Anlehnung an die
Phdnomenologie genau hinzusehen und im Blick auf das Empirische
[...] ideale Strukturen aufzuzeigen’”

Guardinis Hinwendung zur Wirklichkeit bedeutet in Absetzung vom
Neukantianismus ein Standnehmen in der ,quaestio facti“ als philo-

sophischem Ausgangspunkt, was im Folgenden ndher ausgefiihrt sei.

73 Vgl. Teil I1I Kapitel ,,6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten.

74 Hartmann, Nikolai, Die Metaphysik der Erkenntnis, Berlin — Leipzig 1921.

75 Guardini, Romano, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, in:
Auf dem Wege. Versuche, Mainz 1923, 33-65, hier zitiert nach: ders., Wurzeln
eines grofien Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften. Band 1, Mainz -
Paderborn 2000, 386-417, 398.

76 Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 11.

77 Zaborowski, Vermittelndes Denken, 23.

179

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

1.2.2 Von der ,quaestio iuris“ zur ,quaestio facti“

Guardini stellt in der Gegensatzlehre im ersten Kapitel’® nach einer
Phanomenbeschreibung des Lebendig-Konkreten die Leitfrage, ob
dieses erkenntnismiflig gefasst werden konne”. Er fragt also, dem
Neukantianismus widersprechend, nicht nach der Geltung von Er-
kenntnis, sondern wie ein vom erkennenden Subjekt unabhéngig
Seiendes zu erfassen sei. Damit entspricht seine Frage der realisti-
schen Haltung, die Rickert strikt ablehnte. Die von Guardini gesetzte
Ausgangsfrage spiegelt sich auch im Aufbau seiner ganzen Schrift
»Der Gegensatz“ wider: Er zeichnet zuerst das Lebendig-Konkrete
in seinen gegensitzlichen Dimensionen, ehe er von dort her auf die
Kreuzungen und Reihungen, sowie das Phdnomen des Gegensatzes
als solchem tibergeht. Daran schlielen sich die Themen des Lebens,
des Mafles und Rhythmus® an. Ausgehend vom Phidnomen widmet
er sich dann dem ,Erkenntnisproblem des Konkreten“8° Wirkliches
wird also nicht innerhalb der Erkenntnistheorie erdrtert, vielmehr
folgt die Frage der Erkenntnis auf die Beschreibung des Gegenstan-
des. Die Ontologie geht der Erkenntnistheorie voraus. Dies tritt auch
in einer Passage aus seiner Gegensatzlehre deutlich hervor:

»Erkennen ist ein bestimmtes lebendiges Verhalten des konkreten Men-
schen gegeniiber dem konkreten Gegenstand. [...] Erkennen ist Begeg-
nung, freilich bestimmt geartete. Wenn nun Erkennen ein lebendiges
Verhalten ist, dann muf} es, wie alles Lebendige, gegensitzliche Struktur
haben“®

Die von Guardini als Ausgangspunkt gesetzte Frage lautet also, so er
in seinem Anselm-Aufsatz 1921, ,wann wir einer Wirklichkeit gerecht

«

werden® In seinem Aufsatz ,Heilige Schrift und Glaubenswissen-
schaft“® fiihrte er in dieser Richtung dann 1928 aus:

78 ,1. Das Konkret-Lebendige, und wie es erkennend gefafit werden kénne®.
(Guardini, Der Gegensatz, 3).

79 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 5.

80 Vgl. ebd., 195-222.

81 Ebd., 197f.

82 Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, 402.

83 Guardini, Romano, Heilige Schrift und Glaubenswissenschaft, in: Die Schildge-
nossen 8 (1928), 24-57, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines groflen Lebens-
werks. Aufsétze und kleine Schriften. Band 2, Mainz - Paderborn 2001, 337-383.

180

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

»Das Denken ist nicht gesetzgebende Gestaltung des Gegenstandes
durch spontane Kategorien, wie Kant und der Idealismus, das Problem
vereinfachend, behaupten. Es erfafit vielmehr in sich seiende und be-
stimmte Wirklichkeit, und muf} das so tun, wie diese Wirklichkeit erfafit
zu werden fordert8

Denken nimmt bei ihm deutlich seinen Ausgangspunkt von der
konkreten Wirklichkeit her und kann sich nur in der Unmittelbar-
keit des Selbst zum Seienden vollziehen.8> Dabei miisse dem zu
Erkennenden konkrete Wirkung auf den Erkennenden eingerdumt
werden, da es sonst in seiner qualitativen Wucht verkannt werde.
Der Erkennende miisse sich deshalb selbst im Erkenntnisprozess
einsetzen, wie Guardini in seinem Aufsatz ,Heilige Schrift und Glau-
benswissenschaft” unterstreicht.8

Eine Charakterisierung Guardinis durch Weiger verdeutlicht, dass
jener nicht nur theoretisch diesen Ansatz wihlte, sondern er, wie
sein Gegensatzdenken insgesamt, seiner Existenz entsprang und
entsprach: Guardini hatte wohl auf seinem Pult in seiner spiteren
Lehrtatigkeit an der Universitat in Miinchen die Plastik einer jungen
Kiinstlerin stehen, mit der er nichts anfangen konnte. Er war jedoch
gewillt, diese so lange vor sich stehen zu lassen, bis er sie verstand,
und Weiger konkludierte iiber den wohlvertrauten Freund: ,Das
ist es, was er sucht. Den inneren Vorgang, der zu diesem Gebilde
fihrt"% Guardini wiéhlte also den Vorrang der ,quaestio facti“ ge-
geniiber der ,quaestio iuris“ nicht einfach aufgrund philosophischer
Uberlegungen, vielmehr entsprach dies seinem Wesen.

Zwar kennt er in der Gegensatzlehre auch das Moment in der
Erkenntnis, in der der Gegenstand nicht als objektives Gegeniiber
erfahren wird, sondern von innen, aus der eigenen Schopfungsti-
tigkeit, heraufsteigend. Doch das, so Guardini, ,bedeutet natiirlich
nicht, die Dinge selbst wiirden durch das Denken geschaffen®88
Sie stiinden vielmehr in sich und seien gegebenes Wirkliches. Die
auflere Welt existiere fiir sich unabhéngig von der inneren®: Das

84 Ebd., 338.

85 Vgl. Guardini, Romano, Zweite Zwischenbemerkung tiber die Methode des
Philosophierens, in: ders., Fiinf Zwischenbemerkungen aus dem Ethikkolleg, 2.

86 Vgl. Guardini, Heilige Schrift und Glaubenswissenschaft, 347.

87 Weiger, Buch der Erinnerungen II, 243.

88 Guardini, Der Gegensatz, 200.

89 Vgl. ebd., 201f.

181

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Leben erfahre sich so, ,dafl es Vorhandenem gegeniibersteht“*° Die-
sen Denkansatz wird er zeitlebens beibehalten, wie seine erste philo-
sophische Zwischenbemerkung zu seinem posthum veréffentlichten
Ethik-Kolleg belegt.”!

Fir Kant, so Guardini, liefere Erfahrung immer nur vorlaufige
Erkenntnis und die Kategorien des Verstandes, die ,im logischen
Sinn vor der Erfahrung da“? seien, ermoglichten sie erst. Guardini
begegnet der Annahme Kants und des Neukantianismus gemeinsam
mit der Phdnomenologie und begriindet mit Max Scheler, dass es
um die ,Ergreifung des Dinges gehe.®* Scheler brachte die phéno-
menologische Grundannahme in seiner aus dem Nachlass herausge-
gebenen Schrift ,Phdnomenologie und Erkenntnistheorie® wie folgt
zum Ausdruck:

»Erkenntnistheorie ist also eine Disziplin, die der Phanomenologie
nicht vorhergeht oder zugrunde liegt, sondern ihr folgt. [...] Keine
Erkenntnis ohne vorhergehende Kenntnis; keine Kenntnis ohne vorher-
gehendes Selbstdasein und Selbstgegebensein von Sachen. Jede Theorie
der Erkenntnis, nach der der Gegenstand erst in den Methoden des
Erkennens bestimmt oder gar erzeugt werden soll, ist also etwas dem
evidenten Sinn von Erkenntnis Widersprechendes. Desgleichen jede
,Erkenntnistheorie; welche vor einer phanomenologischen Priifung des
Geistes und der Sachgegebenheiten und - wie es Erkenntnistheorie soll
- vor der dogmatischen Ansetzung einer bestimmten, vom Erkennen
unabhingigen Realitatswelt die Moglichkeit einer Erkenntnis und ihr
Wie erst entscheiden will“>*

90 Ebd., 66.

91 In seiner ersten philosophischen Zwischenbemerkung aus dem spateren Ethik-
kolleg reflektierte Guardini, wie denn eine philosophische Frage iiberhaupt
beantwortet werden konne. Sie diirfe nicht von Biichern, von Begriffen oder von
Gedanken ausgehen, sondern miisse vor die betreffende Wirklichkeit treten und
an sie die philosophische Urfrage richten: , Was ist das?““ Die quaestio facti ist
der quaestio iuris gegeniiber also primér: ,Man kann die philosophische Arbeit
in drei Abschnitte zerlegen: In der ersten wird das Phaenomen gesichtet und
verkostet... In der zweiten wird es in sich selbst und in seinen Beziehungen
zu anderen Phaenomenen logisch durchgearbeitet... In der dritten wird das
Erkannte benannt und ausgesprochen...” (Guardini, Erste Zwischenbemerkung
iber das Philosophieren, in: ders., Fiinf Zwischenbemerkungen aus dem Ethik-
kolleg, 1).

92 Guardini, Gott und die Welt, 145.

93 Vgl. ebd., 145.

94 Scheler, Phanomenologie und Erkenntnistheorie, 396f.

182

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Hinwendung zur Wirklichkeit

Die Grundeinsicht der Phinomenologie war es also, dass die Er-
kenntnisweise wider der Annahme des Neukantianismus von der
jeweiligen Sache her bestimmt werden miisse.”® Das Wirkliche ist fiir
Guardini nicht vom Denken produziert (Rickert These 3), vielmehr
dessen erste Evidenz. Mit dieser Annahme steht er auf dem Boden
der Phinomenologie, wie anhand einer Passage aus Max Schelers
Schrift ,Phdnomenologie der Erkenntnis“ deutlich wird:

»Absoluter Maf3stab jeder ,Erkenntnis’ ist und bleibt die Selbstgegeben-
heit des Tatbestandes — gegeben in der evidenten Deckungseinheit des
Gemeinten und des genau so wie gemeint auch im Erleben (Erschauen)

Gegebenen®*®

Dieses Kapitel zusammenfassend kann fiir die der Erkenntnistheorie
zugrunde liegende Ontologie die erste These festgehalten werden:
»A: Das Wirkliche ist unabhingig vom Denken des Subjektes. Es
ist die erste Evidenz und Mafistab der Erkenntnis Guardini leitet
die Weise der Erkenntnis vom Gegenstand selbst ab, was auch die
erste Grundannahme von Guardinis Frkenntnistheorie darstellt’,
die hier - da die Erkenntnis dem Gegenstand nachgeordnet ist -
mit ,B“ bezeichnet wird: ,B: Die Erkenntnis muss dem jeweiligen
Gegenstand entsprechen’.

Guardini steht mit der Wahl der Wirklichkeit als erster Evidenz
und Ausgangspunkt seiner Philosophie in einer Linie mit dem
vorwiegenden Teil antiker und mittelalterlicher Philosophie und
entgegen aller sich an Descartes anschlieffenden Denkrichtungen.
Zugleich befindet sich Guardini mit seiner ,,Ordnung der fundamen-

95 Vgl. Avé-Lallemant, Eberhard, Die Phanomenologische Reduktion in der Philo-
sophie Max Schelers, in: Good, Paul (Hg.), Max Scheler im Gegenwartsgesche-
hen der Philosophie, Bern - Miinchen 1975, 159-178, 160.

96 Scheler, Phanomenologie und Erkenntnistheorie, 398.

97 Das Problem der Bedingungen der konkreten Erkenntnis iibertragt Guardini in
~Wahrheit des Denkens® auch auf die Gotteserkenntnis und fragt: ,Wie mufd der
Mensch sein und sich halten, damit das dem gottlichen Gegenstande zugeord-
nete Organ in ihm offen werde und aufnehmen kénne?“ (Guardini, Wahrheit
des Denkens (30.4.1945), 148). Damit stellt er, biblisch gesprochen, die Frage
nach dem Herzen, womit die ,theologia cordis“ anklingt. Die Entscheidung des
Ausgangspunktes der Philosophie und die theologische Ausrichtung korrespon-
dieren.

183

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

talsten Evidenzen’, wie Max Scheler es formulieren wiirde®®, auch in
der phidnomenologischen Stromung seiner Zeit. Damit ist aber we-
der gesagt, dass sich Guardini in eine phdnomenologische ,,Schule®
einordnen liefle, noch wie er zu Detailfragen einzelner Philosophen
gestanden haben muss, doch aber, dass eine gemeinsame Basis vor-
handen war, die er auch in spiteren Werken beibehielt. So schrieb
er z.B. in der Vorbemerkung zu seinem Werk ,Religion und Offen-
barung®, dass seine Quellen keine Literatur gewesen seien, sondern
»zuerst der Umgang mit den Phanomenen selbst"*® Ausgehend von
der Hinwendung zum Phidnomen édnderte sich auch Guardinis eige-
ne Methode in der Gegensatzlehre weg vom deduktiven System, wie
es noch in seiner Frithschrift ,Gegensatz und Gegensitze“ vorlag,
hin zur konkreten Begegnung, worauf im Folgenden einzugehen ist.

1.2.3 Vom System zur Begegnung

Das letzte Kapitel der Gegensatzlehre ,System und Richtung® stellt
einen Schliissel zum Verstdndnis der gesamten Schrift bereit. Ausge-
hend von der Hinwendung zum Wirklichen wolle sie, so Guardini,
»ihrer letzten Absicht nach kein ,System™ sein. Es gelte das mechani-
sche Systemdenken abzulegen, ,dafiir aber dessen edleres lebendiges
Aquivalent zu gewinnen: Richtung in’s Blut“!° Er vermerkt in sein
Notizbuch zwischen 1914 und 1919 den Sinn der Gegensatzlehre als
,Erfassung des Konkreten in seiner Beziehung zum Abstrakten“!0!
Gemeinsam mit Neundorfer hatte er lange versucht, wie in der
Entwicklung hin zur Gegensatzlehre gezeigt worden ist, den Men-
schen mittels einer Strukturlehre zu verstehen. Erst ,vor der Zeit
meiner Berliner Lehrtitigkeit“%2, so Guardini in seinen unveroffent-
lichten Berichten, sei ihm aufgegangen, dass die groflen Gestalten
wie Kierkegaard, Pascal oder Dante nicht nur ,grofle représentati-

98 Vgl. Scheler, Max, Vom Ewigen im Menschen. Gesammelte Werke Band 5,
Bern #1954, 93.
99 Guardini, Romano, Religion und Offenbarung, Mainz - Paderborn, 21990, 9.
100 Guardini, Der Gegensatz, 256f.
101 Guardini, Romano, Gegensatzlehre. Notiz ohne Datum, in: ders., Notizbuch
1914-1919, [17].
102 Guardini, Berichte*, 29.

184

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Hinwendung zur Wirklichkeit

ve Verwirklichungsformen universeller Strukturgesetze“1%?, sondern
konkrete Einzelgestalten seien. Diese Entdeckung der konkreten
Wirklichkeit 6ffnete ihm den Weg zu einer neuen Denkform. Ent-
scheidende Hilfe hatte er in diesem Vorgang durch die Phanome-
nologie insbesondere von Max Scheler erfahren!®, auf deren Begeg-
nungen im néchsten Kapitel in einem knappen Exkurs eingegangen
wird.

Im Jahr 1914 vollzog sich aufgrund seiner Hinwendung zur Wirk-
lichkeit ein Wandel in seinem Denken, wie anhand eines Briefes an
Weiger deutlich wird:

,Frither wollt‘ ich in einem gleichsam von auflen her umklammernden
und alles durchgreifenden System alles fassen. Der Gedanke ist noch
nicht vorbei, aber sein Antrieb lief§ nach, und das ist gut. Es hitte dabei
irgend etwas zu Grunde gehen miissen: die schone unendliche, lebendi-
ge Mannigfaltigkeit oder mein Wille zur Universalitit des Gedankens.

Das System hitte jene getotet, oder die Resignation hétte den Willen zur

Skepsis gemacht 103

Guardini fihrt in diesem Brief weiter aus, dass ihm der Wille zum
System zwar geblieben sei, doch nicht in einem dufleren, sondern
nun in einem inneren Sinn, wie sie die ,unendliche Fiille des Nicht-
begrifflichen“%¢ fordere. In dieser Formulierung kiindigt sich die
Erkenntnisseite der Intuition bereits an und zugleich liegt darin
Guardinis Wechsel hin zum ,,offenen System® begriindet. Es bedeu-
tet, das Ganze nicht von auflen her zu umgreifen, sondern das Le-
bendig-Konkrete von innen her fassen zu wollen. 1914 war ihm noch
nicht klar, wie dies theoretisch formuliert werden konnte, sodass er
Weiger um Mithilfe bat.

Die Entdeckung der Wirklichkeit hatte in Guardini also eine Um-
wilzung der eigenen Denkmethodik ausgeldst, die sich auch in Brie-
fen an Weiger 1915 und 1916 nachweisen ldsst. Aus Mainz bekannte
er ihm kurz vor seiner Ernennung zum Leiter der Juventus, dass
ihn das ,Problem der ,Methode® sehr umtreibe, was nichts anderes
bedeutete als ,,den Zusammenhang und Gegensatz von Begriff und

103 Ebd., 29.

104 Vgl. ebd., 30.

105 Brief an Weiger vom 31. Mai/ 3. Juni 1914, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 149.

106 Ebd., 149.

185

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Wirklichkeit!%” Im Februar 1916 schilderte er, wie er gegeniiber aller
Metaphysik skeptisch werde und er bekennt seinem Freund:

»Auch verstehe ich allmihlich Deine leidenschaftliche Ablehnung alles
Schematismus Dingen des Lebens gegeniiber. Die Ideen sind ewig und
absolut. Aber die Regeln, als die Form, in der man die Fiille des konkre-
ten Lebens und die ganz allgemeinen Ideen zusammenfiigen will, haben
nur eine begrenzte Giiltigkeit. Die Regel gleitet, verschiebt sich in sehr
weitem Maf3“108

Der sich in Guardini ereignende Prozess der Umwilzung seiner
Methodik bewegte sich aufgrund des Hinzutretens des Konkreten
und des Lebens weg vom scholastischen System, das er in seiner
theologischen Studienzeit gelernt hatte, hin zu einer neuen Art des
Denkens, wie er in seinen unveréffentlichten Berichten vermerkte:

»Zugleich entdeckte ich jenes Element der Welt, das jedem System wi-
derstrebt, namlich das Konkrete, das Faktum, den Menschen in seiner
Einmaligkeit und die geschichtliche Handlung in ihrer Unwiederhol-
barkeit10?

Beide Elemente lassen sich fiir Guardini, wie auch in den Briefen an
Weiger deutlich wurde, nicht in einen starren Rahmen einordnen.
An die Stelle des Systems und dessen Zwang fiir den Geist und der
Gewalttatigkeit gegeniiber der Wirklichkeit tritt nun als Methodik
das Geschehen der Begegnung:

»Jener Vorgang, in welchem der eigene Geist dem Menschen sowohl wie
dem Ding, der Erscheinung und dem Ereignis gegeniiber tritt. Immer
mehr habe ich gelernt, ihm freien Raum zu geben, es sein zu lassen, wie
es ist, nicht aus Systemen, sondern aus dem individuellen Gegeniiber
heraus zu verstehen, und ich habe verstanden, daf hierin Liebe liegt !0

Die Ausrichtung weg vom starren und begrenzenden hin zum offe-
nen System und zur Begegnung bedeutet fiir Guardini jedoch kein
Chaos, sondern ausgehend von der Gestalt, die allen Elementen

107 Brief an Weiger vom 27. Juni 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 1691.

108 Brief an Weiger vom 16. Februar 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi-
nis Briefe an Weiger, 180. Mit der Erwidhnung des Mafes findet sich hier auch
ein Terminus aus seiner spateren Gegensatzlehre.

109 Guardini, Berichte*, 5.

110 Ebd., 5.

186

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

ihren Sinn gibt, von Gott her, findet er eine Einheit in der Vielfalt.
Deshalb wird sein Gottesbezug als drittes Fundament der Gegen-
satzlehre angefithrt werden.

Nahm die Frithschrift ,Gegensatz und Gegensitze“ andeutend
ihren Ausgangspunkt beim Gegebenen, so kann er 1925 nach zehn-
jahriger Entwicklung betonen, dass die Wesensziige zwar die alten
geblieben seien, sich nun jedoch alles noch deutlicher um das Prob-
lem des Konkreten gesammelt habe.!! Die zentralere Stellung des
Erfahrbaren zeigt sich sowohl im Titel als auch in der Ordnung der
zwei Schriften: Wiahrend ,Gegensatz und Gegensitze® deduktiv als
LEntwurf eines Systems“ mit der Darstellung des Gegensatzes als
solchem einsetzt, beginnt ,Der Gegensatz® als ,,Philosophie des Le-
bendig-Konkreten® nach der Einleitung mit Phanomenzeichnungen,
aus denen sich die intraempirischen Gegensitze ableiten lassen. Von
diesen ausgehend erhebt sich dann der Gedankengang tiber die tran-
sempirischen Gegensitze hin zum Faktum der Gegensatzlichkeit als
solcher in den transzendentalen Gegensitzen. Das 1914 noch nicht
angefithrte Erfahrungsmaterial tritt also 1925 nicht nur prominent
hinzu, sondern dndert die Struktur des Gedankengangs und dessen
Charakter vom System hin zum offenen System, wie Guardini am
Ende seiner Gegensatzlehre schrieb:

Die Gegensatzidee ,bedeutet kein geschlossenes System, sondern ein
Aufgetansein der Augen, und eine innere Richtung im lebendigen Sein.
Sie macht, daf die Wirklichkeit uns Raum wird, und Fiille von Gestal-

ten, in die wir hinausschreiten konnen, ohne uns zu verlieren1?

Dieser von ihm vollzogene Wechsel vom System zur Begegnung be-
deutet fiir die vorliegende Untersuchung, dass sie selbst kein solches
System der Gegensitze vorlegen kann. Innerhalb der Gegensatz-
schrift finden sich einige (verdeckte) Verweise auf Auseinanderset-
zungen Guardinis mit anderen Autoren, doch selten tritt er in einen
direkten fachphilosophischen oder fachtheologischen Dialog mit ih-
nen ein, sondern begegnet ihnen und stellt sie in die Weite des bzw.
seines gegensitzlichen Blickes hinein. Dadurch geschieht Korrektur.
Die Leserin bzw. der Leser darf also va. im dritten Teil ,Gehalt®
keine Systematik erwarten, sondern vielmehr Begegnungen. Guardi-
nis Schrift ,Der Gegensatz“ ist ein Dialog- bzw. Begegnungsbuch,

111 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, XII.
112 Ebd., 257.

187

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

das einlddt, neu und anders zu schauen. Er ist sich zudem seiner
eigenen Fehlbarkeit und Korrekturbediirftigkeit bewusst, sodass es
- wie viele weitere Werke Guardinis - mit ,Versuch® tituliert ist.
Diesen Grundzug seiner Gegensatzlehre schilderte er Weiger bereits
1914:

»Allein mir scheint, es ist die letzte Konsequenz aus der Gegensatzlehre
selbst: die Gegensatzlehre fafit sich selbst wiederum als nur die eine
Seite des Alles auf: die andere ist das Leben, die Wirklichkeit selbst, die
immer aufs neue die Lehre, die Theorie, iberschreitet, und sie vor ein
neues Faktum stellt“!3

Bisher wurde dargelegt, wie Guardinis Hinwendung zur Wirklich-
keit seine eigene Methodik dnderte, jedoch blieb noch unbestimmt,
wie Guardini das Wirkliche in der Gegensatzlehre charakterisiert.
Darauf wird im folgenden Kapitel ,Hinwendung zum Lebendig-
Konkreten eingegangen. Zur Aussage, dass etwas ist soll ergdnzt
werden, was ist. Zuvor sei noch der angekiindigte Exkurs zu Romano
Guardinis Begegnung mit Max Scheler ausgefiihrt.

1.2.4 Exkurs: Romano Guardini und Max Scheler

Max Schelers!™ in zwei Teilen 1913 und 1916 erschienenes Werk ,,Der
Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik® ist der erste

113 Brief an Weiger vom 31. Mai/ 3. Juni 1914, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 149.

114 Max Scheler wurde am 22. August 1874 in Miinchen als Sohn eines evangeli-
schen Vaters und einer jiidisch-orthodoxen Mutter geboren und im jiidischen
Glauben erzogen. 1897 promovierte er in Jena bei Rudolf Eucken, der 1908 den
Nobelpreis fiir Literatur erhielt, iiber die ,Beziehung zwischen den logischen
und ethischen Prinzipien® ehe 1899 die Habilitation ebenfalls bei Eucken folgte
iiber ,Die transzendentale und die psychologische Methode® (Vgl. Scheler,
Max, Beitrdge zur Feststellung der Beziehungen zwischen den logischen und
ethischen Prinzipien, Jena 1899, in: ders., Frithe Schriften. Gesammelte Werke
Band 1, Bern 1971, 9-160; Ders., Die transzendentale und die psychologische
Methode. Eine grundsitzliche Erérterung zur philosophischen Methodik, Jena
1900, in: ders., Frithe Schriften. Gesammelte Werke Band 1, Bern 1971, 197-
335).

Im September 1899 konvertierte er vom jiidischen zum katholischen Glauben
und wurde 1900 Privatdozent fiir Philosophie in Jena. Als er am 3. Januar
1902 in Halle erstmals Edmund Husserl traf und mit ihm tiber Anschauung
und Wahrnehmung sprach, wuchs zum ersten Anfang seiner Philosophie

188

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

belegbare Beweis, dass sich Guardini mit ihm befasste, wie ein Brief

— einem idealistischen, wie er ihn in seinen beiden Qualifikationsschriften
vertreten hatte, — langsam ein zweiter durch die Aufnahme von Husserls ,,An-
schauung” auch aus der Lektiire der ,Logischen Untersuchungen® hinzu. (Vgl.
Henckmann, Wolthart, Die Anfinge von Schelers Philosophie in Jena, in:
Bermes, Christian / Henckmann, Wolthart / Leonardy, Heinz (Hg.), Denken
des Ursprungs. Ursprung des Denkens. Schelers Philosophie und ihre Anfinge
in Jena, Wiirzburg 1998, 11-33, 13). Das Studium dieser hatte ihn stark beriihrt,
worauthin er seine eigene Denkrichtung von einer bewusstseinsimmanenten
und idealistischen Philosophie in seiner Habilitationsschrift zu einer ontolo-
gisch und realistisch gewandeten Philosophie immer weiter wandelte. (Vgl.
Scheler, Die transzendentale und die psychologische Methode, 201). Die erste
These am Ende seiner Habilitationsschrift, dass es — mit Ausnahme der Prinzi-
pien der formalen Logik - kein festes sich selbst evidentes Datum gebe, von
dem die Philosophie ausgehen konne, bestritt er dann im Vorwort zur Ausgabe
von 1922. Zudem behauptete der Neukantianismus eine Prioritit der Methode
- der Ursprung der Philosophie im Bewusstsein — vor der Sachfrage, was
Scheler als Phanomenologe umkehrte.

1906 habilitierte er sich um und wurde Privatdozent in Miinchen, wo er
1906/07 seine bereits halbfertige Logik zuriickzog, die noch auf den alten
Gedankengéngen ruhte. Die Begegnung mit der Phanomenologie hatte sich
nun als Ausgangspunkt seiner Philosophie durchgesetzt. (Vgl. Henckmann,
Die Anfinge von Schelers Philosophie in Jena, 14). In Miinchen kam er auch
mit dem Phanomenologenkreis um Alexander Pfander und Moritz Geiger in
Beriihrung, die Phdnomenologie realistisch und gegenstandsorientiert verstan-
den. 1910 wurde ihm die venia legendi in Miinchen aufgrund einer angeblichen
Frauengeschichte entzogen, sodass er sich zum Géttinger Phdanomenologen-
kreis - Edmund Husserl (1859-1938), Adolf Reinach (1883-1917) und Hedwig
Conrad-Martius (1888-1966) — begab. Dort wurde er auch Mitherausgeber
des Jahrbuchs fiir Philosophie und phdnomenologische Forschung, in dem in
zwei Teilen 1913 und 1916 sein Werk ,,Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik® erschien. Dieses Opus begriindete seinen Ruhm.

Kurz nach Erscheinen seines Werkes ,Vom Ewigen im Menschen® 1921 begann
er sich von der Katholischen Kirche zu distanzieren und nach seiner dritten
Hochzeit 1923 mit Maria Scheu war er als Représentant des Katholizismus
nicht mehr tragbar. In seinen spiteren Werken ab 1926 vertrat er dann die
Auffassung, dass nicht mehr die Phdnomenologie, sondern die Anthropologie
Sprungbrett zur Metaphysik sei. 1928 erhielt er den Ruf an die Universitit
Frankfurt, wo er im selben Jahr verstarb. Viele seiner Schriften waren bis
dahin noch unveréftentlicht und nur einige wurden bis Friithjahr 1933 von
einem Nachlassgremium, dem u.a. Paul Landwehr und Martin Heidegger an-
gehorten, herausgegeben. Im Nationalsozialismus war er dann als jiidischer
Geist verpont. (Vgl. Sander, Angelika, Max Scheler. Zur Einfiihrung, Hamburg
2001, 10). Ab 1954 wurde die Neuherausgabe seiner Werke durch Maria Scheler
in Angriff genommen, die nach deren Tod 1969 Manfred Frings tibernahm.
In Schelers Schaffen lassen sich zusammenfassend drei Phasen voneinander

189

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

an Weiger vom Juli 1916 belegt, in dem er geradezu verziickt schrieb:
»Die Scheler-schen Aufsitze!”, fliichtig durchgemustert, haben mich
stark gepackt. Das ist ein Weggenof$! Vielleicht ein Wegbahner!“!6
Vier Jahre spiter — in der Zeit seiner Habilitation in Bonn - wies
er Weiger abermals auf das Werk Schelers hin und dies mit nicht
minderer, fiir Guardini ungewo6hnlich deutlicher, Hingabe:

»Hattest Du [Josef Weiger] Lust, Max Schelers feinstes Werk, die zwei
Bande ,Abhandlungen und Aufsdtze’ fiir den Lit. Hand. [Literarischer
Handweiser, Freiburg]'” zu besprechen? (Heif3t jetzt Vom Umsturz der
Werte:) Ich halte es fiir eine sehr bedeutende Sache, in Manchem form-

lich ein Anfang einer neuen Art des Philosophierens!!8

Scheler hatte Guardini sein neues Werk ,Vom Umsturz der Werte®
offenbar zur Rezension zugesandt, doch kam dieser selbst nicht
dazu, weshalb er es an Weiger weiter verwies. Die gewaltigen Aussa-
gen des Brief- und Aufsatzzitates unterstreichen Schelers Wichtigkeit
fiir Guardini. 1918 wurde Scheler — auch aufgrund seiner sich ent-
wickelten katholischen Haltung, die er in Aufsitzen im ,Hochland®
zum Ausdruck brachte, — als Professor fiir Philosophie und Soziolo-
gie von Oberbiirgermeister Konrad Adenauer nach Koln berufen.
Guardini war ab April 1920 zur Habilitation in Bonn und betitigte
sich zugleich als Hausgeistlicher in Piitzchen bei den Ordensfrauen
vom hl. Herzen Jesu.

unterscheiden: eine nichtphdnomenologische Frithphase bis zur Rezeption
von Husserls ,Logischen Untersuchungen’, die phdanomenologische Phase und
die Spatphase der zwanziger Jahre, in der sich seine religionsphilosophischen
Ansichten wandelten. (Vgl. Sander, Max Scheler, 23).

115 Scheler, Max, Der Genius des Krieges und der Deutsche Krieg, Leipzig 1915,
jetzt in: ders., Politisch-Padagogische Schriften. Gesammelte Werke Band 4,
Bern - Miinchen 1982, 7-250; Ders., Krieg und Aufbau, Leipzig 1916, einge-
gangen in: ders., Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre, Leipzig
1923/24, jetzt unter demselben Titel in: ders., Gesammelte Werke Band 6, Bern
- Miinchen 1963.

116 Brief an Weiger vom 22./24. Juli 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi-
nis Briefe an Weiger, 189.

117 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 213 Anm. 692.

118 Brief an Weiger vom 30. Mai 1920, Piitzchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 231.

190

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Hinwendung zur Wirklichkeit

Es war Max Scheler, der Guardini in einem Brief vom 4. Juli 1919
zur Habilitation geraten hatte.'® Das vorausgegangene Schreiben
Guardinis an Scheler, das dieser in der Antwort als leider verloren
gegangen erwahnt, ist der erste belegbare Beweis fiir einen direkten
Kontakt beider. Scheler nimmt im Brief lobend Bezug auf Guardi-
nis Schrift vom ,Geist der Liturgie’, die ihm ,so nahe® und das
Kapitel tiber ,Logos vor Ethos® besonders notwendig gewesen sei
in dieser Zeit, die gemaf3 dem Leitwort ,Im Anfang war die Tat®
handle.!?’ Zudem bat ihn Scheler, ihm seine Arbeit iiber ,Lebensge-
gensitzlichkeiten zukommen zu lassen. Guardini traf sich in seiner
Habilitationszeit in Bonn zweimal direkt mit ihm!?! und war sich
dessen enormer ideeller Vorarbeit bewusst, wie sein Artikel ,,Jugend
und katholischer Geist® zeigt, in welchem er - auch wieder iiber-
schwinglich - den ,wundervollen Aufsatz Max Schelers iiber die
,Rehabilitierung der Tugend “?? empfahl.

Er kam in dieser Zeit auch mit dem Schelerkreis in Kontakt,
dem u.a. Paul Ludwig Landsberg (1901-1944) und Heinrich Liitzeler
(1902-1988) angehorten. Dieser zahlte dann zu den Horern Guardi-
nis in Berlin'?} und jener legte in Guardinis Bonner Zeit zwei Werke
vor'?4, von denen Guardini eines in seinem Anselm-Aufsatz 1921
ausdriicklich zur Lektiire empfahl'?®. Scheler hatte sich Zeit seines
Lebens selbst als eine Art Zwitterwesen empfunden, in dem Lebens-
drang und Geist um die Vorherrschaft kimpften. Er war zutiefst

119 Vgl. Brief von Max Scheler an Romano Guardini vom 4. Juli 1919, Kéln, in:
BSBAna342BI, 3.

120 Vgl.ebd., 1.

121 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 96.

122 Guardini, Neue Jugend und katholischer Geist, 307. Der Aufsatz Schelers ist:
Scheler, Max, Zur Rehabilitierung der Tugend, in: ders., Abhandlungen und
Aufsitze. Erster Band, Leipzig 1915, 3-38, dann aufgenommen in: ders., Vom
Umsturz der Werte. Erster Band, Leipzig 1919, 11-42.

123 Seine Vorlesungsmitschriften wurden von Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz her-
ausgegeben: Gerl-Falkovitz (Hg.), Lauterkeit des Blicks.

124 Landsberg, Paul Ludwig, Die Welt des Mittelalters und wir. Ein geschichtsphi-
losophischer Versuch tiber den Sinn eines Zeitalters, Bonn 1922; Ders., Wesen
und Bedeutung der platonischen Akademie.

125 ,Ich verweise auf Paul Landsbergs mit klarer Schau und tiefer Liebe geschrie-
benes Buch: ,Die Welt des Mittelalters und wir: (Bonn, Cohen.) Es ist in den
letzten Jahren nicht viel erschienen, das ich dieser Schrift an die Seite setzen
mochte (Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie,
397 Anm. 3).

191

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

beeindruckt von Guardini, bei dem das Gefiige der Spannungen
aus einer lebendigen Mitte getragen war, wie Liitzeler eindrucksvoll
schildert: ,Welch ein Gegensatz! Scheler sagte erschiittert zu uns,
seinen Schiilern, es bewege ihn tief, daf§ einer so fest in Gott stehen
konne®126

Ende 1922 bzw. Anfang 1923 fragte sich Guardini, ob er den Ruf
nach Berlin annehmen solle. Scheler, zu dem Guardinis innerliche
Beziehung nie abriss, wie er in seinen Berichten schreibt, riet ihm
ausdriicklich dazu.””” In Berlin gab es dann auch einen Kreis, zu
dem neben Werner Sombart auch Scheler gehorte, sodass Guardini
auch dort weiterhin Kontakt zu ihm pflegen konnte. Er erwihnte ihn
dann gemeinsam mit Sombart an der gleichen Stelle in der Gegen-
satzlehre!?8 trotz seiner sonstigen Zuriickhaltung bei namentlichen
Verweisen und des kritischen katholischen Zeitklimas gegen Scheler,
der 1923 das dritte Mal geheiratet hatte.

In der Dankrede zu seinem 70. Geburtstag an der Universitit
Miinchen am 17. Februar 1955 nahm Guardini auch auf die Zeit
kurz vor der Berliner Professur Bezug und dankte einzig Scheler,
der ihm im Frithjahr 1923 im Bonner Garten von Landsberg den
entscheidenden Ratschlag gegeben habe:

»50 mochte ich mit Dankbarkeit den Namen des Einzigen nennen,
der mir etwas wirklich Richtungsweisendes gesagt hat, den von Max
Scheler. In einem fiir mich sehr folgenreichen Gesprich sagte er zu
mir: ,Sie miifiten tun, was im Wort Weltanschauung’ liegt: die Welt
betrachten, die Dinge, den Menschen, die Werke, aber als verantwor-
tungsbewufSter Christ, und auf wissenschaftlicher Ebene sagen, was Sie
sehen. Und ich entsinne mich noch, wie er detaillierte: ,Untersuchen Sie
doch zum Beispiel die Romane von Dostojewski, und nehmen Sie von
Threm christlichen Standpunkt her dazu Stellung, um so einerseits das
betrachtete Werk, anderseits den Ausgangspunkt selbst zu erhellen‘?

Es ist bedeutsam, dass Guardini im Riickblick von ungefahr 30 Jah-
ren sowohl die Phanomenologie als auch Scheler selbst als einzige

126 Brief von Heinrich Liitzeler an Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz vom 25.3.1984,
zitiert nach: Gerl-Falkovitz, Lauterkeit des Blicks, 25.

127 Vgl. Guardini, Berichte, 38.

128 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 69.

129 Guardini, ,Europa“ und ,,Christliche Weltanschauung®; 299.

192

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

grofle Hilfen des eigenen wissenschaftlichen Weges erwéhnte.*® Da
Scheler sowohl in der Dankesrede als auch in Guardinis Berichten
eine prigende Rolle zukommt, wird der ,mittlere Scheler’®! auch
in dieser Untersuchung immer wieder Erwdhnung finden. Eine aus-
fithrliche Erforschung der gegenseitigen Beziige und Verweise kann
hier jedoch nicht geleistet werden, da dies nicht der Fokus dieser
Untersuchung ist, und dies eine eigene Schrift erfordern wiirde.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

Im vorherigen Kapitel konnte festgehalten werden, dass Wirkliches
unabhingig von der Erkenntnis ist und sich diese an jenem zu

130 Eine dhnliche Aussage Guardinis, dass Max Scheler der einzige gewesen sei,
der ihm einen brauchbaren Rat gegeben habe, findet sich auch in seinen Be-
richten. Dort wird der Zeitpunkt des Rates allerdings nicht vor den Beginn der
Titigkeit in Berlin gelegt, sondern unmittelbar nach eine der ersten Vorlesun-
gen in der deutschen Hauptstadt, die Scheler offensichtlich gehort hatte. (Vgl.
Guardini, Berichte, 44). Auch in seinen unveroffentlichten Berichten schreibt
Guardini, dass er entscheidende Hilfe zur Interpretation der Gestalten von
der ,,phdnomenologischen Philosophie, insbesondere ihrer Verkérperung von
Max Scheler (Guardini, Berichte*, 30), erfahren hatte. Wann auch immer der
Ratschlag erfolgte, oder ob es gar deren zwei waren, ist nicht von Bedeutung,
sondern vielmehr die dadurch zum Ausdruck gebrachte Wichtigkeit Schelers
fir Guardini.

131 Die Beschriankung dieser Untersuchung auf den ,mittleren Scheler® erfolgt, da
die entscheidenden Begegnungen beider vor 1923 liegen und Scheler bis dahin
seine Phdnomenologie entscheidend entwickelte. Diese Limitation auf den
»mittleren Scheler nimmt auch Joachim Reger in seiner Dissertation vor, die
Guardini und Scheler vergleicht. (Vgl. Reger, Die Phanomenologie als theolo-
gisches Erkenntnisprinzip, 34-38). Schelers spitere Gottesvorstellung, wonach
Gott der Welt bzw. des Menschen bediirfe, lehnte Guardini strikt ab. (Vgl.
Guardini, Romano, Das Unendlich-Absolute und das Religi6s-Christliche, in:
Philosophisches Jahrbuch der Gorresgesellschaft 65 (1957), 12-23, hier zitiert
nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923-1962.
Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz — Paderborn 31994, 289-306,
295f: ,Warum schafft Gott? Eine haufig gegebene Antwort lautet: Weil er
schaffen mufl. Weil das Schaffen mit Notwendigkeit aus seinem Wesen, oder
aus der Fille seines Mitteilungsdranges hervorgeht. [...] So der spite Scheler,
wenn er sagt, Gott bediirfe der Welt, um durch sie aus der Ur-Dumptheit und
Ur-Leiden zur Freiheit zu gelangen usf. Diese Antwort zerstort das Fundament
der Daseinswahrheit, welches darin besteht, daf3 Gott absolut ist; denn das
besagt, dafl er der Welt nicht, auch nicht in der subtilsten Weise bedarf*).

193

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

orientieren habe. Wirkliches blieb aber bis auf seine Gegebenheit
in der Erfahrung noch unbestimmt, weshalb Guardinis realistische
Position der weiteren Spezifizierung bedarf. Diese besteht darin,
dass er die Kategorie des ,Lebens“ hinzunimmt, ihm also das Leben-
dig-Konkrete Ausgangspunkt des Denkens und Lebens ist.

Er bezeichnet seine systematisch angelegte Schrift ,,Gegensatz und
Gegensatze® als eine ,wissenschaftliche Lehre vom Konkreten 32 und
fithrt im Vorwort zur Gegensatzlehre von 1925 an, dass die Wesens-
ziige zwar die alten geblieben seien, sich aber nun alles deutlicher
um das Problem des Konkreten gesammelt habe!33. Wenn er dies
als die entscheidende Anderung bezeichnet, die es — neben der
Erkenntnis des Konkreten - verdient, ins Vorwort des Buches aufge-
nommen zu werden, verlangt es eine weiterfithrende Definition, da
sich rein begrifflich Konkretes von Konkretem nicht unterscheidet.
Eine solche Grenzziehung legt Guardini im einfithrenden ersten
Kapitel seiner Gegensatzlehre auf dem Hintergrund und entgegen
eines mathematisch-funktionalen, begrifflich-formalen und materia-
listischen Menschenbildes vor:

,Daf$ ich mich selbst nicht als einen Fetzen Dasein erfahre, sondern als
von innen heraus gebautes Ganzes; nicht als eigenen Sinnes bares Ge-
schehen, sondern als geschlossene Werdelinie; nicht als zufalliges An-
schwemmsel von Eigenschaften, sondern als eigenwesenhafte Gestalt.
Das alles aber bedeutet: Ich erfahre mich als Konkretes. Und dieses
Konkrete steht in sich; von aufSen nach innen, von innen nach aufen;
baut sich selbst auf, und wirkt aus eigenem Ursprung heraus. Das be-
deutet: Es ist lebendig"!**

Diese Zeilen enthalten zwei grundlegende ineinandergreifende Be-
stimmungen des Konkreten und des Lebendigen. Als Konkretes
konne alles bezeichnet werden, das erstens Gestalt, zweitens eige-
nen Wesens sei, drittens eine in sich geschlossene Werde- und
Sinnlinie trage und viertens von innen heraus gebaut sei. Als Leben-
diges konne alles bezeichnet werden, das erstens von Innen nach
Auflen und Auflen nach Innen gebaut sei und dass zweitens aus
eigenem Ursprung wirke. Damit entsprechen die intraempirischen

132 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 18.
133 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, XII.
134 Ebd., 5.

194

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

Gegensitze, die innerhalb des ,Erfahrungsbereiches” liegen'®, eher
dem Konkreten; die transempirischen Gegensitze — als Riickverbin-
dung des Erfahrungsgebildes auf einen Innen- und Auflenpunkt,
den ,transempirischen Punkt“*¢, — eher der Bestimmung des Leben-
digen. Beide konnen nicht getrennt voneinander, sondern nur als
ganzheitliche Einheit des Konkret-Lebendigen gedacht werden und
so stehen auch die einzelnen Gegensatzseiten und Gegensatzpaare in
vielfachen Relationen zueinander. Auf die jeweiligen Gegensatzpaare
wird im dritten Teil der Untersuchung eingegangen.

Aus der Definition Guardinis ist deutlich geworden, dass Konkre-
tion 1925 nicht ohne Leben zu denken ist, womit sich der grofle
Unterschied im Begriff ,Konkretion® zwischen 1914 und 1925 in der
Hinzunahme des Lebens zeigt. Dies weist auch der Untertitel der
Gegensatzlehre aus: ,Philosophie des Lebendig-Konkreten®. Zudem
spricht das gesamte Gegensatzbuch immerzu vom Leben, vom Le-
bendigen, vom Lebendig-Konkreten'¥, ein eigenes Kapitel ,III. Das
Gegensatzsystem und das Leben®8 ist von Guardini zum Wurf von
1914 hinzugefiigt worden und die Unmoglichkeit des Gegensatzes
wird mit ,Tod“’®* und ,Untergang® ebenfalls mit Termini bezeichnet,
die dem Bereich des Lebendigen angehoren. Zwischen 1914 und 1925
war Guardini das ,Leben zum Denken hinzugetreten. Er 19ste sich
weiter vom rein Abstrakten, vom System, und schritt auf dem eige-
nen Weg - ein rechtes Verhiltnis von Denken und Leben zu finden -
bestdndig voran.

Datfiir hatte er verschiedene Anregungen aufgenommen und sich
von anderen Denkrichtungen seiner Zeit distanziert. Die folgende
Darstellung seiner Hinwendung zum Lebendig-Konkreten enthalt
drei Kapitel. Zuerst werden Guardinis Begegnungen mit der Katego-
rie des Lebens dargestellt. Er nahm aus seinem naturwissenschaft-
lichen Studium die Notwendigkeit des Kontakts mit der umgeben-
den Wirklichkeit auf. Diese ldsst sich fiir ihn jedoch nicht auf eine
mathematische Beschreibbarkeit reduzieren, wie es die naturwissen-

135 Ebd., 60.

136 Ebd., 87.

137 Einzelne Verweise eriibrigen sich hier, da nahezu das gesamte Buch angefiihrt
werden misste.

138 Guardini, Der Gegensatz, 169-193.

139 Ebd., 47f,, 92. Zudem verwendet er weitere Termini aus dem Umfeld von ,Tod",
wie ,stirbt* (ebd., 54) und ,toter Mechanismus® (ebd., 79).

195

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

schaftliche Methode nahelegt. Er rezipierte daher, um die Kategorie
des Lebens herauszustellen, die Lebensphilosophie seiner Zeit und
vor allem Johann Wolfgang von Goethe, wie zu zeigen sein wird.
Nach der Darlegung mit welchen Autoren sich Guardini befasste,
folgt darauf aufbauend im zweiten Kapitel die systematische Unter-
suchung seiner Hinwendung zu lebendig-konkreter Natur, die im
dritten als Hinwendung zum lebendig-konkreten Menschen als Sub-
jekt und Objekt der Gegensatzlehre spezifiziert wird.

2.1 Begegnungen mit der Kategorie des ,,Lebens*

2.1.1 Romano Guardinis Beriithrung mit der naturwissenschaftlichen
Methode

Guardini kam im Wintersemester 1903/04 in Kontakt mit der na-
turwissenschaftlichen Methode, als er das Studium der Chemie in
Tiibingen aufnahm, das zur damaligen Zeit als Vollstudium ungefédhr
10.000 Mark kostete.!*? Allein wohlhabenden Familien war es also
vorbehalten, ihren Sprosslingen ein solches Studium zu gewdhren,
weshalb der Abbruch umso enttduschender fiir Guardinis Vater ge-
wesen sein muss. Guardini hatte damals auch aufgrund der in der
Chemie vorherrschenden, die Natur quantifizierenden Methode kei-
nen inneren Zugang zu dieser Forschung gefunden.

Immanuel Kant stellt in seinem Werk ,Metaphysische Anfangs-
griinde der Naturwissenschaft“!#! die These auf, dass eine eigentliche
Wissenschaft nicht nur empirische, sondern apodiktische Gewiss-
heit aufzeigen miisse, was allein mittels der Mathematik méglich sei.
Jede eigentliche Naturwissenschaft benétige ,einen reinen Theil, der
dem empirischen zum Grunde liegt und der auf Erkenntnis der Na-
turdinge a priori beruht“!4? Diesen erblickt Kant in der Mathematik,
sodass in jeder Naturwissenschaft nur so viel Wissenschaft wie zu-
grunde liegende Mathematik anzutreffen sei. Diese wiederum setze

140 Vgl. Weyer, Horst, Geschichte der Chemie. Band 2 - 19. und 20. Jahrhundert,
Berlin 2018, 248.

141 Kant, Immanuel, Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, Riga
1786.

142 Ebd., IX.

196

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

voraus, dass die Prinzipien ihrer Begriffskonstruktion geklart seien,
was eine Aufgabe der Philosophie sei, die dafiir nicht auf besondere
Erfahrung zuriickgreife, sondern lediglich auf den empirischen Be-
griff in seinen Beziehungen zu den reinen Anschauungen von Raum
und Zeit.*3 Kant beabsichtigt daher, die Prinzipien der Konstruk-
tion der naturwissenschaftlichen Begriffe - die Moglichkeit einer
mathematischen Naturlehre - in einem System darzustellen. Dafiir
greift er als Schema auf vier Kategorien zuriick: Gréfle (Quantitat),
Qualitat, Relation und Modalitat.1** Da der Chemie die Mathematik
fehle und ihre Griinde blofle Erfahrungsgesetze seien, ordnet er sie
nicht als Wissenschaft, sondern als systematische Kunst ein.!4>

Ein Wandel sollte durch Jakob Benjamin Richter (1762-1807) ein-
treten, der in seinem Werk ,Anfangsgriinde der Stéchyometrie oder
Meflkunst chymischer Elemente“® den Begriff der Stochiometrie
pragt und grofle Teile der Chemie als Teilgebiete der Mathematik
einordnet. Durch die Entdeckung des Periodensystems der Elemente
in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts vergrofiert sich die Mathe-
matisierung der Chemie, die seit dem Einzug der Quantentheorie in
der Mitte des 20. Jahrhunderts immer weiter voranschreitet.'4” Die
Vermessung der Natur wird in der Chemie Ende des 19. Jahrhun-
derts zudem auf einen Satz aus dem biblischen Buch der Weisheit
zuriickgefiihrt, dass Gott alles nach ,,Maf3, Zahl und Gewicht geord-
net“ habe (Weisheit 11,20). Dieser wurde z.B. bei der Einweihung des
chemischen Instituts in Leipzig im Jahr 1870 im Horsaal angebracht
und direkt darunter eine Tabelle mit den damals bekannten Elemen-
ten und ihren jeweiligen Atomgewichten.!

Guardini hatte die chemische Forschung zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts also fiir ein Semester in einem Zustand erlebt, in dem
neben das zergliedernde Experiment auch zunehmend die mathe-
matische Formel trat. Die personliche Erfahrung, dass eine solche
Methode dem eigenen Wesen zuwider war, mag — unter Hinzunah-
me der spiteren philosophischen Auseinandersetzung — ein anféng-

143 Vgl. ebd., XIIL.

144 Vgl. ebd., XIV-XVIL

145 Vgl.ebd., V.

146 Richter, Jakob Benjamin, Anfangsgriinde der Stochyometrie oder MefSkunst
chymischer Elemente, Breslau - Hirschberg 1793.

147 Vgl. Weyer, Geschichte der Chemie, 7f.

148 Vgl. ebd., 6.

197

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

licher Hintergrund fiir seine Kritik am neuzeitlichen Naturverstdnd-
nis gewesen sein.

Es sei bereits an dieser Stelle betont, dass er sowohl die Na-
turwissenschaften als auch ihre rationale Methode nicht einfach
verwirft, sondern sie auch rezipiert und fiir die Entwicklung der
Gegensatzlehre nutzt. So erwdhnt er in ,Gegensatz und Gegensatze®
das Zueinander von Mineralsubstanz und Kristallisationsgesetz, von
Atom und Molekulargesetz und von Ion und Atomgesetz als Bei-
spiele fiir den Gegensatz von Fiille und Form.*® Er kritisiert die
Naturwissenschaften nicht grundlegend, sondern will deren rechte
Einordnung in das Gesamt des Daseins, des Lebens, aufzeigen. Die
im Gegensatzbuch skizzierten Gedanken zur Auseinandersetzung
mit dem neuzeitlichen Naturverstdndnis entwickelt Guardini spéter
in seinem berithmten Werk ,Das Ende der Neuzeit“>® weiter, das
bis heute nichts an Aktualitdt verloren hat. So fithrte es z.B. Papst
Franziskus in seiner Enzyklika ,Laudato Si“ an.1>!

2.1.2 Lebensphilosophie im Gegensatzbuch

Guardini bestimmt das ,Leben” als Objekt seiner Lehre vom Gegen-
satz: ,Das Leben tragt die Gegensitze; die Gegensitze verwirklichen
sich am Leben®? Eine inhaltliche Bestimmung dieses Begriffs ist
deshalb von entscheidender Bedeutung fiir die gesamte Gegensatz-
lehre und soll an dieser Stelle einstweilig vorgenommen werden,
damit die folgenden Gedanken einen Grund haben, von dem sie
ausgehen konnen. Die Vorldufigkeit muss betont werden, da die
gesamte Gegensatzlehre in den acht Gegensatzpaaren das ,Leben-
dig-Konkrete“ naher bestimmt, die hier gegebenen Hinweise also
bestdndig in den Darstellungen zur Ontologie des Lebendig-Konkre-
ten erweitert werden. Im Folgenden sei zuerst knapp auf Guardinis
Tatigkeit in der Jugendbewegung und damit das Hinzutreten der
Kategorie des Lebens in seinem Wirken als Seelsorger und anschlie-

149 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 13.

150 Guardini, Das Ende der Neuzeit.

151 Vgl. Papst Franziskus, Enzyklika LAUDATO ST’ von Papst Franziskus iiber
die Sorge fiir das gemeinsame Haus. 24. Mai 2015 [LS], hg. v. Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz (VAS 202), Bonn 32022, Nr. 105, 108, 115, 203.

152 Guardini, Der Gegensatz, 171.

198

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

Bend auf die Lebensphilosophie seiner Zeit eingegangen, wie er sie
in seiner Gegensatzlehre rezipierte.

In der Jugendbewegung wollten sich die jungen Menschen von
der ,empirischen” Generation der Eltern absetzen, da sie — so Max
Bondy - keinerlei Verstdndnis fiir die Ganzheit des Lebens hitten.
Die Jugend erkannte, dass ihr die in ihren Augen mechanisierte
Lebensform der Eltern nicht entsprach und sie brachen zur Fiille
und zum Drang des Lebens auf. Der Auszug aus dem biirgerlichen
Haus in die Natur im Wandern, d.h. ein Hinaustreten aus einem
umgrenzten Raum in die Weite des noch unangetasteten und so
empfundenen reinen Lebens, dienten den jungen Menschen, so
Bondy, der Befreiung von einer verlogenen Autoritét.!>3

Abgelehnt wurde also nicht die Autoritit als solche, sondern dieje-
nige der nicht-ganzheitlichen Ichmenschen. Zudem sei eine Autori-
tat ersehnt worden, mit der auch die Ganzheit des Lebens gegeben
seil> Die Biinde, zu denen sich die jungen Menschen zusammen-
schlossen, wiren deshalb zunichst keine Zweckverbindungen zur
Erreichung parteipolitischer Ziele, sondern Lebensbiinde. Die jun-
gen Menschen richteten ihr Augenmerk auf ein Leben in leib-see-
lischer Ganzheitlichkeit, d.h. auf ein gefiihlsgesattigtes Leben und
auf die Ganzhingabe an die Gemeinschaft, wie Theodor Wilhelm
schildert.®> Ein neuer lebendiger Geist erwachte in der Jugend, der -
so Guardini in seinem Artikel ,Neue Jugend und katholischer Geist*
1920 - dem schwer beschrieben werden konne, der seine Luft nicht
selbst atme und erlebe.!>

Das Jung-Sein wurde als eine Urerfahrung, als Wurzel des
Menschlichen, empfunden - im Widerspruch zum Mechanisierten
und Alten. Aus einem schopferischen und lebendigen Ideal heraus
sollte die Gesellschaft neu gestaltet werden. Die Jugendbewegung
war ein Aufbruch weg von der Maschine hin zum Leben. Guardini
stand in diesem Prozess und gestaltete ihn aktiv mit.

153 Vgl. Bondy, in: Bondy/ Guardini, Freideutsche Jugend und Katholizismus, 275.

154 Vgl. ebd., 274.

155 Vgl. Wilhelm, Theodor, Der geschichtliche Ort der deutschen Jugendbewe-
gung, in: Kindt, Werner (Hg.), Grundschriften der Deutschen Jugendbewe-
gung, Diisseldorf - K6ln 1963, 7-29, 12.

156 Vgl. Guardini, Neue Jugend und katholischer Geist, 292; Wilhelm, Theodor,
Der geschichtliche Ort der deutschen Jugendbewegung, 8.

199

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Den Ausgangspunkt der Philosophie bei der ,Lebenserfahrung®
teilt Guardini mit der Lebensphilosophie seiner Zeit. Thr Ausgangs-
punkt sei, so Elenor Jain, das ,Leben als bedeutendstes Wirklich-
keitsprinzip“!1” ,Lebenserfahrung’, so Robert Josef Kozljani¢ in sei-
ner Einfithrung in die Lebensphilosophie, meine unvoreingenom-
mene Welt- und Selbsterfahrung, die ,naive, gewachsene, vollsinn-
liche, anschauliche, vorwissenschaftliche Art und Weise wie jeder
Mensch sich und seine Lebenswelt erfahrt“>® Diese konne dann
zur Theorie werden, der aber nie die Grundlage der Lebenserfah-
rung abhandenkomme. Gemafs dieser Bestimmung konnen auch
Guardinis Gegensatzlehre lebensphilosophische Ziige zugeschrieben
werden, da selbst den ,transzendentalen Gegensitzen® eine Grund-
lage der Lebenserfahrung zukomme.®® Dies verdeutlicht sich zudem
anhand eines Briefes von Max Scheler an Guardini vom 4. Juli 1919,
in dem jener schreibt, dass ihm Guardini eine Arbeit iiber ,Lebens-
gegensitzlichkeiten” gesandt habe.!®0 In der Gegensatzlehre von 1925
finden sich auch Verweise auf lebensphilosophische Autoren, die im
Folgenden genannt seien.

Zuerst sei auf Friedrich Nietzsche, ein Vordenker und Ideengeber
der Lebensphilosophie, hingewiesen, der in der Gegensatzlehre mit
seinem Terminus des ,, Apollinischen“! und dass das Leben ,,gefihr-
lich und bose? sei, angefithrt wird. Guardini rezipiert auch Sim-
mels ,Lebensanschauung’, besonders das Kapitel iiber die ,Trans-
zendenz des Lebens®!®* Er geht darin ebenso wie Guardini von
dem Leben aus, das er vorfindet, von einem ,wir, das sich ,nicht
mit abstrakten Begriffen®, sondern an einem JUber-uns“ und ,Unter-
uns“1®* orientiere. Zudem verweist Guardini in der Gegensatzlehre

157 Jain, Elenor, Das Prinzip Leben. Lebensphilosophische und Asthetische Erzie-
hung, Frankfurt am Main u.a. 1993, 20.

158 Kozljani¢, Robert Josef, Lebensphilosophie. Eine Einfithrung, Stuttgart 2004,
12.

159 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 88-99.

160 Brief von Max Scheler an Romano Guardini vom 4. Juli 1919, Koln, in: BSB
Ana 342 B1, 2.

161 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 43.

162 Ebd., 74.

163 Vgl. ebd., 82.

164 Simmel, Lebensanschauung, 1.

200

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

in Bezug auf das ,Innen® auf Hans Drieschs!'®> ,Philosophie des
Organischen®® und Prinzip der Entelechie'’. Erstere war damals
ein vielbeachtetes Werk und Driesch wird heute zu einem Zweig der
Lebensphilosophie gerechnet, die biologische, morphologische und
vitalistische Uberlegungen zum Problem des organischen Lebens
anstellt.198 Schlieflich benennt Guardini mit dem ,,Aktivismus, Prag-
matismus und dynamischen Personalismus® seiner Zeit auch einsei-
tige lebensphilosophische Positionen, von denen er sich ebenso ab-
setzte, wie vom mit Absolutheitsanspruch vertretenen ,gnostischen®
und , faustischen Menschenbild'®®, worin Goethe und die Romantik
anklingen. Summa summarum finden sich in der Gegensatzlehre
also direkte Verweise auf lebensphilosophische Autoren und Denk-
stromungen.

Einige Interpreten rechnen Guardinis Werk selbst zur Lebensphi-
losophie. So wird er in der Einfithrung in die Lebensphilosophie
von Robert Josef Kozljani¢ als christlicher Philosoph zur zweiten
Hochphase der Lebensphilosophie, die von den 20er Jahren bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts datiert wird, gezahlt.”® Im Handworter-
buch der Philosophie von Beyerwaltes und Mennes wird sein Werk
teilweise als ,,Lebensphilosophie® bezeichnet!”! und Alfons Knoll fol-
gert in seiner Untersuchung, dass das Gegensatzbuch ,iiber weite
Passagen eindeutig lebensphilosophisch geprégt7? sei. Karl Albert
und Elenor Jain betonen, dass Guardini ob seines umfangreichen

165 Guardini, Der Gegensatz, 59 Anm.18: ,Was ich meine, wird in etwa durch
Hans Drieschs Theorie der Entelechie beleuchtet. (Philosophie des Organi-
schen, 2. Aufl. Leipzig 1921.) Er nimmt im Lebendigen aufler der physikali-
schen und chemischen noch eine dritte Art Naturkraft an: die Entelechie. Akt
und Bau-Ganzes des Lebendigen sind nicht nur Ergebnisse chemischer oder
physikalischer Vorgéange, sondern jedes lebendige Sein und Geschehen steht
unter einem wirkenden Plan®,

166 Driesch, Hans, Philosophie des Organischen. Gifford-Vorlesungen gehalten an
der Universitit Aberdeen in den Jahren 1907-1908, Leipzig *1921.

167 Guardini, Der Gegensatz, 67: ,Charakteristisch fiir dieses Verhaltnis, wie
Hans Driesch die Tatigkeit der Entelechie, des lebendigen Gestaltprinzips,
umschreibt” mit Verweis auf dessen Philosophie des Organischen S. 434f.

168 Vgl. Kozljani¢, Lebensphilosophie, 15.

169 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 34.

170 Vgl. Kozljani¢, Lebensphilosophie, 19.

171 Beierwaltes / Menne, Gegensatz, 116f.

172 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 87.

201

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Werkes nicht schlichtweg zu den Lebensphilosophen gezédhlt werden
konne, doch wird die Gegensatzlehre von ihnen als das ,lebensphi-
losophische Hauptwerk® Guardinis bezeichnet.”?

Guardini greift in seiner Gegensatzlehre lebensphilosophische Po-
sitionen und Themen auf, repetiert sie aber nicht und tibernimmt
auch nicht die Widerspruchsdialektik weg vom ,begrifflichen Be-
grift* allein hin zu reiner ,intuitiver Intuition’, wie auch Karl Wuche-
rer-Huldenfeld in seiner Dissertation zurecht herausstellt”4, sondern
verbindet sie mit klassischen philosophischen Positionen. Er kniipft
zwar an die in der Lebensphilosophie iiblichen Darstellungen an,
doch unterscheidet er sich gerade darin, dass fiir ihn die Fiille-Reihe
nicht alles sei. Er stellt ihr die Form-Reihe hinzu und integriert
sie ins Gesamt des Lebens.”> So erganzt und korrigiert er z.B.
den fiir die Lebensphilosophie bedeutsamen Begriff des Inneren
durch den des Aufieren. Eine entscheidende Berichtigung lebensphi-
losophischer Einseitigkeit wird in der Gegensatzlehre im Kapitel
sWert und Stellung der Gegensitze im Lebensganzen“”¢ vorgenom-
men, in dem keine der beiden Gegensatzreihen als hoherwertig
eingestuft wird. Sie wiirden gleichwesentlich zum Gegensatz des
Lebendig-Konkreten gehdren und ihr wahrer ,Wert® liege aulerhalb
des Gegensatzsystems, verweise letztlich auf Gott. Weder allein die
Form-Reihe noch allein die Fiille-Reihe seien fiir sich auf den Wert
bezogen, vielmehr komme dies der ganzheitlichen konkret-lebendi-
gen Einheit zu.

In der Frage, inwieweit Guardini der Lebensphilosophie zuzuord-
nen ist, wird also die Antwort lauten missen, dass er lebensphilo-
sophische Ansitze breit rezipiert, sich aber nicht einfachhin einer
lebensphilosophischen Schule zuordnen ldsst. Zudem fiigt er sowohl
die lebensphilosophischen Themen als auch die einzelnen angefiihr-
ten Autoren immer ins Gesamt des Lebendig-Konkreten ein, und
korrigiert damit eventuelle Einseitigkeiten. Darauf wird in den ent-
sprechenden Einzeldarstellungen der Gegensatzpaare eingegangen
werden.

173 Vgl. Albert, Karl / Elenor, Jain, Philosophie als Form des Lebens. Zur ontolo-
gischen Erneuerung der Lebensphilosophie, Freiburg i.Br. - Miinchen 2000,
202-204.

174 Vgl. Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 155.

175 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 89.

176 Guardini, Der Gegensatz, 139-144.

202

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

Oben wurde Guardinis Hinwendung zur Wirklichkeit in Ausein-
andersetzung mit dem Neukantianismus Heinrich Rickerts heraus-
gestellt. Diese dort noch unbestimmte Wirklichkeit erhélt nun in
der Absetzung von einem mechanistisch-rationalistischem Welt- und
Menschenbild in der Hinzunahme des ,Lebens® eine nihere Cha-
rakterisierung, die sich dann in den einzelnen Gegensitzen weiter
entfalten wird. Damit kann die erste These der Ontologie prazisiert
werden. ,A: Das Wirkliche ist unabhéngig vom Denken des Subjek-
tes. Es ist die erste Evidenz und Maf3stab der Erkenntnis“ kann ge-
nauer gefasst werden in ,,A: Das Lebendig-Konkrete ist unabhéngig
von der Erkenntnis und deren Mafistab®.

Eine besondere Stellung nimmt in der Gegensatzlehre Johann
Wolfgang von Goethe ein, der gemafi Robert Kozljani¢ mit Friedrich
Nietzsche als ein Vordenker und Ideengeber der Lebensphilosophie
angesehen werden konne.”” Auf ihn bezieht sich Guardini in Hin-
blick auf die Polaritdt der Romantik, die ,Wissenschaftslehre“/’8 und
das ,Schaffen“”®. An dieser Stelle sei daher ausfithrlicher auf Guardi-
nis Befassung mit Goethe eingegangen.

2.1.3 Romano Guardinis Befassung mit Johann Wolfgang von Goethe

Johann Wolfgang von Goethe ist im Werk Guardinis in auflerge-
wohnlicher Haufigkeit prisent, wie es sonst wohl nur noch auf
Nietzsche oder Kierkegaard zutriftt. Er gehort fiir ihn zu den gro-
Ben Dichtern mit Shakespeare, Holderlin und Dante!® und wenn
Guardini ihm im Unterschied zu Rilke, Hélderlin oder Morike kei-
ne groflere Verdffentlichung widmet, dann lédsst dies nicht auf eine
Geringschdtzung schlieffen, vielmehr soll hier die These vertreten
werden: Das Denken und Werk Guardinis ist neben anderen Auto-
ren, Denkstromungen und eigenen Lebenswirklichkeiten auch eine

177 Vgl. Kozljani¢, Lebensphilosophie, 17.

178 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 17, 41, 48, 103, 182.

179 Vgl. ebd., 65.

180 Vgl. Guardini, Romano, Das Dantebild der ,Géttlichen Komédie, in: Jahrbuch
des Ordens Pour le Mérite fur Wissenschaft und Kiinste 1958-1959. Reden und
Gedenkworte 3, Heidelberg 1959, 101-122, hier zitiert nach: ders., Sprache -
Dichtung - Deutung, Mainz - Paderborn 21992, 132-150, 137; Ders., Die Exis-
tenz des Christen. Herausgegeben aus dem Nachlafl, Miinchen - Paderborn -
Wien 1976, 481.

203

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

lebenslange Auseinandersetzung mit der Gestalt, dem Denken und
Werk Goethes. Besonders in der Phase der Weiterentwicklung seiner
Denkstruktur des Gegensatzes von 1913 bis 1925 lésst sich eine aus-
fithrliche Befassung Guardinis mit Goethe belegen.

Der erste Verweis auf Guardinis Auseinandersetzung mit Goethe
auch iiber Sekundarliteratur findet sich in einem Brief an Weiger am
29. August 1913:

»Auf der Reise [im August 1913, Anm. P.M.] hatte ich ein ganz aufler-
gewohnliches Buch mit. G. Simmel, Goethe. Ich entsinne mich nur
einmal bisher eine solche Schirfe und Kraft der psychologischen Ana-
lyse und Darstellung gefunden zu haben. Wiederum wimmelnd von
Schietheiten und Ubertreibungen; getragen von einer — Goethe einfach
in allem bejahenden Wertung, aber so voll der tiberraschenden Einsich-
ten, dafl einem vor solcher Psychologie fast Angst wird. Ich hatte die
Empfindung: noch einige solcher Biicher, und ich habe nichts mehr zu

sagen"18!

Guardini betrachtet seine Erkenntnisart, ,ein inneres Hinstellen,
besser, ein inneres Emporwachsenlassen, Ordnen, Zusammenfiigen®
mit derjenigen Goethes verwandt, doch ordnet er sich selbst der
Grofle Goethes unter, wie in einem Brief an Weiger deutlich wird:
,Du weif$t, dafl ich dabei an Goethes Dimension wahrlich nicht
denke)“182 Fiir Guardini zeigt sich in Goethes Dichtung, so in den
Briefen an Weiger in den folgenden Jahren ersichtlich, die ,Grofle
des normalen Lebens!® Auf ihm ruhe mit Kant und Luther ,die
moderne deutsche Kultur und er habe die Autonomie des Mensch-
lichen, der Kunst und des Lebens proklamiert.'®4 In einem Brief von
1916 wird ihm Goethes ,Werter® ein Ausgangspunkt des Nachden-
kens tiber das Verhaltnis von ,kulturell“ und ,elementar“®> und im

181 Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi-
nis Briefe an Weiger, 107.

182 Brief an Weiger vom 31. Mai/ 3. Juni 1914, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 150f.

183 Brief an Weiger vom 30. November 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko-
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 121f.

184 Vgl. Brief an Weiger vom 7. September 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 173.

185 Vgl. Brief an Weiger vom 15. November 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 201f.

204

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

Oktober 1917 empfahl Guardini Weiger, sich in einer Untersuchung
mit Goethes Verhaltnis zur Religion zu befassen:

»Es gilt eben Goethe aus seiner Zeit und aus seiner eigenen einzigartigen
Natur heraus zu verstehen, und sich klarzumachen, was fiir solchen
Mann Religion ist — mit der Nebenabsicht, daraus etwas iiber Religion
uberhaupt und moderne Zeit tiberhaupt zu lernen®!8¢

Im Februar 1918 fragte er bei ihm nach, ob er mit dieser Untersu-
chung begonnen habe.'” Bereits in seinem frithen Meisterwerk ,Vom
Geist der Liturgie hatte Guardini auf die beriihmte Umkehr des
Prologs des Evangeliums nach Johannes ,Im Anfang war das Wort*
(Joh 1,1) durch Goethes ,Im Anfang war die Tat“!®® aufmerksam
gemacht:

sIndem der Schwerpunkt des Lebens aus der Erkenntnis in den Willen,
aus dem Logos in das Ethos iiberging, wurde das Leben immer haltlo-
ser. Es wurde vom Menschen verlangt, dafi er in sich selber stehe. Das
kann aber nur ein Wille, der wirklich schopferisch im unbedingten Sinn
des Wortes ist, und das ist nur der gottliche®!%

Weitere Verweise auf Goethe finden sich dann beispielsweise in sei-
nen Vorlesungen ,Weltanschauliche Fragen in der Erlosungslehre®
im Sommersemester 1923 und ,Gott und die Welt“ im Wintersemes-
ter 1923/24.10 Schliefilich gipfelt seine frithe Befassung mit Goethe
am 28. August 1924 in einer ,Goethefeier auf Burg Rothenfels”, wie
sich Guardini in ,Spiegel und Gleichnis“ 1932 erinnerte.!”! Goethes
175. und Thomas von Aquins 600. Geburtstag fielen in diesem Jahr
zusammen und Guardini hob an, beide zusammen zu denken: ,,den
groflen Heiligen und tiefen, schweigenden Denker und das Welt-

186 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 209.

187 Vgl. Brief an Weiger vom 20. Februar 1918, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 214.

188 Goethe, Johann Wolfgang von, Faust I, in: Hamburger Ausgabe III, Miinchen
2000, Vers 1237.

189 Guardini, Vom Geist der Liturgie, 136f.

190 Vgl. Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlosungslehre, 115; Ders., Gott
und die Welt, 156.

191 Vgl. Guardini, Romano, Von Goethe und Thomas von Aquin und vom klassi-
schen Geist. Eine Erinnerung, in: ders., In Spiegel und Gleichnis, Mainz 1953,
21-26.

205

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

kind; das Christus und der Kirche so fremd gegeniiberstand. Das
Gemeinsame aber bildete ein Etwas, ein Ton, eine Haltung, die im
Wesen beider liegt“12 1925 bezeichnete Guardini dann Goethe als
eine grofle Personlichkeit, von der man nicht nur historisch von
damals wisse, sondern er sei jetzt ,lebendig gegeben“®? und zeichne
sich, so Guardini in seiner posthum veréftentlichten Ethik, durch
eine ,klar geordnete Personlichkeit aus; ,etwa wenn wir lesen,
wie er als hochstes Ziel seines Daseins die Bildung seiner selbst
bezeichnet 4. In seinem Werk ,Der Herr® fithrte Guardini aus, dass
»Goethe oder Platon oder Buddha bessere Fiihrer<®> als Jesus seien,
wenn dieser nur noch als sittliche Leitfigur angesehen werde. Im
November 1929 duflerte er sich Weiger gegeniiber geradezu begliickt
von seiner Goethe-Lektiire: ,Weifft Du, was hiibsch ist? Goethes
Briefe, Tagebiicher, Gespriache und Gedichte immer periodenweise
zusammen zu lesen. Ein Strom..."19

Im Unterschied zu seiner sonstigen Praxis finden sich in Guar-
dinis Werken und Briefen Hinweise auf seine Goethe-Lektiire.
Uber die allgemeine Bezeichnung von Goethes ,Romanen, Dich-
tungen und Dramen“’ hinaus erwéihnt Guardini Goethes ,Wer-
ter", den ,Gotz von Berlichingen®, Goethes ,Briefwechsel,
~Tagebiicher (Ital u. Schweizerreise, Campagne i. Frankreich; Anna-

192 Ebd,, 21f.

193 Guardini, Romano, Vom liturgischen Mysterium, in: Die Schildgenossen 5
(1925), 385-414; Neuherausgabe in: ders., Liturgie und Liturgische Bildung,
Wiirzburg 1966, hier zitiert nach: Mainz - Paderborn 21992, 111-155, 138;
Ders., Die Gefahrdung der lebendigen Personlichkeit, in: Die Schildgenossen
6 (1926), 33-52, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines grofien Lebenswerks.
Aufsatze und kleine Schriften. Band 2, Mainz - Paderborn 2001, 258-280, 269.

194 Guardini, Ethik IT, 1098.

195 Guardini, Romano, Der Herr. Betrachtungen iiber die Person und das Leben
Jesu Christi (1937), Ostfildern — Paderborn 202018, 352.

196 Brief an Weiger vom 7. November 1929, Berlin-Charlottenburg, in: Gerl-Falko-
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 306.

197 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 209.

198 Vgl. Brief an Weiger vom 15. November 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 202.

199 Brief an Weiger vom 3L. Juli 1918, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 218.

206

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

L2000 Goethes im ,Tiefurter Journal® von 1782 veroffentlichtes

Naturfragment?®!, dessen ,West-0stlicher Diwan“?*?, ,Zahmen Xeni-
en“203, Wilhelm Meister“?%4, ,Gespriache mit Eckermann*%, ,Dich-
tung und Wahrheit“?%, ,Faust“?”’,  Iphigenie“?’8, ,Maximen und
Reflexionen“?%? und schliefilich zitiert Guardini aus Goethes Wahl-
verwandtschaften?! in seiner Vorlesung ,,Gnade und Gnadenleben
im Neuen Testament® im Wintersemester 1927/28%1, Zudem verweist

200

201
202
203
204
205
206

207

208
209

210

211

Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 209.

Vgl. Guardini, Das Ende der Neuzeit, 47; Ders., Ethik I, 582.

Guardini, Das Ende der Neuzeit, 51.

Ebd., 51.

Guardini, Von Goethe und Thomas von Aquin und vom klassischen Geist, 25.
Guardini, Der Gegensatz, 65.

Guardini, Romano, Liturgische Bildung. Versuche, Burg Rothenfels am Main
1923, hier zitiert nach: ders., Liturgische Bildung. Versuche, in: ders. Liturgie
und liturgische Bildung, Mainz - Paderborn 21992, 19-110, 50.

Guardini, Romano, Die Offenbarung und die Endlichkeit. Eine Frage und der
Versuch einer Antwort, Wiirzburg 1951, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung
des Christlichen. Gesammelte Studien 1923-1962. Band 2: Aus dem Bereich
der Theologie, Mainz — Paderborn 31994, 141-154, 147; Ders., Gegenwart und
Geheimnis. Eine Auslegung von fiinf Gedichten Eduard Morikes. Mit einigen
Bemerkungen iiber das Interpretieren, hier zitiert nach: Mainz - Paderborn
21992, 151-244, 227; Ders., Tugenden. Meditationen {iber Gestalten sittlichen
Lebens, Ostfildern — Paderborn 2021, 46; Ders., Dantes Géttliche Komédie.
Thre philosophischen und religiosen Grundgedanken, Mainz - Paderborn
1998, 102, 124.

Guardini, Holderlin, 350.

Guardini, Romano, Der unvollstandige Mensch und die Macht, in: ders., Sorge
um den Menschen. Band 1, Mainz — Paderborn #1988, 39-66, 65.

Vgl. Guardini, Romano, Gnade und Gnadenleben im Neuen Testament. Win-
tersemester 1926/27. Mitschrift von Katharina Kappes, in: Gerl-Falkovitz, Lau-
terkeit des Blicks, 208-223, 214.

Goethe, Johann Wolfgang von, Die Leiden des jungen Werther, in: Hamburger
Ausgabe VI, Miinchen 2000, 7-124; Ders., G6tz von Berlichingen mit der eiser-
nen Hand. Ein Schauspiel, in: Hamburger Ausgabe IV, Miinchen 2000, 73-175;
Ders., Goethes Briefe und Briefe an Goethe, in: Hamburger Ausgabe. 6 Bande,
Miinchen 1988; Ders., Italienische Reise, in: Hamburger Ausgabe XI, Miinchen
2000, 7-556; Ders., Campagne in Frankreich 1792, in: Hamburger Ausgabe X,
Miinchen 2000, 188-363; Ders., Tag- und Jahreshefte. Als Ergdnzung meiner
sonstigen Bekenntnisse (Auszug), in: Hamburger Ausgabe X, Miinchen 2000,
429-528; Ders., Die Natur. Fragment (Aus dem ,Tierfurter Journal® 1783),
in: Hamburger Ausgabe XIII, Miinchen 2000, 45-47; Ders., West-Ostlicher
Divan, in: Hamburger Ausgabe II, Miinchen 2000, 7-125; Ders., Xenien, in:

207

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

er in seinen Werken auf Goethes ,Mahomets Gesang?'?, ,Prome-
theus?8 und in seiner posthum verdffentlichen Ethik?* zitiert er ein
weiteres?!®, Uber Goethes Lieder sei inhaltlich nichts weiter zu sagen,
denn ,was sie meinen, steht ganz im Licht2!¢

Guardini ist laut eigener Aussage ,durch die Fiille der Gedichte
Goethes” gewandert und er habe dabei ein fiir ihn besonderes ent-
deckt, dass ihn beriithre und auf ihn einen leisen Zauber auswirke,
wie er 1932 in ,Spiegel und Gleichnis“ schreibt.?”” Fiir ihn unter-
scheidet es sich von den vielen wohlgeformten Gedichten Goethes
darin, dass es sich auf den Weg zu einem anderen Land begeben
habe: ,Es ist zart, und preisgegeben heimatlos, und doch vielleicht
kithner und vom Sinne her stérker, als die Geschwister“?!8:

»Auf den Auen wandeln wir

Hamburger Ausgabe I, Miinchen 2000, 208-234; Ders., Wilhelm Meisters
Lehrjahre, in: Hamburger Ausgabe VII, Miinchen 2000, 7-610; Ders., Wilhelm
Meisters Wanderjahre, in: Hamburger Ausgabe VIII, Miinchen 2000, 7-486;
Ders., Wilhelm Meisters theatralische Sendung (Auszug), in: Hamburger Aus-
gabe VIII, Miinchen 2000, 487-516; Ders., Aus meinem Leben Dichtung und
Wabhrheit, in: Hamburger Ausgabe IX, Miinchen 2000, 7-598 u. in: Hamburger
Ausgabe X, Miinchen 2000, 7-187; Ders., Faust Teil I und II, in: Hamburger
Ausgabe III, Miinchen 2000, 7-364; Ders., Iphigenie auf Tauris. Ein Schau-
spiel, in: Hamburger Ausgabe V, Miinchen 2000, 7-67; Ders., Maximen und
Reflexionen, in: Hamburger Ausgabe XII, Miinchen 2000, 365-547; Ders.,
Die Wahlverwandtschaften. Ein Roman, in: Hamburger Ausgabe VI, Miinchen
2000, 242-490; Eckermann, Johann Peter, Gesprache mit Goethe, Berlin 2019.

212 Guardini, Holderlin, 21.

213 Vgl. Guardini, Romano, Uber den christlichen Sinn der Erkenntnis. Eine
Meditation zu Semesterbeginn, in: ders. (Hg.), Christliche Besinnung 3, Wiirz-
burg 1951, 107-117, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen.
Gesammelte Studien 1923-1962. Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie,
Mainz - Paderborn *1994, 286; Guardini, Ethik I, 817.

214 Ebd., 1256: ,Was ist das Schwerste von allem? Was Dir das Leichteste diinkt:
Mit den Augen zu sehn, was vor den Augen liegt. Goethe ...

215 Goethe, Johann Wolfgang von, Mahomets-Gesang, in: Hamburger Ausgabe
I, Miinchen 2000, 42-44; Ders., Prometheus, in: Hamburger Ausgabe I, Miin-
chen 2000, 44-46; Ders., Prometheus. Dramatisches Fragment, in: Hamburger
Ausgabe IV, Miinchen 2000, 176-187.

216 Guardini, Gegenwart und Geheimnis, 235.

217 Guardini, Romano, Ein Gedicht von Goethe und ein Wort dazu, in: ders., In
Spiegel und Gleichnis, Mainz 1953, 271.

218 Ebd., 27f.

208

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

Und bleiben gliicklich ohne Gedanken
Am Hiigel schwebt des Abschieds Laut,
Es bringt der West den Fluf3 herab
Ein leises Lebewohl.

Und der Schmerz ergreift die Brust,
Und der Geist schwankt hin und her,
Und sinkt und steigt und sinkt.
Von weitem winkt die Wiederkehr
Und sagt der Seele Freude zu!

Ist es so? Ja! Zweifle nicht“2?

Spater scheint sich Guardinis Einstellung zu Goethes Gedichten
etwas gedndert zu haben, weg von der fritheren grofien Begeisterung
hin zur Erniichterung, wie er mit Datum vom 22. Juli 1953 notierte:

»Ich lese wieder einmal die Gedichte Goethes, eins nach dem anderen.
Mit Verwunderung und MifStrauen gegen mich selbst und mit Betriib-
nis mufl ich mir sagen, dafy mehr Leere und Banalitdt darin ist, als ich
frither je zugegeben hitte. Wie vieles ist ,achtzehntes Jahrhundert; von
einer Flachheit, dafl man sich fragt, wie Goethe das nicht nur schreiben,
sondern in die endgiiltige Sammlung aufnehmen konnte®220

Aus den zahlreichen Lektiire-Angaben kann geschlossen werden,
dass Guardini wahrscheinlich den gesamten Goethe gelesen hatte.
Zudem finden sich in seinen Briefen an Weiger auch Verweise zur
Sekundérliteratur seiner Zeit, woraus deutlich wird, wie intensiv
er sich mit ihm befasste und ihn zu durchdringen versuchte. Die
Beziige setzen bereits 1907 mit Theodor Volbehrs (1862-1931) ,,Goe-
the und die bildende Kunst® ein??!, gefolgt 1913 von einem ,ganz
aulergewdhnlichen“??? Buch von Georg Simmel, 1916 dem ,wirklich
erquickenden, so echten, bescheiden und lauteren“??> Goethebuch
von Robert Saitschick (1868-1965) und in einem Brief an Weiger aus
dem Jahr 1917 nennt er fiir eine Befassung mit Goethe die Werke
von Friedrich Gundolf (1880-1931), Georg Simmel und Alexander

219 Ebd.,27.

220 Guardini, Wahrheit des Denkens (22.7.1953), 174.

221 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 151 Anm. 390.

222 Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi-
nis Briefe an Weiger, 107.

223 Brief an Weiger vom 27. August 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi-
nis Briefe an Weiger, 194.

209

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Baumgartner (1841-1910)?2%. In einem Brief an Weiger von 1921 schil-
dert er, dass das Goethe-Buch von Ernst Michel (1889-1964) auf
ihn einen ,tiefen Eindruck® gemacht habe??> und im Jahr 1932 fiihrt
er noch dasjenige von Flodoard Freiherr von Biedermann (1858-
1935)226 an227,

Der zeitliche Schwerpunkt von Guardinis intensiver Befassung
mit Goethe lag, so die Schlussfolgerung auch aus den Angaben zur
Sekundarliteratur, in den Jahren der Weiterentwicklung der Gegen-
satzlehre ab 1913 bis hin zu ihrer Veréffentlichung 1925. Goethe ist
deshalb fiir diese Untersuchung der Gegensatzlehre zwingend zu
beriicksichtigen. Guardini setzte sich thematisch mit ihm in unter-
schiedlichen Themengebieten auseinander: erstens in der Frage der
Erkenntnis und des klassischen Geistes; zweitens in der Frage der
Nicht-Identitit und Uberfithrbarkeit von Quantitit in Qualitat?28
sowie in der Frage der Polaritdt und der Unterscheidung von Wi-
derspruch und Gegensatz, worauf im dritten Teil ,Grund® im Ka-
pitel zum Gegensatz als solchen eingegangen wird??%; drittens in
der Frage der Natur, der Personlichkeit und des Christlichen, was
im folgenden Kapitel knapp dargestellt sei. Insgesamt muss fiir die
Auseinandersetzung Guardinis mit Goethe festgehalten werden, dass
sich ihr eine eigene Untersuchung widmen miisste, um die vielen
Facetten hervorheben zu kénnen.

224 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 208f.

225 Vgl. Brief an Weiger vom 24. Dezember 1920/ 20. Januar 1921, Piitzchen bei
Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 234.

226 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 151 Anm. 390.

227 Volbehr, Theodor, Goethe und die bildende Kunst, Leipzig 1895; Simmel,
Goethe; Saitschick, Robert, Genie und Charakter. Shakespeare, Lessing, Goe-
the, Schiller, Schopenhauer, Wagner, Berlin 1900; Gundolf, Friedrich, Goethe,
Berlin 1916; Simmel, Kant und Goethe; Baumgartner, Alexander, Goethe. Sein
Leben und seine Werke, besorgt von Alois Stockmann. 2 Binde, Freiburg
i.Br. 1911; Michel, Ernst, Weltanschauung und Naturdeutung. Vorlesungen iiber
Goethes Naturanschauung, Jena 1919; Biedermann, Flodoard Freiherr von,
Chronik von Goethes Leben, Leipzig 1931.

228 Vgl. Guardini, Romano, Das Wunder und das Bild vom Menschen und von der
Welt, in: Die Schildgenossen 13 (1933), 1-15, hier zitiert nach: ders., Wurzeln
eines groflen Lebenswerks. Aufsatze und kleine Schriften. Band 3, Mainz -
Paderborn 2002, 98-118, 110.

229 Vgl. Teil IIT Kapitel ,4.2.2 Verwandtschaft I: Romano Guardini und Johann
Wolfgang von Goethe®

210

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten
2.2 Hinwendung zu lebendig-konkreter Natur

Im ersten Kapitel wurde gezeigt, dass sich Guardini mit der na-
turwissenschaftlichen Methode und der lebensphilosophischen Stré-
mung seiner Zeit auseinandersetzte, sowie sich vor allem in der
Periode der Weiterentwicklung der Gegensatzlehre mit Goethe be-
fasste. Daran schliefit sich nun im zweiten und dritten Kapitel die
Darlegung des inhaltlichen Dialogs Guardinis mit der Kategorie des
»Lebens® an, wie er ihn in seiner Gegensatzlehre fithrt. In Bezug
auf seine zuerst darzustellende Hinwendung zu lebendig-konkreter
Natur, der dann diejenige zum lebendig-konkreten Menschen folgt,
wird hier vorrangig Goethe beriicksichtigt und keine lebensphiloso-
phischen Autoren, da sich im dritten Teil der Untersuchung in der
Erorterung der einzelnen Gegensatzpaare die Diskurse mit beispiels-
weise Driesch und Nietzsche?*® besser konturieren lassen als an
dieser Stelle. Zundchst sei hier auf Guardinis Abwendung von einer
mechanischen Naturauffassung eingegangen, dann seine mit Goethe
vollzogene Hinwendung zu einer lebendigen Natur dargestellt und
schliefllich seine Differenz zur goetheschen Vergottlichung der Na-
tur ausgefiihrt.

Mit der Betonung des Lebens stellt sich Guardini einer mecha-
nisch-rationalistischen Naturauffassung entgegen und nimmt Leben-
digkeit bereits fiir die einzelne Zelle an, wie eine Passage aus der
Gegensatzlehre offenlegt:

»Materialistische Lebens-, Seelen- und Gesellschaftslehre meint, aus
chemischen Bestandteilen den lebendigen Korper, aus Anreizen das
seelische Leben, aus physiologischen, geographischen, wirtschaftlichen
Gegebenheiten Person und Gesellschaft aufbauen zu kdnnen. Das Neue
wird nicht gesehen, was da am Werke ist. Gewif$ sind die Atome N, C,
H und O in der lebendigen Eiweiflverbindung an sich die namlichen
wie in der Retorte des Chemikers. Aber in der lebenden Zelle sind sie
tatsdchlich doch etwas anderes. Zelle ist mehr als Maschine. Im Vorgang
des Wachstums geht alles, was ,Stoff" ist, durch den Innenpunkt des
Lebendigen?*!

230 Vgl. Teil IIT Kapitel ,,2.2 Form und Formloses: Romano Guardinis Dialog mit
Friedrich Nietzsche“ sowie Kapitel ,3.1 Der transempirische Punkt: Romano
Guardinis Hinweis auf Hans Driesch®.

231 Guardini, Der Gegensatz, 64.

211

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Die Naturwissenschaft des beginnenden 20. Jahrhunderts deutete
die Welt als Mechanismus einer mathematisch ausdriickbaren Kau-
salitdt und das ihr zu Grunde liegende mechanisch-naturwissen-
schaftliche Prinzip stellte die Wirklichkeit in volligen Widerspruch
zu allem, was der Wirklichkeit in den vorangegangen Epochen Sinn
verlieh. In einer solchen rationalistisch-mechanischen Weltbetrach-
tung blieb kein Raum mehr fiir Werte, Freiheit und religiése Bedeu-
tung. Fiir Georg Simmel bestand deshalb die grofle geistesgeschicht-
liche Aufgabe seiner Zeit darin, ,die verlorene Einheit zwischen Na-
tur und Geist, Mechanismus und innerem Sinne, wissenschaftlicher
Objektivitit und der gefithlten Wertbedeutung des Lebens und der
Dinge auf einer hoheren Basis wiederzugewinnen“?3? Guardinis An-
liegen in der Gegensatzlehre ist es, in der von Simmel angegebenen
Richtung eine neue Einheit aufzuzeigen, dass zwischen den Grund-
kriften zwar Spannung aber kein Widerspruch bestehe. Im polaren
Gegensatz konne die Aufldsung der Geistesbereiche verwunden wer-
den: ,Unsere Aufgabe ist es nun, dariiber hinaus zu einer neuen,
doch kritisch bewdhrten Einheit fortzuschreiten”?%

Wirkliches ist fiir Guardini kein rational-mechanisches Gefiige,
sondern konkrete Gestalt. Diese beschrianke sich nicht darauf rund
zu sein, sondern fordere vielmehr die Frage, in welcher Weise sie
rund sei.?* Leben bedeutet fiir Guardini in der Gegensatzlehre
u.a. ,wirkende Gestalt“?*® In seinem spéteren Augustinus-Buch un-
terschied er Wirklichkeitsstufen des Seienden gemif$ der Fihigkeit,
sich selbst im Sein zu behaupten, d.h. zu wirken. Daraus ergeben
sich Unterschiede von z.B. Pflanze, Tier, Korper oder Geist.23¢ Alles,
was wirke, sei also in gewisser Weise lebendig. Die hoheren Stufen
enthielten dabei die niederen in sich. So sei der Mensch mit der
Pflanze verwandt in Zellbau, Stoffwechsel, etc., mit dem Tier z.B.
in der Empfindung, ihm allein gebiihren laut Guardini jedoch die
Fahigkeiten zu Urteil, Wertung, Wahl, Wertverwirklichung, Liebe
und Hingabe. Das Leben umfasse das alles, aber meint fiir Guardini

232 Simmel, Kant und Goethe, 123.

233 Guardini, Der Gegensatz, 14.

234 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 18f.

235 Ebd., 242.

236 Vgl. Guardini, Romano, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus. Der innere
Vorgang in seinen Bekenntnissen, Mainz — Paderborn 1989, 113.

212

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

nicht ein Gesamtleben oder einen vitalen Zusammenhang, sondern
»das individuelle Leben; das konkret Lebendige“?” Es trage die
Gegensitze und sie wiirden sich an ihm verwirklichen.

Eine Gestaltverwirklichung ist fiir Guardini immer ein ,zweipo-
liger Vorgang, ein sich realisierendes Ganzes“?*® Mit dem Begrift
der ,Gestalt” wird hier ein grofler Bogen aufgetan. Wenn sich eine
Gestalt durch ihre Zweipoligkeit auszeichnet, dann wird deutlich,
wie alle spiteren Gestaltinterpretationen Guardinis auf der Gegen-
satzlehre als ihrem methodischen Fundament aufbauen. Die Unter-
suchung riickt naher zur gegensitzlichen Bestimmung des ,Konkret-
Lebendigen® vor, das nicht nur von einer Seite — der allein rationalen
oder auch der allein intuitiven - zu erfassen ist. Die Gegensdtze
des Lebendigen scheinen sich abstrakt auszuschlieflen, aber seien
am konkreten Ding in Einheit vollzogen und treten innerhalb al-
ler quantitativen, qualitativen und gestaltmafligen Bestimmtheiten
auf.?*® Die Einheit der Gegensitze selbst diirfe wiederum nicht me-
chanisch oder logisch verstanden werden, sondern sei selbst leben-
dig, wie Guardini in der Gegensatzlehre darlegt:

»Es wire also ganz falsch, von einer mechanischen Einheitsvorstellung,
oder vom Mafistab logischer Einsinnigkeit auszugehen, und zu bezwei-
feln, ob eine Einheit, wie sie soeben beschrieben wurde, méglich sei.
Wir haben die Wirklichkeit zu befragen. Sie antwortet uns, dafl unter
den verschiedenen Formen der Einheit, neben der mechanischen, ne-
ben der logischen, neben der zweckhaft organisatorischen es auch noch
eine andere gebe, namlich die spezifische Form der lebendigen Einheit.

Deren Wesen aber besteht darin, Einheit von Gegensitzen zu sein®?40

Die ,Gegensatzstruktur [ist] Struktur des Lebendig-Konkreten4
Um sich von einem naturalistischen Naturverstindnis ab- und dem
Leben zuzuwenden, bezieht sich Guardini auf Goethe.

Der Unterschied zwischen einer newtonschen und goetheschen
Naturauffassung liegt fiir Guardini darin, dass man zwar samtliche
chemischen und physikalischen Formeln wissen konne, damit aber

237 Guardini, Der Gegensatz, 171.

238 Vgl. Guardini, Wahrheit des Denkens (30.4.1945), 147.
239 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 22f.

240 Ebd., 184f.

241 Ebd., 226.

213

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

noch keine einzige Qualitdt erfasst habe.?*? Auch fiir Goethe sei die
Welt nicht mechanisch, sondern das Leben sei ihm unvergleichbar
und unzerlegbar, wie er Faust aussprechen lasse?*3:

»Geheimnisvoll am lichten Tag
Lisst sich Natur des Schleiers nicht berauben,
Und was sie deinem Geist nicht offenbaren mag,
Das zwingst du ihr nicht ab mit Hebeln und mit Schrauben“?44

Die Natur sei fiir Goethe das ,Erstgegebene, hinter das man nicht
mehr zuriickgreifen kann; eben damit aber auch das Normative,
das ,Natiirliche; das Richtige“?*> Goethe ist fiir Guardini derjenige,
der ,die neuzeitliche Naturvorstellung zu ihrer klassischen Fiille und
Klarheit gebracht habe“?4¢ Dabei finde die Denkweise laut Guardini
ihren ,vielleicht vollkommensten Ausdruck [...] in dem Fragment
Goethes ,Die Natur“?¥, wie es im Journal von Tiefurt 1782 abge-
druckt wurde, worauf Guardini auch in weiteren Werken verweist24.

Geist und Natur seien bei Goethe nicht zwei getrennte Bereiche,
vielmehr gehe er laut Simmel von einer ,Geistigkeit der Natur und
der Natiirlichkeit des Geistes“?*° aus. Eine solche Formulierung lasst
an dhnliche Guardinis {iber das Zueinander von Leib und Seele
denken, wenn er in der Gegensatzlehre von ,geistleiblich® und ,be-

242 Vgl. Guardini, Romano, Freiheit und Unabanderlichkeit, in: Die Schildgenos-
sen 7 (1927), 257-271, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen.
Gesammelte Studien 1923-1962. Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie,
Mainz - Paderborn 31994, 117-137, 125.

243 Guardini zitierte die Stelle 1954. (Vgl. Guardini, Romano, Die Situation des
Menschen, in: Bayerische Akademie der Wissenschaften (Hg.), Die Kiinste
im technischen Zeitalter, Miinchen 1954, 15-42, hier zitiert nach: ders., Unter-
scheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923-1962. Band 1: Aus dem
Bereich der Philosophie, Mainz — Paderborn *1994, 244-264, 248).

244 Goethe, Faust I, Verse 672-675.

245 Guardini, Romano, Zum Problem der Demokratie. Ein Versuch der Klarung.
Manuskript von 1946; aus dem Nachlass herausgegeben von Felix Messer-
schmid, in: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 21 (1970), 726-732, hier
zitiert nach: ders., Wurzeln eines grofien Lebenswerks. Aufsitze und kleine
Schriften. Band 3, Mainz — Paderborn 2002, 320-328, 327.

246 Guardini, Das Ende der Neuzeit, 62.

247 Guardini, Romano, Freiheit, Gnade, Schicksal. Drei Kapitel zur Deutung des
Daseins, Miinchen #1956, 137.

248 Guardini, Ethik I1, 1181; Ders., Das Ende der Neuzeit, 47.

249 Simmel, Kant und Goethe, 127.

214

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

seelte[r] Stoftlichkeit“ schreibt.?>® Es kann sogar die Vermutung auf-
gestellt werden, dass Guardini den Begriff des ,,Stoffs* von Goethe
her erhalten hat, denn er fiihrte ihn in seiner Holderlin-Auslegung
auf ihn zuriick: ,der ,Stoff — um den goetheschen Begrift zu brau-
chen“?*! In seiner Interpretation von Eduard Morike hatte Guardini
Goethes Gedichte dahingehend gelobt, dass in ihnen ,der Stoff ganz
zu Inhalt und der Inhalt ganz zu Form geworden ist. Jede Wort-
wahl, jede Schwingung des Rhythmus, jedes Gewichtsverhiltnis der
Komposition ist selbst der Vorgang, das Bild, das Gefiihl, und der
Interpret hat ihm nachzusptiren“?*? Form und Inhalt missten bei
Goethe also nicht erst vereint werden, sondern seien ein Leben der
gottlichen Natur, das sowohl im Geist wie auch in der Wirklichkeit
lebe.?>® Der grofie Unterschied zwischen Guardini und Goethe liegt
darin, dass Guardini Geist und Stoff in Einheit und nicht wie Goethe
in Identitdt denkt, also keinesfalls einem goetheschen Pantheismus
zu verfallen droht. Darauf sei nun néher eingegangen.

Die Kulturgestalt der Klassik zeichne sich gerade dadurch aus, so
Guardini, dass sie dem ,Natiirlichen® entsprach. Er betont in ,Das
Ende der Neuzeit“: ,Was aus ihr [der Natur, Anm. PM.] abgeleitet
werden kann, ist endgiiltig verstanden. Was als natiirlich begriindet
werden kann, ist gerechtfertigt®>>* Die Natur wurde von Goethe
als ,Mutter Natur® vergdottlicht. In ihr sei, so Goethe, ,ein ewiges
Leben, Werden und Bewegen“?>> Sie sei bei Goethe, so Guardini
in unterschiedlichen Werken, ,das geheimniserfiillte All und Eins;
die Selbstverwirklichung der Gottheit“?*¢, ,das Unbekannte, in allem
sich Offenbarende“?*” und eine ,,Gott-Natur“?°8, Sie sei selbst das,
was Uberall verursacht wird und doch als Ganzes autonom in sich

250 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 174f.

251 Guardini, Holderlin, 33.

252 Guardini, Gegenwart und Geheimnis, 237.

253 Vgl. Simmel, Kant und Goethe, 134.

254 Guardini, Das Ende der Neuzeit, 49.

255 Goethe, Die Natur, 46.

256 Guardini, Die Situation des Menschen, 247.

257 Guardini, Wahrheit des Denkens (18.10.1953), 198.
258 Guardini, Die Existenz des Christen, 84.

215

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

selbst steht.?> Goethe brachte seine Naturauffassung in seinem Na-
tur-Fragment, auf das sich Guardini bezog, wie folgt zum Ausdruck:

»Sie ist alles. Sie belohnt sich selbst und bestraft sich selbst, erfreut
und quailt sich selbst. Sie ist rauh und gelinde, lieblich und schroklich,
kraftlos und allgewaltig. Alles ist immer da in ihr. [...] Gegenwart ist ihr
Ewigkeit. [...] Sie hat mich hereingestellt, sie wird mich auch herausfiih-
ren. Ich vertraue mich ihr. Sie mag mit mir schalten. Sie wird ihr Werk
nicht hassen. [...] Nein, was wahr ist und was falsch ist, alles hat sie
gesprochen. Alles ist ihre Schuld, alles ist ihr Verdienst*260

Sie habe einen ,allumfassenden Sinn“ und man konne ihr nur durch
die Liebe, ihrer Krone, nahekommen.?! Die Natur wurde von Goe-
the selbst als das Heilige und Fromme angesehen, das keinem Uber-
stieg auf das Transzendente mehr bedurfte. 1931 fithrt Guardini dann
in seinem Artikel ,Reflexionen iiber das Verhiltnis von Kultur und
Natur® in der Zeitschrift ,Die Schildgenossen® aus:

»Natur® wird - vor allem seit der Renaissance; neu und mit program-
matischer Entschiedenheit seit Rousseau, Goethe, Nietzsche - als ge-
schlossene Einheit des Daseins und Sinnes gefafit; als in sich selbst
stehende (autonome) und sich selbst geniigende (autarke) Ganzheit. Ja,
als das Einzig-Gegebene, vor dem jedes Zurtickgreifen auf anderes nicht
nur unmoglich, sondern unerlaubt ist; vielmehr gefordert, sich ganz
darauf zu stellen. Dem widerspricht das christliche Bewuf3tsein, wonach
Natur allein, gemessen an dem aus der Offenbarung hervortretenden
vollen gottlichen Bilde und Willen von der Welt, unfertig und unei-
gentlich ist. Nicht nur, weil sie geschaffen ist und daher nicht in sich
griindet, sondern auch ihrem Wesensbestande nach. Natur ist, blof} fiir
sich genommen, etwas Zweideutiges; richtiger etwas Vor-deutiges. Sie
kann gar nicht in eigenem ,Stande; in eigener Voll-Standigkeit* stehen,
sondern bedarf — immer gemessen an jenem letztgiiltigen Weltwillen
Gottes — der letzten Definition durch Offenbarung und Glaube. In der

259 Vgl. Guardini, Welt und Person, 17: ,Es entsteht die Vorstellung der geheim-
nisvollen, allschaffenden, heiligen, der Gott-Natur; so bei Giordano Bruno,
Spinoza, Goethe, Holderlin, Schelling. Die Natur wird selbst als die religiose Ur-
tatsache und das Verhiltnis zu ihr als die Wurzel der Frommigkeit empfunden.
Das Natiirliche ist zugleich das Heilige und Fromme; das Unnatiirliche oder
Widernatiirliche der Frevel schlechthin®

260 Goethe, Die Natur, 47.

261 Vgl. ebd., 46f.

216

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

Welt, wie Gott sie gewollt hat, gibt es keine ,reine‘ Natur, nur eine, die
sich der Gnade gibt und so tiber sich hinaus existiert"262

In der Neuzeit wurde die Lebendigkeit der Natur zwar betont und
Guardini schliefit dabei selbst an Goethe und auch an die Lebens-
philosophie an, doch ist die Natur fiir Goethe kein Vorlaufer der
christlichen Offenbarung mehr, wie er entgegen der christlichen
Schopfungsauffassung in seinem Naturfragment betonte: Die Natur
»spritzt ihre Geschdpfe aus dem Nichts hervor, und sagt ihnen nicht,
woher sie kommen und wohin sie gehen. Sie sollen nur laufen. Die
Bahn kennt sie“?%% Spricht Guardini in der Gegensatzlehre auch von
einem Leben in den Pflanzen und kniipft damit an eine Vorstellung
Goethes an, so lehnt er doch die Verabsolutierung der Natur ent-
schieden ab. Er fundiert das gegensitzlich gebaute Lebendig-Kon-
krete entgegen dem Autonomismus in Gott und &6ffnet es auf ihn hin,
wie im dritten Kapitel der Hinwendung zur Mitte ausgefiihrt wer-
den wird. An dieser Stelle sei nach der Darlegung der Lebendigkeit
jeglichen Konkreten der sich anschliefflenden Frage nachgegangen,
wie das Lebendig-Konkrete in der Gegensatzlehre von Guardini
ndher bestimmt wird. Seine inhaltliche Auseinandersetzung mit der
Kategorie des Lebens lduft von seiner Hinwendung zu lebendig-kon-
kreter Natur auf diejenige zum lebendig-konkreten Menschen hin.

2.3 Hinwendung zum lebendig-konkreten Menschen

»Leben® bedeutet fiir Guardini in der Gegensatzlehre ,stets soviel
wie ,lebendiger Mensch“?%* Er spricht nicht vom Personalen, ja er
wendet sich gegen den Personalismus, der das Personale - gleich-
gesetzt mit dem Geistigen — vom Menschlich-Lebendigen isoliere,

262 Guardini, Romano, Reflexionen iiber das Verhiltnis von Kultur und Natur, in:
Die Schildgenossen 11 (1931), 1-14, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des
Christlichen. Gesammelte Studien 1923-1962. Band 1: Aus dem Bereich der
Philosophie, Mainz - Paderborn *1994, 206-224, 209.

263 Goethe, Die Natur, 46.

264 Guardini, Der Gegensatz, 173.

217

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

sondern vom ,Menschlichen*?%, ,vom menschlichen Leben; vom
lebendigen Menschen“26¢.

Guardini hatte folgerichtig das erste Kapitel der Gegensatzlehre
mit dem Bezug zum Menschen begonnen: ,Wenn wir auf uns, in
uns schauen, so finden wir leibliche Gestalt, Glieder und Organe
[...]“%67 Seine Beobachtung geht auf die erste Person Plural, auf das
SWir“ der Menschen. Auch sein Wechsel in die erste Person Singular
bezieht sich nicht nur auf den Autor selbst, sondern schlieft die
Leserin bzw. den Leser mit ein.?® Durch die Verwendung von erster
Person Singular und Plural in den ersten Sitzen der Gegensatzlehre
verdeutlicht Guardini, dass es ihm nicht um eine abstrakt-allgemei-
ne Kategorie ,Mensch® geht, vielmehr um den konkreten Menschen,
den ,lebendigen Menschen®2%

Mit Guardinis Postulat des ,lebendigen Menschen“ werden in
diesem dritten und letzten Kapitel zu seiner Hinwendung zum
Lebendig-Konkreten zwei Auseinandersetzungen mit Denkstromun-
gen seiner Zeit in den Blick kommen: Er setzt sich erstens von der
Transzendentalphilosophie ab, dass das Subjekt nicht nur logisch,
sondern lebendig-konkret ist?’, und nimmt von ihr auf, dass es
autonom ist, d.h. nicht auf Natur reduziert werden kann. Zudem
grenzt er sich zweitens vom Materialismus bzw. Naturalismus ab
und stellt ihm das lebendige und freie Subjekt entgegen. Zugleich
nimmt er von dieser Stromung auf, dass es in der Wirklichkeit ver-
wurzelt ist. Diese Doppelbewegungen sind nicht zu trennen, werden
aber zur besseren Darstellung in zwei Kapitel unterschieden, wobei

265 Ebd., 177.

266 Ebd.,178.

267 Ebd., 15.

268 Vgl. ebd., 15£.

269 Ebd., 172.

270 So schreibt er in seinem Artikel ,Sendung der katholischen Jugend® auf dem
Hintergrund der Auseinandersetzung mit der freideutschen Jugendbewegung
1921: ,,Die Meifnersatze lehnen die Autoritit ab. Sie ruhen auf Kant, der das
Sittengesetz von aller Verkorperung in personlichen Tragern loslost und es zu
einem Eigengesetz des Ich macht. Um das aber zu kénnen, macht er das Ich
zum logischen ,reinen Ich; zur ,transzendentalen Apperzeption. Die ist aber
ein Stubengebilde. Es gibt nur ein lebendiges Ich® (Guardini, Romano, Die
Sendung der katholischen Jugend, in: Die Tat. Monatsschrift fiir die Zukunft
deutscher Kultur 13 (1921), 9-18, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines grofien
Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften. Band 1, Mainz — Paderborn 2000,
7-22,13).

218

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

zuerst auf Guardinis Auseinandersetzung mit dem logischen Subjekt
Kants und dann auf seine Absetzung von der Naturalisierung des
Menschen eingegangen wird.

2.3.1 Absetzung vom logischen Subjekt Immanuel Kants

Ein zu l6sendes Problem der Neuzeit ldge darin, so Georg Simmel,
wie sich die Selbststandigkeit der Individualitit gegeniiber der Ge-
sellschaft und gegeniiber der Natur gewiahrleisten lasse.?”! Im 18.
Jahrhundert war das Individuum in zahlreiche Zwinge gekettet:
religiose, wirtschaftliche und politische. Gemaf} Kant sei der Mensch
nicht auf Natur zu reduzieren, vielmehr ist ihm die ,ganze Natur
teleologisch untergeordnet?’2, wie er in der ,Kritik der Urteilskraft*
schrieb. In der Befreiung des Menschen liege sein unwiderruflicher
Verdienst, wie es Simmel formuliert:

»Kant hat durch den Begrift des tiberempirischen Ich eine der grofien
Loésungen der Personlichkeit vollbracht, die das Lebensproblem der
Neuzeit bilden: soweit jener Begrift gilt, ist der Mensch von der Befan-
genheit in der bloflen Natur erlost; indem er dieser den empirischen
Menschen preisgibt, gewinnt er fiir das Wesentliche und Absolute uns-
res Wesens die volle Unabhingigkeit von allem, womit die urséchlichen
Verkniipfungen der Dinge uns sonst zu vergewaltigen schienen®?”?

Das kantische allgemeine Ich, auf das er die Welt griindet, bezeich-
ne ein ganz allgemeines Bewusstsein, dass der Mensch iiberhaupt
existiere, aber trage keine bestimmte individuelle oder historische
Eigenheit, da bestimmte Vorstellungen erst wieder auf dem Ich selbst
ruhen, ja von ihm gewirkt werden. Kant kenne kein konkretes Sub-
jekt, das konkret individuell ist, und somit auch kein konkretes
Erkennen.?”* Das autonome Ich, in dem alles zusammenléuft, ist
also aufgrund der apriorischen Gleichheit mit allen anderen Ichs

271 Vgl. Simmel, Georg, Kant und der Individualismus, aus: Vossische Zeitung,
Koniglich privilegirte Berlinische Zeitung von Staats- und gelehrten Sachen,
Nr. 7, Morgenausgabe vom 6. Januar 1904, Feuilleton-Teil, Berlin, jetzt in: GSG
7, Frankfurt am Main 1995, 273-282, 273.

272 Kant, Immanuel, Kritik der Urteilskraft. Herausgegeben von Karl Vorldnder,
Hamburg 1993, 305.

273 Simmel, Kant und der Individualismus, 282.

274 Vgl. ebd., 278.

219

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

bei Kant vollkommen farblos, wie — neben den Beschreibungen von
Simmel - auch aus einem Zitat Heinrich Rickerts deutlich wird:

»Es kommt also zundchst allein darauf an, den Begriff eines Subjekts zu
bilden, das nicht nur nicht mit diesem oder jenem besonderen Inhalt
behaftet und deshalb als ein besonderer Teil der Wirklichkeit anzusehen
ist, sondern das auflerdem noch frei gedacht werden muff von jedem

Inhalt Giberhaupt, und das daher zwar jeden beliebigen Inhalt haben

kann, aber fiir sich betrachtet nur leere Form bleibt“27>

In Guardinis Wahrnehmung, der in der Gegensatzlehre explizit das
»konkrete Subjekt” hervorhebt — gerade entgegen einem Subjekt in
abstracto, das es so gar nicht gebe?’®, — besteht die problematische
Grundfrage Kants bzw. des Neukantianismus darin, wie ein freies
Bewusstsein mit dem empirischen Ich zusammengedacht werden
kénne. Da diesem jeglicher Gegen-Stand abhandengekommen sei,
miisse es sich logisch in sich selbst begriinden und - wie Guardini
in ,Vom Sinn der Kirche® schreibt — so ,entstand der Begrift des
Apriorischen als der, wohl empirisch subjektiven, aber logisch objek-
tiven Giiltigkeit; der Begriff der vom Subjekt statt vom Ding her
aufgebauten Erfahrung u.a.m. Es fehlt das urspriingliche Erlebnis
der Wirklichkeit“?”” Die notwendige Befreiung des Subjekts aus den
determinierenden Naturzusammenhéngen habe bei Kant zu einer
vollstindigen Ablosung des Ich von der Wirklichkeit gefiihrt. Damit
bleibe das Subjekt den grundlegenden Prinzipien eines mechanisch-
rationalistischen Weltbildes verhaftet, ja es sei selbst als inhaltsleere
Form die letzte Grundlage eines rein formalistischen Denkens von
Welt und auch von Geist. Das rein logische Subjekt Kants mochte
Guardini in seiner Gegensatzlehre hin zum Konkreten verwinden:

Vielleicht tragt er [der Gegensatzgedanke, Anm. PM.] auch so dazu
bei, die verhdngnisvollste Folge begriffsverdorrten Erkenntnisbetriebes
zu tiberwinden: Die Ansicht, die ,Geist’ gleich Begriff setzt, Geist gleich
Abstraktion, wahrend doch Geist starkste Wirklichkeit ist, konkrete,

und die eigentliche Bestimmung des Geistigen eine ganz andere”?’8

275 Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis, 84f.
276 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 232.

277 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 20.

278 Guardini, Der Gegensatz, 227f.

220

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

In Kants rein allgemeinem Subjektbegrift finde die charakterologi-
sche Einheit der Personlichkeit, so Georg Simmel, iberhaupt keinen
Ausdruck und seien besonderer ,Ton und Rhythmus des Wesens*?7°
nicht beriicksichtigt. In dieser Formulierung aus dem Jahr 1904
zeigt sich eine Verbindung zur Gegensatzlehre Guardinis. Wenn
Simmel Kants Subjektvorstellung in dem Punkt kritisiert, dass ihr
die Charakterologie und das Leben (der Rhythmus) fehlen, dann
wird Guardini gemeinsam mit Neundorfer diese Linie der Kritik
aufgreifen, zuerst eine Charakterologie entwickeln und dann in der
Gegensatzlehre von 1925 das konkrete Leben in ,Maf$ und Rhyth-
mus® ins Zentrum riicken. Mit der Hinzunahme des wirklichen
Lebens durch die Lebensphilosophie sucht Guardini das inhaltsleere
Subjekt Kants zu fiillen, ohne es dabei an die Zwinge der Natur zu
verlieren.

Im Anschluss an die knappe Darstellung, dass Guardini von Kant
die Befreiung des Menschen aufnimmt, ohne ihm hin zum rein
logischen Subjekt zu folgen, sei nun auf die zweite Bewegung einge-
gangen: die Rezeption des konkreten Lebens fiir die Postulierung
eines lebendig-konkreten Menschen und die Absetzung von den
naturalistischen Stromungen seiner Zeit.

2.3.2 Absetzung von der Naturalisierung des Menschen

Guardini zeigt in der Gegensatzlehre seine Fiille von Zugingen zur
Wirklichkeit des Menschlich-Lebendigen. Er erwahnt sowohl den
Korper, den Stoftwechsel und die physikalischen und chemischen
Vorginge?®, als auch den ,Bau von Knochen und Muskeln, die
Struktur des psychischen Geschehens“?®! und das ,Ein- und Ausat-
men“?%2, Er verweist ebenso auf die ,Organisation eines Betriebes,
»Gemeinde, ,Staat; ,Gesamtkunstwerk® und ,Gesamtbildung“?33,
wie auch auf ,Matthias Griinewalds Bilder®, ,Gotische Architektur®

279 Simmel, Kant und der Individualismus, 279.
280 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 32.

281 Ebd., 78.

282 Vgl. ebd., 49.

283 Vgl. ebd., 50f.

221

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

die ,Musik Beethovens“?8, den ,T'ypus des neuzeitlichen Unterneh-
mers“?%> und die ,Bildkraft des Kiinstlers“23¢.

Im ersten Teil der Arbeit konnte bereits gezeigt werden, in wie
viele Richtungen des Wirklichen Guardini ausgespannt war. Nun er-
weist sich dies auch in der Gegensatzlehre, dort menschlich-existen-
tiell geordnet, hier sehend als Einheit erfahren und spéter denkend
zur Einheit hin durchdrungen, wie er schreibt: ,Was alles da ist und
geschieht, sehen wir als Einheit“2%” So geht er davon aus, dass wir
wirklich leib-seelische Einheit seien, dass alle Mannigfaltigkeit auf
diese Einheit bezogen werden konne. Eine solche ,Einheit des Le-
bendigen® erschdpfe sich nicht in der maschinellen Ordnung, son-
dern habe Tiefenrichtung.?®® Die Gegensatzlehre ist fir ihn, wie er
Weiger bereits 1913 schrieb, eine ,Theorie des Wirklichkeitsfassens,
als Heuristik fiir die Wirklichkeit nach Fiille und Einheit“?% In der
Gegensatzschrift fithrt er naher aus:

»Der ganze Bereich des menschlichen Lebens scheint von der Tatsache
des Gegensatzes beherrscht zu werden. In all seinen Inhalten scheint
sie aufgezeigt werden zu kénnen. Wahrscheinlich nicht nur hier; wahr-
scheinlich liegt sie allem Lebendigem, vielleicht dem Konkreten tiber-

haupt zu Grunde“?%°

Auch wenn Guardini in der Gegensatzlehre mal Farben, dann
Friichte oder einen runden Korper beschreibt, kehrt er doch stets
zur eigenen Lebenserfahrung und damit zum Menschen zuriick:
,Bleiben wir bei unserer Selbsterfahrung; alle diese Uberlegungen
sollen ja in letzter Linie dem Phdnomen des Menschlich-Lebendigen
naher fithren“?! ,Mensch” ersetzt in dieser Verbindung ,Konkret' ja
wird synonym gebraucht, und zudem wird abermals deutlich, dass
Guardinis philosophischer Ausgangspunkt, wie in der Phdnomeno-
logie und der Lebensphilosophie, die eigene Lebenserfahrung ist.
Mit seinen Darlegungen zum lebendigen Menschen in der Gegen-

284 Vgl. ebd., 62.

285 Ebd., 69.

286 Ebd.,71.

287 Ebd., 3.

288 Vgl. ebd., 4.

289 Brief an Weiger vom 4./7. Dezember 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Fal-
kovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 125.

290 Guardini, Der Gegensatz, 23.

291 Ebd., 25.

222

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

satzlehre wendet sich Guardini gegen jegliches naturalistisches bzw.
mechanistisches Menschenbild, wie jetzt gezeigt werden soll.

Auguste Comte hatte das ,Dreistadiengesetz“ der positiven Philo-
sophie formuliert, wonach auf ein theologisches, ein metaphysisches
und vollendend ein positivistisches Zeitalter folgte.?> Die Grundre-
gel des Positivismus sei es laut Comte, dass ,keine Behauptung,
die nicht genau auf die einfache Aussage einer besonderen oder
allgemeinen Tatsache zurilickfiihrbar ist, einen wirklichen und ver-
standlichen Sinn enthalten kann“?®3 Neben einer Metaphysikkritik
und der damit verbundenen Absage an letzte Ursachen und Zwecke,
sollten allein die Verkniipfungen zwischen Einzeldingen, d.h. ihre
Gesetze, herausgestellt werden. Das Tatsachenmaterial ist Comte
lediglich Ausgangspunkt des Sehens, um von ihm her mittels des all-
gemeinen Lehrsatzes der Unwandelbarkeit der Naturgesetze rational
vorauszusehen.?%*

Der darauf griindende Naturalismus in Deutschland?®> betonte,
dass die Methoden der Naturwissenschaften nicht nur auf physika-
lische oder biologische Prozesse angewandt werden, vielmehr inner-
halb eines wissenschaftstheoretischen Positivismus Mensch, Gesell-
schaft, Poesie und Kunst vereinnahmen sollten. Der erkenntnistheo-
retische Positivismus bezeichnet nach Herbert Schniddelbach den
Versuch, in der Tradition des Empirismus ,Erkenntnis auf der Basis
des Unbezweifelbaren neu zu begriinden?® In dieser Richtung no-
tierte Wilhelm Bolsche programmatisch: ,Die Basis unseres gesam-
ten modernen Denkens bilden die Naturwissenschaften®®’

Bélsche entwickelte seine Sicht des Menschen als Endglied einer
biologischen Entwicklungskette in seinem 1904 publizierten Werk

292 Vgl. Comte, Auguste, Rede iiber den Geist des Positivismus. Ubersetzt, einge-
leitet und herausgegeben von Iring Fetscher, Hamburg %1966, 5-41.

293 Ebd.,27.

294 Vgl. ebd., 35.

295 Die Vertreter des Naturalismus in Deutschland waren u.a. der fithrende Theo-
retiker und Sprachtechniker Arno Holz (1863-1929), welcher den Naturalismus
in die Dichtung zu tberfithren suchte, Hermann Conradi (1862-1890), der
Darwinist Ernst Haeckel (1834-1919) und Wilhelm Bolsche (1861-1939).

296 Schnddelbach, Herbert, Erfahrung, Begriindung und Reflexion. Versuch iiber
den Positivismus, Frankfurt am Main 1971, 13.

297 Bolsche, Wilhelm, Die naturwissenschaftlichen Grundlagen der Poesie. Prole-
gomena einer realistischen Asthetik, Leipzig 1887, 3.

223

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

»Die Abstammung des Menschen“?®, das eine Gesamtauflage von
126.000 Exemplaren erlebte, weshalb ihm grofier Einfluss auf das
Menschenbild zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Deutschland zuge-
schrieben werden kann?®®. Der Mensch wird dabei in einer doppel-
ten Sinnrichtung aufgefasst: Sowohl vervollkommne er sich ausge-
hend vom Tier selbst und sei deswegen autonom gegeniiber jeder
hoheren Macht, als auch stehe er ganz in den funktionalen Gefiigen
der Natur und sei durch sie determiniert. ,Erschaffen“ oder auch
»Schopfung® konnen in diesem Sinne, so Schniddelbach, nicht als
Kreativitdt oder Liebesakt, sondern allein als kausale Entwicklung
von Stufe zu Stufe verstanden werden. Der Mensch sei also ganz
wvon der Natur her“3% zu denken:

»Subjektive Spontaneitdt, sofern sie {iberhaupt trotz der allgemeinen
Tendenz zum Determinismus, die die Aufklarung beherrschte, fiir mog-
lich gehalten wird, ist demzufolge nur dann gerechtfertigt, wenn sie
,naturgemdfl’ ist, d.h. wenn sie sich den Gesetzen des rezipierten Mate-
rials unterordnet und sich damit selbst zu einer Form der Rezeptivitat
depotenziert3%!

Als reines Naturwesen verstanden, miissten auch Intentionalitit und
freier Wille auf natiirliche Faktoren determiniert aufgefasst werden.
Der Mensch sei damit mathematisch durchdringbar und logisch
berechenbar, sei ein Zahnrad der Maschine einer technisierten Welt.
Bolsche kommt zu dem Schluss:

sWir haben gebrochen mit den heitern Kindertraumen von Willensfrei-
heit, von Unsterblichkeit der Seelen in den Grenzen unseres Denkens,
von einer gottlichen Liebe, die ein anderes als das natiirliche Dasein
lebt"302

298 Bolsche, Wilhelm, Die Abstammung des Menschen, Stuttgart 1904.

299 Vgl. Bolle, Fritz, Bélsche Wilhelm, in: Neue Deutsche Biographie 2 (1955), 400,
online: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118512706.html#ndbcontent
(abgerufen am 19.5.2023).

300 Schnddelbach, Erfahrung, Begriindung und Reflexion, 27.

301 Ebd.,27.

302 Bolsche, Die naturwissenschaftlichen Grundlagen der Poesie, 69.

224

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

Wahre Freiheit konne daher, so Jorg Splett, im Zeitalter der Indus-
trialisierung und der menschlichen Maschine nicht mehr als Stérung
des geplanten Arbeitsgangs bedeuten.303

Guardini kritisiert in der Gegensatzlehre ein solches Bild vom
Menschen deutlich, tritt doch bei ihm zum Neben- und Hinterein-
ander der Teile des Menschen Tiefe hinzu.3%* So enthalte die Einheit
des Lebendigen zwar eine maschinelle Ordnung, aber erschopfe sich
nicht in ihr.3% Der Mensch sei nicht nur ein ,Fetzen Dasein’, nicht
nur ,eigenen Sinnes bares Geschehen® und nicht nur ein ,zufélliges
Anschwemmsel von Eigenschaften3% Joseph Schmucker-von Koch
beschreibt die rationalistische Auffassung in seiner Dissertation iiber
Guardini treffend mit den Worten: ,Es gibt nur mehr ,Probleme’
und keine Geheimnisse mehr, und diese Probleme - so die Uber-
zeugung - konnen wissenschaftlich gelost werden®3%” Wurde durch
die Uberfiihrung der Qualitit in die Quantitit und der Geheimnis-
haftigkeit in die mathematisch-erfassbare Funktion auch die Natur
als Sinn- und Wertorientierung obsolet, wird sich Guardini im An-
schluss an die Phdnomenologie dagegen richten.

Guardini kennt im Menschen keine blofy biologischen Vorginge.
Die Gestalt des Menschen sei geistdurchwirkt und von der konsti-
tutiven Einheit von Geistseele und Stoft getragen. Leib sei ,beseel-
te Stoftlichkeit“3%, weshalb auch der geistige Akt ein ganzheitlich
menschlicher sei, getragen von der leib-seelischen Einheit, ausge-
wirkt in ihr und bezogen auf sie. Das leibliche Leben des Menschen
sei schon immer durchgeistigt: ,Unser Wesen aber heifst, Mensch
zu sein; verkorperter Geist, durchseelter Leib®3%° Guardini verweist
als Referenzpunkt auf die Formel des Konzils von Vienne (1311/12)
»Anima forma corporis®?, die er auch in seinem 1923 publizierten

303 Vgl. Splett, Jorg, Zum Person-Begriff Romano Guardinis, in: Seidel, Wal-
ter (Hg.), ,Christliche Weltanschauung” Wiederbegegnung mit Romano
Guardini, Wiirzburg 1985, 80-109, 97.

304 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 3.

305 Vgl. ebd., 4.

306 Ebd., 5.

307 Schmucker-von Koch, Joseph E., Autonomie und Transzendenz. Untersuchun-
gen zur Religionsphilosophie Romano Guardinis, Mainz 1985, 20.

308 Guardini, Der Gegensatz, 175.

309 Guardini, Liturgische Bildung, 33.

310 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 176 Anm. 34.

225

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Werk ,Liturgische Bildung“ als Ausgangspunkt fiir die Betrachtun-
gen Uber das Verhaltnis von Seele und Leib anfiihrt*'. Dem Gedan-
ken der leib-seelischen Einheit liege das Prinzip der ,anima forma
corporis® zugrunde, gemdfl dem die Seele als Entelechie des Leibes
nicht in der ,formatio corporis® aufgehe, sowie der Leib nicht nur
»formatum ab anima“ sei.’”? Die Entwicklung von Pflanze und Tier
ereigne sich als Naturvorgang, hingegen sei die Durchformung des
Leibes durch die Seele ein Akt der Gestaltung, der Ubung, der Bil-
dung. Dabei konne die Seele mehr und mehr zur ,forma corporis*
werden, wobei das letzte Ziel im Christlichen nicht in einer reinen
Geistigkeit, sondern in einem ,geistlichen Leib“ bestehe.3”® Je grofler
der Einsatz von Geist sei, je mehr formatio, desto hoher sei die
Seinsstufe. Mit dem Geist wiirden auch immer neue Wertstufen
in die betreffenden Seinsformen eintreten. Alle Stufen und Verschie-
denheiten seien in der Einheit des Leib-Geistigen, in der Totalitat
des Menschlichen, vorhanden.

In diesen Ausfithrungen Guardinis erscheint der Mensch gemifd
einem Begrift der Kirchenviter und nachfolgenden mittelalterlichen
Autoren als ,,Mikrokosmos“3"* Auch Eugen Biser bescheinigt der An-
thropologie Guardinis den Mikrokosmos-Gedanken, sieht ihn aber
der antiken Statik entwendet und durch Guardini dynamisiert’?,
was dem spiter darzustellenden Gegensatzpaar ,Dynamik-Statik®

311 Vgl. Guardini, Liturgische Bildung, 28.

312 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 176.

313 Vgl. Guardini, Liturgische Bildung, 30f.

314 Ein Beispiel dieser Lehre sei mit Bonaventura angegeben, da er fiir Guardini
von Bedeutung ist. Dieser schreibt in seiner Dissertation iiber die theologi-
schen Grundlagen der Erlosungslehre Bonaventuras: Der Mensch ,fafit die
Elemente, die im Weltganzen gesondert vorhanden sind, ,zur Vollendung des
Universums' in sich zusammen. So ist er die Vollendung der Welt; in seiner
Universalitat ist er ihr Spiegel, ,minor mundus; ihre Einheit® (Guardini, Die
Lehre des hl. Bonaventura von der Erlésung, 11). Auch spiter vertrat Guardini
die Mikrokosmos-Lehre besonders in Hinblick auf das Erkennen, z.B. wenn
er in ,Heilige Schrift und Glaubenswissenschaft® schreibt: ,Moglich wird je-
ne Selbst-Anpassung der erkennenden Potenz an den Gegenstand dadurch,
daf$ im lebendigen Bestande des Menschen alle Weltgehalte mitgegeben sind.
Die alte Theorie von der mikrokosmischen Natur trifft zu. Der Mensch ist
tatsichlich die lebendige Abbreviatur des Seins®. (Guardini, Heilige Schrift und
Glaubenswissenschaft, 345).

315 Vgl. Biser, Eugen, Interpretation und Verdnderung. Werk und Wirkung Roma-
no Guardinis, Paderborn u.a. 1979, 82.

226

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

entspricht. Gunda Briiske schlussfolgert ebenso, dass sich Guardinis
Stufenmodell des Menschen in diese altkirchliche Richtung deuten
lasse¥'®, und unterstreicht dies mit einer Bemerkung Guardinis aus
einer unverdffentlichten frithen Fassung eines Kapitels zur Person
aus seiner Anthropologie ,Der Mensch™:

,Er [der Mensch, Anm. PM.] ist jenes Wesen, das auf alles in der Welt
bezogen ist, und eben dadurch fahig ist, sich dem Ganzen gegeniiberzu-
stellen. Das ist jenes Moment, welches die Lehre vom Mikrokosmos in

einer oft phantastischen Weise ausgedriickt hat3”

Wenn der Gegensatz Prinzip des menschlichen Lebens ist, ist da-
mit zwar noch nicht gesagt, dass er als Prinzip des Héheren auch
im Niederen enthalten sein muss, aber es ist doch zumindest der
Versuch zu unternehmen und vom Mikrokosmos-Gedanken her zu
fragen, ob sich der Gegensatz nicht auf das Gesamt der Wirklichkeit
ausdehnen lasse, wie Guardini selbst zu bedenken gibt:

»Die ganze Gegensatzidee ist vom Menschen her gemeint. Thre Giiltig-
keit reicht ja an sich jedenfalls iber das Menschliche hinaus; umfafit
alles, was ,lebendig’ ist, Tier und Pflanze. In bestimmter Weise vielleicht
alles, was ,Ding’ heif3t. [...] Ich spreche ausschliefllich von dem, was
ich in mir und in Meinesgleichen erfahre. Der Gegensatz ist Weise

menschlichen Lebens* 38

Dass die ,konkreten Verwirklichungen immer in der Form des Ge-
gensatzes auftreten, der Gegensatz ein ,Grundgesetz des Seins*",
ein ,,Prinzip von allgemeiner Bedeutung?° ist und ,fiir alle Gegen-
stinde der Erfahrung®?! gilt, hatte er bereits in ,Gegensatz und
Gegensitze® betont’??. Auch 1925 hebt er hervor, dass sich die
Gegensatzstruktur in allem Gegebenen finde.3?* Und auch Ludwig
Winterswyl bescheinigt in seiner Interpretation 1936, dass sich die

316 Vgl. Briiske, Anruf der Freiheit, 172.

317 Guardini, Romano, Das christliche Bild von der Person, 36 Anm. 1, Bayerische
Staatsbibliothek Ana 342, zitiert nach: Briiske, Anruf der Freiheit, 172.

318 Guardini, Der Gegensatz, 172.

319 Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 19.

320 Ebd.,18.

321 Ebd., 15. Ob es auch fiir den Bereich des Absoluten gilt, ldsst er an dieser Stelle
offen.

322 Vgl. ebd,, 16.

323 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 226.

227

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

»Tatsache der gegensitzlichen Struktur [...] im Gesamtbereich des
Gegebenen findet“32* Damit ergibt sich eine wichtige Herausforde-
rung fiir das Weiterdenken der Gegensatzlehre: Der Gegensatz ist
Prinzip menschlichen Lebens. Der Mensch ist Mikrokosmos. Lasst
sich der Gegensatz als ,Urphdnomen‘?> auch auf die anderen beiden
Daseinsstufen iibertragen und sogar als Grundprinzip von Wirklich-
keit iberhaupt herausstellen?

2.3.3 Zusammenschau

Wird das bisherige zusammengefasst, ergibt sich, dass Guardini in
der Gegensatzlehre die Gegensitze des Menschlich-Lebendigen an-
hand zahlreicher Dimensionen untersuchte und entwickelte. Fried-
rich Grave beschreibt in seiner Rezension der Gegensatzlehre kor-
rekt, dass die Untersuchung tiber das Lebendige bei Guardini eine
Untersuchung tiber das Menschliche bezeichne mit der Offenheit
auf das Lebendige tiberhaupt.?® Dies bestatigt auch Maria Schli-
ter-Hermkes in ihrer Rezension und erweitert den Geltungsbereich
auch auf das Leblose.?” An die Darlegung der Gegensatzlehre, so
Guardini 1925, konnten von der Methode des Gegensatzes getra-
gene Einzelbetrachtungen angeschlossen werden: des Erkennens,
Tuns, gesellschaftlichen Lebens, Fiithlens, wirtschaftlichen und poli-
tischen Geschehens. Er befasst sich in der Gegensatzlehre nicht mit
den qualitativen, quantitativen und gestaltmafSigen Bestimmungen
menschlicher Lebendigkeit, sondern anhand dieser drei Perspekti-
ven mit der fiir ihn grundlegenden Tatsache des Lebendigen - dass
es im Gegensatz stehe:

»Alles menschliche Leben, Gesamtes wie Einzelheit, mag seinem nihe-
ren qualitativen Inhalt und seiner besonderen Funktion nach sein, was
es will; damit, daf3 es lebendig ist, ist es gegensdtzlich gebaut. Die
Gegensitzlichkeit gehort zu den Grundziigen des menschlichen Lebens.

324 Winterswyl, Romano Guardini, 367.

325 Guardini, Der Gegensatz, 41.

326 Vgl. Grave, Romano Guardini, 352.

327 Vgl. Schliiter-Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 531: ,Die Aus-
fithrungen werden auf den Bereich des Menschlichen begrenzt, obwohl sie
nach des Verfassers Uberzeugung dariiber hinaus auf alles Lebendige, Tier und
Pflanze, ja auf jedes Konkrete, als auch auf das Leblose, zutreffen®.

228

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

Ob es sich nun um anatomisch-physiologische oder emotionale, intel-
lektuelle oder willensmafSige, individuelle oder gemeinschaftlich bezo-
gene Erscheinungen handelt: Gegensitzlichkeit ist Erscheinungsweise,
Bauform, Wirkstruktur des Lebens“328

Wenn im dritten Teil ,,Gehalt” die einzelnen Gegensitze des Leben-
dig-Konkreten dargestellt werden, sind diese zuerst als Gegensitze
des Menschlich-Lebendigen aufzufassen, d.h. mit ihnen wird sowohl
das Erkenntnissubjekt als auch das Erkenntnisobjekt beschrieben.
Die Frage nach der Anwendung auf alle Bereiche des Gegebenen
bleibt offen. Gelten sie fiir das Gegebene, erkennt ein in Gegen-
sitzen Gebauter ein ebenso Gebautes. Damit konnen das Kapitel
beschlieffend auch weitere Thesen fiir Ontologie und Erkenntnis-
theorie festgehalten werden: Die erste These der Ontologie ,,A: Das
Lebendig-Konkrete ist unabhédngig von der Erkenntnis und deren
Maf3stab“ kann aufgrund des zu Beginn dieses Teils angefiihrten Zi-
tats32® erweitert werden zu: ,,Al: Der lebendige Mensch bzw. der/das
Lebendig-Konkrete ist gegensitzlich gebaut Daraus ergibt sich nun
unter Hinzunahme von These B einer kiinftigen Erkenntnistheorie
(»Die Erkenntnis muss dem jeweiligen Gegenstand entsprechen¥?)
die diese erweiternde zentrale Einsicht fiir die Erkenntnistheorie der
Gegensatzlehre Guardinis: ,B!: Der Erkenntnisakt ist gegensitzlich
gebaut®.

An die Darstellungen von Guardinis Hinwendungen zur Wirk-
lichkeit und zum Lebendig-Konkreten schlief3t sich nun die Unter-
suchung der existentiellen Mitte Guardinis und damit derjenigen
seiner Theorie des polaren Gegensatzes an.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die
Kirche

3.1 Der ,,Achsenpunkt” des Lebens

Bisher wurde Guardinis Hinwendung zur Wirklichkeit, die sich na-
her als Hinwendung zum Lebendig-Konkreten erwies, aufgezeigt.

328 Guardini, Der Gegensatz, 179.

329 ,Das Leben tragt die Gegensitze; die Gegensitze verwirklichen sich am Le-
ben®. (Guardini, Der Gegensatz, 171).

330 Vgl. Kapitel ,1.2.2 Von der ,quaestio iuris” zur ,quaestio facti““.

229

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Von dort her schreitet die Untersuchung voran zur Mitte dieses
Lebendig-Konkreten, die ein drittes Fundament ist, auf dem die
Gegensatzlehre Guardinis steht.

Der Terminus der ,,Mitte“ wird von ihm noch nicht in ,Gegensatz
und Gegensitze® verwendet, sondern erst in der Gegensatzlehre von
1925. Die Gedanken von Mitte und Maf§ seien ihm fiir seine Lehre
vom polaren Gegensatz ,besonders teuer geworden“**! ,Mitte“ ist bei
Guardini weder raumlich zu verstehen, noch bedeutet sie Innerlich-
keit. Sie ist also vom ,transempirischen Punkt®, der den Bezugspunkt
der transempirischen Gegensitze vom Erfahrungsbereich auf ein
Innen bezeichnet, zu unterscheiden. Guardinis Begriff der ,Mitte®
ist also nicht lebensphilosophisch als ein Innen des Menschen zu
verstehen, sondern als ,Herzpunkt des Lebens**2, als das Eigene,
aus dem jeder Mensch und jedes Lebendige tiberhaupt lebe, wie
Guardini in seiner Gegensatzlehre festhdlt: ,Die Mitte ist das Ge-
heimnis des Lebens. Wo die Gegensitze zusammen sind; von wo sie
ausgehen; wohin sie zurtickkehren®3%

»Jedes Lebendige hat seine Mitte“3** und es konne auch eine Mitte
fur die Gesamtheit des Lebendigen geben. Das ganze Dasein liege
in einem ,,schwebenden Bereich® wie Guardini bekennt: ,,Uber uns
geht es in’s unmdoglich Grofle, wo wir verschlungen werden. Unter
uns in’s ungreifbar Kleine, wo wir keinen Fuff mehr fassen3*> Um
den Menschen herum herrsche Unmafi, das die Einheit zu zerrei-
flen drohe, und nach Innen locke harmonisches Gleichgewicht, das
die lebendigen Spannungen einschlafen lasse. Menschliches Dasein
stehe schwebend ,zwischen all diesen Un-Moglichkeiten33¢ Der
Mensch diirfe die Besonderung, die er ist, nicht zur Gesamtheit
erkldren, da sonst die lebendige Mitte erstarre, und Guardini sieht
die Aufgabe seiner Zeit darin, wieder neu zu lernen, aus der eigenen
Mitte heraus zu leben und so den Dingen und Menschen zu begeg-
nen:

331 Guardini, Der Gegensatz, 251.
332 Ebd., 251.
333 Ebd., 252.
334 Ebd., 251
335 Ebd., 255.
336 Ebd., 256.

230

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

sIch glaube, wem die Gegensatzidee in der rechten Weise zur Haltung
wird, dem kommt daraus ein edler Gewinn: Das Bewuf3tsein von einer
Mitte seines Lebens; und der Wille, sie in’s Gem{it zu heben; von ihr her
zu leben, und zu ihr hin®7

Wie kann diese Mitte, von der Guardini hier spricht, verstanden
werden? Vier Hinweise geben Aufschluss dariiber. Erstens setzt er
Mitte und Herz synonym, womit die theologia cordis anklingt, in
deren Tradition Guardini steht. ,Mitte“ verweist von dort her auf die
Beziehung des Lebendig-Konkreten zum lebendigen Gott. Zweitens
arbeitet Guardini in seiner Promotion den Begrift des Mittleren
heraus, der im Denken Bonaventuras eine grofSe Rolle spielt. Dort
steht das Mittlere (,medium®) zwischen zwei Extremen und ebenso
der daraus entwickelte Mittler (,mediator®), der zwischen Gott und
Mensch steht. Er habe an beiden Anteil, um mit beiden verbunden
zu sein.33® Jesus der Christus sei bei Bonaventura, so Guardini, der
Mittler zwischen Gott und Mensch und gesandt, die bestehenden
Gegensitze auszugleichen.?® Dieser Gedanke kann auf die vier chal-
zedonischen Adverbien weitergefiihrt werden, sodass sich auch in
Guardinis Befassung mit Bonaventura der notwendige Ubergang
vom medium auf den mediator hin zeigt.

Drittens spricht Guardini von dem unendlich Grofien und unend-
lich Kleinen, von dem er den Menschen bedroht sieht. Guardini
befasste sich in der Zeit der Abfassung seiner Gegensatzlehre mit
den neuen kosmologischen Forschungen seiner Zeit, in denen die
Natur selbst als unendlich erfahren worden sei3*? Bei der Vorstel-
lung der enormen Entfernungen zu anderen Himmelskorpern und
der Geschwindigkeit des Lichts tritt ihm eine ungeheure Gréfie des-
sen, was da vor sich geht, ins Bewusstsein. Aufgrund dieser Grofie
und Beherrschbarkeit der Natur kénne einem Menschen in seiner
Seele der Raum fiir Gott abhandenkommen.?* Um wieder den gro-
Beren Gott zu begreifen, miisse ihm in der eigenen Seele eine Grofie
zugestanden werden, die der Weltvorstellung entspreche, ja grofier

337 Ebd., 252.

338 Vgl. Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlésung, 48f.

339 Vgl. ebd., 49.

340 Vgl. Guardini, Romano, Die Entfernung des Andromeda-Nebels, in: ders., In
Spiegel und Gleichnis, Mainz *1953, 170-177.

341 Vgl. ebd., 173.

231

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

sei als sie, wie Guardini in einem kleinen Aufsatz ,Die Entfernung
des Andromeda-Nebels* festhielt:

»Er muf} die Grole der Welt innerlich zulassen, ihr Raum geben, see-
lisch mit ihr ringen, bis in ihm der Gedanke nicht nur gedacht wird,
sondern Kraft gewinnt: ,Gott ist jenes Wesen, das noch grofler ist als
diese Welt 342

Das neuzeitliche Weltbild trage nicht mehr den Charakter der Um-
fassbarkeit, sodass auflerhalb der Welt der Ort Gottes angenommen
werden konne, vielmehr sei der Kosmos mathematisch endlos.?*3
Diese Vorstellung taucht auch heute in vielen Veréffentlichungen
auf, wie ,Eine kurze Geschichte der Zeit“** von Stephen Hawking
eindrucksvoll zeigt. Das seelische Empfinden eines Gottes auflerhalb
der Welt sei, so Guardini, mit der naturwissenschaftlichen Darstel-
lung der kosmischen mathematischen Unendlichkeit zutiefst gestort,
sodass die Aufgabe zur Uberwindung einer mathematisierten Welt
darin bestehe, eine neue Transzendenzvorstellung zu gewinnen: den
Begriff einer ,inneren Transzendenz', einer inneren Grenze der Na-
tur in aller dufSeren rationalen Unendlichkeit.>*> Es lasst sich festhal-
ten, dass ,Mitte“ auch von dieser Seite her bei Guardini den Bezug
auf Gott hin beinhaltet.

Viertens ist mit der Definition der Mitte als der Punkt, von dem
die Gegensitze ausgehen und zu dem sie zuriickkehren, offensicht-
lich von Guardini eine Dimension ausgedriickt, die den Gegensit-
zen und damit dem Lebendig-Konkreten innerlicher ist als sein In-
nerliches und duf8erlicher als sein Auferliches. In seinem Notizbuch
bezeichnete er unter der Uberschrift ,Grundgesetz d[es] Lebens*
mit dem verbindenden Datum ,1905/1918* die Mitte des Daseins als
»~Achsenpunkt“34¢ Das Grundgesetz des Lebens bestehe im Logion
Jesu in Mt 16,25 und bedeute, den ,, Achsenpunkt® des eigenen Le-
bens in ein Du - ein Werk oder einen anderen Menschen - zu legen.
Guardini fithrt aus:

342 Ebd., 174.

343 Vgl. ebd., 175.

344 Hawking, Stephen, Eine kurze Geschichte der Zeit, Hamburg #2017.

345 Vgl. Guardini, Die Entfernung des Andromeda-Nebels, 176.

346 Guardini, Romano, Grundgesetz des Lebens. Notiz von 1905/1918, in: ders.,
Notizbuch 1914-1919, [108].

232

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

»[Die] Personlichkeit findet ihre Fiille und letzte Form erst, wenn sie
sich im Wagnis des Vertrauens u[nd] der Liebe einer anderen schenkt.
Aus deren Hand erst empfangt sie sich voll zuriick. So auch Gott ge-
geniiber. Ohne dies Wegwerfen verkiimmert sie in der Selbstsucht des
Philistertums. Wer seine Seele verliert...” 347

Mit dem Datum 1905 verweist Guardini zuriick auf sein ,Dachkam-
mer-Erlebnis®, nach dem er gemeinsam mit Neundorfer begonnen
hatte, den Fragen einer Gegensatzlehre nachzugehen. Im Jahr 1918
deutet Guardini in seinem grofien Erstling ,Vom Geist der Liturgie®
sein Hingabe-Ereignis in Hinblick auf die Liturgie und die Kirche
- geprégt von seiner gegensatzlichen Denkstruktur — aus. In seinen
unverdffentlichten Berichten verbindet er das Gefithrtwerden im
eigenen Leben durch Gott mit dessen Schépfungsmacht, die die
Einheit aller Vielfalt sei, sodass sich auch dort die Verbindung von
Existenz, Gegensatzdenken und theologischem Grund zeigt. Dieser
ist bei Guardini nicht ein unbestimmtes Gottliches, sondern konkret
christlich, ja konfessionell romisch-katholisch:

»Ich glaube an die Offenbarung in Christus, wie sie in der katholischen
Kirche hervortritt und das ganze Leben in ihre Ordnung zieht, weil sie
Wabhrheit ist; ich habe aber auch zugleich erfahren, daff ich in ihr die
eigentliche Moglichkeit meiner Existenz gefunden habe — mehr, daf ich
nur als katholischer Christ der sein kann, der ich sein muf}, um ich
selber zu sein“348

Ausgehend von eigener existentieller Einheit kann er die ihm sich
bestdndig aufdrdngende Lebensvielfalt theoretisch in den Blick neh-
men. Er steht in keiner philosophischen oder theologischen Schule
und hat auch keine Lehrer, denen er sich angeschlossen oder ihnen
widerstrebt habe, sondern ihm ,ist das eigentliche Werden und
Schaffen aus eigener Mitte hervorgegangen, hat sich in eigener Be-
gegnung mit der Wirklichkeit vollzogen und sich in einem eigenen
Versuch ausgedriickt, Welt; das heifit erkanntes, gestaltetes Dasein
zu haben3# Die philosophisch im Gegensatzbuch von 1925 entfalte-
te Lehre vom Gegensatz basiert, von ihrer Entstehung her betrach-
tet, auf theologischem Gehalt. Das Standfassen in der Offenbarung
und damit auch in der Kirche bilden eine existentielle und auch

347 Ebd., [108].
348 Guardini, Berichte*, 7f.
349 Ebd., 9.

233

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

theologische Grundlage der Gegensatzlehre, wie auch aus einem
Brief Guardinis an Weiger aus dem Jahr 1908 deutlich wird:

»Ich glaube, daf} ,Kathol. als ,Harmonische Einheit der Gegensitze; i. e.
Allseitigkeit im Wesen des Seienden gegeben, sein Seinsgesetz (die on-
tol. Kategorie der ,Einheit‘) ist. Demnach ist Kathol. die Relig., d. h. die
allein das ganze, allseit. Sein mit dem allseit. Gott vereinigende allseitige
Verbindung (religatio). War® ein solcher Nachweis nicht herrlich? Das

ist die Grundlage fiir alles andere“3%°

Das Umbkehrerlebnis, das es deutende Studium und die Einheit sei-
ner Lebensgegensitze in der Kirche und ihrer Liturgie bildeten fiir
Guardini das Fundament seiner Existenz, aus deren klarer Mitte
er die Gegensatzlehre aufbauen konnte?*! Die Mitte ist also jener
Beziehungspunkt, in dem der Mensch steht, von dem aus er als
geordnete und in sich stehende Ganzheit ins Drauflen treten kann,
ohne sich darin zu verlieren. Sie ist deshalb als Herzpunkt des Le-
bens auch keineswegs starr, sondern Bewegung, Schwingung, Maf3
und Rhythmus. Diese geheimnisvolle Mitte, die das Zentrum des
Gegensatzes ist, miisse — so die Folgerung Guardinis aus seinem
Umbkehrerlebnis - an ein Du hingegeben werden, um sich von ihm
her schliellich ganz zu gewinnen.

Da Kontingentes das Verlangen des Ich nicht zu stillen vermage,
werde es auf einen alles Endliche iibersteigenden Horizont verwie-
sen, der vollkommene Hingabe und damit Selbsthabe ermdgliche:
an Gott. Wihrend Karl Rahner 1937 bzw. 1940 den impliziten und
unbewussten Vorgrift iiber Endliches hinaus im Erkenntnisakt tran-
szendentalphilosophisch in ,Horer des Wortes“ beschreibt?*?, argu-
mentiert Guardini im Bereich des Ethischen. Ein fiir ihn dabei
zentraler Begriff ist der des ,Gehorsams®, der mit der vollen Frei-
heit korrespondiere und den er in seinem Notizbuch als ,lebendige
Einheit von ideeller Giiltigkeitsbejahung und konkreter Seinshinga-

350 Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 42.

351 Vgl. Guardini, Berichte, 84.

352 Vgl. Rahner, Karl, Horer des Wortes, in: ders. Samtliche Werke. Band 4. H6-
rer des Wortes. Schriften zur Religionsphilosophie und zur Grundlegung der
Theologie, Solothurn - Diisseldorf - Freiburg i.Br. 1997, 1-281.

234

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

be“33 beschreibt. Dieser Akt des Gehorsams kann fiir Guardini
allein von einer konkreten, freien und bewussten Person gegeniiber
einer konkreten Instanz mit iiberkonkretem, allgemeingiiltigem Inhalt
vollbracht werden, ,sodaf8 also die Einheit des konkret-lebendigen
und des allgemein-ideellen Moments das Wesen von Autoritdit, Gebot
und Gehorsam ausmacht 3>

Das gegensitzlich gebaute Lebendig-Konkrete finde also seinen
Sinn, indem es seine Mitte an Gott hingebe und sich von ihm her
voll zuriickempfange. Im Gehorsam ihm gegeniiber lege es den Ach-
senpunkt des eigenen Daseins in ihn hinein. In einem Brief an Wei-
ger 1914 bezeichnet Guardini das Hingeben der Seele an Gott, den
»actus ontologicus des endlichen Geistes', als ,Wurzel des Lebens*>
und er konkludiert, dass dies ein Herz an Herz mit Gott sei. Damit
erweist sich die Mitte bei Guardini als Grund der Ontologie des
Lebendig-Konkreten sowie als Hingabe an Christus. Die Gegensatz-
lehre nimmt also im Umkehrerlebnis von Guardini und Neundéorfer
ihren Ausgang und findet in dessen theologischem Kern ihr Ziel.
Diese Denkstruktur ist auf die Weltanschauung hin geordnet und
findet in ihr ihren eigentlichen Sinn. Anders formuliert, nimmt die
Gegensatzlehre — von ihrer Entwicklung her betrachtet - in der
Sicherheit der Offenbarung ihren Ausgangspunkt und findet als das
Lebendig-Konkrete in den Blick nehmende Denkstruktur im Blick
Christi auf Welt ihre Erfiilllung und ihren Sinn. Die Hingabe an
Christus in seiner Kirche ist die Fundamental- und Sinndimension
der Gegensatzlehre, d.h. ihre Mitte.

Diese These wird durch die Guardini-Forschung bestatigt®>®: Jo-
seph Ratzinger betont, dass die Grundlage von Guardinis Denken

353 Guardini, Romano, Begriffe: des Gehorsams, der Autoritit. Notiz (ohne Da-
tum), in: ders., Notizbuch 1914-1919, [22].

354 Vgl. Guardini, Romano, Zum Begriff des Befehls und des Gehorsams, in:
Pharus 2 (7/1916), 834-843; hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines grofien
Lebenswerks. Aufsatze und kleine Schriften. Band 1, Mainz — Paderborn 2000,
90-103, 93. Die Hervorhebungen finden sich so im Original.

355 Brief an Weiger vom 15. Februar 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 136.

356 Vgl. Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 26; Gerl-Falkovitz, Anfechtung und
Treue, 28; Winterswyl, Romano Guardini, 369. Die hier entwickelte These
unterstiitzt auch Friedrich Grave, der in seiner Rezension der Gegensatzlehre
zurecht bemerkt, dass die Theologie und Gott der Hintergrund der Gegensatz-
lehre seien, auf den ,ferne hingewiesen wird. Dennoch: aus diesem Hinter-

235

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

sein ,Erlebnis der Bekehrung® war, ,,das ihm zugleich Uberwindung
des durch Kant reprisentierten Geistes der Neuzeit wurde. Am An-
fang steht nicht Reflexion, sondern Erfahrung“3’ Der eigentlich
Lebendig-Konkrete sei bei Guardini schliellich Christus selbst, auf
den hin die gesamte Gegensatzlehre gedfinet sei.**® Erich Przywara
hélt dies ebenfalls deutlich fest:

»Guardini sieht klar, dass solche Haltung [...] nur méglich ist durch ein
letztes geheimnisvolles ,adhaerere’ [...]: ein ,Hangen in Gott als dem

JIst; darin die ganze Gegensatzschwebe ,hangt3>?

Die These wird im Folgenden in zwei Kapiteln entfaltet. Zuerst wird
auf Guardinis Denken der Mitte in der Dekade vor der Publikation
der Gegensatzlehre eingegangen. In dieser Zeit befasste er sich in
Auseinandersetzung mit der Jugendbewegung mehrfach theologisch,
péadagogisch, soziologisch und philosophisch mit dem eigenen Um-
kehrerlebnis*®?, legte damit das Fundament der Mitte seiner Lehre

und Untergrunde ist das Werk emporgestiegen, in ihn taucht es wieder hinab*“
(Grave, Romano Guardini, 353).

357 Ratzinger, Joseph, Von der Liturgie zur Christologie. Romano Guardinis theo-
logischer Grundansatz und seine Aussagekraft, in: ders., (Hg.), Wege zur
Wabhrheit. Die bleibende Bedeutung von Romano Guardini, Diisseldorf 1985,
121-144, 133.

358 Vgl. ebd., 141: ,Der Mensch ist auf Wahrheit hin ge6finet, aber die Wahrheit
ist nicht im Irgendwo, sondern im Lebendig-Konkreten, in der Gestalt Jesu
Christi [...] Nur im Ganzen ist die Wahrheit*.

359 Przywara, Tragische Welt?, 193.

360 Guardini interpretierte die fiir die eigene perdvoix entscheidende Stelle Mt
10,39 in einer Predigt tiber das Gleichnis vom Samann 1917 (vgl. Guardini,
Romano, Das Gleichnis vom Sdmann, in: Becker, Werner (Hg.), Predigten
zum Kirchenjahr, Mainz - Paderborn 21998, 114-123) und die Parallelstelle
Mt 16,25 im Aufsatz ,Der religiése Gehorsam® 1916, der wie ein Kommentar
zu seinem Umkehrerlebnis wirkt. (In dieser Weise lesen diese Schrift auch
Langner, Schauen im Glauben, 44; Wiesemann, Zerspringender Akkord, 129
Anm. 61). Um die darin behandelte Frage des Gehorsams gegeniiber der Kir-
che gruppieren sich im selben Jahr noch drei weitere Abhandlungen. (Vgl.
Guardini, Romano, Die Bedeutung des Dogmas vom dreieinigen Gott fiir das
sittliche Leben der Gemeinschatft, in: Theologie und Glaube 8 (1916), 400-406;
dann in: ders., Auf dem Wege. Versuche, Mainz 1923, 86-94; hier zitiert nach:
ders., Wurzeln eines grofien Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften. Band
1, Mainz - Paderborn 2000, 45-53; Ders., Zum Begriff der sittlichen Freiheit,
in: Pharus 2 (7/1916), 977-989; hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines groflen
Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften. Band 1, Mainz - Paderborn 2000,

236

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

vom Gegensatz und erprobte zugleich sein Gegensatzdenken in
den unterschiedlichsten Bereichen. So bezeichnet er beispielsweise
am 11. November 1918 in seinem Notizbuch die Gegensatzidee als
Losung des Problems der Kirche.’®! Der Denkweg des ersten Kapi-
tels beginnt dem Umkehrerlebnis entsprechend mit Guardinis Refle-
xionen iiber Freiheit, Hingabe und Gehorsam, schreitet weiter zur
Kirche und dann schlieflich in dieser zu Liturgie und Mystik. Die
folgenden Skizzen wollen einen Einblick sowohl in seine existentiel-
le Mitte und damit die denkerische Mitte der Gegensatzlehre geben
als auch seine Gedankenwelt in der Dekade vor der Publikation
der Gegensatzschrift zeigen, womit ein Licht auf deren Charakter
geworfen wird.

72-89; Ders., Zum Begrift des Befehls und des Gehorsams). 1920 folgen dann
in derselben umfassenden Gedankenrichtung die beiden Artikel ,Aus einem
Jugendreich und ,Neue Jugend und katholischer Geist’;, die ,ebenfalls eine
Auseinandersetzung mit der Freideutschen Jugend, auf Grund einer Kritik
des Gedankens autonomer Jugendlichkeit darstellen. (Brief an Weiger vom
18. April 1920, Piitzchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe
an Weiger, 230). In seiner Abhandlung ,Vom Sinn des Gehorchens“ (Guardini,
Romano, Vom Sinn des Gehorchens, unter dem Titel ,Vom Sinne des Gehor-
chens, in: Die Schildgenossen 1 (1920), 33-41; dann in: ders., Auf dem Wege.
Versuche, Mainz 1923, 19-32; hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines grofien
Lebenswerks. Aufsatze und kleine Schriften. Band 1, Mainz - Paderborn 2000,
372-385) arbeitete Guardini gegen die Position Max Bondys die Polaritit von
Freiheit und Gehorsam, d.h. deren grundsitzliche Verwiesenheit aufeinander,
heraus. Ankniipfend an die gegeniiberstehenden Positionen schloss sich dann
1921 ebenfalls in den Schildgenossen die Aussprache beider an. Der gemessen
am Umfang kleine Artikel ,Sendung der katholischen Jugend“ muss gerade
in Hinblick auf die Gegensatzlehre Beachtung finden, denn, so Guardini, ,es
[s]teckt aber zugleich ein Stiicklein Philosophie des Katholizismus in dem
Aufsatz”. (Brief an Weiger vom 24. Dezember 1920, Piitzchen bei Beuel, in:
Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 233). Die erwihnten Darle-
gungen erfahren schliefilich 1921 in den ekklesiologischen Vortragen ,Vom Sinn
der Kirche“ ihre Zuspitzung.

361 Vgl. Guardini, Romano, Das Problem der Kirche, in: ders. Notizbuch (1914
1919), [38]: ,Religion ist das Verlangen nach dem unbekannten Gott - in
der Kirche aber ist so sehr viel benannt und bestimmt, bis ins Einzelne...
Religion will Einfachheit - in der Kirche ist so unendlich viel Differenzierung,
so grofles Vielerlei... Religion will Freiheit — in der Kirche ist so driickend
viel bestimmt, vorgeschrieben, zu Gesetz gemacht - und alles gleich so bis
ins Tiefste bindend, Gewissensbindung... = die Lésung liegt in der Idee der
Gegensitzlichkeit =

237

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Das zweite Kapitel widmet sich dann der Darstellung der von
Guardini in seiner Gegensatzlehre angefithrten Analogien auf Gott
hin, womit ihr tiefstes Fundament erreicht und dieser zweite Teil
,Grund“ beschlossen wird.

3.2 Romano Guardinis Denken der Mitte ab 1915

3.2.1 Freiheit, Hingabe und Gehorsam

Guardini exemplifiziert in seiner Gegensatzlehre den gegensatzlich-
gebauten Erkenntnisakt mittels einer siebenseitigen Darlegung zur
Freiheit, was zunéchst iiberrascht, da dies keinen wesentlichen Bei-
trag zur an dieser Stelle von ihm erdrterten Erkenntnistheorie leistet.
Diese Passage zeigt deutlich den Ursprung des Denkens Guardinis,
da seine Uberlegungen zur Freiheit in der Dekade der Auseinander-
setzung mit der freideutschen Jugendbewegung wurzeln und diese
Zeit der Boden ist, auf dem auch die Gegensatzlehre steht. Sie
griindet auf den konkreten Auseinandersetzungen Guardinis in der
Pastoral mit jungen Menschen und ist - auch in der Epistemologie -
keine Fachphilosophie.

In der Gegensatzlehre unterscheidet Guardini zwischen dufle-
rer Wahlfreiheit (,dispositiver Freiheit“) und innerem Wesensvoll-
zug schopferischer Freiheit (,produktiver Freiheit®). Beide seien
zugleich in der ,lebendigen Freiheit“ gegebens2, worin sich auch
das transempirische Gegensatzpaar von Produktion und Disposition
zeigt’®3. Denselben Gedankengang hatte er bereits in seinen Vortra-
gen ,Vom Sinn der Kirche“ entfaltet.3¢4 Darin fiihrt er seine Gegen-
satzlehre vorzeichnend aus, dass allein das gegensdtzlich gebaute
Leben in die Freiheit fithre. Dies bedeutet beispielsweise, zwar im
eigenen Leben die eigene Individualitit, die eigenen Talente und
Charaktereigenschaften, auszupragen, doch dabei nicht die eigene
Perspektive absolut zu setzen, sondern gemafs dem gegenteiligen Pol
die Eigengesetzlichkeit der umgebenden Dinge zu schitzen. Dass
sich also die Fiille des eigenen Seins und der dufleren Dinge im

362 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 210-217.
363 Vgl. ebd., 60.
364 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 74.

238

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

Leben der Personlichkeit begegnen, das sei Freiheit*, wie er auch in
seinem Artikel ,Vom Sinn des Gehorchens® betont:

»Freiheit ist Wahrheit. Ein Mensch ist frei, wenn er ganz das ist, was
er seinem Wesen nach sein soll. Freiheit ist die Weise, wie einer ganz
er selbst ist und zu allen Dingen in rechtem Verhaltnis steht. Zu dieser
Freiheit aber fuhrt der Weg durch den Gehorsam®36°

Freiheit findet schlussendlich fiir Guardini ihre letzte Tiefe im Ste-
hen des Menschen vor Gott, dass er sich ihm 6ffne und in ihm
aufgehe, wie auch Chan Ho Park in seiner Untersuchung unter dem
Terminus der Inexistenz Christi festhalt.3¢” Die Gehorsamsforderung
des Absoluten und die Fiille des Wirklichen begegne dem Menschen
- so Guardini - in der Kirche. Die Einordnung in sie konne er allein
nicht schaffen und entweder daran zerbrechen oder aber ,,sein Wille
zur Wahrheit, zur Wirklichkeit, zum Ganzen ist zu jenem Opfer
bereit, das allein den Weg bahnt: ,seine Seele hinzugeben, um sie zu
gewinnen: Ist er so gesinnt, dann erlebt er die Kirche als den Weg
zur Freiheit“3%® Es sei also derjenige frei, der aus der von Gott ein-
geschriebenen Mitte — der Gottebenbildlichkeit — heraus existiere,
womit wiederum die Mitte als Hingabe an Gott erscheint. Hans Urs
von Balthasar betont zurecht:

»Seit den ersten Erfahrungen der Jugendbewegung hat Guardini die
Begriffe Freiheit, Gehorsam und Verantwortung insbesondere fiir den
Christen unlgslich ineinandergeschlungen‘:3%

Und Przywara fasst das von Guardini intendierte Ziel der Jugendbe-

wegung in derselben Richtung treffend zusammen:

,Es bleibt der Grundton des Primates der Person, es bleibt der darin
schlummernde hohere Ton der schopferischen Liebe, aber Pflicht und

365 Vgl. ebd., 63f.

366 Guardini, Vom Sinn des Gehorchens, 373.

367 Vgl. Park, Chan Ho, ,Wer sein Selbst verliert, wird es gewinnen® Romano
Guardinis Verstdndnis der Person und seine Auseinandersetzung mit dem
Buddhismus, Freiburg i.Br. - Miinchen 2010, 324: ,In der Inexistenz Christi
geschieht nicht etwa die Entfremdung des eigenen Selbst oder die Zerstérung
der Identitdt, sondern gerade umgekehrt vollzieht sich darin die Vollendung
der Person".

368 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 76.

369 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 18.

239

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Autoritdt und Gehorsam und Beruf sind nun nicht mehr Gegensitzlich-

keiten dieses Grundtones, sondern vielmehr sein Vollklang"37°

In einer Autoritdt, die den Menschen nicht nur praktisch-erziehe-
risch und darum relativ, sondern grundsitzlich und absolut fordere,
miissten Idee und Wirklichkeit, Allgemeingiiltigkeit und Konkretion,
identisch sein. Dies sieht Guardini allein in Gott gegeben, da er
nichts anderes fordert als sein eigenes Wesen®’!, das innertrinitarisch
die liebende Einheit von Vater und Sohn im Heiligen Geist sei, wie
es Christus offenbarte’”2. Die Trinitat erdffnet aus der Perspektive
Guardinis zugleich die notwendige Gegenbewegung zur Hingabe:
das Bewahren und den Abstand. So seien die trinitarischen Personen
vollstindig hingegeben an die je anderen, gleichen Wesens und doch
sei der Vater nicht der Sohn, der Sohn nicht der Vater, usw. In ab-
bildhafter Weise 16se sich der Mensch in seiner Hingabe gegeniiber
Gott ebenfalls nicht auf, sondern bleibe er selbst, ein freies Ich, ja
gewinne sich von ihm her erst ganz:

»Die lautere Hingabe sprengt den Raum der Individualitét, sie weitet
das ,Ich® durch das ,Du. Wieder aber bewahrt allein Ehrfurcht und
Schambhaftigkeit die Seele vor Zerrinnen und Wiirdelosigkeit 373

In seiner liebenden Hingabeforderung gehe Gott als Vater daher
selbst das Wagnis der menschlichen Freiheit ein. Umgekehrt bestehe
das menschliche Daseinswagnis im Uberschritt von der Feststellung,
dass Gott die gesuchte Identitat sei, hin zur liebenden Hingabe an
ihn. Die existentielle Formulierung ,,mein Gott", das Weggeben des
Selbst an Gott, sei der eigentliche religiose Akt. Diese Sichtweise
setze jedoch die Annahme der christlichen Offenbarung voraus, wie
Guardini gegeniiber Max Bondy einrdumt. Auf der christlichen Of-
fenbarung griinden Leben und Denken Guardinis und seine Gegen-
satzlehre, wie er im schriftlichen Diskurs mit Bondy ausfiihrt:

»Selbstverstandlich behaupte ich, dafl jene Hingabefdhigkeit und alle
tibrigen Ziige des Bildes die Offenbarungsgldubigkeit in Bezug auf die
Lehren der Kirche voraussetzen! Das ist ja gerade der Kern meiner gan-

370 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 152.

371 Vgl. Guardini, Zum Begriff des Befehls und des Gehorsams, 94f.

372 Vgl. ebd., 103.

373 Guardini, Die Bedeutung des Dogmas vom dreieinigen Gott fiir das sittliche
Leben der Gemeinschaft, 51.

240

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

zen Darlegung! [...] Besonders der psychologischen Seite dieser Frage

bin ich nun schon seit 15 Jahren nachgegangen®**

Wenn nun aber die Hingabe allein auf ein einmaliges historisches
Ereignis oder einen unsichtbaren Gott bezogen wire, bestiinde laut
Guardini die grofle Gefahr der Verfdlschung und Verfliichtigung
ihres Gegenstandes und damit der Objektivitit seiner Forderung.
Letzterer bendtige eine bestimmte innerweltliche objektive Autori-
tat, die dem Menschen konkret entgegentrete. Die Kirche ist fiir
Guardini ,die notwendige innerweltliche Form der Gehorsamsfor-
derung®?, ,prisenter Gott“¥’¢, Vergegenwirtigung des Hingabe-Or-
tes’””. Bei all diesen Ausfithrungen tibersieht er aber nicht, dass
die Kirche auch weltliche Lebensgemeinschaft ist, sodass der Wille
zum Gehorsam gerade in ihr die hochste Belastungsprobe erfahre.
Er selbst hatte dies vielfach durchleben miissen, angefangen vom
halbjéahrlichen Aufschub seiner Priesterweihe.?”8

3.2.2 Die Kirche

Hingabe und Gehorsam des Menschen vollenden sich fiir Guardini
in der Nachfolge Christi.”® Jesus fiihre jedoch nur dann aus egozen-
trischer Enge in die Freiheit, wenn er nicht dem subjektiven Urteil
ausgeliefert bleibe, das ihn stets nur eingeschriankt erfasse, sondern
ganz angenommen werde. So formuliert Guardini in einer Predigt
die fiir ihn entscheidende Frage: ,Wer schiitzt Christus vor mir

374 Guardini, in: Bondy/ Guardini, Freideutsche Jugend und Katholizismus, 295.
Betont Guardini hier, dass er diesen Gedanken bereits seit 1906 nachgegangen
sei, dann findet sich in diesem Zitat ein weiterer Beleg dafiir, dass seinem
Denken das Dachkammererlebnis von 1905 zu Grunde liegt.

375 Guardini, Romano, Der religiése Gehorsam, in: Pharus 7 (1916), 737-744;
dann in: ders., Auf dem Wege. Versuche, Mainz 1923, 9-18; hier zitiert nach:
ders., Wurzeln eines grofien Lebenswerks. Aufsétze und kleine Schriften. Band
1, Mainz - Paderborn 2000, 35-44, 43.

376 Ebd., 44.

377 Hier wire aus heutiger Sicht Vielféltiges auszufithren, angefangen von der Kir-
che als Sakrament (LG 1), der Feier der Eucharistie, den iibrigen Sakramenten
usw. Das kann in dieser Untersuchung allerdings nicht erfolgen.

378 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 67.

379 Vgl. Guardini, Neue Jugend und katholischer Geist, 311.

241

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

selbst? Wer hilt ihn frei von der List meines Ich, das der echten
Hingabe ausweichen will? Und die Antwort lautete: die Kirche®380

Guardini weif$ sich seit seinem Berufungserlebnis und der Deu-
tungsgewissheit der Gestalt Christi durch die Kirche von ihr getra-
gen.38! Sie ist fur ihn einerseits der mystische Christus, ja Christus
in der Kirche ist die Wahrheit, und andererseits ringt er bestdndig
mit ihrer konkreten Gestalt und leidet unter ihr. Diese Gegensatz-
spannung zwischen Ideal und Real bildet fiir ihn zu Beginn der
1920er Jahre ein bestindig zu umkreisendes und zu erdrterndes
Problem, sodass er auch an der Kirche den Gegensatzgedanken
erprobt. Dies betrifft auch den Gegensatz von Einzelpersonlichkeit
und kirchlicher Gemeinschaft, der dann in der Gegensatzlehre im
dritten intraempirischen Gegensatz Lebendig-Besonderes und Le-
bendig-Allgemeines Ausdruck findet.

Wie in der Jugendbewegung als Gegenpol zum reinen Fiir-Sich-
Sein auch die Gemeinschaft als primér entdeckt wurde, so erblickte
Guardini auch ein Erwachen eines neuen Bewusstseins von Kirche
- man denke an seine berithmten Worte am Beginn der Vortrége
~vom Sinn der Kirche®. Das neue Leben in Christus baue sich sowohl
vom Ich her auf, d.h. von der einzelnen Personlichkeit, wie sie in
der Haltung der Hingabe und des Du-Sagens stehe, als auch von
der iiberpersonlichen Seite her, der von Christus erwéhlten Mensch-
heitsgemeinschaft, die die Kirche ist. Beide Seiten seien nicht kontra-
diktorisch getrennt, sondern in einem komplementéren fruchtbaren
Spannungsbogen geeint, in dem religiéses Leben erst zur Fiille der
Lebendigkeit reifen konne, wie er in ,Vom Sinn der Kirche* aus-
tithrt:

380 Guardini, Romano, Predigten zum Kirchenjahr, Mainz - Paderborn 21998, 121.

381 Kristina Kieslinger und Kerstin Schlogl-Fierl halten zurecht fest, dass Guardini
kein Reformer im heutigen Sinne war, sondern er ,stand fest auf dem Boden
der lehramtlichen Verkiindigung seiner Zeit" (Kieslinger, Kristina / Schlogl-
Flierl, Kerstin, Lernen mit und von Romano Guardini fiir eine Theologische
Ethik des Dazwischen, in: Augustin, George/ Laurs, Stefan/ Proft, Ingo (Hg.),
Sehnsucht: Gott. Fiir Walter Kardinal Kasper, Freiburg i.Br. 2023, 275-292,
279). Jakub Raj¢ani betont richtigerweise, dass die Inexistenz Christi bei
Guardini den Menschen zu seiner eigentlichen Mitte fithre, und dass die
Kirche bei ihm der Garant ist, dass dieser Christus ,wirklich und konkret® ist.
(Vgl. Raj¢ani, Jakub, Inexistenz Christi. Thre Bedeutung bei Romano Guardini
und Thre Implikationen, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theolo-
gie 65 (2018), 188-207, 193f).

242

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

»Neue Schopfung ist Kirche und ist Personlichkeit; beides zugleich, von
vornherein und wesentlich. Kirchenreich einmal und fiir alle; denn Kir-
che ist ja die Gnadendurchdringung des Menschenwesens, sofern es im
Gemeinsamen steht. Personlichkeitsreich so oft, als glaubige Menschen
sind. Sie besteht als Kirche und als christliche Personlichkeit38

Die christliche Gemeinschaft setzt bei Guardini also die freie Per-
sonlichkeit voraus und diese konne nicht in Individualismus oder
Autonomie aufgelost werden, sondern bediirfe ihrerseits wiederum
der Gemeinschaft. Sie stiinden nicht nebeneinander und seien nicht
aufeinander zuriickfithrbar, sondern als Anlage im jeweils anderen
bereits enthalten unter Beibehaltung ihrer jeweiligen relativen Ei-
genstidndigkeit. Sie bilden eine lebendige Einheit.’¥® Diese gegen-
satzliche Relation zwischen Personlichkeit und Kirche griindet fiir
Guardini im Urbild jeder Gemeinschaft: dem trinitarischen Gott,
womit sich dieser wieder als Grund des Gegensatzdenkens Guardi-
nis erweist:

In ihm ,sehen wir aber auch, wie dem Gemeinsamsein ein Widerspiel
entgegentritt: die Selbstbewahrung. Alles schenkt der Vater dem Sohn;
alles Vater und Sohn dem Heiligen Geist, nur eines nicht: die Selbstheit
der Person. [...] Die Selbsteinheit, die Wiirde und Hoheit des Ich kann
nicht weggegeben werden. Da sehen wir im Strom des Gebens und
Empfangens, im Ubermaf3 des Einsseins etwas stehen, ruhevoll, um-
schlossen von einem undurchbrechlichen heiligen Kreis: die Person‘3%

Die Kirche ist fir Guardini die himmlisch-irdische Auswirkung
der gottlichen Gemeinschaft, ein Schenken ohne Vorbehalt unter
Wahrung des Eigenen, das besonderen Ausdruck in der Eucharistie
und damit in der Liturgie finde.’®> Erwache dieses neue Bild von
Kirche in den Seelen der Menschen, sieht Guardini die liturgische
Bewegung als ,die kirchliche Bewegung ihrer kontemplativen Seite
nach“6, sodass sich darin ein ekklesiologischer Gegensatz zwischen

382 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 39.

383 Vgl. ebd., 41.

384 Ebd., 91

385 Vgl. Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 42: ,Die Idee d. ad Deum, zur tibernat. Vollendg
geschaffenen Natur, die aber gefallen ist, der Trinitdt; des erlosenden Gottes-
sohnes und vollendenden Geistes; alles zusammenlaufend in der Eucharistie
(dem Brennpunkt d. Heilswerkes) konstruieren das dogmat. System".

386 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 31.

243

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

actio (Kirche als Gemeinschaft und Institution) und contemplatio
(das Gebet der Kirche) bei Guardini zeigt. Innerhalb des Pols der
Kontemplation baut sich fiir ihn ein weiterer polarer Spannungsbo-
gen zwischen Mystik und Liturgie auf. Dieser ist der Mittelpunkt der
Existenz Guardinis, womit die Untersuchung in seine kontemplative
Mitte und damit in seinen innersten Standpunkt und Grund in aller
Gegensatzlichkeit eintritt.

3.2.3 Liturgie und Mystik

Guardini bestimmt Mystik in seinem 1921 verdffentlichten Vorwort
zum Geistlichen Tagebuch der Mystikerin Lucie Christine als ,eine
erfahrungsmaflige Erkenntnis Gottes und die aus solcher Erkenntnis
entspringende, die Seele umformende Liebe3¥” Hierbei rekurriert er
auf die bonaventuarianische ,,cognitio experimentalis dei®, die er mit
dem lebensverandernden Element eines Augustinus zusammenbin-
det. Fiir Guardini gebe es Versenkung nicht ohne konkrete Auswir-
kung, wie Dietlind Langner zurecht hervorhebt.*3® Im Folgenden gilt
es nun in der Bestimmung Guardinis existentieller Mitte und damit
der Mitte der Gegensatzlehre, sowohl sein Hingabeereignis und die

387 Guardini, Romano, Lucie Christine. Geistliches Tagebuch. Vorwort des Uber-
setzers zur ersten und zweiten Auflage, in: Lucie Christine. Geistliches Tage-
buch. 1870-1908. (Journal spirituel, dt., hrsg. V. Augustin Poulain). Ubers. (v.
Romano Guardini), Diisseldorf 1921, hier: Mainz °1975, IX-XXV, hier zitiert
nach: ders., Wurzeln eines groflen Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften.
Band 1, Mainz - Paderborn 2000, 280-290, 284.

388 Vgl. Langner, Schauen im Glauben, 2771.

244

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

Beschiftigung mit der Mystikerin Lucie Christine®®, als auch seine
innere Verwobenheit in die Liturgie der Kirche zu betrachten3.

Das Forschungsinteresse dieses Kapitels besteht weder an einer
vollstindigen Systematik des liturgischen Denkens Guardinis noch
an seiner Einordnung in die Liturgische Bewegung oder gar am
Herausstellen seines Einflusses auf die Liturgische Erneuerung des
I1. Vatikanischen Konzils, als vielmehr an der Gegensatzspannung
zwischen Liturgie und christlicher Mystik, die Guardini vor seiner
Gegensatzlehre ausarbeitete. Am 6. Februar 1919 notiert er unter
dem Titel ,Die zwei Ordnungen im katholischen Leben“ und am
Tag darauf mit der Uberschrift ,Die religiose Doppelaufgabe“ in sein
Notizbuch:

,Gott und meine Seele, wir sind allein auf der Welt — Ich und alle meine
Briider und Schwestern, und wir alle zusammengefaf3t von der Kirche
stehen zusammen vor Gott. Eines ist so wahr wie das andere; beides
zugleich®3!

»Lernen das ganz realistische, ganz schlicht-geschichtliche Wandeln mit
Jesus. Unvoreingenommen und klar sehen, wer er war, wie er dachte
und gesinnt war, was er wollte, forderte, tat... und danach tun. [Un-

389 ,Lucie Christine” ist ein Pseudonym fiir Mathilde Bertrand (12. Februar 1844
- 17. April 1908), das Poulain der Autorin gab, um ihre Anonymitit zu wahren.
1865 heiratete sie Thomas Boutlé im franzdsischen Vernon, nordwestlich von
Paris. 1873 empfing sie erstmals mystische Gnaden. 1882 schrieb sie ihre Noti-
zen von 1870-1882 auf Wunsch ihres Beichtvaters nieder: das erste von 16 Hef-
ten lag vor. Poulain veréftentlichte nur 385 Seiten des Originals, das insgesamt
ca. 2600 Seiten umfasst. Lucie war seit 1882 unter dem Namen ,,Marie-Aimée
des Jésus” Oblatin der ,Communauté de 'Adoration Réparatrice” in Paris und
litt ab 1889 unter ihrer zunehmenden Erblindung. Mittelpunkt ihrer Mystik
ist die liebende Begegnung mit Christus in der Eucharistie und der Anbetung
Gottes gerade auch in den Besorgungen des Alltags. Sie notiert: ,Durch alle
Dinge anbeten; anbeten selbst durch Leiden, Demiitigungen und Angst. ...
durch alles, was das Leben ausmacht® (Zitiert nach: Langner, Schauen im
Glauben, 253). Fiir ausfiihrliche biografische Angaben und nihere Ausfithrun-
gen zur Mystik Lucie Christines vgl. ebd., 244-262.

390 Eine ndhere Untersuchung seiner Beschiftigung mit Madeleine Sémer und
Autoren wie Joseph Tissot und Auguste Poulain soll in dieser Arbeit nicht
erfolgen, da die Mystik bei Guardini nicht das vordergriindige Forschungsin-
teresse darstellt und mit Lucie Christine der wichtigste Einfluss christlicher
Mystik bis zur Veroftentlichung der Gegensatzlehre gewihlt ist.

391 Guardini, Romano, Die zwei Ordnungen im katholischen Leben. Notiz vom
6.2.1919, in: ders., Notizbuch 1914-1919, [103].

245

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

lesbare Stenografie, Anm. P.M.] Zugleich aber die Kirche leben: ihre
wesentlichen Tatsachen: Dogma, Verfass[un]g, Opfer, Sakrament, Litur-
gie,... ihren Geist — nicht als Widerspruch, sondern als Gegensatz, oder
gar als Ausfaltung des ersten. Beides, ein im andern...">?

Unter dem Titel ,Konstruktion des religiosen Lebens® findet sich
sodann eine seine Gedanken zusammenfassende Notiz. Sie biindelt
das Erdachte in einer Grafik, wie sie sich als Denkform in Gegen-
satz und Gegensitze®?* und der spiteren Gegensatzlehre3** wieder-
findet®>. Guardini erprobte und entwickelte also seinen Gegensatz-
gedanken an der Kirche, ihrer Liturgie und der Mystik:

Sozial
kirchlich A n b
verfasste Disziplin Tifgle
\
Aktiv <] {> Kontemplativ
gsk_e;e personliches
rziehung Gebetsleben
N oW B
Individuell

392 Guardini, Romano, Die religiése Doppelaufgabe. Notiz vom 7.2.1919, in: ders.,
Notizbuch 1914-1919, [89].

393 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 7.

394 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 185.

395 Vgl. fur die folgende Grafik: Guardini, Konstruktion des religiosen Lebens.
Notiz ohne Datum, in: ders., Notizbuch 1914-1919, [27r]. Die Abkiirzungen der
Begrifflichkeiten in der Notiz wurden samtlich vom Autor erginzt.

246

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

Die Liturgie nimmt fiir Guardini - so die hier vertretene These - ge-
meinsam mit der durch franzdsische Mystikerinnen inspirierten per-
sonlichen Religiositit eine herausgehobene Bedeutung im Prozess
der Hingabe an Christus ein. Die personliche christliche Mystik -
die intensive Beschiftigung mit der Ubertragung des Tagesbuchs Lu-
cie Christines und spdter auch die Befassung mit Madeleine Sémer
- und die objektive Religiositit der Liturgie laufen bei Guardini ab
seiner Entdeckung Beurons 1906 parallel, wie Dietlind Langner he-
rausstellt.>*® Beide Hingabe-Pole sind fiir ihn eine Lebensgrundlage
in aller Gegensitzlichkeit und bediirfen sich notwendig gegenseitig,
wie Guardini in seiner Schrift , Liturgische Bildung® 1923 betont:

»Die strenge Liturgie ist jene Form des religiésen Verhaltens, in der sich
das Objektive am stirksten manifestiert. Thr steht als Gegenpol jene
gegeniiber, die von einem Hochstmafd subjektiver Haltung getragen ist:
die personliche religiose Versenkung, der Ausdruck eigenen Erlebens,
besonderer Veranlagungen, Note, Schicksale3”

Im Folgenden seien vertiefend zuerst Guardinis Begegnungen mit
der Liturgie und der Mystik dargestellt und anschliefSend inhaltlich
die Gegensatzspannung zwischen Mystik als personlichem Zugang
zur Mitte und der Liturgie als objektivem Zugang zur Mitte unter-
sucht.

3.2.3.1 Begegnungen mit christlicher Mystik und mit der Liturgie

Das Elternhaus Guardinis war, wie oben geschildert, durch eine
italienisch-selbstverstindliche, bodenstidndige und tiefgreifende Reli-
giositat gepragt. Ab dem Jahr 1903 kam Guardini in einem kleinen
Studienkreis in Mainz bei Wilhelm Schleufiner*® und dessen Frau

396 Langner, Schauen im Glauben, 245.

397 Guardini, Liturgische Bildung, 91.

398 Wilhelm Schleufiner (1864-1927) war zunichst in Gieflen im Militardienst
tatig, studierte dann Deutsch, Franzosisch, Englisch und Geschichte und war
seit 1896 Lehrer am Mainzer Realgymnasium. Im selben Jahr konvertierte
er zum katholischen Glauben und heiratete Renate Josefine Wiegand. 1905
wurde er zum Professor ernannt, studierte nach dem Tod seiner Frau im Jahr
1913 ab 1915 in Freiburg im Breisgau Theologie und wurde dort 1918 zum
Priester geweiht. Er galt als einer der besten Kenner der deutschen Mystik
jener Jahre. Nach Titigkeiten in der Studentenseelsorge in Darmstadt und fir

247

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Josefine®? in Berithrung mit christlicher Mystik. Dieses Ehepaar
wurde fiir ihn zu einer geistigen Heimat. Zu ihnen trug er seine
in Miinchen erwachten Glaubenszweifel*® und tiberbrachte ihnen
auch sein (leider nicht erhaltenes) Tagebuch, in dem er die Ent-
wicklung hin zu seiner neuen festen Glaubensentscheidung 1905
schilderte?0l. Sie standen ihm zudem bei, als er 1909 beinahe von
der Priesterweihe ausgeschlossen worden wiére und erlebten diese
ein halbes Jahr spiter dann mit. Guardini notiert hierzu in seinen
Berichten gleichsam eine Zusammenfassung der Bedeutung des Ehe-
paars SchleufSner fiir seinen frithen geistigen Werdegang:

»Eine grofle Freude haben an dem Tage auch jene beiden Menschen
gehabt, die mir fast so etwas wie geistige Eltern gewesen waren, namlich
Herr und Frau Schleufiner. Sie haben das Ereignis als Kronung von viel
Geduld und Sorge empfunden, die sie im Laufe mancher Jahre um mich
hatten‘402

In Josefine SchleufSner war Guardini selbst einer Person begegnet,
von der er ahnte, ,daf sie nicht nur ein intensives religiéses Leben
tithrte, sondern wahrscheinlich selbst mystische Erfahrungen hat-
te*493, Sie verband in ihrer Gestalt mystisches mit einem tétigen ge-
erdeten Leben. Guardini hatte ihr ,die Verehrung entgegengebracht,
die ein junger Mensch fiir eine viel &ltere, geistig bedeutende und
menschlich sehr feine Frau empfindet“4%* Aus ihrer Hand empfing

den Caritasverband verbrachte er seine letzten Lebensjahre in Aschaffenburg.
Werke: Unter dem Pseudonym Bruder Bardo: Deutsche Gebete. Wie unsere
Vorfahren Gott suchten, Freiburg i.Br. 1916; Die minnende Seele. Mittelalter-
liche Dichtungen insbesondere aus dem Kreis der deutschen Mystik, Mainz
1921.

399 Renate Josefine Schleuf3ner, geb. Wiegand (1861-1913) fithrte Guardini an die
Mystik heran und schenkte ihm zur Primiz Lucie Christines ,,Journal Spiritu-
el Sie arbeitete in der katholischen Madchenfiirsorge in Mainz. (Vgl. auch fiir
néhere Ausfithrungen zu Josefine Schleufiner: Langner, Schauen im Glauben,
33).

400 Vgl. Guardini, Berichte, 67.

401 Vgl. ebd., 71.

402 Ebd., 91

403 Vgl. ebd., 66.

404 Ebd., 66.

248

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

er dann auch zur Primiz 1910 Lucie Christines ,,Journal Spirituel“40°,
das er selbst ins Deutsche iibersetzte und mit einem Vorwort ver-
sehen 1921 verdffentlichte. Fast zeitgleich vollzog sich - quasi als
Gegenpol - auch seine Entdeckung der Liturgie der Kirche, wie er in
seinen Berichten schildert:

,Durch Wilhelm Schleufiner hatte ich manches von der deutschen
Mystik kennengelernt und liebte sie; doch habe ich immer gedacht,
es miisse noch eine andere Mystik geben, in welcher die Innigkeit des
Geheimnisses mit der Grofle der objektiven Gestalten verbunden sei. In
Beuron und seiner Liturgie habe ich sie gefunden®40¢

In Guardini war, wie fiir viele junge Menschen seiner Zeit, im El-
ternhaus das Liturgische noch nicht lebendig geworden, was sich
aber mit der schicksalhaften Begegnung mit Josef Weiger im Horsaal
im Wilhelmsstift in Tiibingen zur Vorlesung von Johann Evangelist
Belser im November 1906 dnderte.*” Guardini besuchte Beuron das
erste Mal gemeinsam mit Weiger vermutlich im Jahr 1907. Er schil-
dert prézise und ehrfurchtsvoll die erste Begegnung mit der dortigen
Liturgie durch den Tiir6ffner der Komplet in seinen Berichten:

»Durch die ganze Kirche waltete ein Geheimnis, heilig und bergend zu-
gleich. Spiter habe ich dann gesehen, daf8 die Liturgie viel Machtigeres
und Herrlicheres hat; aber zu Anfang fiihrt die Tiir der Complet inniger
in das Herz ihrer heiligen Welt hinein, als die Pforten der groflen

liturgischen Handlungen®4%8

Diesem ersten Besuch sollten viele weitere — gemeinsam mit den
Freunden Weiger und Neundérfer — und dann auch die feierliche
Aufnahme unter die Beuroner Oblaten zunichst als Novize ab
dem 15. Mirz 1908 und dann endgiiltig am 21. April 1909 folgen.*®
Guardini hatte sich den heiligen Odilio, fiinfter Abt von Cluny
(+1048), zum Patron gewdhlt und sich mit der Oblation auf ein
Leben in der Welt im Geist der Ordensregel des heiligen Benedikt
verpflichtet, was die tégliche Lektiire einer Perikope aus der Regel

405 Christine, Lucie, Journal Spirituel, hg. v. Augustin Poulain, Paris 1909; ins
Deutsche iibersetzt und mit einem Vorwort herausgegeben von Romano
Guardini: Christine, Lucie, Geistliches Tagebuch. 1870-1907, Diisseldorf 1921.

406 Ebd., 85.

407 Vgl. Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 55-57.

408 Guardini, Berichte, 85.

409 Vgl. Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 68.

249

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

des heiligen Benedikt und ein Gebet zu ihm beinhaltete. Beuron
leitete, wie Gerl-Falkovitz in ihrer Guardini-Biografie betont, fiir ihn
die Erfahrung vorbildlicher benediktinischer Liturgie ein.*'® Dass
er kurz vor seiner Priesterweihe gemeinsam mit Neundorfer und
Weiger nach Beuron zur geistlichen Formung ging*! und auch sons-
tige Exerzitien dort besuchte*'2, sowohl seinen Primizkelch als auch
sein Primizandenken im ,Beuroner Stil“ anfertigen lief3*"* und 1910
eine Serie von Betrachtungen den ,Beuroner Madonnen“* widme-
te, zeigt, wie sehr ihn dieses Kloster und seine Liturgie in jungen
Jahren faszinierten und préagten. Wird hinzugenommen, dass er Lu-
cie Christines ,,Journal Spirituel, wie erwihnt, ebenfalls zur Primiz
erhielt, sind in diesem Ereignis der 6ffentlichen Lebensentscheidung
zwei wesentliche Linien des inneren Lebens Guardinis zusammen-
gefithrt. Seine Berufung zum Priester in der katholischen Kirche
entfaltet sich vom religiosen Leben her gegensatzlich hin zur Mystik
und hin zur Liturgie.

3.2.3.2 Die Mystik als personlicher Zugang zur Mitte

Guardini erfuhr in seinem Umkehrerlebnis den Anruf Gottes, den
Marian Eleganti als ,Gnade jenes Augenblicks“/"> und Markus Zim-
mermann als ,gnadenhaftes Gotteslichten“!¢ beschreiben, eine Gna-
de des Anfangs, die laut Gerl-Falkovitz und Eleganti das gesamte
Werk Guardinis auszeichne*”. Dietlind Langner arbeitet in ihrer

410 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 59.

411 Vgl. ebd., 60.

412 Vgl. Brief an Weiger vom 13. Juli 1911, Darmstadt, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 57.

413 Vgl. Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 77.

414 Guardini, Romano, Beuroner Madonnen, in: Der Akademiker. Monatsschrift
des Katholischen Akademikerverbandes 7 (2/1910), 104-105, hier zitiert nach:
Verein der Freunde der Erzabtei St. Martin zu Beuron eV. (Hg.), Auf dem Weg
52 (Advent 2018), 4f.

415 Eleganti, Marian, ,Man mufl gut wollen, um wahr denken zu kénnen. Ein
Beitrag zum Wahrheitsverstandnis von Romano Guardini, Innsbruck - Wien
2003, 137.

416 Zimmermann, Die Nachfolge Jesu Christi, 233.

417 Vgl. Gerl-Falkovitz, Der neue Anfang als Grundmotiv Romano Guardinis, in:
Herder Korrespondenz 12 (2017), 33-35; Eleganti, ,Man muf3 gut wollen, um

250

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

Untersuchung der Mystik bei Guardini v.a. anhand der Einbezie-
hung des Augustinusbuches und der kleinen Schrift iiber die Tugen-
den nachvollziehbar heraus, dass er sein Dachkammerereignis selbst
mit der Zeit mindestens in die Néhe einer mystischen Erfahrung
riickte. Die 1905 erfahrene , Erst-Hingabe“ suchte der junge Guardini
stets zu vertiefen und existentiell und denkerisch einzuholen. Ent-
scheidende Hilfe und Quelle war ihm dabei das Tagebuch der Mysti-
kerin Lucie Christine. Sein eigenes mystisches Erleben vermochte er
mit ihrer (literarischen) Begleitung immer weiter ins eigene tagliche
Glaubensleben zu integrieren.

Im Vorwort zum 1921 erschienenen ,Journal spirituel“ Lucie
Christines hebt Guardini hervor, dass ihn die Aufzeichnungen ein
volles Jahrzehnt begleitet hétten und er es in schénen wie in schwe-
ren Stunden kaum einmal aus der Hand gelegt habe.*® Es sei ihm
Lein liebes, tiefes Buch“/ gewesen, dessen Ubersetzung er ab dem
Erhalt bei der Priesterweihe in der Dekade von 1911 bis 1921 min-
destens einmal pro Jahr griindlich iiberarbeitete und mit Weiger
besprach. So hatte er ihm beispielsweise 1913 eine frithe Ubersetzung
des Journals gesandt. Der Absender driickt hier bereits seine Bewun-
derung gegeniiber der franzdsischen Mystikerin aus und hebt beson-
ders hervor, dass die Wahrheit in Lucies Leben Gestalt geworden
sei.*?0 In eben dieser Richtung wiirdigt er sie in seinem Vorwort zur
Ubersetzung ungefihr sieben Jahre spiter.42!

Guardini findet bei Lucie Christine auch das Leitwort seiner ei-
genen Bekehrung wieder: ,Gott und meine Seele, sonst nichts®*2?
Damit ist fiir ihn ein doppeltes verbunden: erstens die ,,Anerken-
nung des absoluten Primats der Seele vor allen Zwecken und Giitern

wahr denken zu konnen', 137: ,Die Hinweise auf die Notwendigkeit des Herge-
bens der eigenen Seele kehren in seinem Werk wie sich fortpflanzende Ringe,
die sich (iiber Jahrzehnte) um jene Stille Entscheidung im Dachgeschof3 seines
Elternhauses wie um eine gemeinsame Mitte angeordnet haben, regelmaflig
wieder®,

418 Vgl. Guardini, Lucie Christine, 280.

419 Brief an Weiger vom 18. April 1920, Piitzchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 229.

420 Vgl. Brief an Weiger vom 9. Oktober 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko-
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 108.

421 Vgl. Guardini, Lucie Christine, 280.

422 Ebd., 286.

251

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

aufler ihr“423 und zweitens der Ausdruck der individuellen Gottes-
beziehung jedes Menschen, die keiner Regel unterliege. Thr eigne
eine ,,Ausschliefllichkeit“ und ,ein Geheimnis, in das kein anderer
kommen kann“4?* Was Guardini besonders an ,der Mystik Lucies
fasziniert, ist deren Vereinbarkeit mit einem Dasein mitten in der
Welt“4?5, wie Dietlind Langner zurecht betont. Im Alltag lebte sie
die tiefste Beziehung zu Gott und verwirklichte ihren Wahlspruch:
»Das lieber wollen, was Gott lieber will, was er zuldsst, sei es, was es
sei“426 Guardini, geprédgt von der schlichten italienischen Frommig-
keit seiner Eltern, fiirchtete im religiosen Leben Ubertreibungen,
alles Ungesunde, Einseitige und Uberspannte. Deshalb schitzte er
Lucie Christine so hoch, die sich sowohl ganz dem Willen Gottes
zur Verfiigung stellte, als auch dem normalen menschlichen Dasein
verbunden und gerade nicht weltfremd gewesen ist. Er findet in ihr
eine subjektiv-mystische Frommigkeit, die jedoch nicht losgelost ist
von der Objektivitit der Wirklichkeit, sondern in sie eingebunden.
Sie steht also im fiir ihn runden Verhiltnis des Gegensatzes, das ihm
personlich entspricht.

Guardini beschreibt ihre Mystik ganz im Sinne seiner Gegensatz-
lehre, ja erprobt auch an ihr den Gedanken der Polaritit. Alles sei
bei ihr gebdndigt ,in lauterem Maf3*4?’, ein Terminus, der auch
in der Gegensatzlehre neben dem Rhythmus als Bestimmung des
Verhiltnisses der Polseiten verwendet wird. Ihr Leben stehe im
Gleichgewicht von mystischer Tiefe und Wirklichkeitsnahe und wird
von ihm deshalb als ,gesund® beschrieben, ist diese Weite doch le-
bendiger spannungsreicher Gegensatz. Er ordnet sie der ,klassischen
Mystik® zu, da sie im normalen Leben verwirklicht werde und ver-
gleicht sie auch mit der Besonnenheit des heiligen Benedikt, der
Denkhaltung des Thomas von Aquin und dem weiten ruhevollen
Blick eines Goethe.*?8 Die Entsprechung zwischen Lucie, Thomas,
Goethe, Benedikt und Newman liegt fiir ihn in deren gleichermafien

423 Brief an Weiger vom 10. Mai 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 144.

424 Guardini, Romano, Das Gebet des Herrn, Mainz 71998, 36.

425 Langner, Schauen im Glauben, 264.

426 Christine, Lucie, Journal Spirituel, zitiert nach: Langner, Schauen im Glauben,
259.

427 Guardini, Lucie Christine, 283.

428 Vgl. ebd., 282f.

252

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

gegebenem Wirklichkeitssinn, in der Ablehnung des Extremen und
— je auf ihrer Weise — der Ehrfurcht vor dem Mysterium, wie er in
einem Brief an Weiger 1914 - d.h. im Zeitraum der Erstfassung der
Gegensatzlehre - ausfithrt.? Hier kiindigt sich Guardinis Gegen-
satzlehre und der Gedanke des ,offenen Systems® stark an, wie auch
Langner betont.*30

Guardini erblickt und erfahrt eine deutliche Verbindung zwischen
Lucie und Benedikt, d.h. auch zwischen der ihr entlehnten und fur
ihn in frihen Jahren prigenden Form christlicher Mystik und der
in Beuron erfahrenen benediktinischen Liturgie. Beide bestiinden in
der gleichen geistigen Grundhaltung einer Verbindung von kraftiger
Wabhrheitssuche mit tiefem Herzen, d.h. ,Ruhe, Klarheit, Mafthal-
tung und Freiheit“*! Die lebendige Hinwendung des Menschen zum
lebendigen Gott — die Mystik - bildet fiir Guardini eine natiirliche
Voraussetzung fiir ein Leben des Menschen im Raum der Liturgie.*>?

3.2.3.3 Die Liturgie als objektiver Zugang zur Mitte

Fir Guardini besteht geméfd seinem Artikel ,Das Objektive im Ge-
betsleben® 1921 das , Liturgische Problem® seiner Zeit im Sinne seiner
spateren Gegensatzlehre darin, das Verhiltnis des Objektiven zum
Subjektiven, der geformten liturgischen Gemeinschaft zur religiosen
Einzelpersonlichkeit zu kldren.*33 André-Marie-Jean Festugiére ha-
be in seinem Werk ,Liturgie catholique“ den Fehler begangen, die

429 Brief an Weiger vom 25. Mai 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 147: ,Sie alle dem Wirklichen zugewandt,
abhold allem Extremen, aller Uberspannung, sie alle voll tiefer Ehrfurcht vor
dem Mysterium, seis des Lebens, seis der Kunst, seis der Religion. Sie alle
dadurch Antithetiker, behutsam, nichts zu knicken oder zu vergewaltigen, weit,
frei, voll unendlicher Moglichkeiten und allen Méglichkeiten offen®.

430 Langner, Schauen im Glauben, 270.

431 Vgl. Brief an Weiger vom 10. Mai 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 145.

432 Vgl. Guardini, Romano, ,Lex orandi® Gedanken iiber die Liturgie, in: Akade-
mische Bonifatius-Korrespondenz 34 (1919), 106-112, hier zitiert nach: ders.,
Wurzeln eines grofien Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften. Band 1,
Mainz - Paderborn 2000, 164-174, 164.

433 Vgl. Guardini, Romano, Das Objektive im Gebetsleben. Zu P.M. Festugiéres
sLiturgie catholique; in: Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft 1 (1921), 117-125,

253

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

komplexe Natur des Problems verkannt und ein notwendiges ,So-
wohl-als-auch® in ein ,Entweder-oder” aufgelost zu haben.*3* Stel-
le bei Festugiére der Individualismus der ignatianischen Methode
einen unvers6hnlichen Widerspruch zur objektiven Liturgie dar®,
so erblickte Guardini seine Aufgabe — der die Untersuchung nachzu-
spiiren gedenkt — darin, die Beziehung des personlichen Gebetes
und der Frommigkeit zur objektiven Wirksamkeit der Liturgie, der
Sakramente und v.a. der Eucharistie herauszustellen:

,Und sollte es sich herausstellen, daf} es sich hier um zwei Grundkom-
ponenten religiésen Lebens handelt, nimlich um das Objektive und
das Subjektive, das Soziale und das Individuelle; dafl beide ferner zu-
einander im Verhdltnis relativer Selbstindigkeit und zugleich relativer
Bedingtheit stehen —: welche Stellung hat dann jede im Ganzen einer
vollentfalteten, ganz ausgebildeten Religionsiibung?“43¢

Die hier von Guardini verwendete klare Terminologie aus der spa-
teren Gegensatzlehre zeigt, wie er bereits in den Jahren vor der
Publikation in dieser Lebens- und Denkstruktur agierte, und sie auf
die ihn umgebenden Probleme anwandte.

Der subjektiv religiose Vorgang trage fiir sich genommen den
Schwerpunkt im Erleben, nicht im Inhalt des erfahrenen Objektes,
sondern im subjektiven Vollzug.*” Diesem Ausdrucksverhalten ste-
he der objektive gegeniiber, der das Gewicht auf ,Wirklichkeiten,
Wabhrheiten und Wesenheiten“8 lege. Der subjektive Ausdruck wer-
de durch die Hinzunahme des Objektiven in die Ganzheit der
Seinsbeziehung eingefiigt, ja das Objektive vom subjektiven Vorgang
gefordert: ,Besonders verscharft wird das Objektive in der Liturgie,
steht doch der Einzelne hier dem Geschichtlichen und Positiv-Ge-
setzten gegentiber 4%

Die Objektivitdt der Liturgie stelle einerseits an die Personlichkeit
des Einzelnen die hochste Forderung, dass er sich ihr nicht beméch-

hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines groflen Lebenswerks. Aufsitze und
kleine Schriften. Band 1, Mainz — Paderborn 2000, 418-429, 427.

434 Vgl. ebd., 426.

435 Vgl. ebd., 425.

436 Ebd., 427.

437 Vgl. Guardini, Liturgische Bildung, 78-81.

438 Ebd., 81.

439 Ebd., 95.

254

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

tige und selbst umgestalte, sondern in Gehorsam und Vertrauen zur
Kirche mit der Zuversicht bejahe, ,dafl in solchem Selbstverlieren
die Seele ihr FEigenstes wiederfinden wird“*4® Andererseits diirfe
das Objektive bei aller Hervorhebung in der Liturgie selbst wieder
nicht ins Unermessliche iiberhoht, das Subjektive nicht ausgeloscht
werden.**! In dieser maflhaltenden Betrachtungsweise sowohl des
Subjektiven als auch des Objektiven in der Liturgie zeigt sich deut-
lich Guardinis Denkmodell des Gegensatzes und der Gedanke der
Grenzen einer jeweiligen Polseite, so z.B. in seinen Uberlegungen
tiber das Erstarren des Lebendigen, wenn rein die objektive Seite
gegeben wire.*4? Er lotet die Liturgie gegensitzlich lebendig aus:

LWir verstehen also unter Liturgie jene religiésen Betatigungen, die wohl
in der Seeleninnerlichkeit wurzeln, aber doch iiber sie hinausreichen;
das Gefiige von Formen religioser Aussprache, in dem sich die Inner-
lichkeit ausdriickt, aber so, daf} jene Formen nicht immer wieder spon-
tan geschaffen werden, sondern objektiv festgelegt sind 443

Die Liturgie bildet — als gegensitzlich gebaute — fiir Guardini nicht
etwas mathematisch Starres, sondern einen Organismus, der auf-
grund seiner inneren Lebendigkeit*4* fihig sei, den Betenden aufzu-
nehmen und ihn hin zu Christus zu fithren.**> Wie stark er selbst

440 Ebd., 97. Hier findet sich in Bezug auf die Liturgie wieder der zentrale Vers
von Guardinis Umkehrerlebnis. Abermals erweist sich, dass es den zentralen
Schlissel fiir das Verstdndnis seiner christlichen Existenz und seines Denkens
aus dieser heraus darstellt.

441 Vgl. ebd., 9L

442 Vgl. ebd., 83.

443 Guardini, ,Lex orandi'; 166.

444 Als lebendige schreitet die Liturgie nicht linear voran, sondern ihr eignet
ein eigener innerer Rhythmus (vgl. Guardini, Romano, Die Liturgie und die
psychologischen Gesetze des gemeinsamen Betens. Ein Beitrag zur religiésen
Sozialpadagogik, in: Pharus 8 (4/1917), 241-255, hier zitiert nach: ders., Wur-
zeln eines grofien Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften. Band 1, Mainz
— Paderborn 2000, 104-124, 118f.), der auch nach auflen hin in der Zeit in
Tagzeitenliturgie, Sonntag und Jahreskreis zum Ausdruck kommt. Sie ,fligt das
Leben Jesu in den Ablauf des Jahres ein® (Guardini, ,,Lex orandi‘ 170).

445 Vgl. Brief an Weiger vom 4./7. Dezember 1913, Freiburg im Breisgau, in:
Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 125: Die Liturgie ist ,nicht
angeschaute, anzuschauende Wirklichkeit, sondern zieht in sich hinein, 6ffnet
ein neues Leben, wirkt das innere Leben, wird zum eigenen, innerst gesuch-
ten Heilsleben. In ihr antwortet der Heilstatsache im eigenen Herzen die
Heilstatsache des Objektiven Reiches Gottes, beides stromt in eines, und das

255

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

dieses Emporsteigen in der Liturgie empfand, lasst sich - wie so
oft, wenn er Personliches anspricht — nur als leises Erdbeben an
zwei Stellen erahnen. So schreibt er in seinem Artikel ,Unmittelbares
und gewufites Beten“ zur Prafation der Anaphora: ,Man wird nicht
leicht ein Gebet finden, das eine so emporreifiende Kraft hat wie
dieses; in dem tiefe dogmatische Gedanken so ganz Seele geworden
sind“#4¢ In ,Die Psalmen vom Brevier des Donnerstags* merkt er
noch deutlicher an: ,Und wenn wir auch nicht oft solche Stunden
tibernatiirlichen SiegesbewufStseins durchleben; manchmal fiihlen
wir es doch tiefer [...]<447

Innerhalb des liturgischen Handelns der Kirche, des Stundengebe-
tes oder der anderen Sakramente nehme die Feier der Eucharistie
den Mittelpunkt ein, da sie ,Kommunion und so das Sakrament der
Sakramente, die unmittelbare Vereinigung mit Gott in Christus“48
sei. Das Innerste der Liturgie ist fiir Guardini also das Mysterium.
Es ist bei ihm kein philosophischer oder psychologischer Terminus,
sondern ein speziell theologischer, der sich aus der gottlichen Offen-
barung speist. Die Stiftung dieses Mysteriums liege im Abendmahls-
saal, doch das Mysterium selbst erscheine nicht historisch-realistisch
und bilde nicht kultisch-liturgisch das Vergangene nach, sondern
stehe in sich:

»Ich [Romano Guardini, Anm. P.M.] verstehe darunter, dafl in einer
bestimmten, eben der kultisch-liturgischen Form sich eine reale Verge-
genwiartigung - nicht historische Verdoppelung - des einst geschichtlich

gewesenen Erlosers und seines Lebens vollzieht 447

eine antwortet dem anderen, weckt das andere, bestdtigt das andere, gibt ihm
Zeugnis".

446 Guardini, Romano, Unmittelbares und gewuftes Beten, in: Auf dem Wege.
Versuche, Mainz 1923, 111-130; zuerst unter dem Titel: Uber die Bedeutung
der reflexen und direkten Akte fiir das religiose Leben, in: Pharus 10 (1919),
486-502, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines grofien Lebenswerks. Aufsitze
und kleine Schriften. Band 1, Mainz — Paderborn 2000, 175-194, 188.

447 Guardini, Romano, Die Psalmen vom Brevier des Donnerstags und das geist-
liche Leben, in: Auf dem Wege. Versuche, Mainz 1923, 131-149; zuerst unter
dem Titel: Die Bedeutung der Psalmen feriae quintae fiir das geistliche Leben,
in: Der Katholik (1913), 83-97, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines groflen
Lebenswerks. Aufsitze und kleine Schriften. Band 1, Mainz — Paderborn 2000,
54-71, 68f.

448 Guardini, ,Lex orandi, 168.

449 Guardini, Vom liturgischen Mysterium, 127.

256

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

Die Liturgie sei ganz mit dem geschichtlichen Leben, Wort und
Werk Jesu Christi verkniipft, der als Person im Jetzt vergegenwartigt
werde.*0 Es gehore zum Wesen des Christlichen, dass Christus nicht
nur als historische Person, sondern als heute gegenwértig angesehen
werde, da er von sich aus, d.h. objektiv, zu jeder Zeit unmittelbar
stehe. Der Mensch miisse daher, um zu ihm zu gelangen, nicht den
Umweg {iber die Reihe der historischen Zeugnisse zuriickgehen,
sondern stehe unmittelbar zu ihm. Im liturgischen Mysterium der
Vergegenwirtigung liege also keine psychologische, vielmehr eine
metaphysisch-ontische Tatsache.*! Nachfolge ist davon ausgehend
fiir Guardini auch nicht soziologisch oder psychologisch zu fassen,
sondern nur ontisch-religios als ,Christus in mir“ (Joh 6,56).4? Die
Gedankenginge zur Hingabe in Mystik und Liturgie zusammenfiih-
rend kann daher festgehalten werden, dass fiir Guardini die Hingabe
an das Sein identisch mit der Hingabe an das Mysterium ist.

3.2.4 Zusammenschau

Summa summarum bildet die Hingabe des freien Subjekts an das
Sein, das Mysterium ist - in einer Person Fleisch geworden, in der
Kirche bezeugt und aus diesem Akt heraus sich wirkliche Selbstha-
be und Freiheitsgewinn ergebend - das Grundgesetz des geistigen
Lebens Guardinis und damit auch Grund und Sinn der Gegensatz-
lehre. Damit wird die Philosophie des Lebendig-Konkreten auf Gott
- das Sein, das Mysterium ist — hin und von ihm her verortet.
Was diese Hinordnung der Philosophie des Lebendig-Konkreten*>?
auf die Theologie, auf Christologie, Ekklesiologie und Liturgie, fiir

450 Vgl. ebd., 115.

451 Vgl. ebd., 124.

452 Weiterfithrend konnte fiir Guardini von einer ,eucharistischen Nachfolge®
gesprochen werden, die sich wiederum in eine direkte (Anbetung und Lob-
preis) und mittelbare (ein Leben und Handeln aus der Eucharistie heraus)
unterscheiden liefle. In seinem Notizbuch schreibt er zu den zwei Polen des
eucharistischen Lebens: ,,1) direktes euch[aristisches] Leben: d.h. Hinwendung
zum personl. gegenwirtigen Heiland; myst. pers. Gemeinschaft mit ihm. (Kult,
...) 2) indirektes; das Leben aus der Kraft des ,Brotes’; ind[irekt] und sozial;
bes. Familie, Caritas, Beruf . (Guardini, Romano, Eucharistisches Leben, Notiz
ohne Datum, in: ders., Notizbuch 1914-1919, [95]).

453 So lautet bekanntermafien der Untertitel der Gegensatzlehre.

257

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

das Verhiltnis von Philosophie und Theologie bedeutet, kann an
dieser Stelle nicht weiter untersucht werden. Es mag jedoch nicht
verwundern, dass Guardini Weiger in einem Brief aus dem Jahr
1908 bereits seine Intention darlegt, ein theologisches System zu
schaffen, ,das ganz auf d. Idee d. Eucharistie aufbaut”*>* Die Einheit
der Gegensitze sieht er bereits im Brief von 1908 in der Katholi-
schen Kirche gegeben, die wiederum die Offenbarungswahrheiten
der Trinitét, der Erlésung durch Christus, der Vollendung durch den
Heiligen Geist und des zur tibernatiirlichen Vollendung geschaffenen
Menschen, der aber gefallen sei, ,zusammenlaufend in der Eucharis-
tie (dem Brennpunkt d. Heilswerkes)“4>> verkiinde.

Ausgehend von der bisherigen Untersuchung ist anzunehmen,
dass die Eucharistie als Ort der Hingabe und damit Einheit der
Gegensitze der Ausgangs-, Mittel- und Zielpunkt einer im gegen-
sdtzlichen Denkmodell vollzogenen Theologie sein sollte. Guardini
schuf im Laufe seines langjdhrigen Wirkens keine solche theologi-
sche Systematik. Diese miisste, ausgehend von seinen in dieser Un-
tersuchung mitvollzogenen Auslegungen seines Umkehrerlebnisses,
in gegensitzlicher Denkstruktur zuerst Hingabe und Gehorsam des
Gott-Menschen betrachten und aus der Christologie dann die Tri-
nitdtstheologie und die Ekklesiologie durchdacht werden. Der in
katholischer Dogmatik habilitierte Guardini gibt in seiner Gegen-
satzlehre in Analogien auf den lebendigen Gott hin immer wieder
Ausblicke auf die Gotteslehre. Da er sie in der Gegensatzschrift an-
fithrt, verdeutlicht sich abermals, dass deren Mitte in der Griindung
im und Hinordnung auf den lebendigen Gott besteht. Darauf sei
nun zum Abschluss des zweiten Teils dieser Untersuchung eingegan-
gen.

3.3 Die Analogie auf Gott hin

Romano Guardini entwickelte in seiner Gegensatzlehre ein zweifa-
ches analoges Verhdltnis: innerhalb des Lebendig-Konkreten sowie
zwischen diesem und dem je groferen dreifaltigen Gott. Im trans-

454 Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 42.
455 Ebd., 42.

258

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

zendentalen Gegensatzpaar ,Verwandtschaft und Besonderung® be-
schreibt er das Gegensatzverhdltnis als solches: Die Gegensatzseiten
schlieflen sich in einem qualitativen Sinne ein, sie konnen weder oh-
ne einander gedacht werden noch sein, und zugleich qualitativ aus,
d.h. sie kdnnen weder ineinander {iberfiithrt werden noch eine Syn-
these in einem hoheren Dritten bilden, sondern sind eigenstédndige
Qualitaten. Zwischen ihnen bestehe das Verhéltnis der Analogie:

JJener Schritt ist von der ,Analogie getragen, davon, daf$ der Qualitdt
des einen Bereiches die des anderen nicht gleich ist, aber unter Wah-
rung ihrer Sonderart, in ihrem Eigensein, entsprechend, verwandt“4>

Im Lebendig-Konkreten, das gemafS Guardini polar gebaut ist, findet
sich also das Verhiltnis der Analogie. Das Aushalten dieser Span-
nung der Analogie ist gemafl Guardini nur méglich, da die Analogie
im Endlichen, im Kontingenten, vom Unendlichen eingestiftet, ge-
tragen und gehalten wird. In seiner Vorlesung ,Die christliche Got-
teswirklichkeit“ hatte er hervorgehoben:

»Der Sinn des Endlichen kann nur im Absoluten liegen, das Endliche ist
urgebildet im Absoluten [...] Die Seele ist tragfihig fiir Gott. (Augustin)
Der Mensch ist also analogiefihig®*>7

Aussagen iiber Gott sind fiir Guardini also nur méglich, da dieser in
der Schopfung das Analogieprinzip eingestiftet hat. Die Analogie auf
Gott hin ist Fundament, Grund, der geschopflichen Analogie und
damit des Gegensatzes des Lebendig-Konkreten.

Guardini definiert die zweite Analogie des Lebendig-Konkreten —
die Analogie auf Gott hin - in seinem Artikel ,Gedanken tiber das
Verhaltnis von Christentum und Kultur® im Jahr 1926 wie folgt:

»Die Inhalte des Endlichen werden gleichsam von der Endlichkeitsebe-
ne losgelost, ihrer reinen Positivitdt nach genommen und auf die Bedeu-

tungsebene des Absoluten iibertragen‘4>

456 Guardini, Der Gegensatz, 187.

457 Guardini, Die christliche Gotteswirklichkeit, 203.

458 Guardini, Romano, Gedanken tiber das Verhaltnis von Christentum und Kul-
tur, in: Die Schildgenossen 6 (1926), 281-315, hier zitiert nach: ders., Unter-
scheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923-1962. Band 1: Aus dem
Bereich der Philosophie, Mainz - Paderborn *1994, 164-205, 179.

259

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Die im Eros gegebene Bewegung vom Endlichen hin zum Absoluten
bestehe im Loslassen des Ersteren und Ergreifen des Zweiteren. In
diesem ,Zwischen® ,liegt die Inkommensurabilitdt der ,aufeinander*
bezogenen ,Groflen; und das Wagnis von deren Durchquerung®*>
Vom Endlichen zum Unendlichen gebe es keinen Weg der Steige-
rung, worin Guardini Kierkegaard gegen Hegel folgt®0, vielmehr
gelange man durch die Analogie in eine neue Kategorie: die des
Absoluten. Der zentrale Fehler Kierkegaards besteht fiir Guardini
auf der anderen Seite darin, dass fiir ihn ,das Moment der Analogie
praktisch ausfillt. Hier liegt die Wurzel fiir alle Unmdoglichkeiten sei-
nes Standpunktes”#6! Bei ihm gebe es keinerlei Beziehung zwischen
Gott und Mensch.

Der Gottesbegriff kann daher fiir Guardini philosophisch nur
vom ,absoluten Wesen" her aufgebaut und dann mittels kontingenter
Begriffe (lebendig, personal, ...) ausschlieSlich in der Analogie be-
schrieben werden62: ,Sie ist wohl durchaus positiv; aber in ihr wer-
den die Begriffe nicht ein-bedeutend, univok, fiir das Endliche und
fur das Unendliche gebraucht“4%* Die Analogie bedeute keine Steige-
rung vom Endlichen hin zum Unendlichen, sondern der Begrift trete
in einen qualitativ neuen Bereich ein, sodass Aussagen iiber Gott
gemaf’ dem scholastischen Dreischritt gefasst werden miissten, wie
er in der Gegensatzlehre hervorhebt:

»Grundlegung (positio): Gott ist gerecht; Verneinung (negatio): nicht
so gerecht, wie das Endliche, denn er ist unendlich; Uber-Erhebung
(superelatio): gerecht im absoluten Sinne; tibergerecht 64

Dies gelte auch fiir die Gegensitzlichkeit. Gott sei dieser nicht un-
terworfen, wie alles Endliche: ,Das Stehen in Gegensdtzen ist wesen-

459 Guardini, Romano, Logik und religiose Erkenntnis. Die drei Versuche: An-
selms ontologischer Gottesbeweis; Pascals Argument des Gliickspiels; Kierke-
gaards Idee des absoluten Paradoxes, in: Die Schildgenossen 9 (1929), 179-206,
199.

460 Vgl. Guardini, Die Lehre von der Erlosung, 44.

461 Guardini, Gedanken iiber das Verhaltnis von Christentum und Kultur, 180.

462 Dies bestatigt auch Bruno Kurth in seiner Untersuchung. (Vgl. Kurth, Bruno,
Das ethische Denken Romano Guardinis. Gehorsam gegeniiber Gott und Frei-
heit des Geistes. Eine moraltheologische Studie, Paderborn u.a. 1998, 85).

463 Guardini, Der Gegensatz, 146 Anm. 29.

464 Ebd., 147 Anm. 29.

260

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

hafter Ausdruck des Geschopf-Seins“1%> Gott sei wesenhaft einfach
und doch Gemeinschaft geméfl dem in der Offenbarung gegebenen
Geheimnis der Dreifaltigkeit. Er geniige sich selbst, da er in sich
Gemeinschaft sei, womit er als Urbild aller menschlichen Relation
von Einzelnem und Gemeinschaft hervortrete. Gott sei zugleich
hochste Lebendigkeit und volles Gleichgewicht, was im Endlichen
nicht moglich sei. Alle Aussagen iiber ihn unterliegen der Limitation
der Kontingenz, d.h. sie seien nicht vollziehbar, aber ,ein durch das
Ubermafd des ,Ja‘ herbeigefiihrtes ,Nicht““66 Im Versagen nahe sich
das geschopfliche Denken dem Absoluten.

Guardini gibt in seiner Gegensatzlehre drei Analogien auf Gott
hin an.*¢” Direkt im ersten Gegensatzpaar fiithrt er in Bezug auf den
Gegensatzpol der Dynamik die erste Analogie auf Gott hin als actus
purus an**® und erginzt diese Hineinahnung ins Absolute in der
Denkform des Gegensatzes um die vom Leben als Statik ausgehende
Analogie auf Gott hin als Ewige Ruhe*®. In seiner Vorlesung ,Die
christliche Gotteswirklichkeit® hatte er im Wintersemester 1925/26
diese Analogie gemdfd der Mitschrift von Ursula Kolberg mit Riick-
grift auf die ,Summa theologiae“ des Thomas von Aquin entfaltet
und dargelegt, dass das ,ens a se“ - die absolut begriindete Festigkeit
Gottes — die andere Seite Gottes als ,actus purus® - seiner Dynamik
- sei.470

Die zweite Analogie findet sich im ersten transzendentalen Ge-
gensatzpaar ,Verwandtschaft und Besonderung® Guardini erdrtert
dabei die Frage, wie Gottes verschiedene Eigenschaften, z.B. Ge-
rechtigkeit und Barmbherzigkeit, eins sein konnen.#”! Entgegen dem
Nominalismus, dass der Unterschied allein im betrachtenden Men-
schen liege, und dem Realismus, dass es reale Unterschiede in
Gott gebe, hebt Guardini mit der Lehre der Katholischen Kirche
hervor, dass die Sinngehalte ihren eigenen Charakter bewahren und
zugleich in Gott seinsmafig eins seien:

465 Ebd., 148 Anm. 29.

466 Ebd., 148 Anm. 29.

467 Vgl. ebd., 33,146-149, 177.

468 Vgl. ebd., 33.

469 Vgl. ebd., 37.

470 Vgl. Guardini, Die christliche Gotteswirklichkeit, 205.
471 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 94 Anm. 25.

261

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

»Doch nicht durch Vermischung der spezifischen Wertgehalte, sondern
durch eine eigene Weise des Einsseins, die jene Gehalte rein 1afit; und

sobald endliches Denken ihnen naht, es veranlafit, ja zwingt, sie zu

sondern®*72

Das menschliche Denken konne dieses ,Gewebe von gegensitzlich
gestellten Urteilen“4”3 nicht zugleich vollziehen, sondern lediglich
auf es hinweisen. ,Sie zwingen ihn, die iiberrationale Einheit, das
Mysterium festzuhalten, und lieber auf dessen Durchhellung als auf
seine Unversehrtheit zu verzichten“’. Die dritte Analogie fiihrt
Guardini in seinem Kapitel zum ,Leben® an. Er 6ffnet den Begriff
des ,Lebens” auf den ,lebendigen Gott* hin: ,Gott ist in der Ord-
nung des Absoluten das, was im Bereich des Endlichen, und von
dessen Voraussetzung her, ,lebendig’ heif3t47>

Summa summarum lassen sich zwei Schlussfolgerungen aus
Guardinis Erwdhnung der Analogie in seiner Gegensatzlehre ziehen.
Erstens ist mit der Erwahnung der Analogie im Lebendig-Konkre-
ten und dessen analogem Verhiltnis auf Gott hin die klassische
scholastische Schultheologie der analogia entis prasent, jedoch im
Hintergrund, da Guardini die Terminologie nicht tibernimmt. Die
klassische Formel der analogia entis, wie sie das IV. Laterankonzil
formuliert hatte, besage, so Przywara, der im ersten Teil als ein
Grund fiir die Publikation der Gegensatzlehre identifiziert wurde,
dass ,Gott und Geschopf einander ,ihnlich’ und in eben dieser Ahn-
lichkeit vollig ,unéhnlich™ seien.*’¢ Guardini iibernimmt den Gehalt
und spricht ihn kreativ neu in seiner Gegensatzlehre aus.

Zweitens wird in der Annahme des Analogie-Denkens deutlich,
dass seine Gegensatzidee im Letzten auf einem Fundament katholi-
scher Dogmatik ruht, wie seine Existenz ihre Mitte in der Hingabe
an Christus in der Kirche findet. Diese theologisch-existentielle Mit-
te wird sich als letzter Grund auch in der im Folgenden auszufiih-
renden Ontologie des Lebendig-Konkreten zeigen, beispielsweise in
seiner Auseinandersetzung mit Nietzsche unter dessen Schlagwort
»Christus gegen den Gekreuzigten“ und in seiner Absetzung von

472 Ebd., 95 Anm. 25.

473 Ebd., 95 Anm. 25.

474 Ebd., 95 Anm. 25.

475 Ebd.,177.

476 Przywara, Erich, Religionsphilosophie katholischer Theologie (1926), in: ders.,
Schriften II: Religionsphilosophische Schriften, Einsiedeln 1962, 373-511, 402.

262

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Zusammenschau und Ausblick

Goethes romantischem Denken von Systole und Diastole. ,Gut und
Bose® bilden fiir Guardini nicht wie fiir jenen eine Polaritdt, sondern
einen Widerspruch, da Gott und Siinde unvereinbar miteinander
seien.

Die Gegensatzlehre Guardinis ruht also, wie dessen eigene Exis-
tenz, auf einer Mitte der Hingabe und Nachfolge Christi in der
katholischen Kirche. Von dort her und darauf hin entfaltet er eine
reiche Multiperspektivitit des Lebendig-Konkreten.

4 Zusammenschau und Ausblick

Die Untersuchung befasste sich in ihrem zweiten Teil ,Grund® mit
den drei Fundamenten von Guardinis Polaritdtsdenken. Seine Hin-
wendung zur Wirklichkeit, zum Lebendig-Konkreten und zur Mitte
in seiner Hingabe an Gott in der Kirche wurden in drei Kapiteln
entfaltet. Die dabei vertretenen Thesen seien zum Abschluss in der
folgenden dritten Grafik zusammengeschaut:

263

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil I ,,Grund*

Das Gegensatzdenken Guardinis beruht auf drei Voraussetzungen (Griinden): seiner Hinwendung zur
Wirklichkeit. zum Lebendig-Konkreten und zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche.

[ 1 Hinwendung zur Wirklichkeit ]

Guardini begegnete dem Denken Kants und dem Neukantianismus v.a vermittelt durch Heinrich
Rickert und durch seine Tatigkeit in der Jugendbewegung.

Guardini setzt sich von der Erkenntnistheorie des Neukantianismus ab, dass das Wirkliche nur vom
Denken produziert sei. Das Wirkliche ist ihm Ausgangspunkt des Denkens. Gewahr dafiir ist ihm die
philosophische und theologische Tradition sowie v.a. die Phénomenologie Max Schelers.

Die Hinwendung zur Wirklichkeit veranlasst Guardini. seine Methode des Denkens weg vom System
und hin zur Begegming zu wenden

‘ 2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

seiner ausfithrlichen Befassung mit dem Werk Johann Wolfgang won Goethes. Die

Guardini begegnete der Kategorie des Lebens™ in der zeitgendssischen Lebensphilosophie und in
naturwissenschaftliche Methode seiner Zeit war thm durch das eigene Studium der Chemie vertraut.

e

Guardini nimmt vom Naturalismus die Verwurzelung des Lebendig-Konkreten in der Wirklichkeit
auf Er setzt sich von ihm ab, dass Natur nicht rein mechanisch, sondern als Schopfung lebendig ist.
Guardini nimmt von der Transzendentalphilosophie auf, dass das Lebendig-Konkrete nicht auf Natur
reduziert werden kann, sondern frei ist. und setzt sich von ibr ab, dass das Subjekt nicht nur logisch,
sondern lebendig-konkret ist.

Das Lebendig-Konlyete bezeichnet in der Gegensatzlebre das Menschlich-Konkrete, wobei |
offenbleibt, ob das Gegensatzdenken auf das Gegebene tiberhaupt angewandt werden kann.

3 Hinwendung zur Mitte: Romano Guardinis Hingabe an Gott und die Kirche

Guardini weist sowohl mit dem Terminus der Mitte™ als auch mit den drei Analogien auf seine
Hingabe an Gott und die Kirche als den letzten Grund seiner Gegensatzlehre hin.

Guardini entfaltete sein Umkehrerlebnis, und damit die Mitte seines Gegensatzdenkens, zwischen
1915 und 1925 philosophisch, theologisch, soziologisch und padagogisch Sein Lebens- und
Denkweg fithrt dabei von der Frage nach dem Zueinander von Hingabe. Freiheit und Gehorsam hin
zur Kirche und weiter zur Frage des Lebens in ihr in der Gegensatzspannung von Liturgie und
Mystik.

g

Grafik 3: Uberblick iiber den zweiten Teil der Untersuchung
Ausgehend von der Vergewisserung dieses dreifachen Fundaments
kann die Untersuchung nun in den vielgestaltigen und schillernden
polyedrischen Bau des Lebendig-Konkreten eintreten. Im folgenden

dritten Teil ,Gehalt® sollen die acht von Guardini angefiihrten

264

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Zusammenschau und Ausblick

Gegensatzpaare, ihr quantitatives Verhiltnis von Maf§ und Rhyth-
mus, ihre Beziehung untereinander in Kreuzung und Reihung und
die Moglichkeit hoherer Gegensatzeinheiten in den Blick genommen
werden. Davon ausgehend wird dargestellt, wie es gemaf3 Guardini
erkennend gefasst werden konne. Der dritte Teil schlieft, gemaf3
dem dritten Fundament des zweiten Teils, mit einem Ausblick auf
Guardinis Lehre der Katholischen Weltanschauung.

265

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. A



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783495081787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Hinwendung zur Wirklichkeit
	1.1 Begegnungen mit dem Denken Immanuel Kants und dem Neukantianismus
	1.1.1 Begegnungen in der Studien- und Promotionszeit
	1.1.2 Der Neukantianismus in Gestalt der Philosophie Heinrich Rickerts
	1.1.3 Die Jugendbewegung und die Sehnsucht nach Autonomie

	1.2 Das Erwachen des Wirklichkeitsbewusstseins
	1.2.1 Der Ausgangspunkt beim „Bestand des Erfahrbaren“
	1.2.2 Von der „quaestio iuris“ zur „quaestio facti“
	1.2.3 Vom System zur Begegnung
	1.2.4 Exkurs: Romano Guardini und Max Scheler


	2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten
	2.1 Begegnungen mit der Kategorie des „Lebens“
	2.1.1 Romano Guardinis Berührung mit der naturwissenschaftlichen Methode
	2.1.2 Lebensphilosophie im Gegensatzbuch
	2.1.3 Romano Guardinis Befassung mit Johann Wolfgang von Goethe

	2.2 Hinwendung zu lebendig-konkreter Natur
	2.3 Hinwendung zum lebendig-konkreten Menschen
	2.3.1 Absetzung vom logischen Subjekt Immanuel Kants
	2.3.2 Absetzung von der Naturalisierung des Menschen
	2.3.3 Zusammenschau


	3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche
	3.1 Der „Achsenpunkt“ des Lebens
	3.2 Romano Guardinis Denken der Mitte ab 1915
	3.2.1 Freiheit, Hingabe und Gehorsam
	3.2.2 Die Kirche
	3.2.3 Liturgie und Mystik
	3.2.3.1 Begegnungen mit christlicher Mystik und mit der Liturgie
	3.2.3.2 Die Mystik als persönlicher Zugang zur Mitte
	3.2.3.3 Die Liturgie als objektiver Zugang zur Mitte

	3.2.4 Zusammenschau

	3.3 Die Analogie auf Gott hin

	4 Zusammenschau und Ausblick

