
Teil II „Grund“

Der erste Teil der Untersuchung widmete sich der Lebensverwo‐
benheit und Genese des Gegensatzdenkens und führte bis an die
Schwelle der Gegensatzschrift. Bevor die Untersuchung in den
kunstvollen und vielgestaltigen Bau eintritt, vergewissert sie sich in
diesem zweiten Teil der Fundamente von Guardinis Denkstruktur.
Dieser Grund, auf dem sie ruht und ohne den sie nicht gedacht
werden kann, besteht in einer dreifachen Hinwendung Guardinis:
Erstens zur Wirklichkeit, Zweitens zum Lebendig-Konkreten und
Drittens zur Mitte in seiner Hingabe an Jesus Christus in der katho‐
lischen Kirche.

Im ersten Kapitel wird Guardinis Auseinandersetzung mit der
Philosophie Immanuel Kants dargestellt. Die Bewegung besteht in
einer Absetzung von dessen Transzendentalphilosophie und einer
gemeinsam mit der philosophischen und theologischen Tradition
sowie der phänomenologischen Strömung seiner Zeit, namentlich
Max Scheler, vollzogenen Hinwendung zum Gegebenen als Aus‐
gangspunkt der Erkenntnis. Diese Hinwendung zur Wirklichkeit
wird im zweiten Kapitel spezifiziert als Hinwendung zum Lebendig-
Konkreten, wobei Guardinis Aufnahme der Lebensphilosophie und
seine Befassung mit Johann Wolfgang von Goethe dargelegt werden.
Dieses Kapitel schließt mit der These, dass der lebendig-konkrete
Mensch Subjekt und Objekt der Gegensatzlehre ist. Im dritten Ka‐
pitel betritt die Untersuchung ihre Mitte in Guardinis Hingabe an
Gott in der Kirche, die mittels seiner Ausführungen aus den Jahren
1915–1925 zu Freiheit und Gehorsam, zur Kirche und zur Liturgie
und Mystik entfaltet wird. Dieser Abschnitt wird mit Ausführungen
zu den Analogien auf Gott hin, wie sie sich in der Gegensatzlehre
finden, beschlossen.

Dieser zweite Teil wurde in die Mitte der Untersuchung zwischen
Genese auf der einen und der Erörterung des Gehaltes der Ontolo‐
gie und der Erkenntnis des Lebendig-Konkreten auf der anderen
Seite gestellt, da mit der theologischen Fundierung in Gott und der

159

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirche sowohl Guardinis existentielle Mitte als auch diejenige seiner
Lehre vom Gegensatz gegeben ist.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

Die Entwicklung einer Immanuel Kant überholenden „Kritik der
konkreten Vernunft“ bildet den großen epistemologischen Kontext
von Guardinis Gegensatzlehre. Dies zeigt die von ihm vorgenom‐
mene strukturelle Rahmung und damit Sinnrichtung der Gegensatz‐
schrift durch das erste Kapitel „I.1 Das Konkret-Lebendige, und wie
es erkennend gefaßt werden könne“1 und das vorletzte „IV. Das Er‐
kenntnisproblem des Konkreten“2. Das letzte Kapitel „V. Bedeutung
des Gegensatzdenkens“ öffnet dann den Versuch der Verwindung
kantischer Epistemologie hin zu einem neuen Blick auf die Welt in
der Lehre der Weltanschauung und will „nichts sein, als ein bloßer
Epilog zum Ganzen und ein Ausblick in weitere Möglichkeiten“.3 Das
vorherige beinhaltet also die entscheidende Seins- und Denkstruk‐
tur, die von der Auseinandersetzung mit kantischer bzw. neukantia‐
nischer Epistemologie gerahmt wird, was deren Bedeutung für die
Gegensatzlehre 1925 hervorhebt.

Die Hinzunahme der Erkenntnislehre bildet die große Neue‐
rung gegenüber der kleinen gedruckten Schrift „Gegensatz und
Gegensätze“ von 1914, in der sie nicht vorkommt. In einem hand‐
schriftlichen Entwurf dieses Manuskriptdrucks findet sich ein eige‐
ner Absatz dazu, in dem bereits wesentliche Elemente der Episte‐
mologie der späteren Gegensatzlehre von 1925 enthalten sind, wie
das Nicht-genügen der rationalen Erkenntnis zur Erfassung des
Konkreten, die Hinzunahme der Intuition und die Einheit beider
in der Anschauung. Zudem gibt es im handschriftlichen Manuskript
innerhalb der Ausführungen zu den beiden Gegensatzreihen am
Rand eine kleine Anmerkung Guardinis, dass auf den Reihen „die
Schlüsselbegriffe zur synthetischen Wissenschaft“ gründen. Dies ist
ein deutlicher Hinweis, dass er bereits früh daran dachte, eine Epis‐

1 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 1–15.
2 Vgl. ebd., 195–222.
3 Ebd., 225.

Teil II „Grund“

160

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


temologie auf dem Gegensatzgedanken aufzubauen.4 In der Gegen‐
satzschrift von 1925 sollte er sie dann ausführen.

In der folgenden Darstellung des ersten Fundamentes von Guardi‐
nis Gegensatzdenken soll zunächst gezeigt werden, in welcher Weise
er in Kontakt mit kantischer bzw. neukantianischer Epistemologie
kam. Dabei werden zwei Dimensionen unterschieden, die nicht zu
trennen sind: der Kontakt im Denken auf akademischer Ebene und
die Begegnung im Leben in seiner Tätigkeit in der Jugendbewegung.
Daran schließt sich die Darlegung seiner Absetzung von kantischem
Denken und seine Hinwendung zur Wirklichkeit an, wobei beson‐
ders auf den Ausgangspunkt seines Gegensatzdenkens bei der kon‐
kreten Erfahrung hingewiesen wird. Abschließend widmet sich ein
Exkurs der Begegnung Guardinis mit Max Scheler.

1.1 Begegnungen mit dem Denken Immanuel Kants und dem
Neukantianismus

Als gerade 20-jähriger Student begegnete Guardini der Philosophie
Immanuel Kants erstmals, als ihm, wie geschildert, aufgrund der
kantischen Kritik bewusst wurde, dass er keinen Glauben mehr
hatte. Nachdem er im „Dachkammererlebnis“ einen neuen existen‐
ziellen Zugang zu Christus und der Kirche gefunden hatte, setzte
er sich mit kantischer und neukantianischer Philosophie aus dieser
Mitte heraus in Denken und Leben auseinander. Im Bereich des
Denkens wird zuerst auf Guardinis Begegnungen in seiner Studien-
und Promotionszeit eingegangen und anschließend zur besseren
Kontrastierung seines Ansatzes in der Gegensatzlehre die neukantia‐
nische Philosophie Heinrich Rickerts in Bezug auf den „Gegenstand
der Erkenntnis“ skizziert. Diese wird nicht in einem eigenen grö‐

4 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze. Handschriftliches Manuskript,
Nr. 1904: „Der logisch-abstrakte Begriff kann immer nur die eine Gegensatzseite
fassen, sei es nun positiv in sich oder negativ an der andern. Er ist unfähig
sie beide zugleich am gleichen Sein zu denken. Das Denken kann und muß
konstatieren und fordern, daß beide Momente gegeben seien, indem von beiden
Seiten her zwingende empirische und logische Reihen es leiten, und indem es
jede Seite für in sich unfertig, die andere fordernd erkennt. Ihre gleichzeitige
Einheit aber faßt es nicht. Sie ist als solche überrational (Begriff der Anschauung
der Einheit: Phänomen der Individualauffassung, der ‚Intuition‘ im korrekten
Sinn)“.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

161

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßeren Kapitel dargeboten, da andernfalls der Eindruck entstehen
könnte, Guardinis Gegensatzlehre stelle eine direkte Replik darauf
dar, doch begegnete er kantischem Gedankengut auch – und dies
ist die Dimension des Lebens – in seinem Wirken in der Jugend‐
bewegung nach der Zeit seiner Promotion. Seine beständige Aus‐
einandersetzung mit der freideutschen Jugendbewegung und deren
Paradigma der Autonomie wird die Ausführungen dieses Kapitels
beschließen.

1.1.1 Begegnungen in der Studien- und Promotionszeit

In seiner Studien- und Promotionszeit nahm Guardini kantische
Philosophie vermittelt durch Georg Simmel und Heinrich Rickert
wahr. In seinem Studium Generale in Berlin im Jahr 1905/06 hörte
er u.a. Simmel.5 Dieser hielt dort seit 1885 eine Einleitungsvorlesung
in Kant für Studenten aller Fakultäten, woraus sein gleichnamiges
Werk „Kant“6 entstand, doch fand diese Vorlesung nicht im Win‐
tersemester 1905/06 statt. Simmel las stattdessen über „Philosophie
des 19. Jahrhunderts“, „Allgemeine Psychologie (mit sozialpsycholo‐
gischen Ausführungen)“ und „Ethik und Prinzipien der philosophi‐
schen Weltanschauung“7. Welche dieser Vorlesungen Guardini auch
besuchte, Simmel wird die Philosophie Kants vermutlich immer
wieder wenigstens als Hintergrundfolie mit erwähnt haben. Zudem
empfahl Guardini Weiger ausdrücklich dessen Werk über Kant und
Goethe aus dem Jahr 1906 zur Lektüre.8

Im Wintersemester 1913/14 besuchte Guardini dann Vorlesungen
des Neukantianers Heinrich Rickert an der Universität Freiburg,
als dieser „Die deutsche Philosophie von Kant bis Nietzsche. His‐
torische Einleitung in die Probleme der Gegenwart“ las. Guardini
lernte in diesem Kolleg, das Rickert aus Scheu vor der Öffentlichkeit
in sein Wohnzimmer verlegt hatte, seinen Kommilitonen Martin

5 Vgl. Guardini, Berichte, 72.
6 Simmel, Georg, Kant. Sechzehn Vorlesungen gehalten an der Berliner Universität

(1904/³1913/41918), in: GSG 9, Frankfurt am Main 1997, 8–226.
7 Vgl. Simmel, Georg, Nachträge. Dokumente. Gesamtbibliographie. Übersichten.

Indices, GSG 24, Berlin 2015, 617.
8 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 208.

Teil II „Grund“

162

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidegger kennen.9 Über das Gehörte und Diskutierte fertigte
Guardini Notizen an, die er – datiert auf den 4./7. Dezember 1913 –
versehen mit dem Titel „Begriff der Wirklichkeit“ an Weiger sandte.
Darin wird deutlich, dass er kantische Gedanken mittels des Gegen‐
satzes zu verwinden versuchte.10 Am 10. April 1916 schickte er dann
Heidegger seine „Studie über religionskritische Fragen“, hinter der
Alfred Denker, Hans-Helmuth Gander und Holger Zaborowski die
Schrift „Gegensatz und Gegensätze“ vermuten.11 Hier legt er dar, dass
ihm die neue Philosophie nur aus dem Kolleg Rickerts bekannt und
er ansonsten in diesen Fragen Autodidakt sei, weshalb er Heidegger
um Rat bete. Mit einem Brief vom 20. April 1916 an Heidegger deu‐
tet sich die von Guardini angestrebte Verwindung der Philosophie
Kants durch den Gegensatzgedanken an, wenn er schreibt: „Kant ist
noch lange nicht die Synthesis, wie Rickert meint! Das philosophi‐
sche ‚dritte Reich‘ hat noch zu kommen“.12

Guardini rezipierte die Werke Kants auch direkt und besprach
sich sowohl mit Weiger als auch mit Neundörfer darüber, um sein
eigenes Verstehen zu erweitern, wie er 1915 schrieb.13 Die Philoso‐
phie Kants war für ihn zugleich denkerische Herausforderung und
persönliche Gefährdung:

„Mit dem Aufsatz über Kant mußt Du schon ein bisschen Geduld ha‐
ben. Ich fürchte mich etwas davor; wenn ich in die Sachen hineingerate,
dann ist kein Loskommen mehr“.14

9 Vgl. Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara, Geheimnis des Lebendigen. Versuche zu
Romano Guardini, Heiligenkreuz im Wienerwald 2019, 202.

10 Vgl. Brief an Weiger vom 4./7. Dezember 1913, Freiburg im Breisgau, Gerl-Falko‐
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 124.

11 Vgl. Brief an Heidegger vom 10. April 1916, in: Denker / Gander / Zaborowski
(Hg.), Heidegger und die Anfänge seines Denkens, 69. Mir ist keine Schrift
Guardinis unter dem Titel „Studie über religionskritische Fragen“ bekannt, und
ich würde auch in „Gegensatz und Gegensätze“ keine Religionskritik erkennen,
sodass die Frage, um welchen Entwurf bzw. welche Schrift es sich bei der
erwähnten handelt, für mich offenbleibt.

12 Brief an Heidegger vom 20. April 1916, in: Denker / Gander / Zaborowski (Hg.),
Heidegger und die Anfänge seines Denkens, 70.

13 Vgl. Brief an Weiger vom 8. November 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 176.

14 Brief an Weiger vom 28. März 1915, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 160. Das hier im Brief an Weiger aus dem

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

163

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Respekt vor der Größe und Wucht Kants darf aber keineswegs
als Meiden, weder der Gestalt noch des Denkgebäudes, missdeutet
werden, vielmehr war er Guardini ständige Aufgabe, in die er sich
hineinbegab.

Summa summarum stellen also die Philosophie Georg Simmels
sowie der Neukantianismus Heinrich Rickerts zwei akademische In‐
terpretationen dar, aus deren Perspektive Guardini Kant wahrnahm.
Auch wenn Guardini Kant selbst las, soll in dieser Untersuchung
als Kontrastierung für seine Gegensatzlehre die Philosophie Rickerts
vorgestellt werden, da dies eine bedeutungsvolle Kant-Interpretation
aus dieser Zeit war, die Guardini selbst rezipierte. Ein Rekurs auf die
Philosophie Kants an sich schiene mir der Zeitprägung Guardinis
nicht gerecht zu werden. Die Entscheidung für den Blickwinkel
Rickerts und nicht denjenigen Simmels rührt daher, dass Rickert
ein expliziter Vertreter des Neukantianismus ist, und die Darstel‐
lung beider zu umfangreich würde. Zudem hatte Guardini selbst,
so Scheler in einem Brief an diesen, Rickert eine frühe Fassung
seiner Gegensatzlehre zukommen lassen, und Scheler nimmt an,
dass Guardinis „Arbeit über Lebensgegensätzlichkeiten“ von Rickert
und Windelband geprägt sei. Gern wolle er ihm deshalb seine eigene
Ansicht nahelegen.15 Aufgrund dieser Aussage Schelers scheint es
sinnvoll, Guardinis Gegensatzlehre mittels der Philosophie Rickerts
zu kontrastieren, um herauszustellen, ob er ihm tatsächlich nahe
war, wie Scheler annahm, oder doch eine andere Denkstruktur vor‐
legte. Rickerts Philosophie wird im Folgenden in Bezug auf den
„Gegenstand der Erkenntnis“ berücksichtigt, da er sich damit vor‐

Jahr 1915 erwähnte Schriftstück wurde leider nie veröffentlicht und findet sich
auch nicht in Guardinis Nachlass.

15 Vgl. Brief von Max Scheler an Romano Guardini vom 4. Juli 1919, Köln, in:
BSB Ana 342 B I, 2f.: „Vor allem aber bitte ich Sie sehr, mir Ihre Arbeit über
Lebensgegensätzlichkeiten, die Sie J. Rickert [Heinrich John Rickert, Anm. P.M.]
schon vorgelegt, bald zur Lectüre zu übersenden; dann haben wir neuen Stoff
für unsere hoffentlich baldige mündliche Unterhaltung. Ich sehe in Manchem,
daß Sie durch Windelbandt und Rickert in Ihrem Denken vielfach bestimmt
wurden – und würde Ihnen gern einmal über meinen inneren Gegensatz zu
dieser Schule und meine eigenen positiven Ansichten (Sie finden, was die Ethik
betrifft, in meinem „Formalismus in der Eth. u. die materiale Wertethik“ (Nie‐
meyer) über dieselben Fragen sagen.“ Der von Scheler erwähnte Brief Guardinis
an Rickert findet sich nicht im Nachlass Rickerts in der Universität Heidelberg
(Heid. Hs. 2740).

Teil II „Grund“

164

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmlich befasste, wie sein gleichnamiges Hauptwerk zeigt.16 Seine
Kant-Interpretation kann hier jedoch nicht in Beziehung zu anderen
solcher Art gestellt werden, da es den Rahmen dieser Untersuchung
übersteigen würde.

1.1.2 Der Neukantianismus in Gestalt der Philosophie Heinrich
Rickerts

Der Neukantianismus17 des 19. und frühen 20. Jahrhunderts lässt
sich in die Marburger Schule – Hermann Cohen (1842–1918), Ernst
Cassirer (1874–1945) und Paul Natorp (1854–1924) – sowie die Süd‐
westdeutsche Schule – Wilhelm Windelband (1848–1915), Emil Lask
(1875–1915), Bruno Bauch (1877–1942) und Jonas Cohn (1869–1947)

16 Rickert, Heinrich, Der Gegenstand der Erkenntnis. 3.-6. Auflage (1915–1928).
Historisch-kritische Ausgabe. Herausgegeben von Rainer A. Bast, Berlin – Bos‐
ton 2018.

17 Die Neukantianismus-Forschung hat in den letzten Jahren deutlich zugenom‐
men, wenn nicht gar eine Renaissance erfahren. Einige Sammelbände geben
Überblick über diskutierte Einzelthemen, doch steht eine die Mannigfaltigkeit
der Entwürfe einordnende Monografie noch aus. Donise, Anna / Giugliano, An‐
tonello / Edoardo, Massimillia (Hg.), Methodologie, Erkenntnistheorie, Wert‐
philosophie. Heinrich Rickert und seine Zeit, Würzburg 2016; Krijnen, Christi‐
an / Zeidler, Kurt Walter (Hg.), Wissenschaftsphilosophie im Neukantianismus.
Ansätze – Kontroversen – Wirkungen, Würzburg 2014; Krijnen, Christian /
Launay, Marc de (Hg.), Der Begriff der Geschichte im Marburger und süd‐
westdeutschen Neukantianismus, Würzburg 2013; Krijnen, Christian / Noras,
Andrzej J. (Hg.), Marburg versus Südwestdeutschland. Philosophische Differen‐
zen zwischen den beiden Hauptschulen des Neukantianismus, Würzburg 2012;
Krijnen, Christian / Pätzold, Detlef (Hg.), Der Neukantianismus und das Erbe
des deutschen Idealismus: die philosophische Methode, Würzburg 2002.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

165

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– unterscheiden. Heinrich Rickert18 gilt nach Wilhelm Windelband
als zweiter Hauptvertreter der Badischen Schule19.

Die Einheit beider Hauptschulen besteht im Streben nach der
Entwicklung einer transzendentalphilosophischen Kulturtheorie,
einer in der Erkenntnistheorie fundierten Lehre der Kultur.20 Sie
vertraten einen „geltungsreflexiven Idealismus“, der sich in der
Tradition Kants sah und – so der Anspruch – den empirischen

18 Heinrich Rickert wurde 1863 in Danzig geboren, zog dann mit seiner Familie
nach Berlin und studierte später in Straßburg bei Windelband Philosophie. 1888
promovierte er sich bei ihm mit der Schrift „Zur Lehre der Definition“ (Rickert,
Heinrich, Zur Lehre der Definition, Freiburg i.Br. 1888), worauf 1891 die Habi‐
litation in Freiburg mit dem Opus „Der Gegenstand der Erkenntnis“ folgte.
Dieses Werk begründete seinen Ruhm und erlebte bis 1928 sechs Auflagen,
wobei ab der zweiten und dritten starke Veränderungen vorgenommen wurden.
Hier wird zur Zitation auf die historisch-kritische Ausgabe zurückgegriffen und
dabei auf die dritte bis sechste Auflage, da Guardini Rickert 1913 in Freiburg
hörte und dabei die dritte Auflage bei Rickert längst in Arbeit gewesen sein wird
bzw. die neuen Gedanken Eingang in die Vorlesungen gefunden haben werden.
Von 1892 bis 1906 erschien erstmals sein zweiteiliges Werk „Die Grenzen der
naturwissenschaftlichen Begriffsbildung“ (Rickert, Heinrich, Die Grenzen der
naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. Eine logische Einleitung in die histori‐
schen Wissenschaften, Tübingen – Leipzig 51929; Nachdruck Erster Band, Hil‐
desheim 2006; Nachdruck Zweiter Band, Hildesheim 2007), in dem er sowohl
den Naturalismus und Positivismus als auch die Lebensphilosophie bekämpfte
und eine an der Geschichte orientierte idealistische Philosophie zu begründen
versuchte. Anhand des Aufzeigens der Grenzen der Naturwissenschaft sollte
das Wesen der historischen Wissenschaften gewonnen werden. (Vgl. Rickert,
Heinrich, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. Eine logi‐
sche Einleitung in die historischen Wissenschaften. Erste Hälfte, Freiburg i.Br. –
Leipzig 1896, Vorbemerkung). Rickert sah sich mit diesem Ansatz, „Philosophie
als Wissenschaft auf der Basis einer logischen Grundlegung und in Verbindung
mit ihrer Geschichte zu betreiben“, in der Heidelberger Tradition verwurzelt,
wie Helmut Holzhey herausstellt. (Holzhey, Helmut, Der Neukantianismus, in:
ders. / Röd, Wolfgang, Die Philosophie des ausgehenden 19. und des 20. Jahr‐
hunderts 2. Neukantianismus, Idealismus, Realismus, Phänomenologie, Mün‐
chen 2004, 13–129, 97). 1896 wurde Rickert Professor für Philosophie in Frei‐
burg i.Br., wo ihn auch Guardini während seiner eigenen Promotionszeit hörte.
1916 wechselte er an die Universität Heidelberg als Nachfolger Windelbands, wo
er am 25. Juli 1936 verstarb. Sein Leichnam wurde in seine Geburtsstadt Danzig
überführt und dort bestattet.

19 Vgl. Krijnen, Christian, Transzendentaler Idealismus und empirischer Realis‐
mus, in: ders. / Zeidler (Hg.), Wissenschaftsphilosophie im Neukantianismus.
Ansätze – Kontroversen – Wirkungen, Würzburg 2014, 11–56, 11.

20 Vgl. ebd., 11.

Teil II „Grund“

166

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Realismus der Naturwissenschaften zu rechtfertigen vermochte. Das
Denken wird dabei als Prinzip von Objektivität und als Vollzugsin‐
stanz dieses Prinzips aufgefasst.21 Christian Krijnen stellt heraus:

„Die Wirklichkeit erweist sich zwar als unabhängig von unserem Den‐
ken, unserer Subjektivität, aber nicht von dem Denken, von derjenigen
Subjektivität, die Geltungsgrund von Objektivität ist“.22

In Rickerts reichem Schaffen lassen sich drei Perioden unterschei‐
den: die Erarbeitung einer erkenntnistheoretischen Grundlegung,
von der er weiter voranschreitet zur Begriffsbildung in den Natur-
und Kulturwissenschaften, der Entwurf der Grundlagen eines Sys‐
tems der Philosophie in scharfer Abgrenzung zur Lebensphilosophie
und schließlich die Befassung mit zeitgenössischen Tendenzen der
Neubegründung der Ontologie und Metaphysik in seinem Spätwerk.
Guardini hatte Rickert in seiner Entwicklung der Gegensatzlehre
rein zeitlich bedingt in den ersten beiden Perioden vor Augen. In‐
wieweit er sich mit dem späten Rickert befasste, kann hier nicht
näher beleuchtet werden.

Rickert rückt seine Erkenntnistheorie ausdrücklich in die Nähe
Kants und distanziert sich von allen psychologischen und metaphy‐
sischen Konzeptionen. Dabei richtet er sich sowohl gegen einen
subjektiven Idealismus, da ihm ein vom Subjekt unabhängiger Maß‐
stab für die Erkenntnis fehle („negativer Dogmatismus“), als auch
gegen einen erkenntnistheoretischen Realismus, da er vom Subjekt
unabhängige, nicht beweisbare „transzendente Realitäten“ vorausset‐
ze („positiver Dogmatismus“).23 In seiner Abhandlung „Zwei Wege
der Erkenntnistheorie“24, deren Einsichten in die dritte Auflage des
Buches „Der Gegenstand der Erkenntnis“ (1915) eingingen, präzi‐
siert er seine Erkenntnistheorie, indem er Anregungen von Phäno‐
menologen kritisch aufnimmt. Erkenntnis könne auf zwei Wegen
vollzogen werden, die gleichermaßen der transzendentalphilosophi‐
schen Bestimmung des transzendenten Gegenstandes dienen, sich
aber aufgrund ihres Ausgangspunktes voneinander unterscheiden:
transzendenalpsychologisch und transzendentallogisch.

21 Vgl. ebd., 14.
22 Ebd., 15.
23 Vgl. Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis, 403f.
24 Rickert, Heinrich, Zwei Wege der Erkenntnistheorie. Transcendentalpsycholo‐

gie und Transcendentallogik, in: Kant-Studien 14 (1909), 169–228.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

167

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der „Transzendentalpsychologische Weg“ gehe vom Faktum des
Erkennens aus, dringe allmählich vom Subjekt zum Objekt vor und
erreiche als Gegenstand der Erkenntnis das Sollen, das im Erkennen
bejaht werde.25 Dabei gehe es um die Subjektivität der Erkenntnis.
Der „Transzendentallogische Weg“ nehme seinen Ausgangspunkt
beim Objekt, beim Erkenntnisgegenstand, und suche sein Wesen
zu erfassen.26 Rickert wählt für sein Werk „Vom Gegenstand der
Erkenntnis“ den transzendentalpsychologischen Weg aus, der vom
Subjekt zum Objekt voranschreitet.27 Die Ausgangsfrage seiner Er‐
kenntnistheorie richtet sich also nicht nach dem Gegenstand der
Erkenntnis im Sinne eines Objektes, das mit einer subjektiven Vor‐
stellung abgeglichen wird, denn dies würde für ihn eine realistische
Verfehlung bedeuten. Er fragt stattdessen nach dem Maßstab, dem
Geltungsgrund, der Erkenntnis, also wodurch das Erkennen Objek‐
tivität erhalte. Wahrheit oder Geltung der Erkenntnis könne es,
so Rickert, nur im Urteil geben, sodass die erkenntnistheoretische
Grundfrage laute, welchen Gegenstand wir für alle Urteile besitzen:

„Auf den beiden Sätzen, daß Urteilen seinem Sinn nach nicht Vorstel‐
len, sondern Bejahen oder Verneinen ist, und daß das Wort ‚Wirklich‐
keit‘ oder ‚Realität‘ nur als Bestandteil eines Urteilssinnes eine erkennt‐
nistheoretische Bedeutung erhält, beruhen alle unsere Ausführungen“.28

Das Urteil ist für Rickert zudem vom Gefühl geleitet, dass ich so und
nicht anders urteilen soll. Damit sei im „transzendenten Sollen“ der
Gegenstand der Erkenntnis, der Maßstab, gefunden:

„Deshalb gingen wir davon aus, daß Erkennen Urteilen ist, daß jeder
Urteilsakt sich zwar, soweit sein Inhalt in Betracht kommt, nur auf
die Bewußtseinswelt bezieht, zugleich aber im Bejahen oder Verneinen
ein Sollen anerkennt, das mit Rücksicht auf seine Geltung in unbezwei‐
felbarer Weise über den Akt des Erkennens hinausweist. Auf diesem
Wege kommen wir ohne jeden ‚Dogmatismus‘ zu einer Begründung der
Erkenntnis, d.h. zu einem objektiven Maßstab für unser Urteilen, und
etwas anderes brauchen wir als Gegenstand nicht“.29

25 Vgl. Holzhey, Der Neukantianismus, 100.
26 Vgl. Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis, 25.
27 Vgl. ebd., 26.
28 Ebd., 394.
29 Ebd., 404.

Teil II „Grund“

168

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Krijnen schlussfolgert daher: „Der ‚Gegenstand‘ der Er‐
kenntnis ist ein ‚Sollen‘, kein ‚real Seiendes‘“.30 Und mit Thomas
Kubalica kann gesagt werden, dass bei Rickert das Wirkliche seinen
Status als fester Punkt der Erkenntnis an das Sollen verliert.31 Damit
können für die Darstellung der Erkenntnistheorie Heinrich Rickerts
zwei Thesen festgehalten werden, die später als Kontrastierung der
Position Guardinis dienen werden: (1) Die Erkenntnistheorie fragt
nach dem Geltungsgrund, dem Maßstab, von Erkenntnis. Sie ist pri‐
mär gegenüber der Ontologie. (2) Der Gegenstand der Erkenntnis
ist das transzendentale Sollen.

Der Fehler des Realismus sei es gemäß Rickert, dass die Sollens-
Notwendigkeit der Urteile zur metaphysischen Realität umgedeutet
werde. Diesen Schritt vom irreal Sollenden zum real Seienden, vom
Wert zur Wirklichkeit, kann Rickert nicht mitgehen.32 Als Ersatz für
das real-metaphysisch Transzendente führte er das Transzendentale
ein, d.h. er bestimmt das Transzendente hinsichtlich seiner Funktion
für die Erkenntnis, nämlich als Maßstab theoretischer Geltung. Er
ist der Ansicht, dass sich die Sätze „die Vorstellung einer Farbe“
und die „Vorstellung einer wirklichen Farbe“ nicht voneinander un‐
terscheiden, „wirklich“ also nichts hinzufügt.33 Der Begriff der Wirk‐
lichkeit sei also außerhalb von Bejahung und Verneinung im Urteil
nicht relevant:

„Wir wissen nichts von einem Wirklichen, das real ist, ohne daß es als
real seiend beurteilt wird, und niemand weiß etwas davon, wenn er sich
ernstlich fragt, denn wie sollte er wissen, ohne wahr geurteilt zu haben,
und wie sollte er wahr urteilen, ohne dabei ein Sollen anzuerkennen?“34

Das Gegebene bildet für Rickert keinen Widerspruch zum Denkakt,
sondern ist im urteilenden Denkakt des Subjekts begründet. Das
Denken – die Anerkennung des Sollens im Urteil – gehe jeder
noch so primitiven Wahrnehmung und Erfahrung voraus, denn alles
Material der Erkenntnis werde erst durch Anerkennung der Norm

30 Krijnen, Transzendentaler Idealismus und empirischer Realismus, 28.
31 Vgl. Kubalica, Thomas, Wahrheit, Geltung und Wert. Die Wahrheitstheorie der

Badischen Schule des Neukantianismus, Würzburg 2011, 24.
32 Vgl. Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis, 405.
33 Vgl. ebd., 408.
34 Ebd., 394.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

169

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder durch die Kategorie der Tatsächlichkeit „produziert“.35 Rickert
argumentiert stets subjekt-logisch, sodass die Kategorie und die
transzendente Norm allem Wirklichen vorangehen. Er versteht es so,
„daß das Subjekt den Gegenstand durch die bejahende Verknüpfung
des Inhalts mit der ihm auf Grund der Norm zukommenden Form
der Wirklichkeit als ‚wirklichen‘ Gegenstand erst ‚produziert‘“.36 An
dieser Stelle lässt sich also eine dritte These zur Erkenntnistheorie
Rickerts gewinnen: (3) Das Wirkliche ist durch die Erkenntnis pro‐
duziert.

Guardini schildert im Anschluss an das bereits erwähnte Kolleg
von Heinrich Rickert in Freiburg im Jahr 1913 an Weiger, dass das
theoretische Denken unentbehrlich sei, aber nie den Zusammen‐
hang mit der Kategorie der Wirklichkeit verlieren dürfe. Das ideale
Sein (Gott) ist ihm dabei ebenso Realität, wie das empirische.37

Guardinis Kritik am Neukantianismus liegt darin, dass er diesem
entgegen den Dingen Wirklichkeit beimisst, und sie ihm Ausgangs‐
punkt der Denkbewegung sind. Diese Absetzung und seine Hinwen‐
dung zur Wirklichkeit sollen im zweiten Kapitel dargestellt werden.
Zuvor wird neben diesem Hintergrund des Denkens noch auf den
des Lebens eingegangen, denn Guardini forderte die Verankerung
in der Wirklichkeit auch in seiner Auseinandersetzung mit der nach
Autonomie strebenden freideutschen Jugendbewegung zu Beginn
des 20. Jahrhunderts ein, wie nun gezeigt werden soll.

1.1.3 Die Jugendbewegung und die Sehnsucht nach Autonomie

Guardini hatte 1915 die Leitung der Juventus in Mainz übernommen
und prägte sie entscheidend von innen heraus durch zahlreiche Vor‐
träge und Akademien.38 Aufgrund der Erzählungen einiger junger
Männer in der Juventus über Burg Rothenfels und den Quickborn
kam Guardini ab Ostern 1920 in Kontakt mit „der Burg“ und der ka‐
tholischen Jugendbewegung. Wie aus einem Brief an Weiger hervor‐

35 Vgl. ebd., 427.
36 Ebd., 413.
37 Vgl. Brief an Weiger vom 4./7. Dezember 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-

Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 124f.
38 Vgl. für Ämter, Programm und Prägung der Juventus durch Guardini: Guardini,

Aus einem Jugendreich; Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 77–80.

Teil II „Grund“

170

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht, hatte er bereits im August 1913 in Neiße das fürstbischöfliche
Knabenkonvikt unter der Leitung von Dr. Bernhard Strehler (1872–
1945), dem Gründer des späteren „Quickborn“, besucht. Er beobach‐
tete dort bewundernd ein lebendiges Zueinander von Autorität und
Freiheit, was er in seinen Schriften ausarbeiten sollte: „Dr. Strehler
selbst hat eine ganz unantastbare Autorität im Hause. Zugleich ver‐
steht er es, alles was an selbstständigen Kräften in den Jungen ist, zu
wecken“.39

Der Quickborn hatte sich auf dem Boden der freideutschen Ju‐
gendbewegung entwickelt, die Ende des 19. Jahrhunderts als ein
Auszug aus den gesellschaftlichen Erziehungsformen in Schule und
Kirche begann. Karl Fischer (1881–1941) initiierte in Berlin-Steglitz
eine Schülerbewegung, die ab 1901 als „Wandervogel“ eine Gegenbe‐
wegung zur bürgerlichen Unbeweglichkeit darstellte. Sie vertrat die
auch vom Quickborn geteilten Ideale des Wanderns, der Abstinenz,
des Laienspiels, der Musik und einer bewussten Wahrhaftigkeit in
Leben und Sprache, aber nicht die freiwillige Bindung an die kirch‐
liche Überlieferung. Vom 11. bis zum 12. Oktober 1913 trafen sich
2.000 junge Menschen aus dem Wandervogel und anderen freideut‐
schen Jugendgruppierungen auf dem Hohen Meißner bei Kassel
zum ersten Freideutschen Jugendtag. Sie definierten dort als die For‐
mel vom Hohen Meißner, deren Wortlaut auf Gustav Francke, Erwin
von Hattingberg (1887–1973) und Knud Ahlborn40 zurückgeht:

„‚Die Freideutsche Jugend will aus eigener Bestimmung, vor eigener
Verantwortung, mit innerer Wahrhaftigkeit ihr Leben gestalten. Für
diese innere Freiheit tritt sie unter allen Umständen geschlossen ein‘“.41

39 Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 106.

40 Knud Ahlborn (1888–1977) war Mediziner und gründete 1906 die „Akademi‐
sche Freischar“, aus der dann die „Deutsche Akademische Freischar“ (DAF) ent‐
stand. Er hatte eine führende Rolle bei der Vorbereitung und Durchführung des
ersten Freideutschen Jugendtages auf dem Hohen Meißner 1913 inne und war
von 1913 bis 1918 erster Vorsitzender des Hauptausschusses der Freideutschen
Jugend. 1921 gründete er gemeinsam mit Ferdinand Goebel den „Freideutschen
Bund“. Nähere biografische Informationen finden sich in: Kindt, Werner (Hg.),
Grundschriften der Deutschen Jugendbewegung, Düsseldorf – Köln 1963, 557.

41 Ahlborn, Knud, Das Meißnerfest der Freideutschen Jugend 1913, aus: Die Frei‐
deutsche Jugendbewegung. 172. Flugschrift des Dürerbundes, in: Kindt, Werner
(Hg.), Grundschriften der Deutschen Jugendbewegung, Düsseldorf – Köln 1963,

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

171

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die darin enthaltene kantische und neukantianische Sehnsucht nach
Autonomie ist unüberhörbar. Dies betonten auch Knud Ahlborn in
einer Flugschrift42 und Friedrich Wilhelm Foerster in seinem Werk
„Jugendseele“, in dem er aus der „Führerzeitung für den deutschen
Wandervogelführer“ wie folgt zitierte:

„‘Wesen der Jugendbewegung ist die Freiheit des Werdens, das Ablehnen
des Geleitetwerdens nach erdachten und starr gewordenen Planungen…
Wer in solcher Weise mit dem Fertigen hausieren geht, was bei ihm
aus Werden und Lernen sich ergeben hat, der gehört nicht mehr in die
Jugendbewegung, der ist ihr Feind‘“.43

Der Mitbegründer der Freien Schulgemeinde Gustav Wyneken44

kennzeichnete am Morgen des 3. Oktober 1913 die Epoche dieser
Jugend mit Friedrich Nietzsche zudem als eine Zeit des Übergangs,
in der auch der eigene Untergang nicht gescheut werden dürfe45.
In seiner täglichen Arbeit in der Jugendbewegung war Guardini
also immerfort mit dem Denken Kants und Nietzsches konfrontiert,
denen er auch in seiner Gegensatzlehre entgegentreten sollte. Die
Gegensatzschrift (ent)steht also im Kontext des konkreten Lebens
und Erlebens Guardinis.

Die freideutsche Jugendbewegung hatte die Geisteshaltung jener
Zeit ergriffen, alle Bereiche (Kunst, Musik, Sprachwissenschaft,…)

105–115, 109. Der Begriff der „Freideutschen Jugend“ geht auf einen Vorschlag
von Friedrich Wilhelm Fulda zurück. (Vgl. ebd., 108).

42 Vgl. Ahlborn, Das Meißnerfest der Freideutschen Jugend 1913, 108: „Es sollte
eine klare Absage an die Ansprüche aller von außen sich andrängenden Mächte
geben. […] Man forderte und setzte innere Freiheit: Freiheit von äußerer Auto‐
rität, Freiheit zu eigener Gestaltung des Lebens und zwar nach dem eigenen
Gesetze, dem persönlichen Gewissen“.

43 Foerster, Jugendseele, 93 Anm. 1.
44 Dr. Gustav Wyneken (1875–1964) war ein evangelischer Theologe, der 1898 mit

dem Thema „Hegels Kritik Kants“ promovierte. 1906 gründete er gemeinsam
mit Paul Geheeb, August Halm und Martin Luserke die Freie Schulgemeinde
Wickersdorf bei Saalfeld. Er war Verfasser des zweiten Aufrufes auf dem Frei‐
deutschen Jugendtag 1913 auf dem Hohen Meißner. Bereits am 7./8. März 1914
wurden er und die Freie Schulgemeinde auf dem ersten Freideutschen Vertre‐
tertag in Marburg/ Lahn von der Freideutschen Jugend ausgeschlossen. Er
verfasste zahlreiche Schriften zur Freien Schulgemeinde und war später v.a. als
Lehrer und freier Schriftsteller tätig. Weitere biografische Informationen finden
sich in: Kindt (Hg.), Grundschriften der Deutschen Jugendbewegung, 581f.

45 Vgl. Ahlborn, Das Meißnerfest der Freideutschen Jugend 1913, 111–114.

Teil II „Grund“

172

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in sich selbst zu begründen. Guardini fand sich somit mitten in das
allerorten aufbrechende jugendbewegte Streben nach Autonomie zu
Beginn des 20. Jahrhunderts hineingestellt. Er durchdrang die beob‐
achteten Phänomene weitblickend und erahnte in einem Brief an
Weiger am 26. Mai 1916 am Horizont bereits die möglichen desola‐
ten Folgen für Deutschland.46 Er titulierte die Frage nach Autonomie
in seinem Notizbuch wahrscheinlich um 1918 als „Wesen unserer
Zeit“:

„D.[as] Wesen unserer Zeit: der Drang nach Autonomie. D.h. nach In‐
sichbegründung der einzelnen Natur- und Kulturgebiete, Verselbststän‐
dig[un]g nach Sinn, Gesetz, Wertmaßstab… desh.[alb] der Natur und
Kultur gegenüber der Übernatur (u.[nd] d.[er] Autorität.)
Auton.[omie] des Religiösen (Luther)der Natur u. d. Schaffens (Goethe)
d. Politik (Macchiav.[elli], Fichte, Bismarck)
d. soz.[ialen] Individuum (soz.[iale] Revolut.[ion])
d. Tugend (freiddeutsche Beweg[un]g)
Zugleich aber ein Wunsch, die autonom gewordenen [1r] Gebiete zu
einer höheren, freien (weil nicht unter Vergewalt.[igung] d. Eigenwe‐
sens) ideell bestimmten [?] Einheit zusammenzufügen – und danach,
eine transz.[endente] übernat.[ürliche] Einh.[eit] u. Autorität zu finden,
die jene – vollverstanden – Autonomie nicht verletzt.
Organische – weil sinnvolle Synthese in sich befreiter und autonomer
Einheiten – Hocheinheit
Autonomie ist nicht Unbotmäßigkeit. Gehorsam ist nicht Heterono‐
mie“.47

Guardini befürwortete an der freideutschen Jugendbewegung die
Gesinnung, klare Grenzen zu ziehen, um das eigene des jeweiligen
Bereichs zur Reife zu bringen, doch sei – so er in seinem Artikel
„Neue Jugend und Katholischer Geist“ – „dieser in sich berechtigte

46 Vgl. Brief an Weiger vom 26. Mai 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 184: „Ersteht aber eine solche ganz in sich selbst wurzelnde
deutsche Kultur (in der neudeutschen Jugendbewegung z.B. seh ich sie wach‐
sen; Du machst Dir von ihrer Kraft und Zielbewußtheit keinen Begriff!) – was
dann? Dann gibt’s bei uns eine Desorientierung, eine geistige Ratlosigkeit, eine
Abgeschiedenheit vom Leben der Nation, wie wir noch keine erlebt haben. Und
dann, dazu oder daraus, jene ‚Reaktion‘ von der Du schreibst“.

47 Guardini, Romano, Autonomie. Wesen unserer Zeit. Notiz (ohne Datum), in:
Guardini, Notizbuch 1914–1919, [69]. Die eckigen Klammern wurden sämtlich
vom Verfasser hinzugefügt. Eine gesonderte Einfügung der Initialen hätte die
Lesbarkeit noch weiter erschwert.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

173

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trieb überspannt“48 worden. So suchte sich auch die Jugend auf der
Grundlage Kants und des deutschen Idealismus aus dem Erleben
des eigenen Jung-Sein heraus selbst aufzubauen. Das eigene Ich
wurde idealisiert zum uneingeschränkten Maßstab des Wirklichen
erhoben. Die philosophische neukantianische Grundlage wurde von
den jungen Menschen unmittelbar ins Leben übersetzt. Nicht eine
extern verordnete Doktrin oder das Gegebene, sondern das eigene
Erleben wurde zum Maß der Wahrheit erhoben. Für die Jugend und
ihre Wortführer war der Mensch eins mit sich selbst und Sittlichkeit
und Kultur wurden allein als Ausdruck des eigenen Inneren ver‐
standen.49 Das tatsächliche äußere Hinausgehen und Wandern war
Ausdruck dieses inneren Freiwerdens50. Die Expression des eigenen
Innen sei alles gewesen51, wie der Freideutsche Max Bondy betonte,
mit dem Guardini intensive Debatten zu Beginn der 20er Jahre des
20. Jahrhunderts ausfocht:

„Es ist die Autonomie des Geistes bis ins Äußerste getrieben: es ist das,
was uns allen in irgend einer Weise als berauschende Vorstellung im
Sinn steckt: die Befreiung des Ichs von jeder Gesetzlichkeit, die nicht
seine eigene ist“.52

Auch aus der unmittelbaren Auseinandersetzung mit der Freideut‐
schen Jugend war es für Guardini also angezeigt, das kantische
bzw. neukantianische Streben nach alleiniger Selbstbegründung des

48 Guardini, Romano, Neue Jugend und katholischer Geist. Der Mainzer Juventus
zu eigen, Mainz 1920; hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebens‐
werks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1, Mainz – Paderborn 2000, 291–319,
294. Man beachte die Wortwahl „überspannt“, die auf die fruchtbare Spannung
der Gegensätze in der Gegensatzlehre verweist. (Vgl. Guardini, Der Gegensatz,
133–136).

49 Vgl. ebd., 299.
50 Eine vortreffliche Beschreibung der umfassenden Gestalt des Wanderns in der

katholischen Jugendbewegung findet sich in: Guardini, Aus einem Jugendreich,
232–238.

51 Natürlich wurden auch die Kulturbereiche der Kunst und Musik von diesem
neuen Lebensgefühl voll erfasst. Zu denken sei z.B. an Franz Marcs (1880–1916)
„Die großen blauen Pferde“ (1911) oder die Kompositionen Arnold Schönbergs
(1874–1951).

52 Bondy, in: Bondy, Max/ Guardini, Romano, „Freideutsche Jugend und Katholi‐
zismus“. Eine Aussprache, aus: Die Schildgenossen 2 (1921), in: Kindt, Werner
(Hg.), Grundschriften der Deutschen Jugendbewegung, Düsseldorf – Köln 1963,
274–302, 279.

Teil II „Grund“

174

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich zu beantworten. Dies vollzog er in seiner Gegensatzlehre inhalt‐
lich auf eine doppelte Weise: erstens durch eine Hinwendung zur
Wirklichkeit und damit zu einem objektiven Geltungsmaßstab und
zweitens durch eine Hingabe an Gott und die Kirche, die unten als
drittes Fundament der Gegensatzlehre dargestellt wird. Nun sei auf
die erste Erwiderung Guardinis eingegangen.

1.2 Das Erwachen des Wirklichkeitsbewusstseins

Mit der Jugendbewegung und seiner akademischen Beschäftigung
waren zwei miteinander verbundene Kontexte gegeben, in denen
Guardini kantischen bzw. neukantianischem Gedankengut begegne‐
te und sich kritisch damit auseinandersetzte. In seinen Vorträgen
„Vom Sinn der Kirche“ fragte Guardini 1922, wie der neuere Idealis‐
mus überhaupt so lange erhalten bleiben konnte, da seine Grundlage
kein Beweis, sondern eine zum Dogma erhobene seelische Haltung
sei. Er sieht deshalb nicht die Notwendigkeit einer Widerlegung die‐
ser Philosophie, und lieferte sie weder in der Gegensatzlehre noch
in einem seiner sonstigen Werke, sondern betonte, dass in seiner
Zeit die „Wirklichkeit als Urtatsache“ empfunden werde und dass
ein großes Aufwachen hin zu ihr geschehe.53 Guardini unternimmt
also nicht den Versuch zu zeigen, weshalb die Annahme der Tran‐
szendentalphilosophie falsch ist, sondern geht in seiner Gegensatz‐
lehre vom „menschlichen Seinsbestand aus, wie er sich innerer und
äußerer Erfahrung darbietet“.54 Der aus seiner Sicht erfolgten dog‐
matischen Festlegung des Ich als Maßstab setzt er eine ebensolche
mit der Wahl der Wirklichkeit als Ausgangspunkt seines Denkens
entgegen.

Im Folgenden sei dieses erste Fundament expliziert, wobei zu‐
nächst auf seine Beschreibungen der Erfahrung eingegangen wird,

53 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 23f. Lea Lerch legt in ihrer Untersuchung
zurecht dar, dass Guardini in seinen liturgischen Schriften „Vom Sinn der Kir‐
che“, „Vom Geist der Liturgie“ und „Liturgische Bildung“ die Annahme kritisiert,
„die Erkenntnis sei primär von dessen eigenen Bedingungen und nicht vom Er‐
kenntnisobjekt bestimmt“. (Lerch, Lea, Romano Guardini und die Ambivalenz
der Moderne. Liturgische Bewegung und Gesellschaftsreform in der Weimarer
Republik, Paderborn 2023, 175).

54 Guardini, Der Gegensatz, 31.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

175

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie sie sich zu Beginn der Darstellung jedes Gegensatzpaares in der
Gegensatzlehre finden. Die Wahl dieses Vorgehens bedeutet, dass er
sich mit der Phänomenologie gegen den Neukantianismus richtet,
wie im zweiten Kapitel ausgeführt wird. Die Methodik hat weiterhin
die Konsequenz, wie im dritten Kapitel zu zeigen ist, dass es sich bei
der Gegensatzschrift nicht um ein philosophisches System, sondern
um eine Struktur zur Begegnung mit Wirklichkeit handelt. Mit der
Anknüpfung Guardinis an die Phänomenologie steht der große Na‐
me Max Schelers im Raum, sodass deren Begegnungen ein Exkurs
am Ende gewidmet wird.

1.2.1 Der Ausgangspunkt beim „Bestand des Erfahrbaren“55

Guardini beschreibt in seiner Gegensatzlehre fortwährend die Er‐
fahrung des Wirklichen, so z.B.: „wir erfahren den ganzen Be‐
stand…“56, „das Leben erfährt sich als etwas…“57, „aus einfachster
Selbsterfahrung wissen wir…“58, „in ihm selbst erfahren wir wiede‐
rum…“59 und „Ich verweise dafür auf die eigene Erfahrung…“60. Er
schildert seine Erfahrung von Qualitäten, wie Farbe oder Geruch,
Quantitäten, wie Ausdehnung, Kraft, Gewicht und Bewegung sowie
Form bzw. Gestalt. Dabei nimmt er nicht „Farbe“ wahr, sondern
„farbige Dinge, genauer: dieses Blatt, mit dieser bestimmten grünen
Färbung“.61

Die Erfahrung ist für Guardini dasjenige, so er 1927 in seinem Ar‐
tikel „Lebendige Freiheit“, „was allein über die Wirklichkeit Auskunft
gibt“.62 Bei der Bearbeitung einer philosophischen Frage dürfe also
nicht vom Ausgesprochenen, vom Wort, vom Begriff ausgegangen
werden, wie es in seiner Zeit oft geschehe, sondern vom Konkreten.

55 Ebd., 18.
56 Ebd., 31.
57 Ebd., 40.
58 Ebd., 45.
59 Ebd., 57.
60 Ebd., 157.
61 Ebd., 18.
62 Guardini, Romano, Lebendige Freiheit, in: Die Schildgenossen 7 (1927), 184–

199, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Stu‐
dien 1923–1962. Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz – Paderborn
31994, 95–116, 99.

Teil II „Grund“

176

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der philosophisch Tätige solle, so Guardini in seinen bisher nicht
veröffentlichten Zwischenbemerkungen über das Philosophieren in
seinem Ethik-Kolleg63, „vor allem seine Sinne brauchen: auf das,
worum es sich handelt, hinschauen, hinhören, hinfühlen“.64 Beim
Erfassen z.B. eines Baumes müsse er vom konkreten Baum ausgehen
und sich seiner Eigentümlichkeit mit allen Sinnen aussetzen. Die
Frucht dieses Vorgehens sei ein wirkliches Geraten an das Phäno‐
men; „das Fühlung-Nehmen und Eindringen – jenes, was das Wort
‚Erfahrung‘ meint“.65 „Erfahrung“ erscheint damit bei Guardini als
Urform der Begegnung zwischen Mensch und Gegenstand, ja wie
später gezeigt wird, zwischen lebendigem Subjekt und konkretem
Gegenstand. Erst auf ihrer Grundlage kann dann das intellektuelle
Durchdringen erfolgen. Es klärt und ordnet die Erfahrung und setzt
sie zu anderen Erfahrungen in Beziehung. Darauf folgt dann das
Benennen. Ohne die Erfahrungsgrundlage jedoch bleiben die Worte
lediglich leere Wörter. Der Gesamtbestand des Erfahrbaren wird
bei Guardini „durch körperliche Stoffe und Gebilde, Kräfte und
Kraftformen; durch psychische Vorgänge und Akte, Zustände und
Strukturen“66 gebildet.

Guardini schildert in seiner Gegensatzlehre Erfahrungen, die je‐
doch nicht unbestimmt sind, sondern das Merkmal der Konkretheit
tragen. Zudem fragt er, ob sich darüber hinaus nicht noch etwas wei‐
teres Verbindendes, Allgemeines darbietet, sodass zu fragen wäre, in
welcher Weise etwas rund, grün,… sei?67 Deutet er hier die Verbin‐
dung von Konkretem und Abstrakt-Gültigem an, so hatte er bereits
in seinen Vorträgen „Vom Sinn der Kirche“ Anzeichen in seiner Zeit
identifiziert, „daß man das Konkret-Wirkliche als das einzig Gegebe‐

63 Im Guardini-Archiv der Katholischen Akademie in Bayern finden sich unter
der Nr. 1641 fünf Zwischenbemerkungen über das Philosophieren aus Guardinis
Ethik-Kolleg. In einem frühen Inhaltsverzeichnis dieser posthum publizierten
Schrift sind sie noch enthalten, doch wurden sie für die spätere Veröffentlichung
aus mir nicht bekanntem Grund nicht berücksichtigt.

64 Guardini, Romano, Erste Zwischenbemerkung über das Philosophieren, in:
ders., Fünf Zwischenbemerkungen aus dem Ethikkolleg, in: Guardini-Archiv
der Katholischen Akademie in Bayern, München, Nachlass Romano Guardini,
Nr. 1641, 2.

65 Ebd., 4.
66 Guardini, Der Gegensatz, 61.
67 Vgl. ebd., 18f.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

177

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne nehmen und das Abstrakt-Gültige ganz daran knüpfen will“.68

Diese Verbindung des Abstrakten mit dem Konkreten kennzeichnete
er weiterhin in seinem Notizbuch 1918 als das Wesen der Phänome‐
nologie.69 Er stellt sich also mit seiner Hinwendung zur Wirklichkeit
in die phänomenologische Strömung seiner Zeit hinein. Dabei war
für ihn, man denke an die Zeit der Habilitation und den dortigen
„Schelerkreis“, v.a. Max Scheler ein wesentlicher Bezugspunkt.

Wie Guardini war auch dieser kein Theoretiker vom Schlage Hus‐
serls, vielmehr lebte seine Philosophie vom persönlichen Erfahren
her70, war die Grundlage seiner Phänomenologie „keine abstrakte
Reduktion, sondern der intensive Erlebniskontakt mit der Welt“,
wie Joachim Reger in seiner Dissertation zurecht bemerkt hat71. Für
Scheler ist Phänomenologie daher keine neue Wissenschaft, sondern
sie sei eine „Einstellung des geistigen Schauens“, in der ein Reich
von Tatsachen er-lebt und er-schaut werde, das ohne sie verborgen
bleibe. Sie sei kein bestimmtes Denkverfahren, keine Methode, son‐
dern eine eigene persönliche Einstellung, wie er in seiner Schrift
„Phänomenologie und Erkenntnistheorie“ ausführte:

„Das erste, was daher eine auf Phänomenologie begründete Philosophie
als Grundcharakter besitzen muß, ist der lebendigste, intensivste und
unmittelbarste Erlebnisverkehr mit der Welt selbst – d.h. mit den Sachen,
um die es sich gerade handelt. Und zwar mit den Sachen, wie sie sich
ganz unmittelbar im Er-leben im Akte des Er-lebens geben, und in
ihm und nur in ihm ‚selber da‘ sind. Durstig nach dem Sein im Er-le‐
ben wird der phänomenologische Philosoph allüberall an den ‚Quellen‘
selbst, in denen sich der Gehalt der Welt auftut, zu trinken suchen“.72

Gemäß dieser Definition Schelers muss auch Guardini eine zutiefst
phänomenologische Einstellung zugeschrieben werden, da er sowohl
von der Erfahrung ausgeht als auch unterschiedlichste Zugänge zur
Wirklichkeit für sein eigenes Denken nutzt und anderen eröffnet.
Innerhalb der verschiedenen Möglichkeiten des Erfahrens der Wirk‐

68 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 23.
69 Vgl. Guardini, Romano, Phaenomenologische Einstellung. Notiz vom

8./10.2.1918, in: ders., Notizbuch 1914–1919, [10].
70 Vgl. Good, Paul, Max Scheler. Eine Einführung, Düsseldorf – Bonn 1998, 11.
71 Reger, Die Phänomenologie als theologisches Erkenntnisprinzip, 26.
72 Scheler, Max, Phänomenologie und Erkenntnistheorie, in: ders., Schriften aus

dem Nachlass. Band I. Zur Ethik und Erkenntnistheorie, Bern 1957, 377–430,
380.

Teil II „Grund“

178

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit bildet das „Sehen“ bzw. „Schauen“ für Guardini einen privi‐
legierten Zugang, den er im Dialog mit Goethe, Scheler und der
Lichtmetaphysik Bonaventuras entwickelte, wie im dritten Teil aus‐
zuführen sein wird.73

In seinem Anselm-Aufsatz aus dem Jahr 1921 führt Guardini als
weitere Gewähr für das philosophische Erwachen des Wirklichkeits‐
bewusstseins Nikolai Hartmanns „Metaphysik der Erkenntnis“74 an
und zitiert daraus:

„Die Erkenntnisrelation ‚muß… auf jene (d.h. die Seinsrelation) als
die umfassende zurückgeführt werden, muß vielleicht als untergeordne‐
tes Glied, eingeordnet in ein ganzes Gefüge von Seinsverhältnissen,
verstanden werden‘ (S. 62). Es ist dem Lesenden, als ob darin durch
strengstes wissenschaftliches Denken die Pforten zur Wirklichkeit auf‐
gesprengt würden“.75

Guardini rezipierte die phänomenologische Strömung seiner Zeit
intensiv und stellte sich in seiner Hinwendung zur Wirklichkeit
in sie hinein. Er steht also, wie Gerl-Falkovitz zurecht bemerkt,
„im Umfeld einer zeitgeschichtlichen Suche nach der Überwindung
des möglichen kantischen ‚Wirklichkeitsverlustes‘, oder genauer: des
kantischen Desinteresses an der Empirie und den transzendierenden
Ideen“.76 Mit Holger Zaborowski kann festgehalten werden:

„Es geht ihm [Romano Guardini, Anm. P.M.] nicht darum, abstrakt-
theoretisch etwas zu konstruieren oder idealtypisch etwas zu deduzie‐
ren. Sein Anliegen bestand im Gegenteil darin, in Anlehnung an die
Phänomenologie genau hinzusehen und im Blick auf das Empirische
[…] ideale Strukturen aufzuzeigen“.77

Guardinis Hinwendung zur Wirklichkeit bedeutet in Absetzung vom
Neukantianismus ein Standnehmen in der „quaestio facti“ als philo‐
sophischem Ausgangspunkt, was im Folgenden näher ausgeführt sei.

73 Vgl. Teil III Kapitel „6 Die Erkenntnis des Lebendig-Konkreten“.
74 Hartmann, Nikolai, Die Metaphysik der Erkenntnis, Berlin – Leipzig 1921.
75 Guardini, Romano, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, in:

Auf dem Wege. Versuche, Mainz 1923, 33–65, hier zitiert nach: ders., Wurzeln
eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1, Mainz –
Paderborn 2000, 386–417, 398.

76 Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 11.
77 Zaborowski, Vermittelndes Denken, 23.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

179

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2.2 Von der „quaestio iuris“ zur „quaestio facti“

Guardini stellt in der Gegensatzlehre im ersten Kapitel78 nach einer
Phänomenbeschreibung des Lebendig-Konkreten die Leitfrage, ob
dieses erkenntnismäßig gefasst werden könne79. Er fragt also, dem
Neukantianismus widersprechend, nicht nach der Geltung von Er‐
kenntnis, sondern wie ein vom erkennenden Subjekt unabhängig
Seiendes zu erfassen sei. Damit entspricht seine Frage der realisti‐
schen Haltung, die Rickert strikt ablehnte. Die von Guardini gesetzte
Ausgangsfrage spiegelt sich auch im Aufbau seiner ganzen Schrift
„Der Gegensatz“ wider: Er zeichnet zuerst das Lebendig-Konkrete
in seinen gegensätzlichen Dimensionen, ehe er von dort her auf die
Kreuzungen und Reihungen, sowie das Phänomen des Gegensatzes
als solchem übergeht. Daran schließen sich die Themen des Lebens,
des Maßes und Rhythmus‘ an. Ausgehend vom Phänomen widmet
er sich dann dem „Erkenntnisproblem des Konkreten“.80 Wirkliches
wird also nicht innerhalb der Erkenntnistheorie erörtert, vielmehr
folgt die Frage der Erkenntnis auf die Beschreibung des Gegenstan‐
des. Die Ontologie geht der Erkenntnistheorie voraus. Dies tritt auch
in einer Passage aus seiner Gegensatzlehre deutlich hervor:

„Erkennen ist ein bestimmtes lebendiges Verhalten des konkreten Men‐
schen gegenüber dem konkreten Gegenstand. […] Erkennen ist Begeg‐
nung, freilich bestimmt geartete. Wenn nun Erkennen ein lebendiges
Verhalten ist, dann muß es, wie alles Lebendige, gegensätzliche Struktur
haben“.81

Die von Guardini als Ausgangspunkt gesetzte Frage lautet also, so er
in seinem Anselm-Aufsatz 1921, „wann wir einer Wirklichkeit gerecht
werden“.82 In seinem Aufsatz „Heilige Schrift und Glaubenswissen‐
schaft“83 führte er in dieser Richtung dann 1928 aus:

78 „1. Das Konkret-Lebendige, und wie es erkennend gefaßt werden könne“.
(Guardini, Der Gegensatz, 3).

79 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 5.
80 Vgl. ebd., 195–222.
81 Ebd., 197f.
82 Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, 402.
83 Guardini, Romano, Heilige Schrift und Glaubenswissenschaft, in: Die Schildge‐

nossen 8 (1928), 24–57, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebens‐
werks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 2, Mainz – Paderborn 2001, 337–383.

Teil II „Grund“

180

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Das Denken ist nicht gesetzgebende Gestaltung des Gegenstandes
durch spontane Kategorien, wie Kant und der Idealismus, das Problem
vereinfachend, behaupten. Es erfaßt vielmehr in sich seiende und be‐
stimmte Wirklichkeit, und muß das so tun, wie diese Wirklichkeit erfaßt
zu werden fordert“.84

Denken nimmt bei ihm deutlich seinen Ausgangspunkt von der
konkreten Wirklichkeit her und kann sich nur in der Unmittelbar‐
keit des Selbst zum Seienden vollziehen.85 Dabei müsse dem zu
Erkennenden konkrete Wirkung auf den Erkennenden eingeräumt
werden, da es sonst in seiner qualitativen Wucht verkannt werde.
Der Erkennende müsse sich deshalb selbst im Erkenntnisprozess
einsetzen, wie Guardini in seinem Aufsatz „Heilige Schrift und Glau‐
benswissenschaft“ unterstreicht.86

Eine Charakterisierung Guardinis durch Weiger verdeutlicht, dass
jener nicht nur theoretisch diesen Ansatz wählte, sondern er, wie
sein Gegensatzdenken insgesamt, seiner Existenz entsprang und
entsprach: Guardini hatte wohl auf seinem Pult in seiner späteren
Lehrtätigkeit an der Universität in München die Plastik einer jungen
Künstlerin stehen, mit der er nichts anfangen konnte. Er war jedoch
gewillt, diese so lange vor sich stehen zu lassen, bis er sie verstand,
und Weiger konkludierte über den wohlvertrauten Freund: „Das
ist es, was er sucht. Den inneren Vorgang, der zu diesem Gebilde
führt“.87 Guardini wählte also den Vorrang der „quaestio facti“ ge‐
genüber der „quaestio iuris“ nicht einfach aufgrund philosophischer
Überlegungen, vielmehr entsprach dies seinem Wesen.

Zwar kennt er in der Gegensatzlehre auch das Moment in der
Erkenntnis, in der der Gegenstand nicht als objektives Gegenüber
erfahren wird, sondern von innen, aus der eigenen Schöpfungstä‐
tigkeit, heraufsteigend. Doch das, so Guardini, „bedeutet natürlich
nicht, die Dinge selbst würden durch das Denken geschaffen“.88

Sie stünden vielmehr in sich und seien gegebenes Wirkliches. Die
äußere Welt existiere für sich unabhängig von der inneren89: Das

84 Ebd., 338.
85 Vgl. Guardini, Romano, Zweite Zwischenbemerkung über die Methode des

Philosophierens, in: ders., Fünf Zwischenbemerkungen aus dem Ethikkolleg, 2.
86 Vgl. Guardini, Heilige Schrift und Glaubenswissenschaft, 347.
87 Weiger, Buch der Erinnerungen II, 243.
88 Guardini, Der Gegensatz, 200.
89 Vgl. ebd., 201f.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

181

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben erfahre sich so, „daß es Vorhandenem gegenübersteht“.90 Die‐
sen Denkansatz wird er zeitlebens beibehalten, wie seine erste philo‐
sophische Zwischenbemerkung zu seinem posthum veröffentlichten
Ethik-Kolleg belegt.91

Für Kant, so Guardini, liefere Erfahrung immer nur vorläufige
Erkenntnis und die Kategorien des Verstandes, die „im logischen
Sinn vor der Erfahrung da“92 seien, ermöglichten sie erst. Guardini
begegnet der Annahme Kants und des Neukantianismus gemeinsam
mit der Phänomenologie und begründet mit Max Scheler, dass es
um die „Ergreifung des Dinges“ gehe.93 Scheler brachte die phäno‐
menologische Grundannahme in seiner aus dem Nachlass herausge‐
gebenen Schrift „Phänomenologie und Erkenntnistheorie“ wie folgt
zum Ausdruck:

„Erkenntnistheorie ist also eine Disziplin, die der Phänomenologie
nicht vorhergeht oder zugrunde liegt, sondern ihr folgt. […] Keine
Erkenntnis ohne vorhergehende Kenntnis; keine Kenntnis ohne vorher‐
gehendes Selbstdasein und Selbstgegebensein von Sachen. Jede Theorie
der Erkenntnis, nach der der Gegenstand erst in den Methoden des
Erkennens bestimmt oder gar erzeugt werden soll, ist also etwas dem
evidenten Sinn von Erkenntnis Widersprechendes. Desgleichen jede
‚Erkenntnistheorie‘, welche vor einer phänomenologischen Prüfung des
Geistes und der Sachgegebenheiten und – wie es Erkenntnistheorie soll
– vor der dogmatischen Ansetzung einer bestimmten, vom Erkennen
unabhängigen Realitätswelt die Möglichkeit einer Erkenntnis und ihr
Wie erst entscheiden will“.94

90 Ebd., 66.
91 In seiner ersten philosophischen Zwischenbemerkung aus dem späteren Ethik‐

kolleg reflektierte Guardini, wie denn eine philosophische Frage überhaupt
beantwortet werden könne. Sie dürfe nicht von Büchern, von Begriffen oder von
Gedanken ausgehen, sondern müsse vor die betreffende Wirklichkeit treten und
an sie die philosophische Urfrage richten: „‚Was ist das?‘“ Die quaestio facti ist
der quaestio iuris gegenüber also primär: „Man kann die philosophische Arbeit
in drei Abschnitte zerlegen: In der ersten wird das Phaenomen gesichtet und
verkostet… In der zweiten wird es in sich selbst und in seinen Beziehungen
zu anderen Phaenomenen logisch durchgearbeitet… In der dritten wird das
Erkannte benannt und ausgesprochen…“. (Guardini, Erste Zwischenbemerkung
über das Philosophieren, in: ders., Fünf Zwischenbemerkungen aus dem Ethik‐
kolleg, 1).

92 Guardini, Gott und die Welt, 145.
93 Vgl. ebd., 145.
94 Scheler, Phänomenologie und Erkenntnistheorie, 396f.

Teil II „Grund“

182

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundeinsicht der Phänomenologie war es also, dass die Er‐
kenntnisweise wider der Annahme des Neukantianismus von der
jeweiligen Sache her bestimmt werden müsse.95 Das Wirkliche ist für
Guardini nicht vom Denken produziert (Rickert These 3), vielmehr
dessen erste Evidenz. Mit dieser Annahme steht er auf dem Boden
der Phänomenologie, wie anhand einer Passage aus Max Schelers
Schrift „Phänomenologie der Erkenntnis“ deutlich wird:

„Absoluter Maßstab jeder ‚Erkenntnis‘ ist und bleibt die Selbstgegeben‐
heit des Tatbestandes – gegeben in der evidenten Deckungseinheit des
Gemeinten und des genau so wie gemeint auch im Erleben (Erschauen)
Gegebenen“.96

Dieses Kapitel zusammenfassend kann für die der Erkenntnistheorie
zugrunde liegende Ontologie die erste These festgehalten werden:
„A: Das Wirkliche ist unabhängig vom Denken des Subjektes. Es
ist die erste Evidenz und Maßstab der Erkenntnis“. Guardini leitet
die Weise der Erkenntnis vom Gegenstand selbst ab, was auch die
erste Grundannahme von Guardinis Erkenntnistheorie darstellt97,
die hier – da die Erkenntnis dem Gegenstand nachgeordnet ist –
mit „B“ bezeichnet wird: „B: Die Erkenntnis muss dem jeweiligen
Gegenstand entsprechen“.

Guardini steht mit der Wahl der Wirklichkeit als erster Evidenz
und Ausgangspunkt seiner Philosophie in einer Linie mit dem
vorwiegenden Teil antiker und mittelalterlicher Philosophie und
entgegen aller sich an Descartes anschließenden Denkrichtungen.
Zugleich befindet sich Guardini mit seiner „Ordnung der fundamen‐

95 Vgl. Avé-Lallemant, Eberhard, Die Phänomenologische Reduktion in der Philo‐
sophie Max Schelers, in: Good, Paul (Hg.), Max Scheler im Gegenwartsgesche‐
hen der Philosophie, Bern – München 1975, 159–178, 160.

96 Scheler, Phänomenologie und Erkenntnistheorie, 398.
97 Das Problem der Bedingungen der konkreten Erkenntnis überträgt Guardini in

„Wahrheit des Denkens“ auch auf die Gotteserkenntnis und fragt: „Wie muß der
Mensch sein und sich halten, damit das dem göttlichen Gegenstande zugeord‐
nete Organ in ihm offen werde und aufnehmen könne?“ (Guardini, Wahrheit
des Denkens (30.4.1945), 148). Damit stellt er, biblisch gesprochen, die Frage
nach dem Herzen, womit die „theologia cordis“ anklingt. Die Entscheidung des
Ausgangspunktes der Philosophie und die theologische Ausrichtung korrespon‐
dieren.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

183

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


talsten Evidenzen“, wie Max Scheler es formulieren würde98, auch in
der phänomenologischen Strömung seiner Zeit. Damit ist aber we‐
der gesagt, dass sich Guardini in eine phänomenologische „Schule“
einordnen ließe, noch wie er zu Detailfragen einzelner Philosophen
gestanden haben muss, doch aber, dass eine gemeinsame Basis vor‐
handen war, die er auch in späteren Werken beibehielt. So schrieb
er z.B. in der Vorbemerkung zu seinem Werk „Religion und Offen‐
barung“, dass seine Quellen keine Literatur gewesen seien, sondern
„zuerst der Umgang mit den Phänomenen selbst“.99 Ausgehend von
der Hinwendung zum Phänomen änderte sich auch Guardinis eige‐
ne Methode in der Gegensatzlehre weg vom deduktiven System, wie
es noch in seiner Frühschrift „Gegensatz und Gegensätze“ vorlag,
hin zur konkreten Begegnung, worauf im Folgenden einzugehen ist.

1.2.3 Vom System zur Begegnung

Das letzte Kapitel der Gegensatzlehre „System und Richtung“ stellt
einen Schlüssel zum Verständnis der gesamten Schrift bereit. Ausge‐
hend von der Hinwendung zum Wirklichen wolle sie, so Guardini,
„ihrer letzten Absicht nach kein ‚System‘“ sein. Es gelte das mechani‐
sche Systemdenken abzulegen, „dafür aber dessen edleres lebendiges
Äquivalent zu gewinnen: Richtung in’s Blut“.100 Er vermerkt in sein
Notizbuch zwischen 1914 und 1919 den Sinn der Gegensatzlehre als
„Erfassung des Konkreten in seiner Beziehung zum Abstrakten“.101

Gemeinsam mit Neundörfer hatte er lange versucht, wie in der
Entwicklung hin zur Gegensatzlehre gezeigt worden ist, den Men‐
schen mittels einer Strukturlehre zu verstehen. Erst „vor der Zeit
meiner Berliner Lehrtätigkeit“102, so Guardini in seinen unveröffent‐
lichten Berichten, sei ihm aufgegangen, dass die großen Gestalten
wie Kierkegaard, Pascal oder Dante nicht nur „große repräsentati‐

98 Vgl. Scheler, Max, Vom Ewigen im Menschen. Gesammelte Werke Band 5,
Bern 41954, 93.

99 Guardini, Romano, Religion und Offenbarung, Mainz – Paderborn, 21990, 9.
100 Guardini, Der Gegensatz, 256f.
101 Guardini, Romano, Gegensatzlehre. Notiz ohne Datum, in: ders., Notizbuch

1914–1919, [17].
102 Guardini, Berichte*, 29.

Teil II „Grund“

184

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ve Verwirklichungsformen universeller Strukturgesetze“103, sondern
konkrete Einzelgestalten seien. Diese Entdeckung der konkreten
Wirklichkeit öffnete ihm den Weg zu einer neuen Denkform. Ent‐
scheidende Hilfe hatte er in diesem Vorgang durch die Phänome‐
nologie insbesondere von Max Scheler erfahren104, auf deren Begeg‐
nungen im nächsten Kapitel in einem knappen Exkurs eingegangen
wird.

Im Jahr 1914 vollzog sich aufgrund seiner Hinwendung zur Wirk‐
lichkeit ein Wandel in seinem Denken, wie anhand eines Briefes an
Weiger deutlich wird:

„Früher wollt‘ ich in einem gleichsam von außen her umklammernden
und alles durchgreifenden System alles fassen. Der Gedanke ist noch
nicht vorbei, aber sein Antrieb ließ nach, und das ist gut. Es hätte dabei
irgend etwas zu Grunde gehen müssen: die schöne unendliche, lebendi‐
ge Mannigfaltigkeit oder mein Wille zur Universalität des Gedankens.
Das System hätte jene getötet, oder die Resignation hätte den Willen zur
Skepsis gemacht“.105

Guardini führt in diesem Brief weiter aus, dass ihm der Wille zum
System zwar geblieben sei, doch nicht in einem äußeren, sondern
nun in einem inneren Sinn, wie sie die „unendliche Fülle des Nicht‐
begrifflichen“106 fordere. In dieser Formulierung kündigt sich die
Erkenntnisseite der Intuition bereits an und zugleich liegt darin
Guardinis Wechsel hin zum „offenen System“ begründet. Es bedeu‐
tet, das Ganze nicht von außen her zu umgreifen, sondern das Le‐
bendig-Konkrete von innen her fassen zu wollen. 1914 war ihm noch
nicht klar, wie dies theoretisch formuliert werden könnte, sodass er
Weiger um Mithilfe bat.

Die Entdeckung der Wirklichkeit hatte in Guardini also eine Um‐
wälzung der eigenen Denkmethodik ausgelöst, die sich auch in Brie‐
fen an Weiger 1915 und 1916 nachweisen lässt. Aus Mainz bekannte
er ihm kurz vor seiner Ernennung zum Leiter der Juventus, dass
ihn das „Problem der ‚Methode‘“ sehr umtreibe, was nichts anderes
bedeutete als „den Zusammenhang und Gegensatz von Begriff und

103 Ebd., 29.
104 Vgl. ebd., 30.
105 Brief an Weiger vom 31. Mai/ 3. Juni 1914, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 149.
106 Ebd., 149.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

185

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit“.107 Im Februar 1916 schilderte er, wie er gegenüber aller
Metaphysik skeptisch werde und er bekennt seinem Freund:

„Auch verstehe ich allmählich Deine leidenschaftliche Ablehnung alles
Schematismus Dingen des Lebens gegenüber. Die Ideen sind ewig und
absolut. Aber die Regeln, als die Form, in der man die Fülle des konkre‐
ten Lebens und die ganz allgemeinen Ideen zusammenfügen will, haben
nur eine begrenzte Gültigkeit. Die Regel gleitet, verschiebt sich in sehr
weitem Maß“.108

Der sich in Guardini ereignende Prozess der Umwälzung seiner
Methodik bewegte sich aufgrund des Hinzutretens des Konkreten
und des Lebens weg vom scholastischen System, das er in seiner
theologischen Studienzeit gelernt hatte, hin zu einer neuen Art des
Denkens, wie er in seinen unveröffentlichten Berichten vermerkte:

„Zugleich entdeckte ich jenes Element der Welt, das jedem System wi‐
derstrebt, nämlich das Konkrete, das Faktum, den Menschen in seiner
Einmaligkeit und die geschichtliche Handlung in ihrer Unwiederhol‐
barkeit“.109

Beide Elemente lassen sich für Guardini, wie auch in den Briefen an
Weiger deutlich wurde, nicht in einen starren Rahmen einordnen.
An die Stelle des Systems und dessen Zwang für den Geist und der
Gewalttätigkeit gegenüber der Wirklichkeit tritt nun als Methodik
das Geschehen der Begegnung:

„Jener Vorgang, in welchem der eigene Geist dem Menschen sowohl wie
dem Ding, der Erscheinung und dem Ereignis gegenüber tritt. Immer
mehr habe ich gelernt, ihm freien Raum zu geben, es sein zu lassen, wie
es ist, nicht aus Systemen, sondern aus dem individuellen Gegenüber
heraus zu verstehen, und ich habe verstanden, daß hierin Liebe liegt“.110

Die Ausrichtung weg vom starren und begrenzenden hin zum offe‐
nen System und zur Begegnung bedeutet für Guardini jedoch kein
Chaos, sondern ausgehend von der Gestalt, die allen Elementen

107 Brief an Weiger vom 27. Juni 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 169f.

108 Brief an Weiger vom 16. Februar 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 180. Mit der Erwähnung des Maßes findet sich hier auch
ein Terminus aus seiner späteren Gegensatzlehre.

109 Guardini, Berichte*, 5.
110 Ebd., 5.

Teil II „Grund“

186

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihren Sinn gibt, von Gott her, findet er eine Einheit in der Vielfalt.
Deshalb wird sein Gottesbezug als drittes Fundament der Gegen‐
satzlehre angeführt werden.

Nahm die Frühschrift „Gegensatz und Gegensätze“ andeutend
ihren Ausgangspunkt beim Gegebenen, so kann er 1925 nach zehn‐
jähriger Entwicklung betonen, dass die Wesenszüge zwar die alten
geblieben seien, sich nun jedoch alles noch deutlicher um das Prob‐
lem des Konkreten gesammelt habe.111 Die zentralere Stellung des
Erfahrbaren zeigt sich sowohl im Titel als auch in der Ordnung der
zwei Schriften: Während „Gegensatz und Gegensätze“ deduktiv als
„Entwurf eines Systems“ mit der Darstellung des Gegensatzes als
solchem einsetzt, beginnt „Der Gegensatz“ als „Philosophie des Le‐
bendig-Konkreten“ nach der Einleitung mit Phänomenzeichnungen,
aus denen sich die intraempirischen Gegensätze ableiten lassen. Von
diesen ausgehend erhebt sich dann der Gedankengang über die tran‐
sempirischen Gegensätze hin zum Faktum der Gegensätzlichkeit als
solcher in den transzendentalen Gegensätzen. Das 1914 noch nicht
angeführte Erfahrungsmaterial tritt also 1925 nicht nur prominent
hinzu, sondern ändert die Struktur des Gedankengangs und dessen
Charakter vom System hin zum offenen System, wie Guardini am
Ende seiner Gegensatzlehre schrieb:

Die Gegensatzidee „bedeutet kein geschlossenes System, sondern ein
Aufgetansein der Augen, und eine innere Richtung im lebendigen Sein.
Sie macht, daß die Wirklichkeit uns Raum wird, und Fülle von Gestal‐
ten, in die wir hinausschreiten können, ohne uns zu verlieren“.112

Dieser von ihm vollzogene Wechsel vom System zur Begegnung be‐
deutet für die vorliegende Untersuchung, dass sie selbst kein solches
System der Gegensätze vorlegen kann. Innerhalb der Gegensatz‐
schrift finden sich einige (verdeckte) Verweise auf Auseinanderset‐
zungen Guardinis mit anderen Autoren, doch selten tritt er in einen
direkten fachphilosophischen oder fachtheologischen Dialog mit ih‐
nen ein, sondern begegnet ihnen und stellt sie in die Weite des bzw.
seines gegensätzlichen Blickes hinein. Dadurch geschieht Korrektur.
Die Leserin bzw. der Leser darf also v.a. im dritten Teil „Gehalt“
keine Systematik erwarten, sondern vielmehr Begegnungen. Guardi‐
nis Schrift „Der Gegensatz“ ist ein Dialog- bzw. Begegnungsbuch,

111 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, XII.
112 Ebd., 257.

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

187

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das einlädt, neu und anders zu schauen. Er ist sich zudem seiner
eigenen Fehlbarkeit und Korrekturbedürftigkeit bewusst, sodass es
– wie viele weitere Werke Guardinis – mit „Versuch“ tituliert ist.
Diesen Grundzug seiner Gegensatzlehre schilderte er Weiger bereits
1914:

„Allein mir scheint, es ist die letzte Konsequenz aus der Gegensatzlehre
selbst: die Gegensatzlehre faßt sich selbst wiederum als nur die eine
Seite des Alles auf: die andere ist das Leben, die Wirklichkeit selbst, die
immer aufs neue die Lehre, die Theorie, überschreitet, und sie vor ein
neues Faktum stellt“.113

Bisher wurde dargelegt, wie Guardinis Hinwendung zur Wirklich‐
keit seine eigene Methodik änderte, jedoch blieb noch unbestimmt,
wie Guardini das Wirkliche in der Gegensatzlehre charakterisiert.
Darauf wird im folgenden Kapitel „Hinwendung zum Lebendig-
Konkreten“ eingegangen. Zur Aussage, dass etwas ist soll ergänzt
werden, was ist. Zuvor sei noch der angekündigte Exkurs zu Romano
Guardinis Begegnung mit Max Scheler ausgeführt.

1.2.4 Exkurs: Romano Guardini und Max Scheler

Max Schelers114 in zwei Teilen 1913 und 1916 erschienenes Werk „Der
Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik“ ist der erste

113 Brief an Weiger vom 31. Mai/ 3. Juni 1914, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 149.

114 Max Scheler wurde am 22. August 1874 in München als Sohn eines evangeli‐
schen Vaters und einer jüdisch-orthodoxen Mutter geboren und im jüdischen
Glauben erzogen. 1897 promovierte er in Jena bei Rudolf Eucken, der 1908 den
Nobelpreis für Literatur erhielt, über die „Beziehung zwischen den logischen
und ethischen Prinzipien“ ehe 1899 die Habilitation ebenfalls bei Eucken folgte
über „Die transzendentale und die psychologische Methode“. (Vgl. Scheler,
Max, Beiträge zur Feststellung der Beziehungen zwischen den logischen und
ethischen Prinzipien, Jena 1899, in: ders., Frühe Schriften. Gesammelte Werke
Band 1, Bern 1971, 9–160; Ders., Die transzendentale und die psychologische
Methode. Eine grundsätzliche Erörterung zur philosophischen Methodik, Jena
1900, in: ders., Frühe Schriften. Gesammelte Werke Band 1, Bern 1971, 197–
335).
Im September 1899 konvertierte er vom jüdischen zum katholischen Glauben
und wurde 1900 Privatdozent für Philosophie in Jena. Als er am 3. Januar
1902 in Halle erstmals Edmund Husserl traf und mit ihm über Anschauung
und Wahrnehmung sprach, wuchs zum ersten Anfang seiner Philosophie

Teil II „Grund“

188

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


belegbare Beweis, dass sich Guardini mit ihm befasste, wie ein Brief

– einem idealistischen, wie er ihn in seinen beiden Qualifikationsschriften
vertreten hatte, – langsam ein zweiter durch die Aufnahme von Husserls „An‐
schauung“ auch aus der Lektüre der „Logischen Untersuchungen“ hinzu. (Vgl.
Henckmann, Wolfhart, Die Anfänge von Schelers Philosophie in Jena, in:
Bermes, Christian / Henckmann, Wolfhart / Leonardy, Heinz (Hg.), Denken
des Ursprungs. Ursprung des Denkens. Schelers Philosophie und ihre Anfänge
in Jena, Würzburg 1998, 11–33, 13). Das Studium dieser hatte ihn stark berührt,
woraufhin er seine eigene Denkrichtung von einer bewusstseinsimmanenten
und idealistischen Philosophie in seiner Habilitationsschrift zu einer ontolo‐
gisch und realistisch gewandeten Philosophie immer weiter wandelte. (Vgl.
Scheler, Die transzendentale und die psychologische Methode, 201). Die erste
These am Ende seiner Habilitationsschrift, dass es – mit Ausnahme der Prinzi‐
pien der formalen Logik – kein festes sich selbst evidentes Datum gebe, von
dem die Philosophie ausgehen könne, bestritt er dann im Vorwort zur Ausgabe
von 1922. Zudem behauptete der Neukantianismus eine Priorität der Methode
– der Ursprung der Philosophie im Bewusstsein – vor der Sachfrage, was
Scheler als Phänomenologe umkehrte.
1906 habilitierte er sich um und wurde Privatdozent in München, wo er
1906/07 seine bereits halbfertige Logik zurückzog, die noch auf den alten
Gedankengängen ruhte. Die Begegnung mit der Phänomenologie hatte sich
nun als Ausgangspunkt seiner Philosophie durchgesetzt. (Vgl. Henckmann,
Die Anfänge von Schelers Philosophie in Jena, 14). In München kam er auch
mit dem Phänomenologenkreis um Alexander Pfänder und Moritz Geiger in
Berührung, die Phänomenologie realistisch und gegenstandsorientiert verstan‐
den. 1910 wurde ihm die venia legendi in München aufgrund einer angeblichen
Frauengeschichte entzogen, sodass er sich zum Göttinger Phänomenologen‐
kreis – Edmund Husserl (1859–1938), Adolf Reinach (1883–1917) und Hedwig
Conrad-Martius (1888–1966) – begab. Dort wurde er auch Mitherausgeber
des Jahrbuchs für Philosophie und phänomenologische Forschung, in dem in
zwei Teilen 1913 und 1916 sein Werk „Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik“ erschien. Dieses Opus begründete seinen Ruhm.
Kurz nach Erscheinen seines Werkes „Vom Ewigen im Menschen“ 1921 begann
er sich von der Katholischen Kirche zu distanzieren und nach seiner dritten
Hochzeit 1923 mit Maria Scheu war er als Repräsentant des Katholizismus
nicht mehr tragbar. In seinen späteren Werken ab 1926 vertrat er dann die
Auffassung, dass nicht mehr die Phänomenologie, sondern die Anthropologie
Sprungbrett zur Metaphysik sei. 1928 erhielt er den Ruf an die Universität
Frankfurt, wo er im selben Jahr verstarb. Viele seiner Schriften waren bis
dahin noch unveröffentlicht und nur einige wurden bis Frühjahr 1933 von
einem Nachlassgremium, dem u.a. Paul Landwehr und Martin Heidegger an‐
gehörten, herausgegeben. Im Nationalsozialismus war er dann als jüdischer
Geist verpönt. (Vgl. Sander, Angelika, Max Scheler. Zur Einführung, Hamburg
2001, 10). Ab 1954 wurde die Neuherausgabe seiner Werke durch Maria Scheler
in Angriff genommen, die nach deren Tod 1969 Manfred Frings übernahm.
In Schelers Schaffen lassen sich zusammenfassend drei Phasen voneinander

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

189

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an Weiger vom Juli 1916 belegt, in dem er geradezu verzückt schrieb:
„Die Scheler-schen Aufsätze115, flüchtig durchgemustert, haben mich
stark gepackt. Das ist ein Weggenoß! Vielleicht ein Wegbahner!“116

Vier Jahre später – in der Zeit seiner Habilitation in Bonn – wies
er Weiger abermals auf das Werk Schelers hin und dies mit nicht
minderer, für Guardini ungewöhnlich deutlicher, Hingabe:

„Hättest Du [Josef Weiger] Lust, Max Schelers feinstes Werk, die zwei
Bände ‚Abhandlungen und Aufsätze‘ für den Lit. Hand. [Literarischer
Handweiser, Freiburg]117 zu besprechen? (Heißt jetzt ‚Vom Umsturz der
Werte‘.) Ich halte es für eine sehr bedeutende Sache, in Manchem förm‐
lich ein Anfang einer neuen Art des Philosophierens“.118

Scheler hatte Guardini sein neues Werk „Vom Umsturz der Werte“
offenbar zur Rezension zugesandt, doch kam dieser selbst nicht
dazu, weshalb er es an Weiger weiter verwies. Die gewaltigen Aussa‐
gen des Brief- und Aufsatzzitates unterstreichen Schelers Wichtigkeit
für Guardini. 1918 wurde Scheler – auch aufgrund seiner sich ent‐
wickelten katholischen Haltung, die er in Aufsätzen im „Hochland“
zum Ausdruck brachte, – als Professor für Philosophie und Soziolo‐
gie von Oberbürgermeister Konrad Adenauer nach Köln berufen.
Guardini war ab April 1920 zur Habilitation in Bonn und betätigte
sich zugleich als Hausgeistlicher in Pützchen bei den Ordensfrauen
vom hl. Herzen Jesu.

unterscheiden: eine nichtphänomenologische Frühphase bis zur Rezeption
von Husserls „Logischen Untersuchungen“, die phänomenologische Phase und
die Spätphase der zwanziger Jahre, in der sich seine religionsphilosophischen
Ansichten wandelten. (Vgl. Sander, Max Scheler, 23).

115 Scheler, Max, Der Genius des Krieges und der Deutsche Krieg, Leipzig 1915,
jetzt in: ders., Politisch-Pädagogische Schriften. Gesammelte Werke Band 4,
Bern – München 1982, 7–250; Ders., Krieg und Aufbau, Leipzig 1916, einge‐
gangen in: ders., Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre, Leipzig
1923/24, jetzt unter demselben Titel in: ders., Gesammelte Werke Band 6, Bern
– München 1963.

116 Brief an Weiger vom 22./24. Juli 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 189.

117 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 213 Anm. 692.
118 Brief an Weiger vom 30. Mai 1920, Pützchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 231.

Teil II „Grund“

190

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es war Max Scheler, der Guardini in einem Brief vom 4. Juli 1919
zur Habilitation geraten hatte.119 Das vorausgegangene Schreiben
Guardinis an Scheler, das dieser in der Antwort als leider verloren
gegangen erwähnt, ist der erste belegbare Beweis für einen direkten
Kontakt beider. Scheler nimmt im Brief lobend Bezug auf Guardi‐
nis Schrift vom „Geist der Liturgie“, die ihm „so nahe“ und das
Kapitel über „Logos vor Ethos“ besonders notwendig gewesen sei
in dieser Zeit, die gemäß dem Leitwort „Im Anfang war die Tat“
handle.120 Zudem bat ihn Scheler, ihm seine Arbeit über „Lebensge‐
gensätzlichkeiten“ zukommen zu lassen. Guardini traf sich in seiner
Habilitationszeit in Bonn zweimal direkt mit ihm121 und war sich
dessen enormer ideeller Vorarbeit bewusst, wie sein Artikel „Jugend
und katholischer Geist“ zeigt, in welchem er – auch wieder über‐
schwänglich – den „wundervollen Aufsatz Max Schelers über die
‚Rehabilitierung der Tugend‘“122 empfahl.

Er kam in dieser Zeit auch mit dem Schelerkreis in Kontakt,
dem u.a. Paul Ludwig Landsberg (1901–1944) und Heinrich Lützeler
(1902–1988) angehörten. Dieser zählte dann zu den Hörern Guardi‐
nis in Berlin123 und jener legte in Guardinis Bonner Zeit zwei Werke
vor124, von denen Guardini eines in seinem Anselm-Aufsatz 1921
ausdrücklich zur Lektüre empfahl125. Scheler hatte sich Zeit seines
Lebens selbst als eine Art Zwitterwesen empfunden, in dem Lebens‐
drang und Geist um die Vorherrschaft kämpften. Er war zutiefst

119 Vgl. Brief von Max Scheler an Romano Guardini vom 4. Juli 1919, Köln, in:
BSB Ana 342 B I, 3.

120 Vgl. ebd., 1.
121 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 96.
122 Guardini, Neue Jugend und katholischer Geist, 307. Der Aufsatz Schelers ist:

Scheler, Max, Zur Rehabilitierung der Tugend, in: ders., Abhandlungen und
Aufsätze. Erster Band, Leipzig 1915, 3–38, dann aufgenommen in: ders., Vom
Umsturz der Werte. Erster Band, Leipzig 1919, 11–42.

123 Seine Vorlesungsmitschriften wurden von Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz her‐
ausgegeben: Gerl-Falkovitz (Hg.), Lauterkeit des Blicks.

124 Landsberg, Paul Ludwig, Die Welt des Mittelalters und wir. Ein geschichtsphi‐
losophischer Versuch über den Sinn eines Zeitalters, Bonn 1922; Ders., Wesen
und Bedeutung der platonischen Akademie.

125 „Ich verweise auf Paul Landsbergs mit klarer Schau und tiefer Liebe geschrie‐
benes Buch: ‚Die Welt des Mittelalters und wir‘. (Bonn, Cohen.) Es ist in den
letzten Jahren nicht viel erschienen, das ich dieser Schrift an die Seite setzen
möchte“. (Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie,
397 Anm. 3).

1 Hinwendung zur Wirklichkeit

191

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beeindruckt von Guardini, bei dem das Gefüge der Spannungen
aus einer lebendigen Mitte getragen war, wie Lützeler eindrucksvoll
schildert: „Welch ein Gegensatz! Scheler sagte erschüttert zu uns,
seinen Schülern, es bewege ihn tief, daß einer so fest in Gott stehen
könne“.126

Ende 1922 bzw. Anfang 1923 fragte sich Guardini, ob er den Ruf
nach Berlin annehmen solle. Scheler, zu dem Guardinis innerliche
Beziehung nie abriss, wie er in seinen Berichten schreibt, riet ihm
ausdrücklich dazu.127 In Berlin gab es dann auch einen Kreis, zu
dem neben Werner Sombart auch Scheler gehörte, sodass Guardini
auch dort weiterhin Kontakt zu ihm pflegen konnte. Er erwähnte ihn
dann gemeinsam mit Sombart an der gleichen Stelle in der Gegen‐
satzlehre128 trotz seiner sonstigen Zurückhaltung bei namentlichen
Verweisen und des kritischen katholischen Zeitklimas gegen Scheler,
der 1923 das dritte Mal geheiratet hatte.

In der Dankrede zu seinem 70. Geburtstag an der Universität
München am 17. Februar 1955 nahm Guardini auch auf die Zeit
kurz vor der Berliner Professur Bezug und dankte einzig Scheler,
der ihm im Frühjahr 1923 im Bonner Garten von Landsberg den
entscheidenden Ratschlag gegeben habe:

„So möchte ich mit Dankbarkeit den Namen des Einzigen nennen,
der mir etwas wirklich Richtungsweisendes gesagt hat, den von Max
Scheler. In einem für mich sehr folgenreichen Gespräch sagte er zu
mir: ‚Sie müßten tun, was im Wort ‚Weltanschauung‘ liegt: die Welt
betrachten, die Dinge, den Menschen, die Werke, aber als verantwor‐
tungsbewußter Christ, und auf wissenschaftlicher Ebene sagen, was Sie
sehen.‘ Und ich entsinne mich noch, wie er detaillierte: ‚Untersuchen Sie
doch zum Beispiel die Romane von Dostojewski, und nehmen Sie von
Ihrem christlichen Standpunkt her dazu Stellung, um so einerseits das
betrachtete Werk, anderseits den Ausgangspunkt selbst zu erhellen‘“.129

Es ist bedeutsam, dass Guardini im Rückblick von ungefähr 30 Jah‐
ren sowohl die Phänomenologie als auch Scheler selbst als einzige

126 Brief von Heinrich Lützeler an Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz vom 25.3.1984,
zitiert nach: Gerl-Falkovitz, Lauterkeit des Blicks, 25.

127 Vgl. Guardini, Berichte, 38.
128 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 69.
129 Guardini, „Europa“ und „Christliche Weltanschauung“, 299.

Teil II „Grund“

192

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


große Hilfen des eigenen wissenschaftlichen Weges erwähnte.130 Da
Scheler sowohl in der Dankesrede als auch in Guardinis Berichten
eine prägende Rolle zukommt, wird der „mittlere Scheler“131 auch
in dieser Untersuchung immer wieder Erwähnung finden. Eine aus‐
führliche Erforschung der gegenseitigen Bezüge und Verweise kann
hier jedoch nicht geleistet werden, da dies nicht der Fokus dieser
Untersuchung ist, und dies eine eigene Schrift erfordern würde.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

Im vorherigen Kapitel konnte festgehalten werden, dass Wirkliches
unabhängig von der Erkenntnis ist und sich diese an jenem zu

130 Eine ähnliche Aussage Guardinis, dass Max Scheler der einzige gewesen sei,
der ihm einen brauchbaren Rat gegeben habe, findet sich auch in seinen Be‐
richten. Dort wird der Zeitpunkt des Rates allerdings nicht vor den Beginn der
Tätigkeit in Berlin gelegt, sondern unmittelbar nach eine der ersten Vorlesun‐
gen in der deutschen Hauptstadt, die Scheler offensichtlich gehört hatte. (Vgl.
Guardini, Berichte, 44). Auch in seinen unveröffentlichten Berichten schreibt
Guardini, dass er entscheidende Hilfe zur Interpretation der Gestalten von
der „phänomenologischen Philosophie, insbesondere ihrer Verkörperung von
Max Scheler“ (Guardini, Berichte*, 30), erfahren hatte. Wann auch immer der
Ratschlag erfolgte, oder ob es gar deren zwei waren, ist nicht von Bedeutung,
sondern vielmehr die dadurch zum Ausdruck gebrachte Wichtigkeit Schelers
für Guardini.

131 Die Beschränkung dieser Untersuchung auf den „mittleren Scheler“ erfolgt, da
die entscheidenden Begegnungen beider vor 1923 liegen und Scheler bis dahin
seine Phänomenologie entscheidend entwickelte. Diese Limitation auf den
„mittleren Scheler“ nimmt auch Joachim Reger in seiner Dissertation vor, die
Guardini und Scheler vergleicht. (Vgl. Reger, Die Phänomenologie als theolo‐
gisches Erkenntnisprinzip, 34–38). Schelers spätere Gottesvorstellung, wonach
Gott der Welt bzw. des Menschen bedürfe, lehnte Guardini strikt ab. (Vgl.
Guardini, Romano, Das Unendlich-Absolute und das Religiös-Christliche, in:
Philosophisches Jahrbuch der Görresgesellschaft 65 (1957), 12–23, hier zitiert
nach: ders., Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962.
Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz – Paderborn 31994, 289–306,
295f: „Warum schafft Gott? Eine häufig gegebene Antwort lautet: Weil er
schaffen muß. Weil das Schaffen mit Notwendigkeit aus seinem Wesen, oder
aus der Fülle seines Mitteilungsdranges hervorgeht. […] So der späte Scheler,
wenn er sagt, Gott bedürfe der Welt, um durch sie aus der Ur-Dumpfheit und
Ur-Leiden zur Freiheit zu gelangen usf. Diese Antwort zerstört das Fundament
der Daseinswahrheit, welches darin besteht, daß Gott absolut ist; denn das
besagt, daß er der Welt nicht, auch nicht in der subtilsten Weise bedarf “).

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

193

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


orientieren habe. Wirkliches blieb aber bis auf seine Gegebenheit
in der Erfahrung noch unbestimmt, weshalb Guardinis realistische
Position der weiteren Spezifizierung bedarf. Diese besteht darin,
dass er die Kategorie des „Lebens“ hinzunimmt, ihm also das Leben‐
dig‑Konkrete Ausgangspunkt des Denkens und Lebens ist.

Er bezeichnet seine systematisch angelegte Schrift „Gegensatz und
Gegensätze“ als eine „wissenschaftliche Lehre vom Konkreten“132 und
führt im Vorwort zur Gegensatzlehre von 1925 an, dass die Wesens‐
züge zwar die alten geblieben seien, sich aber nun alles deutlicher
um das Problem des Konkreten gesammelt habe133. Wenn er dies
als die entscheidende Änderung bezeichnet, die es – neben der
Erkenntnis des Konkreten – verdient, ins Vorwort des Buches aufge‐
nommen zu werden, verlangt es eine weiterführende Definition, da
sich rein begrifflich Konkretes von Konkretem nicht unterscheidet.
Eine solche Grenzziehung legt Guardini im einführenden ersten
Kapitel seiner Gegensatzlehre auf dem Hintergrund und entgegen
eines mathematisch-funktionalen, begrifflich-formalen und materia‐
listischen Menschenbildes vor:

„Daß ich mich selbst nicht als einen Fetzen Dasein erfahre, sondern als
von innen heraus gebautes Ganzes; nicht als eigenen Sinnes bares Ge‐
schehen, sondern als geschlossene Werdelinie; nicht als zufälliges An‐
schwemmsel von Eigenschaften, sondern als eigenwesenhafte Gestalt.
Das alles aber bedeutet: Ich erfahre mich als Konkretes. Und dieses
Konkrete steht in sich; von außen nach innen, von innen nach außen;
baut sich selbst auf, und wirkt aus eigenem Ursprung heraus. Das be‐
deutet: Es ist lebendig“.134

Diese Zeilen enthalten zwei grundlegende ineinandergreifende Be‐
stimmungen des Konkreten und des Lebendigen. Als Konkretes
könne alles bezeichnet werden, das erstens Gestalt, zweitens eige‐
nen Wesens sei, drittens eine in sich geschlossene Werde- und
Sinnlinie trage und viertens von innen heraus gebaut sei. Als Leben‐
diges könne alles bezeichnet werden, das erstens von Innen nach
Außen und Außen nach Innen gebaut sei und dass zweitens aus
eigenem Ursprung wirke. Damit entsprechen die intraempirischen

132 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 18.
133 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, XII.
134 Ebd., 5.

Teil II „Grund“

194

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegensätze, die innerhalb des „Erfahrungsbereiches“ liegen135, eher
dem Konkreten; die transempirischen Gegensätze – als Rückverbin‐
dung des Erfahrungsgebildes auf einen Innen- und Außenpunkt,
den „transempirischen Punkt“136, – eher der Bestimmung des Leben‐
digen. Beide können nicht getrennt voneinander, sondern nur als
ganzheitliche Einheit des Konkret-Lebendigen gedacht werden und
so stehen auch die einzelnen Gegensatzseiten und Gegensatzpaare in
vielfachen Relationen zueinander. Auf die jeweiligen Gegensatzpaare
wird im dritten Teil der Untersuchung eingegangen.

Aus der Definition Guardinis ist deutlich geworden, dass Konkre‐
tion 1925 nicht ohne Leben zu denken ist, womit sich der große
Unterschied im Begriff „Konkretion“ zwischen 1914 und 1925 in der
Hinzunahme des Lebens zeigt. Dies weist auch der Untertitel der
Gegensatzlehre aus: „Philosophie des Lebendig-Konkreten“. Zudem
spricht das gesamte Gegensatzbuch immerzu vom Leben, vom Le‐
bendigen, vom Lebendig-Konkreten137, ein eigenes Kapitel „III. Das
Gegensatzsystem und das Leben“138 ist von Guardini zum Wurf von
1914 hinzugefügt worden und die Unmöglichkeit des Gegensatzes
wird mit „Tod“139 und „Untergang“ ebenfalls mit Termini bezeichnet,
die dem Bereich des Lebendigen angehören. Zwischen 1914 und 1925
war Guardini das „Leben“ zum Denken hinzugetreten. Er löste sich
weiter vom rein Abstrakten, vom System, und schritt auf dem eige‐
nen Weg – ein rechtes Verhältnis von Denken und Leben zu finden –
beständig voran.

Dafür hatte er verschiedene Anregungen aufgenommen und sich
von anderen Denkrichtungen seiner Zeit distanziert. Die folgende
Darstellung seiner Hinwendung zum Lebendig-Konkreten enthält
drei Kapitel. Zuerst werden Guardinis Begegnungen mit der Katego‐
rie des Lebens dargestellt. Er nahm aus seinem naturwissenschaft‐
lichen Studium die Notwendigkeit des Kontakts mit der umgeben‐
den Wirklichkeit auf. Diese lässt sich für ihn jedoch nicht auf eine
mathematische Beschreibbarkeit reduzieren, wie es die naturwissen‐

135 Ebd., 60.
136 Ebd., 87.
137 Einzelne Verweise erübrigen sich hier, da nahezu das gesamte Buch angeführt

werden müsste.
138 Guardini, Der Gegensatz, 169–193.
139 Ebd., 47f., 92. Zudem verwendet er weitere Termini aus dem Umfeld von „Tod“,

wie „stirbt“ (ebd., 54) und „toter Mechanismus“ (ebd., 79).

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

195

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaftliche Methode nahelegt. Er rezipierte daher, um die Kategorie
des Lebens herauszustellen, die Lebensphilosophie seiner Zeit und
vor allem Johann Wolfgang von Goethe, wie zu zeigen sein wird.
Nach der Darlegung mit welchen Autoren sich Guardini befasste,
folgt darauf aufbauend im zweiten Kapitel die systematische Unter‐
suchung seiner Hinwendung zu lebendig-konkreter Natur, die im
dritten als Hinwendung zum lebendig-konkreten Menschen als Sub‐
jekt und Objekt der Gegensatzlehre spezifiziert wird.

2.1 Begegnungen mit der Kategorie des „Lebens“

2.1.1 Romano Guardinis Berührung mit der naturwissenschaftlichen
Methode

Guardini kam im Wintersemester 1903/04 in Kontakt mit der na‐
turwissenschaftlichen Methode, als er das Studium der Chemie in
Tübingen aufnahm, das zur damaligen Zeit als Vollstudium ungefähr
10.000 Mark kostete.140 Allein wohlhabenden Familien war es also
vorbehalten, ihren Sprösslingen ein solches Studium zu gewähren,
weshalb der Abbruch umso enttäuschender für Guardinis Vater ge‐
wesen sein muss. Guardini hatte damals auch aufgrund der in der
Chemie vorherrschenden, die Natur quantifizierenden Methode kei‐
nen inneren Zugang zu dieser Forschung gefunden.

Immanuel Kant stellt in seinem Werk „Metaphysische Anfangs‐
gründe der Naturwissenschaft“141 die These auf, dass eine eigentliche
Wissenschaft nicht nur empirische, sondern apodiktische Gewiss‐
heit aufzeigen müsse, was allein mittels der Mathematik möglich sei.
Jede eigentliche Naturwissenschaft benötige „einen reinen Theil, der
dem empirischen zum Grunde liegt und der auf Erkenntnis der Na‐
turdinge a priori beruht“.142 Diesen erblickt Kant in der Mathematik,
sodass in jeder Naturwissenschaft nur so viel Wissenschaft wie zu‐
grunde liegende Mathematik anzutreffen sei. Diese wiederum setze

140 Vgl. Weyer, Horst, Geschichte der Chemie. Band 2 – 19. und 20. Jahrhundert,
Berlin 2018, 248.

141 Kant, Immanuel, Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, Riga
1786.

142 Ebd., IX.

Teil II „Grund“

196

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voraus, dass die Prinzipien ihrer Begriffskonstruktion geklärt seien,
was eine Aufgabe der Philosophie sei, die dafür nicht auf besondere
Erfahrung zurückgreife, sondern lediglich auf den empirischen Be‐
griff in seinen Beziehungen zu den reinen Anschauungen von Raum
und Zeit.143 Kant beabsichtigt daher, die Prinzipien der Konstruk‐
tion der naturwissenschaftlichen Begriffe – die Möglichkeit einer
mathematischen Naturlehre – in einem System darzustellen. Dafür
greift er als Schema auf vier Kategorien zurück: Größe (Quantität),
Qualität, Relation und Modalität.144 Da der Chemie die Mathematik
fehle und ihre Gründe bloße Erfahrungsgesetze seien, ordnet er sie
nicht als Wissenschaft, sondern als systematische Kunst ein.145

Ein Wandel sollte durch Jakob Benjamin Richter (1762–1807) ein‐
treten, der in seinem Werk „Anfangsgründe der Stöchyometrie oder
Meßkunst chymischer Elemente“146 den Begriff der Stöchiometrie
prägt und große Teile der Chemie als Teilgebiete der Mathematik
einordnet. Durch die Entdeckung des Periodensystems der Elemente
in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts vergrößert sich die Mathe‐
matisierung der Chemie, die seit dem Einzug der Quantentheorie in
der Mitte des 20. Jahrhunderts immer weiter voranschreitet.147 Die
Vermessung der Natur wird in der Chemie Ende des 19. Jahrhun‐
derts zudem auf einen Satz aus dem biblischen Buch der Weisheit
zurückgeführt, dass Gott alles nach „Maß, Zahl und Gewicht geord‐
net“ habe (Weisheit 11,20). Dieser wurde z.B. bei der Einweihung des
chemischen Instituts in Leipzig im Jahr 1870 im Hörsaal angebracht
und direkt darunter eine Tabelle mit den damals bekannten Elemen‐
ten und ihren jeweiligen Atomgewichten.148

Guardini hatte die chemische Forschung zu Beginn des 20. Jahr‐
hunderts also für ein Semester in einem Zustand erlebt, in dem
neben das zergliedernde Experiment auch zunehmend die mathe‐
matische Formel trat. Die persönliche Erfahrung, dass eine solche
Methode dem eigenen Wesen zuwider war, mag – unter Hinzunah‐
me der späteren philosophischen Auseinandersetzung – ein anfäng‐

143 Vgl. ebd., XII.
144 Vgl. ebd., XIV-XVII.
145 Vgl. ebd., V.
146 Richter, Jakob Benjamin, Anfangsgründe der Stöchyometrie oder Meßkunst

chymischer Elemente, Breslau – Hirschberg 1793.
147 Vgl. Weyer, Geschichte der Chemie, 7f.
148 Vgl. ebd., 6.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

197

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher Hintergrund für seine Kritik am neuzeitlichen Naturverständ‐
nis gewesen sein.

Es sei bereits an dieser Stelle betont, dass er sowohl die Na‐
turwissenschaften als auch ihre rationale Methode nicht einfach
verwirft, sondern sie auch rezipiert und für die Entwicklung der
Gegensatzlehre nutzt. So erwähnt er in „Gegensatz und Gegensätze“
das Zueinander von Mineralsubstanz und Kristallisationsgesetz, von
Atom und Molekulargesetz und von Ion und Atomgesetz als Bei‐
spiele für den Gegensatz von Fülle und Form.149 Er kritisiert die
Naturwissenschaften nicht grundlegend, sondern will deren rechte
Einordnung in das Gesamt des Daseins, des Lebens, aufzeigen. Die
im Gegensatzbuch skizzierten Gedanken zur Auseinandersetzung
mit dem neuzeitlichen Naturverständnis entwickelt Guardini später
in seinem berühmten Werk „Das Ende der Neuzeit“150 weiter, das
bis heute nichts an Aktualität verloren hat. So führte es z.B. Papst
Franziskus in seiner Enzyklika „Laudato Si“ an.151

2.1.2 Lebensphilosophie im Gegensatzbuch

Guardini bestimmt das „Leben“ als Objekt seiner Lehre vom Gegen‐
satz: „Das Leben trägt die Gegensätze; die Gegensätze verwirklichen
sich am Leben“.152 Eine inhaltliche Bestimmung dieses Begriffs ist
deshalb von entscheidender Bedeutung für die gesamte Gegensatz‐
lehre und soll an dieser Stelle einstweilig vorgenommen werden,
damit die folgenden Gedanken einen Grund haben, von dem sie
ausgehen können. Die Vorläufigkeit muss betont werden, da die
gesamte Gegensatzlehre in den acht Gegensatzpaaren das „Leben‐
dig-Konkrete“ näher bestimmt, die hier gegebenen Hinweise also
beständig in den Darstellungen zur Ontologie des Lebendig-Konkre‐
ten erweitert werden. Im Folgenden sei zuerst knapp auf Guardinis
Tätigkeit in der Jugendbewegung und damit das Hinzutreten der
Kategorie des Lebens in seinem Wirken als Seelsorger und anschlie‐

149 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 13.
150 Guardini, Das Ende der Neuzeit.
151 Vgl. Papst Franziskus, Enzyklika LAUDATO SI’ von Papst Franziskus über

die Sorge für das gemeinsame Haus. 24. Mai 2015 [LS], hg. v. Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz (VAS 202), Bonn 52022, Nr. 105, 108, 115, 203.

152 Guardini, Der Gegensatz, 171.

Teil II „Grund“

198

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßend auf die Lebensphilosophie seiner Zeit eingegangen, wie er sie
in seiner Gegensatzlehre rezipierte.

In der Jugendbewegung wollten sich die jungen Menschen von
der „empirischen“ Generation der Eltern absetzen, da sie – so Max
Bondy – keinerlei Verständnis für die Ganzheit des Lebens hätten.
Die Jugend erkannte, dass ihr die in ihren Augen mechanisierte
Lebensform der Eltern nicht entsprach und sie brachen zur Fülle
und zum Drang des Lebens auf. Der Auszug aus dem bürgerlichen
Haus in die Natur im Wandern, d.h. ein Hinaustreten aus einem
umgrenzten Raum in die Weite des noch unangetasteten und so
empfundenen reinen Lebens, dienten den jungen Menschen, so
Bondy, der Befreiung von einer verlogenen Autorität.153

Abgelehnt wurde also nicht die Autorität als solche, sondern dieje‐
nige der nicht-ganzheitlichen Ichmenschen. Zudem sei eine Autori‐
tät ersehnt worden, mit der auch die Ganzheit des Lebens gegeben
sei.154 Die Bünde, zu denen sich die jungen Menschen zusammen‐
schlossen, wären deshalb zunächst keine Zweckverbindungen zur
Erreichung parteipolitischer Ziele, sondern Lebensbünde. Die jun‐
gen Menschen richteten ihr Augenmerk auf ein Leben in leib-see‐
lischer Ganzheitlichkeit, d.h. auf ein gefühlsgesättigtes Leben und
auf die Ganzhingabe an die Gemeinschaft, wie Theodor Wilhelm
schildert.155 Ein neuer lebendiger Geist erwachte in der Jugend, der –
so Guardini in seinem Artikel „Neue Jugend und katholischer Geist“
1920 – dem schwer beschrieben werden könne, der seine Luft nicht
selbst atme und erlebe.156

Das Jung-Sein wurde als eine Urerfahrung, als Wurzel des
Menschlichen, empfunden – im Widerspruch zum Mechanisierten
und Alten. Aus einem schöpferischen und lebendigen Ideal heraus
sollte die Gesellschaft neu gestaltet werden. Die Jugendbewegung
war ein Aufbruch weg von der Maschine hin zum Leben. Guardini
stand in diesem Prozess und gestaltete ihn aktiv mit.

153 Vgl. Bondy, in: Bondy/ Guardini, Freideutsche Jugend und Katholizismus, 275.
154 Vgl. ebd., 274.
155 Vgl. Wilhelm, Theodor, Der geschichtliche Ort der deutschen Jugendbewe‐

gung, in: Kindt, Werner (Hg.), Grundschriften der Deutschen Jugendbewe‐
gung, Düsseldorf – Köln 1963, 7–29, 12.

156 Vgl. Guardini, Neue Jugend und katholischer Geist, 292; Wilhelm, Theodor,
Der geschichtliche Ort der deutschen Jugendbewegung, 8.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

199

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den Ausgangspunkt der Philosophie bei der „Lebenserfahrung“
teilt Guardini mit der Lebensphilosophie seiner Zeit. Ihr Ausgangs‐
punkt sei, so Elenor Jain, das „Leben als bedeutendstes Wirklich‐
keitsprinzip“.157 „Lebenserfahrung“, so Robert Josef Kozljanič in sei‐
ner Einführung in die Lebensphilosophie, meine unvoreingenom‐
mene Welt- und Selbsterfahrung, die „naive, gewachsene, vollsinn‐
liche, anschauliche, vorwissenschaftliche Art und Weise wie jeder
Mensch sich und seine Lebenswelt erfährt“.158 Diese könne dann
zur Theorie werden, der aber nie die Grundlage der Lebenserfah‐
rung abhandenkomme. Gemäß dieser Bestimmung können auch
Guardinis Gegensatzlehre lebensphilosophische Züge zugeschrieben
werden, da selbst den „transzendentalen Gegensätzen“ eine Grund‐
lage der Lebenserfahrung zukomme.159 Dies verdeutlicht sich zudem
anhand eines Briefes von Max Scheler an Guardini vom 4. Juli 1919,
in dem jener schreibt, dass ihm Guardini eine Arbeit über „Lebens‐
gegensätzlichkeiten“ gesandt habe.160 In der Gegensatzlehre von 1925
finden sich auch Verweise auf lebensphilosophische Autoren, die im
Folgenden genannt seien.

Zuerst sei auf Friedrich Nietzsche, ein Vordenker und Ideengeber
der Lebensphilosophie, hingewiesen, der in der Gegensatzlehre mit
seinem Terminus des „Apollinischen“161 und dass das Leben „gefähr‐
lich und böse“162 sei, angeführt wird. Guardini rezipiert auch Sim‐
mels „Lebensanschauung“, besonders das Kapitel über die „Trans‐
zendenz des Lebens“.163 Er geht darin ebenso wie Guardini von
dem Leben aus, das er vorfindet, von einem „wir“, das sich „nicht
mit abstrakten Begriffen“, sondern an einem „Über-uns“ und „Unter-
uns“164 orientiere. Zudem verweist Guardini in der Gegensatzlehre

157 Jain, Elenor, Das Prinzip Leben. Lebensphilosophische und Ästhetische Erzie‐
hung, Frankfurt am Main u.a. 1993, 20.

158 Kozljanič, Robert Josef, Lebensphilosophie. Eine Einführung, Stuttgart 2004,
12.

159 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 88–99.
160 Brief von Max Scheler an Romano Guardini vom 4. Juli 1919, Köln, in: BSB

Ana 342 B I, 2.
161 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 43.
162 Ebd., 74.
163 Vgl. ebd., 82.
164 Simmel, Lebensanschauung, 1.

Teil II „Grund“

200

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Bezug auf das „Innen“ auf Hans Drieschs165 „Philosophie des
Organischen“166 und Prinzip der Entelechie167. Erstere war damals
ein vielbeachtetes Werk und Driesch wird heute zu einem Zweig der
Lebensphilosophie gerechnet, die biologische, morphologische und
vitalistische Überlegungen zum Problem des organischen Lebens
anstellt.168 Schließlich benennt Guardini mit dem „Aktivismus, Prag‐
matismus und dynamischen Personalismus“ seiner Zeit auch einsei‐
tige lebensphilosophische Positionen, von denen er sich ebenso ab‐
setzte, wie vom mit Absolutheitsanspruch vertretenen „gnostischen“
und „faustischen“ Menschenbild169, worin Goethe und die Romantik
anklingen. Summa summarum finden sich in der Gegensatzlehre
also direkte Verweise auf lebensphilosophische Autoren und Denk‐
strömungen.

Einige Interpreten rechnen Guardinis Werk selbst zur Lebensphi‐
losophie. So wird er in der Einführung in die Lebensphilosophie
von Robert Josef Kozljanič als christlicher Philosoph zur zweiten
Hochphase der Lebensphilosophie, die von den 20er Jahren bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts datiert wird, gezählt.170 Im Handwörter‐
buch der Philosophie von Beyerwaltes und Mennes wird sein Werk
teilweise als „Lebensphilosophie“ bezeichnet171 und Alfons Knoll fol‐
gert in seiner Untersuchung, dass das Gegensatzbuch „über weite
Passagen eindeutig lebensphilosophisch geprägt“172 sei. Karl Albert
und Elenor Jain betonen, dass Guardini ob seines umfangreichen

165 Guardini, Der Gegensatz, 59 Anm. 18: „Was ich meine, wird in etwa durch
Hans Drieschs Theorie der Entelechie beleuchtet. (Philosophie des Organi‐
schen, 2. Aufl. Leipzig 1921.) Er nimmt im Lebendigen außer der physikali‐
schen und chemischen noch eine dritte Art Naturkraft an: die Entelechie. Akt
und Bau-Ganzes des Lebendigen sind nicht nur Ergebnisse chemischer oder
physikalischer Vorgänge, sondern jedes lebendige Sein und Geschehen steht
unter einem wirkenden Plan“.

166 Driesch, Hans, Philosophie des Organischen. Gifford-Vorlesungen gehalten an
der Universität Aberdeen in den Jahren 1907–1908, Leipzig 21921.

167 Guardini, Der Gegensatz, 67: „Charakteristisch für dieses Verhältnis, wie
Hans Driesch die Tätigkeit der Entelechie, des lebendigen Gestaltprinzips,
umschreibt“ mit Verweis auf dessen Philosophie des Organischen S. 434f.

168 Vgl. Kozljanič, Lebensphilosophie, 15.
169 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 34.
170 Vgl. Kozljanič, Lebensphilosophie, 19.
171 Beierwaltes / Menne, Gegensatz, 116f.
172 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 87.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

201

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werkes nicht schlichtweg zu den Lebensphilosophen gezählt werden
könne, doch wird die Gegensatzlehre von ihnen als das „lebensphi‐
losophische Hauptwerk“ Guardinis bezeichnet.173

Guardini greift in seiner Gegensatzlehre lebensphilosophische Po‐
sitionen und Themen auf, repetiert sie aber nicht und übernimmt
auch nicht die Widerspruchsdialektik weg vom „begrifflichen Be‐
griff“ allein hin zu reiner „intuitiver Intuition“, wie auch Karl Wuche‐
rer-Huldenfeld in seiner Dissertation zurecht herausstellt174, sondern
verbindet sie mit klassischen philosophischen Positionen. Er knüpft
zwar an die in der Lebensphilosophie üblichen Darstellungen an,
doch unterscheidet er sich gerade darin, dass für ihn die Fülle-Reihe
nicht alles sei. Er stellt ihr die Form-Reihe hinzu und integriert
sie ins Gesamt des Lebens.175 So ergänzt und korrigiert er z.B.
den für die Lebensphilosophie bedeutsamen Begriff des Inneren
durch den des Äußeren. Eine entscheidende Berichtigung lebensphi‐
losophischer Einseitigkeit wird in der Gegensatzlehre im Kapitel
„Wert und Stellung der Gegensätze im Lebensganzen“176 vorgenom‐
men, in dem keine der beiden Gegensatzreihen als höherwertig
eingestuft wird. Sie würden gleichwesentlich zum Gegensatz des
Lebendig-Konkreten gehören und ihr wahrer „Wert“ liege außerhalb
des Gegensatzsystems, verweise letztlich auf Gott. Weder allein die
Form-Reihe noch allein die Fülle-Reihe seien für sich auf den Wert
bezogen, vielmehr komme dies der ganzheitlichen konkret-lebendi‐
gen Einheit zu.

In der Frage, inwieweit Guardini der Lebensphilosophie zuzuord‐
nen ist, wird also die Antwort lauten müssen, dass er lebensphilo‐
sophische Ansätze breit rezipiert, sich aber nicht einfachhin einer
lebensphilosophischen Schule zuordnen lässt. Zudem fügt er sowohl
die lebensphilosophischen Themen als auch die einzelnen angeführ‐
ten Autoren immer ins Gesamt des Lebendig-Konkreten ein, und
korrigiert damit eventuelle Einseitigkeiten. Darauf wird in den ent‐
sprechenden Einzeldarstellungen der Gegensatzpaare eingegangen
werden.

173 Vgl. Albert, Karl / Elenor, Jain, Philosophie als Form des Lebens. Zur ontolo‐
gischen Erneuerung der Lebensphilosophie, Freiburg i.Br. – München 2000,
202–204.

174 Vgl. Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 155.
175 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 89.
176 Guardini, Der Gegensatz, 139–144.

Teil II „Grund“

202

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oben wurde Guardinis Hinwendung zur Wirklichkeit in Ausein‐
andersetzung mit dem Neukantianismus Heinrich Rickerts heraus‐
gestellt. Diese dort noch unbestimmte Wirklichkeit erhält nun in
der Absetzung von einem mechanistisch-rationalistischem Welt- und
Menschenbild in der Hinzunahme des „Lebens“ eine nähere Cha‐
rakterisierung, die sich dann in den einzelnen Gegensätzen weiter
entfalten wird. Damit kann die erste These der Ontologie präzisiert
werden. „A: Das Wirkliche ist unabhängig vom Denken des Subjek‐
tes. Es ist die erste Evidenz und Maßstab der Erkenntnis“ kann ge‐
nauer gefasst werden in „A: Das Lebendig-Konkrete ist unabhängig
von der Erkenntnis und deren Maßstab“.

Eine besondere Stellung nimmt in der Gegensatzlehre Johann
Wolfgang von Goethe ein, der gemäß Robert Kozljanič mit Friedrich
Nietzsche als ein Vordenker und Ideengeber der Lebensphilosophie
angesehen werden könne.177 Auf ihn bezieht sich Guardini in Hin‐
blick auf die Polarität der Romantik, die „Wissenschaftslehre“178 und
das „Schaffen“179. An dieser Stelle sei daher ausführlicher auf Guardi‐
nis Befassung mit Goethe eingegangen.

2.1.3 Romano Guardinis Befassung mit Johann Wolfgang von Goethe

Johann Wolfgang von Goethe ist im Werk Guardinis in außerge‐
wöhnlicher Häufigkeit präsent, wie es sonst wohl nur noch auf
Nietzsche oder Kierkegaard zutrifft. Er gehört für ihn zu den gro‐
ßen Dichtern mit Shakespeare, Hölderlin und Dante180 und wenn
Guardini ihm im Unterschied zu Rilke, Hölderlin oder Mörike kei‐
ne größere Veröffentlichung widmet, dann lässt dies nicht auf eine
Geringschätzung schließen, vielmehr soll hier die These vertreten
werden: Das Denken und Werk Guardinis ist neben anderen Auto‐
ren, Denkströmungen und eigenen Lebenswirklichkeiten auch eine

177 Vgl. Kozljanič, Lebensphilosophie, 17.
178 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 17, 41, 48, 103, 182.
179 Vgl. ebd., 65.
180 Vgl. Guardini, Romano, Das Dantebild der „Göttlichen Komödie, in: Jahrbuch

des Ordens Pour le Mérite für Wissenschaft und Künste 1958–1959. Reden und
Gedenkworte 3, Heidelberg 1959, 101–122, hier zitiert nach: ders., Sprache –
Dichtung – Deutung, Mainz – Paderborn 21992, 132–150, 137; Ders., Die Exis‐
tenz des Christen. Herausgegeben aus dem Nachlaß, München – Paderborn –
Wien 1976, 481.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

203

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lebenslange Auseinandersetzung mit der Gestalt, dem Denken und
Werk Goethes. Besonders in der Phase der Weiterentwicklung seiner
Denkstruktur des Gegensatzes von 1913 bis 1925 lässt sich eine aus‐
führliche Befassung Guardinis mit Goethe belegen.

Der erste Verweis auf Guardinis Auseinandersetzung mit Goethe
auch über Sekundärliteratur findet sich in einem Brief an Weiger am
29. August 1913:

„Auf der Reise [im August 1913, Anm. P.M.] hatte ich ein ganz außer‐
gewöhnliches Buch mit. G. Simmel, Goethe. Ich entsinne mich nur
einmal bisher eine solche Schärfe und Kraft der psychologischen Ana‐
lyse und Darstellung gefunden zu haben. Wiederum wimmelnd von
Schiefheiten und Übertreibungen; getragen von einer – Goethe einfach
in allem bejahenden Wertung, aber so voll der überraschenden Einsich‐
ten, daß einem vor solcher Psychologie fast Angst wird. Ich hatte die
Empfindung: noch einige solcher Bücher, und ich habe nichts mehr zu
sagen“.181

Guardini betrachtet seine Erkenntnisart, „ein inneres Hinstellen,
besser, ein inneres Emporwachsenlassen, Ordnen, Zusammenfügen“
mit derjenigen Goethes verwandt, doch ordnet er sich selbst der
Größe Goethes unter, wie in einem Brief an Weiger deutlich wird:
„Du weißt, daß ich dabei an Goethes Dimension wahrlich nicht
denke)“.182 Für Guardini zeigt sich in Goethes Dichtung, so in den
Briefen an Weiger in den folgenden Jahren ersichtlich, die „Größe
des normalen Lebens“.183 Auf ihm ruhe mit Kant und Luther „die
moderne deutsche Kultur“ und er habe die Autonomie des Mensch‐
lichen, der Kunst und des Lebens proklamiert.184 In einem Brief von
1916 wird ihm Goethes „Werter“ ein Ausgangspunkt des Nachden‐
kens über das Verhältnis von „kulturell“ und „elementar“185 und im

181 Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 107.

182 Brief an Weiger vom 31. Mai/ 3. Juni 1914, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 150f.

183 Brief an Weiger vom 30. November 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 121f.

184 Vgl. Brief an Weiger vom 7. September 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 173.

185 Vgl. Brief an Weiger vom 15. November 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 201f.

Teil II „Grund“

204

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oktober 1917 empfahl Guardini Weiger, sich in einer Untersuchung
mit Goethes Verhältnis zur Religion zu befassen:

„Es gilt eben Goethe aus seiner Zeit und aus seiner eigenen einzigartigen
Natur heraus zu verstehen, und sich klarzumachen, was für solchen
Mann Religion ist – mit der Nebenabsicht, daraus etwas über Religion
überhaupt und moderne Zeit überhaupt zu lernen“.186

Im Februar 1918 fragte er bei ihm nach, ob er mit dieser Untersu‐
chung begonnen habe.187 Bereits in seinem frühen Meisterwerk „Vom
Geist der Liturgie“ hatte Guardini auf die berühmte Umkehr des
Prologs des Evangeliums nach Johannes „Im Anfang war das Wort“
(Joh 1,1) durch Goethes „Im Anfang war die Tat“188 aufmerksam
gemacht:

„Indem der Schwerpunkt des Lebens aus der Erkenntnis in den Willen,
aus dem Logos in das Ethos überging, wurde das Leben immer haltlo‐
ser. Es wurde vom Menschen verlangt, daß er in sich selber stehe. Das
kann aber nur ein Wille, der wirklich schöpferisch im unbedingten Sinn
des Wortes ist, und das ist nur der göttliche“.189

Weitere Verweise auf Goethe finden sich dann beispielsweise in sei‐
nen Vorlesungen „Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre“
im Sommersemester 1923 und „Gott und die Welt“ im Wintersemes‐
ter 1923/24.190 Schließlich gipfelt seine frühe Befassung mit Goethe
am 28. August 1924 in einer „Goethefeier auf Burg Rothenfels”, wie
sich Guardini in „Spiegel und Gleichnis“ 1932 erinnerte.191 Goethes
175. und Thomas von Aquins 600. Geburtstag fielen in diesem Jahr
zusammen und Guardini hob an, beide zusammen zu denken: „den
großen Heiligen und tiefen, schweigenden Denker und das ‚Welt‐

186 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 209.

187 Vgl. Brief an Weiger vom 20. Februar 1918, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 214.

188 Goethe, Johann Wolfgang von, Faust I, in: Hamburger Ausgabe III, München
2000, Vers 1237.

189 Guardini, Vom Geist der Liturgie, 136f.
190 Vgl. Guardini, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre, 115; Ders., Gott

und die Welt, 156.
191 Vgl. Guardini, Romano, Von Goethe und Thomas von Aquin und vom klassi‐

schen Geist. Eine Erinnerung, in: ders., In Spiegel und Gleichnis, Mainz 51953,
21–26.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

205

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kind‘, das Christus und der Kirche so fremd gegenüberstand. Das
Gemeinsame aber bildete ein Etwas, ein Ton, eine Haltung, die im
Wesen beider liegt“.192 1925 bezeichnete Guardini dann Goethe als
eine große Persönlichkeit, von der man nicht nur historisch von
damals wisse, sondern er sei jetzt „lebendig gegeben“193 und zeichne
sich, so Guardini in seiner posthum veröffentlichten Ethik, durch
eine „klar geordnete Persönlichkeit“ aus; „etwa wenn wir lesen,
wie er als höchstes Ziel seines Daseins die Bildung seiner selbst
bezeichnet“194. In seinem Werk „Der Herr“ führte Guardini aus, dass
„„Goethe oder Platon oder Buddha bessere Führer“195 als Jesus seien,
wenn dieser nur noch als sittliche Leitfigur angesehen werde. Im
November 1929 äußerte er sich Weiger gegenüber geradezu beglückt
von seiner Goethe-Lektüre: „Weißt Du, was hübsch ist? Goethes
Briefe, Tagebücher, Gespräche und Gedichte immer periodenweise
zusammen zu lesen. Ein Strom…“.196

Im Unterschied zu seiner sonstigen Praxis finden sich in Guar‐
dinis Werken und Briefen Hinweise auf seine Goethe-Lektüre.
Über die allgemeine Bezeichnung von Goethes „Romanen, Dich‐
tungen und Dramen“197 hinaus erwähnt Guardini Goethes „Wer‐
ter“198, den „Götz von Berlichingen“199, Goethes „Briefwechsel“,
„Tagebücher (Ital u. Schweizerreise, Campagne i. Frankreich; Anna‐

192 Ebd., 21f.
193 Guardini, Romano, Vom liturgischen Mysterium, in: Die Schildgenossen 5

(1925), 385–414; Neuherausgabe in: ders., Liturgie und Liturgische Bildung,
Würzburg 1966, hier zitiert nach: Mainz – Paderborn 21992, 111–155, 138;
Ders., Die Gefährdung der lebendigen Persönlichkeit, in: Die Schildgenossen
6 (1926), 33–52, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks.
Aufsätze und kleine Schriften. Band 2, Mainz – Paderborn 2001, 258–280, 269.

194 Guardini, Ethik II, 1098.
195 Guardini, Romano, Der Herr. Betrachtungen über die Person und das Leben

Jesu Christi (1937), Ostfildern – Paderborn 202018, 352.
196 Brief an Weiger vom 7. November 1929, Berlin-Charlottenburg, in: Gerl-Falko‐

vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 306.
197 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 209.
198 Vgl. Brief an Weiger vom 15. November 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 202.
199 Brief an Weiger vom 31. Juli 1918, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis

Briefe an Weiger, 218.

Teil II „Grund“

206

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len ...“200, Goethes im „Tiefurter Journal“ von 1782 veröffentlichtes
Naturfragment201, dessen „West-östlicher Diwan“202, „Zahmen Xeni‐
en“203, „Wilhelm Meister“204, „Gespräche mit Eckermann“205, „Dich‐
tung und Wahrheit“206, „Faust“207, „Iphigenie“208, „Maximen und
Reflexionen“209 und schließlich zitiert Guardini aus Goethes Wahl‐
verwandtschaften210 in seiner Vorlesung „Gnade und Gnadenleben
im Neuen Testament“ im Wintersemester 1927/28211. Zudem verweist

200 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 209.

201 Vgl. Guardini, Das Ende der Neuzeit, 47; Ders., Ethik I, 582.
202 Guardini, Das Ende der Neuzeit, 51.
203 Ebd., 51.
204 Guardini, Von Goethe und Thomas von Aquin und vom klassischen Geist, 25.
205 Guardini, Der Gegensatz, 65.
206 Guardini, Romano, Liturgische Bildung. Versuche, Burg Rothenfels am Main

1923, hier zitiert nach: ders., Liturgische Bildung. Versuche, in: ders. Liturgie
und liturgische Bildung, Mainz – Paderborn 21992, 19–110, 50.

207 Guardini, Romano, Die Offenbarung und die Endlichkeit. Eine Frage und der
Versuch einer Antwort, Würzburg 1951, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung
des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962. Band 2: Aus dem Bereich
der Theologie, Mainz – Paderborn 31994, 141–154, 147; Ders., Gegenwart und
Geheimnis. Eine Auslegung von fünf Gedichten Eduard Mörikes. Mit einigen
Bemerkungen über das Interpretieren, hier zitiert nach: Mainz – Paderborn
21992, 151–244, 227; Ders., Tugenden. Meditationen über Gestalten sittlichen
Lebens, Ostfildern – Paderborn 102021, 46; Ders., Dantes Göttliche Komödie.
Ihre philosophischen und religiösen Grundgedanken, Mainz – Paderborn
1998, 102, 124.

208 Guardini, Hölderlin, 350.
209 Guardini, Romano, Der unvollständige Mensch und die Macht, in: ders., Sorge

um den Menschen. Band 1, Mainz – Paderborn 41988, 39–66, 65.
210 Vgl. Guardini, Romano, Gnade und Gnadenleben im Neuen Testament. Win‐

tersemester 1926/27. Mitschrift von Katharina Kappes, in: Gerl-Falkovitz, Lau‐
terkeit des Blicks, 208–223, 214.

211 Goethe, Johann Wolfgang von, Die Leiden des jungen Werther, in: Hamburger
Ausgabe VI, München 2000, 7–124; Ders., Götz von Berlichingen mit der eiser‐
nen Hand. Ein Schauspiel, in: Hamburger Ausgabe IV, München 2000, 73–175;
Ders., Goethes Briefe und Briefe an Goethe, in: Hamburger Ausgabe. 6 Bände,
München 1988; Ders., Italienische Reise, in: Hamburger Ausgabe XI, München
2000, 7–556; Ders., Campagne in Frankreich 1792, in: Hamburger Ausgabe X,
München 2000, 188–363; Ders., Tag- und Jahreshefte. Als Ergänzung meiner
sonstigen Bekenntnisse (Auszug), in: Hamburger Ausgabe X, München 2000,
429–528; Ders., Die Natur. Fragment (Aus dem „Tierfurter Journal“ 1783),
in: Hamburger Ausgabe XIII, München 2000, 45–47; Ders., West-Östlicher
Divan, in: Hamburger Ausgabe II, München 2000, 7–125; Ders., Xenien, in:

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

207

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er in seinen Werken auf Goethes „Mahomets Gesang“212, „Prome‐
theus“213 und in seiner posthum veröffentlichen Ethik214 zitiert er ein
weiteres215. Über Goethes Lieder sei inhaltlich nichts weiter zu sagen,
denn „was sie meinen, steht ganz im Licht“.216

Guardini ist laut eigener Aussage „durch die Fülle der Gedichte
Goethes“ gewandert und er habe dabei ein für ihn besonderes ent‐
deckt, dass ihn berühre und auf ihn einen leisen Zauber auswirke,
wie er 1932 in „Spiegel und Gleichnis“ schreibt.217 Für ihn unter‐
scheidet es sich von den vielen wohlgeformten Gedichten Goethes
darin, dass es sich auf den Weg zu einem anderen Land begeben
habe: „Es ist zart, und preisgegeben heimatlos, und doch vielleicht
kühner und vom Sinne her stärker, als die Geschwister“218:

„Auf den Auen wandeln wir

Hamburger Ausgabe I, München 2000, 208–234; Ders., Wilhelm Meisters
Lehrjahre, in: Hamburger Ausgabe VII, München 2000, 7–610; Ders., Wilhelm
Meisters Wanderjahre, in: Hamburger Ausgabe VIII, München 2000, 7–486;
Ders., Wilhelm Meisters theatralische Sendung (Auszug), in: Hamburger Aus‐
gabe VIII, München 2000, 487–516; Ders., Aus meinem Leben Dichtung und
Wahrheit, in: Hamburger Ausgabe IX, München 2000, 7–598 u. in: Hamburger
Ausgabe X, München 2000, 7–187; Ders., Faust Teil I und II, in: Hamburger
Ausgabe III, München 2000, 7–364; Ders., Iphigenie auf Tauris. Ein Schau‐
spiel, in: Hamburger Ausgabe V, München 2000, 7–67; Ders., Maximen und
Reflexionen, in: Hamburger Ausgabe XII, München 2000, 365–547; Ders.,
Die Wahlverwandtschaften. Ein Roman, in: Hamburger Ausgabe VI, München
2000, 242–490; Eckermann, Johann Peter, Gespräche mit Goethe, Berlin 2019.

212 Guardini, Hölderlin, 21.
213 Vgl. Guardini, Romano, Über den christlichen Sinn der Erkenntnis. Eine

Meditation zu Semesterbeginn, in: ders. (Hg.), Christliche Besinnung 3, Würz‐
burg 1951, 107–117, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen.
Gesammelte Studien 1923–1962. Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie,
Mainz – Paderborn 31994, 286; Guardini, Ethik II, 817.

214 Ebd., 1256: „‘Was ist das Schwerste von allem? Was Dir das Leichteste dünkt:
Mit den Augen zu sehn, was vor den Augen liegt.‘ Goethe ...“

215 Goethe, Johann Wolfgang von, Mahomets-Gesang, in: Hamburger Ausgabe
I, München 2000, 42–44; Ders., Prometheus, in: Hamburger Ausgabe I, Mün‐
chen 2000, 44–46; Ders., Prometheus. Dramatisches Fragment, in: Hamburger
Ausgabe IV, München 2000, 176–187.

216 Guardini, Gegenwart und Geheimnis, 235.
217 Guardini, Romano, Ein Gedicht von Goethe und ein Wort dazu, in: ders., In

Spiegel und Gleichnis, Mainz 51953, 27f.
218 Ebd., 27f.

Teil II „Grund“

208

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und bleiben glücklich ohne Gedanken
Am Hügel schwebt des Abschieds Laut,

Es bringt der West den Fluß herab
Ein leises Lebewohl.

Und der Schmerz ergreift die Brust,
Und der Geist schwankt hin und her,

Und sinkt und steigt und sinkt.
Von weitem winkt die Wiederkehr

Und sagt der Seele Freude zu!
Ist es so? Ja! Zweifle nicht“.219

Später scheint sich Guardinis Einstellung zu Goethes Gedichten
etwas geändert zu haben, weg von der früheren großen Begeisterung
hin zur Ernüchterung, wie er mit Datum vom 22. Juli 1953 notierte:

„Ich lese wieder einmal die Gedichte Goethes, eins nach dem anderen.
Mit Verwunderung und Mißtrauen gegen mich selbst und mit Betrüb‐
nis muß ich mir sagen, daß mehr Leere und Banalität darin ist, als ich
früher je zugegeben hätte. Wie vieles ist ‚achtzehntes Jahrhundert‘, von
einer Flachheit, daß man sich fragt, wie Goethe das nicht nur schreiben,
sondern in die endgültige Sammlung aufnehmen konnte“.220

Aus den zahlreichen Lektüre-Angaben kann geschlossen werden,
dass Guardini wahrscheinlich den gesamten Goethe gelesen hatte.
Zudem finden sich in seinen Briefen an Weiger auch Verweise zur
Sekundärliteratur seiner Zeit, woraus deutlich wird, wie intensiv
er sich mit ihm befasste und ihn zu durchdringen versuchte. Die
Bezüge setzen bereits 1907 mit Theodor Volbehrs (1862–1931) „Goe‐
the und die bildende Kunst“ ein221, gefolgt 1913 von einem „ganz
außergewöhnlichen“222 Buch von Georg Simmel, 1916 dem „wirklich
erquickenden, so echten, bescheiden und lauteren“223 Goethebuch
von Robert Saitschick (1868–1965) und in einem Brief an Weiger aus
dem Jahr 1917 nennt er für eine Befassung mit Goethe die Werke
von Friedrich Gundolf (1880–1931), Georg Simmel und Alexander

219 Ebd., 27.
220 Guardini, Wahrheit des Denkens (22.7.1953), 174.
221 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 151 Anm. 390.
222 Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐

nis Briefe an Weiger, 107.
223 Brief an Weiger vom 27. August 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐

nis Briefe an Weiger, 194.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

209

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Baumgartner (1841–1910)224. In einem Brief an Weiger von 1921 schil‐
dert er, dass das Goethe-Buch von Ernst Michel (1889–1964) auf
ihn einen „tiefen Eindruck“ gemacht habe225 und im Jahr 1932 führt
er noch dasjenige von Flodoard Freiherr von Biedermann (1858–
1935)226 an227.

Der zeitliche Schwerpunkt von Guardinis intensiver Befassung
mit Goethe lag, so die Schlussfolgerung auch aus den Angaben zur
Sekundärliteratur, in den Jahren der Weiterentwicklung der Gegen‐
satzlehre ab 1913 bis hin zu ihrer Veröffentlichung 1925. Goethe ist
deshalb für diese Untersuchung der Gegensatzlehre zwingend zu
berücksichtigen. Guardini setzte sich thematisch mit ihm in unter‐
schiedlichen Themengebieten auseinander: erstens in der Frage der
Erkenntnis und des klassischen Geistes; zweitens in der Frage der
Nicht-Identität und Überführbarkeit von Quantität in Qualität228

sowie in der Frage der Polarität und der Unterscheidung von Wi‐
derspruch und Gegensatz, worauf im dritten Teil „Grund“ im Ka‐
pitel zum Gegensatz als solchen eingegangen wird229; drittens in
der Frage der Natur, der Persönlichkeit und des Christlichen, was
im folgenden Kapitel knapp dargestellt sei. Insgesamt muss für die
Auseinandersetzung Guardinis mit Goethe festgehalten werden, dass
sich ihr eine eigene Untersuchung widmen müsste, um die vielen
Facetten hervorheben zu können.

224 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 208f.

225 Vgl. Brief an Weiger vom 24. Dezember 1920/ 20. Januar 1921, Pützchen bei
Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 234.

226 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 151 Anm. 390.
227 Volbehr, Theodor, Goethe und die bildende Kunst, Leipzig 1895; Simmel,

Goethe; Saitschick, Robert, Genie und Charakter. Shakespeare, Lessing, Goe‐
the, Schiller, Schopenhauer, Wagner, Berlin 1900; Gundolf, Friedrich, Goethe,
Berlin 1916; Simmel, Kant und Goethe; Baumgartner, Alexander, Goethe. Sein
Leben und seine Werke, besorgt von Alois Stockmann. 2 Bände, Freiburg
i.Br. 1911; Michel, Ernst, Weltanschauung und Naturdeutung. Vorlesungen über
Goethes Naturanschauung, Jena 1919; Biedermann, Flodoard Freiherr von,
Chronik von Goethes Leben, Leipzig 1931.

228 Vgl. Guardini, Romano, Das Wunder und das Bild vom Menschen und von der
Welt, in: Die Schildgenossen 13 (1933), 1–15, hier zitiert nach: ders., Wurzeln
eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 3, Mainz –
Paderborn 2002, 98–118, 110.

229 Vgl. Teil III Kapitel „4.2.2 Verwandtschaft I: Romano Guardini und Johann
Wolfgang von Goethe“.

Teil II „Grund“

210

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Hinwendung zu lebendig-konkreter Natur

Im ersten Kapitel wurde gezeigt, dass sich Guardini mit der na‐
turwissenschaftlichen Methode und der lebensphilosophischen Strö‐
mung seiner Zeit auseinandersetzte, sowie sich vor allem in der
Periode der Weiterentwicklung der Gegensatzlehre mit Goethe be‐
fasste. Daran schließt sich nun im zweiten und dritten Kapitel die
Darlegung des inhaltlichen Dialogs Guardinis mit der Kategorie des
„Lebens“ an, wie er ihn in seiner Gegensatzlehre führt. In Bezug
auf seine zuerst darzustellende Hinwendung zu lebendig-konkreter
Natur, der dann diejenige zum lebendig-konkreten Menschen folgt,
wird hier vorrangig Goethe berücksichtigt und keine lebensphiloso‐
phischen Autoren, da sich im dritten Teil der Untersuchung in der
Erörterung der einzelnen Gegensatzpaare die Diskurse mit beispiels‐
weise Driesch und Nietzsche230 besser konturieren lassen als an
dieser Stelle. Zunächst sei hier auf Guardinis Abwendung von einer
mechanischen Naturauffassung eingegangen, dann seine mit Goethe
vollzogene Hinwendung zu einer lebendigen Natur dargestellt und
schließlich seine Differenz zur goetheschen Vergöttlichung der Na‐
tur ausgeführt.

Mit der Betonung des Lebens stellt sich Guardini einer mecha‐
nisch-rationalistischen Naturauffassung entgegen und nimmt Leben‐
digkeit bereits für die einzelne Zelle an, wie eine Passage aus der
Gegensatzlehre offenlegt:

„Materialistische Lebens-, Seelen- und Gesellschaftslehre meint, aus
chemischen Bestandteilen den lebendigen Körper, aus Anreizen das
seelische Leben, aus physiologischen, geographischen, wirtschaftlichen
Gegebenheiten Person und Gesellschaft aufbauen zu können. Das Neue
wird nicht gesehen, was da am Werke ist. Gewiß sind die Atome N, C,
H und O in der lebendigen Eiweißverbindung an sich die nämlichen
wie in der Retorte des Chemikers. Aber in der lebenden Zelle sind sie
tatsächlich doch etwas anderes. Zelle ist mehr als Maschine. Im Vorgang
des Wachstums geht alles, was ‚Stoff‘ ist, durch den Innenpunkt des
Lebendigen“.231

230 Vgl. Teil III Kapitel „2.2 Form und Formloses: Romano Guardinis Dialog mit
Friedrich Nietzsche“ sowie Kapitel „3.1 Der transempirische Punkt: Romano
Guardinis Hinweis auf Hans Driesch“.

231 Guardini, Der Gegensatz, 64.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

211

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Naturwissenschaft des beginnenden 20. Jahrhunderts deutete
die Welt als Mechanismus einer mathematisch ausdrückbaren Kau‐
salität und das ihr zu Grunde liegende mechanisch-naturwissen‐
schaftliche Prinzip stellte die Wirklichkeit in völligen Widerspruch
zu allem, was der Wirklichkeit in den vorangegangen Epochen Sinn
verlieh. In einer solchen rationalistisch-mechanischen Weltbetrach‐
tung blieb kein Raum mehr für Werte, Freiheit und religiöse Bedeu‐
tung. Für Georg Simmel bestand deshalb die große geistesgeschicht‐
liche Aufgabe seiner Zeit darin, „die verlorene Einheit zwischen Na‐
tur und Geist, Mechanismus und innerem Sinne, wissenschaftlicher
Objektivität und der gefühlten Wertbedeutung des Lebens und der
Dinge auf einer höheren Basis wiederzugewinnen“.232 Guardinis An‐
liegen in der Gegensatzlehre ist es, in der von Simmel angegebenen
Richtung eine neue Einheit aufzuzeigen, dass zwischen den Grund‐
kräften zwar Spannung aber kein Widerspruch bestehe. Im polaren
Gegensatz könne die Auflösung der Geistesbereiche verwunden wer‐
den: „Unsere Aufgabe ist es nun, darüber hinaus zu einer neuen,
doch kritisch bewährten Einheit fortzuschreiten“.233

Wirkliches ist für Guardini kein rational-mechanisches Gefüge,
sondern konkrete Gestalt. Diese beschränke sich nicht darauf rund
zu sein, sondern fordere vielmehr die Frage, in welcher Weise sie
rund sei.234 Leben bedeutet für Guardini in der Gegensatzlehre
u.a. „wirkende Gestalt“.235 In seinem späteren Augustinus-Buch un‐
terschied er Wirklichkeitsstufen des Seienden gemäß der Fähigkeit,
sich selbst im Sein zu behaupten, d.h. zu wirken. Daraus ergeben
sich Unterschiede von z.B. Pflanze, Tier, Körper oder Geist.236 Alles,
was wirke, sei also in gewisser Weise lebendig. Die höheren Stufen
enthielten dabei die niederen in sich. So sei der Mensch mit der
Pflanze verwandt in Zellbau, Stoffwechsel, etc., mit dem Tier z.B.
in der Empfindung, ihm allein gebühren laut Guardini jedoch die
Fähigkeiten zu Urteil, Wertung, Wahl, Wertverwirklichung, Liebe
und Hingabe. Das Leben umfasse das alles, aber meint für Guardini

232 Simmel, Kant und Goethe, 123.
233 Guardini, Der Gegensatz, 14.
234 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 18f.
235 Ebd., 242.
236 Vgl. Guardini, Romano, Die Bekehrung des Aurelius Augustinus. Der innere

Vorgang in seinen Bekenntnissen, Mainz – Paderborn 1989, 113.

Teil II „Grund“

212

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht ein Gesamtleben oder einen vitalen Zusammenhang, sondern
„das individuelle Leben; das konkret Lebendige“.237 Es trage die
Gegensätze und sie würden sich an ihm verwirklichen.

Eine Gestaltverwirklichung ist für Guardini immer ein „zweipo‐
liger Vorgang, ein sich realisierendes Ganzes“.238 Mit dem Begriff
der „Gestalt“ wird hier ein großer Bogen aufgetan. Wenn sich eine
Gestalt durch ihre Zweipoligkeit auszeichnet, dann wird deutlich,
wie alle späteren Gestaltinterpretationen Guardinis auf der Gegen‐
satzlehre als ihrem methodischen Fundament aufbauen. Die Unter‐
suchung rückt näher zur gegensätzlichen Bestimmung des „Konkret-
Lebendigen“ vor, das nicht nur von einer Seite – der allein rationalen
oder auch der allein intuitiven – zu erfassen ist. Die Gegensätze
des Lebendigen scheinen sich abstrakt auszuschließen, aber seien
am konkreten Ding in Einheit vollzogen und treten innerhalb al‐
ler quantitativen, qualitativen und gestaltmäßigen Bestimmtheiten
auf.239 Die Einheit der Gegensätze selbst dürfe wiederum nicht me‐
chanisch oder logisch verstanden werden, sondern sei selbst leben‐
dig, wie Guardini in der Gegensatzlehre darlegt:

„Es wäre also ganz falsch, von einer mechanischen Einheitsvorstellung,
oder vom Maßstab logischer Einsinnigkeit auszugehen, und zu bezwei‐
feln, ob eine Einheit, wie sie soeben beschrieben wurde, möglich sei.
Wir haben die Wirklichkeit zu befragen. Sie antwortet uns, daß unter
den verschiedenen Formen der Einheit, neben der mechanischen, ne‐
ben der logischen, neben der zweckhaft organisatorischen es auch noch
eine andere gebe, nämlich die spezifische Form der lebendigen Einheit.
Deren Wesen aber besteht darin, Einheit von Gegensätzen zu sein“.240

Die „Gegensatzstruktur [ist] Struktur des Lebendig-Konkreten“.241

Um sich von einem naturalistischen Naturverständnis ab- und dem
Leben zuzuwenden, bezieht sich Guardini auf Goethe.

Der Unterschied zwischen einer newtonschen und goetheschen
Naturauffassung liegt für Guardini darin, dass man zwar sämtliche
chemischen und physikalischen Formeln wissen könne, damit aber

237 Guardini, Der Gegensatz, 171.
238 Vgl. Guardini, Wahrheit des Denkens (30.4.1945), 147.
239 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 22f.
240 Ebd., 184f.
241 Ebd., 226.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

213

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch keine einzige Qualität erfasst habe.242 Auch für Goethe sei die
Welt nicht mechanisch, sondern das Leben sei ihm unvergleichbar
und unzerlegbar, wie er Faust aussprechen lasse243:

„Geheimnisvoll am lichten Tag
Lässt sich Natur des Schleiers nicht berauben,

Und was sie deinem Geist nicht offenbaren mag,
Das zwingst du ihr nicht ab mit Hebeln und mit Schrauben“.244

Die Natur sei für Goethe das „Erstgegebene, hinter das man nicht
mehr zurückgreifen kann; eben damit aber auch das Normative,
das ‚Natürliche‘, das Richtige“.245 Goethe ist für Guardini derjenige,
der „die neuzeitliche Naturvorstellung zu ihrer klassischen Fülle und
Klarheit gebracht habe“.246 Dabei finde die Denkweise laut Guardini
ihren „vielleicht vollkommensten Ausdruck […] in dem Fragment
Goethes „Die Natur“247, wie es im Journal von Tiefurt 1782 abge‐
druckt wurde, worauf Guardini auch in weiteren Werken verweist248.

Geist und Natur seien bei Goethe nicht zwei getrennte Bereiche,
vielmehr gehe er laut Simmel von einer „Geistigkeit der Natur und
der Natürlichkeit des Geistes“249 aus. Eine solche Formulierung lässt
an ähnliche Guardinis über das Zueinander von Leib und Seele
denken, wenn er in der Gegensatzlehre von „geistleiblich“ und „be‐

242 Vgl. Guardini, Romano, Freiheit und Unabänderlichkeit, in: Die Schildgenos‐
sen 7 (1927), 257–271, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des Christlichen.
Gesammelte Studien 1923–1962. Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie,
Mainz – Paderborn 31994, 117–137, 125.

243 Guardini zitierte die Stelle 1954. (Vgl. Guardini, Romano, Die Situation des
Menschen, in: Bayerische Akademie der Wissenschaften (Hg.), Die Künste
im technischen Zeitalter, München 1954, 15–42, hier zitiert nach: ders., Unter‐
scheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962. Band 1: Aus dem
Bereich der Philosophie, Mainz – Paderborn 31994, 244–264, 248).

244 Goethe, Faust I, Verse 672–675.
245 Guardini, Romano, Zum Problem der Demokratie. Ein Versuch der Klärung.

Manuskript von 1946; aus dem Nachlass herausgegeben von Felix Messer‐
schmid, in: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 21 (1970), 726–732, hier
zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine
Schriften. Band 3, Mainz – Paderborn 2002, 320–328, 327.

246 Guardini, Das Ende der Neuzeit, 62.
247 Guardini, Romano, Freiheit, Gnade, Schicksal. Drei Kapitel zur Deutung des

Daseins, München 41956, 137.
248 Guardini, Ethik II, 1181; Ders., Das Ende der Neuzeit, 47.
249 Simmel, Kant und Goethe, 127.

Teil II „Grund“

214

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seelte[r] Stofflichkeit“ schreibt.250 Es kann sogar die Vermutung auf‐
gestellt werden, dass Guardini den Begriff des „Stoffs“ von Goethe
her erhalten hat, denn er führte ihn in seiner Hölderlin-Auslegung
auf ihn zurück: „der ‚Stoff‘ – um den goetheschen Begriff zu brau‐
chen“.251 In seiner Interpretation von Eduard Mörike hatte Guardini
Goethes Gedichte dahingehend gelobt, dass in ihnen „der Stoff ganz
zu Inhalt und der Inhalt ganz zu Form geworden ist. Jede Wort‐
wahl, jede Schwingung des Rhythmus, jedes Gewichtsverhältnis der
Komposition ist selbst der Vorgang, das Bild, das Gefühl, und der
Interpret hat ihm nachzuspüren“.252 Form und Inhalt müssten bei
Goethe also nicht erst vereint werden, sondern seien ein Leben der
göttlichen Natur, das sowohl im Geist wie auch in der Wirklichkeit
lebe.253 Der große Unterschied zwischen Guardini und Goethe liegt
darin, dass Guardini Geist und Stoff in Einheit und nicht wie Goethe
in Identität denkt, also keinesfalls einem goetheschen Pantheismus
zu verfallen droht. Darauf sei nun näher eingegangen.

Die Kulturgestalt der Klassik zeichne sich gerade dadurch aus, so
Guardini, dass sie dem „Natürlichen“ entsprach. Er betont in „Das
Ende der Neuzeit“: „Was aus ihr [der Natur, Anm. P.M.] abgeleitet
werden kann, ist endgültig verstanden. Was als natürlich begründet
werden kann, ist gerechtfertigt“.254 Die Natur wurde von Goethe
als „Mutter Natur“ vergöttlicht. In ihr sei, so Goethe, „ein ewiges
Leben, Werden und Bewegen“.255 Sie sei bei Goethe, so Guardini
in unterschiedlichen Werken, „das geheimniserfüllte All und Eins;
die Selbstverwirklichung der Gottheit“256, „das Unbekannte, in allem
sich Offenbarende“257 und eine „Gott-Natur“258. Sie sei selbst das,
was überall verursacht wird und doch als Ganzes autonom in sich

250 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 174f.
251 Guardini, Hölderlin, 33.
252 Guardini, Gegenwart und Geheimnis, 237.
253 Vgl. Simmel, Kant und Goethe, 134.
254 Guardini, Das Ende der Neuzeit, 49.
255 Goethe, Die Natur, 46.
256 Guardini, Die Situation des Menschen, 247.
257 Guardini, Wahrheit des Denkens (18.10.1953), 198.
258 Guardini, Die Existenz des Christen, 84.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

215

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst steht.259 Goethe brachte seine Naturauffassung in seinem Na‐
tur-Fragment, auf das sich Guardini bezog, wie folgt zum Ausdruck:

„Sie ist alles. Sie belohnt sich selbst und bestraft sich selbst, erfreut
und quält sich selbst. Sie ist rauh und gelinde, lieblich und schröklich,
kraftlos und allgewaltig. Alles ist immer da in ihr. […] Gegenwart ist ihr
Ewigkeit. […] Sie hat mich hereingestellt, sie wird mich auch herausfüh‐
ren. Ich vertraue mich ihr. Sie mag mit mir schalten. Sie wird ihr Werk
nicht hassen. […] Nein, was wahr ist und was falsch ist, alles hat sie
gesprochen. Alles ist ihre Schuld, alles ist ihr Verdienst“.260

Sie habe einen „allumfassenden Sinn“ und man könne ihr nur durch
die Liebe, ihrer Krone, nahekommen.261 Die Natur wurde von Goe‐
the selbst als das Heilige und Fromme angesehen, das keinem Über‐
stieg auf das Transzendente mehr bedurfte. 1931 führt Guardini dann
in seinem Artikel „Reflexionen über das Verhältnis von Kultur und
Natur“ in der Zeitschrift „Die Schildgenossen“ aus:

„‚Natur‘ wird – vor allem seit der Renaissance; neu und mit program‐
matischer Entschiedenheit seit Rousseau, Goethe, Nietzsche – als ge‐
schlossene Einheit des Daseins und Sinnes gefaßt; als in sich selbst
stehende (autonome) und sich selbst genügende (autarke) Ganzheit. Ja,
als das Einzig-Gegebene, vor dem jedes Zurückgreifen auf anderes nicht
nur unmöglich, sondern unerlaubt ist; vielmehr gefordert, sich ganz
darauf zu stellen. Dem widerspricht das christliche Bewußtsein, wonach
Natur allein, gemessen an dem aus der Offenbarung hervortretenden
vollen göttlichen Bilde und Willen von der Welt, unfertig und unei‐
gentlich ist. Nicht nur, weil sie geschaffen ist und daher nicht in sich
gründet, sondern auch ihrem Wesensbestande nach. Natur ist, bloß für
sich genommen, etwas Zweideutiges; richtiger etwas Vor-deutiges. Sie
kann gar nicht in eigenem ‚Stande‘, in eigener ‚Voll-Ständigkeit‘ stehen,
sondern bedarf – immer gemessen an jenem letztgültigen Weltwillen
Gottes – der letzten Definition durch Offenbarung und Glaube. In der

259 Vgl. Guardini, Welt und Person, 17: „Es entsteht die Vorstellung der geheim‐
nisvollen, allschaffenden, heiligen, der Gott-Natur; so bei Giordano Bruno,
Spinoza, Goethe, Hölderlin, Schelling. Die Natur wird selbst als die religiöse Ur‐
tatsache und das Verhältnis zu ihr als die Wurzel der Frömmigkeit empfunden.
Das Natürliche ist zugleich das Heilige und Fromme; das Unnatürliche oder
Widernatürliche der Frevel schlechthin“.

260 Goethe, Die Natur, 47.
261 Vgl. ebd., 46f.

Teil II „Grund“

216

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt, wie Gott sie gewollt hat, gibt es keine ‚reine‘ Natur, nur eine, die
sich der Gnade gibt und so über sich hinaus existiert“.262

In der Neuzeit wurde die Lebendigkeit der Natur zwar betont und
Guardini schließt dabei selbst an Goethe und auch an die Lebens‐
philosophie an, doch ist die Natur für Goethe kein Vorläufer der
christlichen Offenbarung mehr, wie er entgegen der christlichen
Schöpfungsauffassung in seinem Naturfragment betonte: Die Natur
„spritzt ihre Geschöpfe aus dem Nichts hervor, und sagt ihnen nicht,
woher sie kommen und wohin sie gehen. Sie sollen nur laufen. Die
Bahn kennt sie“.263 Spricht Guardini in der Gegensatzlehre auch von
einem Leben in den Pflanzen und knüpft damit an eine Vorstellung
Goethes an, so lehnt er doch die Verabsolutierung der Natur ent‐
schieden ab. Er fundiert das gegensätzlich gebaute Lebendig-Kon‐
krete entgegen dem Autonomismus in Gott und öffnet es auf ihn hin,
wie im dritten Kapitel der Hinwendung zur Mitte ausgeführt wer‐
den wird. An dieser Stelle sei nach der Darlegung der Lebendigkeit
jeglichen Konkreten der sich anschließenden Frage nachgegangen,
wie das Lebendig-Konkrete in der Gegensatzlehre von Guardini
näher bestimmt wird. Seine inhaltliche Auseinandersetzung mit der
Kategorie des Lebens läuft von seiner Hinwendung zu lebendig-kon‐
kreter Natur auf diejenige zum lebendig-konkreten Menschen hin.

2.3 Hinwendung zum lebendig-konkreten Menschen

„Leben“ bedeutet für Guardini in der Gegensatzlehre „stets soviel
wie ‚lebendiger Mensch“.264 Er spricht nicht vom Personalen, ja er
wendet sich gegen den Personalismus, der das Personale – gleich‐
gesetzt mit dem Geistigen – vom Menschlich-Lebendigen isoliere,

262 Guardini, Romano, Reflexionen über das Verhältnis von Kultur und Natur, in:
Die Schildgenossen 11 (1931), 1–14, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des
Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962. Band 1: Aus dem Bereich der
Philosophie, Mainz – Paderborn 31994, 206–224, 209.

263 Goethe, Die Natur, 46.
264 Guardini, Der Gegensatz, 173.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

217

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern vom „Menschlichen“265, „vom menschlichen Leben; vom
lebendigen Menschen“266.

Guardini hatte folgerichtig das erste Kapitel der Gegensatzlehre
mit dem Bezug zum Menschen begonnen: „Wenn wir auf uns, in
uns schauen, so finden wir leibliche Gestalt, Glieder und Organe
[…]“.267 Seine Beobachtung geht auf die erste Person Plural, auf das
„Wir“ der Menschen. Auch sein Wechsel in die erste Person Singular
bezieht sich nicht nur auf den Autor selbst, sondern schließt die
Leserin bzw. den Leser mit ein.268 Durch die Verwendung von erster
Person Singular und Plural in den ersten Sätzen der Gegensatzlehre
verdeutlicht Guardini, dass es ihm nicht um eine abstrakt-allgemei‐
ne Kategorie „Mensch“ geht, vielmehr um den konkreten Menschen,
den „lebendigen Menschen“.269

Mit Guardinis Postulat des „lebendigen Menschen“ werden in
diesem dritten und letzten Kapitel zu seiner Hinwendung zum
Lebendig-Konkreten zwei Auseinandersetzungen mit Denkströmun‐
gen seiner Zeit in den Blick kommen: Er setzt sich erstens von der
Transzendentalphilosophie ab, dass das Subjekt nicht nur logisch,
sondern lebendig-konkret ist270, und nimmt von ihr auf, dass es
autonom ist, d.h. nicht auf Natur reduziert werden kann. Zudem
grenzt er sich zweitens vom Materialismus bzw. Naturalismus ab
und stellt ihm das lebendige und freie Subjekt entgegen. Zugleich
nimmt er von dieser Strömung auf, dass es in der Wirklichkeit ver‐
wurzelt ist. Diese Doppelbewegungen sind nicht zu trennen, werden
aber zur besseren Darstellung in zwei Kapitel unterschieden, wobei

265 Ebd., 177.
266 Ebd., 178.
267 Ebd., 15.
268 Vgl. ebd., 15f.
269 Ebd., 172.
270 So schreibt er in seinem Artikel „Sendung der katholischen Jugend“ auf dem

Hintergrund der Auseinandersetzung mit der freideutschen Jugendbewegung
1921: „Die Meißnersätze lehnen die Autorität ab. Sie ruhen auf Kant, der das
Sittengesetz von aller Verkörperung in persönlichen Trägern loslöst und es zu
einem Eigengesetz des Ich macht. Um das aber zu können, macht er das Ich
zum logischen ‚reinen Ich‘, zur ‚transzendentalen Apperzeption‘. Die ist aber
ein Stubengebilde. Es gibt nur ein lebendiges Ich“. (Guardini, Romano, Die
Sendung der katholischen Jugend, in: Die Tat. Monatsschrift für die Zukunft
deutscher Kultur 13 (1921), 9–18, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen
Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1, Mainz – Paderborn 2000,
7–22, 13).

Teil II „Grund“

218

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zuerst auf Guardinis Auseinandersetzung mit dem logischen Subjekt
Kants und dann auf seine Absetzung von der Naturalisierung des
Menschen eingegangen wird.

2.3.1 Absetzung vom logischen Subjekt Immanuel Kants

Ein zu lösendes Problem der Neuzeit läge darin, so Georg Simmel,
wie sich die Selbstständigkeit der Individualität gegenüber der Ge‐
sellschaft und gegenüber der Natur gewährleisten lasse.271 Im 18.
Jahrhundert war das Individuum in zahlreiche Zwänge gekettet:
religiöse, wirtschaftliche und politische. Gemäß Kant sei der Mensch
nicht auf Natur zu reduzieren, vielmehr ist ihm die „ganze Natur
teleologisch untergeordnet“272, wie er in der „Kritik der Urteilskraft“
schrieb. In der Befreiung des Menschen liege sein unwiderruflicher
Verdienst, wie es Simmel formuliert:

„Kant hat durch den Begriff des überempirischen Ich eine der großen
Lösungen der Persönlichkeit vollbracht, die das Lebensproblem der
Neuzeit bilden: soweit jener Begriff gilt, ist der Mensch von der Befan‐
genheit in der bloßen Natur erlöst; indem er dieser den empirischen
Menschen preisgibt, gewinnt er für das Wesentliche und Absolute uns‐
res Wesens die volle Unabhängigkeit von allem, womit die ursächlichen
Verknüpfungen der Dinge uns sonst zu vergewaltigen schienen“.273

Das kantische allgemeine Ich, auf das er die Welt gründet, bezeich‐
ne ein ganz allgemeines Bewusstsein, dass der Mensch überhaupt
existiere, aber trage keine bestimmte individuelle oder historische
Eigenheit, da bestimmte Vorstellungen erst wieder auf dem Ich selbst
ruhen, ja von ihm gewirkt werden. Kant kenne kein konkretes Sub‐
jekt, das konkret individuell ist, und somit auch kein konkretes
Erkennen.274 Das autonome Ich, in dem alles zusammenläuft, ist
also aufgrund der apriorischen Gleichheit mit allen anderen Ichs

271 Vgl. Simmel, Georg, Kant und der Individualismus, aus: Vossische Zeitung,
Königlich privilegirte Berlinische Zeitung von Staats- und gelehrten Sachen,
Nr. 7, Morgenausgabe vom 6. Januar 1904, Feuilleton-Teil, Berlin, jetzt in: GSG
7, Frankfurt am Main 1995, 273–282, 273.

272 Kant, Immanuel, Kritik der Urteilskraft. Herausgegeben von Karl Vorländer,
Hamburg 1993, 305.

273 Simmel, Kant und der Individualismus, 282.
274 Vgl. ebd., 278.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

219

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei Kant vollkommen farblos, wie – neben den Beschreibungen von
Simmel – auch aus einem Zitat Heinrich Rickerts deutlich wird:

„Es kommt also zunächst allein darauf an, den Begriff eines Subjekts zu
bilden, das nicht nur nicht mit diesem oder jenem besonderen Inhalt
behaftet und deshalb als ein besonderer Teil der Wirklichkeit anzusehen
ist, sondern das außerdem noch frei gedacht werden muß von jedem
Inhalt überhaupt, und das daher zwar jeden beliebigen Inhalt haben
kann, aber für sich betrachtet nur leere Form bleibt“.275

In Guardinis Wahrnehmung, der in der Gegensatzlehre explizit das
„konkrete Subjekt“ hervorhebt – gerade entgegen einem Subjekt in
abstracto, das es so gar nicht gebe276, – besteht die problematische
Grundfrage Kants bzw. des Neukantianismus darin, wie ein freies
Bewusstsein mit dem empirischen Ich zusammengedacht werden
könne. Da diesem jeglicher Gegen-Stand abhandengekommen sei,
müsse es sich logisch in sich selbst begründen und – wie Guardini
in „Vom Sinn der Kirche“ schreibt – so „entstand der Begriff des
Apriorischen als der, wohl empirisch subjektiven, aber logisch objek‐
tiven Gültigkeit; der Begriff der vom Subjekt statt vom Ding her
aufgebauten Erfahrung u.a.m. Es fehlt das ursprüngliche Erlebnis
der Wirklichkeit“.277 Die notwendige Befreiung des Subjekts aus den
determinierenden Naturzusammenhängen habe bei Kant zu einer
vollständigen Ablösung des Ich von der Wirklichkeit geführt. Damit
bleibe das Subjekt den grundlegenden Prinzipien eines mechanisch-
rationalistischen Weltbildes verhaftet, ja es sei selbst als inhaltsleere
Form die letzte Grundlage eines rein formalistischen Denkens von
Welt und auch von Geist. Das rein logische Subjekt Kants möchte
Guardini in seiner Gegensatzlehre hin zum Konkreten verwinden:

„Vielleicht trägt er [der Gegensatzgedanke, Anm. P.M.] auch so dazu
bei, die verhängnisvollste Folge begriffsverdorrten Erkenntnisbetriebes
zu überwinden: Die Ansicht, die ‚Geist‘ gleich Begriff setzt, Geist gleich
Abstraktion, während doch Geist stärkste Wirklichkeit ist, konkrete,
und die eigentliche Bestimmung des Geistigen eine ganz andere“.278

275 Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis, 84f.
276 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 232.
277 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 20.
278 Guardini, Der Gegensatz, 227f.

Teil II „Grund“

220

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Kants rein allgemeinem Subjektbegriff finde die charakterologi‐
sche Einheit der Persönlichkeit, so Georg Simmel, überhaupt keinen
Ausdruck und seien besonderer „Ton und Rhythmus des Wesens“279

nicht berücksichtigt. In dieser Formulierung aus dem Jahr 1904
zeigt sich eine Verbindung zur Gegensatzlehre Guardinis. Wenn
Simmel Kants Subjektvorstellung in dem Punkt kritisiert, dass ihr
die Charakterologie und das Leben (der Rhythmus) fehlen, dann
wird Guardini gemeinsam mit Neundörfer diese Linie der Kritik
aufgreifen, zuerst eine Charakterologie entwickeln und dann in der
Gegensatzlehre von 1925 das konkrete Leben in „Maß und Rhyth‐
mus“ ins Zentrum rücken. Mit der Hinzunahme des wirklichen
Lebens durch die Lebensphilosophie sucht Guardini das inhaltsleere
Subjekt Kants zu füllen, ohne es dabei an die Zwänge der Natur zu
verlieren.

Im Anschluss an die knappe Darstellung, dass Guardini von Kant
die Befreiung des Menschen aufnimmt, ohne ihm hin zum rein
logischen Subjekt zu folgen, sei nun auf die zweite Bewegung einge‐
gangen: die Rezeption des konkreten Lebens für die Postulierung
eines lebendig-konkreten Menschen und die Absetzung von den
naturalistischen Strömungen seiner Zeit.

2.3.2 Absetzung von der Naturalisierung des Menschen

Guardini zeigt in der Gegensatzlehre seine Fülle von Zugängen zur
Wirklichkeit des Menschlich-Lebendigen. Er erwähnt sowohl den
Körper, den Stoffwechsel und die physikalischen und chemischen
Vorgänge280, als auch den „Bau von Knochen und Muskeln, die
Struktur des psychischen Geschehens“281 und das „Ein- und Ausat‐
men“282. Er verweist ebenso auf die „Organisation eines Betriebes“,
„Gemeinde, „Staat“, „Gesamtkunstwerk“ und „Gesamtbildung“283,
wie auch auf „Matthias Grünewalds Bilder“, „Gotische Architektur“,

279 Simmel, Kant und der Individualismus, 279.
280 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 32.
281 Ebd., 78.
282 Vgl. ebd., 49.
283 Vgl. ebd., 50f.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

221

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die „Musik Beethovens“284, den „Typus des neuzeitlichen Unterneh‐
mers“285 und die „Bildkraft des Künstlers“286.

Im ersten Teil der Arbeit konnte bereits gezeigt werden, in wie
viele Richtungen des Wirklichen Guardini ausgespannt war. Nun er‐
weist sich dies auch in der Gegensatzlehre, dort menschlich-existen‐
tiell geordnet, hier sehend als Einheit erfahren und später denkend
zur Einheit hin durchdrungen, wie er schreibt: „Was alles da ist und
geschieht, sehen wir als Einheit“.287 So geht er davon aus, dass wir
wirklich leib-seelische Einheit seien, dass alle Mannigfaltigkeit auf
diese Einheit bezogen werden könne. Eine solche „Einheit des Le‐
bendigen“ erschöpfe sich nicht in der maschinellen Ordnung, son‐
dern habe Tiefenrichtung.288 Die Gegensatzlehre ist für ihn, wie er
Weiger bereits 1913 schrieb, eine „Theorie des Wirklichkeitsfassens,
als Heuristik für die Wirklichkeit nach Fülle und Einheit“.289 In der
Gegensatzschrift führt er näher aus:

„Der ganze Bereich des menschlichen Lebens scheint von der Tatsache
des Gegensatzes beherrscht zu werden. In all seinen Inhalten scheint
sie aufgezeigt werden zu können. Wahrscheinlich nicht nur hier; wahr‐
scheinlich liegt sie allem Lebendigem, vielleicht dem Konkreten über‐
haupt zu Grunde“.290

Auch wenn Guardini in der Gegensatzlehre mal Farben, dann
Früchte oder einen runden Körper beschreibt, kehrt er doch stets
zur eigenen Lebenserfahrung und damit zum Menschen zurück:
„Bleiben wir bei unserer Selbsterfahrung; alle diese Überlegungen
sollen ja in letzter Linie dem Phänomen des Menschlich-Lebendigen
näher führen“.291 „Mensch“ ersetzt in dieser Verbindung „Konkret“, ja
wird synonym gebraucht, und zudem wird abermals deutlich, dass
Guardinis philosophischer Ausgangspunkt, wie in der Phänomeno‐
logie und der Lebensphilosophie, die eigene Lebenserfahrung ist.
Mit seinen Darlegungen zum lebendigen Menschen in der Gegen‐

284 Vgl. ebd., 62.
285 Ebd., 69.
286 Ebd., 71.
287 Ebd., 3.
288 Vgl. ebd., 4.
289 Brief an Weiger vom 4./7. Dezember 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Fal‐

kovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 125.
290 Guardini, Der Gegensatz, 23.
291 Ebd., 25.

Teil II „Grund“

222

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


satzlehre wendet sich Guardini gegen jegliches naturalistisches bzw.
mechanistisches Menschenbild, wie jetzt gezeigt werden soll.

Auguste Comte hatte das „Dreistadiengesetz“ der positiven Philo‐
sophie formuliert, wonach auf ein theologisches, ein metaphysisches
und vollendend ein positivistisches Zeitalter folgte.292 Die Grundre‐
gel des Positivismus sei es laut Comte, dass „keine Behauptung,
die nicht genau auf die einfache Aussage einer besonderen oder
allgemeinen Tatsache zurückführbar ist, einen wirklichen und ver‐
ständlichen Sinn enthalten kann“.293 Neben einer Metaphysikkritik
und der damit verbundenen Absage an letzte Ursachen und Zwecke,
sollten allein die Verknüpfungen zwischen Einzeldingen, d.h. ihre
Gesetze, herausgestellt werden. Das Tatsachenmaterial ist Comte
lediglich Ausgangspunkt des Sehens, um von ihm her mittels des all‐
gemeinen Lehrsatzes der Unwandelbarkeit der Naturgesetze rational
vorauszusehen.294

Der darauf gründende Naturalismus in Deutschland295 betonte,
dass die Methoden der Naturwissenschaften nicht nur auf physika‐
lische oder biologische Prozesse angewandt werden, vielmehr inner‐
halb eines wissenschaftstheoretischen Positivismus Mensch, Gesell‐
schaft, Poesie und Kunst vereinnahmen sollten. Der erkenntnistheo‐
retische Positivismus bezeichnet nach Herbert Schnädelbach den
Versuch, in der Tradition des Empirismus „Erkenntnis auf der Basis
des Unbezweifelbaren neu zu begründen“.296 In dieser Richtung no‐
tierte Wilhelm Bölsche programmatisch: „Die Basis unseres gesam‐
ten modernen Denkens bilden die Naturwissenschaften“.297

Bölsche entwickelte seine Sicht des Menschen als Endglied einer
biologischen Entwicklungskette in seinem 1904 publizierten Werk

292 Vgl. Comte, Auguste, Rede über den Geist des Positivismus. Übersetzt, einge‐
leitet und herausgegeben von Iring Fetscher, Hamburg 21966, 5–41.

293 Ebd., 27.
294 Vgl. ebd., 35.
295 Die Vertreter des Naturalismus in Deutschland waren u.a. der führende Theo‐

retiker und Sprachtechniker Arno Holz (1863–1929), welcher den Naturalismus
in die Dichtung zu überführen suchte, Hermann Conradi (1862–1890), der
Darwinist Ernst Haeckel (1834–1919) und Wilhelm Bölsche (1861–1939).

296 Schnädelbach, Herbert, Erfahrung, Begründung und Reflexion. Versuch über
den Positivismus, Frankfurt am Main 1971, 13.

297 Bölsche, Wilhelm, Die naturwissenschaftlichen Grundlagen der Poesie. Prole‐
gomena einer realistischen Ästhetik, Leipzig 1887, 3.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

223

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Die Abstammung des Menschen“298, das eine Gesamtauflage von
126.000 Exemplaren erlebte, weshalb ihm großer Einfluss auf das
Menschenbild zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Deutschland zuge‐
schrieben werden kann299. Der Mensch wird dabei in einer doppel‐
ten Sinnrichtung aufgefasst: Sowohl vervollkommne er sich ausge‐
hend vom Tier selbst und sei deswegen autonom gegenüber jeder
höheren Macht, als auch stehe er ganz in den funktionalen Gefügen
der Natur und sei durch sie determiniert. „Erschaffen“ oder auch
„Schöpfung“ können in diesem Sinne, so Schnädelbach, nicht als
Kreativität oder Liebesakt, sondern allein als kausale Entwicklung
von Stufe zu Stufe verstanden werden. Der Mensch sei also ganz
„von der Natur her“300 zu denken:

„Subjektive Spontaneität, sofern sie überhaupt trotz der allgemeinen
Tendenz zum Determinismus, die die Aufklärung beherrschte, für mög‐
lich gehalten wird, ist demzufolge nur dann gerechtfertigt, wenn sie
‚naturgemäß‘ ist, d.h. wenn sie sich den Gesetzen des rezipierten Mate‐
rials unterordnet und sich damit selbst zu einer Form der Rezeptivität
depotenziert“.301

Als reines Naturwesen verstanden, müssten auch Intentionalität und
freier Wille auf natürliche Faktoren determiniert aufgefasst werden.
Der Mensch sei damit mathematisch durchdringbar und logisch
berechenbar, sei ein Zahnrad der Maschine einer technisierten Welt.
Bölsche kommt zu dem Schluss:

„Wir haben gebrochen mit den heitern Kinderträumen von Willensfrei‐
heit, von Unsterblichkeit der Seelen in den Grenzen unseres Denkens,
von einer göttlichen Liebe, die ein anderes als das natürliche Dasein
lebt“.302

298 Bölsche, Wilhelm, Die Abstammung des Menschen, Stuttgart 1904.
299 Vgl. Bolle, Fritz, Bölsche Wilhelm, in: Neue Deutsche Biographie 2 (1955), 400,

online: https://www.deutsche-biographie.de/pnd118512706.html#ndbcontent
(abgerufen am 19.5.2023).

300 Schnädelbach, Erfahrung, Begründung und Reflexion, 27.
301 Ebd., 27.
302 Bölsche, Die naturwissenschaftlichen Grundlagen der Poesie, 69.

Teil II „Grund“

224

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahre Freiheit könne daher, so Jörg Splett, im Zeitalter der Indus‐
trialisierung und der menschlichen Maschine nicht mehr als Störung
des geplanten Arbeitsgangs bedeuten.303

Guardini kritisiert in der Gegensatzlehre ein solches Bild vom
Menschen deutlich, tritt doch bei ihm zum Neben- und Hinterein‐
ander der Teile des Menschen Tiefe hinzu.304 So enthalte die Einheit
des Lebendigen zwar eine maschinelle Ordnung, aber erschöpfe sich
nicht in ihr.305 Der Mensch sei nicht nur ein „Fetzen Dasein“, nicht
nur „eigenen Sinnes bares Geschehen“ und nicht nur ein „zufälliges
Anschwemmsel von Eigenschaften“.306 Joseph Schmucker-von Koch
beschreibt die rationalistische Auffassung in seiner Dissertation über
Guardini treffend mit den Worten: „Es gibt nur mehr ‚Probleme‘
und keine Geheimnisse mehr, und diese Probleme – so die Über‐
zeugung – können wissenschaftlich gelöst werden“.307 Wurde durch
die Überführung der Qualität in die Quantität und der Geheimnis‐
haftigkeit in die mathematisch-erfassbare Funktion auch die Natur
als Sinn- und Wertorientierung obsolet, wird sich Guardini im An‐
schluss an die Phänomenologie dagegen richten.

Guardini kennt im Menschen keine bloß biologischen Vorgänge.
Die Gestalt des Menschen sei geistdurchwirkt und von der konsti‐
tutiven Einheit von Geistseele und Stoff getragen. Leib sei „beseel‐
te Stofflichkeit“308, weshalb auch der geistige Akt ein ganzheitlich
menschlicher sei, getragen von der leib-seelischen Einheit, ausge‐
wirkt in ihr und bezogen auf sie. Das leibliche Leben des Menschen
sei schon immer durchgeistigt: „Unser Wesen aber heißt, Mensch
zu sein; verkörperter Geist, durchseelter Leib“.309 Guardini verweist
als Referenzpunkt auf die Formel des Konzils von Vienne (1311/12)
„Anima forma corporis“310, die er auch in seinem 1923 publizierten

303 Vgl. Splett, Jörg, Zum Person-Begriff Romano Guardinis, in: Seidel, Wal‐
ter (Hg.), „Christliche Weltanschauung“. Wiederbegegnung mit Romano
Guardini, Würzburg 1985, 80–109, 97.

304 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 3.
305 Vgl. ebd., 4.
306 Ebd., 5.
307 Schmucker-von Koch, Joseph F., Autonomie und Transzendenz. Untersuchun‐

gen zur Religionsphilosophie Romano Guardinis, Mainz 1985, 20.
308 Guardini, Der Gegensatz, 175.
309 Guardini, Liturgische Bildung, 33.
310 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 176 Anm. 34.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

225

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werk „Liturgische Bildung“ als Ausgangspunkt für die Betrachtun‐
gen über das Verhältnis von Seele und Leib anführt311. Dem Gedan‐
ken der leib-seelischen Einheit liege das Prinzip der „anima forma
corporis“ zugrunde, gemäß dem die Seele als Entelechie des Leibes
nicht in der „formatio corporis“ aufgehe, sowie der Leib nicht nur
„formatum ab anima“ sei.312 Die Entwicklung von Pflanze und Tier
ereigne sich als Naturvorgang, hingegen sei die Durchformung des
Leibes durch die Seele ein Akt der Gestaltung, der Übung, der Bil‐
dung. Dabei könne die Seele mehr und mehr zur „forma corporis“
werden, wobei das letzte Ziel im Christlichen nicht in einer reinen
Geistigkeit, sondern in einem „geistlichen Leib“ bestehe.313 Je größer
der Einsatz von Geist sei, je mehr formatio, desto höher sei die
Seinsstufe. Mit dem Geist würden auch immer neue Wertstufen
in die betreffenden Seinsformen eintreten. Alle Stufen und Verschie‐
denheiten seien in der Einheit des Leib-Geistigen, in der Totalität
des Menschlichen, vorhanden.

In diesen Ausführungen Guardinis erscheint der Mensch gemäß
einem Begriff der Kirchenväter und nachfolgenden mittelalterlichen
Autoren als „Mikrokosmos“.314 Auch Eugen Biser bescheinigt der An‐
thropologie Guardinis den Mikrokosmos-Gedanken, sieht ihn aber
der antiken Statik entwendet und durch Guardini dynamisiert315,
was dem später darzustellenden Gegensatzpaar „Dynamik-Statik“

311 Vgl. Guardini, Liturgische Bildung, 28.
312 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 176.
313 Vgl. Guardini, Liturgische Bildung, 30f.
314 Ein Beispiel dieser Lehre sei mit Bonaventura angegeben, da er für Guardini

von Bedeutung ist. Dieser schreibt in seiner Dissertation über die theologi‐
schen Grundlagen der Erlösungslehre Bonaventuras: Der Mensch „faßt die
Elemente, die im Weltganzen gesondert vorhanden sind, ‚zur Vollendung des
Universums‘ in sich zusammen. So ist er die Vollendung der Welt; in seiner
Universalität ist er ihr Spiegel, ‚minor mundus‘, ihre Einheit“. (Guardini, Die
Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung, 11). Auch später vertrat Guardini
die Mikrokosmos-Lehre besonders in Hinblick auf das Erkennen, z.B. wenn
er in „Heilige Schrift und Glaubenswissenschaft“ schreibt: „Möglich wird je‐
ne Selbst-Anpassung der erkennenden Potenz an den Gegenstand dadurch,
daß im lebendigen Bestande des Menschen alle Weltgehalte mitgegeben sind.
Die alte Theorie von der mikrokosmischen Natur trifft zu. Der Mensch ist
tatsächlich die lebendige Abbreviatur des Seins“. (Guardini, Heilige Schrift und
Glaubenswissenschaft, 345).

315 Vgl. Biser, Eugen, Interpretation und Veränderung. Werk und Wirkung Roma‐
no Guardinis, Paderborn u.a. 1979, 82.

Teil II „Grund“

226

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entspricht. Gunda Brüske schlussfolgert ebenso, dass sich Guardinis
Stufenmodell des Menschen in diese altkirchliche Richtung deuten
lasse316, und unterstreicht dies mit einer Bemerkung Guardinis aus
einer unveröffentlichten frühen Fassung eines Kapitels zur Person
aus seiner Anthropologie „Der Mensch“:

„Er [der Mensch, Anm. P.M.] ist jenes Wesen, das auf alles in der Welt
bezogen ist, und eben dadurch fähig ist, sich dem Ganzen gegenüberzu‐
stellen. Das ist jenes Moment, welches die Lehre vom Mikrokosmos in
einer oft phantastischen Weise ausgedrückt hat“.317

Wenn der Gegensatz Prinzip des menschlichen Lebens ist, ist da‐
mit zwar noch nicht gesagt, dass er als Prinzip des Höheren auch
im Niederen enthalten sein muss, aber es ist doch zumindest der
Versuch zu unternehmen und vom Mikrokosmos-Gedanken her zu
fragen, ob sich der Gegensatz nicht auf das Gesamt der Wirklichkeit
ausdehnen lasse, wie Guardini selbst zu bedenken gibt:

„Die ganze Gegensatzidee ist vom Menschen her gemeint. Ihre Gültig‐
keit reicht ja an sich jedenfalls über das Menschliche hinaus; umfaßt
alles, was ‚lebendig‘ ist, Tier und Pflanze. In bestimmter Weise vielleicht
alles, was ‚Ding‘ heißt. […] Ich spreche ausschließlich von dem, was
ich in mir und in Meinesgleichen erfahre. Der Gegensatz ist Weise
menschlichen Lebens“.318

Dass die „konkreten Verwirklichungen“ immer in der Form des Ge‐
gensatzes auftreten, der Gegensatz ein „Grundgesetz des Seins“319,
ein „Prinzip von allgemeiner Bedeutung“320 ist und „für alle Gegen‐
stände der Erfahrung“321 gilt, hatte er bereits in „Gegensatz und
Gegensätze“ betont322. Auch 1925 hebt er hervor, dass sich die
Gegensatzstruktur in allem Gegebenen finde.323 Und auch Ludwig
Winterswyl bescheinigt in seiner Interpretation 1936, dass sich die

316 Vgl. Brüske, Anruf der Freiheit, 172.
317 Guardini, Romano, Das christliche Bild von der Person, 36 Anm. 1, Bayerische

Staatsbibliothek Ana 342, zitiert nach: Brüske, Anruf der Freiheit, 172.
318 Guardini, Der Gegensatz, 172.
319 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 19.
320 Ebd., 18.
321 Ebd., 15. Ob es auch für den Bereich des Absoluten gilt, lässt er an dieser Stelle

offen.
322 Vgl. ebd., 16.
323 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 226.

2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten

227

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Tatsache der gegensätzlichen Struktur […] im Gesamtbereich des
Gegebenen findet“.324 Damit ergibt sich eine wichtige Herausforde‐
rung für das Weiterdenken der Gegensatzlehre: Der Gegensatz ist
Prinzip menschlichen Lebens. Der Mensch ist Mikrokosmos. Lässt
sich der Gegensatz als „Urphänomen“325 auch auf die anderen beiden
Daseinsstufen übertragen und sogar als Grundprinzip von Wirklich‐
keit überhaupt herausstellen?

2.3.3 Zusammenschau

Wird das bisherige zusammengefasst, ergibt sich, dass Guardini in
der Gegensatzlehre die Gegensätze des Menschlich-Lebendigen an‐
hand zahlreicher Dimensionen untersuchte und entwickelte. Fried‐
rich Grave beschreibt in seiner Rezension der Gegensatzlehre kor‐
rekt, dass die Untersuchung über das Lebendige bei Guardini eine
Untersuchung über das Menschliche bezeichne mit der Offenheit
auf das Lebendige überhaupt.326 Dies bestätigt auch Maria Schlü‐
ter-Hermkes in ihrer Rezension und erweitert den Geltungsbereich
auch auf das Leblose.327 An die Darlegung der Gegensatzlehre, so
Guardini 1925, könnten von der Methode des Gegensatzes getra‐
gene Einzelbetrachtungen angeschlossen werden: des Erkennens,
Tuns, gesellschaftlichen Lebens, Fühlens, wirtschaftlichen und poli‐
tischen Geschehens. Er befasst sich in der Gegensatzlehre nicht mit
den qualitativen, quantitativen und gestaltmäßigen Bestimmungen
menschlicher Lebendigkeit, sondern anhand dieser drei Perspekti‐
ven mit der für ihn grundlegenden Tatsache des Lebendigen – dass
es im Gegensatz stehe:

„Alles menschliche Leben, Gesamtes wie Einzelheit, mag seinem nähe‐
ren qualitativen Inhalt und seiner besonderen Funktion nach sein, was
es will; damit, daß es lebendig ist, ist es gegensätzlich gebaut. Die
Gegensätzlichkeit gehört zu den Grundzügen des menschlichen Lebens.

324 Winterswyl, Romano Guardini, 367.
325 Guardini, Der Gegensatz, 41.
326 Vgl. Grave, Romano Guardini, 352.
327 Vgl. Schlüter-Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 531: „Die Aus‐

führungen werden auf den Bereich des Menschlichen begrenzt, obwohl sie
nach des Verfassers Überzeugung darüber hinaus auf alles Lebendige, Tier und
Pflanze, ja auf jedes Konkrete, als auch auf das Leblose, zutreffen“.

Teil II „Grund“

228

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ob es sich nun um anatomisch-physiologische oder emotionale, intel‐
lektuelle oder willensmäßige, individuelle oder gemeinschaftlich bezo‐
gene Erscheinungen handelt: Gegensätzlichkeit ist Erscheinungsweise,
Bauform, Wirkstruktur des Lebens“.328

Wenn im dritten Teil „Gehalt“ die einzelnen Gegensätze des Leben‐
dig-Konkreten dargestellt werden, sind diese zuerst als Gegensätze
des Menschlich-Lebendigen aufzufassen, d.h. mit ihnen wird sowohl
das Erkenntnissubjekt als auch das Erkenntnisobjekt beschrieben.
Die Frage nach der Anwendung auf alle Bereiche des Gegebenen
bleibt offen. Gelten sie für das Gegebene, erkennt ein in Gegen‐
sätzen Gebauter ein ebenso Gebautes. Damit können das Kapitel
beschließend auch weitere Thesen für Ontologie und Erkenntnis‐
theorie festgehalten werden: Die erste These der Ontologie „A: Das
Lebendig-Konkrete ist unabhängig von der Erkenntnis und deren
Maßstab“ kann aufgrund des zu Beginn dieses Teils angeführten Zi‐
tats329 erweitert werden zu: „AI: Der lebendige Mensch bzw. der/das
Lebendig-Konkrete ist gegensätzlich gebaut“. Daraus ergibt sich nun
unter Hinzunahme von These B einer künftigen Erkenntnistheorie
(„Die Erkenntnis muss dem jeweiligen Gegenstand entsprechen“330)
die diese erweiternde zentrale Einsicht für die Erkenntnistheorie der
Gegensatzlehre Guardinis: „BI: Der Erkenntnisakt ist gegensätzlich
gebaut“.

An die Darstellungen von Guardinis Hinwendungen zur Wirk‐
lichkeit und zum Lebendig-Konkreten schließt sich nun die Unter‐
suchung der existentiellen Mitte Guardinis und damit derjenigen
seiner Theorie des polaren Gegensatzes an.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die
Kirche

3.1 Der „Achsenpunkt“ des Lebens

Bisher wurde Guardinis Hinwendung zur Wirklichkeit, die sich nä‐
her als Hinwendung zum Lebendig-Konkreten erwies, aufgezeigt.

328 Guardini, Der Gegensatz, 179.
329 „Das Leben trägt die Gegensätze; die Gegensätze verwirklichen sich am Le‐

ben“. (Guardini, Der Gegensatz, 171).
330 Vgl. Kapitel „1.2.2 Von der „quaestio iuris“ zur „quaestio facti““.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

229

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von dort her schreitet die Untersuchung voran zur Mitte dieses
Lebendig-Konkreten, die ein drittes Fundament ist, auf dem die
Gegensatzlehre Guardinis steht.

Der Terminus der „Mitte“ wird von ihm noch nicht in „Gegensatz
und Gegensätze“ verwendet, sondern erst in der Gegensatzlehre von
1925. Die Gedanken von Mitte und Maß seien ihm für seine Lehre
vom polaren Gegensatz „besonders teuer geworden“.331 „Mitte“ ist bei
Guardini weder räumlich zu verstehen, noch bedeutet sie Innerlich‐
keit. Sie ist also vom „transempirischen Punkt“, der den Bezugspunkt
der transempirischen Gegensätze vom Erfahrungsbereich auf ein
Innen bezeichnet, zu unterscheiden. Guardinis Begriff der „Mitte“
ist also nicht lebensphilosophisch als ein Innen des Menschen zu
verstehen, sondern als „Herzpunkt des Lebens“332, als das Eigene,
aus dem jeder Mensch und jedes Lebendige überhaupt lebe, wie
Guardini in seiner Gegensatzlehre festhält: „Die Mitte ist das Ge‐
heimnis des Lebens. Wo die Gegensätze zusammen sind; von wo sie
ausgehen; wohin sie zurückkehren“.333

„Jedes Lebendige hat seine Mitte“334 und es könne auch eine Mitte
für die Gesamtheit des Lebendigen geben. Das ganze Dasein liege
in einem „schwebenden Bereich“, wie Guardini bekennt: „Über uns
geht es in’s unmöglich Große, wo wir verschlungen werden. Unter
uns in’s ungreifbar Kleine, wo wir keinen Fuß mehr fassen“.335 Um
den Menschen herum herrsche Unmaß, das die Einheit zu zerrei‐
ßen drohe, und nach Innen locke harmonisches Gleichgewicht, das
die lebendigen Spannungen einschlafen lasse. Menschliches Dasein
stehe schwebend „zwischen all diesen Un-Möglichkeiten“.336 Der
Mensch dürfe die Besonderung, die er ist, nicht zur Gesamtheit
erklären, da sonst die lebendige Mitte erstarre, und Guardini sieht
die Aufgabe seiner Zeit darin, wieder neu zu lernen, aus der eigenen
Mitte heraus zu leben und so den Dingen und Menschen zu begeg‐
nen:

331 Guardini, Der Gegensatz, 251.
332 Ebd., 251.
333 Ebd., 252.
334 Ebd., 251.
335 Ebd., 255.
336 Ebd., 256.

Teil II „Grund“

230

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ich glaube, wem die Gegensatzidee in der rechten Weise zur Haltung
wird, dem kommt daraus ein edler Gewinn: Das Bewußtsein von einer
Mitte seines Lebens; und der Wille, sie in’s Gemüt zu heben; von ihr her
zu leben, und zu ihr hin“.337

Wie kann diese Mitte, von der Guardini hier spricht, verstanden
werden? Vier Hinweise geben Aufschluss darüber. Erstens setzt er
Mitte und Herz synonym, womit die theologia cordis anklingt, in
deren Tradition Guardini steht. „Mitte“ verweist von dort her auf die
Beziehung des Lebendig-Konkreten zum lebendigen Gott. Zweitens
arbeitet Guardini in seiner Promotion den Begriff des Mittleren
heraus, der im Denken Bonaventuras eine große Rolle spielt. Dort
steht das Mittlere („medium“) zwischen zwei Extremen und ebenso
der daraus entwickelte Mittler („mediator“), der zwischen Gott und
Mensch steht. Er habe an beiden Anteil, um mit beiden verbunden
zu sein.338 Jesus der Christus sei bei Bonaventura, so Guardini, der
Mittler zwischen Gott und Mensch und gesandt, die bestehenden
Gegensätze auszugleichen.339 Dieser Gedanke kann auf die vier chal‐
zedonischen Adverbien weitergeführt werden, sodass sich auch in
Guardinis Befassung mit Bonaventura der notwendige Übergang
vom medium auf den mediator hin zeigt.

Drittens spricht Guardini von dem unendlich Großen und unend‐
lich Kleinen, von dem er den Menschen bedroht sieht. Guardini
befasste sich in der Zeit der Abfassung seiner Gegensatzlehre mit
den neuen kosmologischen Forschungen seiner Zeit, in denen die
Natur selbst als unendlich erfahren worden sei.340 Bei der Vorstel‐
lung der enormen Entfernungen zu anderen Himmelskörpern und
der Geschwindigkeit des Lichts tritt ihm eine ungeheure Größe des‐
sen, was da vor sich geht, ins Bewusstsein. Aufgrund dieser Größe
und Beherrschbarkeit der Natur könne einem Menschen in seiner
Seele der Raum für Gott abhandenkommen.341 Um wieder den grö‐
ßeren Gott zu begreifen, müsse ihm in der eigenen Seele eine Größe
zugestanden werden, die der Weltvorstellung entspreche, ja größer

337 Ebd., 252.
338 Vgl. Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung, 48f.
339 Vgl. ebd., 49.
340 Vgl. Guardini, Romano, Die Entfernung des Andromeda-Nebels, in: ders., In

Spiegel und Gleichnis, Mainz 51953, 170–177.
341 Vgl. ebd., 173.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

231

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sei als sie, wie Guardini in einem kleinen Aufsatz „Die Entfernung
des Andromeda-Nebels“ festhielt:

„Er muß die Größe der Welt innerlich zulassen, ihr Raum geben, see‐
lisch mit ihr ringen, bis in ihm der Gedanke nicht nur gedacht wird,
sondern Kraft gewinnt: ‚Gott ist jenes Wesen, das noch größer ist als
diese Welt‘“.342

Das neuzeitliche Weltbild trage nicht mehr den Charakter der Um‐
fassbarkeit, sodass außerhalb der Welt der Ort Gottes angenommen
werden könne, vielmehr sei der Kosmos mathematisch endlos.343

Diese Vorstellung taucht auch heute in vielen Veröffentlichungen
auf, wie „Eine kurze Geschichte der Zeit“344 von Stephen Hawking
eindrucksvoll zeigt. Das seelische Empfinden eines Gottes außerhalb
der Welt sei, so Guardini, mit der naturwissenschaftlichen Darstel‐
lung der kosmischen mathematischen Unendlichkeit zutiefst gestört,
sodass die Aufgabe zur Überwindung einer mathematisierten Welt
darin bestehe, eine neue Transzendenzvorstellung zu gewinnen: den
Begriff einer „inneren Transzendenz“, einer inneren Grenze der Na‐
tur in aller äußeren rationalen Unendlichkeit.345 Es lässt sich festhal‐
ten, dass „Mitte“ auch von dieser Seite her bei Guardini den Bezug
auf Gott hin beinhaltet.

Viertens ist mit der Definition der Mitte als der Punkt, von dem
die Gegensätze ausgehen und zu dem sie zurückkehren, offensicht‐
lich von Guardini eine Dimension ausgedrückt, die den Gegensät‐
zen und damit dem Lebendig-Konkreten innerlicher ist als sein In‐
nerliches und äußerlicher als sein Äußerliches. In seinem Notizbuch
bezeichnete er unter der Überschrift „Grundgesetz d[es] Lebens“
mit dem verbindenden Datum „1905/1918“ die Mitte des Daseins als
„Achsenpunkt“.346 Das Grundgesetz des Lebens bestehe im Logion
Jesu in Mt 16,25 und bedeute, den „Achsenpunkt“ des eigenen Le‐
bens in ein Du – ein Werk oder einen anderen Menschen – zu legen.
Guardini führt aus:

342 Ebd., 174.
343 Vgl. ebd., 175.
344 Hawking, Stephen, Eine kurze Geschichte der Zeit, Hamburg 142017.
345 Vgl. Guardini, Die Entfernung des Andromeda-Nebels, 176.
346 Guardini, Romano, Grundgesetz des Lebens. Notiz von 1905/1918, in: ders.,

Notizbuch 1914–1919, [108].

Teil II „Grund“

232

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„[Die] Persönlichkeit findet ihre Fülle und letzte Form erst, wenn sie
sich im Wagnis des Vertrauens u[nd] der Liebe einer anderen schenkt.
Aus deren Hand erst empfängt sie sich voll zurück. So auch Gott ge‐
genüber. Ohne dies Wegwerfen verkümmert sie in der Selbstsucht des
Philistertums. ‚Wer seine Seele verliert…‘“.347

Mit dem Datum 1905 verweist Guardini zurück auf sein „Dachkam‐
mer-Erlebnis“, nach dem er gemeinsam mit Neundörfer begonnen
hatte, den Fragen einer Gegensatzlehre nachzugehen. Im Jahr 1918
deutet Guardini in seinem großen Erstling „Vom Geist der Liturgie“
sein Hingabe-Ereignis in Hinblick auf die Liturgie und die Kirche
– geprägt von seiner gegensätzlichen Denkstruktur – aus. In seinen
unveröffentlichten Berichten verbindet er das Geführtwerden im
eigenen Leben durch Gott mit dessen Schöpfungsmacht, die die
Einheit aller Vielfalt sei, sodass sich auch dort die Verbindung von
Existenz, Gegensatzdenken und theologischem Grund zeigt. Dieser
ist bei Guardini nicht ein unbestimmtes Göttliches, sondern konkret
christlich, ja konfessionell römisch-katholisch:

„Ich glaube an die Offenbarung in Christus, wie sie in der katholischen
Kirche hervortritt und das ganze Leben in ihre Ordnung zieht, weil sie
Wahrheit ist; ich habe aber auch zugleich erfahren, daß ich in ihr die
eigentliche Möglichkeit meiner Existenz gefunden habe – mehr, daß ich
nur als katholischer Christ der sein kann, der ich sein muß, um ich
selber zu sein“.348

Ausgehend von eigener existentieller Einheit kann er die ihm sich
beständig aufdrängende Lebensvielfalt theoretisch in den Blick neh‐
men. Er steht in keiner philosophischen oder theologischen Schule
und hat auch keine Lehrer, denen er sich angeschlossen oder ihnen
widerstrebt habe, sondern ihm „ist das eigentliche Werden und
Schaffen aus eigener Mitte hervorgegangen, hat sich in eigener Be‐
gegnung mit der Wirklichkeit vollzogen und sich in einem eigenen
Versuch ausgedrückt, ‚Welt‘, das heißt erkanntes, gestaltetes Dasein
zu haben“.349 Die philosophisch im Gegensatzbuch von 1925 entfalte‐
te Lehre vom Gegensatz basiert, von ihrer Entstehung her betrach‐
tet, auf theologischem Gehalt. Das Standfassen in der Offenbarung
und damit auch in der Kirche bilden eine existentielle und auch

347 Ebd., [108].
348 Guardini, Berichte*, 7f.
349 Ebd., 9.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

233

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theologische Grundlage der Gegensatzlehre, wie auch aus einem
Brief Guardinis an Weiger aus dem Jahr 1908 deutlich wird:

„Ich glaube, daß ‚Kathol.‘ als ‚Harmonische Einheit der Gegensätze‘, i. e.
Allseitigkeit im Wesen des Seienden gegeben, sein Seinsgesetz (die on‐
tol. Kategorie der ‚Einheit‘) ist. Demnach ist Kathol. die Relig., d. h. die
allein das ganze, allseit. Sein mit dem allseit. Gott vereinigende allseitige
Verbindung (religatio). Wär‘ ein solcher Nachweis nicht herrlich? Das
ist die Grundlage für alles andere“.350

Das Umkehrerlebnis, das es deutende Studium und die Einheit sei‐
ner Lebensgegensätze in der Kirche und ihrer Liturgie bildeten für
Guardini das Fundament seiner Existenz, aus deren klarer Mitte
er die Gegensatzlehre aufbauen konnte.351 Die Mitte ist also jener
Beziehungspunkt, in dem der Mensch steht, von dem aus er als
geordnete und in sich stehende Ganzheit ins Draußen treten kann,
ohne sich darin zu verlieren. Sie ist deshalb als Herzpunkt des Le‐
bens auch keineswegs starr, sondern Bewegung, Schwingung, Maß
und Rhythmus. Diese geheimnisvolle Mitte, die das Zentrum des
Gegensatzes ist, müsse – so die Folgerung Guardinis aus seinem
Umkehrerlebnis – an ein Du hingegeben werden, um sich von ihm
her schließlich ganz zu gewinnen.

Da Kontingentes das Verlangen des Ich nicht zu stillen vermöge,
werde es auf einen alles Endliche übersteigenden Horizont verwie‐
sen, der vollkommene Hingabe und damit Selbsthabe ermögliche:
an Gott. Während Karl Rahner 1937 bzw. 1940 den impliziten und
unbewussten Vorgriff über Endliches hinaus im Erkenntnisakt tran‐
szendentalphilosophisch in „Hörer des Wortes“ beschreibt352, argu‐
mentiert Guardini im Bereich des Ethischen. Ein für ihn dabei
zentraler Begriff ist der des „Gehorsams“, der mit der vollen Frei‐
heit korrespondiere und den er in seinem Notizbuch als „lebendige
Einheit von ideeller Gültigkeitsbejahung und konkreter Seinshinga‐

350 Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 42.

351 Vgl. Guardini, Berichte, 84.
352 Vgl. Rahner, Karl, Hörer des Wortes, in: ders. Sämtliche Werke. Band 4. Hö‐

rer des Wortes. Schriften zur Religionsphilosophie und zur Grundlegung der
Theologie, Solothurn – Düsseldorf – Freiburg i.Br. 1997, 1–281.

Teil II „Grund“

234

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


be“353 beschreibt. Dieser Akt des Gehorsams kann für Guardini
allein von einer konkreten, freien und bewussten Person gegenüber
einer konkreten Instanz mit überkonkretem, allgemeingültigem Inhalt
vollbracht werden, „sodaß also die Einheit des konkret-lebendigen
und des allgemein-ideellen Moments das Wesen von Autorität, Gebot
und Gehorsam ausmacht“.354

Das gegensätzlich gebaute Lebendig-Konkrete finde also seinen
Sinn, indem es seine Mitte an Gott hingebe und sich von ihm her
voll zurückempfange. Im Gehorsam ihm gegenüber lege es den Ach‐
senpunkt des eigenen Daseins in ihn hinein. In einem Brief an Wei‐
ger 1914 bezeichnet Guardini das Hingeben der Seele an Gott, den
„actus ontologicus des endlichen Geistes“, als „Wurzel des Lebens“355

und er konkludiert, dass dies ein Herz an Herz mit Gott sei. Damit
erweist sich die Mitte bei Guardini als Grund der Ontologie des
Lebendig-Konkreten sowie als Hingabe an Christus. Die Gegensatz‐
lehre nimmt also im Umkehrerlebnis von Guardini und Neundörfer
ihren Ausgang und findet in dessen theologischem Kern ihr Ziel.
Diese Denkstruktur ist auf die Weltanschauung hin geordnet und
findet in ihr ihren eigentlichen Sinn. Anders formuliert, nimmt die
Gegensatzlehre – von ihrer Entwicklung her betrachtet – in der
Sicherheit der Offenbarung ihren Ausgangspunkt und findet als das
Lebendig-Konkrete in den Blick nehmende Denkstruktur im Blick
Christi auf Welt ihre Erfüllung und ihren Sinn. Die Hingabe an
Christus in seiner Kirche ist die Fundamental- und Sinndimension
der Gegensatzlehre, d.h. ihre Mitte.

Diese These wird durch die Guardini-Forschung bestätigt356: Jo‐
seph Ratzinger betont, dass die Grundlage von Guardinis Denken

353 Guardini, Romano, Begriffe: des Gehorsams, der Autorität. Notiz (ohne Da‐
tum), in: ders., Notizbuch 1914–1919, [22].

354 Vgl. Guardini, Romano, Zum Begriff des Befehls und des Gehorsams, in:
Pharus 2 (7/1916), 834–843; hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen
Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1, Mainz – Paderborn 2000,
90–103, 93. Die Hervorhebungen finden sich so im Original.

355 Brief an Weiger vom 15. Februar 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 136.

356 Vgl. Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 26; Gerl-Falkovitz, Anfechtung und
Treue, 28; Winterswyl, Romano Guardini, 369. Die hier entwickelte These
unterstützt auch Friedrich Grave, der in seiner Rezension der Gegensatzlehre
zurecht bemerkt, dass die Theologie und Gott der Hintergrund der Gegensatz‐
lehre seien, auf den „ferne hingewiesen wird. Dennoch: aus diesem Hinter-

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

235

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein „Erlebnis der Bekehrung“ war, „das ihm zugleich Überwindung
des durch Kant repräsentierten Geistes der Neuzeit wurde. Am An‐
fang steht nicht Reflexion, sondern Erfahrung“.357 Der eigentlich
Lebendig-Konkrete sei bei Guardini schließlich Christus selbst, auf
den hin die gesamte Gegensatzlehre geöffnet sei.358 Erich Przywara
hält dies ebenfalls deutlich fest:

„Guardini sieht klar, dass solche Haltung […] nur möglich ist durch ein
letztes geheimnisvolles ‚adhaerere‘ […]: ein ‚Hangen in Gott‘ als dem
‚Ist‘, darin die ganze Gegensatzschwebe ‚hängt‘“.359

Die These wird im Folgenden in zwei Kapiteln entfaltet. Zuerst wird
auf Guardinis Denken der Mitte in der Dekade vor der Publikation
der Gegensatzlehre eingegangen. In dieser Zeit befasste er sich in
Auseinandersetzung mit der Jugendbewegung mehrfach theologisch,
pädagogisch, soziologisch und philosophisch mit dem eigenen Um‐
kehrerlebnis360, legte damit das Fundament der Mitte seiner Lehre

und Untergrunde ist das Werk emporgestiegen, in ihn taucht es wieder hinab“.
(Grave, Romano Guardini, 353).

357 Ratzinger, Joseph, Von der Liturgie zur Christologie. Romano Guardinis theo‐
logischer Grundansatz und seine Aussagekraft, in: ders., (Hg.), Wege zur
Wahrheit. Die bleibende Bedeutung von Romano Guardini, Düsseldorf 1985,
121–144, 133.

358 Vgl. ebd., 141: „Der Mensch ist auf Wahrheit hin geöffnet, aber die Wahrheit
ist nicht im Irgendwo, sondern im Lebendig-Konkreten, in der Gestalt Jesu
Christi […] Nur im Ganzen ist die Wahrheit“.

359 Przywara, Tragische Welt?, 193.
360 Guardini interpretierte die für die eigene μετάνοια entscheidende Stelle Mt

10,39 in einer Predigt über das Gleichnis vom Sämann 1917 (vgl. Guardini,
Romano, Das Gleichnis vom Sämann, in: Becker, Werner (Hg.), Predigten
zum Kirchenjahr, Mainz – Paderborn 21998, 114–123) und die Parallelstelle
Mt 16,25 im Aufsatz „Der religiöse Gehorsam“ 1916, der wie ein Kommentar
zu seinem Umkehrerlebnis wirkt. (In dieser Weise lesen diese Schrift auch
Langner, Schauen im Glauben, 44; Wiesemann, Zerspringender Akkord, 129
Anm. 61). Um die darin behandelte Frage des Gehorsams gegenüber der Kir‐
che gruppieren sich im selben Jahr noch drei weitere Abhandlungen. (Vgl.
Guardini, Romano, Die Bedeutung des Dogmas vom dreieinigen Gott für das
sittliche Leben der Gemeinschaft, in: Theologie und Glaube 8 (1916), 400–406;
dann in: ders., Auf dem Wege. Versuche, Mainz 1923, 86–94; hier zitiert nach:
ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band
1, Mainz – Paderborn 2000, 45–53; Ders., Zum Begriff der sittlichen Freiheit,
in: Pharus 2 (7/1916), 977–989; hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen
Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1, Mainz – Paderborn 2000,

Teil II „Grund“

236

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vom Gegensatz und erprobte zugleich sein Gegensatzdenken in
den unterschiedlichsten Bereichen. So bezeichnet er beispielsweise
am 11. November 1918 in seinem Notizbuch die Gegensatzidee als
Lösung des Problems der Kirche.361 Der Denkweg des ersten Kapi‐
tels beginnt dem Umkehrerlebnis entsprechend mit Guardinis Refle‐
xionen über Freiheit, Hingabe und Gehorsam, schreitet weiter zur
Kirche und dann schließlich in dieser zu Liturgie und Mystik. Die
folgenden Skizzen wollen einen Einblick sowohl in seine existentiel‐
le Mitte und damit die denkerische Mitte der Gegensatzlehre geben
als auch seine Gedankenwelt in der Dekade vor der Publikation
der Gegensatzschrift zeigen, womit ein Licht auf deren Charakter
geworfen wird.

72–89; Ders., Zum Begriff des Befehls und des Gehorsams). 1920 folgen dann
in derselben umfassenden Gedankenrichtung die beiden Artikel „Aus einem
Jugendreich“ und „Neue Jugend und katholischer Geist“, die „ebenfalls eine
Auseinandersetzung mit der Freideutschen Jugend, auf Grund einer Kritik
des Gedankens autonomer Jugendlichkeit“ darstellen. (Brief an Weiger vom
18. April 1920, Pützchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe
an Weiger, 230). In seiner Abhandlung „Vom Sinn des Gehorchens“ (Guardini,
Romano, Vom Sinn des Gehorchens, unter dem Titel „Vom Sinne des Gehor‐
chens“, in: Die Schildgenossen 1 (1920), 33–41; dann in: ders., Auf dem Wege.
Versuche, Mainz 1923, 19–32; hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen
Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1, Mainz – Paderborn 2000,
372–385) arbeitete Guardini gegen die Position Max Bondys die Polarität von
Freiheit und Gehorsam, d.h. deren grundsätzliche Verwiesenheit aufeinander,
heraus. Anknüpfend an die gegenüberstehenden Positionen schloss sich dann
1921 ebenfalls in den Schildgenossen die Aussprache beider an. Der gemessen
am Umfang kleine Artikel „Sendung der katholischen Jugend“ muss gerade
in Hinblick auf die Gegensatzlehre Beachtung finden, denn, so Guardini, „es
[s]teckt aber zugleich ein Stücklein Philosophie des Katholizismus in dem
Aufsatz“. (Brief an Weiger vom 24. Dezember 1920, Pützchen bei Beuel, in:
Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 233). Die erwähnten Darle‐
gungen erfahren schließlich 1921 in den ekklesiologischen Vorträgen „Vom Sinn
der Kirche“ ihre Zuspitzung.

361 Vgl. Guardini, Romano, Das Problem der Kirche, in: ders. Notizbuch (1914–
1919), [38]: „Religion ist das Verlangen nach dem unbekannten Gott – in
der Kirche aber ist so sehr viel benannt und bestimmt, bis ins Einzelne…
Religion will Einfachheit – in der Kirche ist so unendlich viel Differenzierung,
so großes Vielerlei… Religion will Freiheit – in der Kirche ist so drückend
viel bestimmt, vorgeschrieben, zu Gesetz gemacht – und alles gleich so bis
ins Tiefste bindend, Gewissensbindung… = die Lösung liegt in der Idee der
Gegensätzlichkeit =“.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

237

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das zweite Kapitel widmet sich dann der Darstellung der von
Guardini in seiner Gegensatzlehre angeführten Analogien auf Gott
hin, womit ihr tiefstes Fundament erreicht und dieser zweite Teil
„Grund“ beschlossen wird.

3.2 Romano Guardinis Denken der Mitte ab 1915

3.2.1 Freiheit, Hingabe und Gehorsam

Guardini exemplifiziert in seiner Gegensatzlehre den gegensätzlich-
gebauten Erkenntnisakt mittels einer siebenseitigen Darlegung zur
Freiheit, was zunächst überrascht, da dies keinen wesentlichen Bei‐
trag zur an dieser Stelle von ihm erörterten Erkenntnistheorie leistet.
Diese Passage zeigt deutlich den Ursprung des Denkens Guardinis,
da seine Überlegungen zur Freiheit in der Dekade der Auseinander‐
setzung mit der freideutschen Jugendbewegung wurzeln und diese
Zeit der Boden ist, auf dem auch die Gegensatzlehre steht. Sie
gründet auf den konkreten Auseinandersetzungen Guardinis in der
Pastoral mit jungen Menschen und ist – auch in der Epistemologie –
keine Fachphilosophie.

In der Gegensatzlehre unterscheidet Guardini zwischen äuße‐
rer Wahlfreiheit („dispositiver Freiheit“) und innerem Wesensvoll‐
zug schöpferischer Freiheit („produktiver Freiheit“). Beide seien
zugleich in der „lebendigen Freiheit“ gegeben362, worin sich auch
das transempirische Gegensatzpaar von Produktion und Disposition
zeigt363. Denselben Gedankengang hatte er bereits in seinen Vorträ‐
gen „Vom Sinn der Kirche“ entfaltet.364 Darin führt er seine Gegen‐
satzlehre vorzeichnend aus, dass allein das gegensätzlich gebaute
Leben in die Freiheit führe. Dies bedeutet beispielsweise, zwar im
eigenen Leben die eigene Individualität, die eigenen Talente und
Charaktereigenschaften, auszuprägen, doch dabei nicht die eigene
Perspektive absolut zu setzen, sondern gemäß dem gegenteiligen Pol
die Eigengesetzlichkeit der umgebenden Dinge zu schätzen. Dass
sich also die Fülle des eigenen Seins und der äußeren Dinge im

362 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 210–217.
363 Vgl. ebd., 60.
364 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 74.

Teil II „Grund“

238

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben der Persönlichkeit begegnen, das sei Freiheit365, wie er auch in
seinem Artikel „Vom Sinn des Gehorchens“ betont:

„Freiheit ist Wahrheit. Ein Mensch ist frei, wenn er ganz das ist, was
er seinem Wesen nach sein soll. Freiheit ist die Weise, wie einer ganz
er selbst ist und zu allen Dingen in rechtem Verhältnis steht. Zu dieser
Freiheit aber führt der Weg durch den Gehorsam“.366

Freiheit findet schlussendlich für Guardini ihre letzte Tiefe im Ste‐
hen des Menschen vor Gott, dass er sich ihm öffne und in ihm
aufgehe, wie auch Chan Ho Park in seiner Untersuchung unter dem
Terminus der Inexistenz Christi festhält.367 Die Gehorsamsforderung
des Absoluten und die Fülle des Wirklichen begegne dem Menschen
– so Guardini – in der Kirche. Die Einordnung in sie könne er allein
nicht schaffen und entweder daran zerbrechen oder aber „sein Wille
zur Wahrheit, zur Wirklichkeit, zum Ganzen ist zu jenem Opfer
bereit, das allein den Weg bahnt: ‚seine Seele hinzugeben, um sie zu
gewinnen‘. Ist er so gesinnt, dann erlebt er die Kirche als den Weg
zur Freiheit“.368 Es sei also derjenige frei, der aus der von Gott ein‐
geschriebenen Mitte – der Gottebenbildlichkeit – heraus existiere,
womit wiederum die Mitte als Hingabe an Gott erscheint. Hans Urs
von Balthasar betont zurecht:

„Seit den ersten Erfahrungen der Jugendbewegung hat Guardini die
Begriffe Freiheit, Gehorsam und Verantwortung insbesondere für den
Christen unlöslich ineinandergeschlungen“.369

Und Przywara fasst das von Guardini intendierte Ziel der Jugendbe‐
wegung in derselben Richtung treffend zusammen:

„Es bleibt der Grundton des Primates der Person, es bleibt der darin
schlummernde höhere Ton der schöpferischen Liebe, aber Pflicht und

365 Vgl. ebd., 63f.
366 Guardini, Vom Sinn des Gehorchens, 373.
367 Vgl. Park, Chan Ho, „Wer sein Selbst verliert, wird es gewinnen“. Romano

Guardinis Verständnis der Person und seine Auseinandersetzung mit dem
Buddhismus, Freiburg i.Br. – München 2010, 324: „In der Inexistenz Christi
geschieht nicht etwa die Entfremdung des eigenen Selbst oder die Zerstörung
der Identität, sondern gerade umgekehrt vollzieht sich darin die Vollendung
der Person“.

368 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 76.
369 Balthasar, Reform aus dem Ursprung, 18.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

239

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorität und Gehorsam und Beruf sind nun nicht mehr Gegensätzlich‐
keiten dieses Grundtones, sondern vielmehr sein Vollklang“.370

In einer Autorität, die den Menschen nicht nur praktisch-erziehe‐
risch und darum relativ, sondern grundsätzlich und absolut fordere,
müssten Idee und Wirklichkeit, Allgemeingültigkeit und Konkretion,
identisch sein. Dies sieht Guardini allein in Gott gegeben, da er
nichts anderes fordert als sein eigenes Wesen371, das innertrinitarisch
die liebende Einheit von Vater und Sohn im Heiligen Geist sei, wie
es Christus offenbarte372. Die Trinität eröffnet aus der Perspektive
Guardinis zugleich die notwendige Gegenbewegung zur Hingabe:
das Bewahren und den Abstand. So seien die trinitarischen Personen
vollständig hingegeben an die je anderen, gleichen Wesens und doch
sei der Vater nicht der Sohn, der Sohn nicht der Vater, usw. In ab‐
bildhafter Weise löse sich der Mensch in seiner Hingabe gegenüber
Gott ebenfalls nicht auf, sondern bleibe er selbst, ein freies Ich, ja
gewinne sich von ihm her erst ganz:

„Die lautere Hingabe sprengt den Raum der Individualität, sie weitet
das ‚Ich‘ durch das ‚Du‘. Wieder aber bewahrt allein Ehrfurcht und
Schamhaftigkeit die Seele vor Zerrinnen und Würdelosigkeit“.373

In seiner liebenden Hingabeforderung gehe Gott als Vater daher
selbst das Wagnis der menschlichen Freiheit ein. Umgekehrt bestehe
das menschliche Daseinswagnis im Überschritt von der Feststellung,
dass Gott die gesuchte Identität sei, hin zur liebenden Hingabe an
ihn. Die existentielle Formulierung „mein Gott“, das Weggeben des
Selbst an Gott, sei der eigentliche religiöse Akt. Diese Sichtweise
setze jedoch die Annahme der christlichen Offenbarung voraus, wie
Guardini gegenüber Max Bondy einräumt. Auf der christlichen Of‐
fenbarung gründen Leben und Denken Guardinis und seine Gegen‐
satzlehre, wie er im schriftlichen Diskurs mit Bondy ausführt:

„Selbstverständlich behaupte ich, daß jene Hingabefähigkeit und alle
übrigen Züge des Bildes die Offenbarungsgläubigkeit in Bezug auf die
Lehren der Kirche voraussetzen! Das ist ja gerade der Kern meiner gan‐

370 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 152.
371 Vgl. Guardini, Zum Begriff des Befehls und des Gehorsams, 94f.
372 Vgl. ebd., 103.
373 Guardini, Die Bedeutung des Dogmas vom dreieinigen Gott für das sittliche

Leben der Gemeinschaft, 51.

Teil II „Grund“

240

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zen Darlegung! […] Besonders der psychologischen Seite dieser Frage
bin ich nun schon seit 15 Jahren nachgegangen“.374

Wenn nun aber die Hingabe allein auf ein einmaliges historisches
Ereignis oder einen unsichtbaren Gott bezogen wäre, bestünde laut
Guardini die große Gefahr der Verfälschung und Verflüchtigung
ihres Gegenstandes und damit der Objektivität seiner Forderung.
Letzterer benötige eine bestimmte innerweltliche objektive Autori‐
tät, die dem Menschen konkret entgegentrete. Die Kirche ist für
Guardini „die notwendige innerweltliche Form der Gehorsamsfor‐
derung“375, „präsenter Gott“376, Vergegenwärtigung des Hingabe-Or‐
tes377. Bei all diesen Ausführungen übersieht er aber nicht, dass
die Kirche auch weltliche Lebensgemeinschaft ist, sodass der Wille
zum Gehorsam gerade in ihr die höchste Belastungsprobe erfahre.
Er selbst hatte dies vielfach durchleben müssen, angefangen vom
halbjährlichen Aufschub seiner Priesterweihe.378

3.2.2 Die Kirche

Hingabe und Gehorsam des Menschen vollenden sich für Guardini
in der Nachfolge Christi.379 Jesus führe jedoch nur dann aus egozen‐
trischer Enge in die Freiheit, wenn er nicht dem subjektiven Urteil
ausgeliefert bleibe, das ihn stets nur eingeschränkt erfasse, sondern
ganz angenommen werde. So formuliert Guardini in einer Predigt
die für ihn entscheidende Frage: „Wer schützt Christus vor mir

374 Guardini, in: Bondy/ Guardini, Freideutsche Jugend und Katholizismus, 295.
Betont Guardini hier, dass er diesen Gedanken bereits seit 1906 nachgegangen
sei, dann findet sich in diesem Zitat ein weiterer Beleg dafür, dass seinem
Denken das Dachkammererlebnis von 1905 zu Grunde liegt.

375 Guardini, Romano, Der religiöse Gehorsam, in: Pharus 7 (1916), 737–744;
dann in: ders., Auf dem Wege. Versuche, Mainz 1923, 9–18; hier zitiert nach:
ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band
1, Mainz – Paderborn 2000, 35–44, 43.

376 Ebd., 44.
377 Hier wäre aus heutiger Sicht Vielfältiges auszuführen, angefangen von der Kir‐

che als Sakrament (LG 1), der Feier der Eucharistie, den übrigen Sakramenten
usw. Das kann in dieser Untersuchung allerdings nicht erfolgen.

378 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 67.
379 Vgl. Guardini, Neue Jugend und katholischer Geist, 311.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

241

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst? Wer hält ihn frei von der List meines Ich, das der echten
Hingabe ausweichen will? Und die Antwort lautete: die Kirche“.380

Guardini weiß sich seit seinem Berufungserlebnis und der Deu‐
tungsgewissheit der Gestalt Christi durch die Kirche von ihr getra‐
gen.381 Sie ist für ihn einerseits der mystische Christus, ja Christus
in der Kirche ist die Wahrheit, und andererseits ringt er beständig
mit ihrer konkreten Gestalt und leidet unter ihr. Diese Gegensatz‐
spannung zwischen Ideal und Real bildet für ihn zu Beginn der
1920er Jahre ein beständig zu umkreisendes und zu erörterndes
Problem, sodass er auch an der Kirche den Gegensatzgedanken
erprobt. Dies betrifft auch den Gegensatz von Einzelpersönlichkeit
und kirchlicher Gemeinschaft, der dann in der Gegensatzlehre im
dritten intraempirischen Gegensatz Lebendig-Besonderes und Le‐
bendig-Allgemeines Ausdruck findet.

Wie in der Jugendbewegung als Gegenpol zum reinen Für-Sich-
Sein auch die Gemeinschaft als primär entdeckt wurde, so erblickte
Guardini auch ein Erwachen eines neuen Bewusstseins von Kirche
– man denke an seine berühmten Worte am Beginn der Vorträge
„Vom Sinn der Kirche“. Das neue Leben in Christus baue sich sowohl
vom Ich her auf, d.h. von der einzelnen Persönlichkeit, wie sie in
der Haltung der Hingabe und des Du-Sagens stehe, als auch von
der überpersönlichen Seite her, der von Christus erwählten Mensch‐
heitsgemeinschaft, die die Kirche ist. Beide Seiten seien nicht kontra‐
diktorisch getrennt, sondern in einem komplementären fruchtbaren
Spannungsbogen geeint, in dem religiöses Leben erst zur Fülle der
Lebendigkeit reifen könne, wie er in „Vom Sinn der Kirche“ aus‐
führt:

380 Guardini, Romano, Predigten zum Kirchenjahr, Mainz – Paderborn 21998, 121.
381 Kristina Kieslinger und Kerstin Schlögl-Fierl halten zurecht fest, dass Guardini

kein Reformer im heutigen Sinne war, sondern er „stand fest auf dem Boden
der lehramtlichen Verkündigung seiner Zeit“. (Kieslinger, Kristina / Schlögl-
Flierl, Kerstin, Lernen mit und von Romano Guardini für eine Theologische
Ethik des Dazwischen, in: Augustin, George/ Laurs, Stefan/ Proft, Ingo (Hg.),
Sehnsucht: Gott. Für Walter Kardinal Kasper, Freiburg i.Br. 2023, 275–292,
279). Jakub Rajčáni betont richtigerweise, dass die Inexistenz Christi bei
Guardini den Menschen zu seiner eigentlichen Mitte führe, und dass die
Kirche bei ihm der Garant ist, dass dieser Christus „wirklich und konkret“ ist.
(Vgl. Rajčáni, Jakub, Inexistenz Christi. Ihre Bedeutung bei Romano Guardini
und Ihre Implikationen, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theolo‐
gie 65 (2018), 188–207, 193f ).

Teil II „Grund“

242

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Neue Schöpfung ist Kirche und ist Persönlichkeit; beides zugleich, von
vornherein und wesentlich. Kirchenreich einmal und für alle; denn Kir‐
che ist ja die Gnadendurchdringung des Menschenwesens, sofern es im
Gemeinsamen steht. Persönlichkeitsreich so oft, als gläubige Menschen
sind. Sie besteht als Kirche und als christliche Persönlichkeit“.382

Die christliche Gemeinschaft setzt bei Guardini also die freie Per‐
sönlichkeit voraus und diese könne nicht in Individualismus oder
Autonomie aufgelöst werden, sondern bedürfe ihrerseits wiederum
der Gemeinschaft. Sie stünden nicht nebeneinander und seien nicht
aufeinander zurückführbar, sondern als Anlage im jeweils anderen
bereits enthalten unter Beibehaltung ihrer jeweiligen relativen Ei‐
genständigkeit. Sie bilden eine lebendige Einheit.383 Diese gegen‐
sätzliche Relation zwischen Persönlichkeit und Kirche gründet für
Guardini im Urbild jeder Gemeinschaft: dem trinitarischen Gott,
womit sich dieser wieder als Grund des Gegensatzdenkens Guardi‐
nis erweist:

In ihm „sehen wir aber auch, wie dem Gemeinsamsein ein Widerspiel
entgegentritt: die Selbstbewahrung. Alles schenkt der Vater dem Sohn;
alles Vater und Sohn dem Heiligen Geist, nur eines nicht: die Selbstheit
der Person. […] Die Selbsteinheit, die Würde und Hoheit des Ich kann
nicht weggegeben werden. Da sehen wir im Strom des Gebens und
Empfangens, im Übermaß des Einsseins etwas stehen, ruhevoll, um‐
schlossen von einem undurchbrechlichen heiligen Kreis: die Person“.384

Die Kirche ist für Guardini die himmlisch-irdische Auswirkung
der göttlichen Gemeinschaft, ein Schenken ohne Vorbehalt unter
Wahrung des Eigenen, das besonderen Ausdruck in der Eucharistie
und damit in der Liturgie finde.385 Erwache dieses neue Bild von
Kirche in den Seelen der Menschen, sieht Guardini die liturgische
Bewegung als „die kirchliche Bewegung ihrer kontemplativen Seite
nach“386, sodass sich darin ein ekklesiologischer Gegensatz zwischen

382 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 39.
383 Vgl. ebd., 41.
384 Ebd., 91.
385 Vgl. Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 42: „Die Idee d. ad Deum, zur übernat. Vollendg
geschaffenen Natur, die aber gefallen ist, der Trinität; des erlösenden Gottes‐
sohnes und vollendenden Geistes; alles zusammenlaufend in der Eucharistie
(dem Brennpunkt d. Heilswerkes) konstruieren das dogmat. System“.

386 Guardini, Vom Sinn der Kirche, 31.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

243

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


actio (Kirche als Gemeinschaft und Institution) und contemplatio
(das Gebet der Kirche) bei Guardini zeigt. Innerhalb des Pols der
Kontemplation baut sich für ihn ein weiterer polarer Spannungsbo‐
gen zwischen Mystik und Liturgie auf. Dieser ist der Mittelpunkt der
Existenz Guardinis, womit die Untersuchung in seine kontemplative
Mitte und damit in seinen innersten Standpunkt und Grund in aller
Gegensätzlichkeit eintritt.

3.2.3 Liturgie und Mystik

Guardini bestimmt Mystik in seinem 1921 veröffentlichten Vorwort
zum Geistlichen Tagebuch der Mystikerin Lucie Christine als „eine
erfahrungsmäßige Erkenntnis Gottes und die aus solcher Erkenntnis
entspringende, die Seele umformende Liebe“.387 Hierbei rekurriert er
auf die bonaventuarianische „cognitio experimentalis dei“, die er mit
dem lebensverändernden Element eines Augustinus zusammenbin‐
det. Für Guardini gebe es Versenkung nicht ohne konkrete Auswir‐
kung, wie Dietlind Langner zurecht hervorhebt.388 Im Folgenden gilt
es nun in der Bestimmung Guardinis existentieller Mitte und damit
der Mitte der Gegensatzlehre, sowohl sein Hingabeereignis und die

387 Guardini, Romano, Lucie Christine. Geistliches Tagebuch. Vorwort des Über‐
setzers zur ersten und zweiten Auflage, in: Lucie Christine. Geistliches Tage‐
buch. 1870–1908. (Journal spirituel, dt., hrsg. V. Augustin Poulain). Übers. (v.
Romano Guardini), Düsseldorf 1921, hier: Mainz 51975, IX-XXV, hier zitiert
nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften.
Band 1, Mainz – Paderborn 2000, 280–290, 284.

388 Vgl. Langner, Schauen im Glauben, 277f.

Teil II „Grund“

244

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beschäftigung mit der Mystikerin Lucie Christine389, als auch seine
innere Verwobenheit in die Liturgie der Kirche zu betrachten390.

Das Forschungsinteresse dieses Kapitels besteht weder an einer
vollständigen Systematik des liturgischen Denkens Guardinis noch
an seiner Einordnung in die Liturgische Bewegung oder gar am
Herausstellen seines Einflusses auf die Liturgische Erneuerung des
II. Vatikanischen Konzils, als vielmehr an der Gegensatzspannung
zwischen Liturgie und christlicher Mystik, die Guardini vor seiner
Gegensatzlehre ausarbeitete. Am 6. Februar 1919 notiert er unter
dem Titel „Die zwei Ordnungen im katholischen Leben“ und am
Tag darauf mit der Überschrift „Die religiöse Doppelaufgabe“ in sein
Notizbuch:

„Gott und meine Seele, wir sind allein auf der Welt – Ich und alle meine
Brüder und Schwestern, und wir alle zusammengefaßt von der Kirche
stehen zusammen vor Gott. Eines ist so wahr wie das andere; beides
zugleich“.391

„Lernen das ganz realistische, ganz schlicht-geschichtliche ‚Wandeln mit
Jesus‘. Unvoreingenommen und klar sehen, wer er war, wie er dachte
und gesinnt war, was er wollte, forderte, tat… und danach tun. [Un‐

389 „Lucie Christine“ ist ein Pseudonym für Mathilde Bertrand (12. Februar 1844
– 17. April 1908), das Poulain der Autorin gab, um ihre Anonymität zu wahren.
1865 heiratete sie Thomas Boutlé im französischen Vernon, nordwestlich von
Paris. 1873 empfing sie erstmals mystische Gnaden. 1882 schrieb sie ihre Noti‐
zen von 1870–1882 auf Wunsch ihres Beichtvaters nieder: das erste von 16 Hef‐
ten lag vor. Poulain veröffentlichte nur 385 Seiten des Originals, das insgesamt
ca. 2600 Seiten umfasst. Lucie war seit 1882 unter dem Namen „Marie-Aimée
des Jésus“ Oblatin der „Communauté de l’Adoration Réparatrice“ in Paris und
litt ab 1889 unter ihrer zunehmenden Erblindung. Mittelpunkt ihrer Mystik
ist die liebende Begegnung mit Christus in der Eucharistie und der Anbetung
Gottes gerade auch in den Besorgungen des Alltags. Sie notiert: „Durch alle
Dinge anbeten; anbeten selbst durch Leiden, Demütigungen und Angst. …
durch alles, was das Leben ausmacht“. (Zitiert nach: Langner, Schauen im
Glauben, 253). Für ausführliche biografische Angaben und nähere Ausführun‐
gen zur Mystik Lucie Christines vgl. ebd., 244–262.

390 Eine nähere Untersuchung seiner Beschäftigung mit Madeleine Sémer und
Autoren wie Joseph Tissot und Auguste Poulain soll in dieser Arbeit nicht
erfolgen, da die Mystik bei Guardini nicht das vordergründige Forschungsin‐
teresse darstellt und mit Lucie Christine der wichtigste Einfluss christlicher
Mystik bis zur Veröffentlichung der Gegensatzlehre gewählt ist.

391 Guardini, Romano, Die zwei Ordnungen im katholischen Leben. Notiz vom
6.2.1919, in: ders., Notizbuch 1914–1919, [103].

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

245

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lesbare Stenografie, Anm. P.M.] Zugleich aber die Kirche leben: ihre
wesentlichen Tatsachen: Dogma, Verfass[un]g, Opfer, Sakrament, Litur‐
gie,… ihren Geist – nicht als Widerspruch, sondern als Gegensatz, oder
gar als Ausfaltung des ersten. Beides, ein im andern…“.392

Unter dem Titel „Konstruktion des religiösen Lebens“ findet sich
sodann eine seine Gedanken zusammenfassende Notiz. Sie bündelt
das Erdachte in einer Grafik, wie sie sich als Denkform in Gegen‐
satz und Gegensätze393 und der späteren Gegensatzlehre394 wieder‐
findet395. Guardini erprobte und entwickelte also seinen Gegensatz‐
gedanken an der Kirche, ihrer Liturgie und der Mystik:

392 Guardini, Romano, Die religiöse Doppelaufgabe. Notiz vom 7.2.1919, in: ders.,
Notizbuch 1914–1919, [89].

393 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 7.
394 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 185.
395 Vgl. für die folgende Grafik: Guardini, Konstruktion des religiösen Lebens.

Notiz ohne Datum, in: ders., Notizbuch 1914–1919, [27r]. Die Abkürzungen der
Begrifflichkeiten in der Notiz wurden sämtlich vom Autor ergänzt.

Teil II „Grund“

246

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Liturgie nimmt für Guardini – so die hier vertretene These – ge‐
meinsam mit der durch französische Mystikerinnen inspirierten per‐
sönlichen Religiosität eine herausgehobene Bedeutung im Prozess
der Hingabe an Christus ein. Die persönliche christliche Mystik –
die intensive Beschäftigung mit der Übertragung des Tagesbuchs Lu‐
cie Christines und später auch die Befassung mit Madeleine Sémer
– und die objektive Religiosität der Liturgie laufen bei Guardini ab
seiner Entdeckung Beurons 1906 parallel, wie Dietlind Langner he‐
rausstellt.396 Beide Hingabe-Pole sind für ihn eine Lebensgrundlage
in aller Gegensätzlichkeit und bedürfen sich notwendig gegenseitig,
wie Guardini in seiner Schrift „Liturgische Bildung“ 1923 betont:

„Die strenge Liturgie ist jene Form des religiösen Verhaltens, in der sich
das Objektive am stärksten manifestiert. Ihr steht als Gegenpol jene
gegenüber, die von einem Höchstmaß subjektiver Haltung getragen ist:
die persönliche religiöse Versenkung, der Ausdruck eigenen Erlebens,
besonderer Veranlagungen, Nöte, Schicksale“.397

Im Folgenden seien vertiefend zuerst Guardinis Begegnungen mit
der Liturgie und der Mystik dargestellt und anschließend inhaltlich
die Gegensatzspannung zwischen Mystik als persönlichem Zugang
zur Mitte und der Liturgie als objektivem Zugang zur Mitte unter‐
sucht.

3.2.3.1 Begegnungen mit christlicher Mystik und mit der Liturgie

Das Elternhaus Guardinis war, wie oben geschildert, durch eine
italienisch-selbstverständliche, bodenständige und tiefgreifende Reli‐
giosität geprägt. Ab dem Jahr 1903 kam Guardini in einem kleinen
Studienkreis in Mainz bei Wilhelm Schleußner398 und dessen Frau

396 Langner, Schauen im Glauben, 245.
397 Guardini, Liturgische Bildung, 91.
398 Wilhelm Schleußner (1864–1927) war zunächst in Gießen im Militärdienst

tätig, studierte dann Deutsch, Französisch, Englisch und Geschichte und war
seit 1896 Lehrer am Mainzer Realgymnasium. Im selben Jahr konvertierte
er zum katholischen Glauben und heiratete Renate Josefine Wiegand. 1905
wurde er zum Professor ernannt, studierte nach dem Tod seiner Frau im Jahr
1913 ab 1915 in Freiburg im Breisgau Theologie und wurde dort 1918 zum
Priester geweiht. Er galt als einer der besten Kenner der deutschen Mystik
jener Jahre. Nach Tätigkeiten in der Studentenseelsorge in Darmstadt und für

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

247

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Josefine399 in Berührung mit christlicher Mystik. Dieses Ehepaar
wurde für ihn zu einer geistigen Heimat. Zu ihnen trug er seine
in München erwachten Glaubenszweifel400 und überbrachte ihnen
auch sein (leider nicht erhaltenes) Tagebuch, in dem er die Ent‐
wicklung hin zu seiner neuen festen Glaubensentscheidung 1905
schilderte401. Sie standen ihm zudem bei, als er 1909 beinahe von
der Priesterweihe ausgeschlossen worden wäre und erlebten diese
ein halbes Jahr später dann mit. Guardini notiert hierzu in seinen
Berichten gleichsam eine Zusammenfassung der Bedeutung des Ehe‐
paars Schleußner für seinen frühen geistigen Werdegang:

„Eine große Freude haben an dem Tage auch jene beiden Menschen
gehabt, die mir fast so etwas wie geistige Eltern gewesen waren, nämlich
Herr und Frau Schleußner. Sie haben das Ereignis als Krönung von viel
Geduld und Sorge empfunden, die sie im Laufe mancher Jahre um mich
hatten“.402

In Josefine Schleußner war Guardini selbst einer Person begegnet,
von der er ahnte, „daß sie nicht nur ein intensives religiöses Leben
führte, sondern wahrscheinlich selbst mystische Erfahrungen hat‐
te“403. Sie verband in ihrer Gestalt mystisches mit einem tätigen ge‐
erdeten Leben. Guardini hatte ihr „die Verehrung entgegengebracht,
die ein junger Mensch für eine viel ältere, geistig bedeutende und
menschlich sehr feine Frau empfindet“.404 Aus ihrer Hand empfing

den Caritasverband verbrachte er seine letzten Lebensjahre in Aschaffenburg.
Werke: Unter dem Pseudonym Bruder Bardo: Deutsche Gebete. Wie unsere
Vorfahren Gott suchten, Freiburg i.Br. 1916; Die minnende Seele. Mittelalter‐
liche Dichtungen insbesondere aus dem Kreis der deutschen Mystik, Mainz
1921.

399 Renate Josefine Schleußner, geb. Wiegand (1861–1913) führte Guardini an die
Mystik heran und schenkte ihm zur Primiz Lucie Christines „Journal Spiritu‐
el“. Sie arbeitete in der katholischen Mädchenfürsorge in Mainz. (Vgl. auch für
nähere Ausführungen zu Josefine Schleußner: Langner, Schauen im Glauben,
33).

400 Vgl. Guardini, Berichte, 67.
401 Vgl. ebd., 71.
402 Ebd., 91.
403 Vgl. ebd., 66.
404 Ebd., 66.

Teil II „Grund“

248

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er dann auch zur Primiz 1910 Lucie Christines „Journal Spirituel“405,
das er selbst ins Deutsche übersetzte und mit einem Vorwort ver‐
sehen 1921 veröffentlichte. Fast zeitgleich vollzog sich – quasi als
Gegenpol – auch seine Entdeckung der Liturgie der Kirche, wie er in
seinen Berichten schildert:

„Durch Wilhelm Schleußner hatte ich manches von der deutschen
Mystik kennengelernt und liebte sie; doch habe ich immer gedacht,
es müsse noch eine andere Mystik geben, in welcher die Innigkeit des
Geheimnisses mit der Größe der objektiven Gestalten verbunden sei. In
Beuron und seiner Liturgie habe ich sie gefunden“.406

In Guardini war, wie für viele junge Menschen seiner Zeit, im El‐
ternhaus das Liturgische noch nicht lebendig geworden, was sich
aber mit der schicksalhaften Begegnung mit Josef Weiger im Hörsaal
im Wilhelmsstift in Tübingen zur Vorlesung von Johann Evangelist
Belser im November 1906 änderte.407 Guardini besuchte Beuron das
erste Mal gemeinsam mit Weiger vermutlich im Jahr 1907. Er schil‐
dert präzise und ehrfurchtsvoll die erste Begegnung mit der dortigen
Liturgie durch den Türöffner der Komplet in seinen Berichten:

„Durch die ganze Kirche waltete ein Geheimnis, heilig und bergend zu‐
gleich. Später habe ich dann gesehen, daß die Liturgie viel Mächtigeres
und Herrlicheres hat; aber zu Anfang führt die Tür der Complet inniger
in das Herz ihrer heiligen Welt hinein, als die Pforten der großen
liturgischen Handlungen“.408

Diesem ersten Besuch sollten viele weitere – gemeinsam mit den
Freunden Weiger und Neundörfer – und dann auch die feierliche
Aufnahme unter die Beuroner Oblaten zunächst als Novize ab
dem 15. März 1908 und dann endgültig am 21. April 1909 folgen.409

Guardini hatte sich den heiligen Odilio, fünfter Abt von Cluny
(+1048), zum Patron gewählt und sich mit der Oblation auf ein
Leben in der Welt im Geist der Ordensregel des heiligen Benedikt
verpflichtet, was die tägliche Lektüre einer Perikope aus der Regel

405 Christine, Lucie, Journal Spirituel, hg. v. Augustin Poulain, Paris 1909; ins
Deutsche übersetzt und mit einem Vorwort herausgegeben von Romano
Guardini: Christine, Lucie, Geistliches Tagebuch. 1870–1907, Düsseldorf 1921.

406 Ebd., 85.
407 Vgl. Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 55–57.
408 Guardini, Berichte, 85.
409 Vgl. Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 68.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

249

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des heiligen Benedikt und ein Gebet zu ihm beinhaltete. Beuron
leitete, wie Gerl-Falkovitz in ihrer Guardini-Biografie betont, für ihn
die Erfahrung vorbildlicher benediktinischer Liturgie ein.410 Dass
er kurz vor seiner Priesterweihe gemeinsam mit Neundörfer und
Weiger nach Beuron zur geistlichen Formung ging411 und auch sons‐
tige Exerzitien dort besuchte412, sowohl seinen Primizkelch als auch
sein Primizandenken im „Beuroner Stil“ anfertigen ließ413 und 1910
eine Serie von Betrachtungen den „Beuroner Madonnen“414 widme‐
te, zeigt, wie sehr ihn dieses Kloster und seine Liturgie in jungen
Jahren faszinierten und prägten. Wird hinzugenommen, dass er Lu‐
cie Christines „Journal Spirituel“, wie erwähnt, ebenfalls zur Primiz
erhielt, sind in diesem Ereignis der öffentlichen Lebensentscheidung
zwei wesentliche Linien des inneren Lebens Guardinis zusammen‐
geführt. Seine Berufung zum Priester in der katholischen Kirche
entfaltet sich vom religiösen Leben her gegensätzlich hin zur Mystik
und hin zur Liturgie.

3.2.3.2 Die Mystik als persönlicher Zugang zur Mitte

Guardini erfuhr in seinem Umkehrerlebnis den Anruf Gottes, den
Marian Eleganti als „Gnade jenes Augenblicks“415 und Markus Zim‐
mermann als „gnadenhaftes Gotteslichten“416 beschreiben, eine Gna‐
de des Anfangs, die laut Gerl-Falkovitz und Eleganti das gesamte
Werk Guardinis auszeichne417. Dietlind Langner arbeitet in ihrer

410 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 59.
411 Vgl. ebd., 60.
412 Vgl. Brief an Weiger vom 13. Juli 1911, Darmstadt, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 57.
413 Vgl. Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 77.
414 Guardini, Romano, Beuroner Madonnen, in: Der Akademiker. Monatsschrift

des Katholischen Akademikerverbandes 7 (2/1910), 104–105, hier zitiert nach:
Verein der Freunde der Erzabtei St. Martin zu Beuron e.V. (Hg.), Auf dem Weg
52 (Advent 2018), 4f.

415 Eleganti, Marian, „Man muß gut wollen, um wahr denken zu können.“ Ein
Beitrag zum Wahrheitsverständnis von Romano Guardini, Innsbruck – Wien
2003, 137.

416 Zimmermann, Die Nachfolge Jesu Christi, 233.
417 Vgl. Gerl-Falkovitz, Der neue Anfang als Grundmotiv Romano Guardinis, in:

Herder Korrespondenz 12 (2017), 33–35; Eleganti, „Man muß gut wollen, um

Teil II „Grund“

250

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Untersuchung der Mystik bei Guardini v.a. anhand der Einbezie‐
hung des Augustinusbuches und der kleinen Schrift über die Tugen‐
den nachvollziehbar heraus, dass er sein Dachkammerereignis selbst
mit der Zeit mindestens in die Nähe einer mystischen Erfahrung
rückte. Die 1905 erfahrene „Erst-Hingabe“ suchte der junge Guardini
stets zu vertiefen und existentiell und denkerisch einzuholen. Ent‐
scheidende Hilfe und Quelle war ihm dabei das Tagebuch der Mysti‐
kerin Lucie Christine. Sein eigenes mystisches Erleben vermochte er
mit ihrer (literarischen) Begleitung immer weiter ins eigene tägliche
Glaubensleben zu integrieren.

Im Vorwort zum 1921 erschienenen „Journal spirituel“ Lucie
Christines hebt Guardini hervor, dass ihn die Aufzeichnungen ein
volles Jahrzehnt begleitet hätten und er es in schönen wie in schwe‐
ren Stunden kaum einmal aus der Hand gelegt habe.418 Es sei ihm
„ein liebes, tiefes Buch“419 gewesen, dessen Übersetzung er ab dem
Erhalt bei der Priesterweihe in der Dekade von 1911 bis 1921 min‐
destens einmal pro Jahr gründlich überarbeitete und mit Weiger
besprach. So hatte er ihm beispielsweise 1913 eine frühe Übersetzung
des Journals gesandt. Der Absender drückt hier bereits seine Bewun‐
derung gegenüber der französischen Mystikerin aus und hebt beson‐
ders hervor, dass die Wahrheit in Lucies Leben Gestalt geworden
sei.420 In eben dieser Richtung würdigt er sie in seinem Vorwort zur
Übersetzung ungefähr sieben Jahre später.421

Guardini findet bei Lucie Christine auch das Leitwort seiner ei‐
genen Bekehrung wieder: „Gott und meine Seele, sonst nichts“.422

Damit ist für ihn ein doppeltes verbunden: erstens die „Anerken‐
nung des absoluten Primats der Seele vor allen Zwecken und Gütern

wahr denken zu können“, 137: „Die Hinweise auf die Notwendigkeit des Herge‐
bens der eigenen Seele kehren in seinem Werk wie sich fortpflanzende Ringe,
die sich (über Jahrzehnte) um jene Stille Entscheidung im Dachgeschoß seines
Elternhauses wie um eine gemeinsame Mitte angeordnet haben, regelmäßig
wieder“.

418 Vgl. Guardini, Lucie Christine, 280.
419 Brief an Weiger vom 18. April 1920, Pützchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 229.
420 Vgl. Brief an Weiger vom 9. Oktober 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐

vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 108.
421 Vgl. Guardini, Lucie Christine, 280.
422 Ebd., 286.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

251

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außer ihr“423 und zweitens der Ausdruck der individuellen Gottes‐
beziehung jedes Menschen, die keiner Regel unterliege. Ihr eigne
eine „Ausschließlichkeit“ und „ein Geheimnis, in das kein anderer
kommen kann“.424 Was Guardini besonders an „der Mystik Lucies
fasziniert, ist deren Vereinbarkeit mit einem Dasein mitten in der
Welt“425, wie Dietlind Langner zurecht betont. Im Alltag lebte sie
die tiefste Beziehung zu Gott und verwirklichte ihren Wahlspruch:
„Das lieber wollen, was Gott lieber will, was er zulässt, sei es, was es
sei“.426 Guardini, geprägt von der schlichten italienischen Frömmig‐
keit seiner Eltern, fürchtete im religiösen Leben Übertreibungen,
alles Ungesunde, Einseitige und Überspannte. Deshalb schätzte er
Lucie Christine so hoch, die sich sowohl ganz dem Willen Gottes
zur Verfügung stellte, als auch dem normalen menschlichen Dasein
verbunden und gerade nicht weltfremd gewesen ist. Er findet in ihr
eine subjektiv-mystische Frömmigkeit, die jedoch nicht losgelöst ist
von der Objektivität der Wirklichkeit, sondern in sie eingebunden.
Sie steht also im für ihn runden Verhältnis des Gegensatzes, das ihm
persönlich entspricht.

Guardini beschreibt ihre Mystik ganz im Sinne seiner Gegensatz‐
lehre, ja erprobt auch an ihr den Gedanken der Polarität. Alles sei
bei ihr gebändigt „in lauterem Maß“427, ein Terminus, der auch
in der Gegensatzlehre neben dem Rhythmus als Bestimmung des
Verhältnisses der Polseiten verwendet wird. Ihr Leben stehe im
Gleichgewicht von mystischer Tiefe und Wirklichkeitsnähe und wird
von ihm deshalb als „gesund“ beschrieben, ist diese Weite doch le‐
bendiger spannungsreicher Gegensatz. Er ordnet sie der „klassischen
Mystik“ zu, da sie im normalen Leben verwirklicht werde und ver‐
gleicht sie auch mit der Besonnenheit des heiligen Benedikt, der
Denkhaltung des Thomas von Aquin und dem weiten ruhevollen
Blick eines Goethe.428 Die Entsprechung zwischen Lucie, Thomas,
Goethe, Benedikt und Newman liegt für ihn in deren gleichermaßen

423 Brief an Weiger vom 10. Mai 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 144.

424 Guardini, Romano, Das Gebet des Herrn, Mainz 71998, 36.
425 Langner, Schauen im Glauben, 264.
426 Christine, Lucie, Journal Spirituel, zitiert nach: Langner, Schauen im Glauben,

259.
427 Guardini, Lucie Christine, 283.
428 Vgl. ebd., 282f.

Teil II „Grund“

252

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegebenem Wirklichkeitssinn, in der Ablehnung des Extremen und
– je auf ihrer Weise – der Ehrfurcht vor dem Mysterium, wie er in
einem Brief an Weiger 1914 – d.h. im Zeitraum der Erstfassung der
Gegensatzlehre – ausführt.429 Hier kündigt sich Guardinis Gegen‐
satzlehre und der Gedanke des „offenen Systems“ stark an, wie auch
Langner betont.430

Guardini erblickt und erfährt eine deutliche Verbindung zwischen
Lucie und Benedikt, d.h. auch zwischen der ihr entlehnten und für
ihn in frühen Jahren prägenden Form christlicher Mystik und der
in Beuron erfahrenen benediktinischen Liturgie. Beide bestünden in
der gleichen geistigen Grundhaltung einer Verbindung von kräftiger
Wahrheitssuche mit tiefem Herzen, d.h. „Ruhe, Klarheit, Maßhal‐
tung und Freiheit“.431 Die lebendige Hinwendung des Menschen zum
lebendigen Gott – die Mystik – bildet für Guardini eine natürliche
Voraussetzung für ein Leben des Menschen im Raum der Liturgie.432

3.2.3.3 Die Liturgie als objektiver Zugang zur Mitte

Für Guardini besteht gemäß seinem Artikel „Das Objektive im Ge‐
betsleben“ 1921 das „Liturgische Problem“ seiner Zeit im Sinne seiner
späteren Gegensatzlehre darin, das Verhältnis des Objektiven zum
Subjektiven, der geformten liturgischen Gemeinschaft zur religiösen
Einzelpersönlichkeit zu klären.433 André-Marie-Jean Festugière ha‐
be in seinem Werk „Liturgie catholique“ den Fehler begangen, die

429 Brief an Weiger vom 25. Mai 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 147: „Sie alle dem Wirklichen zugewandt,
abhold allem Extremen, aller Überspannung, sie alle voll tiefer Ehrfurcht vor
dem Mysterium, seis des Lebens, seis der Kunst, seis der Religion. Sie alle
dadurch Antithetiker, behutsam, nichts zu knicken oder zu vergewaltigen, weit,
frei, voll unendlicher Möglichkeiten und allen Möglichkeiten offen“.

430 Langner, Schauen im Glauben, 270.
431 Vgl. Brief an Weiger vom 10. Mai 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 145.
432 Vgl. Guardini, Romano, „Lex orandi“. Gedanken über die Liturgie, in: Akade‐

mische Bonifatius-Korrespondenz 34 (1919), 106–112, hier zitiert nach: ders.,
Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1,
Mainz – Paderborn 2000, 164–174, 164.

433 Vgl. Guardini, Romano, Das Objektive im Gebetsleben. Zu P.M. Festugières
„Liturgie catholique“, in: Jahrbuch für Liturgiewissenschaft 1 (1921), 117–125,

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

253

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


komplexe Natur des Problems verkannt und ein notwendiges „So‐
wohl-als-auch“ in ein „Entweder-oder“ aufgelöst zu haben.434 Stel‐
le bei Festugière der Individualismus der ignatianischen Methode
einen unversöhnlichen Widerspruch zur objektiven Liturgie dar435,
so erblickte Guardini seine Aufgabe – der die Untersuchung nachzu‐
spüren gedenkt – darin, die Beziehung des persönlichen Gebetes
und der Frömmigkeit zur objektiven Wirksamkeit der Liturgie, der
Sakramente und v.a. der Eucharistie herauszustellen:

„Und sollte es sich herausstellen, daß es sich hier um zwei Grundkom‐
ponenten religiösen Lebens handelt, nämlich um das Objektive und
das Subjektive, das Soziale und das Individuelle; daß beide ferner zu‐
einander im Verhältnis relativer Selbständigkeit und zugleich relativer
Bedingtheit stehen –: welche Stellung hat dann jede im Ganzen einer
vollentfalteten, ganz ausgebildeten Religionsübung?“436

Die hier von Guardini verwendete klare Terminologie aus der spä‐
teren Gegensatzlehre zeigt, wie er bereits in den Jahren vor der
Publikation in dieser Lebens- und Denkstruktur agierte, und sie auf
die ihn umgebenden Probleme anwandte.

Der subjektiv religiöse Vorgang trage für sich genommen den
Schwerpunkt im Erleben, nicht im Inhalt des erfahrenen Objektes,
sondern im subjektiven Vollzug.437 Diesem Ausdrucksverhalten ste‐
he der objektive gegenüber, der das Gewicht auf „Wirklichkeiten,
Wahrheiten und Wesenheiten“438 lege. Der subjektive Ausdruck wer‐
de durch die Hinzunahme des Objektiven in die Ganzheit der
Seinsbeziehung eingefügt, ja das Objektive vom subjektiven Vorgang
gefordert: „Besonders verschärft wird das Objektive in der Liturgie,
steht doch der Einzelne hier dem Geschichtlichen und Positiv-Ge‐
setzten gegenüber“.439

Die Objektivität der Liturgie stelle einerseits an die Persönlichkeit
des Einzelnen die höchste Forderung, dass er sich ihr nicht bemäch‐

hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und
kleine Schriften. Band 1, Mainz – Paderborn 2000, 418–429, 427.

434 Vgl. ebd., 426.
435 Vgl. ebd., 425.
436 Ebd., 427.
437 Vgl. Guardini, Liturgische Bildung, 78–81.
438 Ebd., 81.
439 Ebd., 95.

Teil II „Grund“

254

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tige und selbst umgestalte, sondern in Gehorsam und Vertrauen zur
Kirche mit der Zuversicht bejahe, „daß in solchem Selbstverlieren
die Seele ihr Eigenstes wiederfinden wird“.440 Andererseits dürfe
das Objektive bei aller Hervorhebung in der Liturgie selbst wieder
nicht ins Unermessliche überhöht, das Subjektive nicht ausgelöscht
werden.441 In dieser maßhaltenden Betrachtungsweise sowohl des
Subjektiven als auch des Objektiven in der Liturgie zeigt sich deut‐
lich Guardinis Denkmodell des Gegensatzes und der Gedanke der
Grenzen einer jeweiligen Polseite, so z.B. in seinen Überlegungen
über das Erstarren des Lebendigen, wenn rein die objektive Seite
gegeben wäre.442 Er lotet die Liturgie gegensätzlich lebendig aus:

„Wir verstehen also unter Liturgie jene religiösen Betätigungen, die wohl
in der Seeleninnerlichkeit wurzeln, aber doch über sie hinausreichen;
das Gefüge von Formen religiöser Aussprache, in dem sich die Inner‐
lichkeit ausdrückt, aber so, daß jene Formen nicht immer wieder spon‐
tan geschaffen werden, sondern objektiv festgelegt sind“.443

Die Liturgie bildet – als gegensätzlich gebaute – für Guardini nicht
etwas mathematisch Starres, sondern einen Organismus, der auf‐
grund seiner inneren Lebendigkeit444 fähig sei, den Betenden aufzu‐
nehmen und ihn hin zu Christus zu führen.445 Wie stark er selbst

440 Ebd., 97. Hier findet sich in Bezug auf die Liturgie wieder der zentrale Vers
von Guardinis Umkehrerlebnis. Abermals erweist sich, dass es den zentralen
Schlüssel für das Verständnis seiner christlichen Existenz und seines Denkens
aus dieser heraus darstellt.

441 Vgl. ebd., 91.
442 Vgl. ebd., 83.
443 Guardini, „Lex orandi“, 166.
444 Als lebendige schreitet die Liturgie nicht linear voran, sondern ihr eignet

ein eigener innerer Rhythmus (vgl. Guardini, Romano, Die Liturgie und die
psychologischen Gesetze des gemeinsamen Betens. Ein Beitrag zur religiösen
Sozialpädagogik, in: Pharus 8 (4/1917), 241–255, hier zitiert nach: ders., Wur‐
zeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1, Mainz
– Paderborn 2000, 104–124, 118f.), der auch nach außen hin in der Zeit in
Tagzeitenliturgie, Sonntag und Jahreskreis zum Ausdruck kommt. Sie „fügt das
Leben Jesu in den Ablauf des Jahres ein“. (Guardini, „Lex orandi“, 170).

445 Vgl. Brief an Weiger vom 4./7. Dezember 1913, Freiburg im Breisgau, in:
Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 125: Die Liturgie ist „nicht
angeschaute, anzuschauende Wirklichkeit, sondern zieht in sich hinein, öffnet
ein neues Leben, wirkt das innere Leben, wird zum eigenen, innerst gesuch‐
ten Heilsleben. In ihr antwortet der Heilstatsache im eigenen Herzen die
Heilstatsache des Objektiven Reiches Gottes, beides strömt in eines, und das

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

255

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses Emporsteigen in der Liturgie empfand, lässt sich – wie so
oft, wenn er Persönliches anspricht – nur als leises Erdbeben an
zwei Stellen erahnen. So schreibt er in seinem Artikel „Unmittelbares
und gewußtes Beten“ zur Präfation der Anaphora: „Man wird nicht
leicht ein Gebet finden, das eine so emporreißende Kraft hat wie
dieses; in dem tiefe dogmatische Gedanken so ganz Seele geworden
sind“.446 In „Die Psalmen vom Brevier des Donnerstags“ merkt er
noch deutlicher an: „Und wenn wir auch nicht oft solche Stunden
übernatürlichen Siegesbewußtseins durchleben; manchmal fühlen
wir es doch tiefer […]“.447

Innerhalb des liturgischen Handelns der Kirche, des Stundengebe‐
tes oder der anderen Sakramente nehme die Feier der Eucharistie
den Mittelpunkt ein, da sie „Kommunion und so das Sakrament der
Sakramente, die unmittelbare Vereinigung mit Gott in Christus“448

sei. Das Innerste der Liturgie ist für Guardini also das Mysterium.
Es ist bei ihm kein philosophischer oder psychologischer Terminus,
sondern ein speziell theologischer, der sich aus der göttlichen Offen‐
barung speist. Die Stiftung dieses Mysteriums liege im Abendmahls‐
saal, doch das Mysterium selbst erscheine nicht historisch-realistisch
und bilde nicht kultisch-liturgisch das Vergangene nach, sondern
stehe in sich:

„Ich [Romano Guardini, Anm. P.M.] verstehe darunter, daß in einer
bestimmten, eben der kultisch-liturgischen Form sich eine reale Verge‐
genwärtigung – nicht historische Verdoppelung – des einst geschichtlich
gewesenen Erlösers und seines Lebens vollzieht“.449

eine antwortet dem anderen, weckt das andere, bestätigt das andere, gibt ihm
Zeugnis“.

446 Guardini, Romano, Unmittelbares und gewußtes Beten, in: Auf dem Wege.
Versuche, Mainz 1923, 111–130; zuerst unter dem Titel: Über die Bedeutung
der reflexen und direkten Akte für das religiöse Leben, in: Pharus 10 (1919),
486–502, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze
und kleine Schriften. Band 1, Mainz – Paderborn 2000, 175–194, 188.

447 Guardini, Romano, Die Psalmen vom Brevier des Donnerstags und das geist‐
liche Leben, in: Auf dem Wege. Versuche, Mainz 1923, 131–149; zuerst unter
dem Titel: Die Bedeutung der Psalmen feriae quintae für das geistliche Leben,
in: Der Katholik (1913), 83–97, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen
Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1, Mainz – Paderborn 2000,
54–71, 68f.

448 Guardini, „Lex orandi“, 168.
449 Guardini, Vom liturgischen Mysterium, 127.

Teil II „Grund“

256

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Liturgie sei ganz mit dem geschichtlichen Leben, Wort und
Werk Jesu Christi verknüpft, der als Person im Jetzt vergegenwärtigt
werde.450 Es gehöre zum Wesen des Christlichen, dass Christus nicht
nur als historische Person, sondern als heute gegenwärtig angesehen
werde, da er von sich aus, d.h. objektiv, zu jeder Zeit unmittelbar
stehe. Der Mensch müsse daher, um zu ihm zu gelangen, nicht den
Umweg über die Reihe der historischen Zeugnisse zurückgehen,
sondern stehe unmittelbar zu ihm. Im liturgischen Mysterium der
Vergegenwärtigung liege also keine psychologische, vielmehr eine
metaphysisch-ontische Tatsache.451 Nachfolge ist davon ausgehend
für Guardini auch nicht soziologisch oder psychologisch zu fassen,
sondern nur ontisch-religiös als „Christus in mir“ (Joh 6,56).452 Die
Gedankengänge zur Hingabe in Mystik und Liturgie zusammenfüh‐
rend kann daher festgehalten werden, dass für Guardini die Hingabe
an das Sein identisch mit der Hingabe an das Mysterium ist.

3.2.4 Zusammenschau

Summa summarum bildet die Hingabe des freien Subjekts an das
Sein, das Mysterium ist – in einer Person Fleisch geworden, in der
Kirche bezeugt und aus diesem Akt heraus sich wirkliche Selbstha‐
be und Freiheitsgewinn ergebend – das Grundgesetz des geistigen
Lebens Guardinis und damit auch Grund und Sinn der Gegensatz‐
lehre. Damit wird die Philosophie des Lebendig-Konkreten auf Gott
– das Sein, das Mysterium ist – hin und von ihm her verortet.
Was diese Hinordnung der Philosophie des Lebendig-Konkreten453

auf die Theologie, auf Christologie, Ekklesiologie und Liturgie, für

450 Vgl. ebd., 115.
451 Vgl. ebd., 124.
452 Weiterführend könnte für Guardini von einer „eucharistischen Nachfolge“

gesprochen werden, die sich wiederum in eine direkte (Anbetung und Lob‐
preis) und mittelbare (ein Leben und Handeln aus der Eucharistie heraus)
unterscheiden ließe. In seinem Notizbuch schreibt er zu den zwei Polen des
eucharistischen Lebens: „1) direktes euch[aristisches] Leben: d.h. Hinwendung
zum persönl. gegenwärtigen Heiland; myst. pers. Gemeinschaft mit ihm. (Kult,
…) 2) indirektes; das Leben aus der Kraft des ‚Brotes‘; ind[irekt] und sozial;
bes. Familie, Caritas, Beruf “. (Guardini, Romano, Eucharistisches Leben, Notiz
ohne Datum, in: ders., Notizbuch 1914–1919, [95]).

453 So lautet bekanntermaßen der Untertitel der Gegensatzlehre.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

257

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Verhältnis von Philosophie und Theologie bedeutet, kann an
dieser Stelle nicht weiter untersucht werden. Es mag jedoch nicht
verwundern, dass Guardini Weiger in einem Brief aus dem Jahr
1908 bereits seine Intention darlegt, ein theologisches System zu
schaffen, „das ganz auf d. Idee d. Eucharistie aufbaut“.454 Die Einheit
der Gegensätze sieht er bereits im Brief von 1908 in der Katholi‐
schen Kirche gegeben, die wiederum die Offenbarungswahrheiten
der Trinität, der Erlösung durch Christus, der Vollendung durch den
Heiligen Geist und des zur übernatürlichen Vollendung geschaffenen
Menschen, der aber gefallen sei, „zusammenlaufend in der Eucharis‐
tie (dem Brennpunkt d. Heilswerkes)“455 verkünde.

Ausgehend von der bisherigen Untersuchung ist anzunehmen,
dass die Eucharistie als Ort der Hingabe und damit Einheit der
Gegensätze der Ausgangs-, Mittel- und Zielpunkt einer im gegen‐
sätzlichen Denkmodell vollzogenen Theologie sein sollte. Guardini
schuf im Laufe seines langjährigen Wirkens keine solche theologi‐
sche Systematik. Diese müsste, ausgehend von seinen in dieser Un‐
tersuchung mitvollzogenen Auslegungen seines Umkehrerlebnisses,
in gegensätzlicher Denkstruktur zuerst Hingabe und Gehorsam des
Gott-Menschen betrachten und aus der Christologie dann die Tri‐
nitätstheologie und die Ekklesiologie durchdacht werden. Der in
katholischer Dogmatik habilitierte Guardini gibt in seiner Gegen‐
satzlehre in Analogien auf den lebendigen Gott hin immer wieder
Ausblicke auf die Gotteslehre. Da er sie in der Gegensatzschrift an‐
führt, verdeutlicht sich abermals, dass deren Mitte in der Gründung
im und Hinordnung auf den lebendigen Gott besteht. Darauf sei
nun zum Abschluss des zweiten Teils dieser Untersuchung eingegan‐
gen.

3.3 Die Analogie auf Gott hin

Romano Guardini entwickelte in seiner Gegensatzlehre ein zweifa‐
ches analoges Verhältnis: innerhalb des Lebendig-Konkreten sowie
zwischen diesem und dem je größeren dreifaltigen Gott. Im trans‐

454 Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 42.

455 Ebd., 42.

Teil II „Grund“

258

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zendentalen Gegensatzpaar „Verwandtschaft und Besonderung“ be‐
schreibt er das Gegensatzverhältnis als solches: Die Gegensatzseiten
schließen sich in einem qualitativen Sinne ein, sie können weder oh‐
ne einander gedacht werden noch sein, und zugleich qualitativ aus,
d.h. sie können weder ineinander überführt werden noch eine Syn‐
these in einem höheren Dritten bilden, sondern sind eigenständige
Qualitäten. Zwischen ihnen bestehe das Verhältnis der Analogie:

„Jener Schritt ist von der ‚Analogie‘ getragen, davon, daß der Qualität
des einen Bereiches die des anderen nicht gleich ist, aber unter Wah‐
rung ihrer Sonderart, in ihrem Eigensein, entsprechend, verwandt“.456

Im Lebendig-Konkreten, das gemäß Guardini polar gebaut ist, findet
sich also das Verhältnis der Analogie. Das Aushalten dieser Span‐
nung der Analogie ist gemäß Guardini nur möglich, da die Analogie
im Endlichen, im Kontingenten, vom Unendlichen eingestiftet, ge‐
tragen und gehalten wird. In seiner Vorlesung „Die christliche Got‐
teswirklichkeit“ hatte er hervorgehoben:

„Der Sinn des Endlichen kann nur im Absoluten liegen, das Endliche ist
urgebildet im Absoluten […] Die Seele ist tragfähig für Gott. (Augustin)
Der Mensch ist also analogiefähig“.457

Aussagen über Gott sind für Guardini also nur möglich, da dieser in
der Schöpfung das Analogieprinzip eingestiftet hat. Die Analogie auf
Gott hin ist Fundament, Grund, der geschöpflichen Analogie und
damit des Gegensatzes des Lebendig-Konkreten.

Guardini definiert die zweite Analogie des Lebendig-Konkreten –
die Analogie auf Gott hin – in seinem Artikel „Gedanken über das
Verhältnis von Christentum und Kultur“ im Jahr 1926 wie folgt:

„Die Inhalte des Endlichen werden gleichsam von der Endlichkeitsebe‐
ne losgelöst, ihrer reinen Positivität nach genommen und auf die Bedeu‐
tungsebene des Absoluten übertragen“.458

456 Guardini, Der Gegensatz, 187.
457 Guardini, Die christliche Gotteswirklichkeit, 203.
458 Guardini, Romano, Gedanken über das Verhältnis von Christentum und Kul‐

tur, in: Die Schildgenossen 6 (1926), 281–315, hier zitiert nach: ders., Unter‐
scheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962. Band 1: Aus dem
Bereich der Philosophie, Mainz – Paderborn 31994, 164–205, 179.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

259

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die im Eros gegebene Bewegung vom Endlichen hin zum Absoluten
bestehe im Loslassen des Ersteren und Ergreifen des Zweiteren. In
diesem „Zwischen“ „liegt die Inkommensurabilität der ‚aufeinander‘
bezogenen ‚Größen‘, und das Wagnis von deren Durchquerung“.459

Vom Endlichen zum Unendlichen gebe es keinen Weg der Steige‐
rung, worin Guardini Kierkegaard gegen Hegel folgt460, vielmehr
gelange man durch die Analogie in eine neue Kategorie: die des
Absoluten. Der zentrale Fehler Kierkegaards besteht für Guardini
auf der anderen Seite darin, dass für ihn „das Moment der Analogie
praktisch ausfällt. Hier liegt die Wurzel für alle Unmöglichkeiten sei‐
nes Standpunktes“.461 Bei ihm gebe es keinerlei Beziehung zwischen
Gott und Mensch.

Der Gottesbegriff kann daher für Guardini philosophisch nur
vom „absoluten Wesen“ her aufgebaut und dann mittels kontingenter
Begriffe (lebendig, personal, …) ausschließlich in der Analogie be‐
schrieben werden462: „Sie ist wohl durchaus positiv; aber in ihr wer‐
den die Begriffe nicht ein-bedeutend, univok, für das Endliche und
für das Unendliche gebraucht“.463 Die Analogie bedeute keine Steige‐
rung vom Endlichen hin zum Unendlichen, sondern der Begriff trete
in einen qualitativ neuen Bereich ein, sodass Aussagen über Gott
gemäß dem scholastischen Dreischritt gefasst werden müssten, wie
er in der Gegensatzlehre hervorhebt:

„Grundlegung (positio): Gott ist gerecht; Verneinung (negatio): nicht
so gerecht, wie das Endliche, denn er ist unendlich; Über-Erhebung
(superelatio): gerecht im absoluten Sinne; übergerecht“.464

Dies gelte auch für die Gegensätzlichkeit. Gott sei dieser nicht un‐
terworfen, wie alles Endliche: „Das Stehen in Gegensätzen ist wesen‐

459 Guardini, Romano, Logik und religiöse Erkenntnis. Die drei Versuche: An‐
selms ontologischer Gottesbeweis; Pascals Argument des Glückspiels; Kierke‐
gaards Idee des absoluten Paradoxes, in: Die Schildgenossen 9 (1929), 179–206,
199.

460 Vgl. Guardini, Die Lehre von der Erlösung, 44.
461 Guardini, Gedanken über das Verhältnis von Christentum und Kultur, 180.
462 Dies bestätigt auch Bruno Kurth in seiner Untersuchung. (Vgl. Kurth, Bruno,

Das ethische Denken Romano Guardinis. Gehorsam gegenüber Gott und Frei‐
heit des Geistes. Eine moraltheologische Studie, Paderborn u.a. 1998, 85).

463 Guardini, Der Gegensatz, 146 Anm. 29.
464 Ebd., 147 Anm. 29.

Teil II „Grund“

260

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hafter Ausdruck des Geschöpf-Seins“.465 Gott sei wesenhaft einfach
und doch Gemeinschaft gemäß dem in der Offenbarung gegebenen
Geheimnis der Dreifaltigkeit. Er genüge sich selbst, da er in sich
Gemeinschaft sei, womit er als Urbild aller menschlichen Relation
von Einzelnem und Gemeinschaft hervortrete. Gott sei zugleich
höchste Lebendigkeit und volles Gleichgewicht, was im Endlichen
nicht möglich sei. Alle Aussagen über ihn unterliegen der Limitation
der Kontingenz, d.h. sie seien nicht vollziehbar, aber „ein durch das
Übermaß des ‚Ja‘ herbeigeführtes ‚Nicht‘“.466 Im Versagen nahe sich
das geschöpfliche Denken dem Absoluten.

Guardini gibt in seiner Gegensatzlehre drei Analogien auf Gott
hin an.467 Direkt im ersten Gegensatzpaar führt er in Bezug auf den
Gegensatzpol der Dynamik die erste Analogie auf Gott hin als actus
purus an468 und ergänzt diese Hineinahnung ins Absolute in der
Denkform des Gegensatzes um die vom Leben als Statik ausgehende
Analogie auf Gott hin als Ewige Ruhe469. In seiner Vorlesung „Die
christliche Gotteswirklichkeit“ hatte er im Wintersemester 1925/26
diese Analogie gemäß der Mitschrift von Ursula Kolberg mit Rück‐
griff auf die „Summa theologiae“ des Thomas von Aquin entfaltet
und dargelegt, dass das „ens a se“ – die absolut begründete Festigkeit
Gottes – die andere Seite Gottes als „actus purus“ – seiner Dynamik
– sei.470

Die zweite Analogie findet sich im ersten transzendentalen Ge‐
gensatzpaar „Verwandtschaft und Besonderung“. Guardini erörtert
dabei die Frage, wie Gottes verschiedene Eigenschaften, z.B. Ge‐
rechtigkeit und Barmherzigkeit, eins sein können.471 Entgegen dem
Nominalismus, dass der Unterschied allein im betrachtenden Men‐
schen liege, und dem Realismus, dass es reale Unterschiede in
Gott gebe, hebt Guardini mit der Lehre der Katholischen Kirche
hervor, dass die Sinngehalte ihren eigenen Charakter bewahren und
zugleich in Gott seinsmäßig eins seien:

465 Ebd., 148 Anm. 29.
466 Ebd., 148 Anm. 29.
467 Vgl. ebd., 33, 146–149, 177.
468 Vgl. ebd., 33.
469 Vgl. ebd., 37.
470 Vgl. Guardini, Die christliche Gotteswirklichkeit, 205.
471 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 94 Anm. 25.

3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche

261

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Doch nicht durch Vermischung der spezifischen Wertgehalte, sondern
durch eine eigene Weise des Einsseins, die jene Gehalte rein läßt; und
sobald endliches Denken ihnen naht, es veranlaßt, ja zwingt, sie zu
sondern“.472

Das menschliche Denken könne dieses „Gewebe von gegensätzlich
gestellten Urteilen“473 nicht zugleich vollziehen, sondern lediglich
auf es hinweisen. „Sie zwingen ihn, die überrationale Einheit, das
Mysterium festzuhalten, und lieber auf dessen Durchhellung als auf
seine Unversehrtheit zu verzichten“474. Die dritte Analogie führt
Guardini in seinem Kapitel zum „Leben“ an. Er öffnet den Begriff
des „Lebens“ auf den „lebendigen Gott“ hin: „Gott ist in der Ord‐
nung des Absoluten das, was im Bereich des Endlichen, und von
dessen Voraussetzung her, ‚lebendig‘ heißt“.475

Summa summarum lassen sich zwei Schlussfolgerungen aus
Guardinis Erwähnung der Analogie in seiner Gegensatzlehre ziehen.
Erstens ist mit der Erwähnung der Analogie im Lebendig-Konkre‐
ten und dessen analogem Verhältnis auf Gott hin die klassische
scholastische Schultheologie der analogia entis präsent, jedoch im
Hintergrund, da Guardini die Terminologie nicht übernimmt. Die
klassische Formel der analogia entis, wie sie das IV. Laterankonzil
formuliert hatte, besage, so Przywara, der im ersten Teil als ein
Grund für die Publikation der Gegensatzlehre identifiziert wurde,
dass „Gott und Geschöpf einander ‚ähnlich‘ und in eben dieser Ähn‐
lichkeit völlig ‚unähnlich‘“ seien.476 Guardini übernimmt den Gehalt
und spricht ihn kreativ neu in seiner Gegensatzlehre aus.

Zweitens wird in der Annahme des Analogie-Denkens deutlich,
dass seine Gegensatzidee im Letzten auf einem Fundament katholi‐
scher Dogmatik ruht, wie seine Existenz ihre Mitte in der Hingabe
an Christus in der Kirche findet. Diese theologisch-existentielle Mit‐
te wird sich als letzter Grund auch in der im Folgenden auszufüh‐
renden Ontologie des Lebendig-Konkreten zeigen, beispielsweise in
seiner Auseinandersetzung mit Nietzsche unter dessen Schlagwort
„Christus gegen den Gekreuzigten“ und in seiner Absetzung von

472 Ebd., 95 Anm. 25.
473 Ebd., 95 Anm. 25.
474 Ebd., 95 Anm. 25.
475 Ebd., 177.
476 Przywara, Erich, Religionsphilosophie katholischer Theologie (1926), in: ders.,

Schriften II: Religionsphilosophische Schriften, Einsiedeln 1962, 373–511, 402.

Teil II „Grund“

262

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Goethes romantischem Denken von Systole und Diastole. „Gut und
Böse“ bilden für Guardini nicht wie für jenen eine Polarität, sondern
einen Widerspruch, da Gott und Sünde unvereinbar miteinander
seien.

Die Gegensatzlehre Guardinis ruht also, wie dessen eigene Exis‐
tenz, auf einer Mitte der Hingabe und Nachfolge Christi in der
katholischen Kirche. Von dort her und darauf hin entfaltet er eine
reiche Multiperspektivität des Lebendig-Konkreten.

4 Zusammenschau und Ausblick

Die Untersuchung befasste sich in ihrem zweiten Teil „Grund“ mit
den drei Fundamenten von Guardinis Polaritätsdenken. Seine Hin‐
wendung zur Wirklichkeit, zum Lebendig-Konkreten und zur Mitte
in seiner Hingabe an Gott in der Kirche wurden in drei Kapiteln
entfaltet. Die dabei vertretenen Thesen seien zum Abschluss in der
folgenden dritten Grafik zusammengeschaut:

4 Zusammenschau und Ausblick

263

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grafik 3: Überblick über den zweiten Teil der Untersuchung

Ausgehend von der Vergewisserung dieses dreifachen Fundaments
kann die Untersuchung nun in den vielgestaltigen und schillernden
polyedrischen Bau des Lebendig-Konkreten eintreten. Im folgenden
dritten Teil „Gehalt“ sollen die acht von Guardini angeführten

Teil II „Grund“

264

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegensatzpaare, ihr quantitatives Verhältnis von Maß und Rhyth‐
mus, ihre Beziehung untereinander in Kreuzung und Reihung und
die Möglichkeit höherer Gegensatzeinheiten in den Blick genommen
werden. Davon ausgehend wird dargestellt, wie es gemäß Guardini
erkennend gefasst werden könne. Der dritte Teil schließt, gemäß
dem dritten Fundament des zweiten Teils, mit einem Ausblick auf
Guardinis Lehre der Katholischen Weltanschauung.

4 Zusammenschau und Ausblick

265

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991787-159 - am 21.01.2026, 03:07:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Hinwendung zur Wirklichkeit
	1.1 Begegnungen mit dem Denken Immanuel Kants und dem Neukantianismus
	1.1.1 Begegnungen in der Studien- und Promotionszeit
	1.1.2 Der Neukantianismus in Gestalt der Philosophie Heinrich Rickerts
	1.1.3 Die Jugendbewegung und die Sehnsucht nach Autonomie

	1.2 Das Erwachen des Wirklichkeitsbewusstseins
	1.2.1 Der Ausgangspunkt beim „Bestand des Erfahrbaren“
	1.2.2 Von der „quaestio iuris“ zur „quaestio facti“
	1.2.3 Vom System zur Begegnung
	1.2.4 Exkurs: Romano Guardini und Max Scheler


	2 Hinwendung zum Lebendig-Konkreten
	2.1 Begegnungen mit der Kategorie des „Lebens“
	2.1.1 Romano Guardinis Berührung mit der naturwissenschaftlichen Methode
	2.1.2 Lebensphilosophie im Gegensatzbuch
	2.1.3 Romano Guardinis Befassung mit Johann Wolfgang von Goethe

	2.2 Hinwendung zu lebendig-konkreter Natur
	2.3 Hinwendung zum lebendig-konkreten Menschen
	2.3.1 Absetzung vom logischen Subjekt Immanuel Kants
	2.3.2 Absetzung von der Naturalisierung des Menschen
	2.3.3 Zusammenschau


	3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche
	3.1 Der „Achsenpunkt“ des Lebens
	3.2 Romano Guardinis Denken der Mitte ab 1915
	3.2.1 Freiheit, Hingabe und Gehorsam
	3.2.2 Die Kirche
	3.2.3 Liturgie und Mystik
	3.2.3.1 Begegnungen mit christlicher Mystik und mit der Liturgie
	3.2.3.2 Die Mystik als persönlicher Zugang zur Mitte
	3.2.3.3 Die Liturgie als objektiver Zugang zur Mitte

	3.2.4 Zusammenschau

	3.3 Die Analogie auf Gott hin

	4 Zusammenschau und Ausblick

