
Wi(e)der-stand – Zur Frage nach Kritik

und Widerstand aus philosophischer Sicht

Miriam Metze

»Verhältnis von Denken und gesundem

Menschenverstand: […] Die Schwierigkeit,

in der das Denken steht, gleicht einem

Mann in einem Zimmer, aus dem er her-

auswill. Zunächst versucht er es mit dem

Fenster, doch das ist ihm zu hoch. Dann

versucht er es mit dem Kamin, der ihm

aber zu eng ist. Wenn er sich umdrehen

möchte, dann sähe er, dass die Tür immer

schon offen war.« (Arendt 2016a: 785)

Im Hinblick auf die sich gegenwärtig etablierende Allianz zwischen rechtspopu-

listischem Anti-Genderismus und der Kritik aus Teilen des religiösen Lagers an

Auseinandersetzungen mit den sozialen und politischen Konfigurationen von Ge-

schlecht scheint sich das Erfordernis desWiderstandes nur allzu selbstverständlich

zu ergeben. Lösungsansätze aus der akademischen Gemeinschaft verfehlen dabei

häufig einen Aspekt, der bereits in den Begrifflichkeiten vonWiderstand und Kritik

selbst implizit auffindbar ist: Widerstand ist nur auf den ersten Blick ein ›Gegen-

Denken‹ oder ein Denken in Lagern, welches die Abwertung des jeweiligen Gegen-

übers nach sich zieht und oftmals von dem Vorwurf begleitet wird, einer Ideolo-

gie anzugehören. Ich möchteWiderstand und Kritik demgegenüber als intrinsisch

transformative Begriffe verstehen, welche als solche bereits ein Um-Denken und

Über-Denken (gemeint ist ein Denken über den eigenen Standpunkt hinaus) und

damit die Umformung des Diskurses zur Folge haben können. Im Zentrum mei-

ner Überlegungen steht die Frage nach ihren spezifischen Qualia in der Philoso-

phie als einer Disziplin, die sich traditionell in einem Gegensatz zum politischen

Denken verortet – und damit, wie die frühen Überlegungen Hannah Arendts zur

Urteilskraft nahelegen, in Opposition zu kritisch-widerständigen Praktiken steht,

die einen Diskurs erforderlich machen.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Miriam Metze

1. Widerstand und Kritik: Begriffsbestimmungen

Oft fungiert die Figur des Widerstandes als heilsversprechende Antwort auf ein

Problem; uns wird nahegelegt, dass, wenn wir nur bereit sind, uns zu empören und

aufzustehen, ein wichtiger Schritt in die richtige Richtung getan sei.1 Indes bleibt

oft im Unklaren, was wir unter Widerstand tatsächlich verstehen und insbesonde-

re, was es im akademischen Feld bedeutet, Widerstand zu leisten. Im Folgenden

soll der Versuch unternommen werden, den Begriffen von Widerstand und Kritik

ihre Fragwürdigkeit zurückzugeben.

Denktman in der Philosophie über die spezifischen Qualitäten vonWiderstand

nach, ist der Begriff der Kritik oft nicht weit. In der Tat kann letztere auf eine weit-

aus ansehnlichere Karriere zurückblicken; man denke etwa an die Konjunktur phi-

losophischer Kritiken seit dem entscheidenden Ereignis der Französischen Revolu-

tion. Wiewohl die beiden Begriffe nach einem westlich geprägten Philosophiever-

ständnis beinah synonym verwendet werden könnten, ist ein genaueres Hinsehen

auf ihre jeweiligen Implikationen durchaus lohnend. Insbesondere ergeben sich

mit dem Begriff des Widerstandes beachtenswerte Aspekte, die auch im Hinblick

auf jenen der Kritik maßgebliche Perspektivenverschiebungen ans Licht bringen.

1.1 Wi(e)der-stand

Was im Beitragstitel wie grammatikalische Willkür anmutet, spricht tatsächlich

ein interessantes philologisches Detail an: Wider und wieder eint dieselbe etymo-

logische Herkunft (Pfeifer et al. 1993: »wider«). So geht wider auf das Moment der

Wieder-holung, der Rückkehr in zeitlicherHinsicht, zurück;wider heißt zwar so viel

wie auseinander, gegen, entgegen, aber auch zurück und impliziert ein ›Zurückkehren

zu…‹, ein ›Bezugnehmen auf…‹.2 Näher betrachtet enthält die totale Konfrontation

(wider) also einen Hinweis auf eine Begegnung, im Mindesten eine Kontaktnah-

me. Jemandem zu widersprechen heißt auch schlicht, auf ihr/sein Wort zurückzu-

kommen, ihr oder ihm zu antworten. Widersprechen ist einWieder-sprechen: Eine

widerständige Rede ist eine solche, die zurückkommt auf ein Wort, es aufnimmt,

abwägt,womöglich umdreht, immer aber eine solche, die nicht ohne ihr Gegenüber

auskommt. Das Wiederholen der Worte anderer birgt in sich Widerstandspoten-

1 So war im Titel des Elisabeth-List-Fellowship-Programms der Universität Graz, in dessen

Rahmen dieser Sammelband erscheint, die Frage nach dem Widerstand lediglich rhetori-

scher Natur: »Widerstand erforderlich? – Identitäts- und Geschlechterkämpfe im Horizont

von Rechtspopulismus und christlichem Fundamentalismus in Europa heute«.

2 Dasselbe gilt für das englische against/again, die lateinische Präposition re- ebenso wie für

die hebräischeWurzel shuv, aus der sich sowohl das Verb für »zurückkommen« – lashuv – als

auch die Nominalbildung tshuva – »Antwort« – ableiten.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wi(e)der-stand – Zur Frage nach Kritik und Widerstand aus philosophischer Sicht 285

zial; die Wiederholung – oder, wie Jacques Derrida nahelegen würde, die Iteration

– impliziert bereits Veränderung.

DesWeiteren enthält derWider-stand einenHinweis auf einMoment der Ruhe,

welches, denken wir etwa an die Widerstandsbewegung, oft in Vergessenheit gerät.

Das lateinische re-sistere spricht genau dies aus: Mit Widerstand, oder Trägheit,

bezeichnet man die Fähigkeit eines Körpers, im gegenwärtigen Zustand zu ver-

bleiben und einer veränderten Umgebung zu trotzen. In der Physik versteht man

unter der Widerstandskraft eine der Bewegung entgegensetzte Kraft, oder, nach

Grimm, die »gegenwirkung gegen eine bewegung« (Grimm/Grimm 1971: »Widerstand«;

Herv. u. Kleinschr. i.O.). Jemand steht wider die Gezeiten, harrt der Veränderung,

trotzt dem feindlichen Angriff – oder der eigenen Bequemlichkeit: Er oder sie wi-

dersteht einer Verführung. Widerstand ist, von dieser Warte aus betrachtet, ei-

ne Haltung, welche durch die je situativ bedingt veränderte Lage durchgehalten

wird. Dieser sind freilich bestimmte Charaktereigenschaften zuträglich, wie et-

waMut, Ausdauer, Selbstvertrauen, Disziplin.Widerstand verlangt also nach einer

bestimmten Subjektkonstitution. Zu dieser gehören Kompetenzen oder Tugenden,

die mitunter erst erworben sein müssen, um dann, im Ernstfall, in habitualisierter

und inkorporierter Form zur Verfügung zu stehen.

Folglich verweisen die beiden Komponenten des Wortes Widerstand auf die

Instanz des/der Anderen: Der Widerspruch ist eine Antwort auf jemanden, die Re-

sistenz ein bestimmtes Verhalten zu einem äußerlichen Vorgang. Darüber hinaus

erhalten wir einen Hinweis auf eine Reihe an Selbsttechniken, die das Subjekt an

sich vollziehen muss, um jene Tugenden zu erwerben, die für den Widerstand als

Haltung in praxi erforderlich sind.

1.2 Kritik

Auf den ersten Blick scheint der Verweis auf die wesentliche Rolle der Tugenden

in Zusammenhang mit dem Widerstand eine einigermaßen banale Feststellung

zu sein. Ein Blick auf Michel Foucaults Spätwerk jedoch erlaubt wegweisende tu-

gendethische Akzentuierungen des Begriffs. Insbesondere die Analysen der parr-

hesia (dem Wahrsprechen) und der Selbstsorge als philosophischer Praxis bieten

die Möglichkeit,Widerstand bzw. Kritik als Haltung, als Tugend näher zu explizie-

ren. Foucault spricht tatsächlich nicht von ungefähr von einer »Haltung der Kritik«

(Foucault 2010a: 238), bzw. von der »kritischen Haltung als Tugend« (ebd.: 239, vgl.

auch 257). Im Ausgang vom Begriff der parrhesia (vgl. etwa Foucault 2019b: 13-37),

in welcher sich das Subjekt an seine Äußerung ausdrücklich bindet, können Kri-

tik und Widerstand als Praxis verstanden werden, die es dem Subjekt ermöglicht,

eine Intensivierung des Verhältnisses zu dem von ihm Ausgesagten zu erfahren.

Kritik als parrhesiastische Unternehmung impliziert derart eine spezifische Form

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Miriam Metze

des Selbstverhältnisses – einen Pakt mit sich selbst. Carolin Emcke fasst dies fol-

gendermaßen zusammen:

»Als obmanwahrsprechend in sich hineinmurmelt, zu sich selbst spricht, mit sich

selbst einen Pakt eingeht. Wahrsprechen gegen mächtiges Unrecht bedeutet im-

mer auch eine Art Bund des Wahrsprechenden mit sich selbst: Im Aussprechen

der sozialen und politischen Wahrheit fühle ich mich auch durch sie und an sie

gebunden. […] Das Wahrsprechen gegen Unrecht als ein Akt der Freiheit ist ein

Geschenk, denn es eröffnet den Wahrsprechenden ein Verhältnis zu sich selbst,

das der entfremdenden Wirkungsweise der Macht, ihrer Mechanik der Exklusion

und der Stigmatisierung, widerspricht. Wahrsprechen kann deswegen auch nie

nur ein einmaliger Akt, eine einzelne Handlung sein, sondern ihr Pakt wirkt dau-

erhaft auf das sprechende Subjekt und verpflichtet es.« (Emcke 2019: 235)

Das durch das Wahrsprechen hergestellte Selbstverhältnis bedeutet jedoch nicht,

dass es sich bei ihmumein solipsistisches Unterfangen handelt. ImGegenteil, Fou-

caults Untersuchungen der philosophischen Sorge um sich (Foucault 2009; 2019a;

2019b) bringen das Beziehungsgeschehen zu Anderen (meist ist es der –männliche

– Lehrmeister) als zentrale philosophische Kategorie an den Anfängen europäi-

scher Geistesgeschichte in Stellung (vgl. Foucault 2019b: 18ff) – eine Bestandsauf-

nahme, die, denken wir an das Bild des in seiner dunklen Kammer meditierenden

Descartes, doch einigermaßen überraschend ausfällt. Betrachtet man die tragende

Rolle des/der Anderen im philosophisch-kritischen Spiel, leuchtet ein, dass Fou-

cault Kritik als durch und durch heteronome Angelegenheit charakterisiert:

»Man mag […] darüber erstaunen, dass man hier jener Kritik eine Einheit zuspre-

chen möchte, wo doch die Kritik von Natur aus und sozusagen von Berufs wegen

der Zerstreuung, der Abhängigkeit, der puren Heteronomie unterliegt. Schließ-

lich existiert die Kritik nur im Verhältnis zu etwas anderem als sie selbst: Sie ist

Instrument, Mittel zu einer Zukunft oder zu einerWahrheit, die sie weder kennen

noch sein wird, sie ist ein Blick auf einen Bereich, in dem sie als Polizei auftreten

will, nicht aber ihr Gesetz durchsetzen kann.« (Foucault 2010a: 238)

Kritik ist ihrer Struktur nach heteronom insofern, als dass sie im Zusammenspiel

mit einem/einer Anderen vonstattengeht; sie setzt die Bezugnahme auf eine wei-

tere Person voraus und ist solchermaßen per se ›außer sich‹. Kritisches Denken ist

durchtränkt von dem/der Anderen, ist ein Denken, das sich einem/einer Anderen

verschreibt.

Die Identifikation der Heteronomie als Struktur von Kritik undWiderstand be-

trifft jedoch nicht allein die Instanz des/der Anderen als ihremGegenüber, sondern

auch die spezifische Zeitstruktur von Kritik: Die Zeit der Kritik ist die Krise. Kritik

ist die Antwort auf eine Krise, ihre Notwendigkeit rührt von einer unmittelbar dro-

henden Gefahr (griech.: kritikos für »gefährlich«, »bedrohlich«). Die hemerai kritikai

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wi(e)der-stand – Zur Frage nach Kritik und Widerstand aus philosophischer Sicht 287

(lat.: dies critici) sind die entscheidenden Tage einer Krankheit, deren Höhepunkt

die Krise darstellt (Pfeifer et al. 1993: »Krise«).3 Mit anderen Worten: Bei der Krise

handelt es sich um eine Zeitspanne, in der sowohl das Eine als auch sein Gegenteil

– im medizinischen Fall: Leben oder Sterben – als gleichermaßen wahrscheinlich

angenommen werdenmüssen. In einem solchen Krisenfall, d.h. in einer Situation,

über deren Ausgang keine gesicherten Erkenntnisse vorliegen, müssen ÄrztInnen

Entscheidungen treffen (krinein). Je besser ihre Beurteilungskunst (griech.: kriti-

ké techné, lat.: ars iudicandi), desto eher werden sie die richtige Entscheidung zum

günstigsten Augenblick (kairos) fällen, um die Not zu wenden.

Das griechische krinein umfasst also drei Ebenen. Erstens die Ebene der Zeit,

die eine Zeit des Umbruchs, der Veränderung ist. Diese macht, zweitens, eine

Entscheidung erforderlich (krinein auf der Handlungsebene: »entscheiden«), wel-

che angesichts einer ungewissen und unvorhersehbaren Zukunft getroffen werden

muss. Drittens: die Kunst der Beurteilung (krinein: »urteilen«), welche, je nachdem,

ob die richtigen und wichtigen Parameter und der günstige Augenblick zum Han-

deln erkannt werden, besser oder schlechter ausfällt. Wie kann jedoch die richtige

Beurteilung einer Situation und die anschließende Entscheidung angesichts einer

Zukunft erfolgen, von der man nur weiß, dass die Gesetzmäßigkeiten, an deren

unbedingte Gültigkeit man bislang geglaubt hatte, außer Kraft gesetzt sein wer-

den? Mit anderen Worten: Welche Auswirkungen hat die zeitliche Heteronomie

auf den Begriff der Kritik in epistemischer Hinsicht?

2. Kritik ohne Maßstab

Ein Fragment von Hannah Arendt (Arendt 2017a: 17-27), das Einblicke in ihre un-

vollendet gebliebene Arbeit zur Urteilskraft gewährt, legt nahe, zwischen zwei Be-

deutungsebenen von krinein zu unterscheiden. Arendt zufolge kann Urteilen ei-

nerseits als Subsumtion des Einzelnen unter ein Allgemeines verstanden werden.

Dem eigentlichen Urteil geht dann ein anderes voraus – ein »Vor-Urteil« (ebd.:

20): Ein Gesetz etwa legt Kriterien fest, aufgrund derer eine Handlung unter einen

bestimmten Straftatbestand fällt. »[Ü]ber den Maßstab ist einmal urteilend ent-

schieden worden, aber nun ist dies Urteil übernommen und gleichsam zu einem

Mittel geworden, weiter urteilen zu können.« (Ebd.)

Dagegen geraten »[i]n jeder historischen Krise […] erst einmal die Vorurteile ins

Wanken« (ebd.: 21) und zwingen uns derart, Urteile bar aller normativen Grundla-

gen zu fällen:

3 Nach Grimm handelt es sich bei der Krise um »die entscheidung in einem zustande, in dem

altes und neues, krankheit und gesundheit u.ä. mit einander streiten« (Grimm/Grimm 1971:

»Krise«). Vgl. die Krisenlehre bei Hippokrates (De acutis 25; De vetere medicina 19,6).

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Miriam Metze

»Urteilen kann aber auch etwas ganz anderes meinen, und zwar immer dann,

wennwirmit etwas konfrontiertwerden,waswir noch nie gesehenhabenundwo-

für uns keinerlei Maßstäbe zur Verfügung stehen. Dies Urteilen, das maßstabslos

ist, kann sich auf nichts berufen als die Evidenz des Geurteilten selbst, und es hat

keine anderenVoraussetzungen als diemenschliche Fähigkeit derUrteilskraft, die

mit der Fähigkeit zu unterscheiden sehr viel mehr zu tun hat als mit der Fähigkeit

zu ordnen und zu subsumieren.« (Ebd.: 20)

Arendt nennt dasmaßstabslose Urteilen insofern »ursprünglich« (ebd.: 23), als dass

mit ihm ein neuer Anfang (griech.: arché – »Ursprung«, »Anfang«, »Prinzip«) ge-

setzt ist und bringt es damit in Verbindung mit der menschlichen Existenz als sol-

cher. Mensch zu sein bedeutet für Arendt tatsächlich, je ein neuer Anfang zu sein

und, darüber hinaus, Anfänge durch das eigene Handeln und Urteilen generieren

zu können – auch und gerade dort, wo sie durch die politischen und sozialen Ge-

gebenheiten in höchstem Maße unmöglich erscheinen.4 So schreibt sie im Essay

Understanding and Politics (1954):

»Even though we have lost yardsticks by which tomeasure, and rules under which

to subsume the particular, a being whose essence is beginning may have enough

of origin within himself to understand without preconceived categories and to

judge without the set of customary rules which is morality.« (Arendt 1994: 321)

Wenn wir jedoch Arendts Darlegungen des Urteilens bei unserer Bestimmung kri-

tisch-widerständiger Praxis folgen, müssen wir, so scheint es, in epistemischer

Hinsicht eine Unterscheidung zwischen selbst-evidenter Wahrheit einerseits und

Urteil andererseits, welches der Überzeugung bedarf, in Kauf nehmen. Da allge-

meine Prinzipien fehlen, die auf den je besonderen Sachverhalt angewandt wer-

den könnten, hat »das so Geurteilte niemals Zwangscharakter« und kann »niemals

den Anderen im Sinne eines logisch unausweichlichen Schlusses zur Beistimmung

zwingen, sondern nur überzeugen« (Arendt 2017a: 22). Dies entspricht der Unter-

scheidung Kants zwischen bestimmendem und reflektierendem Urteil: Während

bei ersterem das Besondere unter ein Allgemeines subsumiert werden kann (etwa

wird ein Verhalten als Verstoß gegen ein Gesetz gewertet), zieht das reflektieren-

de Urteil das Allgemeine aus dem Besonderen (vgl. Arendt 2020a: 128; vgl. Beiner

2020: 177). Logisch betrachtet, ist damit letzteres nicht gültig – dafür bedürfte es

einer All-Aussage. Daraus folgt, dass Urteile in diesem zweiten von Arendt vorge-

stellten Sinn zwar zustimmungsfähig sind, jedoch, da sie nicht selbst-evident sind,

nur subjektive Allgemeinheit beanspruchen können.

4 Anfangen bzw. Handeln ist hier im griechischen Sinne als archein (»anfangen«, »führen«)

zu verstehen. Zum Konnex von Handeln und Gebürtlichkeit des Menschen vgl. etwa Arendt

2008: 213-222.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wi(e)der-stand – Zur Frage nach Kritik und Widerstand aus philosophischer Sicht 289

In dem EssayWahrheit und Politik aus dem Jahre 1967 (Arendt 2016b: 44-92) wird

die Urteilskraft von Arendt als zentrale Fähigkeit im politischen Diskurs – in Ab-

grenzung zur philosophischen Wahrheitssuche – skizziert. Arendt nimmt hier die

traditionelle Unterscheidung zwischen aletheia und epistemé, Wahrheit und Wis-

sen, einerseits und doxa, Meinung, andererseits auf: Wahrheit, sei es Vernunft-

oder Tatsachenwahrheit, beansprucht im Gegensatz zur Meinung in jedem Falle

Gültigkeit (ebd.: 59). Das Philosophieren, dem es an Vernunftwahrheiten gelegen

ist, sei im Gegensatz zur Politik eine nicht-diskursive Disziplin: Vernunftwahrhei-

ten erhellen unmittelbar und sind zwingend evident, ihr Wahrheitsanspruch kann

»durch Übereinkunft, Diskussion oder Zustimmung weder erhärtet noch erschüt-

tert werden« (ebd.: 60). Der Bereich des Politischen hingegen bedarf des Diskurses:

Meinungen sind »nicht evident, sondern bedürfen der Begründung; sie drängen

sich nicht auf, sondern sind das Resultat der Überlegung« (ebd.: 62).

Arendt bemüht sich in dieser frühen Auseinandersetzung mit der Urteilskraft

um eine Rehabilitation des politischen Diskurses gegenüber der Philosophie, de-

ren Haltung zur Politik in der Tradition zumeist durch Geringschätzung geprägt

war. Im Gegensatz zur philosophischen Wahrheitssuche, die in der Einsamkeit,

bzw. im Dialog mit sich selbst stattfinde, ist die Fähigkeit des Urteilens für Arendt

konstitutiv für die menschliche Gemeinschaft bzw. für das Menschsein generell,

das per se ein Mit-anderen-Sein ist. Urteilen setzt voraus, dass ich mich in andere

einfühlen und hineindenken kann:

»Im Unterschied zu allem philosophischen Denken, das in der Einsamkeit statt

hat, in der man in einem ausdrücklichen Sinne mit sich selbst ist, also eigentlich

in einer Zweisamkeit, ist dieser Prozeß derMeinungsbildung, sofern er nicht über-

haupt im Austausch von Gedanken mit anderen vor sich geht, an die vorgestellte

Präsenz derer gebunden, an deren Stelle man mit denkt.« (Ebd.: 62)

Politisches Denken ist »repräsentativ in dem Sinne, daß das Denken anderer im-

mer mit präsent ist« (ebd.: 61; vgl. Arendt 2017a: 96-97). Darüber hinaus ist es,

ungleich der epistemé, nicht auf das Allgemeine gerichtet, sondern verbleibt im Be-

sonderen und Konkreten (vgl. Arendt 2017a: 193).

Bestimmen wir in diesem Sinne Kritik und Widerstand als genuin politische

Praxis – die objektiver, allgemein verbindlicher Maßstäbe notwendigerweise ent-

behrt – so folgt, dass es einer scharfen Abgrenzung zur Polemik bedarf: Im Ge-

gensatz zur Kritik spricht sich die Polemik epistemische Überlegenheit gegenüber

ihren GesprächspartnerInnen zu und verunmöglicht derart eine tatsächliche Ver-

handlung der verschiedenen Positionen. In Anbetracht ihrer verheerenden sym-

bolischen Wirkung und ihrer epistemischen Nutzlosigkeit warnt Foucault davor,

sich in Polemiken zu ergehen; die Diskutierenden würden zweifellos nicht ermu-

tigt, »voranzugehen und immer mehr zu wagen bei dem, was sie sagen« (Foucault

2010b: 260): »Hat man je eine neue Idee aus einer Polemik hervorgehen gesehen?«

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Miriam Metze

(Ebd.) Ziel des Diskurses sollte tatsächlich sein, im Austausch mit dem Gegenüber

über sich hinauszuwachsen und »miteinander, und weder für- noch gegeneinan-

der« (Arendt 2008: 220) neue Ideen zu gebären, anstatt sich der Richtigkeit der

eigenen Überzeugungen zu vergewissern.5

Die erste Teilantwort auf die oben gestellte Fragemuss also lauten: Nimmtman

die Krise als die zeitliche Struktur der Kritik an, geht damit notwendend eine Ethik

der Kritik einher. Insofern kann die Heteronomie der Kritik in zeitlicher Hinsicht

als Fundament für die Heteronomie in personeller Hinsicht angesehen werden.

Nur dann, wenn die radikal krisenhafte Zeit der Kritik ins Blickfeld gerät, kann

die basale Rolle des/der Anderen als ihrem Gegenüber wahrgenommen werden.

Vereinfacht gesagt: Der für die Kritik konstitutive Mangel an obersten Maßstä-

ben zwingt das Subjekt zur Haltung der Bescheidenheit gegenüber möglichen Ge-

genpositionen. Im Gegensatz zur Polemik, die den/die Andere/n aus dem Diskurs

ausschließen kann, weil sie sich ihm/ihr gegenüber in der einzig richtigen Position

wähnt, ist gerade die Begegnung mit dem/der Anderen wesentliches Charakteris-

tikum von Kritik. Die Art undWeise, wie man dieser Person entgegentritt, betrifft,

wie Foucault sagt, »eine ganze Moral« (Foucault 2010b: 258); dementsprechend ist

eine Bewertung von Kritik in Absehung von ihrer performance unmöglich.6

Dochwas bedeutet das Ausbleiben logischen Zwangs für eine philosophischeKri-

tik, die, in welcher Art auch immer, Anspruch auf Wahrheit erheben muss? Welche

Rolle kann der Philosophin denn im politisch-kritischen Spiel unter Berücksichti-

gung des Gegensatzes von aletheia und doxa zukommen– insbesondere imHinblick

auf die Dimension der Alterität, die sich nun als essenzieller Bestandteil von Kri-

tik und Widerstand herausgestellt hat? Im folgenden Kapitel möchte ich den Ort

spezifisch philosophischer Kritik unter diesen Vorzeichen genauer eruieren.

5 Bei Foucault findet man eine durchaus gelungene Charakterisierung der Figur des – hier als

Mann beschriebenen – Polemikers: »[E]r hat zum Gegenüber nicht einen Partner in der Su-

che nach der Wahrheit, sondern einen Gegner, einen Feind, der unrecht hat, der schädlich

ist und dessen Existenz bereits eine Bedrohung darstellt. Das Spiel besteht für ihn folglich

nicht darin, ihn als Subjekt anzuerkennen, das das Recht hat, auch das Wort zu ergreifen,

sondern ihn als Gesprächspartner jedes möglichen Dialoges zu annullieren, und sein letztes

Ziel wird nicht sein, sich so gut er es vermag einer schwierigen Wahrheit zu nähern, son-

dern die gerechte Sache triumphieren zu lassen, deren offenkundiger Träger er von Beginn

an ist. Der Polemiker stützt sich auf eine Legitimität, von der sein Gegner per definitionem

ausgeschlossen ist.« (Foucault 2010b: 258-259)

6 Zur Form der Kritik vgl. Emcke 2019: 206-207.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wi(e)der-stand – Zur Frage nach Kritik und Widerstand aus philosophischer Sicht 291

3. Der Platz der Philosophin

Wenngleich Arendt in handschriftlichen Notizen ausdrücklich festhält, dass phi-

losophisches Denken keineswegs mit dem bestimmenden Urteilen, also der Sub-

sumtion von Besonderem unter Allgemeines, gleichgesetzt werden kann (Arendt

2017a: 193), schränkt sie das kritisch-politische Potenzial des Philosophischen doch

in wesentlichen Punkten ein – eine Konsequenz, die sich mitunter aus der Entge-

gensetzung von aletheia/episteme und doxa ergibt.

Erstens: Die dem Politischen eigentümliche Sprechsituation verwandelt jede

Vernunftwahrheit in eine Meinung unter vielen anderen. Arendt spricht von ei-

nem Kategorienfehler, der denjenigen unterlaufe, die auf die politische Relevanz

philosophischer Wahrheiten bestehen. Der Philosophie ist eine wesentliche – und

nicht gezwungenermaßen nachteilige – Machtlosigkeit eigen.

»Wenn Vernunftwahrheiten sich in das Feld der Meinungen und des Meinungs-

streits begeben, werden auch sie zu bloßen Meinungen; was ihnen geschieht,

ist eine echte metabasis eis allo genos; sie haben ihr Wesen geändert, und dem-

entsprechend auch der, der sie vertritt, seine menschliche Existenzweise geän-

dert. Der Philosoph, der in die Öffentlichkeit eingreifen will, ist kein Philosoph

mehr, sondern ein Politiker; er will nicht mehr nur Wahrheit, sondern Macht.«

(Arendt 2016b: 57; Herv. i.O.)

Die einzige Möglichkeit der Philosophin, auf dem politischen Feld in Erscheinung

zu treten, besteht Arendt zufolge darin, lebendiges Beispiel einerWahrheit zu wer-

den, um derart, kantisch gesprochen, exemplarische Gültigkeit zu erlangen. Philo-

sophische Wahrheit kann »politisch nur relevant werden, wenn es ihr gelingt, sich

in Gestalt eines Beispiels zu manifestieren« (ebd.: 71; vgl. Arendt 2020a: 118-119). So

dient Achilles etwa als Beispiel für einen Menschen, den wir mutig nennen möch-

ten. Jedoch stellt diese einzige Möglichkeit philosophisch-politischer Intervention

eine »Grenzerfahrung« (Arendt 2016b: 71) dar, durch welche der Bereich des Den-

kens verlassen wird: »Denn indem der Philosoph ein Exempel statuiert und so die

Vielen auf dem einzigen, ihm angemessenen und erlaubten Weg ›überredet‹, ihm

zu glauben und nachzufolgen, hat er bereits angefangen zu handeln.« (Ebd.: 71-72)

Philosophie ist jedoch auch in einer weiteren Hinsicht wesentlich nicht politi-

scher Natur: Die Stärke des Denkens liegt Arendt zufolge in seiner Nutzlosigkeit,

seiner reinigenden Kraft, die nicht zu Erkenntnis, sondern vielmehr zur Zerstö-

rung von eingefahrenen Denkmustern führt, keineswegs aber darin, unmittelbar

praktische Ergebnisse zu liefern (vgl. Arendt 2020b: 190-191; 2005: 31ff). Eine Philo-

sophin, die sich als Gesetzgeberin verstünde und ihre Arbeit in der Produktion von

Handlungsanweisungen für die Politik sähe, würde die dem Denken eigene Kraft

der Unterbrechung verkennen (vgl. Metze 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Miriam Metze

Der Bruch der Philosophin mit der Praxis bezieht sich laut Arendt auch auf

die Mitwelt: »[D]as philosophische Denken [muss] sich aus der Welt des Mitein-

ander ausdrücklich lösen«, ergeht sich nicht in einem realen oder vorgestellten

Diskurs mit dem/der Anderen, sondern findet »in Einsamkeit« statt (Arendt 2016b:

62). Zwischen dem philosophischen und dem politischen Denken besteht demnach

eine unauflösliche Spannung (Arendt 2020b: 85-97; vgl. Arendt/Gaus 1964). Allein,

philosophisches Denken ist für Arendt tatsächlich nicht nur seinem Vollzug nach

eine einsame Tätigkeit; der Grund für die Apolitizität der Philosophie liege in ihrer

wesentlichen Unfähigkeit, Menschsein in seiner Pluralität zu begreifen: »Da philo-

sophische Wahrheit den Menschen im Singular betrifft, ist sie ihrem Wesen nach

unpolitisch.« (Arendt 2016b: 68)

Die Gründe hierfür verortet Arendt in der philosophisch-theologischen Tradi-

tion des Abendlandes, welche die Vielgestaltigkeit menschlichen Lebens stets zu-

gunsten eines homogenisierenden Bildes vonMenschsein reduzierte. Sie sieht hier

die aristotelische Definition des Menschen als zoon politikon – die die politische

Essenz innerhalb des Individuums verortet und damit dem Menschen als gemein-

schaftlichem Wesen nicht gerecht zu werden vermag – ebenso in der Verantwor-

tung wie das theologische Paradigma der Gottebenbildlichkeit, welches ein Ideal

des (einen) Menschen zur Folge hätte (Arendt 2017a: 11). Das Hegelsche Geschichts-

denken und Kants Idee des Fortschritts konvertierten dieses Bild schlicht in ›die

Menschheit‹, und seien dessentwegen wiederum nicht in der Lage, der Pluralität

und der jeweiligen Eigentümlichkeit menschlichen Existierens denkerisch Raum

zu gewähren (ebd.: 12; zu Kant vgl. Arendt 2020a: 43-44).7

Allerdings suggeriert Arendt – die sich ihrerseits mit Nachdruck als politische

Theoretikerin verstand (Arendt/Gaus 1964) und sich vehement weigerte, sich als

Philosophin zu bezeichnen –, dass philosophischen Wahrheiten auch abseits der

spezifischen Tradierungen abendländischen Denkens kein Stimmrecht in politi-

schen Fragen zuerkannt werden könne. So warnt sie explizit vor der Anwendung

philosophischer Wahrheiten auf den politischen Bereich (Arendt 2016b: 67) und

kritisiert Kant dafür, die Sphäre des Handelns an die Vernunft zurückgebunden

zu haben (vgl. 2020a: 60-61, 2017a: 98). Der sokratische Grundsatz (»Es ist bes-

ser Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun«, vgl. Arendt 2016b: 65) gälte indes für

den Menschen als handelndes Wesen ebenso wenig zwingend wie der kategori-

sche Imperativ Kants (ebd. 65; 67). Der Grund hierfür liegt Arendt zufolge in der

7 Auch im Paradigma der Familie, deren ökonomischen Nutzen bekanntermaßen Gary S. Be-

cker für die Wirtschaftswissenschaften entdeckte und welche in aktuellen politischen Dis-

kursen wieder hoch im Kurs steht, erkennt Arendt eine Nivellierung bestehender Differen-

zen zugunsten von verwandtschaftlichen Verhältnissen. Insofern wäre der Rekurs auf das

Familien-Topos nach Arendt apolitisch zu nennen.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wi(e)der-stand – Zur Frage nach Kritik und Widerstand aus philosophischer Sicht 293

Ausrichtung des handelnden Subjekts auf dieWelt und das Allgemeinwohl, wohin-

gegen das Denken, welches sich im stillen Zwiegespräch mit sich selbst artikuliert,

einzig auf das Ausbleiben des Selbstwiderspruchs angewiesen sei, um derart seine

Integrität zu wahren (ebd. 66-67).

4. Ein mal eins ist zwei

Sowohl der sokratische Grundsatz als auch der kategorische Imperativ gehen auf

den Satz vom zu vermeidendenWiderspruch zurück.Dieser ist als Gesetz des Den-

kens notwendigerweise zwingend. Arendt äußert sich skeptisch, inwiefern Denk-

gesetze als Maximen des Handelns geltend gemacht werden können; Maximen

sind ja nur dort erforderlich, wo die Möglichkeit bestünde, anders zu verfahren

und dementsprechend zwingende Evidenz gerade nicht gegeben ist (vgl. 2020a:

111). Darüber hinaus würde, so könnte man hinzufügen, die Anwendung des Prin-

zips derWiderspruchsfreiheit auf dasHandeln eine politische Denkungsart in dem

oben entwickelten Sinne verunmöglichen: Die höchste Tugend des handelnden

Subjekts – das repräsentative Denken – besteht tatsächlich in der Fähigkeit, unter-

schiedliche, einander mitunter auch widersprechende Standpunkte anzuerkennen

und in das eigene Urteil miteinzubeziehen. Wenn wir dem Satz vomWiderspruch

auf der Ebene des Handelns folgen würden, wären wir nicht in der Lage, Anders-

sein als solches zu akzeptieren, geschweige denn, uns in Andere hineinzuverset-

zen.

Jedoch: Gehen philosophische Wahrheiten tatsächlich auf eine tautologische

Struktur von Subjektivität zurück, auf ein Subjekt, das mit sich völlig überein-

stimmt? Ist es zudem akzeptabel, eine epistemische Blindheit der Philosophie ge-

genüber der Pluralität des Menschseins anzunehmen? Oder entbehrt Arendts –

wenngleich verkürzte – Wiedergabe des berühmten Aphorismus Nietzsches8 in

einem Brief an Heinrich Blücher nicht doch einer gewissen Berechtigung – »Wahr-

heit gibt es nur zu zweien« (Arendt 2017b: 152)? Ist es denn nicht tatsächlich so, dass

wir die Anderen brauchen, um zu denken?

Während Arendt in ihren früheren Überlegungen daran gelegen war, die Ur-

teilskraft als genuin politische Fähigkeit in starker Absetzung von geistigen Tä-

tigkeiten zu entwickeln, bemüht sie sich später darum, das Urteilen als philoso-

phisches Denken im Anschluss an Kants Begriff der Geselligkeit in seinem Ange-

wiesensein auf die Anderen zu explizieren (zur Genese von Arendts Überlegungen

der Urteilskraft vgl. Beiner 2020: 135ff). Tatsächlich spricht Arendt ab den 1970er

8 »Ein Mal eins. – Einer hat immer Unrecht: aber mit Zweien beginnt die Wahrheit. – Einer

kann sich nicht beweisen: aber Zweie kann man bereits nicht widerlegen.« (Nietzsche 1999:

517, Herv. i.O.)

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Miriam Metze

Jahren nicht mehr von der Einsamkeit des Denkens, wie sie es noch in Wahrheit

und Politik getan hatte. Im Gegenteil: Denken ist das »Zwei-in-einem des stummen

Zwiegesprächs« (Arendt 2020b: 192), eine Verhandlung des Ich mit sich selbst. Im

Rückblick auf ihre früheren Gedanken, so scheint es, korrigiert Arendt, dass Den-

ken zwar etwas sei, das man alleine tue, keineswegs jedoch einsam (ebd.: 184). Auch

hier, oder: gerade hier, begegne das Subjekt »Unterschied und Anderssein« und da-

mit den wesentlichen Kategorien menschlichen Existierens (ebd.: 186). Die Wider-

spruchslosigkeit des Denkens läuft nicht auf eine leere Tautologie hinaus, sondern

stellt ein Beziehungsgeschehen dar.9 Die sokratische Forderung, sich nicht selbst

zu widersprechen, sondern Eins zu sein, verweist uns insofern auf einen Begriff

von Identität als der Einigung des an sich Verschiedenen.

Sofern die Dialogizität des Denkens nur unter der Prämisse eines verkürzten

Verständnisses von Identität als Solipsismus erscheinen kann, existiert im den-

kenden Subjekt selbst nichts, das einer Bedachtnahme des Menschseins als jeweils

Individuellem und Anderem im Wege stünde. Vielmehr noch: Dass Menschsein

Viele-Sein bedeutet, wird gerade in der Tatsache erkennbar, dass wir uns auch im

Denken in einem alteritären Gefüge wiederfinden: »Daß der Mensch wesentlich in

der Mehrzahl existiert, das zeigt sich vielleicht am allerdeutlichsten daran, daß

sein Alleinsein das bloße Bewußtsein von sich selbst […] in eine Dualität während

des Denkens überführt.« (Ebd.: 184; Herv. i.O.).

Von dieser Warte aus betrachtet läge das kritische Potenzial philosophischer

Anstrengungen womöglich darin, nachzuweisen, inwieweit die griechische Forde-

rung nach Selbstgenügsamkeit ebenso wie diemoderne Auffassung der Autonomie

des denkenden Subjekts nur unter Ausschluss derDifferenz des Ich zu sich selbst Gül-

tigkeit erlangen. Es gälte, Denken als Kritik und Widerstand in dem oben entwi-

ckelten Sinne kennen und praktizieren zu lernen: als Antwort,Widmung, in jedem

Falle aber als Begegnung. Philosophisches Denken wäre somit – in Abgrenzung

zu weiten Teilen der abendländischen Tradition bzw. ihrer Tradierung, dagegen

in überraschender Nähe zu einigen Theologien – als Erfahrung von Heteronomie

zu bestimmen (vgl. Lévinas 2017; Metze 2019). Selbstverständlich geht die Erfah-

rung denkerischer Alterität dem tatsächlichen Ereignis der Begegnung mit Ande-

ren keineswegs voraus; aber sie leitet den Blick zu der Türe, die –wie der Eintrag in

Arendts Denktagebuch nahelegt, den ichmeinen Überlegungen vorangestellt habe,

den Denkenden immer schon offen steht.

9 Zu einer alternativen Lesung von Tautologien im Anschluss anMartin Heideggers Begriff der

Tautophasis vgl. Metze 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wi(e)der-stand – Zur Frage nach Kritik und Widerstand aus philosophischer Sicht 295

Literatur

Arendt, Hannah (1994): »Understanding and Politics (The Difficulties of Under-

standing)«, in: Essays in Understanding 1930-1954. Formation, Exile, and To-

talitarianism, New York: Schocken Books, S. 307-327.

Arendt,Hannah (2005): Denken ohne Geländer. Texte und Briefe,München/Zürich:

Piper.

Arendt, Hannah (2008): Vita activa oder Vom tätigen Leben, München: Piper.

Arendt, Hannah (2016a): Denktagebuch 1950-1973. Zweiter Band, München: Piper.

Arendt, Hannah (2016b): »Wahrheit und Politik«, in: Wahrheit und Lüge in der Po-

litik. Zwei Essays, München/Berlin/Zürich: Piper, S. 44-92.

Arendt, Hannah (2017a): Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß. Mün-

chen/Berlin: Piper.

Arendt, Hannah (2017b): Wahrheit gibt es nur zu zweien. Briefe an die Freunde.

München: Piper.

Arendt, Hannah (2020a): Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie,

München: Piper.

Arendt, Hannah (2020b): Vom Leben des Geistes. Das Denken, das Wollen. Mün-

chen: Piper.

Arendt, Hannah/Gaus, Günter (1964): »Was bleibt? Es bleibt die Muttersprache.

Günter Gaus im Gespräch mit Hannah Arendt« in: Person. Günter Gaus

im Gespräch, Transkript der Sendung vom 28.10.1964, Rundfunk Berlin-

Brandenburg, online unter: https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_

archiv/arendt_hannah.html (vom 4.6.2020).

Beiner, Ronald (2020): »Hannah Arendt über das Urteilen«, in: Arendt, Das Urtei-

len, S. 132-232.

Emcke, Carolin (2019): Gegen den Hass. Frankfurt a.M.: Fischer.

Foucault, Michel (2009): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am Collège de

France 1981/82, Berlin: Suhrkamp.

Foucault,Michel (2010a): »Was ist Kritik?«, in: Ders.: Kritik des Regierens. Schriften

zur Politik, Berlin: Suhrkamp, S. 237-257.

Foucault, Michel (2010b): »Polemik, Politik und Problematisierungen«, in: Ders.:

Kritik des Regierens, S. 258-267.

Foucault, Michel (2019a): Die Regierung des Selbst und der Anderen. Vorlesungen

am Collège de France 1982/83, Berlin: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2019b): Der Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der

Anderen II. Vorlesungen am Collège de France 1983/84, Berlin: Suhrkamp.

Grimm, Jacob/Grimm, Wilhelm (1971): Deutsches Wörterbuch (= Bd. 29), Leipzig,

Spalten 1262 bis 1272, online unter: http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz

/wbgui_py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GW19761#XGW19761 (vom

18.6.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GW19761#XGW19761
http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GW19761#XGW19761
https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GW19761#XGW19761
http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GW19761#XGW19761


296 Miriam Metze

Hippokrates (2006): Ausgewählte Schriften. Sammlung Tusculum. Düsseldorf/Zü-

rich: Artemis & Winkler.

Lévinas, Emmanuel (2017): »Die Philosophie und die Idee des Unendlichen«, in:

Ders., Die Spur des Anderen, Freiburg/München: Karl Alber, S. 185-208.

Metze, Miriam (2016): »Die apophantische Tautophasis. Eine Querlesung von Hei-

deggers Zeit und Sein und einigen Besonderheiten der hebräischen Gramma-

tik«, in: Existentia – Meletai Sophias 26 (1-2), S. 1-24.

Metze, Miriam (2017): »Auf der Suche nach Rettendem. Ethisch-politische Impli-

kationen der Philosophie Giorgio Agambens im Dialog mit Martin Heideggers

›Humanismus‹-Brief und dem Spiegel-Interview«, in: Existentia – Meletai So-

phias 27 (1-2), S. 63-94.

Metze, Miriam (2020): » – What is His Name? An Answer to Martin Heideg-

ger out of Jewish Thought«, in: Judaica Petropolitana 11, S. 126-146, online in

Kürze unter: https://judaica-petropolitana.philosophy.spbu.ru/Main/intro_en

.html (vom 1.9.2020). [Im Erscheinen]

Nietzsche, Friedrich (2018): Morgenröte, Idyllen aus Messina, Die fröhliche Wis-

senschaft (KSA 3), München: dtv.

Pfeifer, Wolfgang et al. (1993): Etymologisches Wörterbuch des Deutschen, digita-

lisierte und von W. Pfeifer überarbeitete Version im Digitalen Wörterbuch der

Sprache, online unter: https://www.dwds.de/d/wb-etymwb (vom 26.5.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839453155-021 - am 12.02.2026, 18:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://judaica-petropolitana.philosophy.spbu.ru/Main/intro_en.html
https://judaica-petropolitana.philosophy.spbu.ru/Main/intro_en.html
https://www.dwds.de/d/wb-etymwb
https://doi.org/10.14361/9783839453155-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://judaica-petropolitana.philosophy.spbu.ru/Main/intro_en.html
https://judaica-petropolitana.philosophy.spbu.ru/Main/intro_en.html
https://www.dwds.de/d/wb-etymwb

