
208 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

schauung zu Anschauung.« (ebd.: 169–170) Adorno verweigert sich »[j]egliche[r] Anwei-

sung zum richtigen Bewusstsein«, denn so sehr sie von Vielen unmündig erhofft wird,

sie »wäre vergeblich« (ebd.: 170). Hoffnung »besteht« für eine richtige Erkenntnis der

Gesellschaft »nur in der Anstrengung, unermüdlich auf seine Aporien und auf sich selbst zu re-

flektieren.« (ebd.; Hervorhebung P.E.) Nur im unnachgiebigen Blick auf die Negativität

der herrschenden Subjektivierungs- und Objektivierungsweisen ist Wahrheit aufgeho-

ben.

3.2. Foucaults Wissensverständnis

»Das Problem ist nicht, das Bewusstsein der Leute […] zu verändern, sondern die politi-

sche, ökonomische und institutionelle Produktionsordnung der Wahrheit.« (Foucault

1976: [192]: 213)

Die Herrschaftswirkungen der Rationalität problematisiert Foucault durch einen kom-

plexen Begriff des Wissens in Abgrenzung zum Ideologiebegriff. Seinen Gedankengang

in wesentlichen Teilen nachzuzeichnen, ermöglicht es einerseits die Differenzen zu

Adornos Ideologiebegriffe zu verstehen und anderseits, das beiden gemeinsame Pro-

blem nicht aus dem Blick zu verlieren. Die Gegenüberstellung wird in der Vermittlung

der zwei Ansätze einige Aktualisierungspotentiale im Begriff der Wahrheit offenlegen

und entwickeln.

Da Foucault seinen Begriff des Wissens plural konzipiert, tritt Wissen in seinen

Schriften zumeist in der Mehrzahl auf. So spricht er beispielsweise vom »politische[n]

Wissen« und »revolutionäre[n] Wissen« (Foucault 1969: AdW: 277–278), neben wis-

senschaftlichem oder literarischem Wissen. Statt dem Gesagten eine ungesagte Form

des Wissens unterzuschieben, die unterdrückt werden würde, wie es die Ideologie

unterstellt, untersucht Foucault die verschiedenen Positivitäten der diskursiven Forma-

tionen.Dazu rückt ermit der Historizität undMaterialität dieser diskursiven Praktiken

auch die des Wissens in den Vordergrund. Er untersucht das jeweilige Wahrheitsspiel

des Diskurses, also die Regeln, nach denen Aussagen zur Existenz gelangen und gebil-

det werden. Dabei steht nicht die Frage der Legitimität von Wissen, Rationalität oder

Wissenschaft im Raum, wie er sie der deutschen Tradition zuschreibt, sondern die

diskursiven und nicht-diskursiven Bedingungen ihrer Akzeptabilität (vgl. ebd.: 99, 231),

d.h. wie sie zum Ereignis werden konnten (vgl. Foucault 1978: Kritik: 30; siehe Kapitel

3.2.2.). Dafür untersucht Foucault die spezifische Regelhaftigkeit der unterschiedlichen

Diskurse, also auf welche Weise sich Aussagen in ihnen verteilen.44 Konsequent denkt

er daher keine Ableitungen von nicht-diskursiven Praktiken, wie der Ökonomie, den

Normensystemen, sondern eine weitgehende Autonomie der Diskurse in ihren Ent-

wicklungen (vgl. Foucault 1971: [101]: 295). Ganz ähnlich hebt Adorno die Autonomie des

44 An diese Vorstellung Foucaults der Verteilung von Aussagen knüpfen dann auch Ernesto Laclau

und Chantal Mouffe an, wenn sie Diskurs definieren: »The type of coherence we attribute to a

discursive formation is […] close to that which characterizes the concept of ›discursive formation‹

formulated by Foucault: regularity in dispersion.« (Laclau/Mouffe 1985: 91; Hervorhebung P.E.)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 209

Geistes hervor. Während jedoch Adorno den Geist einer spezifischen Epoche mit der

kapitalistischen Produktionsweise noch relativ eng verbindet, erscheint die Beziehung

bei Foucault wesentlich selbstständiger. Die verschiedenen Diskurse und ihre Wissens-

formationen haben eine eigene Temporalität, sie verlaufen nicht gleichzeitig zu anderen

gesellschaftlichen Prozessen oder wälzen sich langsamer um als die ökonomischen

Verhältnisse.

Foucaults Bezug auf den Ideologiebegriff ist vieldeutig. Einerseits gebraucht er ihn,

um im Kontrast seine Konzepte von Wissen und Diskurs in ihrer Positivität hervorzu-

heben. Dann nutzt Foucault oft eine Strohpuppe des Ideologiebegriffs zur theoriepoli-

tischen Stärkung seiner Position. Andererseits findet der Begriff teilweise Eingang in

seine Analysen, wenn er sich kritisch von bestimmten Wissensformen abgrenzt, etwa

von einem traditionellen Bezug auf Geschichte. Indirekt kann man also eine Art Ideo-

logiekritik bei Foucault finden. Seine Analysen und Begriffe, etwa der Strategie und der

politischen Ökonomie der Wahrheit, bieten also fruchtbare Anregungen für zukünftige

ideologiekritische Analysen, die sichmit seiner Kritik am klassischen Konzept von Ideo-

logie auseinandergesetzt haben und darüber hinaus gehen wollen.

Ein bedeutendesMotiv Foucaults besteht in der Abwehr des Versuchs politische Pra-

xis auf Wahrheit und vor allemWissenschaft zu gründen. In der Geschichte lassen sich

zahllose dieser Bemühungen finden: von religiösen Heilsbewegungen, über ungezähl-

te Regierungstechniken bis zum Marxismus. Sofern dieser sich beispielsweise in der

Sowjetunion als wissenschaftlicher Sozialismus verstand, rechtfertigte er revolutionä-

re Gewalt und gesellschaftliche Herrschaft. Als ehemaliges Mitglied der französischen

Kommunistischen Partei ist Foucault selbst Zeuge der teils absurden Verrenkungen,mit

denen der Politik des Kremls eine rationale und zwingende Logik gegeben werden sollte

(vgl. Foucault 1978: [235]: 771; vgl. 1978: [281]: 66). Auch daher kann Foucault die Behaup-

tung,Wissenschaft und Ideologie ließen sich sauber trennen,wie sie in Frankreich etwa

Althusser vertrat, nicht weiter zufrieden stellen (vgl. Foucault 1978: Kritik: 24). Er warnt

vor einer Überhöhung derWissenschaft, denn »auch die ›besseren‹Theorien stellen kei-

nen richtig wirksamen Schutz gegen verhängnisvolle politische Entscheidungen dar«

(Foucault 1983: [341]: 717). Die mit Zwang verbundenen Wirkungen des wissenschaftli-

chen Diskurses hat Foucault stets vor Augen, wenn er die Exzesse der Macht untersucht

(siehe Kapitel 2.2.).

Im Folgendenwerden zunächst die BegriffeWissen undEpisteme in FoucaultsWerk

in Kürze skizziert. Es folgt eine Analyse seines komplexen Verhältnisses zum Ideologie-

begriff. Die Darstellung endetmit seinemKonzept der PolitischenÖkonomie derWahr-

heit.Davon ausgehend kannFoucaults Positionmit der Adornos inVerbindung gebracht

werden.

3.2.1. Die Begriffe Wissen, Episteme und Erkenntnis bei Foucault

Foucaults entwickelt seinen Begriff des Wissens im Rahmen seiner Untersuchungen

konstantweiter.VonderArchäologie über dieMachtanalytik bis zudenUntersuchungen

der Selbstverhältnisse bleiben die Produktion undWirkungen desWissens ein zentrales

Problem Foucaults. Im Folgenden wird nachgezeichnet, wie er den Begriff ausgehend

von seinen Auseinandersetzungen mit der Epistemologie entwickelt. Deren zentrale

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Gedanken,darunter dasKonzept derEpisteme, reformuliert Foucault. Somarkiert seine

Verbindung des Wissens mit der Macht einen wichtigen Einschnitt in diese Tradition

und einenWendepunkt seinesWerks.

Foucaults Wissensbegriff im Kontext der Wissenschaftsgeschichte

Den Ausgangspunkt von Foucaults Konzeption desWissens bildet die französische Tra-

dition der Wissenschaftsgeschichte. Als Student, Hochschullehrer und öffentlicher In-

tellektueller schreibt er sich in sie ein und transformiert sie nach und nach mit der von

ihm entwickelten Diskursanalyse. Foucault bekennt die Erbschaft offen. In der Archäo-

logie desWissens bezieht er sich explizit auf die zwei großen Gestalten der französischen

Wissenschaftsgeschichte45: Gaston Bachelard und George Canguilhem (Foucault 1969:

AdW: 11). Foucault übernimmt von Bachelard die Idee der epistemologischen Schwellen

und den Fokus auf wissenschaftliche Praktiken, sowie dessen Interesse für die »Wissen-

schaften vom Leben« (Foucault 1978: [281]: 70). Canguilhem ist für ihn auf vielen Ebenen

relevant. »Auf dem Gebiet der Wissenschaftsphilosophie war jedoch Georges Canguil-

hem derjenige, der mich am meisten beeinflusst hat […].« (Ebd.) 1963 hat Foucault bei

ihm seine Verteidigung absolviert. Auch in seiner Antrittsvorlesung 1970 bezieht er sich

auf ihn (Foucault 1970: OD: 24, 45). 1978 schreibt Foucault für die englische Übersetzung

von Canguilhems Buch On the Normal and the Pathological eine rühmendes Vorwort. Dar-

in bekundet er ausdrücklich seine Affiliation und weist darauf hin, er habe das Thema

der Diskontinuität bei Canguilhem entdeckt (vgl. Foucault 1978: [219]: 556–557.). In dem

Vorwort stellt Foucault Canguilhem und die französische Epistemologie in den Kontext

der europäischen Geschichte der Aufklärung gemeinsammit der KritischenTheorie der

Frankfurter Schule (vgl. ebd.: 554; siehe Kapitel 3.3.2.). Noch in einem späten Interview

mit Gérard Raulet bekennt Foucault sich zu seiner Herkunft aus der Epistemologie und

den Einfluss Canguilhems (vgl. Foucault 1983: [333]: 527).

Bereits zu Beginn seiner Arbeit war das ThemaWissen für Foucault mit der franzö-

sischen Wissenschaftsgeschichte verbunden. Seine ersten Forschungsfelder bilden die

Psychopathologie und die Medizin, woraus Bücher über die Geschichte des Wahnsinns

und des Krankenhauses erwachsen (siehe Kapitel 4.2.2.). Damit reiht er sich in die Tra-

dition der Epistemologie ein, denn bereits Canguilhem hatte mit einer Arbeit über Me-

dizin promoviert. Auch in seinem Buch Die Ordnung der Dinge (1966),mit dem Foucault

schlagartig berühmt wurde, bilden wissenschaftliche Diskurse den Gegenstand seiner

Untersuchungen, wenn auch unter einem eigenen Blickwinkel. Im Untertitel wird eine

Archäologie derHumanwissenschaften behauptet, keine simple Fortsetzung der Episte-

mologie. Er strebt eine »l’histoire de l’ordre des choses« an (Die Ordnung der Dinge lautet

dennauchder Titel der deutschenÜbersetzung),welche sich als eine »histoire duMême«

45 Für einen ersten Überblick über die französische Epistemologie siehe Gehring 2004, für das Ver-

hältnis Foucaults zu ihr Balke 2008a: Es lassen sich bei Canguilhem zahlreiche thematische, me-

thodische und theoretische Überscheidungenmit Foucaults Arbeiten finden. »Die soziale Regula-

tion«, so Canguilhem, »nähert sich also der organischen an und imitiert sie [et lamime], bleibt aber

dennochmechanisch zusammengesetzt«. (Canguilhem 1966: 274; vgl. 269) Darin kündigt sich be-

reits ein Vorläufer von Foucaults These über die »Biopolitik« (Foucault: 1976: WzW: 138; 1979: GdB)

an. Zu Canguilhem und Bachelard siehe Eribon 1989: 174–178. Zu Canguilhem siehe auch Dosse

1991: 288–290.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 211

(Foucault 1966: OdD: 16) entfaltet. Diese Identität, die Foucault in ihrer Streuung unter-

sucht, ist die der europäischen Kultur der Moderne. Da er dabei von der Geschichte der

Vernunft ausgeht, behält er den Gegenstand seiner früheren Untersuchungen bei. Be-

reits wenige Jahre zuvor hatte er inWahnsinn und Gesellschaft die Entstehung der abend-

ländischen Vernunft rekonstruiert (vgl. Foucault 1961:WuG). Allerdings –wie er rückbli-

ckend charakterisiert – von ihrem Anderen her: »L’histoire de la folie serait l’histoire de

l’Autre« (Foucault 1966: OdD: 16). 1966 bildet das Terrain seiner Untersuchung nicht der

Ort des Ausschlusses desWahnsinns oder des Einschlusses der Kranken, sondern »c’est

le champ épistémologique« (ebd.: 13).Die Episteme charakterisiert Foucault als das Feld,

worin die Erkenntnisse sich in ihrer Positivitätmanifestierten: »l’épistémè où les connais-

sances […] enfoncent leur positivité et manifestent ainsi une histoire […] de leurs condi-

tions de possibilité« (ebd.; Hervorhebung im Original). Dabei will Foucault keine kon-

tinuierliche Geschichte des Fortschritts der Vernunft erzählen. Im Gegenteil dient der

Begriff Episteme zur Sichtbarmachung von Brüchen. Foucault zufolge grenzen »deux

grandes discontinuités dans l’épistémè de la culture occidentale« (ebd.) die Klassik, den

Zeitraum seiner Untersuchung, temporär ab. Für Foucault beginnt demnach dieModer-

nemit dem 19. Jahrhunderts (vgl. ebd.: 13, 16). Auch aufgrund dieser für eine Analyse der

Mikrophysik derMacht zu grobenEinteilungwird der Begriff der Episteme,der noch im

ZentrumvonDieOrdnungderDinge stand (vgl. Revel 2009: 41), im Lauf der nächsten Jahre

in den Hintergrund der Foucaultschen Analysen treten.

Bereits imVorwort vonDieOrdnung derDinge kündet Foucault an, das Programmder

Methode der Archäologie auszuarbeiten (vgl. Foucault 1966: OdD: 13). Er liefert es dann

in der Archäologie desWissens 1969.Nunmehr sind es nichtmehr nurWissenschaften, de-

nen sich Foucault zuwendet.Gegenstand der archäologischen Analysen sind die Diskur-

se in ihren Praktiken. Demgemäß reformuliert Foucault auch seine Definition des Be-

griffs Episteme.Nichtmehr die Bedingungen derMöglichkeit derManifestation vonEr-

kenntniswerdendamit bezeichnet, sondern »dieGesamtheit der Beziehungen,die in ei-

ner gegebenen Zeit die diskursiven Praktiken vereinigen könnten.« (Foucault 1969: AdW:

272) Der Ausdruck Episteme fasst also verschiedene Diskurse eines Zeitraums zusammen.46 Aus-

drücklich unterscheidet Foucault die Episteme von der Erkenntnis und der Rationalität

(ebd.: 273). Sie dient also weder der klassischen Erkenntnistheorie noch der Philosophie

des Geistes. Das Erbe der Wissenschaftsgeschichte ist in diesem methodischsten Buch

Foucaults von 1969 aber noch klar erkennbar, denn diese Episteme beschreibt die Bezie-

hungen »innerhalb derWissenschaften« (ebd.) und nicht darüber hinaus.Zugleichweist

Foucault darin bereits indieZukunft,denndieEpistemeermöglicht »das Spiel derZwän-

ge und Begrenzungen zu erfassen, die sich zu einem gegebenen Zeitpunkt dem Diskurs

auferlegen.« (ebd.; Hervorhebung P.E.)47 Die Zwangseffekte, welche die Machtanalytik

offenlegt, sind also bereits Ziel der Beschreibungen Foucaults.

46 So definiert auch Revel: »Par épistémè, Foucault désigne en réalité un ensemble de rapports liant

différents types de discours et correspondant à une époque historique donnée« (Revel 2009: 42;

Hervorhebung im Original).

47 Das Argument, das Diskurse mit Zwangswirkungen operieren und von ihren strukturiert werden,

reformuliert Foucault in seiner Antrittsvorlesung. Dort spricht er von einem »Zwang zurWahrheit«

(Foucault 1970: OD: 13). »Ein Satz muss«, so erklärt er, »[b]evor er als wahr oder falsch bezeichnet

werden kann […], wie Georges Canguilhem sagen würde, ›im Wahren‹ sein.« (ebd.: 24) Damit ge-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Das Konzept Episteme bringt eine Reihe von Problemenmit sich, die Foucault durch

eine andereKonzeptiondesBegriffsWissen zu lösen versucht.Erstens schränkt sie seine

Forschungen ein. Während Foucault bereits 1969 die Perspektive auf Macht und Prakti-

ken wirft, bleibt das Konzept der Episteme zu sehr seiner Herkunft aus der Epistemo-

logie verhaftet und auf Wissenschaften beschränkt. Die von Foucault angestrebte Dis-

kursanalyse, so Balke, »privilegiert anders als die Epistemologie nicht die Wissenschaft

zulasten des Wissens« (Balke 2008a: 248)48.Der Fokus aufWissenschaften verunmöglicht al-

so das Wissen in seiner Breite zu erfassen. Alles nicht-wissenschaftliche Wissen qualifiziert

eine anWissenschaft ausgerichteteTheorie tendenziell ab, etwa als Ideologie (siehe Ka-

pitel 3.2.2.). Hingegen will Foucault eben die Positivität der Zirkulation von Aussagen

in Diskursen beobachten und keineWertunterschiede zwischen ihnen treffen. Zweitens

kann der Begriff Episteme keine nicht-diskursiven Praktiken erfassen. Daher kommt er

dort, wo Foucault über sie reflektiert, nicht vor (vgl. Foucault 1969: AdW: 99, 231).49 Re-

vel erblickt darin den Grund für Foucaults Verzicht. »L’abandon de la notion d’épistémè

correspond au déplacement de l’intérêt de Foucault, d’objets strictement discursifs à des

réalités non discursives« (Revel 2009: 43). Sie vertritt dieThese,wonach Foucault anstelle

dessenseinenBegriff desDispositivs entwickelt (ebd.).DiedritteProblematikdesBegriffs

Episteme hängt mit demTheorie-Praxis-Gefüge (siehe Kapitel 1.3.2.) zusammen. Real-

historisch korrespondiert FoucaultsVerabschiedungdesKonzeptsEpistememit denRe-

volten der sixtiesund 1968. In seinerGeschichte desStrukturalismus erkenntDosse in derAr-

chäologie desWissens den Versuch Foucaults die Ereignisse von 1968 zu verarbeiten. »Fou-

cault geht mit seinen Positionen auf die Herausforderung des Mai-68-Ereignisses ein

und verlagert die Problematik der großen epistemischen Grundmuster auf die Gelenkstellen zwi-

schen der diskursiven Sphäre und den Praktiken, auf die sie sich stützen.« (Dosse 1991: 157;

Hervorhebung P.E.) Foucault pluralisiere seinen Ansatz, so Dosse, indem er vomBegriff

der Episteme abrückt und diskursive Praktiken in den Blick nimmt (ebd.: 200–201).

Insgesamt zeigt sich, dass Foucault mit dem Begriff Episteme verschiedene wissen-

schaftliche Diskurse einer Zeit zusammenfasst. Sie funktioniert als unabgeschlossenes

Feld, in dem jedoch keine Beliebigkeit herrscht, sondern eine Regelmäßigkeit, die be-

stimmt, wie in den sie umfassenden Wissenschaften gedacht werden kann. Trotz des

Versuchs Foucaults, diesen Begriff durch die Verschiebung auf Praktiken zu dynamisie-

ren, bleibt er untrennbar an Wissenschaften gebunden und unfähig, die Beziehungen

mit nicht-diskursiven Praktiken zu reflektieren. Daher verwendet ihn Foucault ab 1970

zunehmend seltener und andere Begriffe, wie das Dispositiv, treten an seine Stelle, um

dasWissen angemessener undumfassender zu beschreiben.Zunehmendwendet er sich

von der totalisierenden Kategorie der Episteme ab und den spezifischen Untersuchun-

gen diskursiver Praktiken zu. Bereits in der Archäologie desWissens hält er es für geboten,

hen unweigerlich Ausschlussprozesse einher, denn »imWahren istman nur, wennman den Regeln

einer diskursiven ›Polizei‹ gehorcht« (ebd.: 25).

48 Diese entscheidende Abkehr Foucaults von der Epistemologie betont auch Petra Gehring (2004:

901).

49 »Die Diskursanalyse ist eben nicht nur auf Zeichen aus, sondern auf die Bedingungen der Diskurse außer-

halb ihrer selbst«, so Florian Kappeler, nach dem sie »tendenziell mehr ist als reine Deskription von

Zeichenkomplexen« (Kappeler 2008: 262; Hervorhebung PE).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 213

die Entstehung der Humanwissenschaften (vgl. Foucault 1969: AdW: 46; siehe Kapitel

4.2.2.) in ihrenBeziehungenzuProduktionsweisen,TechnikenundNormensystemenzu

beschreiben.Eine dieser Techniken ist dasGefängnis, demFoucault seine nächste Buch-

veröffentlichungwidmet. InÜberwachenundStrafenzeigt er es als idealtypische Instituti-

on der Disziplinargesellschaft. Über den Zusammenhang zwischen der Ausbreitung des

Gefängnisses und der Entstehung derHumanwissenschaften schreibt Foucault, er wolle

nicht behaupten, »dieHumanwissenschaften seien ausdemGefängnis hervorgegangen.

Aber sie konnten sich nur formieren und die bekannten Umwälzungen in der Episteme

auslösen,weil sie von einer spezifischen und neuen Spielart derMacht getragenwaren.«

(Foucault 1975: ÜS: 393) Zwar verwendet Foucault im Zitat den Begriff Episteme weiter-

hin, doch aus sich vermag sie die beschriebene Entwicklung nicht zu erklären und damit

ist eineErweiterungumdieMachtanalytik in Foucaults Augenunumgänglich.Stattwei-

ter auf den Begriff Episteme zurückzugreifen, formuliert Foucault gleich im Anschluss

präziser: »DasKerkernetzbildet einArsenaldiesesKomplexes ausMacht/Wissen,derdie

Humanwissenschaften geschichtlich ermöglicht hat.« (ebd.: 394)50 An dieser Stelle zeigt

sich, wie Foucault mit demWissensbegriff die Probleme des Begriffs Episteme zu lösen

versucht, indem er ihn mit dem Begriff der Macht verbindet (siehe unten und Kapitel

2.2.3.).

Die verschiedenen Wissensformen im Unterschied zur Erkenntnis

Hinsichtlich der Kategorie der connaissance [Erkenntnis] durchläuft Foucault eine Bewe-

gung der kritischen Aneignung und anschließenden Abgrenzung, ähnlich dem Begriff

der Episteme. Da mit connaissance das Problem des Wissens in der Erkenntnistheorie

behandelt wurde, liegt eine Auseinandersetzung Foucaults mit ihm nahe. Jedoch erhebt

er mehrere Einwände gegen diese traditionelle Form der Behandlung des Wissens, weil

sie eine Reihe problematischer Vorannahmen trifft. So unterzieht Foucault die Annah-

men eines Erkenntnissubjekts und überzeitlicher Bedingungen der Erkenntnis, wie sie

Rationalismus und Empirismus vertraten, einer eingehenden Kritik.51 Damit wendet er

sich zugleich gegen die Hermeneutik, die einen Sinn im Erkenntnisobjekt voraussetzt,

wie gegen die Phänomenologie, welche ein erkennendes Subjekt als gegeben behauptet.

Mit seinerAbkehr vonderKategorie derErkenntnismöchte Foucault die »Geschichtedes

Denkens aus seiner transzendentalen Unterwerfung […] befreien.« (Foucault 1969: AdW:

289)

50 Habermas hat auf diesen Zusammenhang von Foucaults Beschäftigung mit den Humanwissen-

schaften und seiner Erarbeitung des Doppelbegriffs Macht-Wissen verwiesen: »Dieser Wille zur

Wahrheit ist nun für Foucault der Schlüssel zum inneren Zusammenhang vonWissen und Macht.

Die Humanwissenschaften besetzen das Terrain, das durch die aporetische Selbstthematisierung

des erkennenden Subjekts erschlossen worden ist.« (Habermas 1985: 307)

51 Bereits inDieOrdnung derDinge (1966) versucht Foucault zu zeigen, dass derMensch als Objekt und

Subjekt der Erkenntnis nicht gegeben, sondern konstruiert wurde (vgl. Foucault 1966: OdD: 16). Da

er es nicht als gegeben annimmt, fragt er in der Archäologie des Wissens stattdessen nach dem Ort,

den das Subjekt in Diskursen einnehmen kann (vgl. Foucault 1969: AdW: 285). Dosse erkennt in

diesemBemühen der Dezentrierung des Subjekts ein strukturalistisches Erbe Foucault (vgl. Dosse

1991: 295). Siehe Kapitel 4.2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Foucaults übernimmt entscheidende Impulse für sein Verständnis von Erkenntnis

und Wissen von Friedrich Nietzsche.52 Deutlich demonstriert er dies in dem program-

matischen AufsatzNietzsche, die Genealogie, die Historie, in dem er schreibt: »Wissen dient

nicht dem Verstehen, sondern dem Zerschneiden« (Foucault 1971: [84]: 180). Im Wissen

ist demnach auch für Foucault stets etwas Gewaltsames enthalten. Bereits in seiner In-

auguralvorlesung 1970 hatte Foucault die These der epistemologischen Gewalt klar formu-

liert (siehe Kapitel 3.2.3.): »Manmuss den Diskurs als eine Gewalt begreifen, die wir den

Dingen antun.« (Foucault 1970: OD: 34) Wie Nietzsche es in der Genealogie der Moral vor-

geführt hatte (vgl. Nietzsche 1887: 219), erblickt auch Foucault im Willen zum Wissen

einen Willen zur Macht. Herrschaft, Macht und letztlich Gewalt sind die Geburtshelfer

desWissens.

»Die historische Analyse dieses großen Wissenwollens, von dem die Menschheit

durchdrungen ist, macht deutlich, dass Erkenntnis niemals auf Gerechtigkeit beruht (dass

es also in der Erkenntnis kein Recht auf Wahrheit und auch keine Begründung der

Wahrheit gibt) und dass der Erkenntnistrieb böse ist (dass ihm etwas Mörderisches

anhaftet, dass es ihm nicht um das Glück des Menschen geht und dass er zu diesem

Glück nichts beizutragen vermag).« (Foucault 1971: [84]: 189; Hervorhebung P.E.)

Diese provokanten Aussagen besitzen allerdings einen zwiespältigen Status. Teils han-

delt es sich um eine Rekonstruktion Nietzsches, teils um die von diesem her entwickelte

Position Foucaults. Foucaults Verbindung vonWissen undMacht wendet sich gegen das

moralische Vorurteil, die Erkenntnis diene immer der Befreiung der Menschen53 und

schreibe sich in eine kontinuierliche Fortschrittsgeschichte ein. Nicht die von Macht ge-

reinigte und damit ungetrübte Erkenntnis gilt es zu erforschen, sondern vielmehr wie das Wissen

immer mit Macht, Kräften und Kampf verbunden war und bleibt. Denn »die Entstehung voll-

zieht sich stets innerhalb einesbestimmtenKräfteverhältnisses« (Foucault 1971: [84]: 175),

so die genealogische Prämisse, welche auch die Genese und Geltung von Wissen ein-

schließt. Statt zu versöhnen und zusammenzuführen, ist Wissen parteiisch. Die ver-

meintlich reine Erkenntnis stellt stets eine Strategie in Kräfteverhältnissen dar. Auch

dasmittels Genealogie erzeugteWissen Foucaults bildet keine Ausnahme.Es steht nicht

überdenDingenunderklärt sichkeineswegs rein vonMacht.Stattdessenweißes sich als

52 Jan Rehmann begreift gleich Foucaults gesamte philosophische Bemühungen als Postmodernen

Links-Nietzscheanismus (Rehmann 2004b), wie denn auch der Titel seiner Habilitationsschrift lau-

tet. Ob der Einfluss Nietzsches damit nicht doch überbewertet wird, kann an dieser Stelle nicht

abschließend geklärt werden. Doch käme unter den zentralen Figuren in Foucaults Denkenmit Si-

cherheitMarx eine ebenbürtigeRolle zu. Zur Literatur, die Foucault in Beziehung zuMarx setzt, sie-

he u.a. Balibar: Foucault und Marx (Balibar 1991), Brieler: Erfahrungstiere und Industriesoldaten (Brie-

ler 2002), Demirović: DasWahr-Sagen des Marxismus (Demirović 2008) und Garo: Foucault, Deleuze,

Althusser & Marx (Garo 2011).

53 Foucault zufolge stammt diese Annahme über die befreienden Wirkungen von Wissen aus dem

16. Jahrhundert, sie fällt also zusammen mit der Entstehung der neuzeitlichen Wissenschaft (vgl.

Foucault 1978: [281]: 111). Mit ihr korrespondiert die Behauptung, dass Wissen rein sei von Macht,

also unverdorben und damit in der Lage Herrschaft bloßzustellen, welche Foucault auf den Über-

gang vom archaischen zum klassischen Zeitalter des antiken Griechenlands zurückführt (vgl. Fou-

cault 1973: [139]: 705). Dazu ausführlicher im nächsten Abschnitt Wissen und Macht.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 215

»ein perspektivischesWissen«, denn es »verleugnet nicht das System der eigenen Unge-

rechtigkeit.« (ebd.: 182)Daher ist auchdie genealogischeKritik immerpositionaleKritik.54 Fou-

cault systematisiert und radikalisiert diese Genealogie der Erkenntnis in den Vorträgen

Die Wahrheit und die juristischen Formen,welche er in Rio 1973 hielt. Darin greift Foucault

erneut Nietzsches Gedanken vom »perspektivischen Charakter der Erkenntnis« und ih-

rer Genese in Kräfteverhältnissen auf und erklärt: »Erkenntnis ist stets eine strategische

Beziehung« (Foucault 1973: [139]: 684). Damit hat sie einen strategischen und relationa-

len Charakter. Foucault fügt demnoch den Aspekt hinzu, dass es sich bei der Erkenntnis

um Praktiken handelt, denn sie besteht »stets nur in Gestalt diverser unterschiedlicher

Handlungen« (ebd.). Die Erkenntnis entsteht punktuell, ist spezifisch an die Kräftever-

hältnisse gebunden, aus denen sie entstanden ist und in die sie interveniert. »Die Er-

kenntnis ist ein Ereignis, das stattfindet« (ebd.) und sie bleibt an die Bedingungen des

Diskurses gebunden, also auch an die Beziehungen zu seinen nicht-diskursiven Prak-

tiken in Wirtschaft, Politik, Moral etc. (vgl. Foucault 1969: AdW: 99, 231). Jedoch muss

Foucault den Begriff der Erkenntnis von seinem traditionellen Erbe befreien, um ihn im

genealogischen Sinn verwenden zu können. Daher betont er, dass die Erkenntnis »we-

der ein Vermögen noch eine universelle Struktur« (Foucault 1973 [139]: 684) darstellt. Da-

gegen will Foucault hervorheben, dass wissenschaftliche Erkenntnisse nur ein Teil ei-

nes umfassenderen Wissens bilden, das auf der der Grundlage von Kräfteverhältnissen

entsteht und nur in Beziehung zu diesen analysiert werden kann. Diesem genealogischen

Verständnisnach istErkenntnis perspektivisch, strategisch, relationalundpraktisch.EineGenea-

logiemuss analysieren, welche diskursiven und nicht-diskursiven Beziehungen spezifi-

scheErkenntnissehervorbrachten,wie siedarin einen strategischenZweckerfülltenund

mit welchenMachtwirkungen sie verbunden waren. Dies führt Foucault in dem Vortrag

exemplarischanhandvonzweiErkenntnisweisenvor,welchedieExperimental- undHu-

manwissenschaften charakterisieren.

Foucault unterscheidetmitUntersuchungswissenundKontrollwissenzweiErkennt-

nisweisen. Zunächst behandelt er das Untersuchungswissen, das mit der enquête ver-

bunden ist, dessen Anfänge im antiken Griechenland liegen und das den Entstehungs-

herd der abendländischen Experimentalwissenschaften bildet, nachdem es imMittelal-

ter wiederentdeckt und durch die Praktiken der inquisitio verfeinert wurde. Die antiken

Stadtstaaten sindSchauplatz der »Geschichte jenes Prozesses, in demdasVolk dasRecht

eroberte, zu urteilen; […] seinen eigenenHerren dieWahrheit entgegenzuhalten und ein

Urteil über die Regierenden zu fällen.« (Ebd.)55 An diesem historischen Ort verbindet

54 DassWissenparteiisch ist und auch kritischesWissen explizit parteiisch seinmuss, gilt auch für die

Kritische Theorie. Horkheimer zufolge »ist die kritische Gesellschaftstheorie als ganze ein einziges

entfaltetes Existenzialurteil« (Horkheimer 1937: [Kritische Theorie]: 224) und verknüpft mit dem

»Interesse ander Aufhebungdes gesellschaftlichenUnrechts [der Klassenherrschaft; imOriginal]«

(ebd.: 259). So stellten zuletzt auchBohmannundSörensen fest: »Kritische Theorie ist insofern also

stets politische Theorie, als sie parteiisch ist« (2019: 18; Hervorhebung im Original).

55 Das Interesse für dieWahrheitspraktikender Antike undwie sie in dieMachtbeziehungender Sub-

jekte eingebunden sind, ist ein Thema, das Foucault bis zu seinem Lebensende beschäftigt. »Die-

ses Recht, einer Macht ohne Wahrheit eine Wahrheit ohne Macht entgegenzusetzen« (Foucault

1973: [139]: 707), kehrt wieder in der Figur des Hirten und der Praxis des Pastorats, aus der sich die

Regierung ableitet (vgl. Foucault 1978: [291]). Auch die parrhesia, dasWahrsprechen oder die »Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

sich auf spezifische Weise ein strategisches Interesse mit Techniken wie dem Gerichts-

prozess zu Praktiken der Erkenntnis, um in eine Machtbeziehung zu intervenieren, aus

der sie geboren wird. Darin erkennt Foucault »eine der großen Errungenschaften der

griechischen Demokratie«, schließlich besitzen diese Erkenntnispraktiken das Potenti-

al, die Herrschaft in Frage zu stellen. Für »diese[s] Recht, einer Macht ohne Wahrheit

eine Wahrheit ohne Macht entgegenzusetzen«, entwickelten die Griechen, so Foucault,

dreiTechniken: erstensdiePhilosophie,welcheFoucault imantikenKontext alsSynonym

mit der noch nicht ausdifferenzierten Wissenschaft begreift, zweitens die Rhetorik als

die »KunstdesÜberredensundÜberzeugens«, indemman»durchWahrheit denSiegda-

vontragenkann«unddrittens »eineneueArt vonErkenntnis: dieErkenntnisdurchZeug-

nis, Erinnerung, enquête (Untersuchung und Erkundung). Ein enquête-Wissen [entsteht,

P.E.]« (ebd.; Hervorhebungen imOriginal). Jedoch waren dessen Verfahren statisch und

an das archaische Recht gebunden, welches unter anderem die Probe und Gottesurteile

vorsah. Die Rekonstruktion von Tatsachen und Hergängen stand noch nicht im Vorder-

grund,war also nicht Teil des strategischen Interesses, das die Erkenntnisweise enquête

inderAntike trug.DiesgeschaherstnachdemÜbergangzum13. Jahrhundert,denn»das

europäischeMittelalter erlebte gleichsamdie zweiteGeburt derUntersuchung [enquete]«

(ebd.: 708). Nun erfuhren ihre Verfahrensweisen einige Anpassungen und Erweiterun-

gen durch Techniken der inquisitio. So dienen Anhörungen fortan zunehmend der Reak-

tualisierung des Vergangenen und religiöse Würdenträger fordern Geständnisse ein.56

In diesen Zug verändert sich nachhaltig das juristische System (siehe Kapitel 2.2.2.). Ar-

chaische Elemente wie die Probe verschwinden und neue Posten und Begriffe werden

geprägt, der Staatsanwalt tritt auf und der Gesetzesverstoß wird definiert.57 Foucault

hält das »Schicksal« der Erkenntnisweise der Untersuchung für »nahezu koextensiv mit

dem Schicksal der ›europäischen‹ oder ›abendländischen‹ Kultur.« (Ebd.) Was als steile

These erscheint, wird plausibler, wenn er seinem brasilianischen Publikum erklärt, dass

ausgehend von den Transformationen im Recht in Europa um 1300, welche die enquête

wesentlich beeinflusste, auch die Technik der Entdeckungsreise einen ungeheuren Auf-

schwung erfuhr. Dieser Umstand beleuchtet einen bedeutenden Zusammenhang zwi-

schendemenquête-WissenunddemKolonialismus sowie der von ihmgeprägtenGloba-

lisierung,wodurch sich dieWissensform enquête über die ganzeWelt ausbreitete (ebd.:

blematisierung der Wahrheit« (Foucault 1983: DuW: 177) durch einen Einzelnen, aus der Foucault

sowohl die moderne Erkenntnistheorie als auch die Haltung der Kritik ableitet, reiht sich in diese

Beschäftigung ein. Siehe Kapitel 4.2.3.

56 Geständnisse als besondere Technik der Verbindung von Macht, Subjekt und Wissen beschäfti-

gen Foucault gleichfalls bis zu seinem Tod. Im ersten Band von Sexualität undWahrheit unter dem

Titel Wille zum Wissen kommt er auf die mittelalterliche Transformation der equête zurück. »Seit

dem Mittelalter begleitet wie ein Schatten die Folter das Geständnis« (Foucault 1976: WzW: 62).

Der Titel des letzten Bandes, der erst vor wenigen Jahren aus dem Nachlass veröffentlicht wurde,

lautet fernerGeständnisse des Fleisches (vgl. Foucault 2018: GdF). DenÜbersetzern von Band 1, Ulrich

Raulff und Walter Seitter, zufolge »bezieht sich [Foucault] hier auf die Wortgeschichte von ›aveu‹

[Geständnis], das sich vom lateinischen ›advocare‹ herleitet« (in Foucault 1976: WzW: 62).

57 Auch von diesem Gedankengang weist ein Pfad zu den späteren Untersuchungen Foucaults über

die Strafsysteme und die Staatsräson in Überwachen und Strafen (Foucault 1975: ÜS) und den Vorle-

sungen über die Gouvernementalität (vgl. Foucault 1978: STB; 1979: GdB; 1979).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 217

714). Zugleich erkennt Foucault den Ursprung der Experimentalwissenschaften in der

enquête:

»Ab dem 14. und 15. Jahrhundert entstehen Erhebungs- und Untersuchungsformen zur

Klärung der Wahrheit, die sich auf ausgesuchte Zeugnisse aus Gebieten wie Geogra-

phie, Astronomie oder Klimakunde stützen. […] Alle großen Untersuchungen [enquê-

tes] am Ende des Mittelalters sind letztlich Ausformungen und Abkömmlinge dieser

ersten Form, dieser Matrix, die im 12. Jahrhundert entstand.« (ebd.: 725)

Der Kolonialismus und die wissenschaftliche Rationalität, zwei wesentlicheMerkmal der europäi-

schen Dominanz, sind also aufs Engste mit der Wissensform enquête verbunden, die ihren Entste-

hungsherd in juristischen Praktiken und Kämpfen um Macht hatte. Für die sozialphilosophi-

sche Frage nach demZusammenhang von Ideologie undWissen ist Foucaults Charakte-

risierung der Erkenntnisform enquête relevant, denn er erkennt in ihr »kein[en] Wis-

sensinhalt, sondern eine Form von Wissen.« (ebd.: 727) Ein Übergang zum Terminus

Wissen wird hier sichtbar, welchen Foucault im Lauf der Jahre zu einer eindeutigen Un-

terscheidung ausbaut. Weiter bestimmt Foucault die Beziehung der Wissensform en-

quête zur Macht: »Die Macht wird in erster Linie ausgeübt, indem sie Fragen stellt, indem sie

befragt. Sie kennt dieWahrheit nicht und versucht sie herauszufinden.« (ebd.: 720; Her-

vorhebung P.E.)

Dagegen erkennt Foucault die Ursprünge derHumanwissenschaften im von ihm so-

genanntenKontroll-Wissen,dasmitdemExamen im19. Jahrhundert indenDisziplinar-

gesellschaften und deren Institutionen auftritt. Die Spezifik dieser Wissensform wird

von Foucault deutlich hervorgehoben.Es handelt sich umein »neuesWissen völlig ande-

rer Art, ein Überwachungs- und Prüfungswissen« (ebd.: 736; Hervorhebung P.E.). Die Prü-

fung wird in alle Teile der Gesellschaft ausgeweitet parallel zu den um sich greifenden

Disziplinarinstitutionen.Dabei spielt dieTechnikdesGefängnisses (sieheoben)dieRolle

eines Katalysators. Foucault denkt dabei nicht nur an die schulischen Auswahlprozesse,

sondern auch an den ärztlichen Blick und die staatlichen Statistiken. Demnach richtet

die Macht das einzelne Individuum konstant aus und registriert Abweichungen (siehe

Kapitel. 4.2.2.). Während die enquête punktuell beobachtet und forscht, dauert das Ex-

amen an. Eine Prüfung hört nur auf, um von einer neuen fortgesetzt zu werden. Das

»Zentrum« dieserWissensform bildet »die durch eine lebenslange Kontrolle des Einzel-

nen realisierte Norm« (ebd.). Die Macht verfügt also über ein Wissen, sie weiß um die

optimale Verteilung von Gütern, die Verbreitung von Krankheiten und die Fähigkeiten

der Körper. Die Norm58, so Foucault weiter, »ist die Grundlage der Macht, die Form von

Macht-Wissen« (ebd.).Wie zuvor beim Konzept Episteme wechselt Foucault vom Terminus Er-

kenntnis [connaissance] zum Begriff Macht-Wissen, um seinen Gedanken von der untrennbaren

Verbindung von gesellschaftlicher Herrschaft mit Formen der Rationalität auszudrücken. Trotz

dieser übergreifenden Anlage verbleibt er in den Vorträgen von Rio noch weitestgehend

58 Die Wirkungsweise der Norm untersucht Foucault in Überwachen und Strafen und gelangt zu der

Einschätzung, dass sie das Gesetz ablöst, indem sie es mit zahlreichen außerjuristischen Figuren,

Institutionen undWissensformen transformiert (vgl. Foucault 1975: ÜS: 392).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

im tradierten Feld der Wissenschaftsgeschichte, insofern er sich der Herkunft der mo-

dernenWissenschaftenwidmet.Aus demKontroll-Wissen, so fügt er an, sind »nichtwie

aus der Untersuchung [enquête] die großen Beobachtungswissenschaften hervorgehen,

sondern die so genannten ›Humanwissenschaften‹: Psychiatrie, Psychologie, Soziolo-

gie.« (ebd.: 736) Keinesfalls ist damit gesagt,dass aufgrund ihrer spezifischenGenese aus

den Disziplinarinstitutionen und ihrer strategischen Ausrichtung auf Kontrolle, diese

Wissenschaften keine kritischen Impulse zu liefern im Stande wären.Nur bestätigt sich

in diesem Fall erneut die genealogischeThese vom unreinenWissen.

Nur fünf Jahre später zieht Foucault dann die theoretische Konsequenz und trennt

zwischen Erkenntnis und Wissen. »Ich verwende das Wort ›Wissen‹ [savoir] in Abgren-

zung von ›Erkenntnis‹ [connaissance]. Mit ›Wissen‹ ziele ich auf einen Prozess, der das

Subjekt einer Veränderung unterwirft, gerade indem es erkennt oder vielmehr bei der

Arbeit des Erkennens. Es ist dieser Prozess, der es gestattet, das Subjekt zu verändern und

gleichzeitig das Objekt zu konstruieren.« (Foucault 1978: [281]: 71; Hervorhebung P.E.) Der

Begriff Wissen erfährt durch diese Bestimmung eine Aufwertung. Wissen ist nicht das

einfache Tatsachenwissen, sondern jede Form von Erkenntnis, die es dem Subjekt erlaubt sich

überhaupt zum Erkenntnissubjekt zu entwickeln. ImWissen wird das Erkenntnissubjekt zugleich

zum Objekt der Erkenntnis. Und dieser Zusammenhang gilt nicht nur in den Humanwis-

senschaften, dort kommt er allerdings besonders deutlich zum Tragen. Jede andere

Wissenschaft und auch Erkenntnisweisen, die nicht den Status einer Wissenschaft

erlangt haben, können in diesem Sinn Wissen sein und produzieren, sofern sie diesen

Prozess der Subjektivierung undObjektivierung des Erkennens ermöglichen. Beispiels-

weise auch die Physik, wenn sie mit der Erkenntnis über die Umlaufbahn der Planeten

den Ort des Menschen verrückt. Hingegen bestimmt Foucault die »Erkenntnis« als »die

Arbeit, die es erlaubt, die erkennbaren Objekte zu vermehren, ihre Erkennbarkeit zu

entwickeln, ihre Rationalität zu verstehen« (ebd.). Foucault weist ausdrücklich darauf

hin, dass bei diesen Praktiken »jedoch das forschende Subjekt fest und unverändert

bleibt.« (ebd.: 71) Eine quantitative Unterscheidung trifft Foucault in diesem Interview

nicht, doch kann angenommen werden, dass Erkenntnis weit häufiger vonstatten geht,

da die Konstituierung der Subjekte quaWissen schlicht nicht ständig abläuft, wohl aber

wiederholt werden kann. Die Aufgabe der »Archäologie«, so wie Foucault sie fast zehn

Jahre nach Erscheinen der Archäologie des Wissens bestimmt, besteht darin, die »Bewe-

gung des Wissens zu verfolgen, das die Erkenntnis ermöglicht.« (ebd.: 71) Also in der

aufklärerischen Tradition von Kant die Bedingungen derMöglichkeit von Erkenntnis zu

gewinnen oder anders ausgedrückt, Erkenntnis über Erkenntnis voranzutreiben. Nur

dass Foucault nicht länger von transzendentalen Bedingungen ausgeht, sondern diese

in den Kräfteverhältnissen der Historie aufsucht.

Damit bestimmt Foucault Wissen als Prozess der Konstituierung von Erkenntnissubjekt

und Erkenntnisobjekt. Dieses Wechselverhältnis zieht sich wie ein roter Faden durch

seine Schriften. In Überwachen und Strafen beschreibt Foucault die Transformation von

Schule, Werkstätten usw. »zu Apparaten« und hält fest, »dass jeder Objektivierungs-

mechanismus darin als Subjektivierungs- beziehungsweise Unterwerfungsinstrument

[instrument d’assujettissement] funktioniert und dass jedeMachtsteigerung neue Erkennt-

nisse ermöglicht.« (Foucault 1975: ÜS: 287) NachdemFoucault seine genealogische Phase

hinter sich gelassen und sich demSubjekt zugewandt hat, erklärt er in Subjekt undMacht,

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 219

er habe stets die »Objektivierungsformen untersucht, die den Menschen zum Subjekt

machen« (Foucault 1982: [306]: 269). Am deutlichsten bringt Foucault den Gedanken in

seinem unter Pseudonym veröffentlichten Lexikonartikel Foucault zum Ausdruck, der

kurz vor seinem Tod erschien. Darin bestimmt er »Denken« als den »Akt […], der in

ihren diversenmöglichen Beziehungen ein Subjekt und ein Objekt setzt« (Foucault 1984:

[345]: 777). Dabei unterscheidet er formal den »Modus einer ›Subjektivierung‹«, also

das, »was das Subjekt seinmuss, welcher Bedingung es unterworfen ist, welchen Status

es einnehmen muss, um zum legitimen Subjekt dieser oder jener Art Erkenntnis zu

werden« (ebd.) vom »Modus ihrer Objektivierung«, womit gefragt wird, »unter welchen

Bedingungen eine Sache zum Objekt einer möglichen Erkenntnis werden kann« (ebd.).

Beide Modi sind nur formal getrennt und produzieren in ihrem Zusammenspiel einen

Effekt, den Foucault als Wahrheit bestimmt (siehe Kapitel 3.2.3). Da in diesen Wech-

selspielen häufig stabile Regeln gelten, spricht Foucault von »Wahrheitsspiele[n], in

denen das Subjekt selbst als Objekt einesmöglichenWissens gesetzt ist« (ebd.: 778). Die

vormals unter dem Begriff Archäologie gestellte Frage lautet daher: »Was sind die Sub-

jektivierungs- und Objektivierungsprozesse, die bewirken, dass das Subjekt als Subjekt

Objekt einer Erkenntnis werden kann?« (ebd.) Die Geschichte der Denksysteme, so der

offizielle Titel von Foucaults Lehrstuhl, erscheint nun als »Geschichte des Auftauchens

derWahrheitsspiele: Es ist die Geschichte der »›Veridiktionen‹« (ebd.).

Zusammenfassendzeigt sich,dass Foucault inBezugaufdie FormendesWissensnie

müde wird, dieUnerbittlichkeit derHistorizität (Brieler 1998) zu betonen,mit der er an das

Aufklärungsprojekt Kants anschließt und es zugleich transformiert (vgl. Foucault 1969:

AdW: 185).Denn »die Art undWeise,wie es durch die Verbindung einer bestimmtenOb-

jektart mit bestimmten Modalitäten des Subjekts für eine Zeit, für ein Gebiet und für

gegebene Individuen« zusammenwirken, »[konstituierte, P.E.] das historische Apriori59

einer möglichen Erfahrung« (Foucault: [345] 1984: 778; Hervorhebung im Original). Ge-

gen eine notwendige Verkettung von Dingen durch ein »a priori« (Foucault 1966: OdD:

11) hatte sich Foucault bereits inDie Ordnung der Dinge ausgesprochen. Dagegen wendet

er sein Konzept vom ›historischen a priori‹, dem er in der Archäologie desWissens ein Ka-

pitel widmet und es als die »Realitätsbedingung für Aussagen« in ihrer »Positivität« und

»Historizität« bestimmt (Foucault 1969: AdW: 184). Im vorangegangenen Zitat ist noch

einmal der wesentliche Gedanke Foucaults aufgegriffen: Nicht transzendentale Bedingun-

gen bestimmten die Erkenntnis, dasWissen und die Erfahrung, sondern die Ermöglichungsbedin-

gungenundGrenzenbildeneinhistorischesApriori.Denn ihreKonstitutionsbedingungenfin-

den sie erst in den Kräfteverhältnissen, in welche sie zurückwirken. Eine Erfahrung zu

machen, bedeutet eine Veränderung als Subjekt zu durchlaufen, das unterscheidet sie

von bloßer Erkenntnis. DasWissen bildet das historische Apriori der Erfahrung. In die-

semhistorischenApriori sind die beideModi der Subjektivierungsweise undObjektivie-

rungsweise aufgehoben. Sind Subjekt, Macht und Wissen in ihrer unauflöslichen Ver-

59 Im Kontext seines Vergleichs von Foucault mit Marx greift Brieler den Begriff historisches Apriori

auf und erklärt, Marx besäße ein »historisches Apriori, das sein Erkenntnisvermögen organisiert

und limitiert« (Brieler 2002: 76). Dieses unterscheide sich selbstverständlich von dem Foucaults.

Der Begriff historisches Apriori weist Ähnlichkeitenmit dem des Zeitkerns in der Kritischen Theo-

rie auf (siehe Kapitel 1.3.1. und 3.3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

wiesenheit die zentralenThemen Foucaults, so erscheint das Bedingungsverhältnis von

Subjektivierungsweisen und Objektivierungsweisen als ihre Formulierung aus erkennt-

nistheoretischer Perspektive, in dem die KomponenteMacht nur indirekt anwesend ist.

Der Wissen-Macht-Komplex

In der Verbindung von Wissen mit Macht liegt die innovative Kraft der Analysen Fou-

caults (siehe Kapitel 2.2.3.). Bereits in Die Wahrheit und die juristischen Formen spricht er

vom »Komplex« (Foucault 1973: [139]: 688) des Macht-Wissens. Der Ausdruck Komplex

verweist dabei einerseits auf eine komplexe Struktur, anderseits aber auch ausdrück-

lich auf den psychologischen Komplex. Denn »es gibt tatsächlich einen Ödipuskomplex

in unserer Gesellschaft«, so Foucault, jedoch »nicht im Blick auf Begehren und Unbe-

wusstes, sondern auf Macht und Wissen« (ebd.). Mit dieser Anleihe erweckt Foucault

absichtlichdieVorstellungvondominierendenStrukturen imFundamentwestlicherGe-

sellschaften,diedasVerhaltenaller beeinflussen.Entscheidender als derTerminusKom-

plex, den Foucault im Fortgang selten verwendet, ist der Gedanke der Verbindung von

Wissen undMacht, welcher im Folgenden näher beleuchtet werden soll.

Mit der genealogischenThese vomMacht-Wissen-Komplexwendet sich Foucault ge-

gen die traditionelle Vorstellung, die das Wissen der Macht gegenüberstellt. An deren

Entstehungsort in die Kulturgeschichte arbeitet er eine Diskontinuität heraus. »In den

europäischen Gesellschaften des östlichen Mittelmeers war die politische Macht an der

Wende vom zweiten zum ersten vorchristlichen Jahrtausend stets auch Träger einer be-

stimmten Art von Wissen.« (ebd.: 704) In dieser Epoche fielen Königen und Priestern,

zum Teil in einer Person vereint, kultische Aufgaben zu, sie waren in Geheimnisse der

Natur und der Götter eingeweiht. Die politischen Funktionen waren von den religiösen

nicht getrennt, Mythos und Herrschaft verbunden. So findet Foucault also bereits um

1000 v. Chr. seine These bestätigt: »Keine Macht ohneWissen. Und keine politische Macht

ohne ein ganz speziellesWissen.« (ebd.; Hervorhebung P.E.) Mit demÜbergang von der

archaischen Epoche zur klassischen im antiken Griechenland kommt es aber zu zahlrei-

chen Veränderungen, die auch die gesellschaftlichen Funktionen ausdifferenzieren und

die Mächte von politischen Führern vom religiösenWissen nach und nach trennen. Da-

her stand am »Ursprung des griechischen Zeitalters des 5. Jahrhunderts, am Ursprung

unserer Zivilisation«, so argumentiert Foucault, »die Zerschlagung dieser großen Ein-

heit einer politischen Macht die zugleich Wissen war, einer magisch-religiösen Macht,

wie sie in den assyrischen Großreichen bestand.« (ebd.: 705). Diese tiefgreifende Trans-

formation wurde auch in der sich formierenden philosophischenWissenspraxis reflek-

tiert und vorangetrieben. Die Metaphysik undWesensschau werden zur Beschäftigung

einer Elite von Weisen, während das Wissen der Hirten oder Bürger abgewertet wird.

»Mit Platon«, urteilt Foucault, »beginnt ein großer abendländischer Mythos, wonach es ei-

nenunüberbrückbarenGegensatz zwischenWissenundMachtgibt« (ebd.,HervorhebungP.E.).

Damit ist nicht gesagt, dass das Wissen der Philosophen für alle Zeit durch kontempla-

tive Zurückhaltung zur Affirmation verdammt sei, vielmehr stehen Foucaults eigene Ar-

beiten indieser Tradition.DieGenealogie schließt keinerlei Effekte aus, imGegenteil be-

leuchtet sie die vielfältigen Strategien, durch die sich ein Gegenstand, ein Diskurs oder

eine Institution erst bilden und transformieren. Die durchaus kritischeThese Foucaults

lautet mit Blick auf den Macht-Wissen-Komplex: »Seither ist der Westen von dem gro-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 221

ßen Mythos beherrscht, die Wahrheit gehöre niemals der politischen Macht, die politi-

scheMacht sei blind,undwirklichesWissenbesitzemannur,wennmanmit denGöttern

in Verbindung stehe« (ebd.: 705).60 Gegen diesen Mythos will Foucault mit seinem Ver-

ständnis von Archäologie und der Genealogie Nietzsches kämpfen.

Foucaults archäologische Forschungen zu den modernen Wissenschaften, legen

ihren Entstehungsherd in Kräfteverhältnissen offen (siehe oben). Die Erkenntnisweisen

enquête und examen, die jeweils die Matrix für die Experimentalwissenschaften bezie-

hungsweise Humanwissenschaften bilden, werden von Foucault als Macht-Wissen-

Komplexe analysiert. »Die Untersuchung [enquete] ist eine Form von Macht-Wissen.«

(ebd.: 728) Dabei geht er über die Archäologie als Analyse der Diskontinuitäten von

diskursiven Formationen hinaus und zeigt genealogisch auf nicht-diskursive Praktiken,

mit denen diese in Beziehung stehen. »Die Analyse dieser Formen [von Macht-Wissen;

P.E.] sollte uns zu einer strengeren Analyse der Beziehungen zwischen denErkenntniskonflikten

und den ökonomisch-politischen Determinanten führen« (ebd.: 728; Hervorhebung P.E.).

Auch für das examen benennt er deutlich dieWechselbeziehung vonWissenmit Macht.

Bei der Disziplinarmacht »handelt [es; P.E.] sich um eine epistemologische Macht,

um die Macht, den Menschen Wissen schlechthin und ein Wissen über sie selbst ab-

zugewinnen, das dem Blick der verschiedenen Mächte ausgesetzt ist und unter ihrer

Kontrolle steht.« (ebd.: 763) Die Kontrolle der Menschen und die Steigerung ihrer Arbeitskraft

durch Beobachtung ihrer Geburtenrate und Krankheiten sowie mittels rationaler Organisation

der Arbeit verweisen auf die Produktivität diesesMacht-Wissen-Komplexes für die Entstehung von

modernen Staaten und der kapitalistischen Produktionsweise. Die Formulierungen, wonach

die Erkenntnisweise enquête ein Macht-Wissen und das examen eine epistemologi-

sche Macht darstellen, belegen die These Foucaults vom Macht-Wissen-Komplex, der

unauflöslichen Beziehung zwischen beiden.

Insgesamt weisen die Schriften und Äußerungen Foucaults kontinuierlich auf den

Konnex von Macht und Wissen hin. Besonders Überwachen und Strafen und der Vortrag

Was ist Kritik? akzentuieren die These Foucaults vom Macht-Wissen-Komplex in Rich-

tung der Modi von Subjektivierung und Objektivierung.61 Dort fasst er seine methodi-

schen Überlegungen in Abgrenzung vom Mythos der Trennung von Macht und Wissen

wie folgt zusammen:

»Eher ist wohl anzunehmen, dass die Macht Wissen hervorbringt (und nicht bloß för-

dert, anwendet, ausnutzt); dassMacht undWissen einander unmittelbar einschließen,

dass es keine Machtbeziehung gibt, ohne dass sich ein entsprechendes Wissensfeld

konstituiert, und keinWissen, das nicht gleichzeitigMachtbeziehungen voraussetzt und kon-

stituiert.« (Foucault 1975: ÜS: 39; Hervorhebung P.E.)

60 Auf diesen Mythos kommt Foucault immer wieder kritisch zu sprechen. In der Wille zum Wissen

polemisiert er gegen die Position der traditionelle Philosophie und des Alltagsverstands, wonach

das »Geständnis befreit« (Foucault 1976:WzW: 63). Der zugrunde liegenden Annahme, »dieWahr-

heit gehör[e] nicht zur Ordnung derMacht« (ebd.: 64) setzt Foucault seine »politische Geschichte der

Wahrheit« (ebd.; Hervorhebung P.E.; siehe Kapitel 3.2.3.) entgegen.

61 Für andere Belege siehe etwaWille zumWissen, dort verschmilzt Foucault die Macht und das Wis-

sen zum Neologismus »Machtwissen« (Foucault 1976: WzW: 98; Hervorhebung im Original; siehe

Kapitel 2.2.3.).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Prägnant formuliert Foucault seineThese, »dass das erkennende Subjekt, das zu erken-

nende Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils Effekte jener fundamentalen Macht/

Wissen-Komplexe und ihrer historischen Transformationen bilden.« (Ebd.) Dessen

unhintergehbare Historizität bringt Foucault auf die knappe Formel: »Andere Macht,

anderes Wissen.« (ebd.: 290; Hervorhebung P.E.). Jedoch gilt dies Aussage nicht nur his-

torisch, sondern auch für die verschiedenen Bereiche der Gesellschaft, deren Diskurse

jeweils eigene Rationalitäten hervorbringen. An anderer Stelle erklärt Foucault, dass die

Elemente eines Wissens mit einem »System spezifischer Regeln und Zwänge konform«

(Foucault 1979: Kritik: 33) sein müssen. Zugleich gilt, dass »nichts als Machtmechanis-

mus funktionieren, wenn es sich nicht in Prozeduren und Mittel-Zweck-Beziehungen

entfaltet,welche inWissenssystemen fundiert sind.« (Ebd.) Es geht Foucault dabei nicht

um eine überhistorische Konstante, sondern um ein Analyseraster, das es erlaubt, die

Bedingungen der Entstehung und Wirkungen von Aussagen, Dingen und Subjektivität

zu problematisieren (siehe Kapitel 2.2.3. und 4.2.2.).

Zusammenfassend zeigt sich, dass Foucault in allen Phasen seines Denkens des

Macht-Wissen-Komplexes das Subjekt zumindest impliziert einschließt, wenn auch

mit unterschiedlichen Akzenten. Das Wissen konstituiert Subjektivierungsweisen und

erzeugt das historische Apriori jeder möglichen Erfahrung. Die Regeln des Wahrheits-

spiels weisen dem Erkenntnissubjekt seinen Platz zu und bestimmen und begrenzen

das Sag- und Denkbare. Da Foucault erstens Wissen perspektivisch, strategisch, re-

lational und praktisch versteht und da er es zweitens an Macht bindet, diese aber nie

ohne Widerstand gedacht werden kann, liegt es auf der Hand, dass auch die Wissens-

dispositive veränderlich sind. Das »Bündel der Beziehungen zwischen der Macht, der

Wahrheit und dem Subjekt« begreift Foucault denn auch als den »Entstehungsherd der

Kritik« (Foucault 1979: Kritik: 15). Von dieser Aussage nahm die vorliegende Arbeit ihren

Ursprung (siehe Kapitel 1.1.1. und 4.2.3.).

3.2.2. Foucaults Kritik der Ideologienlehre

Im Laufe seiner Forschungen wandelt sich Foucaults Verwendung des Ideologiebegriffs

hin zu einer sich steigernden Ablehnung. Zunächst behält er im Fahrwasser von Althus-

ser dessen Unterscheidung von Ideologie undWissenschaft bei.Während der 1970er di-

stanziert sich Foucault zunehmend vomBegriff der Ideologie und nutzt ihn zur Abgren-

zung seiner eigenen Position vomzeitgenössischenMarxismus, in demer virulent blieb.

Leider findet sich in keiner von Foucaults Arbeiten eine systematische Kritik am Ideolo-

giekonzept,62 zumal er den Begriff selbst immer wieder nutzt.

62 So auch Jürgen Link in seinem AufsatzWissen und Macht statt Ideologie und Interesse. Link bedauert

darin den Verzicht Foucaults auf »eine weitere Diskussion des harten Kerns seiner früheren Kritik

[aus Die Ordnung der Dinge (1966), P.E.], nämlich der These, dass Marx zumindest partiell episte-

mologisch in der Sackgasse der ›empirisch-transzendentalen Dublette‹ gefangen geblieben sei.«

(Link 2008: 444) Auch in der Archäologie des Wissens (1969) habe er dies »leider versäumt«, obwohl

Foucaultmit seiner unausgearbeiteten »Kritik am Ideologie-Begriff einen neuralgischen Schwach-

punkt aller bisherigen Marxismen« (ebd.: 445) getroffen hätte, so Link weiter.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 223

Foucaults affirmativer und positiver Gebrauch des Terminus Ideologie

Foucault verwendet den Ideologiebegriff in seiner archäologischen und noch seiner ge-

nealogischen Phase uneinheitlich. In seiner ethischen Phase überwiegt der kritischeGe-

brauch deutlich. Anfangs bezieht er sich häufig weiterhin affirmativ63 auf das Konzept

Ideologie zurDenunziation falscherAnsichten.Danebengebraucht er es seltener auf po-

sitiveWeise zur Beschreibung einesWissenssystems, dasMenschen zusammenschließt

und zumHandelnmotiviert.Theoretisch baut Foucault wesentlich auf Althussers früher

Unterscheidung aus Pour Marx (Althusser 1965)64 auf, worin dieser zwischen Ideologie

und Wissenschaft eine scharfe Trennung setzte. Für diese nicht ganz einheitliche Ver-

wendung steht exemplarisch die Archäologie desWissens, da Foucault in diesem Buch den

Begriff noch affirmativ nutzt.Dort entwirft er in einemeigenenUnterkapitel zu »Wissen

und Ideologie« (Foucault 1969: AdW: 262–265) analog zu Althusser eine Abgrenzung der

Ideologie vonWissenschaft. Gleichzeitig stellt er aber fest, dass die »Ideologie […] nicht

außerhalbderWissenschaftlichkeit [liegt,P.E.]« (ebd.: 264),womit erdieseTrennungbe-

reits unterläuft.Eineweitere affirmativeVerwendungdesKonzepts Ideologie findet sich

in der Einleitung des Buches, in der Foucault sich gegen den »ideologische Gebrauch der

Geschichte« wendet (ebd.: 26). Da dasmethodische Projekt Archäologie eine Kritik Fou-

caults an genau diesem Geschichtsverständnis beabsichtigt, kommt diesem Gebrauch

des Ideologiebegriffs eine herausgehobene Stellung zu.

Nach 1968 macht Foucault zunächst noch häufig affirmativen Gebrauch vom Begriff

der Ideologie und verwendet ihn im landläufigen Sinn zur Kritik falscher Ansichten. In

einemGespräch über die Rolle der Intellektuellen spricht er von der »Ideologie«, die von

der »kapitalistischen Produktionsweise […] erzeugt« (Foucault 1972: [106]: 383) wird (sie-

he Kapitel 3.2.3.). Auch noch in Überwachen und Strafen nutzt Foucault den Begriff Ideo-

logie zur Aufdeckung gängiger Vorstellungen des Alltagsverstandes, setzt ihn jedoch be-

reits in Anführungszeichen. »Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atomeiner ›ideo-

logischen‹ Vorstellung der Gesellschaft« (Foucault 1975: ÜS: 249; siehe Kapitel 4.2.2.).Der

Grund für diese theoretische Distanzierung besteht darin, dass das Denken der Ideologie stets Ge-

fahr läuft seineGegenstände als Illusion oderTäuschungdesBewusstseins zu verstehen.Hingegen

legt FoucaultWert darauf, das Individuumals »eine Realität« zu behandeln, »die von der

spezifischen Machttechnologie der ›Disziplin‹ produziert worden ist.« (ebd.: 250) Fou-

cault geht es stets um die Produktion von Gegenständen des Diskurses und der Gesell-

63 Mit dem Ausdruck affirmativ ist nicht Foucaults Haltung zur Gesellschaft gemeint, sondern die

Übernahme des Konzepts Ideologie im Gegensatz zu seiner späteren Kritik daran. Ebenfalls nicht

gemeint ist eine positivistische Verwendung des Begriffs, wie sie Adorno etwa der Wissenssozio-

logie Mannheims unterstellt. Leider erweckt Link diesen Eindruck, wenn er Foucaults auf Althus-

ser aufbauenden Gebrauch als »positivistische Fassung des Ideologiebegriffs« bezeichnet (Link

2008: 446). Darunter versteht Link eine »Interesse-funktionale[] Trübung bzw. ›Verschleierung‹ ei-

nes ›wissenschaftlichen‹ Wissens » (ebd.). Doch genau diese Vorstellungen von Trübung, Irrtum,

Verschleierung sind die Gründe für Foucaults Ablehnung des Ideologiebegriffs.

64 »Dass Foucault den gesellschaftstheoretisch fundierten Ideologiebegriff Althussers übernimmt«,

behauptet auch Kappeler (2008: 266). Zum sich wandelnden Ideologiebegriff Althussers sie-

he auch Althusser: Ideologie und Ideologische Staatsapparate (Althusser 1978; vgl. Anderson 1976:

123–125, Dosse 1991: 207; Rehmann 2004b: 736–742).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

schaft. Während die Ideologiekritik zumeist negativistisch ausgerichtet ist, analysiert

die Genealogie desWissen-Macht-Komplexes die von ihm produzierten Positivitäten.

Die positive Verwendung des Terminus Ideologie erscheint problematisch. Im Kon-

text seiner Erfahrungen aus Tunesien während der Revolten von 1968 hebt er sie beina-

he lobend hervor. »Ohne eine politische Ideologie oder eine politische Weltanschauung

wäre der Kampf zweifellos nicht ausgebrochen; dagegen waren die Exaktheit der Theo-

rie und ihreWissenschaftlichkeit völlig zweitrangige Fragen, die eher als Trugbild dien-

ten denn als Anweisung zu korrektem und richtige[m] Verhalten.« (Foucault 1978: [281]:

99)65 Indem er die Motivationsfunktion von Ideologie anruft, fällt Foucault hinter sein

Projekt zur Selbstaufklärung der Aufklärung zurück, die auf Emanzipation zielt, deren

Ausdruck vielmehr seine Kritik am Ideologiebegriff darstellt.

Es zeigt sich, dass Foucault, bevor er seine Kritik am Begriff Ideologie formuliert,

das Konzept in affirmativer Weise verwendet. Er folgt dabei einerseits Althussers Ver-

ständnis von Ideologie, indem er sie vonWissenschaft unterscheidet, allerdings geht er

sogleich darüber hinaus. Andererseits nutzt er den populären Gebrauch des Terminus

zur Offenlegung falschen Bewusstseins. Die dritte, positive Verwendungsweise ist ex-

trem selten, bildet aber eine offene Flanke seines Verhältnisses zur Ideologienlehre. Es

steht zu vermuten, dass sie einer Überidentifikation mit den sozialen Bewegungen ge-

schuldet ist.

Foucaults Kritik des Ideologiebegriffs

Ende der 1960er und vor allem im Verlauf der 1970er Jahre wendet sich Foucault immer

vehementer gegen die Ideologienlehre. Die Gründe dafür sind vielfältig. Einige hängen

mit dem theoretischen Ballast des Begriffs Ideologie zusammen. Andere liegen im theo-

riepolitischen Versuch das eigene Konzept von Macht-Wissen zu stärken. Die folgende

Darstellung der Kritik Foucaults an der Ideologienlehre folgt grob dem chronologischen

Verlauf seiner Publikationen und Interventionen.

In der Archäologie des Wissens verfährt Foucault teilweise uneinheitlich. Einerseits

nutzt er den Begriff Ideologie in der Tradition Althussers, um Wissenschaft von ihm

abzugrenzen, gleichzeitig unterläuft er diese Trennung. Andererseits entwirft Fou-

cault bereits in dieser Schrift sein Konzept des Wissens gegen einen traditionellen

Ideologiebegriff. So stellt er heraus, dass das politische Wissen keinesfalls als bloße

Widerspiegelung der ökonomischen Verhältnisse verstanden werden darf, wie es das

Widerspiegelungstheorem der vulgären Ideologienlehre behauptet (vgl. Foucault 1969:

AdW: 277). Auch seinen Begriff des Diskurses entwickelt Foucault explizit gegen den

65 Es scheint, als argumentiere Foucault hier anti-aufklärerisch und der Tendenz nach irrationalis-

tisch, denn er fragt an gleicher Stelle: »Was kann in der heutigen Welt bei einem Individuum die

Lust, die Neigung, die Fähigkeit und die Möglichkeit zu einem unbedingten Opfer wecken? Oh-

ne dass man darin den geringsten Ehrgeiz oder den geringsten Wunsch nach Macht und Gewinn

vermuten könnte? Das war es, was ich in Tunesien gesehen habe, den Beweis für die Notwendig-

keit desMythos, einer Spiritualität, die Unerträglichkeit bestimmter Situationen, die Kapitalismus,

Kolonialismus und Neokolonialismus hervorrufen.« (Foucault 1978: [281]: 99, Hervorhebung P.E.)

Die als Frage verkleidete Überlegung zum unbedingten Opfer des Individuumsmuss erschrecken,

noch vielmehr der affirmative Gebrauch desMythos, dessenNotwendigkeit Foucault als bewiesen

erachtet.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 225

Ideologiebegriff.Man hat »esmit einer diskursiven Formation zu tun«,womit denMitteln

der Archäologie erstens ein »Systemder Streuung« von Aussagen entdeckt und zweitens

eine damit verbundene »Regelmäßigkeit (eine Ordnung, Korrelationen, Positionen und

Abläufe, Transformationen) definiere[t]« (ebd.: 58, Hervorhebung im Original) werden

können. Durch diese Bestimmung ist es möglich, so betont Foucault, »Wörter [zu; P.E.]

vermeide[n], die ihren Bedingungen und Konsequenzen nach zu schwer, übrigens zur

Bezeichnung einerDispersion auch inadäquat sind: wie ›Wissenschaft‹, ›Ideologie‹, ›Theorie‹

oder ›Objektivitätsbereich‹.« (ebd.: 58; Hervorhebung P.E.) Die Regeln der Verteilung

von Aussagen können nicht mit dem Ideologiebegriff ermittelt werden. Denn sie bilden

eine Positivität, die produktiv hergestellt wird, wohingegen Ideologie die Aussagen

als Irrtum oder Verfehlung der wesentlichen Zusammenhänge betrachtet, also als

Negativität.

Die Unentschiedenheit Foucaults im Umgang mit dem Ideologiebegriff zeigt sich

deutlich im Kapitel »Wissen und Ideologie« der Archäologie des Wissens. Deren faktische

Fokussierung auf Wissenschaft entspricht weiter dem epistemologischen Paradigma

und der Doktrin vom epistemologischen Bruch bei Marx zwischen Ideologie und Wis-

senschaft. Jedoch unterläuft Foucault bereits diese Dichotomie. »Die Ideologie liegt

nicht außerhalb der Wissenschaftlichkeit« (Foucault 1969: AdW: 264), wie Althusser66

und Bachelard67 proklamiert hatten. Die »Widersprüche« (ebd.), mit denen Ideologie-

kritik aufgrund ihrerMethodikarbeitet,blendetFoucault nicht aus,gesteht ihnen jedoch

nicht den epistemologischen Status zu, zu dem Epistemologie und Dialektik sie erhe-

ben. Für Foucault stellen Widersprüche zwar »theoretische Mängel« (ebd.) dar, jedoch

erkennt er in ihnen keine Potentiale, deren immanente Spannungen epistemologische

und gesellschaftliche Prozesse vorantreiben. Diese Mängel in der Theorie »können

wohl das ideologische Funktionieren einer Wissenschaft […] anzeigen«, so Foucault weiter,

»[a]ber die Analyse dieses Funktionieren muss sich auf der Ebene der Positivität und der

Beziehung zwischen den Formationsregeln und Strukturen der Wissenschaftlichkeit

vollziehen.« (ebd.: 265; Hervorhebung P.E.) Statt dialektisch durch bestimmte Negation

verfährt die Diskursanalyse archäologisch. Nach Foucault erhebt sie den Anspruch, die

Aussagen einer Wissensformation als Positivitäten neben anderen Aussagen zu behan-

deln, ohne eineWertunterscheidung vorzunehmen.Dafürwerden sie an ihrenOrten als

66 Foucault kehrt 1978 nochmals kritisch auf den mit Althusser eng verwobenen Anspruch des Mar-

xismus zurück, ein »Gerichtshof der Vernunft« zu sein, der über »ein allgemeines Rationalitäts-

kriterium für jede Art Wissen« (Foucault 1978: [281]: 66) verfüge. Dagegen habe ihn Nietzsche

immunisiert und zu einer »Geschichte der Wahrheit« angestachelt (ebd.: 67). Zu dieser Absatz-

bewegung Foucaults von Althusser, der an Wissenschaft festhielt, indem er Ideologie ausschloss,

schreibt Dosse: »Als guter Nietzscheaner unterläuft Foucault mit dem Gesichtspunkt prinzipiel-

ler Nichtbegründbarkeit die scheinbar gefestigtesten Überzeugungen und scheinbar legitimsten

Wissenschaften.« (Dosse 1991: 295) Zu Foucaults Absetzung vom epistemologischen Bruch bei Al-

thusser siehe auch Link 2008: 445.

67 Zu Foucaults Wendung gegen die Abwertung des nicht-wissenschaftlichen Wissens in der Epis-

temologie: »Foucault widerspricht dem platonischen Erbe der Konzeption Bachelards, das in der

ausschließlichen negativen Bestimmung des vorwissenschaftlichen Wissens besteht. […] [D]aher

[wählte Foucault; P.E.] nicht zufällig den Begriff der ›Positivität‹, um den Status und die Wirksam-

keit der diskursiven Formationen zu kennzeichnen.« (Balke 2008a: 247; Hervorhebung P.E.)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

gegebene, lesbareMonumente behandelt und auf ihreBeziehungen zuweiteren auffind-

baren Monumenten hin untersucht. Dagegen betrachten Hermeneutik, Epistemologie

und Ideologiekritik die Aussagen als sprechende Dokumente, die ihre Geschichte und

Funktion von ganz allein aussagen und dabei auf ein Negatives verweisen, das dahin-

ter verborgen liegt oder unterdrückt wird oder defizitär war. Wenn Foucault in der

Archäologie des Wissens hingegen fordert, die »ideologische Funktion der Wissenschaft«

zu untersuchen, dann meint er »sie als diskursive Formation in Frage stellen« (ebd.:

265), sie in ihren dynamischen Beziehungen und materiellen Praktiken, also in ihrer

Produktivität zu problematisieren. Letztlich sie also zu behandeln wie andere Diskurse,

auch ohne vorherige Urteile über ihre Legitimität. Anstatt einzelne Wissenschaften wie

die Ökonomie und ihre Exponenten mittels des Ideologiebegriffs abzuwerten, wären

»sie als Praxis neben anderen Praktiken wiederaufzunehmen [reprondre].« (Ebd.). Fou-

cault macht die strategische Wahl einer jeden Wissensformation im Beziehungsnetz mit anderen

diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken sichtbar. Damit hebt er den klassischen Ideolo-

giebegriff, welcher eine Wertunterscheidung vornimmt, tendenziell auf, auch wenn er

ihn an der zitierten Stelle noch nutzt.

Foucault wendet sich gegen die Vorstellungen von Eindeutigkeit, Negativität und

Falschheit, welchemit demBegriff der Ideologie einhergehen.Das exakte Gegenteil will

Foucault zur Sprache bringen: Die Pluralität von Wissen, das in diversen, relativ auto-

nomen Diskursen als Positivität in Praktiken hergestellt wird (Foucault 1969: AdW: 74),

welche eine Materialität haben (ebd.: 145–148)68. Statt von einer verborgenenWahrheit,

die ungesagt (vgl. ebd.: 159) oder unterdrückt wäre, wie sie die Ideologie als ihr Gegen-

teil evoziert, geht Foucault davon aus, dassWahrheit ein Effekt von strategischenWahlen ist

(ebd.: 99). IndemZug, indemFoucault dasWissen invielfältigeDiskursepluralisiertund

vom Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt dezentriert, wendet er diese Operationen

auch auf den Begriff von Wahrheit an. Der Ideologiebegriff ist mit diesen Operationen

nur bedingt kompatibel. Entgegen der anNegativitäten orientierten Ideologiekritik, die

in der Regel mit der Behauptung einher geht, in der Öffentlichkeit würden die wahren

Zusammenhänge verschwiegen oder falsch dargestellt, bestimmt Foucault die »Aussa-

geanalyse« als »eine historische Analyse, die sich aber außerhalb der Interpretationen

hält« (Foucault 1969: AdW: 159). Die archäologische Diskursanalyse hält sich an die Po-

sitivität und befragt die »gesagten Dinge […] auf welche Weise sie existieren« und nicht

»nach demNicht-Gesagten, das sie verbergen« (ebd.). »Die Aussageanalyse«, so bestimmt

Foucault, »kann niemals sich auf etwas anderes beziehen als auf gesagte Dinge« (ebd.; Hervor-

hebung P.E.). Einwänden von Positionen der Hermeneutik und der Ideologiekritik, es

gäbe vieldeutige Aussagen undmanmüsse die Unterdrückung von Inhalten aufdecken,

kommt Foucault zuvor. Erstens betreffe die »Polysemie« die Satzebene, nicht den »Aus-

sagesockel, der identisch bleibt.« (ebd.: 160) und zweitenswürde »dieUnterdrückung ei-

ner sprachlichen Performanz durch eine andere«, laut Foucault »zur Ebene der Formu-

lierung gehören« (ebd.: 160).Widersprüchlichkeit und Unterdrückung sind nach Foucault als

68 Die Materialität der Diskurse wird von Dosse als Reaktion Foucaults auf die Ereignisse von 1968

gedeutet. Für Foucault nach 1968 gewinne demnach »die Ideologie wieder eine materielle Existenz:

Sie inkarniert sich in institutionellen Orten, in einer Praxis.« (Dosse 1991: 207; Hervorhebung P.E.)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 227

Positivitäten zu behandeln, die auf der Oberfläche der Diskurse wirken und nicht auf eine dahinter

liegende Ebene der Negativität oder darunter liegende der eigentlichen Strukturen zu projizieren.

Im Zusammenhang mit seiner Diskursanalyse und Bestimmung von Wissen findet

sich bereits in derArchäologie desWissensFoucaults ZurückweisungderRepressionshypo-

these. »Die Aussage wird nicht durch die geheime Präsenz des Nicht-Gesagten, der ver-

borgenenBedeutung,derRepressionheimgesucht.« (Foucault 1969: AdW: 160).DieKritik

an der Ideologienlehre korrespondiert alsomit einer Kritik der aufUnterdrückung fixiertenVorstel-

lungvonMacht.VonSeitenderMachtanalytik formuliert Foucault eineausführlicheKritik

inDerWille zumWissen (1976) (sieheKapitel 2.2.2.).Er setztderRepressionshypothese sei-

ne Analyse der Positivitäten entgegen, welche die in Dispositiven zusammenwirkenden

diskursiven Formationen,Machtwirkungen und Subjektivierungsweisen als produzier-

te, produktive und potentiell unabschließbare problematisieren.Darin zeigt sich die ge-

meinsame Stoßrichtung von Diskursanalyse der archäologischen Phase undMachtana-

lytik der genealogischen Phase, die Foucault auch in seinen Analysen der Selbstverhält-

nisse beibehält. Die Zurückweisung der Repressionshypothese bedeutet keinesfalls eine

Ignoranz Foucaults gegenüber der Einbindung des Wissens in Herrschaft. Herrschaft

denkt Foucault als »Hierarchie« (Foucault 1969: AdW: 107, 209) unter den Wissensfor-

men, Diskursen und Aussagen sowie in der strategischenWahl mit. Auch betont er mit

NachdruckdieVerbindungderDiskurse zunicht-diskursivenPraktiken,wiederÖkono-

mie, den Normensystemen etc., von denen wiederum strategische Impulse in die jewei-

ligenDiskurse ausgehen können (ebd.: 99; 231).Doch verweigert Foucault sich konkreten

Zuweisungen etwa im Sinne eines kapitalistischen Wissens oder kleinbürgerlichen Be-

wusstseins (ebd.: 102; 264). In ihrer relativen Autonomie sind die Diskurse und das von ih-

nen formierteWissen an vielfältige teils widerstreitende Strategien gebunden (ebd.: 103;

vgl. 1971: [101]: 295). Da Diskurse unter Bedingungen der Herrschaft entstehen, sind in

ihnen vor allem dominante Strategien wirksam,welche Herrschaft stabilisieren wollen.

Allerdings existieren nach Foucault immer auch widerständige Strategien (siehe Kapi-

tel 4.2.3.). Dadurch sind Diskurse in ihrer Regelmäßigkeit grundsätzlich unabgeschlos-

sen, offen und umkehrbar. Die Ausrichtung des in ihnen produzierten und zirkulieren-

denWissens kann sich ändern. DasWissen ist stets umkämpft, es wird genutzt, verein-

nahmt, transformiert. In analoger Weise wird Foucault in den 1970ern Machtbeziehun-

gen charakterisieren. Der Begriff des Diskurses passt sich also in Foucaults Analyse des

Macht-Wissen-Komplexes ein.

Die Abkehr von der Negativität erläutert Foucault 1973 und spitzt dabei den Ge-

gensatz von seiner Konzeption des Macht-Wissen-Komplexes und der marxistischen

Ideologiekritik zu. Zunächst ruf er aber deren gemeinsames Problem in Erinnerung: die

»Entstehung verschiedenerWissensbereiche aus bestimmtenKräfteverhältnissen« (Foucault 1973:

[139]: 685; Hervorhebung P.E.). Mit welchen Begriffswerkzeugen aber lässt sich diese

Genese besser beschreiben? Foucault traut es dem »missliche[n] Ideologie-Begriff«

(ebd.) nicht zu, denn »[i]n den traditionell-marxistischen Analysen ist die Ideologie

ein negatives Element« (ebd.). Der Ideologiebegriff behauptet immer eine externe

Verblendung, also »dass die Beziehung des Subjekts zur Wahrheit […] verdunkelt und

verdeckt wird« durch gesellschaftliche Beziehungen, »die sich dem Erkenntnissubjekt

von außen aufzwingen« (ebd.). »Die Ideologie«, so bestimmt Foucault, »ist das Brand-

mal oder Stigma dieser politischen oder ökonomischen Lebensbedingungen auf einem

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Erkenntnissubjekt, das eigentlich offen für die Wahrheit sein sollte.« (ebd.: 685) Dieser

Fokus auf der Negativität äußerer Bedingungen bedeutet eine Begründungslast der Ideologienleh-

re und erscheint als Hindernis bei der Analyse der produktiven Wechselwirkungen von Wissen,

Macht und Subjekt. Für Foucaults Wissen-Macht-Komplex stellen die »politischen und

ökonomischen Lebensbedingungen in Wirklichkeit kein[en] Schleier und kein Hinder-

nis für das Erkenntnisobjekt dar, sondern dasjenige Medium, durch das hindurch die

Erkenntnissubjekte und damit auch die Wahrheitsbeziehungen sich herausbilden.«

(ebd.: 686) Dies bedeutet eine radikale Umkehr der Perspektive. Statt Hindernisse bieten

die gesellschaftlichen Verhältnisse die Bedingungen der Wahrheit. »Verschiedene Arten von

Erkenntnissubjekten oder von Wahrheit und bestimmte Wissensgebiete kann es nur

auf der Basis politischer Bedingungen geben, die den Boden darstellen, auf dem das

Subjekt, dieWissensbereiche und dieWahrheitsbeziehungen sich herausbilden.« (Ebd.)

Statt in den Kategorien des Bewusstseins, die noch vergleichsweise stabile Formen von

Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt zu evozieren, fordert Foucault eine Dyna-

misierung von Macht-Wissen und eine Dezentrierung von Subjekt und Objekt. »Mir

scheint dagegen, die tatsächliche Verbindung zwischen den ökonomisch-politischen

Prozessen und den Wissenskonflikten lassen sich in jenen Formen finden, die zugleich

Formen der Machtausübung und Formen des Erwerbs und der Weitergabe von Wissen

sind« (ebd.: 728). Nicht von relativ fixen Identitäten oder Produktionsregeln sei aus-

zugehen. Konkrete Untersuchungen der historischen Praktiken der Produktion von

Subjekten und Objekten sind nötig.

1975 veröffentlicht Foucault seine vermutlich bekannteste Analyse einer Macht-Wis-

sen-Formation über das Zusammenwirken von Gefängnis und Disziplin. In Überwachen

und Strafen problematisiert er den Macht-Wissen-Komplex von seiner Macht-Seite her

und zeigt, auf welche Weise Körper und Wissen zu Gegenständen politischer Eingriffe

und Formierungen werden. Darin fordert er programmatisch für die »politische Beset-

zung des Körpers« müsse der »Gegensatz Gewalt/Ideologie« überwunden werden und

»im Hinblick auf das Wissen ist der Gegensatz zwischen dem ›interessierten‹ und dem

›desinteressierten‹ ebensoaufzugebenwiedasModell derErkenntnisundderPrimatdes

Subjekts.« (Foucault 1975: ÜS: 40) Dieser Punkt wiederholt die Kritik an der traditionel-

len Erkenntnistheorie und fügt den Aspekt hinzu, dass das Interesse nicht als relevantes

Merkmal für die Analyse derMachtwirkungdesWissens gelten kann.Das bedeutet, dass

es nichtmöglich ist, »[d]ieseMacht/Wissen-Beziehungen […] von einemErkenntnissub-

jekt aus zu analysieren, das gegenüber demMachtsystem frei oder unfrei ist.« (ebd.: 39)

Damit widerspricht Foucault einer der grundlegenden Operationen der Ideologiekritik,

der Frage cui bono?69 Wenn Macht und Wissen untrennbar sind und die gesellschaftli-

chenBedingungen stets dieGrundlage fürWissenbilden,dannkanndie Fragenachdem

Interesse nurwenig differenzierte Analysen zulassen (siehe unten).Denn die »politische

69 Exemplarisch für ein Verständnis von Ideologien, das diese an Interessen bindet, ist der Ansatz

von Heitmeyer über Ideologien der Ungleichwertigkeit. »Eine Ideologie ist ein System von Begrif-

fen und damit verbundenen Überzeugungen, die der Durchsetzung vonMachtinteressen bzw. der

Konservierung von Hierarchien und sozialer Überlegenheit dienen. Um dieser Funktion zu genü-

gen,wird die soziale Realität verzerrtwiedergegeben,werden soziale Konstruktionennaturalisiert

bzw. biologisiert etc. […]« (Heitmeyer 2008: 37).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 229

Besetzung desWissens erfolgt«, so Foucault, »auf der Ebene dessen, was einWissen er-

möglicht.« (ebd.: 239) Statt von der Verzerrung einesDiskurses durch Interessen und demunfrei-

en Gebrauch eines Wissens auszugehen, fordert Foucault die Analyse der Entstehung des Wissens

im Kontext vonMachtbeziehungen zu beleuchten und Kräfteverhältnisse als konstitutiv zu begrei-

fen.Dieses Argument reformuliert Foucault unter dem Aspekt des Ereignisses inWas ist

Kritik? Zwar handeln seine Ausführungen nur indirekt von der Ideologie, darum sind sie

aber nicht weniger bedeutsam für die Frage nach der Herrschaftswirkung von Rationa-

lität. Foucault stellt zwei Traditionen im Ausgang von Kants Frage nach der Aufklärung

einander gegenüber. Die eine ist die kritische, die vor allem in Deutschland entwickelt

wurde und nach der Legitimität von Wissen fragt. Die andere ist eher an die Aufklä-

rung als »Erkenntnis der Erkenntnis« (Foucault 1978: Kritik: 18) gebunden geblieben und

besonders in Frankreich als Wissenschaftsgeschichte gepflegt worden. Foucault knüpft

an die französische Tradition70 an und reformuliert seine Diskursanalyse (siehe Kapitel

3.2.1), wonach diskursive Praktiken durch Aussagen gebildet werden, die einer spezifi-

schen Erzeugungsregel unterliegen. Einer der wichtigsten Einsätze bei der Regulierung

der Verteilung von Aussagen besteht in der Frage nach der Wahrheit der Aussagen, al-

so darin, ob sie kompatibel mit dem Diskurs sind oder nicht. Demgegenüber fragt die

Ideologiekritik immernachder Legitimität vonAussagenundwertet sie als Illusion,Ver-

gessen oder Verdeckung ab (vgl. ebd.: 40). Dem unterschiedlichen Fokus auf Ideologie

oderWissen entsprechen also zweiVorgehensweisen: die traditionelle »Legitimitätsprü-

fung der geschichtlichen Erkenntnisweisen« oder die »Ereignishaftigkeitsprüfung« (ebd.:

30; Hervorhebung imOriginal). Diese Vorgehensweisen sind verschieden, aber nicht in-

kompatibel.71Um das Ausgeführte zusammenzufassen, bietet sich Foucaults Interview

über dieMikrophysik der Macht an, in dem er die drei zentralen Probleme des Ideologie-

begriffs aus seiner Sicht wiederholt. Erstens steht Ideologie »stets in einem virtuellen

Gegensatz zu etwas […],das dieWahrheitwäre.« (Foucault 1976: [192]: 196)Diese ist jedoch

selbst Effekt desWissen-Macht-Komplexes. Zweitens bezieht sich der Begriff »notwen-

dig auf so etwas wie ein Subjekt« (ebd.: 197), das es nach Foucault aber zu dezentrieren

gelte. Und drittens »steht die Ideologie in sekundärer Stellung im Verhältnis zu etwas, das

für sie als Basis oder ökonomisch, materielle usw. Determinante funktionieren muss.«

70 Foucault kommt verschiedentlich auf diese Gabelung im Ausgang von der Frage der Aufklärung

und ihre länderspezifischen, besonders französische und deutsche, Traditionen zurück: vgl. Fou-

cault 1978: [219]: 554; 1983: [330]: 531.

71 Ebenfalls 1978 bezieht Foucault in seinen Vorlesungen noch einmal eindeutig Stellung für den

Macht-Wissen-Komplex, da mit ihm die gesellschaftlichen Transformationen akkurater erfasst

werden können als es der Ideologiebegriff vermag. »Eher als zu sagen: Jede Klasse oder Grup-

pe oder soziale Kraft hat ihre Ideologie«, aus denen »sich die institutionellen Neueinrichtungen

herleiten […], müsste man sagen: Jede Transformation, welche die Kraftverhältnisse zwischen Gemein-

schaften oder Gruppen modifiziert, erfordert die Anwendung von Taktiken, welche die Machtbeziehungen

zu modifizieren erlauben, und die Aufbietung von theoretischen Elementen, die diese Taktiken moralisch

rechtfertigen oder auf Rationalität gründen.« (Foucault 1978: STB: 313–314; Hervorhebung P.E.) In die-

sem Sinne stellt die Freiheit für Foucault »keine Ideologie« dar. Vielmehr ist sie »eine Machttech-

nologie« und zwar in dem Sinne, »dass man sie lesen kann« (ebd.: 79). Statt Freiheit als die Ideo-

logie einer aufsteigenden Klasse von Kapitalisten, mit der sie die gesellschaftlichen Verhältnisse

nach ihren Interessen umgestalten, sie also als Manipulation und Trübung der Beziehungen der

Subjekte zur Wahrheit zu begreifen, erfasst Foucault sie als Technologie (siehe Kapitel 4.2.3.).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

(ebd.; alle Hervorhebungen P.E.) Allerdings ist das Wissen Teil der Produktionsverhält-

nisse. Foucault schließt den Begriff Ideologie zwar nicht völlig aus, dochman könne ihn

»nicht verwenden […] ohne Vorkehrungen zu treffen.« (Ebd.) Die vorliegende Arbeit be-

müht sich, dieser Aufforderung Foucaults nachzukommen (siehe Kapitel 3.3.3.).

Eine Ideologiekritik Foucaults?

Wie kann angesichts dieser grundsätzlichen Kritik Foucaults bei ihm doch eine Ideo-

logiekritik entdeckt werden? Zunächst spricht wenig dafür. Jedoch erscheint Foucaults

archäologische Methode keineswegs inkompatibel mit Ideologiekritik. Zuweilen be-

treibt Foucault selbst Ideologiekritik. Beispielsweise markiert er das Konzept der

kontinuierlichen Geschichte explizit als ideologisch und deckt seine Funktionsweise

auf (vgl. Foucault 1969: AdW: 23, 26; siehe oben). Dabei kritisiert Foucault die stabili-

sierende Wirkung einer Fortschrittsgeschichte für die Vorstellung eines sinnstiftenden

Subjekts. Darin zeigt sich die subjektstabilisierende Funktion der Ideologie der kon-

tinuierlichen Fortschrittsgeschichte angesichts der Leiden, welche die Erkenntnis der

Sinnlosigkeit von Geschichte generell und Leiden im Besonderen abwehren will. Genau

diese Einsicht, als Aufklärung über den Geschichtsverlauf angesichts der Katastrophen

von Krieg, Faschismus und Stalinismus, ist es, die Foucault mit Dezentrierung der

Geschichte bezweckt. Dabei kann er sich auf Marx, Nietzsche und Freud berufen, die

nicht zufällig zentrale Vordenker der Ideologiekritik darstellen, speziell der Adornos.

Keineswegs bedeutet dies, Foucault würde diese Denker von Kritik verschonen.

Weiterhin ist es von Bedeutung, dass Foucault im Zusammenhang mit seiner Zu-

rückweisung des marxistischen Ideologiebegriffs auch eine Kritik am Arbeitsfetisch

vonMarx und demMarxismus formuliert. Diese Position behauptet, der Mensch werde

durch die ökonomischen Beziehungen von seinem Wesen entfremdet und über die-

se wirklichen Verhältnisse getäuscht. Dagegen wendet Foucault ein, dass »die Arbeit

keineswegs das Wesen des Menschen […] ist.« (Foucault 1973: [139]: 766; vgl. 1978: [281]:

93; siehe Kapitel: 4.2.1.) Hingegen »bedarf es […] einer Reihe komplexer Operationen,

die dafür sorgen, dass die Menschen tatsächlich – und nicht analytisch, sondern auf

synthetische Weise – an den Produktionsapparat gebunden werden« (ebd.). »Damit

die Arbeit als das Wesen des Menschen erscheint, bedarf es der Einwirkung einer po-

litischen Macht, die diese Synthese herstellt« (ebd.: 766). Statt also von einer festen

Erzeugungsregel auszugehen, wonach der Menschen durch die Arbeit hervorgebracht

wird, untersucht Foucault die Praktiken, die zu dieser Subjektivierung desMenschen als

Arbeiter geführt haben.72 Es ist reizvoll Foucaults Kritik am Fetisch als Ideologiekritik

zu lesen, denn sie folgt auch demSchemaDemaskierung des Scheins und Aufzeigen des

Nutzens dieses Scheins.Mit Blick auf die kapitalistische Produktionsweise hält Foucault

fest: »Macht und Wissen sind also tief in den Produktionsverhältnissen verwurzelt und

liegen nicht einfach darüber.« (ebd.: 767) Eine klassische Vorstellung von Ideologie in

der Trennung von Basis und Überbau ist damit nicht vereinbar: »Darum muss auch die

72 In diesem Sinne argumentierte bereits Lemke dafür, »den Begriff der Produktionsweise neu und

umfassend zu bestimmen« und ihn nicht auf »die materielle Reproduktion von Waren [zu, P.E.]

beschränk[en]«, sondern auf die »soziale[] Reproduktion von Subjekten« (Lemke 2003: 273) aus-

zuweiten.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 231

Definition von Ideologie revidiertwerden« (767; Hervorhebung P.E.), so Foucaults Forderung.

Statt eine vollständige Inkompatibilität von Wissen und Ideologie anzunehmen, bestä-

tigt Foucault damit noch einmal die Gemeinsamkeit im Problem, jedoch zugleich die

Notwendigkeit der Transformation des Ideologiebegriffs und seine Erweiterung um die Erkennt-

nisse des Macht-Wissen-Komplexes.73 Zwischen der Ideologiekritik und der Analyse von

Macht-Wissen besteht keine strikte Inkompatibilität, vielmehr fokussieren die Begriffe

unterschiedliche Aspekte des gemeinsamen Problems. Es sind nicht andere Dinge,

welche man sieht, vielmehr sieht man die Dinge anders.

3.2.3. Politische Ökonomie der Wahrheit

Nach dieser Darstellung der Genese des Begriffs des Wissens bei Foucault und auf wel-

cheWeise er sich aus tradierten Formenwie Episteme,Erkenntnis und vor allem Ideolo-

gie entwickelte, verlangt die Auseinandersetzung mit Adornos Ideologienlehre eine Be-

trachtung, wie Foucault das Wissen in eine Konstellation zu Wahrheit und Rationalität

bringt. Diese zwei Begriffe spielen bei der Untersuchung des für beide Philosophen ge-

meinsamen Problems der Herrschaftswirkungen der abendländischen Wissensforma-

tionen eine entscheidende Rolle. Foucaults Form der Problematisierung soll im Folgen-

den herausgearbeitet werden, um durch die aufgezeigten Differenzen zu Adornos Kon-

zeptionen hindurch beide Ansätze anschließendmiteinander vermitteln zu können.

Foucaults Problematisierung der Wahrheit wird im ersten Teil unter dem Titel der

politischen Ökonomie der Wahrheit eng geführt auf die politische Besetzung des Wis-

sens mit Rückgriff auf vorangegangene Unterkapitel. Im zweiten Teil der Darstellung

werden die Aspekte versammelt, die Foucault am Begriff der Vernunft beziehungsweise

der Rationalität hervorhebt, abermals mit dem Fokus auf dessen politischeWirkungen.

ImAnschluss findet sich eine Zusammenfassung von FoucaultsWissensverständnis, auf

welche die Vermittlungmit Adornos entsprechenden Gedanken folgt.

Eine politische Geschichte der Wahrheit

Foucault widersetzt sich einer transzendentalen, überhistorischen und um ein fixes Er-

kenntnissubjekt zentrierten Vorstellung derWahrheit.Dafür dezentriert er Erkenntnis-

subjekt undErkenntnisobjekt und kritisiert damit die klassische Erkenntnistheorie (sie-

he Kapitel 4.2.1.). Seine Position richtet sich gegen die Tradition Descartes, Kants und

73 An anderer Stelle betont Foucault die Unterschiede zwischen beiden Ansätzen, allerdings ohne sie

gegenseitig auszuschließen. Ideologien sind »real«, »was sich jedoch an der Basis, am auslaufen-

den Punkt derMachtnetze bildet, halte ich nicht für Ideologien. Das sind zugleich viel weniger und

viel mehr. Es sind wirksame Instrumente der Bildung und Akkumulation von Wissen, Beobach-

tungsmethoden, Aufzeichnungstechniken, Untersuchungs- und Forschungsverfahren und Verifi-

kationsapparate.« (Foucault 1976: IVG: 49) Vielweniger sinddie Formen vonMacht-Wissen,weil sie

nicht die umfassenden Erklärungen über gesellschaftliche Verhältnisse beanspruchen, welche der

Ideologiebegriff bieten kann. Viel mehr,weil sie quer zu den Ebenen des Basis-Überbau-Modells

eine unüberschaubare Anzahl an Beziehungen, Details und Techniken erkennen lassen. Insofern

ist der Fokus auf denMacht-Wissen-Komplex historisch reicher. Nurwenn die Ideologienlehre die-

se Erkenntnisse aufnimmt und integriert, kann sie angemessene Analysen der gesellschaftlichen

Verhältnisse ermöglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Husserls und orientiert sich hingegen wesentlich an Nietzsches Genealogie. Durch die-

se, so Foucault, »finden wir möglicherweise den Zugang zu einer Geschichte der Wahr-

heit.« (Foucault 1973: [139]: 711; Hervorhebung P.E.) Was an dieser Stelle den Status ei-

nes allgemeinen Programms seiner archäologischen und genealogischen Untersuchun-

gen besitzt, gewinnt imLauf der Argumentation eine konkrete Bedeutung.Foucault gibt

dem Ausdruck durch die Analyse der historischen Macht-Wissen-Formation eine Kon-

tur. Denn er kann zeigen, dass der TerminusWahrheit einen Bedeutungswandel durch-

läuft, der abhängt vomWechsel seiner diskursiven Funktion und auf ihn angewandten

Strategien. Foucault verwendet den BegriffWahrheit historisch und strategisch, nicht korrespon-

denztheoretisch oder bezogen auf empirische Evidenz. Neben diesen gegenüber der philoso-

phischen Tradition kritischen Verwendungsweisen finden sich in Foucaults Schriften

und InterventionenaberauchPassagen, indenenerdenBegriffWahrheit eben indiesem

traditionellenSinngebraucht.Etwawenner imgleichenVortragwährendeiner genealo-

gischen Analyse der Wahrheitspraktiken der feudalen Rechtssysteme festhält, diese ar-

beiteten mit der Probe und nicht mit dem Feststellen von Tatsachen: »diesem System

ging es nicht um den Beweis derWahrheit, sondern der Kraft, des Gewichts, der Bedeu-

tung dessen, der sprach.« (ebd.: 711; vgl. 713) Die Formulierungwirkt, als würde Foucault

von einemBegriff vonWahrheit ausgehen, den er zugleich archäologisch dekonstruiert.

IndemFoucault eineGeschichte derWahrheit skizziert, verfolgt er dasAnliegen,kei-

neFortschrittsgeschichte fortzuschreiben, inderdieWahrheitfixunddieMenschen sich

ihr durch verfeinerte Techniken und Methoden immer weiter anzunähern in der Lage

sind. Stattdessen will er eine Geschichte der Praktiken der Konstitution von Wahrheit

schreiben,die zwar auch bei den Techniken undReflexionen über dieWahrheit verharrt,

dabei aber archäologisch und genealogisch verfährt. Archäologisch, insofern Foucault

die Techniken und Reflexionen als Ereignisse begreift, die erst erschaffen, worüber sie

sprechen: Positivitäten, die nicht als gesprächige Dokumente von einem gemeinsamen

Ursprung künden, sondern als stummeMonumente auf ihre Ermöglichungsbedingun-

gen hin befragt werden. Genealogisch, da Foucault die Gegenstände als Effekte einer

Macht-Wissen-Formation begreift, die in Kräfteverhältnissen aus dem Zusammenwir-

ken verschiedener Strategien erwachsen.Diesemüssen in der Analyse sichtbar gemacht

werden. Die Geschichte der Wahrheit beinhaltet demnach die Untersuchung der ver-

schiedenen Erkenntnisweisen enquête und examen, wie sie Foucault nennt (siehe Kapi-

tel 3.2.1.). Sie formen zwei unterschiedliche Wissensformationen, Untersuchungs- und

Kontrollwissen, aus denen im Lauf der Zeit verschiedene Wissenschaften, Experimen-

tal- undHumanwissenschaften, entstehen.Damit gehen auch verschiedene Formen der

Wahrheit einher, insofern Produktion, Zirkulation und Konsumtion zu verschiedenen

Zeiten andereWahrheitseffekte generieren.DieWahrheit behandelt Foucault also strikt

historisch, insofern sie in konkreten Praktiken hervorgebracht wird. Aussagen und Sät-

ze können in einer Diskursformation einer Zeit als wahr behandelt werden und zu einer

anderenZeit als nicht einmalwahrheitsfähig.Statt nach richtiger oder falscherErkennt-

nis, befragt Foucault die Diskurse darauf, nach welchen Regeln in ihnen Wahrheit ent-

steht, Aussagen als wahr behandelt und verbreitet werden. Daher spricht Foucault auch

wiederholt vonWahrheitsspielen (vgl. Foucault 1978: Kritik: 34; 1984 [345]: 777; 1984: GdL:

13). Wie Günzel betont, wird hier ›Spiel‹ als regelbasiertes ›Game‹ verstanden und nicht

als ›Play‹, das freie Spiel (vgl. Günzel 2008: 296). Nach Foucault ist Wahrheit weder vor-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 233

oder überhistorisch in einem goldenen Zeitalter oder einer unerreichbaren Quelle ver-

ortet noch formal in der Übereinstimmung von Sache und Bewusstsein, dem transzen-

dentalen Subjekt oder den Methoden der Logik fixiert. Vielmehr stellen diese Bestim-

mungen aus Foucaults Blickwinkel allesamt historische Formulierungen der Wahrheit

dar. Sie sind keine Irrtümer, Stationen auf dem Weg zu immer größerer Annäherung

oder gar Ideologien, sondern Positivitäten: Aussagen, die wir lesen können und die aus

der Auseinandersetzung unterschiedlicher Strategien entstanden sind, in die sie inter-

venieren. Als solche sind sie Gegenstände von Foucaults Geschichte derWahrheit.

Ein aufschlussreiches Beispiel für seinen Umgangmit dem TerminusWahrheit bie-

tet Foucault in Überwachen und Strafen.Darin wird das Gefängnis als eine Technologie in

einemMacht-Wissen-Komplex beschrieben, derenWirkung die Disziplinargesellschaft

prägt. Das in ihm produzierte Kontrollwissen zirkuliert jenseits der Grenzen des Ge-

fängnisses bis hinein in wissenschaftliche Diskurse, die etwa über Jeremy Bentham in

die Institution zurückwirken. Einen Grund für den Erfolg des Gefängnisses, obwohl es

der Strafordnungzunächst fremd ist, erkennt Foucault darin, »dass dasGefängnis durch

die Fabrikation der Delinquenz der Strafjustiz ein einheitliches und von ›Wissenschaf-

ten‹ autorisiertes Gegenstandsfeld und damit einen allgemeinen Horizont von ›Wahr-

heit‹ zur Verfügung gestellt hat.« (Foucault 1975: ÜS: 329) Der Anspruch auf Wahrheit

in diesem vom Gefängnis produzierten Wissen wird in den Strategien der Disziplinar-

macht eingesetzt. Der Status als Wissenschaft wertet das Wissen auf, welches das Ge-

fängnis produziert, indem es Aussagen wahrheitsfähig macht und dadurch deren stra-

tegischenKampfwert erhöht.Das Gefängnis wird geradewegen seiner effektiven Fähig-

keit zur Produktion von Wissen und seiner Kooperation mit den Wissenschaften zum

Modell für zahlreicheweitereDisziplinareinrichtungenunderlaubt dieAusbreitungund

effektive Anwendung einer für die kapitalistischen Gesellschaften produktiven Diszipli-

narmacht.

An Foucaults Problematisierung der Wahrheit zeigt sich auch das wiederkehrende

Motiv der Zurückweisung der Repressionshypothese. Er kritisiert an ihr die essentia-

listischen Annahmen über das Wesen des Menschen und die mit ihnen tendenziell ein-

hergehende Trennung der Erkenntnis von Macht (siehe Kapitel 2.2.2. und 3.2.2.). Da-

bei geht es Foucault stets darum, die Macht als eine produktive Kategorie zu begreifen,

die die Dinge und das Wissen von ihnen hervorbringt, statt sie zu unterdrücken. In Der

Wille zumWissenwendet er dieses Argument auf den Begriff der Wahrheit an. Foucault

entwirft »eine ›politische Geschichte der Wahrheit‹,« die aufweist, »dass die Wahrheit we-

der von Natur aus frei noch der Irrtum unfrei ist, sondern dass ihre gesamte Produktion

von Machtbeziehungen durchzogen ist.« (Foucault 1976: WzW: 64; Hervorhebung P.E.) Wie

Foucault am Beispiel der Technik des Geständnisses weiter zeigt, gilt es »die Dispositi-

ve von Macht undWissen, vonWahrheit und Lüsten […] ernst [zu; P.E.] nehmen« (ebd.:

76), statt sie als ideologische Phänomene des Überbaus abzutun. Anstelle etwa die Sexu-

alwissenschaften und die Gefängnisse als Instanzen des Verbots zu behandeln, die Lust

abschneiden und die Unterworfenen vomWesen des Menschen entfremden, wie es et-

wa der Freudo-Marxismus vorführt,will Foucault die Formationsregeln derHervorbrin-

gung von Aussagen und Verhalten dechiffrieren.Das heißt, »manmuss von diesen posi-

tiven, wissenproduzierenden, diskursvermehrenden, lusterregenden und machterzeu-

genden Mechanismen ausgehen«, die in den Dispositiven wirken (ebd.: 76). Zur Histo-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

rizität der Geschichte derWahrheit kommt an dieser Stelle der politische Aspekt hinzu,

weshalb Foucault denn auch von einer »›politische[n] Geschichte der Wahrheit‹« (ebd.: 64;

Hervorhebung P.E.) spricht. Treffender erscheint allerdings die Formulierung der »›Poli-

tische[n]Ökonomie‹ einesWillens zumWissen« (ebd.: 76; Hervorhebung P.E.), da sie sichtbar

macht,wie Foucault sich in diemarxistische Tradition einschreibt und zugleich über sie

hinausgeht. Deutlich wird so auch, wie er den Begriff der Ökonomie ausdehnt und auf

die Analyse der Verteilung ausweitet – analog zu seiner Erweiterung des Begriffs der

Produktionsweise (vgl. Lemke 2003: 273; siehe Kapitel 3.2.2.).

In einem einflussreichen Interview mit italienischen Marxisten führt Foucault ge-

nauer aus,was er unter der politischen Ökonomie derWahrheit versteht. Zunächst wie-

derholt er die Argumentation gegen die Repressionshypothese und die auf Platon zu-

rückgehende Tradition der Trennung von Macht und Wahrheit: »Das Wichtige ist mei-

nes Erachtens, dass die Wahrheit weder außerhalb der Macht noch ohne Macht ist […].

(Foucault 1976: [192]: 210) Anschließend gelangt er zur politischen Formulierung seiner

Wahrheitsthese: »Jede Gesellschaft hat ihre Wahrheitsordnung, ihre allgemeine Politik

der Wahrheit.« (ebd.: Hervorhebung P.E.)74 Dass es sich dabei nicht um eine Theoriege-

schichte der politischen Ideen handelt, liegt auf derHand.Vielmehr geht es Foucault um

dasZusammenwirkenverschiedenerStrategien imEnsemble ausWissenundMacht,die

in einemNetz ausBeziehungen vondiskursivenundnichtdiskursivenPraktikenwirken.

Die vorübergehenden und stets umkämpften Regeln der Verteilung von Aussagen lassen

als Effekt und Regulativ die Wahrheit entstehen. Seine These konkretisiert Foucault für

westliche Gesellschaften wie folgt:

»In Gesellschaften wie den unseren ist die politische Ökonomie der Wahrheit durch fünf

historisch wichtigeMerkmale charakterisiert: [1.] DieWahrheit ist auf die Form des wis-

senschaftlichen Diskurses und auf die Institutionen, die ihn hervorbringen, ausgerich-

tet; [2.] sie unterliegt einem konstanten ökonomischen und politischen Anreiz (ein Wahr-

heitsbedarf ebenso sehr für die ökonomische Produktionwie für die politischeMacht);

[3.] sie ist in diversen Formen Gegenstand einer immensen Verbreitung und Konsumti-

on (sie zirkuliert in Erziehungs- oder Informationsapparaten, deren Ausdehnung im

Gesellschaftskörper trotz einiger strenger Begrenzungen relativ weit reicht); [4.] sie

wird unter der nicht ausschließlichen, aber dominanten Kontrolle durch einige große po-

litische oder ökonomische Apparate (Universität, Armee, Schrift, Medien) hervorgebracht

und übermittelt, und schließlich [5.] ist sie der Einsatz einer umfassenden politischen Aus-

einandersetzung und sozialen Konfrontation (ideologischer Kämpfe).« (Foucault 1976: [192]:

211; Hervorhebungen P.E.)

Diese fünf Aspekte einer politischen Ökonomie der Wahrheit sind für westliche Gesell-

schaften spezifisch. An dieser Stelle muss hervorgehoben werden, dass Foucault selten

74 Die gleiche Formulierung wählt Foucault verschiedentlich. Erneut zeigen sich bei dieser Formulie-

rung bei genaueremHinsehen deutlich unterscheidbare Verwendungsweisen. So gibt Foucault in

der Vorlesung 1978 der Philosophie diesenNamen: »was ich tue […] ist wohl etwas, das auf die eine

oder andereWeise, und einfach aus faktischen Gründen, mit der Philosophie zu tun hat, das heißt

mit der Politik derWahrheit, denn ich sehe kaum eine andere Definition desWortes ›Philosophie‹

als diese.« (Foucault 1978: STB: 15)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 235

globale Analysen der Gesellschaft vornimmt,75 sondern es vorzieht, spezifische Berei-

che zu untersuchen: Diskurse oder Dispositive. Das vorgebrachte Zitat ist alsomit einer

gewissen Vorsicht zu behandeln. Gleichwohl liefert es, so dieThese, die fruchtbarsten Ele-

mente für eine Auseinandersetzungmit Adorno inHinblick auf Aktualisierungspotentiale für kriti-

scheTheorien. Viele der bereits angesprochen Aspekte, darunter Wissenschaft, Strategie,

Macht-Wissen-Komplex,Disziplinarinstitutionen führt Foucault hier einer herrschafts-

kritischen Synthese zu. Sie verdeutlicht, warum seine genealogischen Analysen als »Ge-

schichte der Gegenwart« (Foucault 1975: ÜS: 43)76 gelesen werden müssen. Fern davon

in der reinen Deskription vergangener Wissenssysteme zu verharren, zielen seine Un-

tersuchungen auf die Offenlegung der Herrschaft und wie diese funktioniert kraft einer

unablässigen Produktion von Wissen, von dem verschiedenartige Machteffekte ausge-

hen. Foucault schreibt also eine Kritik der politischen Ökonomie der Wahrheit in der Form einer

politischen Geschichte der abendländischen Macht-Wissen-Formationen mit dem Ziel der Eman-

zipation aus dieser herrschaftsförmigen Formation.77

Nicht zufällig nutzt Foucault im zitierten Interview zur Kritik der politischen Öko-

nomie der Wahrheit den Begriff der Ideologie affirmativ als tragfähiges Konzept, da

er sich auf dem Terrain bewegt, das in der marxistischen Tradition mit diesem Begriff

bearbeitet wurde. Gleichwohl ist klar, dass er kein tradiertes Verständnis des Begriffs

meinen kann (siehe Kapitel 3.2.2.), beschreibt er doch die Entstehungsbedingungen der

Wahrheit, die nach gängiger Vorstellung das Gegenteil von Ideologie bildet. Foucault

geht eben nicht von einer objektivenWahrheit aus. Darin besteht eine klare Differenz Foucaults zu

Adorno.UnterWahrheit versteht er »nicht dieGesamtheit derwahrenDinge […], sondern

die Gesamtheit der Regeln, denen entsprechend man das Wahre vom Falschen scheidet und man

mit demWahren spezifischeMachteffekte verbindet.« (Foucault 1976: [192]: 212; Hervorhebung

75 Gelegentlich spitzt er seine Thesen auf eine globale CharakterisierungderGegenwartsgesellschaft

im Sinne einer Zeitdiagnostik zu. So in Überwachen und Strafen, wo er behauptet, »der Kerker-Ar-

chipel« würde die »Technik [des Gefängnisses, P.E.] vom Justizapparat auf den gesamten Gesell-

schaftskörper« übertragen (Foucault 1975: ÜS: 385–386). In Der Wille zumWissen urteilt er: »In Sa-

chen Sex dürfte die unermüdlichste und unersättlichste Gesellschaft wohl die unsere sein.« (Fou-

cault 1976: WzW: 38).

76 Der Ausdruck Geschichte bzw. Ontologie der Gegenwart bezeichnet die Perspektive der histori-

schen Analyse Foucaults, welche er auf die Aktualität ausrichtet (siehe Kapitel 1.3.1.). So schreibt er

in Überwachen und Strafen: »Die unscheinbaren Disziplinen, die alltäglichen Panoptismen mögen

unterhalb der großen Apparate und unterhalb der großen politischen Kämpfe liegen: in der Ge-

nealogie dermodernenGesellschaft bildeten sie zusammenmit der sie durchkreuzendenKlassen-

herrschaft das Gegenstück zu den Rechtsnormen der Machtverteilung.« (Foucault 1975: ÜS: 286)

77 In einer Vorlesung fordert Foucault programmatisch, die »Analyse auf die Herrschaft« auszurich-

ten bedeute, dassman sie u.a. »auf dieWissensdispositive ausrichtenmuss.« (Foucault 1976: [197]:

243) Auf die herrschaftskritische Stoßrichtung macht auch Schneider aufmerksam, denn gerade

dieser Anspruch wird Foucault häufig von marxistischer Seite abgesprochen mit Verweis auf ei-

ne vermeintliche Nähe zu Heidegger. Wie Schneider betont, liegt bei aller Gemeinsamkeit in der

Konzeption der Wahrheit die Differenz Foucaults gegenüber Heidegger genau darin: »Wie bei

Heidegger ist für Foucault Wahrheit nichts Anzutreffendes, sondern etwas Verborgenes, anders

als bei Heidegger liegt diese Verborgenheit allerdings bei Foucault als offene Herrschaft zutage.«

(Schneider 2008: 177) Zum Verhältnis Foucaults zu Heidegger siehe ausführlich Schneider 2001b.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

P.E.)78 Die Wahrheit ist für Foucault eine Frage von Strategien und Praktiken, nicht

von Bewusstsein und Erkenntnis. Im Mittelpunkt seiner Analyse steht der »Kampf um

den Status der Wahrheit« und die »von ihr übernommene[] ökonomisch-politische[]

Rolle« (ebd.). Weil Foucault diese Art der Problematisierung der Herrschaftseffekte des

Wissens von der traditionellen Form der Ideologiekritik unterscheidet, korrigiert er

seinen affirmativen Gebrauch des Ideologiebegriffs sofort. »Diese Ordnung [der Wahr-

heit; P.E.] ist nicht einfach ideologisch oder überbauhaft; sie ist eine Bedingung für die

Ausbildung und Entwicklung des Kapitalismus gewesen.« (ebd.; vgl. 204) Hinsichtlich

des Begriffs Wahrheit zeigt sich die Bedeutungsverschiebung in der Terminologie un-

ter Beibehaltung des Problems und der Begründungszusammenhänge gegenüber der

KritischenTheorie Adornos (vgl. Adorno 1962: Terminologie 1: 15, 58; siehe Kapitel 2.1.3.

und 2.3.3.).

Ein entscheidender Aspekt an Foucaults Ausführungen im Interview von 1976 bildet

die Reformulierung seiner These von der politischen Geschichte der Wahrheit in Hin-

blick auf eine mögliche Emanzipation von Herrschaft. Sich der herrschaftsförmigenMacht-

Wissen-Formationzu entziehen, bedeutet nichtWahrheit grundsätzlichabzulehnen.Sowie es in-

nerhalb von Foucaults Horizont nicht sinnvoll erscheint, eine Machtkritik zu formulie-

ren, die darauf abzielt Macht abzuschaffen oder nicht mehr regiert zu werden (vgl. Fou-

cault 1978: Kritik: 11), so ist es auch nicht sinnvoll denkbar, sich von derWahrheit zu ver-

abschieden.Dagegen kann kohärent und konsequent aus der Perspektive Foucaults und

in emanzipatorischer Absicht angestrebtwerden,Herrschaft abzuschaffen und dadurch

die Bindungen derWahrheit an sie.Die Aufgabe, die Foucault stellt, ist es daher »zuwis-

sen,ob esmöglich ist, eineneuePolitikderWahrheit zukonstituieren.« (Foucault 1976: [192]:

213; Hervorhebung P.E.) Abermals mit einemHieb gegen die Ideologiekritik erklärte er:

»Das Problem ist nicht, das Bewusstsein der Leute […] zu verändern, sondern die politi-

sche, ökonomische und institutionelle Produktionsordnung derWahrheit.« (ebd.; Hervorhebung

P.E.)Wenige Jahre später lautet seine Aufforderung,manmüsse dasWahrheitsspiel an-

ders spielen.79 Deutlichwird an dieser Stelle abermals die Gemeinschaft imProblemder

Verbindung von Herrschaft und Wissensproduktion bei gleichzeitiger Differenz in der

Art der Problematisierung in den Arbeiten von Adorno und Foucault.

Foucaults Begriff vonWahrheit kennt noch weitere Facetten, die für die Vermittlung

mit der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule relevant sind. Der Begriff Erfahrung

nimmt für ihn eine wesentliche Rolle ein, die ihn wiederum in die Nähe zu Gedanken

Adornos bringt, der in der Unfähigkeit eine Erfahrung zu machen ein Kennzeichen der

Ideologie ausmacht (siehe Kapitel 3.1. und 4.1.4.). Oft wird Foucault vorgeworfen, hin-

78 Schneider zufolge verfolgt Foucault ein »Denken der positiven Verstreuung vonWahrheit« (Schei-

der 2008: 177). Im gleichen Foucault Handbuch unterstützt Günzel in seinem Artikel zu Wahrheit

bei Foucault die Einschätzung Prados, wonach Foucaults Wahrheitsbegriff »realistisch« wäre, »in-

sofern Foucault zwar nicht von Tatsachenwahrheiten ausgeht, wohl aber von einer Wahrheitsstif-

tung durch Diskurse« (Günzel 2008: 297; siehe unten).

79 Wörtlich schreibt er: »Der Herrschaft einer Wahrheit entkommt man also nicht indem man ein

Spiel spielt, das dem Spiel der Wahrheit vollkommen fremd ist, sondern indem man das Wahr-

heitsspiel anders spielt.« (Foucault 1984: [356]: 895)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 237

sichtlich der Wahrheit ein Relativist zu sein (vgl. Trappe 2004: 110),80 womit gemeint

ist, er verabschiede sich nicht nur vom Begriff objektiver Wahrheit, sondern auch, dass

Wahrheit für ihn beliebig sei. Dass dies keinesfalls so ist, zeigen die vorangegangenen

Ausführungen über die politische Ökonomiemit aller Deutlichkeit. Jedoch steckt in die-

ser Kritik ein wahrer Kern. Foucault selbst gibt im Interview mit Trombadori 1978 zu,

dass die Fiktion in der Tradition Nietzsches zu seinem Verständnis von Wahrheit ge-

hört. Dort sagt er, die »Wahrheit, dessen was ich sage« sei für ihn »das zentrale Pro-

blem.« (Foucault 1978: [281]: 55) Damit meint er, dass die Selbstreflexion für den Kritiker

der Machteffekte der Wahrheitsdiskurse bedeute, sowohl die »Fiktion« (ebd.; Hervorhe-

bung P.E.) seiner Aussagen zu bedenken, als auch ihre »akademische[] Wahrheit« (ebd.;

Hervorhebung P.E.). Strenge Verfahrensweisen und das Belegen von Quellen und Argu-

mentenwaren Foucault selbstverständlich,wie ein Blick in seine Vorlesungen offenbart.

Doch verbindet er diese akademische Strenge mit der von Nietzsche gewonnenen Ein-

sicht, dass jedeWahrheit auch eine Fiktion ist.Diese Fiktion in derWahrheit verweist jedoch

gerade nicht auf Beliebigkeit, sondern auf die diskursive Konstitution jeder Erfahrung, die imWis-

sen bearbeitet wird. Das Anliegen, das Foucault beim Verfassen seiner Bücher verfolgt, ist

einerseits eigenen Erfahrungen einen diskursiven Ausdruck zu geben und andererseits,

dass Leser_innen diese Erfahrungen teilen und damit ihr Verhältnis zu den beschriebe-

nenGegenständen ändern können. »Damitman, vermittelt über dieses Buch [Foucaults,

P.E.], eine solche Erfahrung machen kann, muss das, was darin gesagt wird, natürlich

im Sinne akademischer Wahrheit wahr sein, das heißt historisch verifizierbar. Genau

das kann ein Roman nicht.« (ebd.: 56–57) Somit sind die Wahrheit und der Status sei-

ner Aussagen als im akademischen Sinnewahr für Foucault zwar zentral, aber sie stellen

nicht das Entscheidende seiner Arbeiten und Interventionen dar. Es geht um die beab-

sichtigte, wenn auch nicht programmierte, Veränderung des Verhältnisses zum Gegen-

stand und »diese Erfahrung«, welche die Arbeit am Text und seine Lektüre bewirken soll,

ist nach Foucault »weder wahr noch falsch« (ebd.: 57; Hervorhebung P.E.). Denn »[e]ine Er-

fahrung ist immer eine Fiktion, etwas Selbstfabriziertes, das es vorher nicht gab und das

es dannplötzlich gibt.« (Ebd.)Das historischeApriori jeder Erfahrung, so Foucault, stellt

dasWissen dar (sieheKapitel 3.1.1.). Es beschreibt den Prozess der Subjektivierungswei-

se und damit die Grundlage fürmögliche Erfahrungen.Damit bildet es den historischen

Rahmen, indem überhaupt erst zwischen wahr und falsch unterschieden werden kann.

Der Provokation seines Standpunktes ist er sich bewusst. Indem Foucault die Wahrheit

nicht von der Fiktion trennt und die Erfahrung für weder wahr noch falsch erklärt, ver-

weigert er die Stabilität undGewissheit, welche die Vorstellung der objektivenWahrheit

aufruft und worin ihre subjektstabilisierende Wirkung liegt. Genau aus diesem Grund

80 Für Dosse ist Foucault Relativist, weil er in der Nachfolge Nietzsches erstens die Gegenstände

der Diskurse relational über ihre vielfältigen Beziehungen erkennen will und zweitens Wissen

für unbegründbar hält (vgl. Dosse 1991: 293). Dagegen charakterisiert Günzel im Foucault Hand-

buch, Foucaults Wahrheitsbegriff einerseits mit Prado als »realistisch«, da »Foucault zwar nicht

von Tatsachenwahrheiten ausgeht, wohl aber von einer Wahrheitsstiftung durch Diskurse« (Gün-

zel 2008: 297). Seiner zweiten Charakterisierung zufolge versuche Foucault, einen »funktionalisti-

schen Wahrheitsbegriff« zu entwickeln und unterscheide dafür zwischen »Aussage und Proposi-

tion, womit er die Existenz von Wahrheitsbedingungen selbst als mögliche Funktionen begreift.«

(ebd.: 298)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ist die Berufung auf Wahrheit auch so attraktiv für Ideologien aller Art. Statt einen rei-

nen Ort derWahrheit zu konstruieren, wählt Foucault bewusst die anspruchsvolle Opti-

on einer politischen Geschichte derWahrheit. Sie bietet einen anderen Ausweg in Rich-

tung der Emanzipation.Die stets vonMacht undWissen verunreinigte Erfahrung bleibt

von spezifischen Situationen geprägt und übersteigt sie (siehe Kapitel 4.2.3.).Nicht uni-

verselleWahrheitsansprüche formuliert Foucault, sondernbegrenzte,welche gleichwohl

das Potential der Verallgemeinerung enthalten können. »Darin liegt das schwierige Ver-

hältnis zur Wahrheit, die Weise, in der sie in die Erfahrung eingeschlossen ist, die mir

ihr nicht verbunden ist und die sie bis zu einem gewissen Punkt zerstört [la facon dont

cette dernière se trouve engagée dans une expérience qui n’est pas liée à elle et qui, jusqu’à un certein

point, la détruit.].« (Foucault 1978: [281]: 57) Der prekäre Status derWahrheit ist der Preis,

den Foucault zahlt, um Erfahrungen im doppelten Sinnmachen zu können. Sie ist wahr

und doch auch Fiktion, berichtet von der Realität und geht über sie hinaus.WasFoucaults

Wahrheitsbegriff an universeller Geltung verliert, gewinnt er an von Realität verunreinigter Erfah-

rung.

EinMotiv des vorangegangenen Zitats verbindet das ProblemderWahrheitmit dem

Kraftfeld Macht-Gewalt. Die Erfahrung, welche etwamit der Lektüre von Foucaults Bü-

chern einhergehenkann,bewirkt dieZerstörung etablierterWahrheiten,genauer sie de-

stabilisiert existierende Macht-Wissen-Formationen. Darin lässt sich eine epistemolo-

gische Gewalt dechiffrieren (siehe Kapitel 3.2.1.). Bereits in seiner Antrittsvorlesung am

Collège de France sprach Foucault davon, man müsse »den Diskurs als eine Gewalt [vio-

lence] begreifen, die wir den Dingen antun.« (Foucault 1970: OD: 34). So wie die Gewalt,

nach Benjamins Kritik der Gewalt, in sittliche Verhältnisse eingreift (vgl. Benjamin 1921:

342), so greift laut Foucault die hervorgebrachte und verallgemeinerte Erfahrung in dis-

kursive Verhältnisse ein und kann diese zerstören. Von der Erfahrung kann eine Trans-

formationdesWissensunddamitderWelt ausgehen (vgl.Foucault 1978: [281]: 57). Indem

Sinn sind Foucaults Bücher »Bomben« (Foucault 1978: [221]: 608), sie greifen in das Den-

ken und Handeln ein und damit in die gesellschaftlichen Verhältnisse. Weniger brutal,

doch demGedanken treu, formuliert Foucault noch inWas ist Aufklärung?: »DieBaudelai-

re’sche Modernität ist eine Übung, in der die äußerste Aufmerksamkeit für das Wirkli-

che mit der Praxis einer Freiheit konfrontiert wird, die diesesWirkliche zugleich achtet

und ihmGewalt antut.« (Foucault 1984: [339]: 697–698)Die vormals eher passiv gemachte

Erfahrung gewinnt als Freiheit ein aktives Moment im Subjekt. Erfahrung und Freiheit

unterhalten eine gespannte Beziehung zurWahrheit beziehungsweise Aufmerksamkeit

für dasWirkliche, in die sie in ähnlicherWeise gewaltsameingreifen.Vonbeidenkönnen

Transformationen in den gesellschaftlichenBeziehungen ausgehen. In dieser epistemo-

logischen Gewalt offenbart sich eine enge Beziehung zu Adornos Gedanken von der ›Ge-

walt des Begriffs‹, die gleichfalls ambivalent der Aneignung dient (siehe Kapitel 2.1.1.).

Rationalitäten

Auch zu Vernunft und zu Rationalität stellt Foucault seinen Begriff desWissens in kom-

plexe Beziehungen. Diesbezüglich bestehen ebenfalls spannungsreiche Parallelen zum

Denken Adornos, der seinen dialektischen Begriff der Vernunft gleichermaßen in den

materiellen Verhältnissen erdet, dessen Problematisierung jedoch vergleichsweise mo-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 239

nolithisch erscheint. Foucaults Anliegen zielt hingegen auf eine Pluralisierung der Ra-

tionalität.

Seine Auseinandersetzung mit der Vernunft beginnt Foucault bereits mitWahnsinn

und Gesellschaft (Foucault 1961: WuG), in der er die Konstitution der Vernunft ausgehend

von der Geschichte der Ausschließung desWahnsinns erzählt (siehe Kapitel 4.2.2.). Ent-

sprechend ist der ursprünglich geplante Titel der französischen Ausgabe: Folie et Dérai-

son, der zugunsten akademischer Gepflogenheiten nicht zum Tragen kam (vgl. Geisen-

hanslüke 2008: 24). Die Unvernunft als das Gegenteil der Vernunft bildet Foucaults Zu-

gang zum Problem der Herrschaftswirkungen der Vernunft.81 Es geht ihm um das An-

dere der Vernunft,wie er inDieOrdnungderDinge rückblickend feststellenwird (vgl. Fou-

cault 1966: OdD: 16). Dort entwickelt er dann eine scharfe Kritik an der kontinuierlichen

Fortschrittsgeschichte der Vernunft. Die Archäologie zeige vielmehr eine diskontinu-

ierliche Geschichte, welche unter der oberflächlichen Fortschreibung der Themen und

Ideen liegen würde. (vgl. ebd.: 13–14). Auch in Foucaults Schriften und Interventionen

aus seiner genealogischen Phase bleibt die Kritik am Fortschrittsdenken ein zentrales

Motiv (vgl. Allen 2016). So widerspricht er etwa der gängigen auf Max Weber zurück-

gehendenThese von der Rationalisierung als kontinuierlicher Entwicklung. »Ich glaube

jedoch nicht, dass die Untersuchung [enquete] einfach nur das Ergebnis einer Art Ratio-

nalitätsfortschritts ist. Denn die Untersuchung [enquete] entstand nicht durch die Ra-

tionalisierung bestehender gerichtlicher Verfahren. Dahinter steht vielmehr ein ganzer

politischer Wandel, eine neue politische Struktur […].« (Foucault 1973: [139]: 723) Damit

grenzt sich Foucault von einer dominanten philosophischen Tradition ab, die eine im-

manente Entwicklung der Vernunft aus sich selbst heraus behauptet, wie sie beispiels-

weise Hegel vertritt.82 Stattdessen geht es ihm um eine Genealogie der Rationalitäten,

besonders aber um eine Kritik der politischen Vernunft (vgl. Foucault 1979: [291]; vgl. Lemke

1997).

Foucault verwendet die Begriffe Vernunft [raison], und Rationalität gleich. Obwohl

er sich der Bedeutungsunterschiede zwischen den Sprachen vollauf bewusst ist, beson-

ders hinsichtlich des deutschen Terminus ›Vernunft‹, wie er einem deutschen Magazin

erklärt. In dem aufschlussreichen Interview, das unter dem provokanten Titel Folter ist

Vernunft veröffentlicht wurde, erklärt er: »Im Deutschen hat ›Vernunft‹ eine andere Be-

deutung als ›raison‹ im Französischen.Der deutsche Vernunftbegriff hat eine ethische Dimen-

sion, der französische dagegen eine instrumentelle, technische. Im Französischen ist Folter Ver-

nunft. Aber ich verstehe sehr wohl, dass imDeutschen Folter nicht Vernunft sein kann.«

(Foucault 1977: [215]: 511; Hervorhebung P.E.) Er illustriert diesen Unterschied an glei-

cher Stelle mit seiner Einschätzung, die »Verdrängung [der Triebe, P.E.], diese Unter-

81 In seiner Inauguralvorlesung über die Ordnung des Diskurses wird Foucault auf die Trennung von

Vernunft undWahnsinn zurückkommen und sie als eine der »Prozeduren der Ausschließung« defi-

nieren (Foucault 1970: OD: 11–12; Hervorhebung im Original). Dazu erklärt Geisenhanslüke: »Fou-

caults Geschichte des Wahnsinns […] ist zugleich eine Geschichte der Vernunft, die ihren Gegen-

stand über dessen Anderes zu fassen versucht.« (Geisenhanslüke 2008: 19)

82 In derOrdnung des Diskurses betont Foucault die Schwierigkeiten Hegel »zu entkommen« (Foucault

1970: OD: 45). Auch Geisenhanslüke betont die Kritik Foucaults an Hegels »dialektischen Begriff

der Vernunft« dem Foucault »Nietzsches Philosophie des Tragischen« (Geisenhanslüke 2008: 20)

entgegensetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

drückung« sei produktiv, da sie das Sexualitätsdispositiv formieren half, das selbst mit

Wissenschaft undÜberwachung einWissen über die Sexualität produziert, Lust erzeugt

undPerversionen eingepflanzt habe.Damit ist dieseUnterdrückung »nicht per se irratio-

nal – im französischen Sinne. Möglicherweise entspricht das nicht dem deutschen Be-

griff der Vernunft, aber ganz sicher dem französischen Begriff der raison im Sinne von

Rationalität.« (ebd.; Hervorhebung im Original) Foucault wendet sich gegen eine ein-

deutige Trennung von Rationalität und Irrationalität. Die Vernunft selbst kann Macht-

effekte auslösen, die als irrational klassifiziert werden.

Die Frage nach der Irrationalität der politischen Rationalität stellt Foucault anders als

Adorno nicht in Bezug auf einen emphatischen Vernunftbegriff, sondern politisch.83 Er

stellt sie als »die Frage nach der Rationalität oder Irrationalität des Staates« (Foucault

1977: [215]: 510).DieAntwort,dieMachtexzesse seien irrational begründet undmanmüs-

se ihnen mit mehr Rationalität begegnen, lehnt er ab. »Kann man generell behaupten,

diese Gewaltherrschaft sei irrational gewesen? Ich glaube nicht. Und ich denke, es ist

wichtig für die Geschichte des Westens, dass man Herrschaftssysteme von extremer Rationalität

entwickelt hat.« (ebd., Hervorhebung P.E.) Die Gewalt und bei weitem nicht nur die poli-

tische oder gar staatlicheGewalt begreift Foucault als rational,weil sie produktiv ist (sie-

he Kapitel 2.2.1. und 2.3.3.). Rational eben nicht im Sinne der ethischen Dimension des

deutschen Terminus Vernunft. Foucaults Analyse zeigt, dass die mit der politischen Ra-

tionalität verbundene Gewalt einem Kalkül folgt, sie besitzt eine innere Logik und wird

oft planvoll angewandt.Hinter den häufig extrem rationalisiertenHerrschaftsweisen im

Westen

»steckt […] ein ganzes Ensemble von Zwecken, Techniken und Methoden: Disziplin

herrscht in der Schule, in der Armee, in der Fabrik. Das sind Herrschaftstechniken von

extremer Rationalität. Ganz zu schweigen von der Kolonisierung mit ihrer blutigen

Herrschaft. Sie ist eine wohldurchdachte, vollkommen gewollte, bewusste und ratio-

nale Technik. Die Macht der Vernunft ist eine blutige Macht.« (Foucault 1977: [215]: 510;

Hervorhebung P.E.)84

83 Foucault kommt auf diesen Unterschied selbst zu sprechen. Die Frankfurter Schule teile mit den

Ordoliberalen der Freiburger Schule die »politisch-universitären Problematik […] die in Deutsch-

land seit Beginn des 20. Jahrhunderts vorherrschte«, nämlich den »Weberismus« (Foucault 1979:

GdP: 153). Weber habe »das Problem von Marx verschoben«, indem er von der »widersprüchli-

chen Logik des Kapitals« zur »irrationalen Rationalität« (ebd.) übergegangen sei. An anderer Stelle

grenzt sich Foucault von Habermas ab, den er in die deutsche Tradition von Kant und Weber ein-

ordnet. Habermas würde beständig die »Gefahr« betonen, »der Irrationalität zu verfallen.« (Fou-

cault 1982: [310]: 333) Anstelle dessen stellt Foucault die Frage: »Wie ist die Vernunft beschaffen,

die wir benutzten?« (ebd.) Er hält es für »äußerst gefährlich, wennmanmeint, die Vernunft sei der

Feind, den wir beseitigen müssten, aber es ist auch gefährlich, zu behaupten, wir liefen Gefahr, in

Irrationalität zu versinken, wennwir diese Rationalität kritisch hinterfragten.« (ebd.: 334) Schließ-

lich sei klar, dass der »Rassismus auf die strahlende Rationalität des Sozialdarwinismus stützte,

der dann zu einem der dauerhaftesten und hartnäckigsten Bestandteile des Nationalsozialismus

wurde.« (Ebd.) Letztlich zeige sich in diesen Fällen, dass »eine Irrationalität« immer »zugleich eine

Form der Rationalität« (ebd.) darstelle.

84 Anders als Amy Allen (2016) und Ruth Sonderegger (2012: 70) argumentieren, bezieht Foucault

den Kolonialismus in seine Analysen ein.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 241

Wenig später wird Foucault diese Zuspitzung jedoch zurücknehmen und behaupten:

»die Regierung der Menschen durch die Menschen […] erfordert eine bestimmte Form

der Rationalität, und nicht eine instrumentelle Gewalt [violence instrumentale].« (Fou-

cault 1979: [291]: 197) Fest steht jedoch, dass Foucault die Vernunft beziehungsweise

die Rationalität nicht von den Machtexzessen freisprechen will. Darin wiederholt sich

sein Anliegen Wissen und Macht einander nicht gegenüber zu stellen, sondern zu

verschmelzen (siehe Kapitel. 3.2.1.).

Um die »zentralen Antinomien unserer politischen Vernunft« (Foucault 1982: [364]:

1001) zu analysieren, helfe jedoch keine geschichtsphilosophische Betrachtung der Ab-

irrungen der Vernunft, so Foucault. Es bedarf der genealogischen Untersuchung und

Unterscheidung von »spezifischen historischen Rationalität[en]« (ebd.; Hervorhebung P.E.).

Foucault fordert und leistet historische Untersuchungen ohne Vorunterscheidungen

zwischen der ethischen Vernunft und ihren irrationalen Abirrungen. Die Spezifika der

Rationalitätsformen lassen sich ausgehend von den diskursiven Praktiken herausarbei-

ten. Foucault zufolge bietet dieses genealogische Vorgehen zugleich emanzipatorische

Perspektiven:

»Für das, was die Vernunft als ihre Notwendigkeit erfährt, oder für das, was vielmehr

die verschiedenen Rationalitätsformen als für sie notwendig ausgeben, kannman voll

und ganz die Geschichte schreiben und die Netze von Kontingenzen wieder finden, aus

denen dies entstanden ist; was dennoch nicht heißt, dass diese Rationalitätsformen ir-

rational wären; dies heißt, dass sie auf einem Sockel menschlicher Praxis und menschlicher

Geschichte beruhen, undweil dieseDingegeschaffenworden sind, können sie unter derBe-

dingung, dass manweiß,wie sie geschaffen wurden, auch aufgelöst werden.« (Foucault 1983:

[330]: 545; Hervorhebungen P.E.)

Rationalität und Vernunft gibt es laut Foucault analog zuWissen undMacht nur im Plu-

ral.Diese Pluralisierung istmehr als einemethodischeVorkehrung, sie entspricht einem

zentralen Zug von Foucaults nominalistischem Eingriff in das Theorie-Praxis-Gefüge

(siehe Kapitel 1.3.2.). Damit begibt er sich bewusst in einen Gegensatz zur geschichts-

philosophischen Perspektive der Frankfurter Schule, welche von einem vergleichsweise

monolithischen Vernunftbegriff ausgeht. Foucault hält es für »nicht möglich […], eine

einzige gleiche Rationalitätsform« (ebd.) in den Techniken der Produktion, der Herr-

schaft und der Kommunikation zu finden. Zwischen ihnen bestünden »vielfältige Zwi-

schenverbindungen,aber kein[] Isomorphismus« (ebd.).Und inAbgrenzung zum juridi-

schen Machtbegriff (siehe Kapitel 2.2.2.) reformuliert er diesen Punkt unmissverständ-

lich: »Es gibt kein allgemeines Gesetz, das sagt, von welcher Art die Bezüge zwischen

den Rationalitäten und den eingesetzten Herrschaftsverfahren sind.« (ebd.: 546) So wie

diese Aussage treffen auch andere auf Habermas gemünzte Distanzierungen gleicher-

maßen auf Adorno zu: »Für mich ist keine gegebene Rationalitätsform die Vernunft.«

(ebd.: 543) Doch stellt sich die Frage, ob sich Foucault tatsächlich derart antiuniversali-

sistisch Allgemeinurteilen zu entziehen vermag, wenn er doch an anderer Stelle unver-

blümt die Vernunft als Terror deklariert.Unddanach gefragt,wie er zurDarstellungHa-

bermas steht,wonach sichmitKantdieVernunft indenanTechnikorientiertenVerstand

und die moralische Vernunft gegabelt habe, erwidert Foucault, dies wäre ihm zu un-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ter-komplex. »Es stimmt, dass ich nicht von einer Gabelung der Vernunft, sondern tat-

sächlich eher von einer mannigfaltigen, unaufhörlichen Gabelung, einer Art wuchern-

den Verzweigung sprechen würde.« (ebd.: 534) Keine einheitliche oder gespaltene Ver-

nunft, vielmehr eine wilde Pluralität von Rationalitäten erkennt Foucault in Geschichte

undGegenwart.Mit dieser Pluralisierung hängt zugleich seine Ablehnung des Konzepts

gesellschaftlicher Totalität zusammen, denn sein Forschungsprogramm zu den antiken

Selbsttechniken erfasst sie als eine Form der Rationalität, die »vollkommen mit einer

Produktionstechnik vergleichbar« sei, jedoch »[o]hnedieGesellschaft imGanzen zuum-

fassen« (ebd.).

Zusammenfassend zeigt sich Foucaults Kritik der politischen Ökonomie der Wahr-

heit als eine anspruchsvolle und kontroverse Erweiterung der kritischen Theorie von

Kant, über Marx und Weber bis zur Frankfurter Schule. Sein Einsatz stellt ein Sup-

plement dar. Er erweitert die Ökonomie um disparate Aspekte wie die Herrschafts-

wirkungen des Wissens, die Produktion der Wahrheit und ihre Zwangseffekte, die

widerständige Kraft der Erfahrungen. Insgesamt pluralisiert Foucault die Rationali-

tätskonzepte. Dabei setzt er zugleich ihren kritischen Blick auf historische Praktiken in

emanzipatorischer Perspektive fort, jedoch mit einem stärkeren Fokus auf die Spezifik

der jeweiligen gesellschaftlichen Verhältnisse und Phänomene. Eine umfassendere

Vermittlung der Ansätze Foucaults mit denen Adornos schließt an die nachfolgende

Zusammenfassung an.

3.2.4. Zusammenfassung: Foucaults Wissensbegriff

»Die politische Besetzung desWissens erfolgt ja nicht bloß auf der Ebene des Bewusst-

seins und der Vorstellungen und in dem, was man zu wissen glaubt, sondern auf der

Ebene dessen, was ein Wissen ermöglicht.« (Foucault 1975: ÜS: 239)

Um die Verbindung von Herrschaft und Rationalität zu ergründen, bringt Foucault den

Begriff des Wissens mit weiteren Begriffen in Verbindung. Einige verwirft er teilweise,

andere entwickelt erweiter.Er setzt sichmit der französischenEpistemologie auseinan-

der, d.h. mit den Begriffen Episteme und Erkenntnis, wobei er sich nach und nach von

deren Wissenschaftszentrierung entfernt. Er kritisiert eingehend den Begriff der Ideo-

logie, ohne ihn gänzlich zumeiden und so lässt er dieMöglichkeit einer Revision des Be-

griffs offen.Weiterhin thematisiert er den Begriff derWahrheit und entwickelt eine Kri-

tik der politischen Ökonomie derWahrheit, die fruchtbare Anreize für eine Verbindung

zu Adornos Ideologienlehre bereithält. Ferner erkennt Foucault weder eine einheitliche

Vernunft noch eine Fortschrittsgeschichte der Rationalität, sondern eine Pluralität von

Rationalitäten. Entscheidend neben der deskriptiven Seite desWissensbegriffs ist auch

sein normatives Gewicht als Instrument eines adäquaten Verständnisses von Emanzi-

pation in der Gegenwart.

Zunächst könnte dieser normative Gehalt seines Begriffs des Wissens überraschen,

denn Foucault nimmt einen grundlegenden Wertentzug des Wissens vor. Ausgangs-

punkt seiner Überlegungen ist die Zurückweisung des Mythos, wonach Wissen zur

Befreiung führe, da es, so die auf Platon zurückgehende Auffassung, frei von Macht

sei. Hingegen entwickelt Foucault mit Nietzsche seinen zentralen Begriff des Macht-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 243

Wissen-Komplexes, in dem beide untrennbar voneinander gedacht werden. Genealo-

gisch zeigt er auf, dass nicht nur unsere Wissenschaften, sondern jedes Wissen seinen

Ausgang in Kräfteverhältnissen nimmt. So überrascht es nicht, wenn die Untersuchung

zu Tage fördert, dass die Eigenschaften, die Foucault über die Jahre demWissen zuord-

net zu großen Teilen auch die seines Machtbegriffs sind. Wissen-Macht kommen nach

Foucault vier Charakteristika zu, welche jeweils weitere Bestimmungen enthalten.

1. Wissen ist strategisch, insofern es von Macht nicht zu trennen ist und stets strategi-

schen Imperativen unterliegt. Daraus ergibt sich, dass Wissen plural gedacht werden

muss und also stets in Relation zu anderenWissensformen, Aussagen und Formationen

vonMacht-Wissen steht. Foucault leitetweiter daraus ab,dassWissensbeziehungen um-

kehrbar und offen sind.

2.Wissen ist produktiv, es bringt Positivitäten vonAussagenhervor und erzeugt Erkennt-

nisverfahren, bestimmt also die Weisen von Subjektivierung und Objektivierung. Die

Verteilung dieser Aussagen folgt Regeln derWahrheit und sollte auf dieser Ebene unter-

sucht werden.

3.Wissen entsteht in diskursiven Praktiken, die in Beziehung zu nicht-diskursiven Prak-

tiken stehen. In diesem Sinn hat das Wissen auch eine Materialität jenseits von Buch-

seiten. Die Untersuchung muss die Formation und Perfomativität der Praktiken in den

Blick nehmen auch und gerade dort, wo sie sich gegen andere Praktiken durchsetzt und

diese zum Schweigen bringt.

4. Wissen besitzt eine Historizität. Nicht allein in seiner Genese, sondern auch in sei-

nerGeltung.Wissensformationen folgen einer eigenenTemporalität,das bedeutet auch,

dass sie über eine relative Autonomie verfügen gegenüber den nicht-diskursiven Prakti-

ken, zu denen sie in Beziehung stehen. Weiterhin macht Foucault stets deutlich, dass

genau daher auchWissen spezifisch, also nicht ohne weiteres übertragbar ist.

Da Foucault nominalistisch verfährt, betont er, keine einheitliche Theorie des Wissens

vorzulegen. Macht und Wissen stellen für ihn keine wesenhaften Substanzen dar, son-

dern Analyseraster zur Untersuchung von Dispositiven. In diesen Dispositiven wirken

auf spezifische Weise Machttechnologien, Rationalitäten und Subjektivierungsweisen

aufeinander ein und bringen einander unter einem strategischen Imperativ hervor.

Obgleich Foucault also abschließende Definitionen vermeidet, gibt er nähere Be-

stimmungen des Wissens, von denen hier drei beispielhafte wiedergegeben werden:

Wissen ist der Prozess der Konstituierung von Subjektivierungs- und Objektivierungs-

weisen (a). Wissen bildet das historische Apriori von Erfahrungen und Erkenntnissen

(b). Wissen stellt das Ensemble aller Erkenntnisverfahren und -wirkungen dar, die in

einem bestimmten Gebiet undMoment akzeptabel sind (c). Es können also zwei gegen-

läufigeund einander ergänzendeTendenzen in Foucaults Begriffs desWissens gefunden

werden. Einerseits die Ausweitung des Wissensbegriffs über Wissenschaft hinaus bis

er potentiell alles, was diskursiv ausgesagt werden kann, als Wissen erfasst. Da Fou-

cault Wissen unter dem Macht-Wissen-Komplex denkt, entspricht dieser Tendenz die

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Ubiquität der Machtbeziehungen. Andererseits kann die Bewegung einer Verknappung

des Wissens beobachtet werden, da Foucault in seiner Erarbeitung des Wissensbegriffs

diesen von Erkenntnis trennt, indem er feststellt, Wissen schließe notwendig eine Be-

ziehung zum Erkenntnissubjekt ein, Erkenntnis jedoch nicht. Wissen liegt Erkenntnis

und Erfahrung zugrunde, schließt sie ein, ist aber doch verschieden. Auf ähnlicheWeise

hatte Foucault zunächstMacht von Gewalt getrennt, dann aber erklärt, dass Gewalt eine

Form der Machtausübung darstelle.

Analog zur Trennung der Macht von der Gewalt scheidet Foucault das Wissen von

der Ideologie. Lässt man an der Stelle beiseite, dass eine allgemeine Definition der Be-

griffe nicht Foucaults Absicht zur gezielten Untersuchung spezifischer Dispositive ent-

spricht, zeigt sich doch in aller Deutlichkeit, dass Foucault bei der Trennung theorie-

politische Motive verfolgt. Indem er den Begriff Ideologie zurückweist, grenzt er sich

vomstrukturalistischenMarxismusAlthussers abund stärkt zugleich seineMethodeder

Diskursanalyse und ihren Begriff desWissens.Daher rührt der Eindruck, Foucault haue

auf eine Strohpuppe ein, wenn er den Ideologiebegriff zurückweist. Dennoch hat die

Auseinandersetzung einen für diese Arbeit überaus relevanten Kern: Foucault will die

Herrschaftswirkungen des Wissens nicht von den Begriffen Bewusstsein und Erkennt-

nis her denken, wie es die Tradition tat, welche dafür, besonders im Marxismus, den

Ideologiebegriff nutzte. An erster Stelle steht dabei das Argument Foucaults, der Ideo-

logiebegriff hätte die deskriptive Schwäche, die Positivität der Verteilung von Aussagen

in Diskursen nicht erfassen zu können. Im Verlauf der Jahre differenziert er seine Kritik

aus und benennt drei Probleme des Ideologiebegriffs: Erstens: Die Ideologie ginge mit

der Vorstellung einer Wahrheit einher, die die Ideologie verdecken würde. Notwendig

würde die Ideologie sich zweitens auf ein Subjekt beziehen, dessen Beziehung zur Rea-

lität in ideologischer Weise entfremdet wäre. Und drittens wäre Ideologie stets hetero-

nom gegenüber den ökonomisch-politischen Strukturen. Besonders diemit dem ersten

Punkt verbundeneVorstellung einer unterdrücktenWahrheit reizt Foucault zumWider-

spruch, da er die Repressionshypothese zurückweist, in Analogie zu seiner Konzeption

von Macht. Zwar zeigt er durch seine Analyse der Kräfteverhältnisse, in denen Wissen

entsteht, deutlich auf, dass es Herrschaft gibt und wie sie zur Hierarchie zwischen Aus-

sagen führt. Schließlich galt Foucaults Interesse durchweg dem Verstummen von Aus-

sagen, Diskursen, letztlich Sprecher_innen. Demgegenüber offenbart die Repressions-

hypothese jedoch deskriptive Schwächen, da sie die Produktivität des Macht-Wissens

nicht zu erfassen vermag. Darüber hinaus zeigt Foucault, wie sie in einemDiskurs über

Sexualität im 19. Jahrhunderts entsteht und auf welche Weise sie ihm verhaftet bleibt.

Foucaults Kritik läuft also darauf hinaus, dass mit der Repressionshypothese die An-

nahmen, Argumente, diskursiven Strukturen nicht verlassenwerden, die imNamen der

Emanzipation angegriffen werden, sondern sie mitunter sogar eine Stärkung erfahren.

Was den Ideologiebegriff betrifft, lässt Foucault am Ende offen, ob er nicht nach einer

Revision doch noch brauchbar wäre. Dafür spricht, dass er selbst den Begriff verwendet

und einige seiner genealogischen Analysen als eine Art Ideologiekritik gelesen werden

können.

Immer wieder kommt Foucault in seinen Schriften und Interventionen auf die Pro-

blematik der Wahrheit zu sprechen. Wenig überraschend spricht Foucault ihr ähnliche

Merkmale wie demWissen zu:Wahrheit versteht er als historisch, strategisch und prak-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 245

tisch, d.h. sie materialisiert sich in Praktiken. Weder bestimmt er sie transzendental

noch formal oder weist ihr einen Ursprung zu. Da er sie strategisch fasst, kann seine

Konzeption von Wahrheit keine objektive sein. Wenn Wissen positional ist, ist es auch

die Wahrheit, die von ihm hervorgebracht wird. Jedoch darf dies nicht mit Beliebigkeit

verwechselt werden, wie oft beklagt. Hingegen bestimmt Foucault die Wahrheit als das

Ensemble derRegeln,nachdenendieErkenntnisverfahren ablaufen,umAussagenüber-

haupt als wahr und falsch bezeichnen zu können. Es geht Foucault in seiner Geschichte

derWahrheit darum, die doppelten Zwangswirkungen aufzuzeigen, diemit ihr verbun-

densind.ErstensdieZwänge,diedieRegeln setzen,nachdenenWahrheit definiertwird.

Zweitens die Zwänge,welche vonderWahrheit selbst ausgehen.Daher schreibt Foucault

eine Geschichte der Politik der Wahrheit mit Blick auf die Gegenwart oder genauer ei-

ne Kritik der politischen Ökonomie der Wahrheit, wie sie für westliche Gesellschaften

spezifisch ist. Ihre fünf Merkmale umfassen a) die privilegierte Produktion der Wahr-

heit in denWissenschaften, angeheizt von b) diversen strategischen Anreizen, ferner c)

ihre Zirkulation undKonsumtion in der Pädagogik und in denMedien unter d) der Kon-

trolle einiger einflussreicher politischer und ökonomischer Apparate und schließlich der

Einsatz der Wahrheit als strategisches Mittel in multiplen Kämpfen. Dennoch trifft der

Vorwurf derBeliebigkeit einenPunkt inFoucaultsWahrheitsverständnis,da erWahrheit

einen fiktionalen Charakter zuspricht. Doch wäre dem erstens zu entgegnen, dass Fou-

cault auch damit keinemVoluntarismus dasWort redet, sondern Fiktion auf der Grenze

der Wahrheit verortet. Insofern die Fiktion die diskursive Konstitution einer jeden Er-

fahrung bezeichnet, ermöglicht sie die Wahrheit. Da Foucault weiterhin Erfahrung als

wederwahr noch falsch bestimmt, vielmehr als das,was etablierteWahrheiten zerstören

kann, liegt sie außerhalb der Wahrheit. Mit der Fiktion erinnert Foucault in der Tradi-

tion Nietzsches an das genetische Moment jeder Wahrheit, dass sie etwas Fabriziertes

darstellt, das zu einem gewissen Maße ausgedacht wurde. Zugleich verweist die Fikti-

on auch auf ein transzendierendesMoment derWahrheit, da sie die Erfahrungen gegen

eine etablierteWahrheit in Stellung zu bringen vermag, dann,wenn andere diese Erfah-

rungen teilen können.Wenn die Erfahrung etablierteWahrheitsregime zerstören kann,

so liegt der Grund in der epistemologischen Gewalt des Wissens: Wissen zerschneidet,

DiskurseordnengewaltsamdieDingeundSubjekte an.WissenkannnachFoucaultnicht

frei vonMacht sein.

Der Wissen-Macht-Komplex weist aber nicht nur in Richtung der Gewalt, sondern

auch in Richtung Emanzipation. Foucault geht es um die genealogische Sichtbarma-

chunghistorischminoritärenWissens.Dabei ist er sichbewusst,dass es sichdabei selbst

um eine Strategie handelt, die versucht in Diskurse zu intervenieren und die etablierten

Regeln der Wahrheit zu (zer-)stören. Wenn Foucault die Erfahrungen der in den Diszi-

plinarinstitutionen Eingeschlossenen zur Sprache bringt, zerstört er die Fiktion einer

Gesellschaft, die es für wahr hält, dass diese Einrichtungen der (Re-)Sozialisierung die-

nen. Subjekte, die diese Erfahrung mit Foucault und den Eingeschlossenen teilen, wer-

den anders handeln, sind nicht mehr derart leicht regierbar und misstrauen der Politik

derWahrheit dieserGesellschaft.Foucaultwill jedochmehralsMisstrauenundRebellion

erzeugen, ihm geht es um eine neue Politik derWahrheit und damit um eine Aneignung

der Produktionsverhältnisse der Wahrheit, wie er es in Vincennes mitgestaltete. Indem

er seine Fähigkeiten als spezifischer Intellektueller nutzt und in die Diskurse der aka-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

demischenWahrheitsproduktion interveniert, trägt er seinen Teil zu einer gesellschaft-

lichen Transformation bei. Foucaults Konzept von Wissen verkompliziert die Verhält-

nisse, da er Wissen die unmittelbare Wirkung der Befreiung abspricht, er gibt uns aber

auch mehr Einblick in das Funktionieren der politischen Ökonomie der Wahrheit und

eröffnet damit neue Möglichkeiten der Intervention. Nicht zuletzt warnt er uns davor,

Kritik, politische Praxis und die Vorstellung einer emanzipatorischen Transformation

anWissenschaft zu binden. Ermacht deutlich, wie dieWissenschaft mit der Herrschaft

verbundenwarund ist undverweist aufdieTendenzzurEpistemologisierung inunseren

Gesellschaften,womit anderesWissen abgewertet wird u.a. durch den Ideologiebegriff.

Mit Foucault ist es plausibler, emanzipatorische Ansprüche als Strategien zu artikulie-

ren, denn als Wissenschaften.

Rationalität und Vernunft verwendet Foucault nahezu gleichbedeutend. Gleichwohl

ist er sich bewusst,dass sich imDeutschen eine emphatischeTraditionder ethischenDi-

mension der Vernunft entwickelt hat. Foucault tritt gegen einen einheitlichen Vernunft-

begriff und dessen Fortschrittsgeschichte an; dennoch erkennt und analysiert er Prozes-

se der Rationalisierung, Schwellen der Epistemologisierung, und neue Verknüpfungen

bestimmterWissensartenmitMachttechniken.Daher erblickt er in der Aufklärung eine

besondere Epoche, insofern damals dieMatrix unsererModernität entwickelt wurde.Es

kam zu einer enormen Steigerung der Fähigkeiten der Erkenntnis und der Verbreitung

von Wissens und gleichwohl führt die »Rationalisierung« zu einer nie gekannten »Ra-

serei der Macht« (Foucault 1978: Kritik: 24). Daher lautet die Frage Foucaults, die Ador-

nos Fragestellung entspricht: »Wie steht esmit der Rationalisierung, die zu Zwangswir-

kungen [also Gewalt, P.E.] und vielleicht zu Vernebelungseffekten [also Ideologie, P.E.]

führt, während sie in zunehmendemMaße und ohne radikale Befreiung ein umfassen-

des wissenschaftliches und technisches System implantiert.« (ebd.: 25). Der Kolonialis-

mus und die Shoah sind von dieser Rationalität nicht zu trennen.Daher rührt Foucaults

Interesse an der Verbindung vonHerrschaft undWissen.Dennoch spricht Foucault aus-

drücklich nicht von einer Gabelung der Vernunft wie bei Habermas, der damit an Ador-

no undHorkheimer anknüpft, denn dies würde bedeuten von einemEinheitsmodell der

Vernunft auszugehen. Die Pluralität von Vernunft, genauer ihren Rationalitäten, ent-

sprechen Foucaults Denken der Pluralität vonWissen undWahrheit. Die Rationalität ist

spezifisch je nach Diskurs, wenngleich sich übergreifende Motive, Methoden und Ver-

fahrensweisen identifizieren lassen. Entschieden wendet Foucault sich daher gegen die

Vorstellung der Irrationalität, denn sie setzt einen einheitlichen Vernunftbegriff voraus

undoperiertmit derRepressionshypothese.Statt alsodenWahnsinn,denKolonialismus

oder die Shoah als irrational zu begreifen, erscheint es Foucault hingegen sinnvoller, die

Verbindungen zu den rationalen Diskursen zu untersuchen. Dabei stellt er fest, wie der

Ausschluss und die Ermordung von Millionen mit rationalen Mitteln erdacht wurde in

Biologie und Ökonomie, welche Entstehungsgeschichte die rationalen Methoden hat-

ten, die beimMorden zumEinsatz kamen.Erklärtman diese Exzesse derMacht und der

Gewalt für irrational, blendet man diese Verbindungen aus und stabilisiert die Vorstel-

lungen einer wertneutralen Wissenschaft, die einzig der Vernunft und dem Fortschritt

der Menschheit verpflichtet sei.

Insgesamt stellt FoucaultsProblematisierungdesZusammenwirkensvonHerrschaft

und Wissen die Sozialphilosophie vor Herausforderungen und darüber hinaus die so-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 247

zialen Bewegungen vor einige Schwierigkeiten. Sein Verzicht auf objektiveWahrheit er-

scheint als Verlust von Erkenntnis überhaupt, jedoch zeigt sich, dass dem nicht so ist.

Vielmehr erhöht Foucault die Komplexität des Erkenntnisvorgangs durch seine Konzep-

tion vonMacht-Wissen.Auf dieseWeisewird eine ganze politischeÖkonomie derWahr-

heit sichtbar,die Foucault für ihreAusschlüsse,ExzesseundZurichtungenkritisiert.Da-

mit stellt er sogleich Instrumente her, schmiedet Waffen für den Diskurs und schreibt

Bücher als Bomben,mit derenHilfe die Formationen vonMacht-Wissen besser identifi-

ziert, analysiert und angegriffenwerden können. Zugleich weist Foucault auf zahlreiche

Fallstricke der Kritik hin, etwa dann, wenn man sie an Wissenschaft bindet und damit

das System der Privilegien weiter stärkt, als es zu schwächen. Kurz:Wasman verliert an

objektiver Wahrheit, Eindeutigkeit und Ideologiekritik, gewinnt man an Präzision und

historischer Tiefenschärfe.

3.3. Gedanken zur Vermittlung Adornos und Foucaults im Kraftfeld von
Ideologie und Wissen

Nachder vorangegangenenDarstellungderEntwicklungderBegriffe IdeologieundWis-

sen bei Adorno und Foucault werden diese nun zueinander in Beziehung gesetzt. Dabei

werden sie methodisch in ein Kraftfeld gebracht, so dass ihre Differenzen sich zeigen

und gerade dadurch das gemeinsame Problem der Herrschaftswirkung der Rationali-

tät hervortritt, welches beide Autoren lebenslang beschäftigt hat. Dieses Kapitel bleibt

jedoch nicht bei der Darstellung von Gemeinsamkeiten und Unterschieden stehen, son-

dern unternimmt die Vermittlung beider Ansätze unter Berücksichtigung ihrer Histo-

rizität. Konkret soll skizziert werden, dass sich im Wandel des Begriffs der Wahrheit

einerseits die gesellschaftlichen Transformationen im 20. Jahrhundert reflektieren. An-

derseits treten durch die Begriffsarbeit Aktualisierungspotentiale für eine kritische So-

zialphilosophie zu Tage, die weder auf den Begriff der Ideologie noch des Wissens ver-

zichten kann und zugleich gezwungen ist, sie fortzuentwickeln und anzupassen.

Zunächst wird das gemeinsame Erkenntnisinteresse Adornos und Foucaults an den

Herrschaftswirkungen der Vernunft beschrieben.Dazu erfolgt auch ein Exkurs über die

Aufklärung als historische Epoche und ideeller Bezugspunkt im Unterschied zwischen

Frankreich und Deutschland in den Schriften Adornos und Foucaults. In einem zweiten

Schritt akzentuiert das Kapitel die Differenzen der Ansätze besonders in Hinblick auf

die Wahrheit. Daraufhin soll ein Vorschlag zur Vermittlung beider Wahrheitskonzep-

te gegeben werden. Abschließend werden einige Gedanken zur Historizität der Ansätze

entwickelt.

3.3.1. Gemeinschaft im Problem: Machtwirkungen der Rationalität

»Könnteman daraus [aus der Unterdrückung, diemit der Rationalität einhergeht; P.E.]

nicht schließen, dass sich das Versprechen der Aufklärung, durch Ausübung der Ver-

nunft die Freiheit zu gewinnen, sich in eine Herrschaft ebendieser Vernunft verkehrt

hat, die immer mehr den Platz der Freiheit usurpiert?« (Foucault 1978: [281]: 91)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019 - am 14.02.2026, 03:33:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

