
Kranke auf die Ewigkeit ausrichten

Leiden, Behinderung und Tod und ihre Transzendierung

in Bethel im 19. Jahrhundert

Ute Gause

Die Transzendenzebene: Im Schmelzfeuer Gottes

Die 1869 gegründete Westfälische Diakonissenanstalt in Bielefeld, die erst 1876

den Namen Sarepta erhielt, entstand aus dem Bedürfnis, eine professionelle

Kranken- und Privatkrankenpflege, Gemeindearbeit sowie Kleinkinderbetreuung

durch evangelische Schwestern sicherzustellen. Zuvor hatten bereits Kaisers-

werther Diakonissen in Bielefeld gearbeitet. Die Initiative war dem Bielefelder

Unternehmer und Likörfabrikanten Gottfried Bansi (1828-1910) zu verdanken, der

das erste Mutterhaus kaufte und immer wieder in Kaiserswerth um Entsendung

von Diakonissen für die Gründung einer eigenen Anstalt angefragt hatte. 1869

hatte Kaiserswerth mit Emilie Heuser (1822-1898) eine Schwester geschickt, die

in den folgenden Jahren die Anstalt organisatorisch aufbaute und leitete. Erst

1872 übernahm dann Friedrich von Bodelschwingh (1831-1910) die Leitung des

Diakonissenmutterhauses und der Pflegestätte für männliche Epileptische und

begann direkt mit Expansionsplänen. In den folgenden Jahren sollte er beiden

Anstalten ihre Namen geben und ihre christliche Ausrichtung prägen.

Programmatisch für das Konzept des Diakonissenmutterhauses Sarepta am

Beginn des 20. Jahrhunderts ist das folgende Bild, das 1919 in der Festschrift zum

50. Bestehen Sareptas veröffentlicht wurde, und das in leicht abgewandelter Form

als Bild auf der Einsegnungsurkunde jeder Schwester, die zwischen 1912 und 1945

eingesegnet wurde, zu finden ist. Individualisiert wurde es dabei dadurch, dass

es mit ihrem Namen, mit dem Einsegnungsdatum und einem Bibelvers versehen

wurde. Es steht bereits in der Tradition einer Memoria, die die beiden Gründungs-

persönlichkeiten als tragende Säulen der Anstalt ausweist.1

1 Vgl. Gause, Ute: Töchter Sareptas. Diakonissenleben zwischen SelbstverleugnungundSelbst-

behauptung, Leipzig: 2019, S. 24-30; vgl. auch Benad, Matthias: »Frömmigkeit und Familie in

Bethel, Sarepta undNazareth«, in:Hans-Christoph Stoodt/EdmundWeber (Hg.), Inter Legem

et Evangelium, Frankfurt u.a.: 1994, S. 9-28, hier S. 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Ute Gause

Der himmlische Schmelzer

Der himmlische Schmelzer, in: Soli Deo gloria! Erinnerungen an das 50jährige Jubiläum des

Diakonissenmutterhauses Sarepta, den Schwestern überreicht am Weihnachtsfeste 1919, Be-

thel bei Bielefeld: o.J., o.S.

Überschrieben ist es mit einem alttestamentlichen Vers aus Maleachi 3,3 »Er

wird sitzen und schmelzen und das Silber reinigen.«, der als Aussage über Christus

interpretiert wurde. Christus ist imMittelpunkt des Bildes an einem Schmelztiegel

zu sehen, in den er hineinblickt. Damit ist ausgesagt: Jede Diakonisse durchläuft

einen Transformationsprozess, in dem sie gereinigt, und Christus gleichgestaltet

wird. Durch die Christusnachfolge der dienenden Liebe wird sie Christus ähnlich.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kranke auf die Ewigkeit ausrichten 117

Die Nachfolge gestaltet sich angelehnt an den mystischen Prozess einer schmerz-

lichen Purificatio – so lautet das Programm. Sarepta sollte die Schmelzhütte jeder

Diakonisse sein, »wo das eigensüchtige menschliche Herz durch Feuersglut von

seinen Schlacken befreit, unter Schmerzen, aber zu seinem Heile, bis es so geläu-

tert ist, daß in dem flüssigen Silber der himmlische Schmelzer sein eigenes Antlitz

erkennen kann. Durch diesen Namen war der Lebensgemeinschaft der Schwestern

ein für allemal das Ziel gezeigt und der Weg beschrieben.«2

Der VersMal 3,3 ist über der Eingangstür Sareptas bis heute zu sehen. Das Feu-

er, mit dem der Tiegel erhitzt wird, wird von Christus mit seiner linken Hand ge-

bändigt, die rechte Hand hat er in einer segnenden Geste erhoben. Er schaut direkt

in das Schmelzbad hinein. Aus dem Läuterungsfeuer wachsen Dornen – die Dor-

nen der Dornenkrone des Gekreuzigten, aus denen wiederum kleine Rosen wach-

sen. Im Hintergrund der Christusfigur ist das himmlische Jerusalem schemenhaft

zu erahnen. Das Christusbild ruht auf einer Darstellung des Diakonissenhauses,

vor dessen Mittelachse eine Taube mit einem Ölzweig abgebildet ist. Die Taube

steht dabei für die Diakonisse. Ihr Motto ist 1 Kor 9,25: »Jeder aber, der kämpft,

enthält sich aller Dinge; jene nun, damit sie einen vergänglichen Kranz empfan-

gen, wir aber einen unvergänglichen.« Die Diakonisse ist die christliche Streiterin,

die unter Verzicht auf irdisches Wohlergehen Seelenheil erlangen wird.

In die beiden Säulen, die das Motto tragen, sind die Gründungspersönlichkei-

ten Bodelschwingh undHeusermit ihren Köpfen eingefügt. Sie sind die beiden tra-

genden Säulen, gleichzeitig fruchtbare Bäume, deren Äste sich zumKreuz hin aus-

strecken. Bodelschwingh wird als christliches Motto ein Vers aus der Bergpredigt

zugeordnet (Mt 5,7): »Selig sind die Barmherzigen, denn sie werden Barmherzig-

keit erlangen.« Darüber ist als kleine Szene eine Frau dargestellt, die einem Kran-

ken zu essen gibt. Emilie Heuser auf der anderen Bildsäule ist das Motto Joh 13,15

zugeordnet: »Ein Beispiel habe ich euch gegeben, damit ihr tut, wie ich euch getan

habe.« – Emilie Heuser ist die exemplarische Diakonisse, die es nachzuahmen gilt.

Sie ist damit dem Beispiel Christi gefolgt. Über dem Vers ist eine Frau zu sehen,

die zwei Kinder im Arm hält – die Krankenpflege und die Kinderpflege sind so als

Zentralaufgaben illustriert.

Dieses Bild wurde kurz nach Bodelschwinghs Tod, nämlich 1911, bei dem be-

kannten Leipziger Buchillustrator Max Honegger in Auftrag gegeben und setzte

Bodelschwinghs Konzept der selbstverleugnenden Demut als Lebenshaltung der

Diakonisse um. Vielleicht hat er das Bild sogar noch selbst in Auftrag gegeben. Ge-

nauso wie die Diakonissen sollten die Kranken auf den Weg zur Seligkeit geführt

werden. Durch das Leiden – so Bodelschwingh in seiner Berufs-Ordnung für die

2 Bode, Karl: Kurze Geschichte Sareptas, maschinenschriftlich (1942?), in: HAB[Hauptarchiv

Bethel] BII, 4.1: 1869-1872, Nr. 1,3.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Ute Gause

Diakonissin – könne der Mensch sensibler für sein Gottesverhältnis werden, dar-

auf jedenfalls habe die Diakonisse neben aller Linderung für den Leib differenziert

hinzuwirken.3 Bethel war für Bodelschwingh auch durchaus im Hinblick auf seine

Patient*Innen/Klient*Innen weniger Heilanstalt, sondern um so mehr »Heilsan-

stalt«.4 Für ihn litten sämtliche Menschen insofern an der »fallenden Krankheit« –

so die damalige Begrifflichkeit für Epilepsie – als sie der »Sündenkrankheit« ver-

fallen seien. Von ihr zu erlösen sei Aufgabe des Heilands.5 Insofern erfolgte eine

Nivellierung von Kranken und Gesunden – in spiritueller Hinsicht konnten kranke

oder epileptische oder körperbehinderte Menschen sehr viel gesunder im Hinblick

auf ihr Gottesverhältnis sein als die vermeintlich Gesunden.

Der Vers Maleachi 3,3 stand und steht nicht nur an der Vorderfront des Diako-

nissenmutterhauses, sondern die ab 1909 erscheinende Zeitschrift der Diakonissen

hieß »Die Schmelzhütte«, und das dahinterstehende Konzept wurde regelmäßig

aktiviert – d.h. verwendet und aktualisiert bis zum Ende der 1960er Jahre.

Entsprechend wurden Krankheit, Leiden und Schmerzen bei Diakonissen wie

bei den von ihnen zu Betreuenden als Weg zu Gott begriffen. Oder wie es in einem

Gedicht in der Zeitschrift »Die Schmelzhütte« von 1910 veranschaulicht wird:

»Der Silberblick

Der Ofen glüht, das Silber glänzt im Tiegel,

Von Schlacken soll es rein geschmolzen sein,

Der Goldschmied sitzt dabei und schaut hinein –

Still, liebevoll – er hält des Feuers Zügel,

Daß mit den Schlacken nicht das Silber leide,

Daß, wenn erglänzt der helle Silberblick,

Er’s von dem Feuer reiße schnell zurück

Und sich am klaren Silberspiegel weide.

So setzt der Heiland still sich zu den Seinen,

Wenn er sie in den Trübsalstiegel tut;

Nur rein’gen von den Schlacken soll die Glut,

Nicht länger läßt er brennen sie und weinen.

Wenn’s nur erst still geworden ist im Herzen,

Daß er sein eigen Bild drin sehen kann –

– Das ist der Silberblick – der Trost hebt an,

3 Vgl. Berufs=Ordnung für die Diakonissinnen des westfälischen Diakonissenhauses zu Biele-

feld, Bielefeld: 1882, S. 36.

4 Benad,Matthias: »Heilsanstalt Bethel. Sterbefrömmigkeit im ›Boten von Bethel‹ 1894-1900«,

in: ders./Edmund Weber (Hg.), Diakonie der Religionen I. Studien zu Lehre und Praxis kari-

tativen Handelns in der christlichen, buddhistischen, Hindu- und Sikh-Religion, Frankfurt:

1996, S. 39-48, hier S. 42.

5 Vgl. ebd., S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kranke auf die Ewigkeit ausrichten 119

Er reißt sein Kind hinweg von Glut und Schmerzen

Und Frieden, sel’ge Freude spürt’s am Heilandsherzen.«6

Inwiefern eine solche körperliche wie seelische Differenzen nivellierende Haltung

tatsächlich auch in den theoretischen und praktischen Umgang mit Kranken ein-

geflossen ist, muss jedoch überprüft werden. Auffällig ist jedenfalls, dass in der

Berufsordnung für Diakonissen die Rücksicht auf die Befindlichkeit des Kranken,

sein leibliches und seelisches Wohl frei ist von moralisierenden Untertönen.

In Bodelschwinghs Fassung der Berufsordnung für die Diakonissen wird der Auf-

trag der Diakonie als umfassende Seelsorge verstanden:

»Gegenstand der Diakonie ist der ganze Mensch an Leib und Seele, denn Leib und

Seele sind erlöst und warten der Herrlichkeit. – Ohne Seelenpflege giebt es keine

wahrhaftige Leibespflege. (Mt 9,2ff; Joh 6,27.39.40.54; Mt 5,29.30; Mt 16,26).«7

Genau wie Emilie Heuser sollten die Schwestern ihren Dienst als Dienst in der

Nachfolge Jesu verstehen: »Den Dienst an den Kranken und Pflegebefohlenen tut

sie an Jesus Christus selber. Die Schwester darf sich nicht unnötigen Gefahren aus-

setzen, aber für ihre Kranken setzt sie sich auch bei Gefahr, Ansteckung, eigener

Ermüdung und Ekel, ein. Ihr höchstes Gesetz ist die Barmherzigkeit.«8

Schließlich dient alle Krankenpflege, alle Betreuung Leidender oder Hilfloser

letztlich dem Ziel, den Menschen denWeg zu Christus und ihrer eigenen Seele, ih-

rer Sündhaftigkeit und ihrer Angewiesenheit auf die Gnade zu zeigen. »Eine Dia-

konissin arbeitet nicht für die Zeit, sondern für die Ewigkeit. Sie dienet dem Leibe

so sorgfältig, um seiner edlen Bewohnerin, um der Seele willen.«9

Voraussetzung aller Krankenpflege: Den Kranken auf die Ewigkeit
ausrichten

Im Einklang mit dieser Frömmigkeit ist der Umgang der Diakonisse mit Kranken

und Sterbenden, mit Leid und Tod eine Zentralaufgabe, an der sie sich bewährt.

Nicht nur sie selbst, sondern auch die Kranken, Leidenden und Sterbenden sollen

diesenWeg beschreiten und durch die Schwester denWeg zur Seligkeit finden und

damit zu Christus. Dabei lassen sich aus Krankheit wie Genesung oder auch dem

Sterben keine Hinweise auf die Gottesbeziehung ableiten. Ungeschönt wird darauf

hingewiesen, dass der Sterbeprozess qualvoll sein und lange währen kann.

6 »Der Silberblick«, in: Die Schmelzhütte 11, November (1910), S. 81.

7 Berufs=Ordnung: 1882, S. 8.

8 Ebd.

9 Ebd., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Ute Gause

»Der Tod ist für uns einGeheimnis, dochwissenwir beides, daß er der Sünden Sold

ist und daßwir vomTode erlöst sind, und der Tod für und der Eingang in das ewige

Leben ist. Über dem Zweiten soll man das Erste nicht vergessen und den Ernst

des Todes nicht abschwächen. Ob jemand leiblich schwer oder leicht stirbt, hängt

nicht vom Glauben oder Unglauben ab und ein leichter Tod ist so wenig Zeugnis

des Glaubens, wie ein schwerer Todeskampf Zeugnis des Unglaubens. Mancher

Gottloser stirbt scheinbar im Frieden und manche Seele eines Gotteskindes fährt

wie Elias imWetter gen Himmel.«10

Der Dienst der Diakonisse an den Kranken ist zunächst und zuerst die Seelsorge.

Sie hat die Kranken bestmöglich zu versorgen und erweist sich dadurch als wahre

Dienerin Christi.

»Auch der beste Arzt kann sich täuschen, wenn er mit Sicherheit den nahen Tod

oder die Genesung ankündigt; viel weniger soll eine Diakonissin sich herausneh-

men, darüber ein gewisses Urteil abzugeben. – Nur das weiß sie, daß es auch für

des Kranken leibliche Genesung ambesten ist, wenn er allezeit zumSterben fertig

ist.«

Friedrich von Bodelschwingh ist bis heute dafür bekannt, dass er eine geradezu

exaltierte Sterbefrömmigkeit besaß und sie den Diakonissen zu vermitteln such-

te.11 Nicht nur hatte er das Sterben seiner vier Kinder Ernst, Elisabeth, Friedrich

und Karl in Dellwig, die an Keuchhusten und einer ansteckenden Lungenentzün-

dung erkrankt waren und im Januar 1869 innerhalb von zwei Wochen nacheinan-

der starben, in einem Bericht »Von dem Leben und Sterben vier seliger Kinder«

geschildert.12 Sondern diese Sterbefrömmigkeit wurde auch sein Programm für

die Diakonissenanstalt und ihre Töchter. Wenn eine Diakonisse im Sterben lag –

so wurde erzählt – begleitete er dieses Sterben und ging mit einem Blumenstrauß

zu ihr, gratulierte damit mehr oder weniger zu ihrem baldigen Eingang in die Se-

ligkeit. Von ihm ist im Hinblick auf Krankheit der Satz überliefert: »Das Wort ›un-

heilbar‹: das Wort steht im Wörterbuch eines Christen nicht. Wer danken gelernt

hat, der ist gesund geworden.«13 Auf diesem Hintergrund steht bei der Behand-

lung der Kranken die Seelsorge der Diakonisse am Kranken stets im Vordergrund,

ohne dass sie darüber die angemessene Pflege vernachlässigen darf. Das wird an

den Selbstprüfungsfragen, die sich die Diakonisse täglich vor Augen führen soll,

deutlich:

10 Berufs=Ordnung: 1882, S. 54.

11 Vgl. Benad, Matthias: »›Komme ich um, so komme ich um […]‹. Sterbelust und Arbeitslast in

der Betheler Diakonissenfrömmigkeit«, in: JWKG 97 (2002), S. 195-213.

12 Vgl. vonBodelschwingh, Friedrich: Ausgewählte Schriften, Bd. 1, hg. vonAlfredAdam, Bethel:

1955, S. 477-501.

13 Zitiert nach Gerhardt, Martin: Friedrich von Bodelschwingh, Bd. 2, Bielefeld: 1958, S. 351.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kranke auf die Ewigkeit ausrichten 121

»6) Habe ich als eine treue Haushälterin über Gottes Gaben einem jeden das Sei-

ne gereicht zur rechten Zeit an geistlicher und leiblicher Speise, an himmlischen

und irdischen Arzneien?

7) Habe ich mir Zeit genommen, auch den Bedürfnissen des Herzens und man-

cherlei Wünschen meiner Pfleglinge ein williges Ohr zu leihen, nicht gleich ge-

sagt: ›Dazu habe ich keine Zeit‹?

8) Habe ich in meinen Pfleglingen den Heiland selbst gesehen und Ihn in ihnen

verpflegt?«14

Die Berufsordnung dient keinem anderen Zweck als der Diakonisse diese Hal-

tung als Lebenshaltung deutlich zumachen. Bodelschwingh besprach jeden Diens-

tagabend »jahraus-jahrein« diese Berufsordnung mit den Schwestern.15 Inwiefern

diese Haltung zu Leiden und Tod verinnerlicht wurde und wie die Schwestern

selbst mit diesen Anforderungen umgegangen sind, kann für die Frühzeit Sarep-

tas anhand einiger brieflicher Aussagen der ersten Vorsteherin, Emilie Heuser, und

Aussagen der Schwestern ansatzweise erschlossen werden, ist jedoch nicht reprä-

sentativ. Während Bodelschwingh die geistlichen Fähigkeiten der Diakonissen in

den Vordergrund stellte, galt für die erste Vorsteherin, dass sie die Berufsausbil-

dung und die Berufsbefähigung ihrer Schwestern als mindestens genauso wich-

tig erachtete: Gerade in den ersten Jahren der Diakonissenanstalt wurden viele

Schwestern nach der Probezeit nicht übernommen, weil sie den Ansprüchen an ih-

re Berufstätigkeit nicht entsprachen. Professionalität in den verschiedensten Ein-

satzfeldern spielte eine unumgehbare Eingangsvoraussetzung für den Dienst als

Diakonisse.

Für die Schwestern galt, dass sie – wenn sie schwer erkrankten – ins Mutter-

haus zurückkamen. Die Vorsteherin holte sie meist persönlich ab und begleitete

die Fahrt. Die Sterbebegleitung, die die Kranken erhielten, wurde selbstverständ-

lich auch den Schwestern zuteil. Sie kamen in ihr Mutterhaus zurück, und wurden

dort gepflegt. Davon wird in den regelmäßigen Schwesternbriefen der Vorsteherin

berichtet. Es hieß beispielweise 1883:

»2 Schwestern wurden uns durch den Tod genommen, unsere liebe Schwester

A. Hausmann mit ihrem stillen, freundlichen Wesen, was Jedem, der mit ihr in

Berührung kam, so wohl that. Ihre letzte Arbeit auf Erden war die Pflege unse-

res alten Freundes Hermann, die ihr oft beschwerlich wurde aber in großer Treue

zu Ende bringen konnte. Dann unser gutes A. Griese die in heißer Leidensschu-

14 »Diakonissenspiegel«, in: Berufs=Ordnung: 1882, S. 5.

15 Vgl. Abschrift einer Chronik bis 1918 [an SchwesterMarieHeuser] geschrieben vonMarie Phil-

ipps, in: HAB ADS, Diakonisse Marie Philipps, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Ute Gause

le nicht aufgehört hat, sich an den zu halten der ihr aushelfen konnte zu seinem

himmlischen Reich.«16

Das Sterben als schmerzhafte Leidensschule, das in die Vollendung führt, stellt eine

ars moriendi für die anderen Schwestern dar.17 Emilie Heuser teilte die Nachfolge-

und Sterbefrömmigkeit des Vorstehers wie sie auch in der Zusammenarbeit mit

ihm trotz mancher Friktionen ihn als »auserwähltes Rüstzeug Gottes«18 anerkann-

te. 1889 berichtete sie, dass eine junge und vielversprechende Schwester, Marie

Schepper, an einer Herzkrankheit gestorben war. Die leibliche Mutter war in das

Mutterhaus gekommen, um das Sterben ihrer Tochter ebenfalls zu begleiten. Emi-

lie Heuser resümiert den Sterbeprozess – sicherlich auch um das exemplarische

gute Sterben den anderen Schwestern zu illustrieren:

»Sie hatte noch schwere Kämpfe, die Angst ihres Herzens war groß. Aber der Hei-

land hat sich ihrer Seele herzlich angenommen, daß sie zuletzt im fröhlichen

Glauben hinübergeschlummert ist, in die schöne große selige Ewigkeit.«19

Das gottergebene Sterben von Schwestern und Patienten nimmt in dem Publika-

tionsorgan Sareptas, der »Schmelzhütte«, einer Zeitschrift für die Freunde und

Förderer der Anstalt und zugleich Informationsorgan auch für die Schwestern auf

den Außenstationen, breiten Raum ein. Ein Bericht über das Sterben von zwölf

Schwestern im Zeitraum zwischen Januar und November 1913 (von Pastor Gleis)

resümiert geradezu pragmatisch:

»Nein, es ist nicht der Beruf des Menschen, auch nicht der Beruf der Diakonissin,

jung zu sterben. Sterben bleibt etwas Unnatürliches und jung sterben erst recht.

Aber wenn der Lebensfürst, Jesus Christus, auch die Menschen in der Blüte des

Lebens zum Sterben willig und froh macht, dann spüren wir etwas von seiner Sie-

geskraft. Und wenn es junge Schwestern sind, spüren wir etwas von dem inneren

Gewinn, den Gott, der Herr, in unseren Beruf gelegt hat.«20

Nicht repräsentativ ist schließlich eine Schilderung Emilie Heusers über das Ster-

ben einer Alt-Katholikin aus dem Jahr 1881: Sie berichtete in einem Schwestern-

brief – und damit durchaus in der Absicht, ihre Schwestern zu ermahnen – von

der Großmutter des Mädchens Johanna Kippe, das von dieser aus dem Kranken-

haus geholt worden war, mutmaßlich weil sie nicht wollte, dass das Mädchen von

evangelischen Schwestern gepflegt wurde, und die sich danach »räsonierend« über

16 Schwesternbrief Emilie Heuser vom 22.1.1883, in: HAB Sar 1, 3083.

17 Vgl. den Beitrag von Benedikt Bauer in diesem Band.

18 Brief 114 an Disselhoff vom 26.12.1884, in: Karl Bode, Sarepta grüßt Kaiserswerth. Briefe von

Schwester Emilie Heuser 1869 bis 1898, in: HAB Sar 1, 775.

19 Schwesternbrief Emilie Heuser vom 21.1.1889, in: HAB Sar 1, 3083.

20 »Chronik 1913«, in: Die Schmelzhütte 1 (1914), S. 2-7; hier S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kranke auf die Ewigkeit ausrichten 123

Bethel geäußert hatte. Diese Großmutter nun erlitt in einem Badehaus einen Un-

fall mit einer Petroleumlampe, der ihre Kleidung in Brand setzte, woraufhin sie ins

Krankenhaus aufgenommen werden musste:

»Sie hat noch entsetzlich bei vollem Verstand gelitten bis diesen Morgen, dann

entschlief sie, ob selig müssen wir dahingestellt sein lassen. Sie gehörte zu den

Altkatholiken, war also los von allem. Da ist es schwer in einem solchen Zustand

den Weg zum Heiland zu finden, sie war immer brav u. fleißig gewesen, damit

begnügte sie sich. Ja was ist es doch eine ernste Sache ums Seligwerden.«21

Auch wenn bei der Aufnahme ins Krankenhaus offensichtlich die konfessionellen

Grenzen problemlos überschritten werden konnten, blieb es für Emilie Heuser ei-

ne offene Frage, ob die verstorbene Altkatholikin im Sterben noch den »Weg zum

Heiland« gefunden hatte – »los von allem«mag in diesem Zusammenhang das Jen-

seits von den etablierten Konfessionen meinen. Der Vorfall diente als Exempel für

die Ernsthaftigkeit der Nachfolge, von der immerhin auch die Altkatholikin nicht

von vornherein ausgeschlossen wurde. Moralisierend wird benannt, dass es – dies

gilt wohl auch den eigenen Schwestern – nicht ausreichte, »brav« und »fleißig« zu

sein. Das Beispiel illustriert, dass Schmerzen und Leid als etwas Unabänderliches

hingenommen werden mussten – das entsetzliche Leiden der an ihren Brandwun-

den versterbenden Frau, der nicht ohne Weiteres ein seliges Sterben zugestanden

wird, scheint eine implizite Mahnung an die Schwestern zu sein.

1892/93 kam es zu einer Diphteriewelle in Bethel. Emilie Heuser führte selbst

Tracheotomien bei an Diphterie erkrankten Personen durch.22 Die hohe Kinder-

sterblichkeit, die mit der Diphterieepidemie einherging, ließ Emilie Heuser nicht

unberührt. In einem Brief an eine befreundete Schwester schrieb sie:

»Einige von den vielen operierten hat der Heiland nach vielem Leiden zu sich

genommen und man mußte zuletzt danken, wenn sie erlöst waren. Dabei der

Schmerz der Eltern. Doch Sie kennen das ja zur Genüge.«23

Sowohl während als auch nach den Operationen verstarben zahlreiche Kinder. Nur

ein Drittel von ihnen überlebte die Operation.24 Das qualvolle Sterben und das Leid

der Hinterbliebenen wurden nicht beschönigt.

Die Sterbebegleitung auch der Patient*Innen/Klient*Innen geschah gleichfalls

mit der Selbstverständlichkeit, die insgesamt durch die Ausrichtung auf Christus,

den Heiland, und das geistliche Fundament Sareptas fragloser Hintergrund war.

21 Schwesternbrief Emilie Heuser vom 22.1.1883, in: HAB Sar 1, 3083.

22 Ihre Schwestern schenkten ihr zum 72. Geburtstag im Jahr 1894 Instrumente für die Durch-

führung von Tracheotomien, damit sie diese nicht immer erst vom Arzt ausleihen musste

(vgl. U. Gause: 2019, S. 122).

23 Brief an Schwester Ida (undatiert), in: HAB Sar 1, 3083.

24 Brief an Schwester Ida vom 15.1.1893, in: HAB Sar1, 3083.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Ute Gause

Da die meisten epileptischen Patienten Bethel bis zu ihrem Lebensende nicht wie-

der verließen, wurden sie auch auf dem dortigen Friedhof beerdigt.

Die Sterblichkeit in der Anstalt für Epileptische, aber auch in den Kranken-

häusern war am Beginn des 20. Jahrhunderts aufgrund des damaligen Stands der

Medizin hoch. »Frühzeitiger Tod gehörte zum Anstaltsalltag.«25 Matthias Benad

hat die Sterbefrömmigkeit in Bethel besonders auf Bodelschwingh zurückgeführt,

der hier eigene biographische Erfahrungen weitergegeben hätte. Nun haben aber

Auswertungen von Kaiserswerther Nekrologen eine ganz ähnliche Haltung zu Tod

und Sterben gezeigt,26 so dass ich vermute, dass insgesamt der Einfluss der Er-

weckungsbewegung prägend gewesen ist. Die Verknüpfung von Heil und Heilung,

in der Krankheit als eine Bewährung und das Leiden als Durchgangsstadium auf

dem Weg zu Heilung oder Heil – je nachdem ob man gesund wurde oder starb –

betrachtet wurde, prägte die damaligen Diakonissenanstalten und den Umgang

der Schwestern mit den Kranken.

Ab der Mitte der 60er Jahre des 20. Jahrhunderts verliert sich dieser Aspekt.

Vielleicht hat das mit den enormen medizinischen Fortschritten und dem Rück-

gang der Sterblichkeit zu tun. Doch noch 1969 wird das Sterben in Bethel in der

Festschrift »Frei sein für andere« als beeindruckend und vorbildlich beschrieben,

weil die Kinder in die Geborgenheit Gottes hinein stürben und ihren Schmerz und

Todeskampf akzeptierten. Die letzte Phase des Sterbens einer 11-Jährigen, die an

einer schweren Lungenentzündung litt, wird von der Journalistin Rosemarie Win-

ter – also einer Person von außen – folgendermaßen beschrieben:

»Siewar gar nichtweinerlich, siemeinte immer alles genauso,wie sie es sagte, und

deshalb rührte es die Schwestern besonders, als sie von diesem Kind die Worte

hörten: ›Jetzt trägt mich der Heiland in den Himmel hinein‹. Und dann schüttelte

sie ein Anfall in unbeschreiblicher Wucht. Als er vorüber war, meinte sie einfach

›Jetzt kann ich nicht mehr‹ und dann war sie tot. Und wie diese beiden sind viele

in Bethel gestorben – Alte und Junge –, nach langem oder kurzem Kampf, doch

nie allein gelassen von ihren Mitmenschen, sondern in einer Gemeinschaft mit

Leidensgenossen und den Schwestern, die sie auch dann nicht verließen, wenn es

schwer wurde, die mit ihnen gingen bis zur Pforte des Todes.«27

Niemand wird in Bethel allein dem Tod überlassen, und jede Person darf mit der

Hoffnungsperspektive der Vollendung im Kreise der Gemeinschaft von Schwestern

und Mitpatient*Innen sterben.

25 M. Benad: 1996, S. 44.

26 Vgl. Köser, Silke: ›Denn eineDiakonisse darf keinAlltagsmensch sein‹ – Kollektive Identitäten

Kaiserswerther Diakonissen 1836-1914, Leipzig: 2006, S. 346-351.

27 Winter, Rosemarie: Frei sein für andere, Bethel: 1969, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kranke auf die Ewigkeit ausrichten 125

Inklusion: Arbeit als Therapie

Nicht nur aus der Not geboren, sondern als Therapie versuchte man, gerade die

chronisch Kranken zu sinnvollen Arbeiten anzuleiten. Sie wurden so in die Arbeit

der Anstalt integriert. Dies scheint in vielen Fällen gut gelungen zu sein. Dabei

wurde die Arbeit je nach Geistes- und Gesundheitszustand zugeteilt. Die geistig

Behinderten – in der damaligen Sprache die »Blöden« – wurden zu Haus- und

Gartenarbeiten herangezogen. Die Gruppe im Garten wurde mit Graben, Säen,

Pflanzen, Jäten und Ernten beauftragt. In der Waschküche übernahmen sie das

Waschen und Bügeln. Hinzu kam das Arbeiten in der Nähstube. Dabei waren Fä-

higkeiten und Eifer sehr unterschiedlich ausgeprägt, so dass die Arbeit stets be-

aufsichtigt werden und die Schwester oft ermutigen oder ausgleichen musste. Die

Kinder und andere Personen, die zu kontinuierlicher Arbeit nicht in der Lage wa-

ren, wurden zu gegenseitiger Hilfe angeleitet. Sie halfen morgens den anderen

Kindern sich anzuziehen. Eine Schwester beschrieb dies folgendermaßen:

»Arbeiten wollen nun auch viele der andern Blöden, die in keiner der drei vorheri-

gen Gruppen beschäftigt werden können. Diese helfen dann den kleinen Hülflo-

sen, sie anzuziehen, sie zu füttern,mit ihnen spazieren zu gehen. Undmitwelcher

Treue tun sie es oft! Da ist manches schon nachtsmal aufgestanden, um zu sehen,

ob ›sein Kind‹ (so nennen sie die Kleinen, die sie zu versorgen haben) auch gut zu-

gedeckt ist, oder ob seine Kleidchen glatt und gerade auf dem Bänkchen liegen.

Wie leiden sie, wenn ›ihr Kind‹ mal krank ist oder gar stirbt. Dannmuß die Betref-

fende aber ganz bestimmt mit einem Kranz dicht hinter dem Sarge gehen.«28

Das heißt: Mit großer Selbstverständlichkeit wurden die Kinder in die »Ökono-

mie« der Anstalt eingegliedert. Diesen Prozess könnte man durchaus als Inklu-

sion bezeichnen. Bethel als Sonderwelt versuchte, den dortigen Bewohner*Innen

je nach Fähigkeit und Möglichkeit, sinnvolle Beschäftigungen anzubieten. Häufig

fehlten medizinische Behandlungsmöglichkeiten. Die Begleitung erstreckte sich

dabei selbstverständlich bis in den Tod, wie das obige Beispiel illustriert.

Es wurde der Versuch gemacht, die jeweiligen Möglichkeiten eines Patienten

einzuschätzen und ihn nach diesen zu beschäftigen. Oder aber den Kranken wurde

die Möglichkeit gegeben auf der Station mitzuhelfen. So wird im Jahr 1920 in der

Zeitschrift »Die Schmelzhütte« über eine 26-jährige, körperbehinderte und epilep-

tische Patientin als Vorbild berichtet:

28 »Der Blöden Arbeit und der Blöden Mahlzeiten«, in: Die Schmelzhütte 5 (1912), S. 35-40; hier

S. 38f.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Ute Gause

»So wie esmit ihrem gelähmten Beinchen eben konnte, humpelte sie hin und her,

um den anderen Kranken und den Schwestern kleine Dienste zu tun. Und jeder

Dienst ward gern angenommen, tat sie ihn doch mit leuchtenden Augen.«29

Die Patientin starb kurze Zeit später an der Grippe, und der Text endetmit der rhe-

torischen Frage: »Und wir? Was tun wir? Müssen wir uns angesichts eines solchen

Lebens nicht sehr schämen?«30

Anlässlich des 25-jährigen Jubiläums des Krankenhauses Gilead im Jahr 1938

erinnerte sich ein Vorstandsmitglied, Dr. Wilmanns, an die Patientin Johanne Vo-

gelsang, die jahrelang auf der Krankenstation verblieben war:

»JohanneVogelsangwar als KrankenachGibeon gekommen. Siewar lupus=krank.

Sie war dann als nicht mehr ganz arbeitsfähig dort hängengeblieben. Sie war

nicht recht Patientin. Sie war auch keine volle Arbeitskraft. Johanne Vogelsang

war damals heimatberechtigt in Gibeon und wurde auch heimatberechtigt in

Gilead und ist dort heimatberechtigt geblieben bis in die letzten Tage. Es ist

kaum ein Mensch, der ein so treues Pflichtgefühl gezeigt hat, wie diese Johanne.

Ein Arm wurde amputiert, ein Bein wurde amputiert, das andere Bein wurde

amputiert. Sie war von ihrer Nähmaschine nicht wegzubringen. Unermüdlich

nähte sie für Gilead. Schwester Käthe könnte nochmanches erzählen. Auch in den

letzten Tagen und Wochen, als man merkte, es ging zum Ende, war sie kaum zu

bewegen, im Bett zu bleiben. Es wäre ihr größter Schmerz und Kummer gewesen,

wenn man gesagt hätte: ›Johanne, du kannst ja nicht mehr, du musst im Bett

bleiben.‹ Bis in die letzten Tage ist sie auf gewesen und hat bei der Maschine

gesessen!«31

In Bezug auf den Umgang mit Schmerzen und Leiden in Bethel ist zu konstatie-

ren, dass Behinderung und Umgang mit Schmerz zum Alltag gehörten und Wege

gesucht wurden, den Kranken trotzdem Lebensmut und Sinnhaftigkeit zu vermit-

teln.

Tief eingeflochten in das theologische Konzept Bethels/Sareptas waren Men-

schen mit beträchtlichen Einschränkungen – die in der frühkapitalistisch struktu-

rierten Außenwelt keinen Platz fanden – an diesem Ort dazu in der Lage, ihren

Schmerz und ihr Leiden zu transzendieren, einen sinnvollen Platz im Alltag zu

erhalten und somit ihren eigenen Wert als Person wiederzufinden. Die Leidens-

gemeinschaft der epileptischen Kranken bot einen Schutzraum, in dem auf die

Bedürfnisse der Kranken eingegangen werden konnte, und sie sowohl in den Pro-

29 Die Schmelzhütte 11/12 (1920), S. 6.

30 Ebd.

31 25-jähriges Jubiläum von Gilead 20.9.1938 von der Sareptadirektion, in: HAB BII 7,2 Gilead

und Samaria.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kranke auf die Ewigkeit ausrichten 127

duktionsprozess der Anstalt wie das geistliche Leben ihren Möglichkeiten gemäß

eingebunden wurden. Das galt in leiblicher wie in geistlicher Hinsicht:

»Die Gemeinschaft des Leidens erleichtert dasselbe in hohemMaße. […]Während

sich draußenallesmehr undmehr vor diesenKranken verschließt, steht ihnenhier

alles offen: Schule und Kirche, Kontor undWerkstatt. Auch ein Familienlebenwird

nach Kräften wieder aufgerichtet.«32

Die Gemeinschaft aller zu Betreuenden nahm nicht nur jeden Sonntag am Got-

tesdienst in der Zionskirche teil, in der es spezielle abgetrennte Räume gab, in

die Personen gebracht wurden, die während des Gottesdienstes einen Anfall erlit-

ten, sondern auch an den Beerdigungen, wenn eine*r von ihnen starb.33 Selbstver-

ständlich gab Bodelschwingh seinen epileptischen Kranken Konfirmandenunter-

richt und konstatierte:

»ebenso kann ich vonmeinen Konfirmanden sagen, deren Anzahl im gegenwärti-

gen Augenblick 12 beträgt, daß sie im ganzen genommen größere Empfänglich-

keit zeigen und mir größere Freude machen als je ein Jahrgang leiblich gesunder

Konfirmanden in früheren Jahren. […] Namentlich ist das Verständnis über Gottes

Gnadenabsichten mit ihrem Leiden bei manchen in so erfreulichem Maße vor-

handen, daß sie ihrer Trübsal sich fröhlich rühmen können. Röm 5,3.«34

Diakonie als Hinführung zum Heil

Warum die besondere Sterbefrömmigkeit so überaus beherrschend im Hinblick

sowohl auf die Schwestern wie auch auf die Patient*Innen geworden ist, liegt wohl

an der Überzeugungskraft des Modells, das von Sterben und Tod als Erlösung, als

Heimgang, als Weg in die Seligkeit spricht und versucht, es als Vollendung zu se-

hen und den Sterbeprozess in diesem Sinne zu begleiten. Angesicht der hohen

Sterblichkeit, der Hoffnungslosigkeit vieler Fälle und der Ansteckungsgefahr, der

die Schwestern immer ausgesetzt waren,war der Transzendenzbezug, der auf viel-

fältige Art den Alltag der Schwestern begleitete, besonders ausgeprägt und half, die

Erfahrungen der Schwestern mit Schmerz und Leiden der Anvertrauten und ihrer

Angehörigen zu bewältigen.

32 von Bodelschwingh, Friedrich: »Christlicher Ratgeber für Epileptische (1888)«, in: ders., Aus-

gewählte Schriften, Bd. 2, Bielefeld: 1964, S. 67-82, hier S. 79.

33 Vgl. von Bodelschwingh, Friedrich: »Die rheinisch-westfälische Anstalt für Epileptische zu

Bielefeld, von ihrer ersten Gründung bis jetzt (1874)«, in: ders., Ausgewählte Schriften, Bd. 2,

Bielefeld: 1964, S. 13-27, hier S. 19.

34 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Ute Gause

Schmerzen, schwere Krankheit, epileptische Anfälle und der Tod gehörten zur

Normalität der Anstalten. Mit dem Konzept des das Leben begleitenden Christus,

der in jedem Leben die Seele eines Menschen läutern will und der dieses Leben

auch während dieses Prozesses stetig begleitet, wurde den Schwestern und auch

ihren Klient*Innen ein Konzept angeboten, das von der Sinnhaftigkeit jeden Le-

bens – unerheblich ob »behindert« oder »normal« – ausging, und damit den Kran-

ken beispielsweise auch in ihrem eigenen Rahmen die Mitarbeit in den Anstalten

ermöglichte. Krankheit, Sterben und Tod standen in dem umfassenden Konzept

einer Vollendung zur Seligkeit. Krankheiten konnten einen Bewusstwerdungspro-

zess einleiten, eine Funktion der Bereitung zum Seelenheil haben – dies wird in

der Berufsordnung der Diakonissen breit entfaltet. Der Tod bedeutete innerhalb

dieses Prozesses dann eine Vollendung, da er den »Heimgang« in die Geborgen-

heit Gottes bedeutete.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

