Kranke auf die Ewigkeit ausrichten
Leiden, Behinderung und Tod und ihre Transzendierung
in Bethel im 19. Jahrhundert

Ute Gause

Die Transzendenzebene: Im Schmelzfeuer Gottes

Die 1869 gegriindete Westfilische Diakonissenanstalt in Bielefeld, die erst 1876
den Namen Sarepta erhielt, entstand aus dem Bediirfnis, eine professionelle
Kranken- und Privatkrankenpflege, Gemeindearbeit sowie Kleinkinderbetreuung
durch evangelische Schwestern sicherzustellen. Zuvor hatten bereits Kaisers-
werther Diakonissen in Bielefeld gearbeitet. Die Initiative war dem Bielefelder
Unternehmer und Likorfabrikanten Gottfried Bansi (1828-1910) zu verdanken, der
das erste Mutterhaus kaufte und immer wieder in Kaiserswerth um Entsendung
von Diakonissen fiir die Griindung einer eigenen Anstalt angefragt hatte. 1869
hatte Kaiserswerth mit Emilie Heuser (1822-1898) eine Schwester geschicke, die
in den folgenden Jahren die Anstalt organisatorisch aufbaute und leitete. Erst
1872 iibernahm dann Friedrich von Bodelschwingh (1831-1910) die Leitung des
Diakonissenmutterhauses und der Pflegestitte fiir mannliche Epileptische und
begann direkt mit Expansionsplinen. In den folgenden Jahren sollte er beiden
Anstalten ihre Namen geben und ihre christliche Ausrichtung prigen.

Programmatisch fiir das Konzept des Diakonissenmutterhauses Sarepta am
Beginn des 20. Jahrhunderts ist das folgende Bild, das 1919 in der Festschrift zum
50. Bestehen Sareptas veréffentlicht wurde, und das in leicht abgewandelter Form
als Bild auf der Einsegnungsurkunde jeder Schwester, die zwischen 1912 und 1945
eingesegnet wurde, zu finden ist. Individualisiert wurde es dabei dadurch, dass
es mit ihrem Namen, mit dem Einsegnungsdatum und einem Bibelvers versehen
wurde. Es steht bereits in der Tradition einer Memoria, die die beiden Griindungs-
personlichkeiten als tragende Siulen der Anstalt ausweist.!

1 Vgl. Gause, Ute: Tochter Sareptas. Diakonissenleben zwischen Selbstverleugnung und Selbst-
behauptung, Leipzig: 2019, S. 24-30; vgl. auch Benad, Matthias: »Frommigkeit und Familie in
Bethel, Sarepta und Nazareth, in: Hans-Christoph Stoodt/Edmund Weber (Hg.), Inter Legem
et Evangelium, Frankfurt u.a.: 1994, S. 9-28, hier S.18f.

14.02.2026, 16:55:43.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Ute Gause

Der himmlische Schmelzer

<
N -

38 - N hears
G ’ll“ Il! :h 'g‘f' J" \ 5m D (s g

//. t\ £

I’-

s 4 |
'\\-
e

ﬁG

‘~/

S G

B (T

1 G

b I

f(r gl

TRD

Der himmlische Schmelzer, in: Soli Deo gloria! Erinnerungen an das sojihrige Jubildum des
Diakonissenmutterhauses Sarepta, den Schwestern iiberreicht am Weihnachtsfeste 1919, Be-
thel bei Bielefeld: o.]., 0.S.

Uberschrieben ist es mit einem alttestamentlichen Vers aus Maleachi 3,3 »Er
wird sitzen und schmelzen und das Silber reinigen.«, der als Aussage iiber Christus
interpretiert wurde. Christus ist im Mittelpunkt des Bildes an einem Schmelztiegel
zu sehen, in den er hineinblickt. Damit ist ausgesagt: Jede Diakonisse durchliuft
einen Transformationsprozess, in dem sie gereinigt, und Christus gleichgestaltet
wird. Durch die Christusnachfolge der dienenden Liebe wird sie Christus dhnlich.

14.02.2026, 16:55:43.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kranke auf die Ewigkeit ausrichten

Die Nachfolge gestaltet sich angelehnt an den mystischen Prozess einer schmerz-
lichen Purificatio — so lautet das Programm. Sarepta sollte die Schmelzhiitte jeder
Diakonisse sein, »wo das eigensiichtige menschliche Herz durch Feuersglut von
seinen Schlacken befreit, unter Schmerzen, aber zu seinem Heile, bis es so geliu-
tert ist, dafd in dem fliissigen Silber der himmlische Schmelzer sein eigenes Antlitz
erkennen kann. Durch diesen Namen war der Lebensgemeinschaft der Schwestern
ein fiir allemal das Ziel gezeigt und der Weg beschrieben.«*

Der Vers Mal 3,3 ist iiber der Eingangstiir Sareptas bis heute zu sehen. Das Feu-
er, mit dem der Tiegel erhitzt wird, wird von Christus mit seiner linken Hand ge-
biandigt, die rechte Hand hat er in einer segnenden Geste erhoben. Er schaut direkt
in das Schmelzbad hinein. Aus dem Liuterungsfeuer wachsen Dornen — die Dor-
nen der Dornenkrone des Gekreuzigten, aus denen wiederum kleine Rosen wach-
sen. Im Hintergrund der Christusfigur ist das himmlische Jerusalem schemenhaft
zu erahnen. Das Christusbild ruht auf einer Darstellung des Diakonissenhauses,
vor dessen Mittelachse eine Taube mit einem Olzweig abgebildet ist. Die Taube
steht dabei fiir die Diakonisse. Thr Motto ist 1 Kor 9,25: »Jeder aber, der kimpft,
enthilt sich aller Dinge; jene nun, damit sie einen verginglichen Kranz empfan-
gen, wir aber einen unverginglichen.« Die Diakonisse ist die christliche Streiterin,
die unter Verzicht auf irdisches Wohlergehen Seelenheil erlangen wird.

In die beiden Siulen, die das Motto tragen, sind die Griindungspersénlichkei-
ten Bodelschwingh und Heuser mit ihren Képfen eingefuigt. Sie sind die beiden tra-
genden Siulen, gleichzeitig fruchtbare Biume, deren Aste sich zum Kreuz hin aus-
strecken. Bodelschwingh wird als christliches Motto ein Vers aus der Bergpredigt
zugeordnet (Mt 5,7): »Selig sind die Barmherzigen, denn sie werden Barmherzig-
keit erlangen.« Dariiber ist als kleine Szene eine Frau dargestellt, die einem Kran-
ken zu essen gibt. Emilie Heuser auf der anderen Bildsiule ist das Motto Joh 13,15
zugeordnet: »Ein Beispiel habe ich euch gegeben, damit ihr tut, wie ich euch getan
habe.« — Emilie Heuser ist die exemplarische Diakonisse, die es nachzuahmen gilt.
Sie ist damit dem Beispiel Christi gefolgt. Uber dem Vers ist eine Frau zu sehen,
die zwei Kinder im Arm hilt — die Krankenpflege und die Kinderpflege sind so als
Zentralaufgaben illustriert.

Dieses Bild wurde kurz nach Bodelschwinghs Tod, nimlich 1911, bei dem be-
kannten Leipziger Buchillustrator Max Honegger in Auftrag gegeben und setzte
Bodelschwinghs Konzept der selbstverleugnenden Demut als Lebenshaltung der
Diakonisse um. Vielleicht hat er das Bild sogar noch selbst in Auftrag gegeben. Ge-
nauso wie die Diakonissen sollten die Kranken auf den Weg zur Seligkeit gefithrt
werden. Durch das Leiden - so Bodelschwingh in seiner Berufs-Ordnung fiir die

2 Bode, Karl: Kurze Geschichte Sareptas, maschinenschriftlich (1942?), in: HAB[Hauptarchiv
Bethel] BlI, 4.1: 1869-1872, Nr. 1,3.

14.02.2026, 16:55:43.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Ute Gause

Diakonissin — kénne der Mensch sensibler fiir sein Gottesverhiltnis werden, dar-
auf jedenfalls habe die Diakonisse neben aller Linderung fiir den Leib differenziert
hinzuwirken.? Bethel war fiir Bodelschwingh auch durchaus im Hinblick auf seine
Patient*Innen/Klient*Innen weniger Heilanstalt, sondern um so mehr »Heilsan-
stalt«.* Fiir ihn litten simtliche Menschen insofern an der »fallenden Krankheit« —
so die damalige Begrifflichkeit fiir Epilepsie — als sie der »Siindenkrankheit« ver-
fallen seien. Von ihr zu erlésen sei Aufgabe des Heilands.® Insofern erfolgte eine
Nivellierung von Kranken und Gesunden - in spiritueller Hinsicht konnten kranke
oder epileptische oder korperbehinderte Menschen sehr viel gesunder im Hinblick
auf ihr Gottesverhiltnis sein als die vermeintlich Gesunden.

Der Vers Maleachi 3,3 stand und steht nicht nur an der Vorderfront des Diako-
nissenmutterhauses, sondern die ab 1909 erscheinende Zeitschrift der Diakonissen
hiefd »Die Schmelzhiitte«, und das dahinterstehende Konzept wurde regelmifig
aktiviert — d.h. verwendet und aktualisiert bis zum Ende der 1960er Jahre.

Entsprechend wurden Krankheit, Leiden und Schmerzen bei Diakonissen wie
bei den von ihnen zu Betreuenden als Weg zu Gott begriffen. Oder wie es in einem
Gedicht in der Zeitschrift »Die Schmelzhiitte« von 1910 veranschaulicht wird:

»Der Silberblick

Der Ofen gliiht, das Silber glanzt im Tiegel,
Von Schlacken soll es rein geschmolzen sein,
Der Goldschmied sitzt dabei und schaut hinein—
Still, liebevoll — er hilt des Feuers Ziigel,

Dafd mit den Schlacken nicht das Silber leide,
Daf}, wenn erglanzt der helle Silberblick,

Er's von dem Feuer reifde schnell zuriick

Und sich am klaren Silberspiegel weide.

So setzt der Heiland still sich zu den Seinen,
Wenn ersie in den Triibsalstiegel tut;

Nur rein'gen von den Schlacken soll die Glut,
Nicht langer |af3t er brennen sie und weinen.
Wenn’s nur erst still geworden istim Herzen,
Daf$ er sein eigen Bild drin sehen kann—

— Das ist der Silberblick— der Trost hebt an,

3 Vgl. Berufs=Ordnung fir die Diakonissinnen des westfalischen Diakonissenhauses zu Biele-

feld, Bielefeld: 1882, S. 36.

4 Benad, Matthias: »Heilsanstalt Bethel. Sterbefrommigkeitim>Boten von Bethel<1894-1900«,

in: ders./Edmund Weber (Hg.), Diakonie der Religionen I. Studien zu Lehre und Praxis kari-
tativen Handelns in der christlichen, buddhistischen, Hindu- und Sikh-Religion, Frankfurt:
1996, S.39-48, hier S. 42.

5 Vgl. ebd,, S. 40.

14.02.2026, 16:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kranke auf die Ewigkeit ausrichten

Er reifdt sein Kind hinweg von Glut und Schmerzen
Und Frieden, sel’'ge Freude spiirt’s am Heilandsherzen .«

Inwiefern eine solche korperliche wie seelische Differenzen nivellierende Haltung
tatsdchlich auch in den theoretischen und praktischen Umgang mit Kranken ein-
geflossen ist, muss jedoch tiberpriift werden. Auffillig ist jedenfalls, dass in der
Berufsordnung fiir Diakonissen die Riicksicht auf die Befindlichkeit des Kranken,
sein leibliches und seelisches Wohl frei ist von moralisierenden Untert6nen.

In Bodelschwinghs Fassung der Berufsordnung fiir die Diakonissen wird der Auf-
trag der Diakonie als umfassende Seelsorge verstanden:

»Gegenstand der Diakonie ist der ganze Mensch an Leib und Seele, denn Leib und
Seele sind erlost und warten der Herrlichkeit. — Ohne Seelenpflege giebt es keine
wahrhaftige Leibespflege. (Mt 9,2ff; Joh 6,27.39.40.54; Mt 5,29.30; Mt 16,26).«</

Genau wie Emilie Heuser sollten die Schwestern ihren Dienst als Dienst in der
Nachfolge Jesu verstehen: »Den Dienst an den Kranken und Pflegebefohlenen tut
sie an Jesus Christus selber. Die Schwester darf sich nicht unndtigen Gefahren aus-
setzen, aber fir ihre Kranken setzt sie sich auch bei Gefahr, Ansteckung, eigener
Ermiidung und Ekel, ein. Ihr héchstes Gesetz ist die Barmherzigkeit.«®

SchlieRlich dient alle Krankenpflege, alle Betreuung Leidender oder Hilfloser
letztlich dem Ziel, den Menschen den Weg zu Christus und ihrer eigenen Seele, ih-
rer Siindhaftigkeit und ihrer Angewiesenheit auf die Gnade zu zeigen. »Eine Dia-
konissin arbeitet nicht fiir die Zeit, sondern fir die Ewigkeit. Sie dienet dem Leibe
so sorgfiltig, um seiner edlen Bewohnerin, um der Seele willen.«’

Voraussetzung aller Krankenpflege: Den Kranken auf die Ewigkeit
ausrichten

Im Einklang mit dieser Frommigkeit ist der Umgang der Diakonisse mit Kranken
und Sterbenden, mit Leid und Tod eine Zentralaufgabe, an der sie sich bewihrt.
Nicht nur sie selbst, sondern auch die Kranken, Leidenden und Sterbenden sollen
diesen Weg beschreiten und durch die Schwester den Weg zur Seligkeit finden und
damit zu Christus. Dabei lassen sich aus Krankheit wie Genesung oder auch dem
Sterben keine Hinweise auf die Gottesbeziehung ableiten. Ungeschont wird darauf
hingewiesen, dass der Sterbeprozess qualvoll sein und lange wihren kann.

»Der Silberblicks, in: Die Schmelzhitte 11, November (1910), S. 81.
Berufs=Ordnung: 1882, S. 8.

Ebd.

Ebd., S. 27.

14.02.2026, 16:55:43.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Ute Gause

»Der Tod ist fiir uns ein Geheimnis, doch wissen wir beides, daf er der Siinden Sold
istund dafd wir vom Tode erl6st sind, und der Tod fiir und der Eingang in das ewige
Leben ist. Uber dem Zweiten soll man das Erste nicht vergessen und den Ernst
des Todes nicht abschwichen. Ob jemand leiblich schwer oder leicht stirbt, hingt
nicht vom Glauben oder Unglauben ab und ein leichter Tod ist so wenig Zeugnis
des Glaubens, wie ein schwerer Todeskampf Zeugnis des Unglaubens. Mancher
Cottloser stirbt scheinbar im Frieden und manche Seele eines Gotteskindes fahrt
wie Elias im Wetter gen Himmel.«'°

Der Dienst der Diakonisse an den Kranken ist zunichst und zuerst die Seelsorge.
Sie hat die Kranken bestmoglich zu versorgen und erweist sich dadurch als wahre
Dienerin Christi.

»Auch der beste Arzt kann sich tduschen, wenn er mit Sicherheit den nahen Tod
oder die Genesung ankiindigt; viel weniger soll eine Diakonissin sich herausneh-
men, dariiber ein gewisses Urteil abzugeben. — Nur das weif sie, dafd es auch fiir
des Kranken leibliche Genesung am besten ist, wenn er allezeit zum Sterben fertig
I1St.«

Friedrich von Bodelschwingh ist bis heute dafiir bekannt, dass er eine geradezu
exaltierte Sterbefrommigkeit besafy und sie den Diakonissen zu vermitteln such-
te.! Nicht nur hatte er das Sterben seiner vier Kinder Ernst, Elisabeth, Friedrich
und Karl in Dellwig, die an Keuchhusten und einer ansteckenden Lungenentziin-
dung erkrankt waren und im Januar 1869 innerhalb von zwei Wochen nacheinan-
der starben, in einem Bericht »Von dem Leben und Sterben vier seliger Kinder«
geschildert.” Sondern diese Sterbefrémmigkeit wurde auch sein Programm fiir
die Diakonissenanstalt und ihre Tochter. Wenn eine Diakonisse im Sterben lag —
so wurde erzihlt — begleitete er dieses Sterben und ging mit einem Blumenstrauf}
zu ihr, gratulierte damit mehr oder weniger zu ihrem baldigen Eingang in die Se-
ligkeit. Von ihm ist im Hinblick auf Krankheit der Satz tiberliefert: »Das Wort >un-
heilbar«: das Wort steht im Worterbuch eines Christen nicht. Wer danken gelernt
hat, der ist gesund geworden.«"> Auf diesem Hintergrund steht bei der Behand-
lung der Kranken die Seelsorge der Diakonisse am Kranken stets im Vordergrund,
ohne dass sie dariiber die angemessene Pflege vernachlissigen darf. Das wird an
den Selbstpriifungsfragen, die sich die Diakonisse tiglich vor Augen fiithren soll,
deutlich:

10  Berufs=Ordnung: 1882, S. 54.

1 Vgl. Benad, Matthias: »Komme ich um, so komme ich um [..]«. Sterbelust und Arbeitslast in
der Betheler Diakonissenfrommigkeit«, in: JWKG 97 (2002), S.195-213.

12 Vgl.von Bodelschwingh, Friedrich: Ausgewahlte Schriften, Bd. 1, hg. von Alfred Adam, Bethel:

1955, S. 477-501.
13 Zitiert nach Gerhardt, Martin: Friedrich von Bodelschwingh, Bd. 2, Bielefeld: 1958, S. 351.

14.02.2026, 16:55:43.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kranke auf die Ewigkeit ausrichten

»6) Habe ich als eine treue Haushalterin (iber Gottes Gaben einem jeden das Sei-
ne gereicht zur rechten Zeit an geistlicher und leiblicher Speise, an himmlischen
und irdischen Arzneien?

7) Habe ich mir Zeit genommen, auch den Bedliirfnissen des Herzens und man-
cherlei Wiinschen meiner Pfleglinge ein williges Ohr zu leihen, nicht gleich ge-
sagt:>Dazu habe ich keine Zeit<

8) Habe ich in meinen Pfleglingen den Heiland selbst gesehen und Ihn in ihnen
verpflegt?«'4

Die Berufsordnung dient keinem anderen Zweck als der Diakonisse diese Hal-
tung als Lebenshaltung deutlich zu machen. Bodelschwingh besprach jeden Diens-
tagabend »jahraus-jahrein« diese Berufsordnung mit den Schwestern.” Inwiefern
diese Haltung zu Leiden und Tod verinnerlicht wurde und wie die Schwestern
selbst mit diesen Anforderungen umgegangen sind, kann fiir die Frithzeit Sarep-
tas anhand einiger brieflicher Aussagen der ersten Vorsteherin, Emilie Heuser, und
Aussagen der Schwestern ansatzweise erschlossen werden, ist jedoch nicht repra-
sentativ. Wahrend Bodelschwingh die geistlichen Fahigkeiten der Diakonissen in
den Vordergrund stellte, galt fiir die erste Vorsteherin, dass sie die Berufsausbil-
dung und die Berufsbefihigung ihrer Schwestern als mindestens genauso wich-
tig erachtete: Gerade in den ersten Jahren der Diakonissenanstalt wurden viele
Schwestern nach der Probezeit nicht iitbernommen, weil sie den Anspriichen an ih-
re Berufstitigkeit nicht entsprachen. Professionalitit in den verschiedensten Ein-
satzfeldern spielte eine unumgehbare Eingangsvoraussetzung fiir den Dienst als
Diakonisse.

Fir die Schwestern galt, dass sie — wenn sie schwer erkrankten — ins Mutter-
haus zuriickkamen. Die Vorsteherin holte sie meist persénlich ab und begleitete
die Fahrt. Die Sterbebegleitung, die die Kranken erhielten, wurde selbstverstind-
lich auch den Schwestern zuteil. Sie kamen in ithr Mutterhaus zuriick, und wurden
dort gepflegt. Davon wird in den regelmifigen Schwesternbriefen der Vorsteherin
berichtet. Es hief beispielweise 1883:

»2 Schwestern wurden uns durch den Tod genommen, unsere liebe Schwester
A. Hausmann mit ihrem stillen, freundlichen Wesen, was Jedem, der mit ihr in
Beriihrung kam, so wohl that. Ihre letzte Arbeit auf Erden war die Pflege unse-
res alten Freundes Hermann, die ihr oft beschwerlich wurde aber in grofier Treue
zu Ende bringen konnte. Dann unser gutes A. Criese die in heifier Leidensschu-

14 »Diakonissenspiegel, in: Berufs=Ordnung: 1882, S. 5.
15 Vgl. Abschrifteiner Chronik bis 1918 [an Schwester Marie Heuser] geschrieben von Marie Phil-
ipps, in: HAB ADS, Diakonisse Marie Philipps, S. 14.

14.02.2026, 16:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Ute Gause

le nicht aufgehort hat, sich an den zu halten der ihr aushelfen konnte zu seinem
himmlischen Reich.«'®

Das Sterben als schmerzhafte Leidensschule, das in die Vollendung fiihrt, stellt eine
ars moriendi fiir die anderen Schwestern dar."” Emilie Heuser teilte die Nachfolge-
und Sterbefrommigkeit des Vorstehers wie sie auch in der Zusammenarbeit mit
ihm trotz mancher Friktionen ihn als »auserwihltes Riistzeug Gottes«'® anerkann-
te. 1889 berichtete sie, dass eine junge und vielversprechende Schwester, Marie
Schepper, an einer Herzkrankheit gestorben war. Die leibliche Mutter war in das
Mutterhaus gekommen, um das Sterben ihrer Tochter ebenfalls zu begleiten. Emi-
lie Heuser resiimiert den Sterbeprozess — sicherlich auch um das exemplarische
gute Sterben den anderen Schwestern zu illustrieren:

»Sie hatte noch schwere Kimpfe, die Angst ihres Herzens war grofR. Aber der Hei-
land hat sich ihrer Seele herzlich angenommen, daf sie zuletzt im fréhlichen
Glauben hiniibergeschlummert ist, in die schone grofe selige Ewigkeit.«'®

Das gottergebene Sterben von Schwestern und Patienten nimmt in dem Publika-
tionsorgan Sareptas, der »Schmelzhiitte«, einer Zeitschrift fir die Freunde und
Forderer der Anstalt und zugleich Informationsorgan auch fiir die Schwestern auf
den Auflenstationen, breiten Raum ein. Ein Bericht iiber das Sterben von zwdlf
Schwestern im Zeitraum zwischen Januar und November 1913 (von Pastor Gleis)
resiimiert geradezu pragmatisch:

»Nein, es ist nicht der Beruf des Menschen, auch nicht der Beruf der Diakonissin,
jung zu sterben. Sterben bleibt etwas Unnatirliches und jung sterben erst recht.
Aber wenn der Lebensfiirst, Jesus Christus, auch die Menschen in der Bliite des
Lebens zum Sterben willig und froh macht, dann spiiren wir etwas von seiner Sie-
geskraft. Und wenn es junge Schwestern sind, spliren wir etwas von dem inneren
Gewinn, den Gott, der Herr, in unseren Beruf gelegt hat.«*°

Nicht reprasentativ ist schlieRlich eine Schilderung Emilie Heusers iiber das Ster-
ben einer Alt-Katholikin aus dem Jahr 1881: Sie berichtete in einem Schwestern-
brief — und damit durchaus in der Absicht, ihre Schwestern zu ermahnen — von
der Grofimutter des Midchens Johanna Kippe, das von dieser aus dem Kranken-
haus geholt worden war, mutmafilich weil sie nicht wollte, dass das Mddchen von
evangelischen Schwestern gepflegt wurde, und die sich danach »risonierend« iiber

16  Schwesternbrief Emilie Heuser vom 22.1.1883, in: HAB Sar 1, 3083.

17 Vgl. den Beitrag von Benedikt Bauer in diesem Band.

18  Brief114 an Disselhoff vom 26.12.1884, in: Karl Bode, Sarepta griifSt Kaiserswerth. Briefe von
Schwester Emilie Heuser 1869 bis 1898, in: HAB Sar1, 775.

19 Schwesternbrief Emilie Heuser vom 21.1.1889, in: HAB Sar 1, 3083.

20 »Chronik1913«, in: Die Schmelzhiitte 1 (1914), S. 2-7; hier S. 6.

14.02.2026, 16:55:43.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kranke auf die Ewigkeit ausrichten

Bethel geduflert hatte. Diese Grofimutter nun erlitt in einem Badehaus einen Un-
fall mit einer Petroleumlampe, der ihre Kleidung in Brand setzte, worauthin sie ins
Krankenhaus aufgenommen werden musste:

»Sie hat noch entsetzlich bei vollem Verstand gelitten bis diesen Morgen, dann
entschlief sie, ob selig miissen wir dahingestellt sein lassen. Sie gehorte zu den
Altkatholiken, war also los von allem. Da ist es schwer in einem solchen Zustand
den Weg zum Heiland zu finden, sie war immer brav u. fleifdig gewesen, damit
begniigte sie sich. Ja was ist es doch eine ernste Sache ums Seligwerden.«*'

Auch wenn bei der Aufnahme ins Krankenhaus offensichtlich die konfessionellen
Grenzen problemlos iiberschritten werden konnten, blieb es fiir Emilie Heuser ei-
ne offene Frage, ob die verstorbene Altkatholikin im Sterben noch den »Weg zum
Heiland« gefunden hatte — »los von allem« mag in diesem Zusammenhang das Jen-
seits von den etablierten Konfessionen meinen. Der Vorfall diente als Exempel fir
die Ernsthaftigkeit der Nachfolge, von der immerhin auch die Altkatholikin nicht
von vornherein ausgeschlossen wurde. Moralisierend wird benannt, dass es — dies
gilt wohl auch den eigenen Schwestern — nicht ausreichte, »brav« und »fleifSig« zu
sein. Das Beispiel illustriert, dass Schmerzen und Leid als etwas Unabinderliches
hingenommen werden mussten — das entsetzliche Leiden der an ihren Brandwun-
den versterbenden Frau, der nicht ohne Weiteres ein seliges Sterben zugestanden
wird, scheint eine implizite Mahnung an die Schwestern zu sein.

1892/93 kam es zu einer Diphteriewelle in Bethel. Emilie Heuser fithrte selbst
Tracheotomien bei an Diphterie erkrankten Personen durch.?*> Die hohe Kinder-
sterblichkeit, die mit der Diphterieepidemie einherging, lief} Emilie Heuser nicht
unberiihrt. In einem Brief an eine befreundete Schwester schrieb sie:

»Einige von den vielen operierten hat der Heiland nach vielem Leiden zu sich
genommen und man mufite zuletzt danken, wenn sie erldst waren. Dabei der
Schmerz der Eltern. Doch Sie kennen das ja zur Geniige.«*?

Sowohl wihrend als auch nach den Operationen verstarben zahlreiche Kinder. Nur
ein Drittel von ihnen iiberlebte die Operation.** Das qualvolle Sterben und das Leid
der Hinterbliebenen wurden nicht beschénigt.

Die Sterbebegleitung auch der Patient*Innen/Klient*Innen geschah gleichfalls
mit der Selbstverstindlichkeit, die insgesamt durch die Ausrichtung auf Christus,
den Heiland, und das geistliche Fundament Sareptas fragloser Hintergrund war.

21 Schwesternbrief Emilie Heuser vom 22.1.1883, in: HAB Sar 1, 3083.

22 |hre Schwestern schenkten ihr zum 72. Geburtstag im Jahr 1894 Instrumente fiir die Durch-
fithrung von Tracheotomien, damit sie diese nicht immer erst vom Arzt ausleihen musste
(vgl. U. Gause: 2019, S.122).

23 Briefan Schwester Ida (undatiert), in: HAB Sar 1, 3083.

24  Briefan Schwester Ida vom 15.1.1893, in: HAB Sar1, 3083.

14.02.2026, 16:55:43.

123


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Ute Gause

Da die meisten epileptischen Patienten Bethel bis zu ihrem Lebensende nicht wie-
der verlief}en, wurden sie auch auf dem dortigen Friedhof beerdigt.

Die Sterblichkeit in der Anstalt fur Epileptische, aber auch in den Kranken-
hiusern war am Beginn des 20. Jahrhunderts aufgrund des damaligen Stands der
Medizin hoch. »Frithzeitiger Tod gehérte zum Anstaltsalltag.«*> Matthias Benad
hat die Sterbefrommigkeit in Bethel besonders auf Bodelschwingh zuriickgefithrt,
der hier eigene biographische Erfahrungen weitergegeben hitte. Nun haben aber
Auswertungen von Kaiserswerther Nekrologen eine ganz dhnliche Haltung zu Tod
und Sterben gezeigt,?® so dass ich vermute, dass insgesamt der Einfluss der Er-
weckungsbewegung prigend gewesen ist. Die Verkniipfung von Heil und Heilung,
in der Krankheit als eine Bewihrung und das Leiden als Durchgangsstadium auf
dem Weg zu Heilung oder Heil - je nachdem ob man gesund wurde oder starb —
betrachtet wurde, prigte die damaligen Diakonissenanstalten und den Umgang
der Schwestern mit den Kranken.

Ab der Mitte der 60er Jahre des 20. Jahrhunderts verliert sich dieser Aspekt.
Vielleicht hat das mit den enormen medizinischen Fortschritten und dem Riick-
gang der Sterblichkeit zu tun. Doch noch 1969 wird das Sterben in Bethel in der
Festschrift »Frei sein fiir andere« als beeindruckend und vorbildlich beschrieben,
weil die Kinder in die Geborgenheit Gottes hinein stiirben und ihren Schmerz und
Todeskampf akzeptierten. Die letzte Phase des Sterbens einer 11-Jihrigen, die an
einer schweren Lungenentziindung litt, wird von der Journalistin Rosemarie Win-
ter — also einer Person von aufien — folgendermafRen beschrieben:

»Sie war gar nicht weinerlich, sie meinteimmeralles genauso, wie sie es sagte, und
deshalb riihrte es die Schwestern besonders, als sie von diesem Kind die Worte
horten:>Jetzt tragt mich der Heiland in den Himmel hinein<. Und dann schiittelte
sie ein Anfall in unbeschreiblicher Wucht. Als er voriiber war, meinte sie einfach
»Jetzt kann ich nicht mehr<und dann war sie tot. Und wie diese beiden sind viele
in Bethel gestorben— Alte und Junge —, nach langem oder kurzem Kampf, doch
nie allein gelassen von ihren Mitmenschen, sondern in einer Gemeinschaft mit
Leidensgenossen und den Schwestern, die sie auch dann nicht verliefen, wenn es
schwer wurde, die mit ihnen gingen bis zur Pforte des Todes.«*’

Niemand wird in Bethel allein dem Tod iiberlassen, und jede Person darf mit der
Hoffnungsperspektive der Vollendung im Kreise der Gemeinschaft von Schwestern
und Mitpatient*Innen sterben.

25 M. Benad: 1996, S. 44.

26  Vgl.Koser, Silke:sDenn eine Diakonisse darf kein Alltagsmensch sein<—Kollektive Identitdten
Kaiserswerther Diakonissen 1836-1914, Leipzig: 2006, S. 346-351.

27  Winter, Rosemarie: Frei sein fiir andere, Bethel: 1969, S. 150.

14.02.2026, 16:55:43.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kranke auf die Ewigkeit ausrichten

Inklusion: Arbeit als Therapie

Nicht nur aus der Not geboren, sondern als Therapie versuchte man, gerade die
chronisch Kranken zu sinnvollen Arbeiten anzuleiten. Sie wurden so in die Arbeit
der Anstalt integriert. Dies scheint in vielen Fillen gut gelungen zu sein. Dabei
wurde die Arbeit je nach Geistes- und Gesundheitszustand zugeteilt. Die geistig
Behinderten - in der damaligen Sprache die »Bléden« — wurden zu Haus- und
Gartenarbeiten herangezogen. Die Gruppe im Garten wurde mit Graben, Sien,
Pflanzen, Jiten und Ernten beauftragt. In der Waschkiiche ibernahmen sie das
Waschen und Biigeln. Hinzu kam das Arbeiten in der Nahstube. Dabei waren Fi-
higkeiten und Eifer sehr unterschiedlich ausgeprigt, so dass die Arbeit stets be-
aufsichtigt werden und die Schwester oft ermutigen oder ausgleichen musste. Die
Kinder und andere Personen, die zu kontinuierlicher Arbeit nicht in der Lage wa-
ren, wurden zu gegenseitiger Hilfe angeleitet. Sie halfen morgens den anderen
Kindern sich anzuziehen. Eine Schwester beschrieb dies folgendermafien:

»Arbeiten wollen nun auch viele der andern Bloden, die in keiner der drei vorheri-
gen Gruppen beschiftigt werden kénnen. Diese helfen dann den kleinen Hiilflo-
sen, sieanzuziehen, sie zu fittern, mitihnen spazieren zu gehen. Und mit welcher
Treue tun sie es oft! Da ist manches schon nachts mal aufgestanden, um zu sehen,
obssein Kind«(so nennensie die Kleinen, die sie zu versorgen haben) auch gut zu-
gedeckt ist, oder ob seine Kleidchen glatt und gerade auf dem Bankchen liegen.
Wie leiden sie, wennsihr Kind«<mal krank ist oder gar stirbt. Dann mufd die Betref-

fende aber ganz bestimmt mit einem Kranz dicht hinter dem Sarge gehen.«?®

Das heifdt: Mit grofSer Selbstverstindlichkeit wurden die Kinder in die »Okono-
mie« der Anstalt eingegliedert. Diesen Prozess kénnte man durchaus als Inklu-
sion bezeichnen. Bethel als Sonderwelt versuchte, den dortigen Bewohner*Innen
je nach Fihigkeit und Méglichkeit, sinnvolle Beschiftigungen anzubieten. Hiufig
fehlten medizinische Behandlungsmoglichkeiten. Die Begleitung erstreckte sich
dabei selbstverstindlich bis in den Tod, wie das obige Beispiel illustriert.

Es wurde der Versuch gemacht, die jeweiligen Méglichkeiten eines Patienten
einzuschitzen und ihn nach diesen zu beschiftigen. Oder aber den Kranken wurde
die Moglichkeit gegeben auf der Station mitzuhelfen. So wird im Jahr 1920 in der
Zeitschrift »Die Schmelzhiitte« iiber eine 26-jihrige, korperbehinderte und epilep-
tische Patientin als Vorbild berichtet:

28 »Der Bloden Arbeit und der Bloden Mahlzeiten, in: Die Schmelzhiitte 5 (1912), S. 35-40; hier
S. 38f.

14.02.2026, 16:55:43.

125


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Ute Gause

»S0 wie es mit ihrem gelahmten Beinchen eben konnte, humpelte sie hin und her,
um den anderen Kranken und den Schwestern kleine Dienste zu tun. Und jeder

Dienst ward gern angenommen, tat sie ihn doch mit leuchtenden Augen.«*®

Die Patientin starb kurze Zeit spiter an der Grippe, und der Text endet mit der rhe-
torischen Frage: »Und wir? Was tun wir? Miissen wir uns angesichts eines solchen
Lebens nicht sehr schimen?«<*°

Anlisslich des 25-jahrigen Jubiliums des Krankenhauses Gilead im Jahr 1938
erinnerte sich ein Vorstandsmitglied, Dr. Wilmanns, an die Patientin Johanne Vo-

gelsang, die jahrelang auf der Krankenstation verblieben war:

»Johanne Vogelsang war als Kranke nach Gibeon gekommen. Sie war lupus=krank.
Sie war dann als nicht mehr ganz arbeitsfihig dort hangengeblieben. Sie war
nicht recht Patientin. Sie war auch keine volle Arbeitskraft. Johanne Vogelsang
war damals heimatberechtigt in Gibeon und wurde auch heimatberechtigt in
Gilead und ist dort heimatberechtigt geblieben bis in die letzten Tage. Es ist
kaum ein Mensch, der ein so treues Pflichtgefiihl gezeigt hat, wie diese Johanne.
Ein Arm wurde amputiert, ein Bein wurde amputiert, das andere Bein wurde
amputiert. Sie war von ihrer Nahmaschine nicht wegzubringen. Unermidlich
néhte sie fiir Gilead. Schwester Kdthe kdnnte noch manches erzdhlen. Auchin den
letzten Tagen und Wochen, als man merkte, es ging zum Ende, war sie kaum zu
bewegen, im Bett zu bleiben. Es wére ihr grofiter Schmerz und Kummer gewesen,
wenn man gesagt hitte: >Johanne, du kannst ja nicht mehr, du musst im Bett
bleiben.< Bis in die letzten Tage ist sie auf gewesen und hat bei der Maschine

gesessen!d

In Bezug auf den Umgang mit Schmerzen und Leiden in Bethel ist zu konstatie-
ren, dass Behinderung und Umgang mit Schmerz zum Alltag gehérten und Wege
gesucht wurden, den Kranken trotzdem Lebensmut und Sinnhaftigkeit zu vermit-
teln.

Tief eingeflochten in das theologische Konzept Bethels/Sareptas waren Men-
schen mit betrichtlichen Einschrinkungen - die in der frithkapitalistisch struktu-
rierten Auflenwelt keinen Platz fanden - an diesem Ort dazu in der Lage, ihren
Schmerz und ihr Leiden zu transzendieren, einen sinnvollen Platz im Alltag zu
erhalten und somit ihren eigenen Wert als Person wiederzufinden. Die Leidens-
gemeinschaft der epileptischen Kranken bot einen Schutzraum, in dem auf die
Bediirfnisse der Kranken eingegangen werden konnte, und sie sowohl in den Pro-

29  Die Schmelzhitte 11/12 (1920), S. 6.

30  Ebd.

31 25-jahriges Jubilaum von Gilead 20.9.1938 von der Sareptadirektion, in: HAB BIl 7,2 Gilead
und Samaria.

14.02.2026, 16:55:43.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kranke auf die Ewigkeit ausrichten

duktionsprozess der Anstalt wie das geistliche Leben ihren Méglichkeiten gemifd
eingebunden wurden. Das galt in leiblicher wie in geistlicher Hinsicht:

»Die Gemeinschaft des Leidens erleichtert dasselbe in hohem Mafle. [...] Wahrend
sich drauflen alles mehr und mehrvor diesen Kranken verschliefRt, stehtihnen hier
alles offen: Schule und Kirche, Kontor und Werkstatt. Auch ein Familienleben wird
nach Kriften wieder aufgerichtet.<3?

Die Gemeinschaft aller zu Betreuenden nahm nicht nur jeden Sonntag am Got-
tesdienst in der Zionskirche teil, in der es spezielle abgetrennte Riume gab, in
die Personen gebracht wurden, die wihrend des Gottesdienstes einen Anfall erlit-
ten, sondern auch an den Beerdigungen, wenn eine*r von ihnen starb.3? Selbstver-
standlich gab Bodelschwingh seinen epileptischen Kranken Konfirmandenunter-
richt und konstatierte:

»ebenso kann ich von meinen Konfirmanden sagen, deren Anzahl im gegenwarti-
gen Augenblick 12 betrigt, daf sie im ganzen genommen gréfRere Empfanglich-
keit zeigen und mir groRRere Freude machen als je ein Jahrgang leiblich gesunder
Konfirmanden in fritheren Jahren. [...] Namentlich ist das Verstandnis tiber Gottes
Gnadenabsichten mit ihrem Leiden bei manchen in so erfreulichem Mafe vor-
handen, daf sie ihrer Triibsal sich frohlich riithmen kénnen. Rém 5,3.<3%

Diakonie als Hinfiihrung zum Heil

Warum die besondere Sterbefrommigkeit so itberaus beherrschend im Hinblick
sowohl auf die Schwestern wie auch auf die Patient*Innen geworden ist, liegt wohl
an der Uberzeugungskraft des Modells, das von Sterben und Tod als Erlésung, als
Heimgang, als Weg in die Seligkeit spricht und versucht, es als Vollendung zu se-
hen und den Sterbeprozess in diesem Sinne zu begleiten. Angesicht der hohen
Sterblichkeit, der Hoffnungslosigkeit vieler Fille und der Ansteckungsgefahr, der
die Schwestern immer ausgesetzt waren, war der Transzendenzbezug, der aufviel-
filtige Art den Alltag der Schwestern begleitete, besonders ausgepragt und half, die
Erfahrungen der Schwestern mit Schmerz und Leiden der Anvertrauten und ihrer
Angehorigen zu bewiltigen.

32 von Bodelschwingh, Friedrich: »Christlicher Ratgeber fir Epileptische (1888)«, in: ders., Aus-
gewihlte Schriften, Bd. 2, Bielefeld: 1964, S. 67-82, hier S. 79.

33 Vgl. von Bodelschwingh, Friedrich: »Die rheinisch-westfélische Anstalt fiir Epileptische zu
Bielefeld, von ihrer ersten Griindung bis jetzt (1874)«, in: ders., Ausgewdhlte Schriften, Bd. 2,
Bielefeld: 1964, S.13-27, hier S.19.

34 Ebd.

14.02.2026, 16:55:43.

127


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Ute Gause

Schmerzen, schwere Krankheit, epileptische Anfille und der Tod gehérten zur
Normalitit der Anstalten. Mit dem Konzept des das Leben begleitenden Christus,
der in jedem Leben die Seele eines Menschen liutern will und der dieses Leben
auch wihrend dieses Prozesses stetig begleitet, wurde den Schwestern und auch
ihren Klient*Innen ein Konzept angeboten, das von der Sinnhaftigkeit jeden Le-
bens — unerheblich ob »behindert« oder »normal« — ausging, und damit den Kran-
ken beispielsweise auch in ihrem eigenen Rahmen die Mitarbeit in den Anstalten
ermoglichte. Krankheit, Sterben und Tod standen in dem umfassenden Konzept
einer Vollendung zur Seligkeit. Krankheiten konnten einen Bewusstwerdungspro-
zess einleiten, eine Funktion der Bereitung zum Seelenheil haben — dies wird in
der Berufsordnung der Diakonissen breit entfaltet. Der Tod bedeutete innerhalb
dieses Prozesses dann eine Vollendung, da er den »Heimgang« in die Geborgen-
heit Gottes bedeutete.

14.02.2026, 16:55:43.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

