Darwin hat solchem Denken den Boden entzogen, und das wird als
fundamentale Krénkung empfunden.”® Doch das ist ein Missverstindnis.
Wenn sich Menschen von allen ibrigen Geschopfen dadurch un-
terscheiden, dass sie Bild Gottes sind, Vernunft, Rationalitit, Selbstbe-
wusstsein, Wille usf. aber nur eine graduelle und keine kategoriale Dif-
ferenz zwischen Mensch und Tier markieren, dann ist das keine Infrage-
stellung der Gottebenbildlichkeit des Menschen, sondern theologisch
gilt genau der umgekehrte Schluss: dass die Gottebenbildlichkeit des
Menschen nicht in diesen mentalen Fihigkeiten besteht. Was Menschen
von anderen Lebewesen unterscheidet, ist nicht das, was sie als Bild
Gottes auszeichnet; und was Menschen als Bild Gottes auszeichnet, ist
mit nichts unvereinbar, was sie mit anderen Lebewesen teilen.

4. Orientierung an Gott

Was aber besagt dann Gottebenbildlichkeit? Das erschlie3t sich nicht
aus dem Vergleich mit anderen Geschopfen, sondern allein im Blick
auf Gott. Gott ist der mafigebliche Orientierungspunkt zur theologi-
schen Bestimmung des Menschen, nicht der Rest der Schopfung.

Das macht die Sache nicht einfacher. Ohne Gott zu kennen, kann man
den Menschen dann nicht bestimmen. Gotteserkenntnis aber ist ein
notorisch kontroverses Terrain, das verschiedene Religionen verschie-
den bestellen. Zwar gibt es Gottesbilder in Hiille und Fiille, aber Feu-
erbachs Vermutung, dass Menschen damit nur ihr eigenes Wunschbild
in den Himmel projizieren, legt sich zumindest nahe.

Theologisch wurde daher stets betont, dass es verlédssliche Gottes-
erkenntnis nur gibt, wo Gott sich selbst so erschlieft, dass mensch-
liche Gottesprojektionen sich daran reiben kdénnen und korrigieren
lassen. Nach christlicher Uberzeugung ist das zentral bei Jesus Christus

96  Ch. Darwin, «Notebook C», in: Notebooks, 1836-1844. Geology, Transmutation
of Species, Metaphysical Enquiries, hrsg. von P. Barrett u. a., Cambridge 1987,
237-328, hier 300 [1838]: «Man in his arrogance thinks himself a great work.
worthy the interposition of a deity, more humble & I believe true to consider him
created from animals.»

42

am 17.01.2026, 11:00:30.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Fall. Nicht von ungefdhr wird das Bild-Gottes-Pradikat im Neuen
Testament zuerst und vor allem ihm zugeschrieben.”” Dabei geht es
um nichts, was Menschen von anderen Geschopfen unterscheidet,
sondern allein darum, dass Gott sich hier so erschliefit, dass er fur
andere in seiner verldsslichen Zuwendung zu ihnen zugénglich und
verstiandlich wird: als der «Vater, der fiir sie da ist und sie zu seinen
Erben machty, um es mit einem zentralen neutestamentlichen Bild zu
sagen.

Man muss nur an diesen neutestamentlichen Kernpunkt erinnern, um
die Fragwiirdigkeit der klassischen christlichen Sicht des Menschen zu
sehen. Vieles unterscheidet Menschen von anderen Lebewesen, und
vieles haben sie mit ihnen gemein, aber ausgezeichnet sind sie ihnen
gegeniiber nur als Bild Gottes, und diese Auszeichnung besteht allein
in dem, was sie durch Gottes Zuwendung werden, was ihnen wider-
fahrt, was ihnen von Gott her zugute kommt: dass Gott sich ihnen und
durch sie anderen als der erschlieft, der sie werden ldsst, was fiir sie
das Beste ist.

Bild Gottes ist man daher nicht, sondern man wird es, und Menschen
werden Gottes Bild, indem sie so zum Ort seiner Gegenwart werden,
dass ihr Leben dadurch zum Ort der Gottesgegenwart fiir andere wird.
Wo das geschieht, dndert sich das Leben, weil eine neue Sicht der
Dinge das Leben orientiert. Menschen sehen dann sich und die Welt
anders als zuvor, und deshalb leben sie auch anders als zuvor. Sie
erleben die Welt als Schopfung, und sie leben in der Welt als Ge-
schopfe.

97  Vgl. I U. Dalferth/E. Jiingel, Person und Gottebenbildlichkeit, Christlicher
Glaube in Moderner Gesellschaft, Bd. 24, Freiburg 1981, 57-99, bes. 70-86.

43

am 17.01.2026, 11:00:30.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Schopfung als Ort der Gegenwart Gottes

Dass die Welt Gottes Schopfung ist, ist ihr nicht anzusehen.” So we-
nig es in der Welt links und rechts gibt, weil im rdumlichen Nebenein-
ander erst durch unseren Orientierungsbedarf diese Unterscheidung
virulent wird, so wenig erweist sich die Welt als Schépfung ohne
Bezug auf jemanden, der sie so erlebt und bekennt, sich also in ihr so
orientiert, dass er sich und alles im Licht von Gottes Gegenwart ver-
steht.

Dass die Welt Schopfung ist, ist daher kein moglicher Gegenstand
wissenschaftlicher Forschung. Und dass der Mensch Geschopf ist,
lasst sich an keinem Zug seines Lebens ablesen, auch nicht an seiner
Vernunft oder an den Werten, an denen er seinen Lebensvollzug ori-
entiert. Wissenschaftlich erforschen ldsst sich nur, was durch Verin-
derungen Differenzen setzt, die beobachtet werden konnen und Erkla-
rungsbedarf aufwerfen. Aber nichts in der Welt unterscheidet sich von
anderem dadurch, dass es geschaffen ist. Es gibt nicht einiges, das
geschaffen ist, und anderes, das nicht geschaffen ist, sondern entweder
ist alles geschaffen oder nichts.”” Und umgekehrt gibt es auch nicht
einige Werte, die Menschen sich als Orientierungspunkte ihres Lebens
selbst setzen, und andere (Grundwerte), die ihnen von Gott gesetzt
sind, sondern alle Werte werden von Menschen gesetzt, um sich im
Leben an ihnen orientieren.

Weder die Differenz zwischen Finden und Erfinden noch die zwi-
schen geschaffen und nicht geschaffen sind in diesem Zusammenhang
also orientierungstauglich. Die einzige Differenz, die durch das

98  Welche Phianomene auch immer man nennen mag — die Ordnungen des Univer-
sums, das Wunder des Lebens, die Unwahrscheinlichkeit, dass es Leben und Be-
wusstsein in der Welt gibt —, stets konnen Gegenrechnungen aufgemacht werden:
die uniibersehbare Unordnung, das Uble und Bose, das unvermeidbare und das
vermeidbare Vernichten von Leben im Prozess der Erhaltung von Leben, die
sinnlosen Naturkatastrophen und die Irrelevanz menschlicher Bemiihungen ange-
sichts des unaufhaltsam nahenden Endes des Universums.

99  Man konnte sich in der Welt im Bezug auf Gott nicht orientieren, wenn einiges
als orientierungsirrelevant ausgespart wiirde.

44

am 17.01.2026, 11:00:30.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

