
642 Rezensionen

finding were ultimately as frustrating and bad as the
witch-like failure of the developmental agencies whose
work was attacked. Smith’s book valuably portrays the
moral mess of local social development in Kenya (and
elsewhere in Africa). His encouraging conclusion seems
to be that Africans continue to feel moral outrage and
seek redress to their social conditions. His discouraging,
tacit conclusion seems to be that there is no solution in
sight.

This is a book that should be read by all dedi-
cated Africanists. My only serious criticism is that in
the theoretical passages of his introduction and conclu-
sion, Smith sometimes employs sociological jargon that
seems very difficult to decipher. An aggressive copy
editor could have done wonders with these passages
which needlessly detract from a really excellent study.

T. O. Beidelman

Sökefeld, Martin (Hrsg.): Aleviten in Deutschland.
Identitätsprozesse einer Religionsgemeinschaft in der
Diaspora. Bielefeld: transcript Verlag, 2008. 246 pp.
ISBN 978-3-89942-822-3. Preis € 25.80

Die offizielle Ideologie der “unteilbaren Einheit der
Nation” hat in der türkischen Republik über ein halb-
es Jahrhundert lang die öffentliche Thematisierung der
ethnischen und religiösen Diversität des Landes verhin-
dert. Erst eine gewisse Liberalisierung des politischen
Klimas Ende der 1980er Jahre machte es möglich, dass
Aleviten, Angehörige der nach dem sunnitischen Islam
größten religiösen Gemeinschaft in der Türkei, unter
Berufung auf ihre bis dahin stigmatisierte Identität, an
die Öffentlichkeit traten und damit gleichzeitig eine
auf offizielle Anerkennung gerichtete identitätspolitische
Bewegung ins Leben riefen. Während das coming out
der Aleviten in der Türkei innerhalb und außerhalb des
Landes auf breites wissenschaftliches (und öffentliches)
Interesse traf, sind parallel verlaufende Entwicklungen
unter alevitischen Migranten in Deutschland und im
übrigen Europa lange Zeit relativ unbemerkt von der
Außenwelt vor sich gegangen. Erst seit die Aleviten ihre
anerkennungspolitischen Bemühungen nicht mehr, wie
bis vor wenigen Jahren, ausschließlich auf die Türkei
richten, werden sie hierzulande verstärkt auch von der
Wissenschaft wahrgenommen.

Martin Sökefeld hat sich als einer der ersten Sozial-
wissenschaftler in Deutschland den Entwicklungen in-
nerhalb der alevitischen Migrantengruppen zugewandt.
Die Ergebnisse seiner Forschungen sind in verschiede-
nen Artikeln und einer vor kurzem erschienenen Mono-
graphie (Struggling for Recognition. The Alevi Move-
ment in Germany and in Transnational Space. New York
2008) nachzulesen. Jetzt hat Sökefeld einen Sammel-
band vorgelegt, in dem Autoren aus unterschiedlichen
Fachrichtungen (Politologie, Islamwissenschaft, Ethno-
logie und Religionswissenschaft) verschiedene Aspek-
te alevitischen Lebens in Deutschland diskutieren. Auf
eine thematische Gliederung der insgesamt acht Bei-
träge, von denen sich nur sechs schwerpunktmäßig mit
Fragen der im Untertitel genannten “Identitätsprozesse”

befassen, wird dabei verzichtet. Meine Besprechung der
einzelnen Beiträge richtet sich nach deren Reihenfolge
im Buch.

In seiner ausführlichen Einleitung gibt der Herausge-
ber einen Überblick über die Geschichte des Aleviten-
tums von dessen Entstehung im 13. Jahrhundert bis in
die 1990er Jahre. An eine Skizze der rituellen Praxis und
der ethischen Grundlagen des Alevitentums schließt eine
Diskussion der alevitischen Bewegung in Deutschland
von Ende der 1980er Jahre bis in die Gegenwart an. Da-
bei kommt Sökefeld auch auf ein wesentliches Merkmal
der alevitischen Politik der Anerkennung zu sprechen:
der Wandel in der Außenrepräsentation der Gruppe
in Abhängigkeit von den legalen Rahmenbedingungen
und den vorherrschenden gesellschaftlichen Diskursen.
Während nämlich in den vom Multikulturalismus ge-
prägten 1990er Jahren das Alevitenum sowohl gemein-
schaftsintern als auch gegenüber der Öffentlichkeit noch
als eine spezifische “Kultur” definiert wurde, erfolgte im
Zusammenhang mit der Forderung der Aleviten nach
Einführung eines eigenen schulischen Religionsunter-
richts “eine formelle Neudefinition des Alevitentums als
Religionsgemeinschaft” (30).

Béatrice Hendrich geht in ihrem Beitrag der Frage
nach, ob und wenn ja, inwiefern die divergierenden
Geschichtsentwürfe, die die alevitische Bewegung auf
der Suche “nach einem identitäts- und einheitsstiften-
den Geschichtsbild” (43) hervorgebracht hat, für Ale-
viten von Bedeutung sind, die nicht aktiv an der Be-
wegung beteiligt sind. Um dies herauszufinden, führ-
te sie qualitative Interviews durch, als deren Ergeb-
nis sie eine enge Verknüpfung zwischen Geschichts-
bildern und biographischer Erinnerung konstatiert. Zu-
dem stellt sie fest, dass in der Migration das Verhält-
nis zu den Sunniten, den “signifikant Anderen” des
Alevitentums, eine positive Umdeutung erfährt: “Das
Zusammenleben und die notwendige Solidarität zwi-
schen den Migranten erfordert, die Verfolgung der
Aleviten durch die Sunniten zu relativieren oder als
‘vergangen’ dem kollektiven Gedächtnis herauszuneh-
men” (61).

Die Transformationen, welche die im Zuge der Re-
vitalisierung des Alevitentums wieder aufgenommenen
religiösen Rituale im urbanen Kontext erfahren haben,
werden von Robert Langer untersucht. Der Autor liefert
eine ausführliche und systematische Beschreibung ge-
genwärtiger alevitischer Rituale vor dem Hintergrund
der demographischen und gesellschaftlichen Verände-
rungen der letzten Jahrzehnte. Dabei werden stärker als
in den anderen Beiträgen des Buches auch die parallelen
Entwicklungen in der Türkei in Betracht gezogen.

Kira Kosnick untersucht in ihrem Beitrag Strategi-
en der Selbstrepräsentation in zwei alevitischen Pro-
grammen beim Offenen Kanal in Berlin. Diese vertre-
ten jeweils unterschiedliche Positionen bezüglich der
Interpretation des Alevitentums und verweisen damit
auf die Existenz konkurrierender Selbstbildentwürfe in
den Identitätsdiskursen der alevitischen Bewegung. Kos-
nicks Analyse zeigt, dass die Art und Weise, wie die
eigene Gemeinschaft dargestellt wird, in beiden Pro-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-642 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:33:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-642


Rezensionen 643

grammen in Abhängigkeit von der jeweiligen Zielgruppe
(Sunniten, Aleviten, Deutsche) variiert.

Hülya Taşcı fragt nach dem religiösen Selbstverständ-
nis von Aleviten der zweiten Migrantengeneration. Sie
zeigt anhand 24 problemzentrierter Interviews, dass die
Religion für die Selbstdefinition dieser Gruppe an Be-
deutung verloren hat. Nichtsdestoweniger bleiben die
Sunniten auch für sie “grundsätzlich und eindeutig ‘die
anderen’” (147), durch deren “Herabsetzung und Wert-
minderung” (140) sie ihre eigene Identität konstruie-
ren. Taşcı geht in ihrem Beitrag auch auf das rezente
Aufkommen ethnisch-sprachlicher Grenzziehungen zwi-
schen alevitischen Kurden, Türken und Zaza ein. Auf
der Basis von Aussagen ihrer Interviewpartner trifft
die Autorin dabei die Aussage, dass die zweite Ge-
neration der alevitischen Zaza sich als eine, von den
Kurden differente “einheitliche Wir-Gruppe” betrachtet
und folglich als eine ethnische Gruppe definiert wer-
den kann (152). Angesichts der unter den (alevitischen
wie sunnitischen) Zaza zur Zeit äußerst kontrovers dis-
kutierten Zugehörigkeit zum Kurdentum, dürfte diese
Einschätzung allerdings nur bei einem Teil der Zaza
Zuspruch finden.

Der auf einer Fallstudie basierende Beitrag von Halil
Can zeichnet die schwierige Identitätssuche eines Ju-
gendlichen nach, der – nach vergeblichen Versuchen
in der Mehrheitsgesellschaft Anerkennung zu finden –
seine alevitischen Wurzeln entdeckt. Can macht in sei-
ner Analyse der “reaktiven Identitätsarbeit” des jungen
Ufuk die Zusammenhänge zwischen Anpassungsdruck,
Diskriminierungserfahrung und Identitätssuche deutlich,
die im vorgestellten Fall schließlich in “Selbstethnisie-
rung und Selbstexotisierung” münden (178). Der Beitrag
macht aber auch klar, dass die Affirmation alevitischer
Identität und Religiosität bei Jugendlichen wie Ufuk
eine Reaktion auf den in der Elterngeneration verbreite-
ten Säkularismus und die “Verleumdung der Herkunfts-
identität” darstellt und somit im Zusammenhang ei-
nes allgemeinen Generationskonfliktes gesehen werden
kann.

Der Beitrag von Martin Sökefeld analysiert die
äußerst kontrovers geführten internen Diskussionen über
das Verhältnis von Alevitentum und Islam. Nach der
Argumentation des Autors ist die neuerliche Tendenz
innerhalb der Führungsebene des organisierten Aleviten-
tums, die eigene Gemeinschaft (oft im Widerspruch zur
Basis) außerhalb des Islam anzusiedeln, vor allem dem
in Deutschland vorherrschenden negativen Islambild ge-
schuldet: “Im Kontext der groben Unterscheidungen des
deutschen Migrationsdiskurses, die Muslime als antimo-
dern und als die ‘fremdesten’ Migranten kennzeichnen,
positionieren sich Aleviten eindeutig auf der Seite der
Moderne, das ist, auf der deutschen Seite der Differenz”
(206). Dabei sollte nicht übersehen werden, dass die
Identifikation mit den Werten der westlichen Moderne
auch in der Türkei seit langem ein zentrales Element
alevitischer Selbstwahrnehmung und -repräsentation bil-
det. Ebenso gab es in der Türkei, neben den vom
Autor angeführten rezenten Beispielen, bereits in der
Anfangszeit der Bewegung Stimmen, die für eine Defi-

nition des Alevitentums als eine vom Islam unabhängige
Religion eintraten (so vor allem der 2001 verstorbene
Folklorist Nejat Birdoğan oder der Turkologe Fuat
Bozkurt).

Das letzte Kapitel des Autorenpaares David Shank-
land und Atila Çetin gibt einen allgemeinen Überblick
über die Situation der Aleviten in Deutschland. Da-
bei werden auch verschiedene, in anderen Beiträgen
bereits besprochene Aspekte der alevitischen Politik
der Anerkennung noch einmal aufgegriffen. Ausgehend
von Erhebungen in einer Gruppe von Migranten, die
aus demselben Dorf der Türkei nach Deutschland mi-
grierten, werten die Autoren die alevitische Migrati-
on insgesamt als eine Erfolgsgeschichte gelungener In-
tegration. Als Indikatoren hierfür führen sie vor al-
lem eine größere, sich im Erwerb von Wohneigen-
tum manifestierende soziale Mobilität und die Ansied-
lung von migrierten Dorfbewohnern in unterschiedli-
chen Gegenden des Landes an. Vergleiche mit Ergeb-
nissen ähnlich gelagerter Untersuchungen unter sunni-
tischen Migranten aus der Türkei werden erst zeigen
müssen, ob der von den Autoren konstatierte höhere
Grad der Integration von Aleviten tatsächlich nachge-
wiesen werden kann. Ihre allgemeine Charakterisierung
des Alevitentums betreffend fällt auf, dass die Auto-
ren unhinterfragt das in den Selbstdarstellungen der
Gruppe dominierende Bild einer toleranten, der west-
lichen Moderne gegenüber aufgeschlossenen Gemein-
schaft übernehmen, in der es “eine große Bereitschaft
zur Akzeptanz und Wertschätzung der deutschen Gesell-
schaft gibt” (224). Man hätte sich hier eine kritische-
re Distanz zum untersuchten Gegenstand gewünscht,
welche die anderen Beiträge des Bandes durchweg
auszeichnet.

Insgesamt bietet der Sammelband einen exzellenten
und auch für Fachwissenschaftler lesenswerten Über-
blick über die Situtation der Aleviten in Deutschland.
Indem sie an konkreten Beispielen die Prozesshaftigkeit
und Mehrdimensionalität von Identität und deren Kon-
textabhängigkeit aufzeigen, liefern die Beiträge zudem
einen wertvollen Beitrag zu den aktuellen wissenschaft-
lichen Debatten über Ethnizität, Erinnerung und Iden-
tität. Krisztina Kehl-Bodrogi

Spittler, Gerd: Founders of the Anthropology of
Work. German Social Scientists of the 19th and Early
20th Centuries and the First Ethnographers. Berlin:
Lit Verlag, 2008. 316 pp. ISBN 978-3-8258-0780-1.
(Ethnologie – Forschung und Wissenschaft, 14) Price:
€ 29.90

In Gerd Spittler’s fascinating and original book about
the anthropology of work, the reader is introduced to an
intellectual tradition which is little known in German
anthropology and, today, virtually unknown outside
the German-speaking area, namely 19th- and early-
20th-century research and theory dealing comparatively
with the labour process as well as physical work in a
wider sense, with a particular emphasis on the non- or
precapitalist modes of production.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-642 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:33:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-642

