
210 | Dinge – Nutzer – Netze 

Spezialwissens ist das Privileg individualisierter Rezeption ‒ der Flaneur lässt es lust-

wandelnd auf sich zukommen, der Detektiv stellt ihm angestrengt nach, aber beide 

Figuren scheinen keinen rechten Platz mehr zu haben in einer Informationswelt, die 

auf schnellste Verfügbarkeit und umweglosen Abruf ausgerichtet ist. 

Jeanneney sorgt sich mit Blick auf Google Books ganz konkret um die Geltung 

der frankophonen Literatur in der globalisierten Welt. Weil Google erstens zugleich 

das Mess- und Etablierungswerkzeug einer hierarchischen Ordnung unter kulturellen 

Inhalten sei und zweitens die Popularität des Populären bestärke, begünstige sein 

Ausgreifen in die Welt der gedruckten Bücher im kolossalen Maße die Verbreitung 

englischsprachiger Texte, und damit letztlich auch die der englischen Sprache 

schlechthin (vgl. ebd.: 6ff.). Da Suchmaschinen durch geschickte mathematische 

Tricks die Grenze zwischen computer und culture layer überbrücken, müssen sich 

ihre eigentlich völlig kulturfremden Algorithmen unweigerlich Debatten über ihre 

kulturellen Implikationen stellen – und damit auch über ihre Rolle in Auseinander-

setzungen zwischen privilegiertem und marginalisiertem Wissen sowie den Identitä-

ten und Lebensentwürfen, die sich mit diesem verbinden. Letztlich aus reiner Mathe-

matik bestehende Software wird zum Abbild von Ideologien und damit implizit po-

litisch: In einer Welt, in der Information längst überwiegend digital gespeichert, ver-

breitet und abgerufen wird, programmieren Programmierer eben nicht mehr nur 

Computer, sondern auch die Kulturen, die sich ihrer bedienen. Damit stehen etab-

lierte Kulturinstitutionen vor ganz neuen Herausforderungen − und sehen sich mit 

ganz neuer Konkurrenz konfrontiert. 

 

 

4.3 ANDRÉ MALRAUX: DAS IMAGINÄRE MUSEUM 

 

Die Geschichte des Museums ist, wie das erste Kapitel dieser Arbeit abrissartig dar-

stellen konnte, eng verwoben mit gesellschaftspolitischen Visionen und Utopien, die 

sich durchaus als Programme begreifen lassen: Vor-Schriften des Denkens und der 

Welterfahrung, die sowohl deren Inhalt als auch ihren Modus betreffen und die das 

Museum bei seinen Besuchern anregen, kultivieren, verfestigen soll. Von der Ver-

mittlung einer vermeintlich göttlichen Ordnung in den Wunderkammern der Früh-

neuzeit über die Humbold᾿tschen Musentempel zu den ›emanzipatorischen‹ Ausstel-

lungskonzepten der Nachkriegszeit wollten Museen nicht nur ein spezifisches Wis-

sen, sondern auch bestimmte Formen und Philosophien des Lernens transportieren. 

Eine Kontinuität der Museumsgeschichte, die sie nun mit jener der digitalen Medien 

verbindet, war dabei das Netzwerk als funktionales Leitprinzip. Eine andere, die im-

mer noch als Barriere zwischen dem Museum und dem Web steht, ist die Innen-/Au-

ßen-Trennung und mit ihr die naturgemäße Beschränktheit aller Sammlungen und 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum von Babel? | 211 

aller auf ihnen gründenden Ausstellungen. Während das Web und seine ideenge-

schichtlichen Vorläufer auf das Bestreben zurückzuführen sind, Grenzen und Ab-

schlüsse in Wissensräumen zu überwinden, braucht das Museum in seiner klassi-

schen Erscheinungsform den inneren Abschluss des Präsentierten und den äußeren 

der Institution, weil eben nur so die Autorschaft des Kuratoriums und die Bedeut-

samkeit der Objekte im physikalischen Raum nachzuweisen sind. Paul Valérys Mu-

seumskritik lässt sich letztlich leicht als eine lesen, die von den Museen vor allem 

mehr Abschluss, mehr Selbstbescheidung und mehr Fokussierung auf das Einzelob-

jekt verlangt. 

André Malraux indes, jener Staatsmann und Kulturtheoretiker, der dem Museum 

ja ohnehin jede Fähigkeit zum historisch ›authentischen‹ Ausstellen abspricht, sieht 

in ihm eine gerade aus ihrem vergeblichen Streben nach der Rekonstruktion histori-

scher Wirklichkeiten heraus verfehlte (oder zumindest immer defizitäre) Institution. 

Authentische Abbildung nämlich müsste nach Malraux die Wiederherstellung des 

Gesamtzusammenhanges beinhalten, und in dessen Ermangelung bleibt jedes Mu-

seum letztlich unvollständig. Was Andreas Urban ›Geschichtsbild‹ nennt ‒ eben das 

souveräne, schlaglichtartige und in sich geschlossene Deutungsangebot, in dem die 

Ausstellung vollständig und vollendet erscheint ‒ ist für Malraux immer nur der an-

näherungsmäßige und letztlich zum Scheitern verurteilte Versuch einer Rekonstruk-

tion von Zusammenhängen, die in der weiten Welt menschlichen Lebens und Han-

delns nun einmal verloren sind. Sie alle wiederherzustellen wäre nicht einmal mög-

lich, wenn wir tatsächlich die ganze Welt zum Museum machten. So schreibt Mal-

raux über die Unvollkommenheit des Museums als Ort der Erinnerung: 

 

Was muß dem Museum unvermeidlich fehlen? Alles, was an ein Ganzes gebunden ist, wie 

Glasfenster oder Fresken; was sich nicht transportieren oder was sich nur unter Schwierigkeiten 

ausbreiten läßt, wie etwa Folgen von Wandteppichen; was nicht zu erwerben ist. Selbst wenn 

ständig immense Mittel zur Verfügung ständen, bleibt ein Museum doch nur das Ergebnis vie-

ler glücklicher Zufälle. Trotz all seiner Siege ist es Napoleon nicht geglückt, die Sixtina dem 

Louvre einzuverleiben, und kein Mäzen wird je das Königsportal von Chartres oder Piero della 

Francescas Fresken in Arezzo in das Metropolitan Museum verbringen können. [...] So ist das 

Museum, entstanden zu einer Zeit, da das Staffeleibild die einzige noch lebendige Form der 

Malerei war, heute wohl eine Bildergalerie geworden, nicht aber ein Museum der Farbe, eine 

Sammlung plastischer Einzelwerke, nicht der Skulptur schlechthin. (Malraux 1960: 11) 

 

Malrauxs Antwort auf diese Unfähigkeit des Museums, die versatzstückhaften Aus-

stellungsobjekte in die Totalität ihrer historischen Umwelten einzuordnen und damit 

die Gesamtheit der Stile in ihrer geschichtlichen Kontinuität abzubilden (es sei daran 

erinnert, dass Malraux sich in seinen Ausführungen vorrangig auf das Kunstmuseum 

als Träger kulturellen bzw. kulturhistorischen Bewusstseins kapriziert) ist eine Me-

dientechnologie ‒ nämlich die Fotografie. Tatsächlich begegnet uns bei Malraux im 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | Dinge – Nutzer – Netze 

Kontext musealer Ausstellungen mit nur geringer zeitlicher Distanz zur Veröffentli-

chung von As We May Think eine ganz ähnliche Abfolge von Gedankengängen, wie 

Vannevar Bush sie im Hinblick auf die Bibliothek entwickelt. Weil das Museum sei-

nen gesellschaftlichen Auftrag nur suboptimal zu erfüllen imstande sei, sollen tech-

nische Apparaturen sich seine Inhalte aneignen und den Zugriff auf eine Art neu or-

ganisieren, welche das physische Objekt verbietet. Malraux führt aus: 

 

Heute stehen dem, der sich mit der Kunst beschäftigt, farbige Reproduktionen der meisten 

Hauptwerke zur Verfügung, dazu eine Fülle zweitrangiger Bilder, die Kunst archaischer Epo-

chen, die indische, chinesische und präkolumbische Bildnerei in ihrer Blütezeit, ein Teil der 

byzantinischen Kunst, die romanischen Fresken, die Kunst der Naturvölker und die Volkskunst. 

Wie viele Plastiken waren 1850 schon reproduziert? Unsere Bildwerke hingegen finden ihr 

bevorzugtes Thema in der Skulptur, die sich im Schwarz-Weiß getreuer als ein Gemälde wie-

dergeben lässt. Einst kannte man den Louvre (und einige kleinere Sammlungen, die zu diesem 

gehören), und an ihn erinnerte man sich, soweit das Erinnerungsvermögen eben reichte. Heute 

dagegen stehen unserem lückenhaften Gedächtnis als Ergänzung mehr wichtige und bedeut-

same Werke zur Verfügung, als das größte Museum je in sich zu fassen vermöchte. (Ebd.: 12) 

 

Mit der Rede von der ›Ergänzung‹ des ›lückenhaften Gedächtnisses‹ mittels der Fo-

tografie ist bei Malraux natürlich genau jene Wendung angezeigt, die Bush unter-

nimmt, wenn er das (ja ebenfalls fotografisch arbeitende) Memex-System als »an 

enlarged and intimate support to his [des Nutzers] memory« (Bush 1945) bezeichnet 

‒ und ganz wie Bush akzentuiert Malraux die Fülle des im Medium aus dem Geist 

ausgelagerten Wissens. Die frappierendste Parallele zwischen Bush und Malraux ist 

aber, dass der französische Schöngeist und der amerikanische Ingenieur aus völlig 

unterschiedlichen Problemstellungen und Interessenlagen heraus fast zeitgleich kurz 

vor der Jahrhundertmitte das Assoziative als den Schlüssel zum Umgang mit der In-

formationsflut der Moderne entdecken. Für Malraux führt dieser Gedankengang uns 

paradoxerweise zunächst aus den Museen als Einzelorganisationen hinaus, dann je-

doch unmittelbar wieder in die Institution zurück: 

 

Denn ein Imaginäres Museum hat seine Pforten aufgetan, das die unvollständige Gegenüber-

stellung, wie sie nun einmal in der Natur der wirklichen Museen liegt, bis zum äußersten er-

weitert. Was die Museen angeregt hatten, ist Wirklichkeit geworden: Die bildende Kunst hat 

ihre Vervielfältigung durch den Druck gefunden. (Ebd.: 12) 

 

Malraux, für den die Zerschlagung der Aura durch die Reproduktion mangels Au-

thentizität der Originalobjekte ohnehin kein Problem darstellt, kann die Auswirkun-

gen technischer Reproduzierbarkeit im Gegensatz zu Benjamin völlig abseits des je-

weiligen Originals denken und ins Auge fassen, wie kulturelles Bewusstsein mit den 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum von Babel? | 213 

medialen Voraussetzungen der Verbreitung von Kulturgütern zusammenhängt. Inte-

ressant ist dabei die Wortwahl vom ›Imaginären Museum‹: Während, wie bereits aus-

gearbeitet wurde, die zeitgenössische Museumswissenschaft das virtuelle Museum 

gern als einen mangelhaften Abglanz der physischen Einrichtung begreift, versteht 

Malraux die ›wirklichen‹ Museen als eine bloße Vorwegnahme eines erst von indust-

riellen Vervielfältigungstechniken ermöglichten Bilderuniversums, in dem jedes Ob-

jekt grundsätzlich jedem anderen zu begegnen imstande wäre. Die Reproduktionen 

sind nicht der Schatten des Museums, sondern seine Vollendung. Die Bilder existie-

ren nicht, um auf das Museum zurückzuverweisen, sondern das Museum existiert, 

um Bilder in die Außenwelt hinauszustrahlen. Damit knüpft Malraux nicht nur an 

Walter Benjamins Überlegungen aus dem Reproduzierbarkeitsaufsatz an, sondern 

auch an Fotografiediskurse der französischen Kunstwelt, die bereits in der ersten 

Hälfte des 19. Jahrhunderts nachzuweisen sind. Der Kurator und Museumshistoriker 

Ulfert Tschirner verweist hier beispielhaft auf den Pariser Feuilletonisten Jules Janin, 

der 1839 das Museum vor allem als ein »Reservoir latenter Daguerreotypien« be-

schrieb (Tschirner 2011: 32). 

 

4.3.1 Im Universum der Abbilder: Museum und Fotografie 

 

Im Malraux᾿schen Blick auf das Museum dient also nicht etwa die Kopie dem Origi-

nal als Referent, sondern vielmehr das Original der Kopie als Referenz. Indes zeigt 

der Begriff des musée imaginaire aber auch an, dass Malraux in dieser Entwicklung 

durchaus keine Auflösung des Museums sieht – weder des individuellen Ausstel-

lungsgefüges, noch der Institution als Bezugsgröße. Tschirner, der Malraux im Zu-

sammenhang mit der Rolle der Fotografie in der Museumsgeschichte sehr ausgiebig 

behandelt, vergleicht das Verhältnis zwischen Imaginärem und physischem Museum 

mit dem eines Konzertbesuches zum Anhören einer Schallplatte (vgl. ebd.: 220f.). 

Eine Aura des Originalobjektes gibt es für Malraux sehr wohl, aber der öffentliche 

Diskurs über die Kunst und ihre Rolle in der Welt findet seines Erachtens ganz über-

wiegend auf der Basis von Abbildungen statt ‒ und: Weil es für ihn eben keine im-

manente und autonome Authentizität der Kunstwerke an sich gibt, ist jedes auratische 

Erleben im Museum das Produkt von Ausstellungskonstellationen und genau jenen 

Auseinandersetzungen über die Kunst, die ohne Reproduktionen gar nicht stattfinden 

könnten (vgl. ebd.).  

In diesem Sinne also erfüllt das Original für André Malraux eine ähnliche Funk-

tion wie die Buchseite für Vannevar Bush: Es ist ein vergleichsweise ineffizientes 

Medium, das seinen Inhalt zu stark an einen bestimmten Standort bindet und ihn so-

mit auch zu rigide von anderen Inhalten getrennt hält. Aus diesem Grunde verlangt 

es stumm nach deren Übertragung in ein ›mobileres‹ Mediensystem. Tschirner, der 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | Dinge – Nutzer – Netze 

sich in seiner Dissertationsschrift mit der Mediengeschichte des Germanischen Nati-

onalmuseums befasst, weist in diesem Zusammenhang auf eine interessante Tatsache 

hin: Die Koevolution von Hypertext und Museum lässt sich tatsächlich bis in die 

Mitte des 19. Jahrhunderts zurückverfolgen, und die Brücke zwischen den beiden 

Wissensformen ist die Fotografie.  

Tschirner macht dabei den Liegnitzer Freiherrn Alexander von Minutoli als einen 

entscheidenden Pionier aus: Um 1845 legte dieser eine umfangreiche Sammlung his-

torischen Kunsthandwerks an, die als ein Musterrepertorium für das fertigende Ge-

werbe dienen sollte. Um seiner Sammlung in dieser Funktion zu größerer Reichweite 

zu verhelfen, ließ von Minutoli ab etwa 1847 Daguerreotypien seiner Schaustücke 

anfertigen und diese an Gewerbeverbände verschicken, ab 1854 kamen Papierfotos 

hinzu, die auch mit großem Erfolg in Bildbänden publiziert wurden (ebd.: 10 f.). 

 Obwohl das Wiener Museum für Kunst und Industrie erst 1864 als erstes euro-

päisches Museum ein eigenes Foto-Atelier einrichten sollte, bemühte sich das 1852 

eröffnete GNM unter seinem Gründer Hans von Aufseß bereits ca. 1855 um die Ein-

richtung einer sogenannten Photographischen Anstalt, die sich in den Jahren 1859/60 

sowie zwischen 1862 und 1867 in aktivem Betrieb befand (vgl. ebd.: 12). Das GNM 

wird von Tschirner als besonders interessant eingeschätzt, da es als Idealtypus eines 

kulturhistorischen Museums vom in Kunstmuseen des 19. Jahrhunderts üblichen 

Selbstbegrenzungsparadigma abweicht und den Anspruch formuliert, eine möglichst 

universelle und abgeschlossene Zusammenstellung des deutschen Kulturerbes zu 

präsentieren. Weil aber ‒ wie Malraux ja so plastisch schildert ‒ jede Sammlung im-

mer auch das Ergebnis von Zufällen ist und ein individuelles Originalobjekt sich 

nicht an zwei Orten zugleich befinden kann, wird die Reproduktion zu einem not-

wendigen Behelf, um eine solche Universaldarstellung auch nur Ansatzweise leisten 

zu können (vgl. ebd.: 14f.). In fotografischer Abbildung können Objekte vorhanden 

sein, ohne sich physisch im Raum zu befinden. Auch mit analogen Fotografien lässt 

sich also durchaus virtuell ausstellen. Johannes Müller, erster Sekretär des GNM, er-

klärte 1855 die »Gesammtrepräsentation in effige« (ebd.: 82) zum Daseinsgrund des 

Museums und stellte damit die herkömmliche und bis heute überwiegend maßgebli-

che Museumsphilosophie auf den Kopf, welche Echtheit und Anmutungsqualität der 

Sammlungsgegenstände über eine ohnehin nicht zu erreichende Abgeschlossenheit 

der Darstellung erhob. Mit der Fotografie verband sich, so Tschirner weiter, in be-

sonderem Maße eine Utopie von annähernd idealer und verlustfreier Reproduktion, 

sie war allerdings nur die Leittechnologie unter einer Anzahl von Nachbildungsver-

fahren, zu denen u.a. auch klassische Gipsabgüsse oder Galvanoplastiken zählten 

(vgl. ebd.: 82f.). 

Das Universalmuseum, wie es das GNM als Sammlungsfernziel anstrebte, hat der 

Laßwitz᾿schen und Borges᾿schen Universalbibliothek gegenüber einen entscheiden-

den Vorteil: Während der schriftliche Code dem kulturellen Inhalt vorausgeht und in 

ihm aus diesem Grunde eine astronomische Anzahl von Texten vorhanden sind, die 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum von Babel? | 215 

für uns weder verständlich noch anschlussfähig sind, kann das Museumsding nur dort 

in Erscheinung treten, wo kulturelle Prozesse bereits stattgefunden haben. Die Kom-

plexität entfaltet sich daher nicht im Einzelobjekt, sondern in den Relationen zwi-

schen ihnen, die ja das Wesen des Museums ausmachen. Bei Hans von Aufseß und 

dem GNM mit seiner schwierigen Kollision von musealer Ausstellungspraxis und 

Totalitätsanspruch wird daher in der Lesart Tschirners bereits das deutlich, was man 

mit Rückgriff auf Ross Parrys Recoding the Museum womöglich als den besonderen 

›Datenbank‹-Charakter des Museums beschreiben könnte. Das GNM war, so 

Tschirners These (die uns unweigerlich an Vannevar Bushs Analyse der wissen-

schaftlichen Veröffentlichungsschwemme im 20. Jahrhundert denken lassen muss), 

ein »Sammelkasten« von Sinnmodulen, der sich aufgrund seines Umfangs mittels 

klassischer Register und Kataloge zwar grundsätzlich noch verzeichnen, nicht aber 

sinnvoll dynamisch verwalten ließ. Von Aufseß habe sich daher bezeichnenderweise 

dem Zettelkasten als Werkzeug zur Organisation seiner Sammlung zugewandt (vgl. 

ebd.: 52ff.) und damit eben jener Urform modularer Wissensorganisation, aus deren 

Tradition das Medium Hypertext auch nach seiner Digitalisierung nicht zu lösen ist. 

Die besonderen Vermittlungseigenarten des Museums jedoch ermöglichten eine be-

sonders innige Integration des Zettelsystems in die kuratorische Arbeit: Für die Aus-

stellungsmacher des GNM wurde, so schreibt Tschirner, die Karteikarte gewisserma-

ßen zur virtuellen Dublette des Objektes, das sie beschrieb. Ausstellungen ließen sich 

mit den Karten, die auf individuelle Schaustücke verwiesen, vorab modellieren. 

Sammlung und Verwaltungsapparat erschienen als ihre jeweils wechselseitigen Spie-

gelbilder, und das GNM selbst als Versuch eines »Generalrepertoriums« der deut-

schen Geschichte sowohl in Form materieller Objekte, als auch der schriftlich nie-

dergelegten Sprachfetzen, die sie identisch ausweisen und somit unabdingbar für den 

informierten Umgang mit ihnen sind (vgl. ebd.). Die Sinnhaftigkeit einer Sammlung 

hängt aufgrund der epistemischen Unschärfe von Museumsdingen von ihrer Inventa-

risierung ab ‒ und die Art der Inventarisierung wiederum bestimmt entscheidend die 

Möglichkeiten musealer Gestaltung mit (vgl. ebd.: 186f.). 

 

4.3.2 Das Museum ohne Wände und das transformative Objekt 

 

Das Imaginäre Museum nach Malraux entfernt das Originalobjekt zwar nicht kom-

plett aus dieser Gleichung, aber als Konzept postuliert es eine Bedeutungsverschie-

bung der materiellen Kulturgüter von Gegenständen der subjektivierten Anmutung 

hin zu Gegenständen objektivierten Wissens: 

 

Eine serienmäßig hergestellte Reproduktion dient mehr der Bereicherung unserer Kenntnisse, 

als daß sie unser betrachtendes Auge befriedigt; immerhin bereichert sie unsere Kenntnisse, 

wie es ehemals durch die Erfindung des Kupferstichs geschehen war. (Malraux 1960: 26) 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | Dinge – Nutzer – Netze 

Malraux stellt im Hinblick auf das Imaginäre Museum also ähnliches fest wie Sch-

weibenz im Hinblick auf das virtuelle: Die auratischen Aspekte werden dem Infor-

mationswert notwendigerweise untergeordnet. Der informative Stellvertreter wird 

zur eigentlichen kulturellen Größe, das Originalobjekt bleibt als Referenz im Hinter-

grund ‒ Konkretes und Abstraktes tauschen die Plätze. Insofern ist natürlich auch die 

technische Reproduktion musealer Objekte eine Erzeugung von Verkehrsformen. Sie 

bildet gewissermaßen eine Umkehrung dessen, was Anke te Heesen in der Herstel-

lung von Zeitungsausschnitten beobachtet: Während der Zeitungsausschnitt die Ver-

stetigung eines industriell erzeugten, schnell verfallenden Massenmediums durch die 

Autorschaft des Schnittes ist, ist die fotografische Reproduktion vielmehr eine Mo-

bilisierung eines einmaligen, raumzeitlich gebundenen und auratisch höchst aufgela-

denen Kulturgegenstandes aus der Autorschaft eines Museumskuratoriums hinaus. 

Schweibenz, der sich stark auf Malraux bezieht (und dabei übrigens mit einer 

amerikanischen Übersetzung arbeitet, die das Imaginäre Museum in das museum wit-

hout walls verwandelt ‒ also bewusst sein Nicht-Abgetrennt-Sein sowohl von der 

Außenwelt, als auch von einzelnen Sammlungen thematisiert), sieht gerade in dieser 

›Entzauberung‹ des Materials die Voraussetzung für die Universalität des Imaginären 

Museums. Schweibenz interpretiert die Rolle des Museums bei Malraux vor allem 

dergestalt, dass es den Erhalt der Kunstobjekte gewährleistet ‒ und für diesen Erhalt 

ist die Ablösung der Dinge aus den historischen Zusammenhängen, die ihren Ur-

sprung bilden, nicht etwa ein zu kaschierendes Manko, sondern vielmehr eine ent-

scheidende Voraussetzung. Indem das Museum originäre soziale Verortungen des 

Ausgestellten aufhebt und die Kunstwerke in Räumen miteinander konkurrieren 

lässt, die letztlich den Gewohnheiten und Erfordernissen der Gegenwart genügen 

müssen, schafft es erst die Voraussetzungen zu deren Neuinterpretation. Das Mu-

seum lässt die raumzeitlichen Distanzen zwischen historischen Einzelsituationen 

schrumpfen und ermöglicht damit deren (assoziatives) In-Beziehung-Setzen zueinan-

der und zu unserer Gegenwart (vgl. Schweibenz 2001: 4f.). Derartige Funktionalitä-

ten des Museums sind in der vorliegenden Studie ja bereits herausgearbeitet worden, 

allerdings sieht Malraux in diesen Darstellungs-Transformationen nicht nur eine spe-

zifische Eigenart musealen Präsentierens, sondern summa summarum die entschei-

dende Voraussetzung für die historische Beständigkeit der Kunst schlechthin. Das 

Kunstwerk nach Malraux ist eben nicht zeitlos, sondern lebt ‒ darin liegt die Radika-

lität der Malraux᾿schen Kunsttheorie ‒ gerade von seiner ständigen Erneuerung in 

der Deutung und somit auch von seiner ständigen Loslösung aus Kontexten, die dem 

gegenwärtigen Publikum fremd geworden sind. Das revolutionäre Potential der Re-

produktion in diesem Kulturverständnis ist nach Schweibenz vor allem, dass sie (und 

hierin mag man eine Unterstreichung der Benjamin᾿schen Thesen von der Zerschla-

gung der Aura erkennen) den mystisch-verklärten Historizismus vom Objekt abfallen 

lässt, der dem Original innerhalb aller Ausstellungskonzepte noch anhaftet, wie 

›emanzipatorisch‹ sie auch immer gedacht sein mögen. Die Funktion der Fotografie 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum von Babel? | 217 

bei Malraux sieht Schweibenz von daher als die der Schaffung von ›reinen‹ Kunst-

werken, denen die ›Aura‹ keine Grenzen der Assoziierbarkeit mehr zu setzen vermag: 

Sie lege den »Sinngehalt der Stile« offen und intellektualisiere die Kunst. Für Sch-

weibenz ist die Entstehung virtueller Museen lediglich die logische Fortsetzung die-

ser im 19. Jahrhundert einsetzenden Entwicklung auf der Basis neuer medialer Mög-

lichkeiten (vgl. ebd.). 

Dass Malraux im Zusammenhang mit dem virtuellen Museum immer wieder auf-

taucht und hier tatsächlich als einer der wenigen kanonischen Autoren zu gelten hat 

‒ vielleicht gar als der einzige ‒ ist also keineswegs verwunderlich. Auch die Ver-

bindung zur Ideengeschichte der Hypertexttheorie ist hier bisweilen angeklungen ‒ 

Ross Parry These vom Museum als eigentlichem Vorläufer der Datenbank wurde ja 

bereits erwähnt, und Erkki Huhtamo bemerkt in einem 2002 für das Nobel-Sympo-

sium über virtuelle Museen entstandenen Text ebenfalls die kuriose und zunächst 

noch nach beiden Seiten völlig folgenlose Zeitgenossenschaft von Vannevar Bush 

und André Malraux. Diese verleitet ihn gar zu der These, dass die kombinierten Ideen 

dieser beiden Figuren bereits die Wegweiser seien, die uns »an die Pforten des virtu-

ellen Museums« (vgl. Huhtamo 2002: 3) führen. Huhtamo lässt es sich dabei nicht 

nehmen, diese Vermählung direkt in noch größere Gedankentraditionen einzureihen 

‒ vor allem in jene des in den 1930er Jahren von H.G. Wells geprägten Konzeptes 

vom World Brain. Wells projizierte mit diesem Begriff das Bild eines absoluten Spei-

chers, der nicht nur alles Wissen der Menschheit aufnehmen, sondern auf den darüber 

hinaus von überallher mittels technischer Apparate zuzugreifen möglich sein sollte 

(vgl. Huhtamo 2002: 2). So naheliegend diese Einordnungen zu sein scheinen, sie 

verfehlen doch die jeweiligen Eigenheiten sowohl des Imaginären Museums als auch 

des Memex-Konzeptes. 

Natürlich muss eine Idee wie das World Brain im Internet-Zeitalter prophetisch 

erscheinen, und der Anspruch, ein absolutes Speicher- und Abrufsystem für die Ge-

samtheit des Weltwissens zu konstruieren, erhält spätestens mit Ted Nelsons Project 

Xanadu in den 1960er Jahren Einzug in die Hypertexttheorie. Auch Eugene Garfield, 

der Vater des Science Citation Index, verortete seine Arbeit Mitte der 1970er Jahre 

als Beitrag zum Großprojekt der Schaffung des World Brain. Garfield sah in der Öko-

nomisierung und Entschlackung von Kommunikationsprozessen nicht nur eine Über-

lebensfrage für die Wissenschaft, sondern auch eine wichtige Voraussetzung dafür, 

das entstehende Weltgehirn für jedermann offen und verfügbar zu halten und damit 

seinem Missbrauch durch totalitäre Zentralgewalten vorzubeugen (vgl. Garfield 

1984b: 8). 

Obwohl insbesondere Vannevar Bush aus dieser speziellen utopischen Ideentra-

dition nicht hinwegzudenken ist, zielen seine Ideen und die André Malrauxs für sich 

genommen und aus ihrer historischen Situation heraus doch in unterschiedliche Rich-

tungen. Bushs Memex ist kein Netzwerk-Terminal, das Information von einem räum-

lich weit entfernten ›Server‹ aufruft, sondern es ist selbst sowohl Speicher als auch 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | Dinge – Nutzer – Netze 

Abruf-Interface. Das von ihm verfügbar gemachte Wissen ist nicht das Ergebnis so-

zialer Aushandlungsprozesse mit dem Anspruch der Allgemeingültigkeit, sondern 

das Ergebnis individueller Assoziationen des Einzelnutzers, die so nur innerhalb sei-

nes eigenen Memex-Gerätes Bestand haben. Memex war niemals als Weltgehirn an-

gelegt, sondern als Erweiterung des Erinnerungsvermögens einer bestimmten Einzel-

person. Das Imaginäre Museum wiederum trägt zwar in seiner abstrakten Konzeption 

die Züge eines ›absoluten‹ Museums, tritt jedoch im Alltag nicht als solches in Er-

scheinung.  

Zunächst gibt es im Imaginären Museum keine Zentralisierung, wie sie das 

›World Brain‹ als Idee ja impliziert. Das Imaginäre Museum ist eben imaginär und 

damit an einen imaginierenden Geist gebunden. Es existiert nur implizit innerhalb 

der ungleichmäßig über unsere kulturelle Lebenswelt verteilten Reproduktionen und 

muss durch einen bestimmten, letztlich assoziativen Umgang mit diesen verwirklicht 

werden. Wie es im physischen Museum einen Dualismus von Potentialität und Ak-

tualität in der Trennung von Fundus und Ausstellung gibt, so gibt es auch im Imagi-

nären ein Gegenüber von Präsenz und Latenz, denn auch hier kann nicht alles zu-

gleich ›ausgestellt‹ werden. Niemand ist imstande, gleichzeitig die Gesamtheit aller 

Museumsdinge zu rezipieren ‒ Paul Valéry waren ja bereits die Pariser Museen zu 

voll. Der Latenzraum des Imaginären Museums ist die Fülle der Kulturgüter mit den 

zahllosen virtuell in ihr angelegten Konstellationen, in denen die Objekte zu einander 

in Beziehung gebracht werden könnten. Tatsächlich aktualisiert werden kann indes 

immer nur ein musealer ›Pfad des Interesses‹ ‒ das ›babelhafte‹ am imaginären Mu-

seum ist, dass es grundsätzlich unzählige Ausstellungen beherbergt, von denen viele 

unter kulturellen Gesichtspunkten völlig absurd wären und dementsprechend niemals 

zur Aktualität gelangen werden (vgl. Tschirner 2011: 222f.). Tschirner schlägt vor 

diesem Hintergrund sinnvollerweise vor, zwei Ebenen des Imaginären Museums zu 

unterscheiden: Das Imaginäre Museum mit großem ›I‹ meint hier den gesamten Fun-

dus von in Form von Reproduktionen grundsätzlich verfügbaren Kulturgütern, wäh-

rend ein imaginäres Museum mit kleinem ›i‹ jede individuelle Assoziationskette 

meint, die aus einem Auswahlprozess hervorgegangen ist (vgl. ebd.: 223f.). 

Dabei sind beide Ebenen ‒ Imaginäres wie imaginäres Museum ‒ zunächst rein 

mediale Virtualitäten innerhalb unserer kulturellen Kommunikation, und sie treten 

nur dort in Erscheinung, wo Reproduktionen musealer Gegenstände auf eine Art mit-

einander zusammengeführt, konfrontiert und gedeutet werden, die musealen Charak-

ter hat. In diesem Sinne könnte man also durchaus sagen, dass das Imaginäre Mu-

seum, wie Malraux es in den 1940er Jahren beschreibt, weniger ein World Brain denn 

einen vordigitalen Cyberspace beschreibt. Im Umgang mit fotografischen Abbildun-

gen fallen die Rollen von Kurator und Rezipient weitgehend zusammen und imagi-

näre Museen entstehen und vergehen im Augenblick assoziativen Springens von Ob-

jekt zu Objekt. Während das Imaginäre Museum allerdings immer prozeduraler, 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum von Babel? | 219 

ephemerer und letztlich virtueller Natur ist, können imaginäre Museen durchaus ma-

teriell in Erscheinung treten und in einer bestimmten Konfiguration verfestigt wer-

den. Das Mittel imaginären Kuratierens, das Malraux sich selbst wählte, war dabei 

paradoxerweise das Kunstbuch bzw. der Bildband ‒ die Stimmen der Stille selbst 

präsentieren sich dem Leser als eine Mischung aus kunstphilosophischer Abhandlung 

und quer durch Stile, Provenienzen und Epochen galoppierender Sammlung fotogra-

fischer Abbildungen von Kunstwerken. Für Malraux sind Bildbände imaginäre Mu-

seen ‒ was aus der Perspektive dieser Abhandlung natürlich zunächst paradox er-

scheinen muss, wurde doch die Linearität und Sequenziertheit des gedruckten Wortes 

als das genaue Gegenteil der mehrdimensionalen, räumlichen Vermittlungslogik des 

Museums ausgemacht. Die Auflösung dieses Widerspruches liegt für Tschirner da-

rin, dass Malraux den Bildband eben nicht als eine eindimensionale Abfolge von Fo-

tografien anlegt, sondern ihn als ein Mittel der Konfrontation zwischen Objekten ver-

steht. Grundsätzlich leisten imaginäre Museen ähnliches wie physische und sind ähn-

lichen Beschränkungen unterworfen: Sie assoziieren Kulturgüter miteinander und 

müssen dabei immer auch aus- und abschließen ‒ sie sind zwar nicht räumlich be-

grenzt, wohl aber durch die Aufnahmefähigkeit ihrer Rezipienten. In imaginären Mu-

seen entfällt allerdings eine Beschränkung, die für physische unumgänglich ist: die 

Singularität der Exponate. 

In der Reproduktion brechen Kunstwerke nicht nur aus den Stätten aus, an denen 

die Originale verwahrt und präsentiert werden, sondern sie durchleben zugleich eine 

potenziell unüberschaubare Multiplikation ihrer selbst. Semiotisch bedeutet dies, so 

Tschirners Deutung, dass nun dasselbe Zeichen in unterschiedliche Signifikanten 

aufgespalten werden kann, und diese Aufspaltung liegt nicht nur in der Vervielfälti-

gung begründet, sondern gerade auch in der Neukontextualisierbarkeit der Kopien. 

Die von Malraux selbst in den Nachkriegsjahren mitherausgegebenen Bildbände 

seien hierfür exzellente Fallbeispiele: Malraux verwendet darin unterschiedliche fo-

tografische Ansichten derselben Kunstobjekte, um das singuläre Original in eine An-

zahl unterschiedlicher Bedeutungsträger aufzufächern. Im Ergebnis konfrontiert das 

Kunstbuch als imaginäres Museum nicht nur ‒ wie es das physische Museum tut ‒ 

zeitgenössische Metamorphosen unterschiedlicher historischer Objekte miteinander, 

sondern auch das Einzelobjekt mit Metamorphosen seiner selbst und damit seiner 

eigenen Vieldeutigkeit. Das epistemische Ergebnis dieser Rekursion der Ausstel-

lungsgegenstände auf sich selbst beschreibt Tschirner mit dem Konzept der »zirku-

lierenden Referenz«, das auf den Wissenschaftstheoretiker Bruno Latour zurückgeht: 

In der technischen Reproduktion von Kunstobjekten wird nicht etwa eine Signifikant-

Signifikat-Beziehung zwischen Kopie und Original etabliert, sondern das Original-

objekt wird durch die Offenlegung seiner Stilistik in seiner fotografischen Abbildung 

selbst zum Zeichenträger für dieselbe. Die bei Benjamin in ihrer tatsächlichen Funk-

tionalität noch schwammig gebliebene Zerschlagung der Aura erklärt Tschirner aus 

dem Malraux᾿schen Konzept des Imaginären Museums heraus als eine Verschiebung 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | Dinge – Nutzer – Netze 

semiotischer Verweisstrukturen, in welchem die Kette der Bedeutungen nicht mehr 

beim konkreten Material endet, sondern im abstrakten Historischen oder Stilisti-

schen. Die Intellektualisierung der Kunst, bzw. die Herabstufung des affektiven zu-

gunsten des informativen Wertes der Dinge, ist dabei gleichermaßen Mittel wie Er-

gebnis dieser Transformation (vgl. ebd.: 234 f.).  

Das Imaginäre Museum ist folglich eine Vision vom Universalmuseum, die nicht 

nur aus ganz praktischen Erwägungen an die Reproduktion gebunden ist, sondern 

vielmehr eine mediale Funktionalität voraussetzt, die das Original gar nicht erfüllen 

kann: jene der Beweglichkeit. Ein wirkliches Universalmuseum im Sinne Malrauxs 

darf nicht einfach nur Objekte anhäufen, es muss sie zugleich epistemisch offenhal-

ten, weil es ansonsten das Gros ihrer potenziellen Bedeutungen unterschlägt. Als der 

Louvre 1803 zum Musée Napoleon wurde und mit den triumphalen Feldzügen Bona-

partes zugleich die Hoffnung unter Pariser Museumsdirektoren aufflammte, die 

wichtigsten europäischen Kunstschätze in ihrer Gänze in der französischen Haupt-

stadt zusammenführen zu können, war damit eher ein Gefängnis der materiellen Kul-

turgüter angezeigt denn ein totales Museum des Abendlandes (vgl. ebd.: 229f.). Erst 

mit der fotografischen Verkehrsform ist es möglich geworden, nicht nur die Dinge, 

sondern auch die Vielfalt ihrer möglichen Beziehungen zueinander imaginär-museal 

zusammenzuführen. 

Insofern ist das Imaginäre Museum, wie der argentinische Museumswissen-

schaftler Antonio Battro 1999 bemerkt, als Idee nicht aus dem politischen Kontext 

seiner Entstehungszeit zu lösen. Die Stimmen der Stille wurden im Umriss schon 

konzipiert, bevor der Zweite Weltkrieg ausbrach und die Bewegungen der Beute-

kunst das materielle Erbe Europas nicht nur geographisch völlig umverteilen, son-

dern auch in signifikanten Teilen vernichten sollten. In den 1940er Jahren wurde das 

Imaginäre Museum für Malraux zunehmend auch zu einem Ort, an dem Kulturgüter 

durch ihre Trennung vom ortsgebundenen Original sowohl vor der Kontrolle durch 

politische Mächte, als auch vor der physischen Vernichtung in den Wirrungen der 

Machtgeschichte geschützt sein sollten. Das Imaginäre Museum ist insofern eine 

hoffnungsvolle Zielsetzung wider die Traumata des 20. Jahrhunderts ‒ es ist unbe-

herrschbar, steht jedermann offen, lässt nichts verlorengehen und verabsolutiert we-

der Deutung noch Didaktik (vgl. Battro 1999).  

Auch Battro betont dabei die Rolle des Kunstbuches und betrachtet die Stimmen 

der Stille selbst nicht nur als eine Abhandlung über Malrauxs Vorstellungen von ma-

terieller Kultur und Kunsttheorie, sondern zugleich als eine Demonstration dessen, 

was ein imaginäres Museum zu leisten imstande ist. Mit seiner reich illustrierten Ab-

handlung bewegt sich Malraux an der Grenze zwischen Schrift- und Bildkultur ‒ er 

führt Kunstwerke zusammen, die geographisch disparat sind und ordnet sie damit 

sowohl einander zu, als auch in den Kontext seiner schriftlich ausgeführten Theorien 

ein. Malraux kuratiert kommentierte Abbildungen ganz so, wie das Museum kom-

mentierte Objekte kuratiert, und lässt in einer Zusammenführung, die so physisch 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum von Babel? | 221 

unmöglich wäre, Bedeutungen sichtbar werden, die ohne das Medium Fotografie un-

sichtbar bleiben müssten (vgl. ebd.). 

Die Fotografie nivelliert Hierarchien indes nicht nur im Hinblick auf menschliche 

Akteure im Museumsdispositiv, sondern auch zwischen den Objekten selbst. Battro 

verweist hier ganz grundlegend auf Größenverhältnisse: Im physischen Museum 

kann bereits die räumliche Ausdehnung der Exponate über ihre Stellung und Geltung 

in der Aufmerksamkeitsökonomie des Museums entscheiden. Die Fotografie kann 

diese völlig verschieben (vgl. ebd.). In Nahaufnahme mag selbst eine Scherbe oder 

ein Fingerknochen gigantisch erscheinen, im Weitwinkel eine Statuengruppe oder 

ein Dinosaurierskelett hingegen winzig. Durch diese Verzerrung entwickelt die foto-

grafische Abbildung aus dem Originalobjekt dementsprechend nicht nur Kopien, 

sondern originär neue Kunstwerke, die sich zueinander völlig anders verhalten als 

die Originale (vgl. ebd.). Die Reproduktion werde in diesem Sinne bei Malraux zur 

Vollendung der Kunst, deren Erleben für ihn (ohne, dass Malraux selbst diesen spe-

zifischen Begriff jemals systematisch gebraucht hätte) wiederum die vollendete Er-

fahrung von Virtualität darstellt: Kunst, so Battro, werde von Malraux zum buchstäb-

lichen »Anti-Schicksal« der Menschheit erhoben, zum humanisierenden Universum 

des Möglichen und Potenziellen, in welchem sich der Mensch mit dem Menschen 

anfreunden kann. Das Kunstwerk ist Kommunikation, weil es eine Auswahl aus dem 

Möglichkeitsraum ist und eben ‒ im Gegensatz zu den Bänden der Bibliothek von 

Babel, die aus statistischer Notwendigkeit heraus existieren ‒ auch gar nicht vorhan-

den sein bzw. ein anderes Objekt an seiner Stelle stehen könnte. Grundsätzlich wäre 

es DaVinci durchaus möglich gewesen, statt der Mona Lisa ein Männerporträt zu 

malen, und in dem Marmorblock, aus dem Michelangelo seinen David schlug, war 

virtuell auch Goliath vorhanden. Jedes materielle Erzeugnis menschlichen Schöp-

fungsvermögens stellt implizit eine Entscheidung gegen jedes mögliche Stattdessen 

dar, und diese Eigenschaft verleiht ihm eine kulturelle Bedeutsamkeit auch dann 

noch, wenn die Beweggründe dieser Entscheidung längst nicht mehr zu rekonstruie-

ren sind. Friedrich Waidachers Feststellung, dass man sich im Museum vor allem 

anderen der Tatsache versichere, dass die Vergangenheit realen Bestand gehabt hat 

(vgl. Waidacher 2000: 6), bedeutet für das Einzelobjekt: Das Mindeste, was es dem 

Besucher mitteilt, ist, dass zu irgendeinem Zeitpunkt in der Vergangenheit von Men-

schen die Entscheidung gefällt wurde, es zu erschaffen ‒ und diese Entscheidung 

muss im weiteren Kontext einer sozialen Wirklichkeit stattgefunden haben, in der 

einem solchen Gegenstand aus irgendeinem Grund ein Wert beigemessen wurde. 

Battro indes verweist darauf, dass der Umgang des Menschen mit Dingen immer in 

beide Richtungen wirkt ‒ und dass auch das bloße Schauen keine passive Begegnung 

von Subjekt und Objekt ist. So, wie sich das Kunstwerk seinem Beschauer mitteilt, 

trägt der Rezipient die ganze Summe seines Wissens und seiner Vorannahmen an das 

Werk heran und verwandelt es in deren Licht in etwas, dass es jetzt erstmals werden 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | Dinge – Nutzer – Netze 

kann (vgl. Battro 1999). Genau dies ist ja die Kernthese der Malraux᾿schen Kunst-

philosophie: dass das Objekt in der Rezeption wieder und wieder transformiert wer-

den muss, um als kultureller Sinnträger überleben zu können. In seiner tatsächlichen 

Aktualisierung als Nouophor jedoch verschwimmt jede klare Richtung der Sinnstif-

tung in einem regelrechten ›Huhn/Ei‹-Szenario: Das Ding kann als Bedeutungsträger 

interpretiert werden, weil es sich als solcher zu erkennen gibt, und zugleich kann es 

nur als solcher erkannt werden, weil es in der Interpretation immer wieder aufs Neue 

anschlussfähig gemacht wird. In den Worten Battros findet daher zwischen uns und 

den Dingen (bzw. speziell den Kunstwerken) ständig eine »virtuelle Interaktion« statt 

(ebd.). Zugleich greife dieser Interaktionsprozess weit über den Augenblick der indi-

viduellen Konfrontation von Rezipient und Werk in unser kulturelles Bewusstsein 

aus: Das Kunstwerk begegnet niemals nur dem Betrachter mit seinem individuellen 

ästhetischen Empfinden, sondern es wird in seiner Wahrnehmung und Reflexion 

auch mit all den anderen Kunstobjekten konfrontiert, welche die Fixsterne seines 

Kunstverständnisses bilden und den Kontext, in dem er neu wahrgenommene Gegen-

stände deutet. Jedes Kunstwerk stellt einen Knotenpunkt dar im Netzwerk komplexer 

Diskurse über sich und andere Objekte, und somit auch einen Knotenpunkt für die 

Kommunikation zwischen Betrachtern. Oder einfacher gesagt: Über Kunstwerke in-

teragieren laufend Betrachter miteinander, und über Betrachter Kunstwerke. Hieraus 

resultiert eine regelrechte Flut von Virtualitäten der Kunst, die es laufend neu zu be-

wältigen gilt und die womöglich den Umfang der Universalbibliothek noch bei wei-

tem übertrifft. Der Bewahrungs- und Präsentationsauftrag des Museums bedeutet vor 

allem auch, immer wieder in die Tiefen explodierender Virtualitäten hinabzusteigen 

und die Vergangenheit ständig aufs Neue zu erobern (vgl. ebd.). 

 

 

4.4 PFADE DURCH DAS WELTMUSEUM 

 

Nun sind aber virtuelle Museen, wie zu Beginn des vorigen Kapitels dieser Arbeit 

deutlich gemacht wurde, weder abstrakte und utopische Konzepte von Kulturvermitt-

lung, die sich den Anspruch der Universalität auf die Fahnen geschrieben hätten, 

noch treten sie üblicherweise als mediale Dispositive mit einer souveränen techni-

schen Infrastruktur in Erscheinung, wie es klassischerweise das physische Museum 

tut. Noch 1998 nannte Suzanne Keene drei entscheidende Kanäle für digitale Multi-

media-Angebote im Museumsbetrieb, und bei keinem davon spielte zu diesem Zeit-

punkt die Veräußerung der eigenen Inhalte in eine wie auch immer geartete virtuelle 

Meta-Ausstellung eine Rolle: Keenes drei Vektoren der Museumsvirtualisierung sind 

die Homepage im World Wide Web, das Computerterminal im Museumsraum selbst, 

und die Museums-CD-ROM (vgl. Keene 1998: 52). Keene behandelt diese drei Op-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016 - am 14.02.2026, 14:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

