
Mehr als was? 

Überlegungen zu Zielen und Reichweite philosophisch- 

ethischer Bildungsprozesse im Kontext 

moderner Gesellschaften 

René Torkler 

1. Drei Fragen 

›Philosophische Bildung ist mehr!‹ – so lautete im vergangenen Jahr der Titel einer 
ambitionierten Tagung, die es sich zum Ziel gesetzt hatte, ›philosophische Bildung 
neu denken‹ und dazu verschiedenste ›Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft‹ 
erkunden zu wollen. Dem vorliegenden Beitrag, der aus einem Resümee zu dieser 
Tagung entstanden ist, soll dieses Motto als Ausgangsthese dienen, die es hier zu 
prüfen gilt. Denn tatsächlich ergeben sich aus diesem Titel gleich mehrere, auch 
ziemlich grundsätzliche Fragen, denen im Rahmen dieses Beitrags nachgegangen 
werden soll. 

Da ist (I) zunächst einmal die Frage: Mehr als was eigentlich? Was ist es für 
ein Verständnis philosophischer Bildung, von dem wir möglicherweise etwas zu 
gewohnheitsmäßig ausgehen und bei dem es ratsam sein könnte, sich nicht dar
auf zu beschränken? Wenn es so etwas gibt, dann stellt sich (II) die Frage, warum 
wir über diesen etablierten common sense hinausgehen sollten, also warum dieses 
herkömmliche Verständnis philosophischer Bildung nicht reicht. Und ich möchte 
dafür argumentieren, dass es politische Erwartungen gibt, die vor dem Hintergrund 
gesellschaftlicher Erfordernisse durchaus zu Recht an Philosophie- und Ethikunterricht 
gestellt werden und die es nahelegen, ein umfassenderes Verständnis philosophi
scher Bildung zu entwickeln, als es in vielen herkömmlichen Modellen zu finden ist. 
Zuletzt stellt sich vor dem Hintergrund des Tagungsthemas (III) die Frage: Wenn 
philosophische Bildung ›mehr‹ ist – worin könnte dieses ›mehr‹ genauer bestehen? 
Dazu mache ich im dritten Teil und im Fazit Vorschläge, die prospektiv einen 
Raum eröffnen für alternative und vielfältige Formen von und Verfahrensweisen im 
Philosophie- und Ethikunterricht. 

Damit ist die Struktur des Beitrags vorgezeichnet: Ich möchte drei Fragen stel
len und werde dazu drei Überlegungen anbieten – von denen ich hoffe, dass sie hel

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

fen werden, eine genauere Einschätzung des ambitionierten Tagungstitels zu ge
winnen.

2. Was heißt ›Philosophische Bildung‹?

In einem ersten Schritt möchte ich das ›Was‹ beleuchten, das im Tagungsmotto for
muliert wurde. Die Überlegung, die ich zu diesem ›Was‹ anzubieten habe, ist ei
gentlich eher eine Beobachtung, zu deren empirischer Absicherung man weit um
fangreichere Untersuchungen anstellen müsste, als sie im Rahmen dieses Beitrags
angeboten werden können. Dennoch hoffe ich, meine Beobachtung durch das Auf
zeigen von Ähnlichkeiten zwischen verschiedenen Positionen zur philosophischen
Bildung mindestens plausibel machen zu können.

Tatsächlich scheint es mir eine Art Mainstream-Verständnis von philosophi
scher Bildung zu geben, das sich in den verschiedenen Ansätzen der Philoso
phiedidaktik in unterschiedlichen und unterschiedlich starken Ausprägungen
wiederfinden lässt und das als gemeinsamer Nenner so klein ist, dass man kaum
darauf kommen mag, an diesem gemeinsamen Ausgangspunkt philosophiedidak
tischer Bemühungen in Theorie und Praxis rütteln zu wollen: Die meisten Modelle
philosophischer Bildung verstehen diese als ein problemorientiertes und dialogisches
Geschehen zur Überprüfung von Wahrheits- und Geltungsansprüchen und ihrer rationalen
Begründungen.

Wenn philosophische Bildungsprozesse diesem Verständnis gerecht zu werden
vermögen, scheint schon deshalb viel gewonnen zu sein, weil Philosophieunter
richt damit weit mehr erreichen würde, als manche seiner Kritiker ihm zugestehen
wollen: Im schulischen Kontext gilt Philosophie bei vielen als bloßes ›Laberfach‹
(z.B. Tiedemann 2014: 95). Man kann dieser Einschätzung und dem offensichtlich
etwas abschätzigen Begriffsgebrauch nun damit begegnen, dass man Abstrakti
onsfähigkeit als zentrales Charakteristikum und entsprechend die Fähigkeit zum
Abstrahieren als eine zentrale Zielsetzung philosophischer Bildungsprozesse stark
macht (ebd.) – und die Auffassung, dass Abstraktion ein zentrales Charakteristikum
guten Philosophieunterrichts ist, lässt sich sinnvoll kaum bezweifeln. Allerdings
ist damit noch keine Entscheidung darüber getroffen, in welcher Form Philoso
phie- und Ethikunterricht diesem Abstraktionsanliegen auf angemessene Weise
nachkommen sollte.

Zudem scheint mir die Einschätzung des Philosophie- und Ethikunterrichts als
›Laberfach‹ nicht unwesentlich mit der im Grunde plausiblen Vorstellung zu korre
spondieren, dass das Philosophieren als Tätigkeit viel damit zu tun hat, philosophische
Gespräche zu führen.

Philosophiegeschichtlich ist es bekanntlich eine ziemlich alte Überlegung, dass
das Denken den Dialog und den wechselseitigen Austausch von Gedanken braucht

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 55 

(Torkler 2021a). Den prominentesten Hinweis auf diese Verbindung finden wir 
wohl in der Person von Sokrates selbst – für den Philosophieren noch gar nichts mit 
Schreiben sondern vor allem mit dem mündlichen Austausch von Gedanken zu tun 
hat. Bekannt ist in diesem Zusammenhang auch Platons Vergleich der sokratischen 
Gesprächskunst mit der Kunst der Hebammen. Im Theaitetos erläutert Sokrates 
seine Mäeutik u.a. folgendermaßen: 

Das Wichtigste an meiner Kunst ist jedoch die Fähigkeit, mit allen Mitteln zu prü
fen, ob die Überlegung des jungen Mannes ein bloßes Trugbild und etwas Falsches 
herausgebracht hat oder etwas Lebenskräftiges und Wahres. […] [Ich darf] auf kei
nen Fall etwas Falsches durchlassen und etwas Wahres verwerfen (Platon 1981: 150bf., 
151d; Kursivierung R.T.). 

Für Sokrates ist die wichtigste Funktion des Miteinanderredens also die Überprüfung 
von Wahrheitsansprüchen. Und nicht nur das; dabei soll offenbar eine Entscheidung 
herbeigeführt werden: Das Wahre und Begründbare soll ›durchgelassen‹ werden 
und das Falsche wird ›verworfen‹. Sokrates legt hier eine Art philosophisches 
Evaluationsverfahren nahe, in dem vernünftig begründbare Auffassungen ange
nommen und nicht rational begründbare Meinungen aussortiert werden. 

Das Vorbild des Sokrates als Gesprächspartner ist in Pädagogik und Didaktik 
bekanntlich sehr einflussreich gewesen (Nelson 2002). Auch bei Gustav Heckmann 
ist »das schrittweise Sich-freimachen von Irrtum, das schrittweise Überwinden von 
Zweifel als eine Annäherung an die Wahrheit« (2002: 78) ein zentrales Motiv. Das 
Miteinanderreden dient also schon in der sokratischen Pädagogik der Überprüfung 
von Wahrheitsansprüchen – auch wenn Heckmann sich der Vorläufigkeit dieser 
Wahrheit bewusst ist und daher meist vorsichtiger davon spricht, im Gespräch 
einen Konsens anzustreben. Diese Auffassung wiederum bewegt sich mindestens 
in einer gewissen Nähe zur Konsenstheorie der Wahrheit, wie sie in der Diskurs
theorie entwickelt worden ist. Auch Jürgen Habermas geht es beim Anstreben 
idealer Diskursbedingungen letztlich darum, einen Zusammenhang zwischen 
Gesprächsbedingungen und Wahrheitsansprüchen herzustellen (Raupach-Strey 
2002). Der Sokratische Dialog und Habermas’ idealer Diskurs sind dabei nur zwei 
besonders bekannte und wirkmächtige Theoreme, die ein dialogisches Geschehen 
zur Überprüfung von Wahrheits- und Geltungsansprüchen vorschlagen und die 
zudem beide didaktisch sehr breit rezipiert worden sind. 

Einen ähnlichen Anspruch kann man auch in aktuelleren Modellen feststellen: 
Auch wer die Präkonzepte von Schüler:innen in einem Raum der Gründe thematisie
ren will, um sie zu besser begründeten Urteilen weiter zu entwickeln, bewegt sich in 
einer von Habermas vorgezeichneten Bahn und hat offensichtlich einen ähnlichen 
Anspruch vor Augen. Ob eine Behauptung als gültig anerkannt wird, entscheidet 
sich dann im »›Spiel des Gebens und Nehmens von Gründen‹, welches dadurch eine 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

besondere normative Kraft entwickelt: Die Lehrkräfte und SchülerInnen legen sich
und die Anderen auf bestimmte Thesen und Behauptungen, für die Gründe ange
geben werden können, fest« (Thein 2020: 162; Kursivierung R. T.).

Auch hier soll in einem kommunikativen Verfahren eine Entscheidung herbeige
führt werden – und zwar darüber, welche Behauptungen und Gründe als gültig an
erkannt werden können und welche nicht. Und dabei wird ebenfalls vorausgesetzt,
dass es im Kern die Mittel eines rational-argumentativen Diskurses sind, mit denen
über die in Frage stehenden Wahrheits- und Geltungsansprüche entschieden wer
den soll. Auch bei vielen anderen Autor:innen wird für den Philosophie- und Ethik
unterricht ein ›Wahrheitsanspruch‹ geltend gemacht, der das nicht suspendierbare
Telos des Unterrichtsgeschehens zu sein habe (Tiedemann 2016: 1).

Nun soll hier keineswegs bestritten werden, dass die Philosophie und in der Fol
ge auch die philosophische Bildung sich mit rationalen Begründungen von Wahr
heits- und Geltungsansprüchen auseinander zu setzen hat. Und dass der rational- 
argumentative Diskurs dafür das natürliche Medium des Philosophie- und Ethik
unterrichts ist und bleiben sollte, ist in der Philosophiedidaktik aus guten Gründen
ein weit verbreiteter Konsens. Dennoch kann man sich fragen, ob Philosophie- und
Ethikunterricht nicht mindestens auch Ziele verfolgt, bei denen diese Form des Wahr
heitsanspruchs und auch das Verfahren rationaler Argumentation an der Sache vor
beigehen.

3. Was wird (zu Recht) von philosophischer Bildung erwartet?

Was könnten das für Bildungsanliegen sein, bei denen das Verfahren rational-ar
gumentativer Auseinandersetzung mit Wahrheits- und Geltungsansprüchen nicht
hinreichen sollte, um das Anliegen philosophischer Bildungsprozesse vollständig
abzubilden? Die These, die ich in Verbindung mit dieser Frage aufstellen möchte, ist
die folgende: Der rational-argumentative Diskurs reicht als Modell philosophisch-ethischer
Lern- und Bildungsprozesse in der Schule nicht aus, weil die Welt eine sehr unübersichtliche
Angelegenheit ist – in der Bildungsprozesse für Orientierung sorgen sollten.

Robert Spaemann hat einmal darauf hingewiesen, dass Bildung immer im Zu
sammenhang gedacht werden muss mit der irreduziblen Perspektivität der Welt.
Bildung bedeute,

daß wir wissen: es gibt außer uns noch andere Mittelpunkte der Welt und andere
Perspektiven auf sie. Andere sind nicht nur Teil meiner Welt, ich bin auch Teil der
ihren. Gebildet ist, wen es interessiert, wie die Welt aus anderen Augen aussieht,
und wer gelernt hat, das eigene Blickfeld auf diese Weise zu erweitern (Spaemann

1994: 512).

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 57 

Wer diesem Gedanken etwas abgewinnen kann, dem werden möglicherweise erste 
Zweifel kommen, ob es der philosophischen Bildung wirklich in erster Linie dar
um gehen kann, über erhobene Wahrheits- und Geltungsansprüche zu entscheiden 
– oder nicht vielmehr darum, andere Perspektiven auf die Welt kennenzulernen und 
zu verstehen. Denn nur so wird man in der Lage sein, mit der Unübersichtlichkeit 
der Welt angemessen umzugehen. Freilich könnten sich Philosophie- und Ethik
lehrer:innen auch mit dem Ziel zufrieden geben, dass Schüler:innen schlüssig ar
gumentieren lernen, damit sie gute von schlechten Begründungen unterscheiden 
können – um so die Überzeugung nahezulegen, dass Selbst- und Weltdeutungen, 
die sich argumentativ schlüssig begründen lassen, solchen vorzuziehen sind, bei 
denen dies nicht in gleicher Weise der Fall ist. Doch mit Blick auf die in modernen 
Gesellschaften notwendigen Vorgänge der Vermittlung zwischen vielfältigen Welt
deutungen lässt sich die Frage stellen, ob hier neben der Fähigkeit, rational besser 
begründbare Geltungsansprüche von schlechter begründbaren zu unterscheiden, 
nicht vor allem eine Fähigkeit gegenseitigen Verstehens gefragt ist. Und dieser Anspruch 
lässt sich selbst nicht vollständig in argumentative Fähigkeiten übersetzen. 

Das Papier Zur Situation des Ethikunterrichts in Deutschland der Kultusminister
konferenz aus dem Jahre 2008 scheint diesen Umstand (bei aller ansonsten notwen
digen Kritik an dieser Publikation) durchaus vor Augen zu haben. Dort heißt es: 

Im Fach Ethik soll [ein] kritisches Verständnis für die in der Gesellschaft wirksa
men Wertvorstellungen und Normen sowie der Zugang zu philosophischen, welt
anschaulichen und religiösen Fragestellungen eröffnet werden […]. Der Ethikunter
richt berücksichtigt die Pluralität der Bekenntnisse und Weltanschauungen. Dies 
geschieht in Dialog und Auseinandersetzung mit den in unserer Gesellschaft wirk
samen Überzeugungen und Traditionen. Daraus sollen auf dem Wege der Begrün
dung und Reflexion tragfähige Orientierungen für Denken und Handeln gewon
nen werden (KMK 2008: 8; Kursivierung R.T.). 

Hier soll es in einem grundlegenden ersten Schritt offenbar gerade noch nicht um 
eine Form rationaler Argumentation oder um die Begründung von Wahrheitsan
sprüchen gehen, sondern zunächst um ein Verständnis der gesellschaftlich vorfindli
chen kulturellen Pluralität, wovon ausgehend die Lernenden eine Fähigkeit zur Ori
entierung in modernen Gesellschaften entwickeln sollen. Angesichts der Komplexi
tät moderner Gesellschaften darf dieses Anliegen wohl als ein sinnvoller Anspruch 
an Ethik- und auch Philosophieunterricht gelten, dessen gesellschaftlich orientie
rende Bedeutung ebenso in der Fachdidaktik nicht selten hervorgeheben worden 
ist. Wo verschiedenste Formen von Selbst- und Weltdeutungen sowie korrespondie
rende Optionen der Lebensführung unvermittelt aufeinandertreffen, ist zunächst 
ein Verstehen der gesellschaftlich vorfindlichen Positionen erforderlich, bevor dann 
in einem zweiten Schritt argumentierend abgewogen und beurteilt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Dafür müssen dann natürlich Gründe und Gegengründe ausgetauscht wer
den. Und natürlich sollte es am Ende darum gehen, dass die Teilnehmer:innen
dieses Prozesses für sich Alternativen abwägen und zu begründeten Entscheidun
gen kommen. Auch die Frage, welche Wahrheits- oder Geltungsansprüche zu Recht
bestehen, kann und muss dabei gestellt werden. Aber zum einen setzt die argumen
tative Auseinandersetzung mit den verschiedenen, gesellschaftlich vorfindlichen
Formen von Lebensführung eben fundierte Verstehensprozesse voraus. Und zum
anderen wäre es ein fragwürdiges Verständnis von Urteilskraft und zudem ein
grundsätzlich verfehlter Anspruch an didaktische Prozesse, zu meinen, dass diese
auf argumentativem Wege Entscheidungen herbeiführen oder gar dazu anleiten
könnten, Orientierungsprobleme mit Wahrheitsanspruch zu lösen. Überhaupt kann
man sich fragen, ob der in dem Papier angedeutete Verständigungsprozess auf
Wahrheit abzielt und nicht vielmehr auf eine Form von intersubjektiver Verständi
gung, die für den oder die Einzelne auch dann orientierend sein kann, wenn der
Prozess insgesamt im Dissens verbleibt und nicht auf eine übergreifende Wahrheit
hinausläuft.

Hannah Arendt hat dies immer wieder für Prozesse politischer Deliberation her
ausgestellt und ich denke, dass viele ihrer Überlegungen sich in ähnlicher Weise
auch für die Reflexion von Bildungsprozessen eignen: Der Anspruch auf Wahrheit
führt an der (Pluralität der) Welt nicht selten vorbei und ist für viele der Orien
tierungsbedürfnisse, die wir in der Welt haben, nicht wirklich einlösbar. Gerade
im gesellschaftlich-politischen Bereich, wo es um freie Meinungsbildung geht, wä
re es bei vielen Fragen schlicht ein Kategorienfehler, einen Wahrheitsanspruch er
heben zu wollen. In der politischen Öffentlichkeit sind wir immer mit einer irre
duziblen Vielheit an Positionen konfrontiert. Arendt war der Auffassung, dass es
der Freiheitlichkeit politischer Verständigungsprozesse widersprechen würde, die
Pluralität der Menschen unter die eine Wahrheit zwingen zu wollen. Sie hielt diesen
Anspruch auf einer grundlegenden Ebene für verfehlt, weil er etwas Despotisches
an sich hat, das mit dem in politischen Zusammenhängen nicht suspendierbaren
Anspruch auf Freiheitlichkeit unvereinbar ist: »Jede Wahrheit erhebt den Anspruch
zwingender Gültigkeit […]. Vom Standpunkt der Politik gesehen ist Wahrheit despo
tisch« (Arendt 2016: 340f.).

Der Wahrheitsanspruch war für Arendt deshalb grundsätzlich unpolitisch: Po
litik kennt nie nur die eine monolithische Version der Wahrheit, sondern immer
ganz viele Perspektiven auf den gleichen Zusammenhang, die sich alle voneinander
unterscheiden. Durch diese Pluralität verschiedener Perspektiven ist die Welt eine
ziemlich unübersichtliche Angelegenheit. Die Herausforderung besteht nun gerade
darin, diese Pluralität der Perspektiven sichtbar zu machen und in der politischen
Meinungsbildung angemessen zu berücksichtigen. Und eine von Arendts zentralen
Fragen zielte genau darauf: Wie kann es gelingen, diese vielen Perspektiven ›unter

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 59 

einen Hut‹ zu bekommen, ohne sie mit einer für verbindlich erklärten Wahrheit auf 
eine einzige – ›wahre‹ – Perspektive zu verpflichten? 

Das Vermögen, das für Arendt hier die zentrale Rolle spielt, ist die Einbildungs
kraft. Einbildungskraft im Sinne von Imaginationsfähigkeit ist notwendig, um sich 
vorstellen zu können, wie die Welt für die anderen aussieht. Imaginationsfähigkeit er
möglicht es, dass wir uns die Meinungen und Perspektiven der Anderen vor Augen 
führen. Sie macht uns die Weltsicht dieser Anderen präsent – und darum spricht 
Arendt auch von einem Repräsentationsvermögen: »Die Einbildungskraft […] ist das 
Vermögen, das gegenwärtig zu machen, was abwesend ist, das Vermögen der Re
präsentation« (1985: 104). 

Diese Imaginationsfähigkeit wird immer da benötigt, wo es darum geht, sich in 
die Perspektive Anderer hineinversetzen zu können. Die Einbildungskraft ermög
licht uns also die Option eines Perspektivenwechsels – und ohne diese Fähigkeit 
kann es kaum gelingen, sich in der etwas unübersichtlichen Pluralität der Welt ei
ne fundierte Meinung zu bilden. Ohne diesen ersten Schritt – Arendt nennt diesen 
Schritt die »Operation der Einbildung« (Arendt 1985: 92) – könnten wir kaum ab
gewogen und informiert urteilen, weil wir ohne Repräsentation der Anderen nur 
unsere eigene Sichtweise kennen würden. Auf Basis der eigenen Perspektive allein 
könnten wir die Meinungspluralität in der Welt aber eben nicht angemessen berück
sichtigen. Wir könnten dann nämlich nicht dem Umstand gerecht werden, dass es 
neben uns ›noch andere Mittelpunkte der Welt‹ (s.o.) gibt, die grundsätzlich genau
so berechtigte Weltperspektiven darstellen wie unsere eigene. Politisches Urteilen 
verläuft darum Arendt zufolge stets in zwei Etappen: Der Operation der Einbildung 
und der anschließenden Operation der Reflexion. Sie selbst gibt dafür folgendes 
Beispiel: 

Nehmen wir an, ich schaue auf ein bestimmtes Wohnhaus in einem Slum und neh
me in diesem Gebäude die allgemeine Vorstellung wahr, die es nicht direkt sicht
bar macht: die Vorstellung von Armut und Elend. Ich komme zu dieser Vorstellung, 
indem ich mir vergegenwärtige, wie ich mich fühlte, wenn ich dort leben müßte, 
das heißt, ich versuche an der Stelle eines Slum-Bewohners zu denken. Das Urteil, 
das ich fälle, wird keineswegs notwendigerweise dasselbe sein wie das der dort 
Lebenden, welche gegenüber ihrer Lebenssituation mit der Zeit durch Hoffnungs
losigkeit stumpf geworden sein mögen, doch wird es ein hervorragendes Beispiel 
für mein weiteres Urteil in diesen Angelegenheiten werden (Arendt 2003: 142). 

Politisch zu denken heißt für Arendt immer, mit der Unübersichtlichkeit der Welt 
zu rechnen und die Perspektiven der anderen in der Welt mit zu berücksichtigen; ihre 
Meinungen mit zu repräsentieren. Und in genau diesem Sinne ist politisches Den
ken repräsentativ. Ohne dass ich mir die Perspektive des besagten Slum-Bewohners 
(in einer Operation der Einbildung) vergegenwärtige, kann ich über Angelegenhei

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

ten, die auch seine Situation betreffen, kein reflektiertes Urteil fällen. Arendt geht
es dabei weder um Mitleid noch um Perspektivübernahme, sondern darum, im eige
nen Urteil möglichst viele relevante Perspektiven zu berücksichtigen. Diese Form der Ur
teilsbildung hat Arendt unter Rückgriff auf Kant auch als eine Erweiterung der eigenen
Denkungsart beschrieben: In der Urteilsbildung geht es darum, zu einem »allgemei
nen Standpunkte« zu gelangen, indem man von der eigenen Perspektive abstrahiert
und »sich in den Standpunkt anderer versetzt« (Kant 1996: A 157/B 159).

Dabei werden wir nie alle relevanten Meinungen und Perspektiven berücksich
tigen können. Und wir werden auf diesem Wege auch nie bei einer abschließenden
Wahrheit ankommen; repräsentatives Denken bleibt letztlich perspektivisch – egal
wie viele Perspektiven man sich dabei präsent macht. Aber je mehr Perspektiven ich mir
vergegenwärtige, je mehr ich meine Denkungsart erweitere, desto weniger urteile ich
nur aus meiner persönlichen Privatperspektive heraus und desto allgemeiner wird
mein Urteil ausfallen. Arendt selbst geht es dabei freilich im Kern um die politische
Meinungsbildung und Urteilsfähigkeit.

Diese Einbildungskraft im Sinne von Imaginationsfähigkeit benötigen wir je
doch keineswegs nur in politischen Zusammenhängen. Wenn Spaemann Recht hat
und es in Bildungsprozessen darum geht, zu verstehen, dass es ›außer uns noch an
dere Mittelpunkte der Welt und andere Perspektiven auf sie‹ gibt, dann ist die Ein
bildungskraft in Bildungsprozessen immer beteiligt.

Darauf haben neben Arendt auch so unterschiedliche Autor:innen wie Martha
Nussbaum, Paul Ricœur oder Richard Rorty immer wieder hingewiesen: Einbil
dungskraft oder Imaginationsfähigkeit ist das Vermögen, das wir brauchen, um
uns vorstellen zu können, wie die Welt für die anderen aussehen könnte: »This means the
ability to think what it might be like to be in the shoes of a person different from
oneself […]« (Nussbaum 1997: 10f.). Davon müssen wir eine Ahnung haben, wenn
wir uns in einer unübersichtlichen Welt orientieren wollen. Und das war genau
das Anliegen, das in dem vorhin zitierten KMK-Papier als philosophisch-ethisches
Bildungsziel zu Recht eine Rolle spielte: Sich Orientierung verschaffen in einer von
Pluralität geprägten Welt.

Es reicht daher nicht, Philosophie- und Ethikunterricht am Modell von Prozes
sen zu verstehen, die auf die argumentative Überprüfung von Wahrheits- und Gel
tungsansprüchen ausgelegt sind. Gefragt ist vielmehr ein Zugriff des verstehenden
Umgangs mit gesellschaftlicher Pluralität und ein bestimmter Modus der Kommu
nikation.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 61 

4. Warum und wie sollte das Verständnis philosophischer Bildung 
erweitert werden? 

Hier wären wir nun also tatsächlich bei der Frage angelangt, worin das ›Mehr‹ be
stehen könnte, das philosophische Bildung laut der Eingangsthese ist. Ausgehend 
von der Einschätzung, dass der rational-argumentative Diskurs als alleiniges Modell 
philosophisch-ethischer Lern- und Bildungsprozesse in der Schule nicht ausreicht, 
möchte ich dafür plädieren, dass der Philosophie- und Ethikunterricht ein Gespräch 
anstreben sollte, das wirklich auf Wechselseitigkeit angelegt ist. 

Dabei beziehe ich mich auf einen Gedanken von Hans Joas, den ich auch hier 
kurz skizzieren möchte.1 Wenn wir uns mit Kommunikationsprozessen in moder
nen Gesellschaften befassen, sind wir immer mit der Tatsache konfrontiert, dass 
wir es mit einer großen Vielfalt an Überzeugungen und Traditionen zu tun haben, 
die das Denken und Handeln von Menschen bestimmen. Wir können nun in einem 
Habermas’schen Sinne versuchen, alle Beteiligten auf die Standards eines rational- 
argumentativen Diskurses zu verpflichten – und viele Modelle philosophischer Bil
dung scheinen mir genau das anzustreben. Weltanschauliche Auffassungen und Po
sitionen müssten dann in einem formalen Sinne als Argumente reformuliert werden 
können, um in diesem Diskurs Geltung beanspruchen zu dürfen (Habermas 2005: 
134ff.). 

Joas gesteht zu, dass der rational-argumentative Diskurs Habermas’scher 
Prägung eine der elaboriertesten und konsistentesten gegenwärtigen Theorien ge
sellschaftlicher Kommunikation überhaupt darstellt (Joas 2008: 89). Er macht darin 
aber auch eine Reihe von Schwächen und blinden Flecken aus (Joas 1999: 274–284). 
Mit Blick auf unseren Zusammenhang besteht das Problem nicht zuletzt darin, dass 
es bei vielen der ›in unserer Gesellschaft wirksamen Überzeugungen und Traditio
nen‹, die oben im genannten KMK-Papier angesprochen werden, gar nicht ohne 
Weiteres möglich ist, sie als Argumente in einem logischen Sinne zu formulieren, 
ohne sie in ihrem Gehalt extrem zu verändern oder zu verkürzen (Joas 2006: 20f.). 
Nicht alles, wovon Menschen überzeugt sind und was ihnen Orientierung gibt, ist 
in einem formalen Sinne als Argument rekonstruierbar. Das gilt übrigens nicht nur 
für viele religiös oder kulturell geprägte Lebenshaltungen, sondern auch für viele 
säkulare Konzepte guten Lebens. Menschen lassen sich in ihrem Leben de facto nicht 
ausschließlich von der Kraft des besseren Arguments in einem idealen Diskurs 
leiten. Und das ist ein Umstand, mit dem gerade der Philosophie- und Ethikunter
richt lernen muss, angemessen umzugehen. Die Wertentscheidungen, die unser 

1 Ich habe diese Überlegung etwas ausführlicher bereits andernorts (Torkler 2024b) mit Blick 
auf das Verhältnis religiös-säkularer Verständigungsprozesse im Philosophie- und Ethikun
terricht angestellt und beziehe mich im Folgenden auf die dort formulierten didaktischen 
Implikationen von Joas’ Theorem der Wertegeneralisierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Leben bestimmen, treffen wir nicht selten aus konkreten, autobiographisch, kul
turell und historisch geprägten Zusammenhängen heraus. Manche der tatsächlich
wirksamen Werthaltungen einzelner Diskursteilnehmer:innen würden mit der
Verpflichtung auf einen rational-argumentativen Diskurs also möglicherweise
sogar ausgeschlossen.

Nun kann es dafür natürlich gute Gründe geben. Indem wir Positionen ausschlie
ßen, weil sie theoretisch bestimmten Rationalitätsstandards nicht genügen, wür
den wir uns aber de facto eben weniger um ein Verständnis gesellschaftlicher Plura
lität bemühen. Die Verpflichtung auf einen rational-argumentativen Diskurs wird
die gesellschaftliche Pluralität eher reduzieren, als dass sie zum Verstehen oder gar
zur Berücksichtigung der Vielfalt möglicher Überzeugungen und Traditionen bei
trägt.Wir würden uns die Welt also eigentlich übersichtlicher machen, indem wir
Positionen ausschließen, bevor wir sie hinreichend verstanden hatten – und damit
gewissermaßen den zweiten Schritt vor dem ersten tun.

Die Alternative, die Joas dem Habermas’schen Diskurs entgegenhält, ist das von
Talcott Parsons entwickelte Verfahren der Wertegeneralisierung. Dieses Verfahren
hält er mit Blick auf innergesellschaftliche Verständigungsprozesse insgesamt für
geeigneter als das Modell eines idealen Diskurses. Die Generalisierung besteht darin,
›value-patterns‹ zu identifizieren, die die verschiedenen Traditionen und Selbstver
ständnisse innerhalb einer Gesellschaft prägen und die möglichst generell sind in
dem Sinne, dass sie einen wichtigen Beitrag zur Kohäsion und Selbstidentifikation
der jeweiligen Gesellschaft leisten (Parsons 1977: 307ff.).

Wenn man Parsons Konzept der Wertegeneralisierung wie Joas als strukturge
bendes Modell gesellschaftlicher Kommunikationsprozesse liest, so ergeben sich si
gnifikante Ähnlichkeiten mit John Rawls’ Konzept eines ›überlappenden Konsenses‹
(2003: 219ff.) – allerdings mit wesentlichen Unterschieden: Zum einen kommt es mit
den Wertmustern, die die Pluralität moderner Gesellschaften »durchziehen« (Par
sons 1977: 308), zwar zu etwas, das einem Überlappen durchaus ähnlich ist. Joas zu
folge gleicht diese Nähe aber eher einer Konvergenz als einem Konsens. Zum anderen
geht es ihm nicht um die Feststellung eines statisch gedachten Überlappungsbere
iches, sondern um einen dialogischen Prozess wechselseitiger Modifikation:

»not a full consensus, but a dynamic mutual modification and stimulation toward
renewal of one’s own tradition […], and it is not restricted to a communication

about constitutional or political principles that leaves the deeper layers of these
value systems or traditions unaffected« (Joas 2008: 94).

Nach Joas sollte im Zentrum gesellschaftlicher Verständigungsprozesse also nicht
der Versuch stehen, einen Konsens zu erzeugen, der als Ergebnis dieses Prozesses
für verbindlich erklärt werden könnte. Es geht ihm vielmehr um einen Gesprächsmo
dus, der wirkliche Gegenseitigkeit gewährleistet und der der wechselseitigen Neu

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 63 

interpretation anderer sowie der jeweils eigenen Traditionen, Haltungen und Über
zeugungen angemessen Raum gibt – was für eine wirkliche Verständigung innerhalb 
pluraler Gesellschaften unbedingt erforderlich ist. 

Wir brauchen uns an dieser Stelle nicht mit der Frage auseinanderzusetzen, in
wieweit Joas’ Interpretation Parsons’ ursprüngliche Intention angemessen abbildet 
oder ob sie an dieser möglicherweise vorbeigeht. Der Gedanke eines Gegenseitigkeit 
gewährleistenden Gesprächsmodus ist mit Blick auf eine Didaktik des Philosophie- und 
Ethikunterrichts für moderne Gesellschaften in hohem Maße instruktiv und dar
um interessieren mich an dieser Stelle vor allem die Implikationen für die gesell
schaftliche Kommunikation über Überzeugungen und Werthaltungen, die Joas aus 
dem Verfahren der Wertegeneralisierung ableitet. Und er zieht für solche Kommu
nikationsprozesse vor allem drei Konsequenzen, mit denen auch die philosophische 
Bildung umgehen muss und denen zu begegnen für jeden Philosophie- und Ethik
unterricht der oben skizzierten Ausrichtung zumindest eine Herausforderung sein 
dürfte: 

Erstens: »When we talk about values, a strongly affectual dimension comes in« (ebd.: 
90). Die Kommunikation über menschliche Grundüberzeugungen ist immer mit ei
ner starken affektiven Dimension verbunden, die von einem rational-argumentati
ven Diskurs nicht oder nicht hinreichend adressiert wird. 

Zweitens: Das mit Weltsichten und Werthaltungen verbundene »basic feeling 
of certainty is [not] shattered by [its] falsification« (ebd.). Die Bindekraft menschlicher 
Grundüberzeugungen beruht in der Regel nicht zuallererst auf empirischen oder 
quasi-empirischen Fakten. Und darum sind Überzeugungen durch die Falsifikation 
solcher Fakten genauso wenig zu erschüttern wie durch formale Argumente. Für 
Kommunikationsprozesse hat dies Joas zufolge regelmäßig die Konsequenz, dass 
rational begründete Zweifel an menschlichen Grundüberzeugungen tendenziell 
nicht dazu führen werden, die Glaubwürdigkeit der Überzeugungen in Zweifel zu 
ziehen, sondern den Sprecher, der diese Zweifel vorträgt. 

Und drittens haben wir »the necessary narrativity of a communication about values« 
(ebd.: 91) zu berücksichtigen: Letztlich wurzeln die grundlegenden Überzeugungen 
von Menschen stets in narrativen Zusammenhängen, ohne die sie weder verständ
lich zu machen noch zu verändern sind: 

»Biographical, historical, and mythological narration in this sense are not just a 
matter of illustration for didactic purposes, but a necessary part of our self-under
standing and of our communication about values« (ebd.). 

In fachdidaktischer Perspektive stellt sich nun die Frage: Was folgt daraus für Un
terrichtsprozesse? 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

5. Didaktische Implikationen für Bildungsprozesse
im Philosophie- und Ethikunterricht

Wenn man aus Joas’ Interpretation von Parsons Modell der Wertegeneralisierung et
was für die Kommunikation über Werthaltungen und Überzeugungen lernen kann,
dann kann man daraus möglicherweise auch etwas darüber lernen, wie man im Phi
losophie- und Ethikunterricht mit gesellschaftlicher Pluralität umgehen sollte. Und
damit wären wir schließlich bei den didaktischen Implikationen angelangt, die sich
aus alledem ergeben.

Ausgehend von den drei genannten Aspekten gesellschaftlicher Kommunikati
on lassen sich am Ende drei solcher Implikationen andeuten:

1) Philosophie- und Ethikunterricht muss einen wirksamen Beitrag zur Gefühlsbildung leis
ten. Wenn es zutrifft, dass jede Auseinandersetzung über grundlegende Lebens
überzeugungen, Welthaltungen und andere Aspekte der Selbst- und Weltdeu
tungen, die uns in der Pluralität moderner Gesellschaften begegnen, nie auf ei
ner rationalen Ebene allein vor sich geht, sondern immer auch starke emotiona
le Bindungen mit berührt, wird Philosophie- und Ethikunterricht diesem Um
stand in einer angemessenen Form begegnen müssen. Es gilt daher, eine kogni
tive Verengung des Unterrichts zu vermeiden und Gefühlsbildung als ein elemen
tares Element philosophischer Bildung ernst zu nehmen.
Ohne Frage ist und bleibt die Einübung begrifflich-argumentativer Verfah
ren im Kontext menschlicher Welt- und Selbstdeutung das genuine Anliegen
des Philosophie- und Ethikunterrichts. Wenn wir philosophischer Bildung
aber auch eine Bedeutung für die Orientierungsfähigkeit junger Menschen
innerhalb pluraler Gesellschaften und damit auch für ihre Entwicklung hin zu
kommunikations- und partizipationsfähigen Bürger:innen zuschreiben wollen,
dann wäre die Ausrichtung auf das Argumentierenlernen allein für dieses An
liegen offensichtlich zu wenig. Um mit der Vielfalt in modernen Gesellschaften
angemessen umgehen zu können, bedarf es über die Argumentationskom
petenz hinaus auch verschiedener emotionaler Fähigkeiten wie der Fähigkeit
zur Einfühlung, zur Imagination und zum Perspektivenwechsel (Nussbaum
1997: 10ff., 85–112), aber auch zur Ambiguitätstoleranz (Bauer 2018). Hier wird
Philosophie- und Ethikunterricht über die begrifflich-argumentative Ebene
hinaus tätig werden – oder er wird seine Zielsetzung insgesamt enger fassen
müssen.

2) Philosophie- und Ethikunterricht muss auf gegenseitige Verständigung abzielen und
dafür angemessene Verfahren und Methoden bereitstellen. Auch Joas’ Überlegung,
dass das Sicherheitsgefühl, das sich für Menschen mit ihren Weltsichten und
Werthaltungen verbindet, durch argumentative Falsifikationsversuche nur sehr
schwer zu erschüttern ist, wird für den Philosophie- und Ethikunterricht zur

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 65 

Herausforderung: Wenn Joas recht hat mit der Einschätzung, dass die Zweifel, 
die solche ›Erschütterungsversuche‹ freisetzen, sich oft weniger gegen die zu 
erschütternde (weil argumentativ möglicherweise nicht haltbare) Selbst- oder 
Weltdeutung richten, sondern eher gegen die Initiator:innen dieser Erschüt
terung (in der Regel: die Philosophielehrerin oder den Ethiklehrer), kann dies 
nicht im Sinne eines Unterrichts sein, der auf gegenseitiges Verstehen und 
Vermittlung innerhalb gesellschaftlicher Pluralität abzielt. Philosophie- und 
Ethikunterricht sollte daher nicht als eine Instanz verstanden werden, die die 
Pluralität kulturell und religiös gefärbter Selbst- und Weltdeutungsansätze, die 
Schüler:innen in den Unterricht mitbringen, einer argumentativen Evaluation 
unterzieht, um daraufhin diejenigen auszusortieren, die dieser Überprüfung 
nicht hinreichend gerecht werden. 
Ohne Frage gibt es Positionen, die sich als Formen personenbezogener Men
schenfeindlichkeit für jede Form unterrichtlicher Interaktion grundsätzlich dis
qualifizieren – und das gilt für den Philosophie- und Ethikunterricht wie für alle 
anderen Fächer auch. Und natürlich muss die Überprüfung der argumentati
ven Schlüssigkeit solcher Positionen stets eine zentrale Rolle spielen. Da es aber 
vielfach um tief verankerte Haltungen und Grundüberzeugungen geht, die von 
anwesenden Schüler:innen möglicherweise tatsächlich vertreten werden, wä
re eine auf einer Rationalitätsprüfung gründende Einteilung in zulässige und 
nicht-zulässige Positionen hier weder angemessen noch ist sie hilfreich, um ei
ne Transformation entsprechender Haltungen zu erreichen. Philosophische Bil
dung muss hier offensichtlich mehr leisten als gut zu argumentieren. 
Wenn Joas Recht hat mit der Auffassung, dass rational begründete Zweifel an 
Überzeugungen und Werthaltungen tendenziell nicht dazu führen werden, 
dass die Überzeugungen in Zweifel gezogen werden, sondern der oder die Spre
cher:in, von dem oder der diese Zweifel vorgetragen werden, dann hat das 
massive Auswirkungen für das Selbstverständnis des Unterrichts und seiner 
Lehrkräfte. Philosophische Bildung kann hier letztlich nur Angebote machen, 
die Lernenden helfen können, ihnen ihre eigene Perspektive zu spiegeln, sie 
auszudifferenzieren und mögliche Alternativen dazu aufzeigen, unter deren 
Eindruck Lernende dann ggf. selbst eine Umorientierung vornehmen. Und es 
spricht Einiges dafür, dass diese Angebote sich nicht auf das Verfahren einer 
rational-argumentativen Evaluation beschränken sollten. Vor allem kann ei
ne angemessene unterrichtliche Auseinandersetzung mit den authentischen 
Werthaltungen von Schüler:innen nur dann gelingen, wenn sie in einem Mo
dus respektvoller gegenseitiger Verständigung im bei Joas geforderten Sinne 
geschieht. Es braucht also eine Form der Auseinandersetzung, bei der die 
verschiedenen gesellschaftlich (und damit auch bei Schüler:innen) wirksamen 
Orientierungsweisen ernst genommen und miteinander in ein Gespräch ge
bracht werden, das Konvergenzen zwischen ihnen sichtbar macht, ohne ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Differenzen zu verwischen oder Weltzugänge bloß auf das zu reduzieren, was
an ihnen formalisierbar ist.

3) Philosophie- und Ethikunterricht muss Fähigkeiten fördern, die Lernenden
Orientierung im Kontext gesellschaftlicher Pluralität ermöglichen. Wenn
das Ziel gegenseitiger Verständigung in einer pluralen Gesellschaft keine leere
Phrase sein soll, so muss Philosophie- und Ethikunterricht einen Beitrag leisten
zum Verstehen gesellschaftlicher Vielfalt. Dafür bedarf es notwendigerweise
der Fähigkeit, die symbolischen und narrativen Kontexte der gesellschaftlich
wirksamen Überzeugungen und Traditionen angemessen zu interpretieren
und zu deuten (Joas 2006: 20f.) – und das kann letztlich nicht nur heißen, sie
auf dem Wege der Formalisierung in philosophische Argumente zu transfor
mieren. Damit auch hier kein Missverständnis entsteht: Das sollte oder kann
philosophische Bildung natürlich auch tun. Aber wenn philosophische Bildung
tatsächlich ›mehr‹ ist, dann geht es ihr eben nicht nur um Argumentieren- 
lernen, sondern genauso auch um ein Erzählenlernen und um die Fähigkeit,
Erzählungen angemessen zu deuten und zur Erzählung des eigenen Lebens
ins Verhältnis zu setzen (Torkler 2021b). Das schließt explizit die kritische Fä
higkeit mit ein, auch das manipulative Potenzial gesellschaftlicher, politischer
oder religiöser Orientierungserzählungen zu dechiffrieren (Torkler 2024a).
Vor allem kann der Umgang mit narrativen und symbolischen Strukturen
produktiv sein für die Entwicklung von Einbildungskraft und Imaginations
fähigkeit. Wir lernen im Umgang mit Erzählungen immer auch, besser zu
verstehen, wie die Welt für andere aussieht (Torkler 2018). Auf diese Funktion
von Kunst, Literatur und anderen narrativen Medien haben Nussbaum und
viele andere immer wieder hingewiesen und ein pluralitätsorientierter Philoso
phie- und Ethikunterricht sollte bestrebt sein, seine Vorgehensweisen in dieser
Richtung auszuschöpfen.

Es kann am Ende natürlich nicht darum gehen, die Bedeutung von Gefühlsbildung
oder Imaginationsfähigkeit für die philosophische Bildung gegen das argumenta
tive Problemlösen auszuspielen. In einer umfassenden philosophischen Bildung
muss beides seinen Platz haben. Richard Rorty hat zu Recht einmal bemerkt:

»Wären wir […] allein zur imaginativen Neubeschreibung fähig, dann lebten wir
noch heute in Höhlen. […] Glücklicherweise können wir beides. Sowohl im Leben
der Individuen als auch in dem der Gesellschaften wirken Problemlösung und
imaginative Neubeschreibung stets zusammen« (Rorty 2016: 63)

Und gerade in diesem Sinne muss man das eingangs zitierte Tagungsmotto wohl
verstehen: Philosophische Bildung ist mehr.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


René Torkler: Mehr als was? 67 

Literatur 

Arendt, Hannah (1985), Das Urteilen, hrsg. v. R. Beiner, München. 
Arendt, Hannah (2003), Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, hrsg. v. J. 

Kohn, München. 
Arendt, Hannah (2016), »Wahrheit und Politik«, in: Dies.: Zwischen Vergangenheit und 

Zukunft. Übungen im politischen Denken I, hrsg. v. U. Ludz, München, S. 327–370. 
Bauer, Thomas (2018), Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit 

und Vielfalt, Stuttgart. 
Habermas, Jürgen (2005), »Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Voraussetzun

gen für den ›öffentlichen Vernunftgebrauch‹ religiöser und säkularer Bürger«, 
in: Ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt 
a.M., S. 119–154. 

Heckmann, Gustav (2002), »Lenkungsaufgaben des sokratischen Gesprächsleiters«, 
in: Dieter Birnbacher/Dieter Krohn (Hg.), Das sokratische Gespräch, Stuttgart, 
S. 73–91. 

Joas, Hans (1999), Die Entstehung der Werte, Frankfurt a.M. 
Joas, Hans (2006), »Werte und Religion«, in: Liz Mohn u.a. (Hg.), Werte. Was die Ge

sellschaft zusammenhält, Gütersloh, S. 19–31. 
Joas, Hans (2008), »Value Generalization. Limitations and Possibilities of a Commu

nication about Values«, in: Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik 9(1), 
S. 88–96. 

Kant, Immanuel (1996), Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Bd. X, hrsg. v. W. Weische
del, Frankfurt a.M. 

KMK (2008), »Zur Situation des Ethikunterrichts in der Bundesrepublik Deutsch
land. Bericht der Kultusministerkonferenz vom 22.02.2008«; online abrufbar, 
letzter Zugriff am 20.01.2025, https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/P 
resseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunt 
erricht-22-02-2008.pdf. 

Nelson, Leonard (2002), »Die sokratische Methode«, in: Dieter Birnbacher/Dieter 
Krohn (Hg.), Das sokratische Gespräch, Stuttgart, S. 21–72. 

Nussbaum, Martha C. (1997), Cultivating Humanity. A classical defense of reform in liberal 
education, Cambridge. 

Parsons, Talcott (1977), »Comparative Studies and Evolutionary Change«, in: Ders.: 
Social Systems and the Evolution of Action Theory, London, S. 279–320. 

Platon (1981), Theätet, übers. u. hrsg. v. E. Martens, Stuttgart. 
Raupach-Strey, Gisela (2002), »Das Sokratische Paradigma und seine Bezüge zur 

Diskurstheorie«, in: Dieter Birnbacher/Dieter Krohn (Hg.), Das sokratische Ge
spräch, Stuttgart, S. 106–139. 

Rawls, John (2003), Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf


68 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Rorty, Richard (2016), »Der Roman als Mittel zur Erlösung aus der Selbstbezogen
heit«, in: Joachim Küpper/Christoph Menke (Hg.), Dimensionen ästhetischer Erfah
rung, Frankfurt a.M., S. 49–66.

Spaemann, Robert (2001), »Wer ist ein gebildeter Mensch? Aus einer Promotionsre
de (1994)«, in: Grenzen. Zur ethischen Dimension des Handelns, Stuttgart, S. 512–516.

Tiedemann, Markus (2014), »Zwischen blinden Begriffen und leerer Anschauung«,
in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 95–103.

Tiedemann, Markus (2016), »Vom moralischen Geschmacksurteil zur ethischen Ur
teilsbildung Angebot und Leistung des Philosophie- und Ethikunterrichts, in:
ERG.CH. Ethik-Religionen-Gemeinschaft, letzter Zugriff: 20.01.2025,
www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch.

Thein, Christian (2020), »Präkonzepte und Gründe im lebensweltbezogenen Philo
sophieunterricht – Zur Relevanz der Gegenwartsphilosophie für die fachdidak
tische Grundbildung«, in: René Torkler (Hg.), Fachlichkeit und Fachdidaktik. Bei
träge zur Lehrerausbildung im Fach Ethik/Philosophie, Stuttgart, S. 155–169.

Torkler, René (2018), »›In another person’s shoes‹ – Martha Nussbaums Bedeutung
für die interkulturelle Didaktik«, in: Bettina Bussmann (Hg.), Jahrbuch für Didak
tik der Philosophie und Ethik: Lebenswelt und Wissenschaft (19), S. 163 –175.

Torkler, René (2021a), »Denken im Dialog. Über eine Grundsignatur der Philoso
phie«, in: Petia Knebel/Rainer Wenrich (Hg.), Dialoge – Dialogues. Ein Artistic-Re
search-Project im interdisziplinären Dialog, München, S. 21–32.

Torkler, René (2021b): »Der narrative Ansatz«, in: Jörg Peters/Martina Peters (Hg.),
Moderne Philosophiedidaktik, Hamburg, S. 193–212.

Torkler, René (2024a): »Erzählung und Narrativ. Ambivalenzen und Perspektiven
narrativer Didaktik in den Ethikfächern«, in: Anne Burkard/Laura Martena
(Hg.): Denken ohne fachliches Geländer? Ethik-Unterricht zwischen den Disziplinen,
Stuttgart, S. 177–193.

Torkler, René (2024b): »Über Religion sprechen. Philosophiedidaktische Annähe
rungsversuche an einen Problembereich«, in: Stefan Rhein/Harald Schwillus
(Hg.), Religiöse Sprache ausstellen? Die Sprachen von Judentum, Christentum und Islam
im Museum kommunizieren, Berlin, S. 91–112.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch
https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch

