Mehr als was?

Uberlequngen zu Zielen und Reichweite philosophisch-
ethischer Bildungsprozesse im Kontext

moderner Gesellschaften

René Torkler

1. Drei Fragen

>Philosophische Bildung ist mehr!< — so lautete im vergangenen Jahr der Titel einer
ambitionierten Tagung, die es sich zum Ziel gesetzt hatte, >philosophische Bildung
neu denken< und dazu verschiedenste >Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft«
erkunden zu wollen. Dem vorliegenden Beitrag, der aus einem Resiimee zu dieser
Tagung entstanden ist, soll dieses Motto als Ausgangsthese dienen, die es hier zu
priifen gilt. Denn tatsichlich ergeben sich aus diesem Titel gleich mehrere, auch
ziemlich grundsitzliche Fragen, denen im Rahmen dieses Beitrags nachgegangen
werden soll.

Da ist (I) zunichst einmal die Frage: Mehr als was eigentlich? Was ist es fir
ein Verstindnis philosophischer Bildung, von dem wir moglicherweise etwas zu
gewohnheitsmiflig ausgehen und bei dem es ratsam sein kénnte, sich nicht dar-
auf zu beschrinken? Wenn es so etwas gibt, dann stellt sich (II) die Frage, warum
wir {iber diesen etablierten common sense hinausgehen sollten, also warum dieses
herkémmliche Verstindnis philosophischer Bildung nicht reicht. Und ich méchte
dafiir argumentieren, dass es politische Erwartungen gibt, die vor dem Hintergrund
gesellschaftlicher Erfordernisse durchaus zu Recht an Philosophie- und Ethikunterricht
gestellt werden und die es nahelegen, ein umfassenderes Verstindnis philosophi-
scher Bildung zu entwickeln, als es in vielen herkémmlichen Modellen zu finden ist.
Zuletzt stellt sich vor dem Hintergrund des Tagungsthemas (I1I) die Frage: Wenn
philosophische Bildung >mehr«ist — worin konnte dieses >smehr« genauer bestehen?
Dazu mache ich im dritten Teil und im Fazit Vorschlige, die prospektiv einen
Raum erdffnen fir alternative und vielfiltige Formen von und Verfahrensweisen im
Philosophie- und Ethikunterricht.

Damit ist die Struktur des Beitrags vorgezeichnet: Ich méchte drei Fragen stel-
len und werde dazu drei Uberlegungen anbieten - von denen ich hoffe, dass sie hel-

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

fen werden, eine genauere Einschitzung des ambitionierten Tagungstitels zu ge-
winnen.

2. Was heiBt >Philosophische Bildung«<?

In einem ersten Schritt méchte ich das >Was<beleuchten, das im Tagungsmotto for-
muliert wurde. Die Uberlegung, die ich zu diesem >Was< anzubieten habe, ist ei-
gentlich eher eine Beobachtung, zu deren empirischer Absicherung man weit um-
fangreichere Untersuchungen anstellen miisste, als sie im Rahmen dieses Beitrags
angeboten werden kénnen. Dennoch hoffe ich, meine Beobachtung durch das Auf-
zeigen von Ahnlichkeiten zwischen verschiedenen Positionen zur philosophischen
Bildung mindestens plausibel machen zu konnen.

Tatsichlich scheint es mir eine Art Mainstream-Verstindnis von philosophi-
scher Bildung zu geben, das sich in den verschiedenen Ansitzen der Philoso-
phiedidaktik in unterschiedlichen und unterschiedlich starken Ausprigungen
wiederfinden lisst und das als gemeinsamer Nenner so klein ist, dass man kaum
darauf kommen mag, an diesem gemeinsamen Ausgangspunkt philosophiedidak-
tischer Bemithungen in Theorie und Praxis riitteln zu wollen: Die meisten Modelle
philosophischer Bildung verstehen diese als ein problemorientiertes und dialogisches
Geschehen zur Uberpriifung von Wahrheits- und Geltungsanspriichen und ihrer vationalen
Begriindungen.

Wenn philosophische Bildungsprozesse diesem Verstindnis gerecht zu werden
vermogen, scheint schon deshalb viel gewonnen zu sein, weil Philosophieunter-
richt damit weit mehr erreichen wiirde, als manche seiner Kritiker ihm zugestehen
wollen: Im schulischen Kontext gilt Philosophie bei vielen als blof3es >Laberfach«
(z.B. Tiedemann 2014: 95). Man kann dieser Einschitzung und dem offensichtlich
etwas abschitzigen Begriffsgebrauch nun damit begegnen, dass man Abstrakti-
onsfihigkeit als zentrales Charakteristikum und entsprechend die Fihigkeit zum
Abstrahieren als eine zentrale Zielsetzung philosophischer Bildungsprozesse stark
macht (ebd.) — und die Auffassung, dass Abstraktion ein zentrales Charakteristikum
guten Philosophieunterrichts ist, lisst sich sinnvoll kaum bezweifeln. Allerdings
ist damit noch keine Entscheidung dariiber getroffen, in welcher Form Philoso-
phie- und Ethikunterricht diesem Abstraktionsanliegen auf angemessene Weise
nachkommen sollte.

Zudem scheint mir die Einschitzung des Philosophie- und Ethikunterrichts als
sLaberfach« nicht unwesentlich mit der im Grunde plausiblen Vorstellung zu korre-
spondieren, dass das Philosophieren als Titigkeit viel damit zu tun hat, philosophische
Gespriche zu fihren.

Philosophiegeschichtlich ist es bekanntlich eine ziemlich alte Uberlegung, dass
das Denken den Dialog und den wechselseitigen Austausch von Gedanken braucht

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

(Torkler 2021a). Den prominentesten Hinweis auf diese Verbindung finden wir
wohl in der Person von Sokrates selbst — fiir den Philosophieren noch gar nichts mit
Schreiben sondern vor allem mit dem miindlichen Austausch von Gedanken zu tun
hat. Bekannt ist in diesem Zusammenhang auch Platons Vergleich der sokratischen
Gesprichskunst mit der Kunst der Hebammen. Im Theaitetos erliutert Sokrates
seine Mdeutik u.a. folgendermafien:

Das Wichtigste an meiner Kunst istjedoch die Fahigkeit, mit allen Mitteln zu pri-
fen, ob die Uberlegung des jungen Mannes ein bloRes Trugbild und etwas Falsches
herausgebracht hat oder etwas Lebenskraftiges und Wahres. [...] [Ich darf] auf kei-
nen Fall etwas Falsches durchlassen und etwas Wahres verwerfen (Platon 1981: 150bf,,
151d; Kursivierung R.T.).

Fiir Sokrates ist die wichtigste Funktion des Miteinanderredens also die Uberpriifung
von Wahrheitsanspriichen. Und nicht nur das; dabei soll offenbar eine Entscheidung
herbeigefiihrt werden: Das Wahre und Begriindbare soll >durchgelassen< werden
und das Falsche wird >verworfen<. Sokrates legt hier eine Art philosophisches
Evaluationsverfahren nahe, in dem verniinftig begriindbare Auffassungen ange-
nommen und nicht rational begriindbare Meinungen aussortiert werden.

Das Vorbild des Sokrates als Gesprichspartner ist in Pidagogik und Didaktik
bekanntlich sehr einflussreich gewesen (Nelson 2002). Auch bei Gustav Heckmann
ist »das schrittweise Sich-freimachen von Irrtum, das schrittweise Uberwinden von
Zweifel als eine Annidherung an die Wahrheit« (2002: 78) ein zentrales Motiv. Das
Miteinanderreden dient also schon in der sokratischen Pidagogik der Uberpriifung
von Wahrheitsanspriichen — auch wenn Heckmann sich der Vorliufigkeit dieser
Wahrheit bewusst ist und daher meist vorsichtiger davon spricht, im Gesprich
einen Konsens anzustreben. Diese Auffassung wiederum bewegt sich mindestens
in einer gewissen Nihe zur Konsenstheorie der Wahrheit, wie sie in der Diskurs-
theorie entwickelt worden ist. Auch Jirgen Habermas geht es beim Anstreben
idealer Diskursbedingungen letztlich darum, einen Zusammenhang zwischen
Gesprichsbedingungen und Wahrheitsanspriichen herzustellen (Raupach-Strey
2002). Der Sokratische Dialog und Habermas’ idealer Diskurs sind dabei nur zwei
besonders bekannte und wirkmichtige Theoreme, die ein dialogisches Geschehen
zur Uberpriifung von Wahrheits- und Geltungsanspriichen vorschlagen und die
zudem beide didaktisch sehr breit rezipiert worden sind.

Einen dhnlichen Anspruch kann man auch in aktuelleren Modellen feststellen:
Auch wer die Prikonzepte von Schiiler:innen in einem Raum der Griinde thematisie-
ren will, um sie zu besser begriindeten Urteilen weiter zu entwickeln, bewegt sich in
einer von Habermas vorgezeichneten Bahn und hat offensichtlich einen dhnlichen
Anspruch vor Augen. Ob eine Behauptung als gilltig anerkannt wird, entscheidet
sich dann im »Spiel des Gebens und Nehmens von Griindens, welches dadurch eine

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.

55


https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

besondere normative Kraft entwickelt: Die Lehrkrifte und SchiilerInnen legen sich
und die Anderen auf bestimmte Thesen und Behauptungen, fir die Griinde ange-
geben werden konnen, fest« (Thein 2020: 162; Kursivierung R. T.).

Auch hier soll in einem kommunikativen Verfahren eine Entscheidung herbeige-
fithrt werden — und zwar dariiber, welche Behauptungen und Griinde als giiltig an-
erkannt werden kénnen und welche nicht. Und dabei wird ebenfalls vorausgesetzt,
dass es im Kern die Mittel eines rational-argumentativen Diskurses sind, mit denen
iber die in Frage stehenden Wahrheits- und Geltungsanspriiche entschieden wer-
den soll. Auch bei vielen anderen Autor:innen wird fir den Philosophie- und Ethik-
unterricht ein >Wahrheitsanspruch« geltend gemacht, der das nicht suspendierbare
Telos des Unterrichtsgeschehens zu sein habe (Tiedemann 2016: 1).

Nun soll hier keineswegs bestritten werden, dass die Philosophie und in der Fol-
ge auch die philosophische Bildung sich mit rationalen Begriindungen von Wahr-
heits- und Geltungsanspriichen auseinander zu setzen hat. Und dass der rational-
argumentative Diskurs dafiir das natiirliche Medium des Philosophie- und Ethik-
unterrichts ist und bleiben sollte, ist in der Philosophiedidaktik aus guten Griinden
ein weit verbreiteter Konsens. Dennoch kann man sich fragen, ob Philosophie- und
Ethikunterricht nicht mindestens auch Ziele verfolgt, bei denen diese Form des Wahr-
heitsanspruchs und auch das Verfahren rationaler Argumentation an der Sache vor-
beigehen.

3. Was wird (zu Recht) von philosophischer Bildung erwartet?

Was kénnten das fiir Bildungsanliegen sein, bei denen das Verfahren rational-ar-
gumentativer Auseinandersetzung mit Wahrheits- und Geltungsanspriichen nicht
hinreichen sollte, um das Anliegen philosophischer Bildungsprozesse vollstindig
abzubilden? Die These, die ich in Verbindung mit dieser Frage aufstellen mochte, ist
die folgende: Der rational-argumentative Diskurs reicht als Modell philosophisch-ethischer
Lern- und Bildungsprozesse in der Schule nicht aus, weil die Welt eine sehr uniibersichtliche
Angelegenheit ist - in der Bildungsprozesse fiir Orientierung sorgen sollten.

Robert Spaemann hat einmal darauf hingewiesen, dass Bildung immer im Zu-
sammenhang gedacht werden muss mit der irreduziblen Perspektivitit der Welt.
Bildung bedeute,

dafd wir wissen: es gibt aufler uns noch andere Mittelpunkte der Welt und andere
Perspektiven auf sie. Andere sind nicht nur Teil meiner Welt, ich bin auch Teil der
ihren. Gebildet ist, wen es interessiert, wie die Welt aus anderen Augen aussieht,
und wer gelernt hat, das eigene Blickfeld auf diese Weise zu erweitern (Spaemann
1994: 512).

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

Wer diesem Gedanken etwas abgewinnen kann, dem werden moglicherweise erste
Zweifel kommen, ob es der philosophischen Bildung wirklich in erster Linie dar-
um gehen kann, iiber erhobene Wahrheits- und Geltungsanspriiche zu entscheiden
— oder nicht vielmehr darum, andere Perspektiven auf die Welt kennenzulernen und
zu verstehen. Denn nur so wird man in der Lage sein, mit der Uniibersichtlichkeit
der Welt angemessen umzugehen. Freilich kénnten sich Philosophie- und Ethik-
lehrer:innen auch mit dem Ziel zufrieden geben, dass Schiiler:innen schliissig ar-
gumentieren lernen, damit sie gute von schlechten Begriindungen unterscheiden
kénnen - um so die Uberzeugung nahezulegen, dass Selbst- und Weltdeutungen,
die sich argumentativ schliissig begriinden lassen, solchen vorzuziehen sind, bei
denen dies nicht in gleicher Weise der Fall ist. Doch mit Blick auf die in modernen
Gesellschaften notwendigen Vorginge der Vermittlung zwischen vielfiltigen Welt-
deutungen lisst sich die Frage stellen, ob hier neben der Fihigkeit, rational besser
begriindbare Geltungsanspriiche von schlechter begriindbaren zu unterscheiden,
nichtvor allem eine Fihigkeit gegenseitigen Verstehens gefragtist. Und dieser Anspruch
lasst sich selbst nicht vollstindig in argumentative Fihigkeiten itbersetzen.

Das Papier Zur Situation des Ethikunterrichts in Deutschland der Kultusminister-
konferenz aus dem Jahre 2008 scheint diesen Umstand (bei aller ansonsten notwen-
digen Kritik an dieser Publikation) durchaus vor Augen zu haben. Dort heif3t es:

Im Fach Ethik soll [ein] kritisches Verstandnis fiir die in der Gesellschaft wirksa-
men Wertvorstellungen und Normen sowie der Zugang zu philosophischen, welt-
anschaulichen und religiosen Fragestellungen eriffnet werden [...]. Der Ethikunter-
richt beriicksichtigt die Pluralitit der Bekenntnisse und Weltanschauungen. Dies
geschiehtin Dialog und Auseinandersetzung mitdenin unserer Gesellschaft wirk-
samen Uberzeugungen und Traditionen. Daraus sollen auf dem Wege der Begriin-
dung und Reflexion tragfihige Orientierungen fiir Denken und Handeln gewon-
nen werden (KMK 2008: 8; Kursivierung R.T.).

Hier soll es in einem grundlegenden ersten Schritt offenbar gerade noch nicht um
eine Form rationaler Argumentation oder um die Begriindung von Wahrheitsan-
spriichen gehen, sondern zunichst um ein Verstindnis der gesellschaftlich vorfindli-
chen kulturellen Pluralitit, wovon ausgehend die Lernenden eine Fahigkeit zur Ori-
entierung in modernen Gesellschaften entwickeln sollen. Angesichts der Komplexi-
tit moderner Gesellschaften darf dieses Anliegen wohl als ein sinnvoller Anspruch
an Ethik- und auch Philosophieunterricht gelten, dessen gesellschaftlich orientie-
rende Bedeutung ebenso in der Fachdidaktik nicht selten hervorgeheben worden
ist. Wo verschiedenste Formen von Selbst- und Weltdeutungen sowie korrespondie-
rende Optionen der Lebensfithrung unvermittelt aufeinandertreffen, ist zunachst
ein Verstehen der gesellschaftlich vorfindlichen Positionen erforderlich, bevor dann
in einem zweiten Schritt argumentierend abgewogen und beurteilt werden kann.

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.

57


https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Dafiir miissen dann natiirlich Griinde und Gegengriinde ausgetauscht wer-
den. Und natiirlich sollte es am Ende darum gehen, dass die Teilnehmer:innen
dieses Prozesses fiir sich Alternativen abwigen und zu begriindeten Entscheidun-
gen kommen. Auch die Frage, welche Wahrheits- oder Geltungsanspriiche zu Recht
bestehen, kann und muss dabei gestellt werden. Aber zum einen setzt die argumen-
tative Auseinandersetzung mit den verschiedenen, gesellschaftlich vorfindlichen
Formen von Lebensfithrung eben fundierte Verstehensprozesse voraus. Und zum
anderen wire es ein fragwiirdiges Verstindnis von Urteilskraft und zudem ein
grundsitzlich verfehlter Anspruch an didaktische Prozesse, zu meinen, dass diese
auf argumentativem Wege Entscheidungen herbeifithren oder gar dazu anleiten
koénnten, Orientierungsprobleme mit Wahrheitsanspruch zu 16sen. Uberhaupt kann
man sich fragen, ob der in dem Papier angedeutete Verstindigungsprozess auf
Wahrheit abzielt und nicht vielmehr auf eine Form von intersubjektiver Verstindi-
gung, die fiir den oder die Einzelne auch dann orientierend sein kann, wenn der
Prozess insgesamt im Dissens verbleibt und nicht auf eine ibergreifende Wahrheit
hinausliuft.

Hannah Arendthatdies immer wieder fiir Prozesse politischer Deliberation her-
ausgestellt und ich denke, dass viele ihrer Uberlegungen sich in dhnlicher Weise
auch fiir die Reflexion von Bildungsprozessen eignen: Der Anspruch auf Wahrheit
fithrt an der (Pluralitit der) Welt nicht selten vorbei und ist fiir viele der Orien-
tierungsbediirfnisse, die wir in der Welt haben, nicht wirklich einlésbar. Gerade
im gesellschaftlich-politischen Bereich, wo es um freie Meinungsbildung geht, wi-
re es bei vielen Fragen schlicht ein Kategorienfehler, einen Wahrheitsanspruch er-
heben zu wollen. In der politischen Offentlichkeit sind wir immer mit einer irre-
duziblen Vielheit an Positionen konfrontiert. Arendt war der Auffassung, dass es
der Freiheitlichkeit politischer Verstindigungsprozesse widersprechen wiirde, die
Pluralitit der Menschen unter die eine Wahrheit zwingen zu wollen. Sie hielt diesen
Anspruch auf einer grundlegenden Ebene fiir verfehlt, weil er etwas Despotisches
an sich hat, das mit dem in politischen Zusammenhingen nicht suspendierbaren
Anspruch auf Freiheitlichkeit unvereinbar ist: »Jede Wahrheit erhebt den Anspruch
zwingender Giiltigkeit [...]. Vom Standpunkt der Politik gesehen ist Wahrheit despo-
tisch« (Arendt 2016: 340f.).

Der Wahrheitsanspruch war fiir Arendt deshalb grundsitzlich unpolitisch: Po-
litik kennt nie nur die eine monolithische Version der Wahrheit, sondern immer
ganz viele Perspektiven auf den gleichen Zusammenhang, die sich alle voneinander
unterscheiden. Durch diese Pluralitit verschiedener Perspektiven ist die Welt eine
ziemlich uniibersichtliche Angelegenheit. Die Herausforderung besteht nun gerade
darin, diese Pluralitit der Perspektiven sichtbar zu machen und in der politischen
Meinungsbildung angemessen zu beriicksichtigen. Und eine von Arendts zentralen
Fragen zielte genau darauf: Wie kann es gelingen, diese vielen Perspektiven >unter

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

einen Hut«zu bekommen, ohne sie mit einer fiir verbindlich erklirten Wahrheit auf
eine einzige — >wahre« — Perspektive zu verpflichten?

Das Vermogen, das fir Arendt hier die zentrale Rolle spielt, ist die Einbildungs-
kraft. Einbildungskraft im Sinne von Imaginationsfihigkeit ist notwendig, um sich
vorstellen zu konnen, wie die Welt fiir die anderen aussieht. Imaginationsfihigkeit er-
moglicht es, dass wir uns die Meinungen und Perspektiven der Anderen vor Augen
fithren. Sie macht uns die Weltsicht dieser Anderen prisent — und darum spricht
Arendt auch von einem Reprisentationsvermdgen: »Die Einbildungskraft [...] ist das
Vermégen, das gegenwirtig zu machen, was abwesend ist, das Vermdgen der Re-
prasentation« (1985:104).

Diese Imaginationsfihigkeit wird immer da benétigt, wo es darum geht, sich in
die Perspektive Anderer hineinversetzen zu kénnen. Die Einbildungskraft ermog-
licht uns also die Option eines Perspektivenwechsels — und ohne diese Fihigkeit
kann es kaum gelingen, sich in der etwas uniibersichtlichen Pluralitit der Welt ei-
ne fundierte Meinung zu bilden. Ohne diesen ersten Schritt — Arendt nennt diesen
Schritt die »Operation der Einbildung« (Arendt 1985: 92) — kénnten wir kaum ab-
gewogen und informiert urteilen, weil wir ohne Reprisentation der Anderen nur
unsere eigene Sichtweise kennen wiirden. Auf Basis der eigenen Perspektive allein
konnten wir die Meinungspluralitit in der Welt aber eben nicht angemessen beriick-
sichtigen. Wir kénnten dann ndmlich nicht dem Umstand gerecht werden, dass es
neben uns >noch andere Mittelpunkte der Welt« (s.0.) gibt, die grundsitzlich genau-
so berechtigte Weltperspektiven darstellen wie unsere eigene. Politisches Urteilen
verliuft darum Arendt zufolge stets in zwei Etappen: Der Operation der Einbildung
und der anschlief}enden Operation der Reflexion. Sie selbst gibt dafiir folgendes
Beispiel:

Nehmenwiran, ich schaue aufein bestimmtes Wohnhaus in einem Slum und neh-
me in diesem Gebaude die allgemeine Vorstellung wahr, die es nicht direkt sicht-
barmacht: die Vorstellung von Armut und Elend. Ich komme zu dieser Vorstellung,
indem ich mir vergegenwartige, wie ich mich fiihlte, wenn ich dort leben mufdte,
das heifdt, ich versuche an der Stelle eines Slum-Bewohners zu denken. Das Urteil,
das ich félle, wird keineswegs notwendigerweise dasselbe sein wie das der dort
Lebenden, welche gegeniiberihrer Lebenssituation mit der Zeit durch Hoffnungs-
losigkeit stumpf geworden sein mogen, doch wird es ein hervorragendes Beispiel
fiir mein weiteres Urteil in diesen Angelegenheiten werden (Arendt 2003: 142).

Politisch zu denken heifst fiir Arendt immer, mit der Uniibersichtlichkeit der Welt
zu rechnen und die Perspektiven der anderen in der Welt mit zu beriicksichtigen; ihre
Meinungen mit zu reprisentieren. Und in genau diesem Sinne ist politisches Den-
ken reprisentativ. Ohne dass ich mir die Perspektive des besagten Slum-Bewohners
(in einer Operation der Einbildung) vergegenwirtige, kann ich tiber Angelegenhei-

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.

59


https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

ten, die auch seine Situation betreffen, kein reflektiertes Urteil fillen. Arendt geht
es dabei weder um Mitleid noch um Perspektiviibernahme, sondern darum, im eige-
nen Urteil moglichst viele relevante Perspektiven zu beriicksichtigen. Diese Form der Ur-
teilsbildung hat Arendt unter Riickgriff auf Kant auch als eine Erweiterung der eigenen
Denkungsart beschrieben: In der Urteilsbildung geht es darum, zu einem »allgemei-
nen Standpunkte« zu gelangen, indem man von der eigenen Perspektive abstrahiert
und »sich in den Standpunkt anderer versetzt« (Kant 1996: A 157/B 159).

Dabei werden wir nie alle relevanten Meinungen und Perspektiven beriicksich-
tigen konnen. Und wir werden auf diesem Wege auch nie bei einer abschliefienden
Wahrheit ankommen; reprisentatives Denken bleibt letztlich perspektivisch — egal
wie viele Perspektiven man sich dabei prasent macht. Aber je mehr Perspektiven ich mir
vergegenwartige, je mehr ich meine Denkungsart erweitere, desto weniger urteile ich
nur aus meiner personlichen Privatperspektive heraus und desto allgemeiner wird
mein Urteil ausfallen. Arendt selbst geht es dabei freilich im Kern um die politische
Meinungsbildung und Urteilsfihigkeit.

Diese Einbildungskraft im Sinne von Imaginationsfihigkeit benétigen wir je-
doch keineswegs nur in politischen Zusammenhingen. Wenn Spaemann Recht hat
und es in Bildungsprozessen darum geht, zu verstehen, dass es >aufier uns noch an-
dere Mittelpunkte der Welt und andere Perspektiven auf sie« gibt, dann ist die Ein-
bildungskraft in Bildungsprozessen immer beteiligt.

Darauf haben neben Arendt auch so unterschiedliche Autor:innen wie Martha
Nussbaum, Paul Ricceur oder Richard Rorty immer wieder hingewiesen: Einbil-
dungskraft oder Imaginationsfihigkeit ist das Vermégen, das wir brauchen, um
uns vorstellen zu konnen, wie die Welt fiir die anderen aussehen kinnte: »This means the
ability to think what it might be like to be in the shoes of a person different from
oneself [...]« (Nussbaum 1997: 10f.). Davon miissen wir eine Ahnung haben, wenn
wir uns in einer uniibersichtlichen Welt orientieren wollen. Und das war genau
das Anliegen, das in dem vorhin zitierten KMK-Papier als philosophisch-ethisches
Bildungsziel zu Recht eine Rolle spielte: Sich Orientierung verschaffen in einer von
Pluralitit geprigten Welt.

Es reicht daher nicht, Philosophie- und Ethikunterricht am Modell von Prozes-
sen zu verstehen, die auf die argumentative Uberpriifung von Wahrheits- und Gel-
tungsanspriichen ausgelegt sind. Gefragt ist vielmehr ein Zugrift des verstehenden
Umgangs mit gesellschaftlicher Pluralitit und ein bestimmter Modus der Kommu-
nikation.

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

4. Warum und wie sollte das Verstandnis philosophischer Bildung
erweitert werden?

Hier wiren wir nun also tatsichlich bei der Frage angelangt, worin das >Mehr« be-
stehen konnte, das philosophische Bildung laut der Eingangsthese ist. Ausgehend
von der Einschitzung, dass der rational-argumentative Diskurs als alleiniges Modell
philosophisch-ethischer Lern- und Bildungsprozesse in der Schule nicht ausreicht,
mochte ich dafiir plidieren, dass der Philosophie- und Ethikunterricht ein Gesprich
anstreben sollte, das wirklich auf Wechselseitigkeit angelegt ist.

Dabei beziehe ich mich auf einen Gedanken von Hans Joas, den ich auch hier
kurz skizzieren mochte." Wenn wir uns mit Kommunikationsprozessen in moder-
nen Gesellschaften befassen, sind wir immer mit der Tatsache konfrontiert, dass
wir es mit einer groRen Vielfalt an Uberzeugungen und Traditionen zu tun haben,
die das Denken und Handeln von Menschen bestimmen. Wir kénnen nun in einem
Habermas’schen Sinne versuchen, alle Beteiligten auf die Standards eines rational-
argumentativen Diskurses zu verpflichten — und viele Modelle philosophischer Bil-
dung scheinen mir genau das anzustreben. Weltanschauliche Auffassungen und Po-
sitionen missten dann in einem formalen Sinne als Argumente reformuliert werden
konnen, um in diesem Diskurs Geltung beanspruchen zu diirfen (Habermas 2005:
1341F).

Joas gesteht zu, dass der rational-argumentative Diskurs Habermas’scher
Prigung eine der elaboriertesten und konsistentesten gegenwirtigen Theorien ge-
sellschaftlicher Kommunikation iiberhaupt darstellt (Joas 2008: 89). Er macht darin
aber auch eine Reihe von Schwichen und blinden Flecken aus (Joas 1999: 274—284).
Mit Blick auf unseren Zusammenhang besteht das Problem nicht zuletzt darin, dass
es bei vielen der »in unserer Gesellschaft wirksamen Uberzeugungen und Traditio-
nens, die oben im genannten KMK-Papier angesprochen werden, gar nicht ohne
Weiteres moglich ist, sie als Argumente in einem logischen Sinne zu formulieren,
ohne sie in ihrem Gehalt extrem zu verandern oder zu verkiirzen (Joas 2006: 20f.).
Nicht alles, wovon Menschen iiberzeugt sind und was ihnen Orientierung gibt, ist
in einem formalen Sinne als Argument rekonstruierbar. Das gilt tibrigens nicht nur
fir viele religiés oder kulturell geprigte Lebenshaltungen, sondern auch fir viele
sdkulare Konzepte guten Lebens. Menschen lassen sich in ihrem Leben de facto nicht
ausschlieflich von der Kraft des besseren Arguments in einem idealen Diskurs
leiten. Und das ist ein Umstand, mit dem gerade der Philosophie- und Ethikunter-
richt lernen muss, angemessen umzugehen. Die Wertentscheidungen, die unser

1 Ich habe diese Uberlegung etwas ausfiihrlicher bereits andernorts (Torkler 2024b) mit Blick
auf das Verhaltnis religios-sakularer Verstandigungsprozesse im Philosophie- und Ethikun-
terricht angestellt und beziehe mich im Folgenden auf die dort formulierten didaktischen
Implikationen von Joas’ Theorem der Wertegeneralisierung.

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.

61


https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Leben bestimmen, treffen wir nicht selten aus konkreten, autobiographisch, kul-
turell und historisch geprigten Zusammenhingen heraus. Manche der tatsichlich
wirksamen Werthaltungen einzelner Diskursteilnehmer:innen wiirden mit der
Verpflichtung auf einen rational-argumentativen Diskurs also moglicherweise
sogar ausgeschlossen.

Nun kann es dafiir natiirlich gute Griinde geben. Indem wir Positionen ausschlie-
flen, weil sie theoretisch bestimmten Rationalititsstandards nicht geniigen, wiir-
den wir uns aber de facto eben weniger um ein Verstindnis gesellschaftlicher Plura-
litit bemithen. Die Verpflichtung auf einen rational-argumentativen Diskurs wird
die gesellschaftliche Pluralitit eher reduzieren, als dass sie zum Verstehen oder gar
zur Beriicksichtigung der Vielfalt méglicher Uberzeugungen und Traditionen bei-
tragt. Wir wiirden uns die Welt also eigentlich tibersichtlicher machen, indem wir
Positionen ausschliefSen, bevor wir sie hinreichend verstanden hatten — und damit
gewissermafen den zweiten Schritt vor dem ersten tun.

Die Alternative, die Joas dem Habermas’schen Diskurs entgegenhilt, ist das von
Talcott Parsons entwickelte Verfahren der Wertegeneralisierung. Dieses Verfahren
hilt er mit Blick auf innergesellschaftliche Verstindigungsprozesse insgesamt fiir
geeigneter als das Modell eines idealen Diskurses. Die Generalisierung besteht darin,
svalue-patternsc zu identifizieren, die die verschiedenen Traditionen und Selbstver-
stindnisse innerhalb einer Gesellschaft prigen und die moglichst generell sind in
dem Sinne, dass sie einen wichtigen Beitrag zur Kohision und Selbstidentifikation
der jeweiligen Gesellschaft leisten (Parsons 1977: 3071T.).

Wenn man Parsons Konzept der Wertegeneralisierung wie Joas als strukturge-
bendes Modell gesellschaftlicher Kommunikationsprozesse liest, so ergeben sich si-
gnifikante Ahnlichkeiten mit John Rawls’ Konzept einesiiberlappenden Konsenses«
(2003:219fF.) — allerdings mit wesentlichen Unterschieden: Zum einen kommt es mit
den Wertmustern, die die Pluralitit moderner Gesellschaften »durchziehen« (Par-
sons 1977: 308), zwar zu etwas, das einem Uberlappen durchaus dhnlich ist. Joas zu-
folge gleicht diese Nihe aber eher einer Konvergenz als einem Konsens. Zum anderen
geht es ihm nicht um die Feststellung eines statisch gedachten Uberlappungsbere-
iches, sondern um einen dialogischen Prozess wechselseitiger Modifikation:

»not a full consensus, but a dynamic mutual modification and stimulation toward
renewal of one’s own tradition [..], and it is not restricted to a communication
about constitutional or political principles that leaves the deeper layers of these
value systems or traditions unaffected« (Joas 2008: 94).

Nach Joas sollte im Zentrum gesellschaftlicher Verstindigungsprozesse also nicht
der Versuch stehen, einen Konsens zu erzeugen, der als Ergebnis dieses Prozesses
fiir verbindlich erklirt werden konnte. Es geht ihm vielmehr um einen Gesprichsmo-
dus, der wirkliche Gegenseitigkeit gewihrleistet und der der wechselseitigen Neu-

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

interpretation anderer sowie der jeweils eigenen Traditionen, Haltungen und Uber-
zeugungen angemessen Raum gibt — was fiir eine wirkliche Verstindigung innerhalb
pluraler Gesellschaften unbedingt erforderlich ist.

Wir brauchen uns an dieser Stelle nicht mit der Frage auseinanderzusetzen, in-
wieweit Joas’ Interpretation Parsons’ urspriingliche Intention angemessen abbildet
oder ob sie an dieser moglicherweise vorbeigeht. Der Gedanke eines Gegenseitigkeit
gewihrleistenden Gesprichsmodus ist mit Blick auf eine Didaktik des Philosophie- und
Ethikunterrichts fiir moderne Gesellschaften in hohem Mafie instruktiv und dar-
um interessieren mich an dieser Stelle vor allem die Implikationen fir die gesell-
schaftliche Kommunikation iiber Uberzeugungen und Werthaltungen, die Joas aus
dem Verfahren der Wertegeneralisierung ableitet. Und er zieht fiir solche Kommu-
nikationsprozesse vor allem drei Konsequenzen, mit denen auch die philosophische
Bildung umgehen muss und denen zu begegnen fiir jeden Philosophie- und Ethik-
unterricht der oben skizzierten Ausrichtung zumindest eine Herausforderung sein
diirfte:

Erstens: »When we talk about values, a strongly affectual dimension comes in« (ebd.:
90). Die Kommunikation iiber menschliche Grundiiberzeugungen ist immer mit ei-
ner starken affektiven Dimension verbunden, die von einem rational-argumentati-
ven Diskurs nicht oder nicht hinreichend adressiert wird.

Zweitens: Das mit Weltsichten und Werthaltungen verbundene »basic feeling
of certainty is [not] shattered by [its] falsification« (ebd.). Die Bindekraft menschlicher
Grundiiberzeugungen beruht in der Regel nicht zuallererst auf empirischen oder
quasi-empirischen Fakten. Und darum sind Uberzeugungen durch die Falsifikation
solcher Fakten genauso wenig zu erschiittern wie durch formale Argumente. Fiir
Kommunikationsprozesse hat dies Joas zufolge regelmifig die Konsequenz, dass
rational begriindete Zweifel an menschlichen Grundiiberzeugungen tendenziell
nicht dazu fithren werden, die Glaubwiirdigkeit der Uberzeugungen in Zweifel zu
ziehen, sondern den Sprecher, der diese Zweifel vortragt.

Und drittens haben wir »the necessary narrativity of a communication about values«
(ebd.: 91) zu beriicksichtigen: Letztlich wurzeln die grundlegenden Uberzeugungen
von Menschen stets in narrativen Zusammenhingen, ohne die sie weder verstind-
lich zu machen noch zu verdndern sind:

»Biographical, historical, and mythological narration in this sense are not just a
matter of illustration for didactic purposes, but a necessary part of our self-under-
standing and of our communication about values« (ebd.).

In fachdidaktischer Perspektive stellt sich nun die Frage: Was folgt daraus fiir Un-
terrichtsprozesse?

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.

63


https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

5.

Didaktische Implikationen fiir Bildungsprozesse
im Philosophie- und Ethikunterricht

Wenn man aus Joas’ Interpretation von Parsons Modell der Wertegeneralisierung et-

was fiir die Kommunikation itber Werthaltungen und Uberzeugungen lernen kann,

dann kann man daraus moéglicherweise auch etwas dariiber lernen, wie man im Phi-

losophie- und Ethikunterricht mit gesellschaftlicher Pluralitit umgehen sollte. Und

damit wiren wir schliellich bei den didaktischen Implikationen angelangt, die sich

aus alledem ergeben.

Ausgehend von den drei genannten Aspekten gesellschaftlicher Kommunikati-

on lassen sich am Ende drei solcher Implikationen andeuten:

1

2)

Philosophie- und Ethikunterricht muss einen wirksamen Beitrag zur Gefiihlsbildung leis-
ten. Wenn es zutrifft, dass jede Auseinandersetzung iiber grundlegende Lebens-
iiberzeugungen, Welthaltungen und andere Aspekte der Selbst- und Weltdeu-
tungen, die uns in der Pluralitit moderner Gesellschaften begegnen, nie auf ei-
ner rationalen Ebene allein vor sich geht, sondern immer auch starke emotiona-
le Bindungen mit berithrt, wird Philosophie- und Ethikunterricht diesem Um-
stand in einer angemessenen Form begegnen miissen. Es gilt daher, eine kogni-
tive Verengung des Unterrichts zu vermeiden und Gefiihlsbildung als ein elemen-
tares Element philosophischer Bildung ernst zu nehmen.

Ohne Frage ist und bleibt die Einitbung begrifflich-argumentativer Verfah-
ren im Kontext menschlicher Welt- und Selbstdeutung das genuine Anliegen
des Philosophie- und Ethikunterrichts. Wenn wir philosophischer Bildung
aber auch eine Bedeutung fiir die Orientierungsfihigkeit junger Menschen
innerhalb pluraler Gesellschaften und damit auch fiir ihre Entwicklung hin zu
kommunikations- und partizipationsfihigen Biirger:innen zuschreiben wollen,
dann wire die Ausrichtung auf das Argumentierenlernen allein fir dieses An-
liegen offensichtlich zu wenig. Um mit der Vielfalt in modernen Gesellschaften
angemessen umgehen zu konnen, bedarf es iiber die Argumentationskom-
petenz hinaus auch verschiedener emotionaler Fihigkeiten wie der Fihigkeit
zur Einfithlung, zur Imagination und zum Perspektivenwechsel (Nussbaum
1997: 10ff., 85-112), aber auch zur Ambiguititstoleranz (Bauer 2018). Hier wird
Philosophie- und Ethikunterricht tiber die begrifflich-argumentative Ebene
hinaus titig werden — oder er wird seine Zielsetzung insgesamt enger fassen
miissen.

Philosophie- und Ethikunterricht muss auf gegenseitige Verstindigung abzielen und
dafiir angemessene Verfahren und Methoden bereitstellen. Auch Joas’ Uberlegung,
dass das Sicherheitsgefiihl, das sich fiir Menschen mit ihren Weltsichten und
Werthaltungen verbindet, durch argumentative Falsifikationsversuche nur sehr
schwer zu erschiittern ist, wird fiir den Philosophie- und Ethikunterricht zur

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

Herausforderung: Wenn Joas recht hat mit der Einschitzung, dass die Zweifel,
die solche >Erschiitterungsversuche« freisetzen, sich oft weniger gegen die zu
erschittternde (weil argumentativ moglicherweise nicht haltbare) Selbst- oder
Weltdeutung richten, sondern eher gegen die Initiator:innen dieser Erschiit-
terung (in der Regel: die Philosophielehrerin oder den Ethiklehrer), kann dies
nicht im Sinne eines Unterrichts sein, der auf gegenseitiges Verstehen und
Vermittlung innerhalb gesellschaftlicher Pluralitit abzielt. Philosophie- und
Ethikunterricht sollte daher nicht als eine Instanz verstanden werden, die die
Pluralitat kulturell und religios gefirbter Selbst- und Weltdeutungsansitze, die
Schiiler:innen in den Unterricht mitbringen, einer argumentativen Evaluation
unterzieht, um daraufhin diejenigen auszusortieren, die dieser Uberpriifung
nicht hinreichend gerecht werden.

Ohne Frage gibt es Positionen, die sich als Formen personenbezogener Men-
schenfeindlichkeit fiir jede Form unterrichtlicher Interaktion grundsitzlich dis-
qualifizieren — und das gilt fiir den Philosophie- und Ethikunterricht wie fir alle
anderen Ficher auch. Und natiirlich muss die Uberpriifung der argumentati-
ven Schliissigkeit solcher Positionen stets eine zentrale Rolle spielen. Da es aber
vielfach um tief verankerte Haltungen und Grundiiberzeugungen geht, die von
anwesenden Schiiler:innen méglicherweise tatsichlich vertreten werden, wi-
re eine auf einer Rationalititspriifung griitndende Einteilung in zulissige und
nicht-zulissige Positionen hier weder angemessen noch ist sie hilfreich, um ei-
ne Transformation entsprechender Haltungen zu erreichen. Philosophische Bil-
dung muss hier offensichtlich mehr leisten als gut zu argumentieren.

Wenn Joas Recht hat mit der Auffassung, dass rational begriindete Zweifel an
Uberzeugungen und Werthaltungen tendenziell nicht dazu fithren werden,
dass die Uberzeugungen in Zweifel gezogen werden, sondern der oder die Spre-
cher:in, von dem oder der diese Zweifel vorgetragen werden, dann hat das
massive Auswirkungen fiir das Selbstverstindnis des Unterrichts und seiner
Lehrkrifte. Philosophische Bildung kann hier letztlich nur Angebote machen,
die Lernenden helfen kénnen, ihnen ihre eigene Perspektive zu spiegeln, sie
auszudifferenzieren und mogliche Alternativen dazu aufzeigen, unter deren
Eindruck Lernende dann ggf. selbst eine Umorientierung vornehmen. Und es
spricht Einiges dafiir, dass diese Angebote sich nicht auf das Verfahren einer
rational-argumentativen Evaluation beschrinken sollten. Vor allem kann ei-
ne angemessene unterrichtliche Auseinandersetzung mit den authentischen
Werthaltungen von Schiiler:innen nur dann gelingen, wenn sie in einem Mo-
dus respektvoller gegenseitiger Verstindigung im bei Joas geforderten Sinne
geschieht. Es braucht also eine Form der Auseinandersetzung, bei der die
verschiedenen gesellschaftlich (und damit auch bei Schiiler:innen) wirksamen
Orientierungsweisen ernst genommen und miteinander in ein Gesprich ge-
bracht werden, das Konvergenzen zwischen ihnen sichtbar macht, ohne ihre

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.

65


https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Differenzen zu verwischen oder Weltzuginge blof$ auf das zu reduzieren, was
an ihnen formalisierbar ist.

3) Philosophie- und Ethikunterricht muss Fihigkeiten fordern, die Lernenden

Orientierung im Kontext gesellschaftlicher Pluralitit ermdoglichen. Wenn
das Ziel gegenseitiger Verstindigung in einer pluralen Gesellschaft keine leere
Phrase sein soll, so muss Philosophie- und Ethikunterricht einen Beitrag leisten
zum Verstehen gesellschaftlicher Vielfalt. Dafiir bedarf es notwendigerweise
der Fihigkeit, die symbolischen und narrativen Kontexte der gesellschaftlich
wirksamen Uberzeugungen und Traditionen angemessen zu interpretieren
und zu deuten (Joas 2006: 20f.) — und das kann letztlich nicht nur heifRen, sie
auf dem Wege der Formalisierung in philosophische Argumente zu transfor-
mieren. Damit auch hier kein Missverstindnis entsteht: Das sollte oder kann
philosophische Bildung natiirlich auch tun. Aber wenn philosophische Bildung
tatsichlich >mehr« ist, dann geht es ihr eben nicht nur um Argumentieren-
lernen, sondern genauso auch um ein Erzihlenlernen und um die Fihigkeit,
Erzihlungen angemessen zu deuten und zur Erzihlung des eigenen Lebens
ins Verhiltnis zu setzen (Torkler 2021b). Das schlief3t explizit die kritische Fai-
higkeit mit ein, auch das manipulative Potenzial gesellschaftlicher, politischer
oder religiéser Orientierungserzihlungen zu dechiffrieren (Torkler 2024a).
Vor allem kann der Umgang mit narrativen und symbolischen Strukturen
produktiv sein fiir die Entwicklung von Einbildungskraft und Imaginations-
fihigkeit. Wir lernen im Umgang mit Erzihlungen immer auch, besser zu
verstehen, wie die Welt fiir andere aussieht (Torkler 2018). Auf diese Funktion
von Kunst, Literatur und anderen narrativen Medien haben Nussbaum und
viele andere immer wieder hingewiesen und ein pluralititsorientierter Philoso-
phie- und Ethikunterricht sollte bestrebt sein, seine Vorgehensweisen in dieser
Richtung auszuschopfen.

Es kann am Ende natiirlich nicht darum gehen, die Bedeutung von Gefiihlsbildung
oder Imaginationsfihigkeit fiir die philosophische Bildung gegen das argumenta-
tive Probleml6sen auszuspielen. In einer umfassenden philosophischen Bildung
muss beides seinen Platz haben. Richard Rorty hat zu Recht einmal bemerkt:

»Waren wir [..] allein zur imaginativen Neubeschreibung fihig, dann lebten wir
noch heute in Hohlen. [...] Glicklicherweise konnen wir beides. Sowoh! im Leben
der Individuen als auch in dem der Gesellschaften wirken Problemlésung und
imaginative Neubeschreibung stets zusammen« (Rorty 2016: 63)

Und gerade in diesem Sinne muss man das eingangs zitierte Tagungsmotto wohl
verstehen: Philosophische Bildung ist mehr.

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.



https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

René Torkler: Mehr als was?

Literatur

Arendt, Hannah (1985), Das Urteilen, hrsg. v. R. Beiner, Miinchen.

Arendt, Hannah (2003), Uber das Bose. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, hrsg. v. J.
Kohn, Miinchen.

Arendt, Hannah (2016), »Wahrheit und Politik, in: Dies.: Zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Ubungen im politischen Denken I, hrsg. v. U. Ludz, Miinchen, S. 327-370.

Bauer, Thomas (2018), Die Vereindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutigkeit
und Vielfalt, Stuttgart.

Habermas, Jiirgen (2005), »Religion in der Offentlichkeit. Kognitive Voraussetzun-
gen fiir den >6ffentlichen Vernunftgebrauch« religioser und sikularer Biirgers,
in: Ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt
a.M., S. 119-154.

Heckmann, Gustav (2002), »Lenkungsaufgaben des sokratischen Gesprichsleiters«,
in: Dieter Birnbacher/Dieter Krohn (Hg.), Das sokratische Gesprich, Stuttgart,
S. 73-91.

Joas, Hans (1999), Die Entstehung der Werte, Frankfurt a.M.

Joas, Hans (2006), »Werte und Religion, in: Liz Mohn u.a. (Hg.), Werte. Was die Ge-
sellschaft zusammenhalt, Gitersloh, S. 19-31.

Joas, Hans (2008), »Value Generalization. Limitations and Possibilities of a Commu-
nication about Values, in: Zeitschrift fiir Wirtschafts- und Unternehmensethik 9(1),
S. 88-96.

Kant, Immanuel (1996), Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Bd. X, hrsg. v. W. Weische-
del, Frankfurt a.M.

KMK (2008), »Zur Situation des Ethikunterrichts in der Bundesrepublik Deutsch-
land. Bericht der Kultusministerkonferenz vom 22.02.2008«; online abrufbar,
letzter Zugriff am 20.01.2025, https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/P
resseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunt
erricht-22-02-2008.pdf.

Nelson, Leonard (2002), »Die sokratische Methode, in: Dieter Birnbacher/Dieter
Krohn (Hg.), Das sokratische Gesprich, Stuttgart, S. 21-72.

Nussbaum, Martha C. (1997), Cultivating Humanity. A classical defense of reform in liberal
education, Cambridge.

Parsons, Talcott (1977), »Comparative Studies and Evolutionary Change, in: Ders.:
Social Systems and the Evolution of Action Theory, London, S. 279-320.

Platon (1981), Theitet, iibers. u. hrsg. v. E. Martens, Stuttgart.

Raupach-Strey, Gisela (2002), »Das Sokratische Paradigma und seine Beziige zur
Diskurstheorie«, in: Dieter Birnbacher/Dieter Krohn (Hg.), Das sokratische Ge-
sprich, Stuttgart, S. 106-139.

Rawls, John (2003), Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.

67


https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/Beschluesse_Veroeffentlichungen/Zur-Situation-Ethikunterricht-22-02-2008.pdf

68

Grundierungen der Vernunft: Gefihl und Einbildungskraft

Rorty, Richard (2016), »Der Roman als Mittel zur Erlosung aus der Selbstbezogen-
heit«, in:Joachim Kiipper/Christoph Menke (Hg.), Dimensionen dsthetischer Erfah-
rung, Frankfurt a.M., S. 49-66.

Spaemann, Robert (2001), »Wer ist ein gebildeter Mensch? Aus einer Promotionsre-
de (1994)«, in: Grenzen. Zur ethischen Dimension des Handelns, Stuttgart, S. 512—516.

Tiedemann, Markus (2014), »Zwischen blinden Begriffen und leerer Anschauung,
in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik, 1, S. 95-103.

Tiedemann, Markus (2016), »Vom moralischen Geschmacksurteil zur ethischen Ur-
teilsbildung Angebot und Leistung des Philosophie- und Ethikunterrichts, in:
ERG.CH. Ethik-Religionen-Gemeinschaft, letzter Zugrift: 20.01.2025,
www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch.

Thein, Christian (2020), »Prikonzepte und Griinde im lebensweltbezogenen Philo-
sophieunterricht — Zur Relevanz der Gegenwartsphilosophie fiir die fachdidak-
tische Grundbildung, in: René Torkler (Hg.), Fachlichkeit und Fachdidaktik. Bei-
trige zur Lehrerausbildung im Fach Ethik/Philosophie, Stuttgart, S. 155-169.

Torkler, René (2018), »In another persor’s shoes< — Martha Nussbaums Bedeutung
fir die interkulturelle Didaktik, in: Bettina Bussmann (Hg.), Jahrbuch fiir Didak-
tik der Philosophie und Ethik: Lebenswelt und Wissenschaft (19), S. 163 -175.

Torkler, René (2021a), »Denken im Dialog. Uber eine Grundsignatur der Philoso-
phiec, in: Petia Knebel/Rainer Wenrich (Hg.), Dialoge — Dialogues. Ein Artistic-Re-
search-Project im interdiszipliniren Dialog, Miinchen, S. 21-32.

Torkler, René (2021b): »Der narrative Ansatz, in: Jorg Peters/Martina Peters (Hg.),
Moderne Philosophiedidaktik, Hamburg, S. 193-212.

Torkler, René (2024a): »Erzahlung und Narrativ. Ambivalenzen und Perspektiven
narrativer Didaktik in den Ethikfichern«, in: Anne Burkard/Laura Martena
(Hg.): Denken ohne fachliches Gelinder? Ethik-Unterricht zwischen den Disziplinen,
Stuttgart, S. 177-193.

Torkler, René (2024b): »Uber Religion sprechen. Philosophiedidaktische Annihe-
rungsversuche an einen Problembereich«, in: Stefan Rhein/Harald Schwillus
(Hg.), Religivse Sprache ausstellen? Die Sprachen von Judentum, Christentum und Islam
im Museum kommunizieren, Berlin, S. 91-112..

https://dol.org/10.14361/9783839474044-005 - am 14.02.2026, 13:47:48.



https://www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch
https://doi.org/10.14361/9783839474044-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ethik-religionen-gemeinschaft.ch

