
„Yankee Hindutva“: Die transnationale Dimension des 
Hindu-Nationalismus
Pierre Gottschlich*

Abstract: The Hindu nationalist movement has established itself as a key political and societal player in India. Its rise to power was 
accompanied and marred by violent excesses culminating in the Gujarat pogrom of 2002. Bloody conflicts between Hindu nationa­
list radials and certain minorities in India, particularly Muslims and Christians, are still common. Despite its violent connections, 
the Hindu nationalist movement has received and continues to receive substantial support from the Indian overseas population. 
The arguably most important group among these outside supporters is the “Yankee Hindutva”. For example, this radical part of 
the Indian diaspora in the United States was critical for the electoral success of Hindu nationalists in India. It has recently been 
challenged by more secular segments of the Indian American population.

Keywords: Hindu-Nationalismus, Hindutva, Sangh Parivar, Indische Diaspora	 
Hindu nationalism, Hindutva, Sangh Parivar, Indian diaspora

1. Einleitung

Der aus der Hindutva-Bewegung hervorgegangene 
Hindu-Nationalismus in Indien hat sich spätestens 
seit dem gesamtindischen Wahlsieg der Bharatiya 

Janata Party 1998 politisch fest etabliert. Hindu-Nationalisten 
sind zudem mit zahlreichen Organisationen als sozial-
karitative und gesellschaftlich-kulturelle Akteure nachhaltig 

in Erscheinung getreten. Dieser Aufstieg in den 1990er und 
frühen 2000er Jahren war jedoch auch mit gewaltsamen 
Konfrontationen verbunden. Das Pogrom von Gujarat 2002 
ist hierbei nur das bekannteste Beispiel für eine anhaltende 
Reihe gewalttätiger Ausschreitungen im radikalen Umfeld der 
hindu-nationalistischen Bewegung, die regelmäßig zahlreiche 
Todesopfer fordern. Sowohl das politische Projekt des Hindu-
Nationalismus als auch die teils gewaltsamen Formen seiner 
Durchsetzung wurden und werden auch aus den Reihen der 
indischen Auslandsbevölkerung unterstützt. Insbesondere 
die indische Diaspora in den Vereinigten Staaten ist hierbei 
bedeutsam. Teile der in den USA lebenden NRI („Non-Resident 
Indians“) und PIO („People of Indian Origin“) haben die Hindu-

S+F Sicherheit und Frieden
Security and Peace 1 2011

29. Jahrgang
S. 1–57

Herausgeber

Prof. Dr. Michael Brzoska, 
Institut für Friedensforschung 
und Sicherheitspolitik an der 
Universität Hamburg (IFSH)

Dr. Walter E. Feichtinger, 
Landesverteidigungsakademie, 
Institut für Friedenssicherung 
und Konfliktmanagement, 
Wien

Dr. Volker Franke, Kennesaw 
State University, Kennesaw, 
Georgia (USA)

Prof. Dr. Hans J.Giessmann, 
Berghof Conflict Research, 
Berlin

Prof. Dr. Heiner Hänggi, 
Genfer Zentrum für die 
demokratische Kontrolle der 
Streitkräfte (DCAF), Genf

Dr. Axel Krohn, Führungs-
akademie der Bundeswehr, 
Hamburg

Dr. Patricia Schneider, IFSH

Schriftleitung

Prof. Dr. Michael Brzoska

Redaktion
Dr. Martin Kahl (V.i.S.d.P.), IFSH
Dr. Regina Heller
Sybille Reinke de Buitrago
Susanne Bund

Beirat
Prof. Dr. Alyson J.K. Bailes,  
University of Iceland, Reykjavik

Dr. Detlef Bald, München

Prof. Dr. Susanne Buckley-Zis-
tel, Universität Marburg

Alain Deletroz, Vizepräsident 
International Crisis Group

Prof. Dr. Pál Dunay, Genfer 
Zentrum für Sicherheitspolitik 
(GCSP)

Prof. Dr. Susanne Feske, Univer-
sität Münster

Prof. Dr. Heinz Gärtner, Univer-
sität Wien

Prof. Dr. Laurent Götschel, 
Universität Basel

Prof. Dr. Anton Grizold, Uni-
versität Ljubljana

PD Dr. Hans-Joachim Heintze, 
Ruhr-Universität Bochum

Dr. Sabine Jaberg, Führungs
akademie der Bundeswehr

Prof. Dr. Charles A. Kup-
chan, Georgetown University, 
Washington, D.C.

Dr. Jocelyn Mawdsley, New-
castle University

Dr. Anja Seibert-Fohr, MPI 
Heidelberg

Dr. Marianne Wade, MPI 
Freiburg

T H E M E N S C H W E R P U N K T

S+F (29. Jg.)  1/2011 | �

*	 Dr. Pierre Gottschlich, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Politik- 
und Verwaltungswissenschaften der Universität Rostock. Dieser Aufsatz ist 
double-blind peer-reviewed.

SuF_01_11_Inhalt.indd   1 29.03.2011   15:14:11

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 18:00:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1


� | S+F (29. Jg.)  1/2011

Nationalisten in Indien massiv und dauerhaft gefördert. Neben 
konkreten Unterstützungsleistungen wie Geldspenden oder 
organisatorischen Sachleistungen (viele einschlägige Websites 
werden beispielsweise in den USA erstellt und gepflegt) wurde 
und wird auch die Legitimität des hindu-nationalistischen 
Projekts in Indien vorangetrieben. Der spezifische Charakter 
der Indian American Community ist hierbei, auch wenn diese 
bei Weitem nicht „gemeinschaftlich“ handelt und lediglich 
eine Minderheit die „Yankee Hindutva“ unterstützt, von 
nicht zu unterschätzender Bedeutung. Nahezu alle der etwa 
drei Millionen NRI und PIO in den USA sind nach der Reform 
der Einwanderungsbestimmungen 1965 als gut ausgebildete 
Fachkräfte ins Land gekommen und sozioökonomisch fest 
etabliert. Mit einem der höchsten Pro-Kopf-Einkommen 
überhaupt in den Vereinigten Staaten stehen der Community 
bedeutende Finanzmittel und Organisationsressourcen zur 
Verfügung. Zudem ist ihr Status als besonders gebildete und 
wirtschaftlich erfolgreiche ethnische Gruppe sehr attraktiv 
für politische Projekte wie den Hindu-Nationalismus in Indien, 
die sich mit ihrer vorgeblich umfassenden Unterstützung 
schmücken und legitimieren können. Seit einigen Jahren 
lässt sich innerhalb der indo-amerikanischen Gemeinschaft 
jedoch ein bemerkenswerter Wandel hin zu einem weitaus 
kritischeren Umgang mit Vertretern der „Yankee Hindutva“ 
beobachten. Insbesondere der lange Zeit behauptete 
Alleinvertretungsanspruch der Hindu-Nationalisten wird 
zunehmend in Frage gestellt und durch säkulare Organisationen 
konterkariert. 

2. Hindutva und Hindu-Nationalismus in Indien

Der Ursprung der Hindutva-Bewegung liegt im kolonialen In­
dien. Im 19. Jahrhundert hatten sich neohinduistische Reform­
bewegungen wie die Arya Samaj („Gemeinschaft der Arier“) 
gebildet, welche eine puristische Neuinterpretation der tradi­
tionellen religiösen Überlieferungen im Hinblick auf die Schaf­
fung eines indischen Nationalbewusstseins vorantrieben. Diese 
Organisationen strebten nach einer Wiedererrichtung des „gol­
denen Zeitalters“ des Hinduismus, das nach ihrem Dafürhalten 
durch äußere Einflüsse verloren gegangen war, und richteten 
sich damit zunehmend gegen die britische Fremdherrschaft. 
Das eigentliche Fundament für die Hindutva-Ideologie legte 
jedoch erst der Präsident der 1915 gegründeten Hindu Maha­
sabha („Große Versammlung der Hindus“), Vinayak Damodar 
Savarkar, in seinem Aufsatz „Essentials of Hindutva“ aus dem 
Jahr 1923. Darin reduziert er die Grundlagen der Hindu Rashtra 
(„Hindu-Nation“) auf drei wesentliche Merkmale: gemein­
sames Land, gemeinsame Abstammung und gemeinsame Kul­
tur. Diese Komplexitätsreduktion eines äußerst heterogenen 
spirituellen und geografischen Raums erlaubt nun sowohl eine 
umfassende Zuordnung zu einer übergeordneten Identität der 
Hindutva („Hindutum“) als auch eine eindeutige Abgrenzung 
zu anderen Gruppen. Für Savarkar galt, dass Hindu ist, wer In­
dien gleichzeitig als Vaterland und als Heiliges Land ansieht 
(Töpfer 2005: 7-17). Dies kann in einer breiten Interpretation 
sogar Sikhs, Buddhisten und Jainas umfassen, die allesamt ihre 
religiösen Wurzeln in Indien haben, schließt aber Christen und 
Muslime aus (Kakar & Kakar 2006: 136). Mit seiner Definition 

des Hindus und der Hindutva hatte Savarkar nicht nur eine vor­
geblich panindische kulturelle Identität geschaffen, die nun­
mehr im Unabhängigkeitskampf auch politisch genutzt werden 
konnte, er hatte vor allem das zukünftige Projekt des Hindu-
Nationalismus klar umrissen: „Indien ist das Land der Hin­
dus, die indische Nation ist eine Hindu-Nation, Inder zu sein 
heißt Hindu zu sein“ (Jürgenmeyer 2007: 635). Das Jahr 1923 
war somit die „Geburtsstunde des Hindu-Nationalismus“, und  
Savarkars Schriften waren der Auftrag an alle Inder, die Idee der 
Hindu-Nation in die Tat umzusetzen. Bereits zwei Jahre später 
gründete sich die Gruppierung, die bis heute als Frontorganisa­
tion des Hindu-Nationalismus in Indien gilt, der Rashtriya Swa­
yamsevak Sangh (RSS, „Nationales Freiwilligen-Korps“). Dessen 
langjähriger Führer, Mahadev Sadashivrao Golwalkar, hatte 
Savarkars Philosophie konsequent weiterverfolgt und noch 
vor der Unabhängigkeit Indiens deutlich gemacht, dass Nicht-
Hindus entweder das Land verlassen müssten oder aber nur in 
völliger Unterordnung ohne Bürgerrechte in Indien verblei­
ben könnten. Nach der Ermordung Mahatma Gandhis 1948 –  
der Attentäter Nathuram Godse besaß Verbindungen zum RSS –  
zu einem kurzzeitigen Verbot der Organisation und vor allem 
zu einer drei Jahrzehnte andauernden politischen Diskredi­
tierung des Hindu-Nationalismus. Während der langwierigen 
Neuausrichtung der Hindu-Nationalisten wurden zahlreiche 
Gruppen ins Leben gerufen, die lose im Verbund der Sangh 
Parivar („Familie der Organisationen“) assoziiert sind. Hierbei 
ist vor allem die Gründung des Vishwa Hindu Parishad (VHP, 
„Welt-Hindu-Rat“) im Jahre 1964 von Bedeutung. 1980 wurde 
mit der Bharatiya Janata Party (BJP, „Indische Volkspartei“) 
der politische Arm der Sangh Parivar neu gegründet, nachdem 
1977 die seit 1951 bestehende Bharatiya Jana Sangh (BJS, „In­
discher Volksbund“) in der Janata Party aufgegangen war. Es 
blieb der BJP vorbehalten, das Projekt des Hindu-Nationalismus 
nun auch in der nationalen Politik Indiens erfolgreich voranzu­
treiben und neu zu etablieren (Töpfer 2005: 19-27).

3. „Yankee Hindutva“ 

Seit den 1970er Jahren hatten sich unter den indischen Einwan­
derern in den Vereinigten Staaten Gruppen gebildet, welche 
die Organisationsstrukturen der Sangh Parivar aus Indien in 
die neue Heimat übertrugen. Alle bedeutenden Arme der Bewe­
gung besitzen ein entsprechendes Gegenstück in den USA. Als 
ideologische Basis fungiert der 1977 in New Jersey gegründete 
Hindu Swayamsevak Sangh (HSS), und auch der religiös-kultu­
relle, sozial-karitative und politische Flügel der Sangh Parivar 
sowie ihre Studentenorganisation sind in den Vereinigten Staa­
ten vertreten. 

Der indische VHP erkannte schon früh das Potenzial der in den 
USA lebenden NRI als Quelle finanzieller Unterstützung. 1970 
gründete sich zunächst informell der Vishwa Hindu Parishad 
of America (VHPA), der sich vier Jahre später als rein kulturelle 
Organisation beim Bundesstaat New York registrieren ließ 
(Anand 2004: 45). Aufgrund seines steuerbefreiten Status als 
religiöser Verein war dem VHPA nach seiner offiziellen Regis­
trierung keine offene politische Aktivität gestattet. Die Orga­
nisation konzentrierte sich also auf kulturelle Arbeit. Bereits 

T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Gottschlich, Die transnationale Dimension des Hindu-Nationalismus

SuF_01_11_Inhalt.indd   2 29.03.2011   15:14:12

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 18:00:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1


S+F (29. Jg.)  1/2011 | �

in den 1980er Jahren hatte der VHPA begonnen, die Idee der 
Gleichsetzung von Inder und Hindu innerhalb der indo-ameri­
kanischen Gemeinschaft zu propagieren und durch ein engma­
schiges Netzwerk verschiedener lokaler Organisationen auch 
in der spirituellen Praxis zu unterfüttern (Kurien 2007a: 52). 
Diese Ideologie betont zwar die Einheit des Hinduismus, lässt 
aber keinen Raum für andere religiöse Gruppen und richtet 
sich insbesondere gegen indische Muslime oder Christen, die 
nach diesem Verständnis keine „wahren“ Inder sein können. 
Zu ihrer Durchsetzung engagierten sich Mitglieder des VHPA 
unter anderem bei der Errichtung religiöser Stätten, übernah­
men wichtige Positionen in Hindu-Tempel-Gesellschaften und 
boten sich als Informationsquelle zu allen Fragen bezüglich 
des Hinduismus an (Prashad 2000: 134-135). Dies bezog und 
bezieht sich nicht nur auf die amerikanische Mehrheitsgesell­
schaft, sondern auch und vor allem auf die indische Gemein­
schaft. Der VHPA bietet den religiös oft wenig gebildeten und 
unsicheren Immigranten der ersten Generation Hilfe bei der 
Vermittlung indischer Traditionen und Werte für ihre Kinder 
an. Die Organisation führt Sonntagsschulen und Sommerla­
ger für indische und indischstämmige Kinder und Jugendliche 
durch und konnte so von Anfang an auch auf der Ebene der 
Familien tätig werden (Rajagopal 2000: 473-474). Diese Formen 
der Nachwuchsarbeit erfolgen mitunter in direkter Zusammen­
arbeit mit dem HSS und laufen teilweise nach dem Vorbild 
ähnlicher Veranstaltungen des RSS in Indien ab. Die Sonn­
tagsschulen umfassen beispielsweise neben der Vermittlung 
religiöser Werte und der kulturellen Erziehung mitunter auch 
hindu-nationalistische Indoktrination; in den Jugendcamps 
und Sommerlagern werden unter anderem Marschübungen 
durchgeführt (Foley & Hoge 2007: 146). Der HSS selbst veran­
staltete in den 1990er Jahren regelmäßig mehrtägige Camps für 
erwachsene NRI, die vorgeblich der Gemeinschaftsbildung und 
sozial-kommunikativen Zwecken dienen sollten, in denen aber 
auch die Sangh-Ideologie vermittelt und Wehrsport betrieben 
wurde (Rajagopal 2000: 480-485).

Die Reichweite des VHPA ist enorm: Die Organisation ist direkt 
oder indirekt in jedem amerikanischen Hindu-Tempel präsent 
(Mazumdar 2003: 249). Sie hat innerhalb der indischen Dias­
pora in den USA eine weitgehende kulturell-religiöse Mono­
polstellung und wird in ihren Bemühungen um eine Homo­

genisierung des amerikanischen Hinduismus auch durch die 
Strukturen der Mehrheitsgesellschaft gefördert (Mohammad-
Arif 2007: 21-22). Religion ist in den Vereinigten Staaten allein 
schon aufgrund der historischen Entwicklung des Landes ein 
allseits akzeptiertes Mittel der Identitätskonstruktion (Rajago­
pal 2000: 472). Sie wird bei Immigranten einer Selbstverortung 
entlang nationaler und damit potenziell loyalitätsgefährdender 
Linien deutlich vorgezogen und liefert eine anerkannte Basis 
für eine Gemeinschaftsformation. Auch die Politik des Multi­
kulturalismus fördert religiöse Identität, jedoch ist der Effekt 
mittelbar oft ein diasporischer Nationalismus, der sich unter 
dem Deckmantel der Religion umso freier entfalten kann (Ku­
rien 2007b: 764). In diesem Sinne ist auch der VHPA natürlich 
nie eine rein kulturelle Organisation gewesen, sondern hat 
trotz der formalen Einschränkungen einen einflussreichen 
„politischen Hinduismus“ in den USA erschaffen können (Mo­
hammad-Arif 2007: 23). Den Freiraum des Multikulturalismus 
nutzte der VHPA, um sich als selbsternannter, aber gemeinhin 
akzeptierter „Hüter des Hinduismus und der Hindu-Kultur“ 
zu etablieren. Durch die aggressive Verteidigung der eigenen 
Standpunkte erlangte die Gruppe schnell eine beachtliche po­
litisch-gesellschaftliche Stellung. Das hierbei transportierte 
Ziel einer geeinten, homogenen indischen Community voller 
Harmonie hat eine wichtige politische Dimension, da sich der 
VHPA als Alleinvertreter eben jener vorgeblich geschlossen 
hinter seiner Position versammelten indo-amerikanischen 
Gemeinschaft geriert (Mazumdar 2007: 245-247). Nicht zu­
letzt aber ist das Bild einer auf Zusammenhalt ausgerichteten 
Community für viele NRI und PIO tatsächlich sehr attraktiv. 
Insbesondere die Re-Affirmation der eigenen kulturellen und 
religiösen Identität kann in der täglichen Auseinandersetzung 
mit einer bestenfalls indifferenten, häufig aber arrogant-rassis­
tischen Mehrheitsgesellschaft sehr wertvoll und individuell 
bedeutsam sein.

4. Transnationale Verbindungen

Die „Yankee Hindutva“ kann natürlich nicht losgelöst vom 
ursprünglichen Heimatland und den transnationalen Verbin­
dungen betrachtet werden. Ihre Entwicklung in den USA lässt 

Gottschlich, Die transnationale Dimension des Hindu-Nationalismus | T H E M E N S C H W E R P U N K T

Tabelle 1: Sangh Parivar in Indien und in den USA

Indien USA
Ideologische Basis Rashtriya Swayamsevak Sangh  

(RSS, gegr. 1925)
Hindu Swayamsevak Sangh  
(HSS, gegr. 1977 in New Jersey)

Religiös-kultureller 
Arm

Vishwa Hindu Parishad  
(VHP, gegr. 1964)

Vishwa Hindu Parishad of America  
(VHPA, gegr. 1970 in New York)

Sozial-karitativer 
Arm

Seva Bharati 
(SB, gegr. 1979)

India Development and Relief Fund  
(IDRF, gegr. 1989 in Maryland)

Politischer Arm Bharatiya Janata Party  
(BJP, gegr. 1980, zuvor BJS)

Overseas Friends of the BJP  
(OFBJP, gegr. 1991 in New York)

Studentenorgani­
sation

Akhil Bharatiya Vidyarthi Parishad 
(ABVP, gegr. 1948)

Hindu Students Council  
(HSC, gegr. 1990 in New Jersey)

Quellen: Anand 2004: 44-47; Kurien 2007a: 48; Mazumdar 2003: 237-240; Vicziany 2004: 106-109.

SuF_01_11_Inhalt.indd   3 29.03.2011   15:14:12

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 18:00:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1


� | S+F (29. Jg.)  1/2011

sich gut anhand wichtiger Ereignisse in Indien darstellen: Der 
Marsch auf Ayodhya und die Zerstörung der Babri-Moschee 
1992 waren ebenso bedeutsam wie die Machtübernahme der 
BJP und die Nukleartests 1998 sowie die Kargil-Krise im Jahr 
darauf. „Traumatische Ereignisse“ und „moralische Schocks“ 
wie der terroristische Anschlag auf das indische Parlament 2001 
oder das Pogrom von Gujarat 2002 hatten ebenfalls nachhal­
tige Auswirkungen (Mohammad-Arif 2007: 28, 32, 42-43). 

Der Konflikt um die vermeintliche Geburtsstätte Ramas in Ay­
odhya und die seit den 1980er Jahren laufende Kampagne der 
Sangh Parivar zur Errichtung eines Hindu-Tempels am Ort der 
Babri-Moschee ist der „Kristallisationspunkt“ des hindu-natio­
nalistischen Projekts in Indien gewesen (Skoda 2005: 108-110). 
Ab 1989 hatte der VHP eine Kampagne von Ram-Ziegelstein-
Weihen („Ram shila puja“) begonnen, mit welcher Steine für 
den zukünftigen Tempel nach Ayodhya gebracht werden soll­
ten. Der Aufruf erreichte schnell auch die indische Diaspora 
in den USA, und aus 31 amerikanischen Städten wurden ge­
weihte Ziegelsteine nach Indien geschickt. Neben den Steinen 
als symbolische Geste wurde auch Geld gesammelt, um die 
Kampagne der Sangh Parivar zu unterstützen (Rajagopal 2000: 
474). Hindu-nationalistische Organisationen in den Vereinig­
ten Staaten wie der VHPA wurden nun aktiver, und eine indo-
amerikanische Gruppe namens „Concerned NRIs“ schaltete 
Anzeigen in indischen Zeitungen, in welchen sie den Organi­
satoren der Sangh Parivar gratulierte und den nun erwachten 
Kampfgeist der Hindus lobte (Prashad 2000: 135). In direkter 
Reaktion auf die Zerstörung der umstrittenen Babri-Moschee 
gründete sich Anfang 1993 in Südkalifornien die Federation 
of Hindu Associations (FHA), welche die Ayodhya-Kampagne 
als „Inspiration“ und „Quell des Stolzes“ bezeichnete und sich 
schnell zu einer der bedeutendsten indo-amerikanischen In­
teressengruppen entwickelte (Kurien 2001: 268-272). Die FHA 
und ihr langjähriger Vorsitzender Prithvi Raj Singh setzen sich 
für die Errichtung eines Hindutva-Staates in Indien ein. Ihre 
jährlich verliehene Auszeichnung „Hindu of the Year“ geht 
häufig an radikale Hindutva-Politiker aus Indien. 1994 wurden 
Bal Thackeray, Gründer der hindu-nationalistischen, xenopho­
ben Partei Shiv Sena in Indien und offener Bewunderer Hitlers, 
sowie Sadhvi Rithambara, eine der radikalsten Ideologinnen 
der Sangh Parivar, geehrt (Lal 2007: 326).

Zahlreiche Politiker der BJP und Aktivisten der Sangh Parivar 
unternahmen nun teilweise ausgedehnte Reisen in die Vereinig­
ten Staaten, um innerhalb der Diaspora Spenden für die 1991 
in New York gegründete Organisation Overseas Friends of the 
BJP (OFBJP) einzuwerben oder direkt Geld für die Partei und 
die hindu-nationalistische Bewegung in Indien zu sammeln. Zu 
den prominentesten dieser Abgesandten gehörten neben der 
Sangh-Demagogin Rithambara auch der damalige BJP-Vorsit­
zende Lal Krishna Advani und der VHP-Führer Ashok Singhal 
(Mazumdar 2003: 248; Vicziany 2004: 110). Die finanzielle und 
moralische Unterstützung durch weite Teile der Indian Ameri­
can Community ist für die BJP in den späten 1990er Jahren sehr 
wichtig gewesen. Nicht nur waren die großzügigen Spenden 
eine „Goldmine“ für die Partei, ihr Ansehen in der Diaspora er­
höhte auch ihre Legitimität in Indien. Die „Yankee Hindutva“ 
hatte also einen nicht zu unterschätzenden Anteil am Macht­
wechsel 1998 (Kurien 2001: 284-285). Der Wahlerfolg der BJP in 

Indien verschaffte nun in einer Umkehrentwicklung dem Hin­
dutva-Projekt deutlich mehr Ansehen innerhalb der Diaspora. 
Die indischen Nukleartests vom Mai 1998 steigerten die Popu­
larität der BJP nicht nur unter hindu-nationalistischen Grup­
pen nochmals deutlich. Die OFBJP erklärte überschwänglich: 
„The vast majority of Indian Americans who comprise one of 
the most educated groups in the US, and the 900 million peo­
ple of India, have given their overwhelming support to India’s 
testing“ (zitiert nach Rajagopal 2000: 486). Natürlich übertreibt 
diese Aussage, aber dennoch war die Grundstimmung gegen­
über der BJP-Regierung innerhalb der indo-amerikanischen 
Gemeinschaft während dieser Zeit überwiegend positiv. Die 
Kargil-Krise 1999 gab einen weiteren patriotischen Impuls und 
führte auch erstmals zu einer breiten politischen Aktivierung 
der Community, die sich erfolgreich für ein Eingreifen der USA 
zugunsten Indiens stark machte (Mohammad-Arif 2007: 32). 

5. Wandel innerhalb der indo-amerikanischen 
Gemeinschaft

Die terroristischen Anschläge des 11. September 2001 verstärk­
ten zunächst die anti-islamische Grundhaltung der „Yankee 
Hindutva“-Organisationen und führten zu einer gesteigerten 
Mobilisierung hindu-nationalistischer Kräfte in den USA. 
Diese Gruppen fanden nun ein geeignetes Forum, um die 
Unterschiede zwischen Hinduismus und Islam zu erläutern, 
muslimische Länder wie Pakistan und Bangladesh zu kritisie­
ren und vor allem Indien als vermeintlichen Gegenpol eines 
militanten Islam in Südasien zu positionieren (Kurien 2007: 
774). Der Terroranschlag auf das indische Parlament im De­
zember 2001 intensivierte diese Entwicklung aggressiver hin­
du-nationalistischer Rhetorik in den USA weiter. Doch auch 
Anti-Hindutva-Kräfte fanden nun Zulauf: Anfang 2002 kam es 
im indischen Bundesstaat Gujarat zu einem Pogrom gegen die 
muslimische Bevölkerung, in dessen Verlauf mehrere Tausend 
Menschen getötet wurden. Dieser durch die lokalen Behörden 
und staatlichen Stellen kaum behinderte Ausbruch exzessiver 
Gewalt löste weltweit Abscheu und Entsetzen aus. Insbeson­
dere der Ministerpräsident von Gujarat, Narendra Modi (BJP), 
wurde heftig kritisiert. Während vor allem Aktivisten des VHP 
und der Bajrang Dal die „von langer Hand“ vorbereiteten Aus­
schreitungen anführten, blieb die Regionalregierung untätig 
oder rechtfertigte sogar die Gewalt der Hindus (Sprung 2005: 
279-295). Innerhalb der indischen Diaspora wurden die Ereig­
nisse von Gujarat Gegenstand heftiger Debatten, wobei sich 
schnell zwei Lager herausbildeten: Während ökumenische 
und säkulare Kräfte die Gewalt verurteilten und zur religiösen 
Toleranz aufriefen, betonten die Vertreter der Hindutva das 
Recht auf Selbstverteidigung der Hindus, interpretierten die 
Gewalttaten als reine Notwehr und monierten die „unfaire“ 
Berichterstattung in den amerikanischen Medien (Foley & 
Hoge 2007: 144, 174). In Reaktion auf das Massaker von Gujarat 
und angesichts der Verweigerungshaltung der hindu-nationa­
listischen Organisationen in den Vereinigten Staaten bildeten 
sich nun verstärkt säkulare Gruppen, um innerhalb der Indian 
American Community ein Gegengewicht zu schaffen und den 
Alleinvertretungsanspruch der Gemeinschaft durch den VHPA 
herauszufordern. Schon nach der Ayodhya-Kampagne 1992 

T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Gottschlich, Die transnationale Dimension des Hindu-Nationalismus

SuF_01_11_Inhalt.indd   4 29.03.2011   15:14:12

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 18:00:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1


S+F (29. Jg.)  1/2011 | �

hatte sich die indo-amerikanische Interessengruppe Coalition 
Against Communalism (CAC) gegründet, und die American 
Foundation of Muslims from India (AMFI) hatte damals ihre 
Zielsetzung auf den Kampf gegen die Hindutva-Bewegung und 
den Einsatz für Säkularismus und ein friedliches, harmonisches 
Zusammenleben in Indien ausgerichtet. Doch erst die schreck­
lichen Ereignisse in Gujarat 2002 führten zu einem breiteren 
Engagement gegen die „Yankee Hindutva“ (Kurien 2007: 771-
775). 

Seither stehen die Aktivitäten der Sangh Parivar in den USA 
sehr viel stärker im Fokus der Aufmerksamkeit kritischer Grup­
pen. Im November 2002 veröffentlichte die Organisation Cam­
paign to Stop Funding Hate (CSFH) einen viel beachteten Be­
richt, in welchem sie die Verbindungen des vorgeblich nicht 
religiösen und unpolitischen India Development and Relief 
Fund (IDRF) zu hindu-nationalistischen Gruppierungen in 
Indien aufzeigte. In der Studie wird festgestellt, dass mehr als 
80 Prozent der durch diese Organisation gesammelten Spen­
dengelder direkt an die Sangh Parivar gehen. Diese Gelder 
würden in Indien unter anderem für religiöse Programme und 
Re-Konvertierungskampagnen, insbesondere unter der Stam­
mesbevölkerung, eingesetzt. Unter dem Deckmantel der Ar­
mutslinderung und Entwicklungshilfe verfolge der IDRF mit 
seinen Partnern in Indien in Wahrheit eine hindu-nationalis­
tische Agenda (Sabrang & SACW 2002). Obschon innerhalb 
kurzer Zeit wütende Gegendarstellungen veröffentlich wur­
den, konnten die Vorwürfe nicht glaubhaft entkräftet werden. 
Zahlreiche amerikanische Großunternehmen wie Cisco, Intel 
oder Hewlett Packard, die zuvor Spenden ihrer indischen und 
indischstämmigen Mitarbeiter an den IDRF auch durch eigene 
Gelder unterstützt hatten, stoppten nunmehr ihre finanziellen 
Zuwendungen. Es ist zudem anzunehmen, dass auch die Privat­
spenden signifikant zurückgegangen sind, nachdem die lange 
Zeit verleugneten und verschleierten Verbindungen des IDRF 
zur Sangh Parivar öffentlich gemacht worden waren (Sikand & 
Mathew 2005). Hier offenbart sich ein Grundproblem, das bis 
heute nicht gelöst ist: Ist die Höhe der Spendengelder, die der 
IDRF einwerben konnte (allein im Jahr 2000 waren dies 3,8 Mil­
lionen US-Dollar), tatsächlich ein Indikator für eine breite Basis 
der Sangh in den USA, oder handelt es sich auch um Spenden, 
die aus Unkenntnis heraus und im Vertrauen auf die vorgeblich 
karitative Ausrichtung der Organisation getätigt wurden (Vi­
cziany 2004: 109)? Es spricht einiges dafür, dass den indo-ame­
rikanischen Unterstützern zumindest teilweise nicht klar war, 
für welche konkreten Zwecke ihre Gelder in Indien eingesetzt 
wurden. Umso wichtiger ist die Aufklärungsarbeit, welche die 
CSFH und andere Gruppen leisten. 

Reisen und öffentliche Auftritte von Hindutva-Aktivisten aus 
Indien sind in den USA indessen nicht mehr so leicht durch­
führbar. Es haben sich innerhalb der Indian American Commu­
nity sehr aktive Gruppen gebildet, welche versuchen derartige 
Pläne und Veranstaltungen zu verhindern. Zu den wichtigsten 
dieser Organisationen zählen Vertretungen der südasiatischen 
Muslime in den Vereinigten Staaten wie beispielsweise das In­
dian Muslim Council (IMC). Unter dem Dach der Coalition 
Against Genocide (CAG) hatte das IMC im Verbund mit ande­
ren NRI-Gruppen großen Anteil an der Verweigerung eines Vi­
sums für Narendra Modi im Jahre 2005 und konnte zwei Jahre 

später eine Rede von Sadhvi Rithambra in Florida verhindern. 
Im August 2008 wurde Modi durch das US-Außenministerium 
erneut zur Persona non grata erklärt. Selbst führende Vertreter 
der Indian American Community in Gesellschaft und Politik 
wie Sonal Shah, die Beauftragte für soziale Innovation und 
Philanthropie in der Obama-Administration, werden nun 
auch bezüglich ihrer Einstellung zum Hindu-Nationalismus 
kritisch hinterfragt. Die erhöhte Sensibilität weiter Teile der 
Gemeinschaft für derartige Verbindungen ist bemerkenswert. 
Der konkrete Anteil der hindu-nationalistischen Gruppen an 
der indischen Diaspora in den USA ist jedoch nach wie vor eine 
sehr schwer einzuschätzende Größe. Weder der VHPA noch der 
HSS geben Mitgliederzahlen bekannt. Seriöse Schätzungen von 
außerhalb sind nahezu unmöglich. Gleiches gilt für die relativ 
autonom operierenden Hochschulgruppen des Hindu Students 
Council (HSC). Laut eigenen Angaben war der HSC im Frühjahr 
2010 an 55 Universitäten und Hochschulen in Nordamerika 
präsent. Ein indo-amerikanisches Informationsportal listet al­
lein mehr als 220 Vertretungen der säkularen Indian Students 
Associations in den Vereinigten Staaten und Kanada auf, die 
zum Teil mehrere hundert Mitglieder haben. Interviews mit in­
dischstämmigen Studenten legen nahe, dass hindu-nationalis­
tische Hochschulgruppen lediglich eine Minderheit unter den 
studierenden NRI und PIO darstellen. Ähnliches gilt vermut­
lich auch für die gesamte Gemeinschaft: Die „Yankee Hindut­
va“ ist keineswegs als repräsentativ für die indische Diaspora 
in den USA anzusehen. Es handelt sich um einen kleinen Teil 
der Community, welcher zwar nicht mehrheitsfähig scheint, 
sich aber geschickt und sprachgewaltig als Alleinvertretung 
inszeniert.

Trotz der Entwicklungen hin zu einem kritischeren Umgang 
mit hindu-nationalistischen Gruppen innerhalb der indo-ame­
rikanischen Gemeinschaft bleibt eine wichtige Frage: Warum 
konnte und kann die Hindutva-Bewegung gerade unter den 
mehrheitlich exzellent gebildeten, wohlhabenden Indian 
Americans eine derartige Popularität erlangen? Weshalb be­
kämpfen diese indischen Immigranten in ihrer Heimat eine 
religiöse Toleranz, von der sie im Gastland USA profitieren? 
Prema A. Kurien offeriert neben den traditionellen Erklärungs­
ansätzen wie der gesteigerten Bedeutung von Religion für Im­
migranten als Reaktion auf Marginalisierungen oder als Quelle 
ethnischer Ressourcen in der Gastgesellschaft eine Reihe von 
weiteren, spezifischen Gründen: Erstens sind Hindus die mit 
Abstand größte Gruppe unter der indo-amerikanischen Be­
völkerung, womit Religion leicht zur Basis ethnischer Identi­
tät wird und die Gleichsetzung Inder = Hindu an Legitimität 
gewinnt. Zweitens führt die noch immer weithin vorhandene 
religiöse Intoleranz in den Vereinigten Staaten und insbeson­
dere das Negativbild des Hinduismus als eine primitive und 
rückständige Religion zu einer Gegenreaktion des „Hindu Pri­
de“, der offensiven und mitunter aggressiven Identifikation mit 
dem eigenen Glauben. Drittens fügt sich die anti-muslimische 
Grundhaltung der Hindu-Nationalisten in das generell islam­
skeptische Stimmungsbild in den USA ein, vor allem nach den 
Terroranschlägen des 11. September 2001. Viertens verortet 
sich die Hindutva-Bewegung gern in einer Traditionslinie des 
indischen Befeiungskampfes gegen den (Neo-)Kolonialismus 
und Rassismus des Westens und wird damit auch für gebildete 

Gottschlich, Die transnationale Dimension des Hindu-Nationalismus | T H E M E N S C H W E R P U N K T

SuF_01_11_Inhalt.indd   5 29.03.2011   15:14:12

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 18:00:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1


� | S+F (29. Jg.)  1/2011

NRI und PIO durchaus attraktiv. Fünftens haben der Aufstieg 
der Sangh Parivar und der zwischenzeitliche Machtgewinn der 
BJP in Indien dem hindu-nationalistischen Projekt auch in der 
Diaspora Legitimität verliehen. Sechstens finden sich in der 
Führungselite der „Yankee Hindutva“ vornehmlich männliche, 
wohlhabende Geschäftsleute, die mehrheitlich ohnehin sehr 
konservative Einstellungen vertreten (Kurien 2001: 277-282; 
Kurien 2007b: 765). 

6. Zusammenfassung

Zusammenfassend muss konstatiert werden, dass die hindu-
nationalistische Ideologie der Sangh Parivar ihren Weg in die 
indo-amerikanische Gemeinschaft gefunden hat. Die „Yankee 
Hindutva“ hat frühzeitig eine bedeutende Position innerhalb 
der Community eingenommen und eine organisatorische 
Parallelstruktur zu den hindu-nationalistischen Gruppen in 
Indien geschaffen. Vor allem dem Vishwa Hindu Parishad of 
America gelang es, lange Zeit eine Art Alleinvertretungsan­
spruch für die Belange und Angelegenheiten der Hindus und 
des Hinduismus in den USA geltend zu machen. Die Ayodhya-
Kampagne der Sangh Parivar in Indien und auch der Aufstieg 
und Machtgewinn der BJP in den 1990er Jahren wurden durch 
die Indian American Community moralisch und finanziell un­
terstützt. Diese Diaspora-Hilfe für das hindu-nationalistische 
Projekt wird mitunter als „wichtigste Auswirkung der Globali­
sierung im heutigen Indien“ angesehen (Vicziany 2004: 105). 
Spätestens seit dem Pogrom von Gujarat 2002 zeigt sich aber in 
den Vereinigten Staaten eine wachsende säkulare Gegenbewe­
gung, die sich dem Einfluss der „Yankee Hindutva“ erfolgreich 
entgegenstellt und eine erhöhte Sensibilisierung innerhalb der 
indo-amerikanischen Gemeinschaft erreicht hat.

Literatur

Anand, Priya 2004. Hindu Diaspora and Religious Philanthro­
py in the United States. New York: Center on Philanthropy and 
Civil Society.

Foley, Michael W. & Dean R. Hoge 2007. Religion and the New 
Immigrants: How Faith Communities Form Our Newest Citi­
zens. Oxford & New York: Oxford University Press.

Jürgenmeyer, Clemens 2007. Ein Land, ein Volk, eine Kultur –  
Ideologie und Politik hindunationaler Identität in Indien, in: 
Molt, Peter & Helga Dickow (Hrsg.). Kulturen und Konflikte im 
Vergleich. Baden-Baden: Nomos, 632-647.

Kakar, Sudhir & Kakar, Katharina 2006. Die Inder: Porträt einer 
Gesellschaft (3. Auflage). München: Beck.

Kurien, Prema A. 2007a. A Place at the Multicultural Table: The 
Development of American Hinduism. New Brunswick: Rutgers 
University Press. 

Kurien, Prema A. 2007b. Who Speaks for Indian Americans? Re­
ligion, Ethnicity, and Political Formation, in: American Quar­
terly. Volume 59, Number 3, 759-783.

Kurien, Prema A. 2001. Religion, Ethnicity and Politics: Hindu 

and Muslim Indian Immigrants in the United States, in: Ethnic 

and Racial Studies. Volume 24, Number 2, 263-293.

Lal, Vinay 2007. United States, in: Lal, Brij V. (ed.). The Encyclo­

pedia of the Indian Diaspora. Singapore: Editions Didier Millet, 

314-326.

Mazumdar, Sucheta 2003. The Politics of Religion and Natio­

nal Origin: Rediscovering Hindu Indian Identity in the United 

States, in: Kaiwar, Vasant & Sucheta Mazumdar (eds.). Antino­

mies of Modernity: Essays on Race, Orient, Nation. Durham & 

London: Duke University Press, 223-260.

Mohammad-Arif, Aminah 2007. The Paradox of Religion: The 

(Re-)Construction of Hindu and Muslim Identities amongst 

South Asian Diasporas in the United States, in: South Asia Mul­

tidisciplinary Academic Journal (Fall 2007). Online: http://sa­

maj.revues.org/document55.html (08.03.2010).

Prashad, Vijay 2000. The Karma of Brown Folk. Minneapolis: 

University of Minnesota Press.

Rajagopal, Arvind 2000. Hindu Nationalism in the US: Chan­

ging Configurations of Political Practice, in: Ethnic and Racial 

Studies. Volume 23, Number 3, 467-496.

Sabrang Communications & South Asia Citizens Web 2002. 

The Foreign Exchange of Hate: IDRF and the American Funding 

of Hindutva. Online: http://www.stopfundinghate.org/sacw 

(10.11.2009).

Sikand, Yoginder & Biju Mathew 2005. Stop Funding Hate, 

in: Countercurrents.org (August 12, 2005). Online: http://

www.countercurrents.org/comm-mathew120805.htm 

(04.03.2010).

Skoda, Uwe 2005. Ayodhya: Ein Symbol des Hindu-Nationa­

lismus, in: Skoda, Uwe & Klaus Voll (Hrsg.). Der Hindu-Natio­

nalismus in Indien: Aufstieg – Konsolidierung – Niedergang? 

Berlin: Weißensee, 83-113.

Sprung, Christoph S. 2005. Macht durch Gewalt und Religi­

on – Das hindu-nationalistische Pogrom in Gujarat 2002, in: 

Skoda, Uwe & Klaus Voll (Hrsg.). Der Hindu-Nationalismus in 

Indien: Aufstieg – Konsolidierung – Niedergang? Berlin: Wei­

ßensee, 279-297.

Töpfer, Eric 2005. Geistige und ideologische Grundlagen des 

Hindu-Nationalismus, in: Skoda, Uwe & Klaus Voll (Hrsg.). Der 

Hindu-Nationalismus in Indien: Aufstieg – Konsolidierung –  

Niedergang? Berlin: Weißensee, 1-30.

V����������������������������������������������������������      icziany, Marika 2004. Globalization and Hindutva: India’s 

Experience with Global Economic and Political Integration, 

in: Davies, Gloria & Chris Nyland (eds.). Globalization in the 

Asian Region: Impacts and Consequences. Cheltenham & 

Northampton: Edward Elgar, 92-116�.

T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Gottschlich, Die transnationale Dimension des Hindu-Nationalismus

SuF_01_11_Inhalt.indd   6 29.03.2011   15:14:12

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 18:00:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2011-1-1

