
https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī 
Akten des Symposiums aus Anlaß  

des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes  
von Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī  

am 23. April 2001 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 
 

HERAUSGEGEBEN VOM 
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL 

 
BAND 1 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī 
Akten des Symposiums aus Anlaß  

des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes  
von Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī  

am 23. April 2001 
 

 
 

 
 

herausgegeben von 
 
 

Kellner-Heinkele, Barbara 

Kleinmichel, Sigrid 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

WÜRZBURG 2016 
      

 
ERGON VERLAG WÜRZBURG 

IN KOMMISSION 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de 
abrufbar. 
 
Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie; 
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ISBN  978-3-95650-175-3 

ISSN  1863-9461 
 
© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung) 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des 
Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts 
Istanbul. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikro- 
verfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter- 
stützung des Orient-Instituts Istanbul, gegründet von der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung. 
 
 
Ergon-Verlag GmbH 
Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

5 

 

INHALTSVERZEICHNIS 
 

Vorbemerkung ......................................................................................... 6 

Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī – Eine Skizze zum historischen Hintergrund 
Barbara Kellner-Heinkele ............................................................................. 9 

Darstellung von Usbeken in ausgewählten timuridischen Quellen 
Jürgen Paul ................................................................................................ 23 

Das Bild Nava’is im Babur Name 
Claus Schönig ............................................................................................. 47 

ᶜAlīšīr Nawāᵓī in den Märchen zentralasiatischer Völker 
Erika Taube .............................................................................................. 57 

Zur osmanischen Wiedergabe tschagataischer Verbformen im 
tschagataisch-osmanischen Wörterbuch Abušqa (16. Jh.) 
Claudia Römer ........................................................................................... 69 

The visible and the invisible in Nawāᵓī works 
Hamid Ismailov ......................................................................................... 90 

Nawais Laila und Madschnun 
Mark Kirchner ........................................................................................... 99 

Nawāᵓī-i bē-Nawā 
Sigrid Kleinmichel ..................................................................................... 113 

Kunst und Architektur zur Zeit Mir Ali Shir Navaᵓis 
Joachim Gierlichs ...................................................................................... 137 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

6 

 

VORBEMERKUNG 
Am 23. April 2001 veranstaltete das Institut für Turkologie der 
Freien Universität Berlin aus Anlaß des 560. Geburtstages und des 
500. Jahres des Todes von Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī ein Symposium. 

Die Vortragenden kamen aus Berlin, Frankfurt am Main, Halle, 
Leipzig, London, Mainz sowie aus Wien. Sie bemühten sich – jeder 
auf seine Weise – um eine Annäherung an das Schaffen des Dichters 
und seiner Zeitgenossen. An den Verklärungen, die das Leben des 
Dichters erfahren hat, wollten sie nicht mitwirken. Diese besagen, 
daß es selten ein besseres Verhältnis zwischen Dichter und Herrscher 
gegeben habe, als das zwischen dem Dichter ᶜAlīšīr Nawāᵓī und dem 
Herrscher Ḥusayn Bayqara am Hofe von Herat. So glaubte man 
jedenfalls im Norden und Süden, im Osten und Westen des 
islamischen Kulturbereichs – bis weithin ins Osmanische Reich. 
Dichter und Historiker sahen nicht selten neidvoll, auch in späteren 
Jahrhunderten, in den beiden Männern aus Herat eine 
Wiederverkörperung des legendären Freundespaares König Salomo 
und Asaph, der als Liederdichter und Minister Salomos gedacht wird. 

In ihren historisch ausgerichteten Beiträgen stellten sich B. 
Kellner-Heinkele, J. Paul (Halle) und C. Schönig (Berlin/Istanbul) 
das Ziel, die politischen Rahmenbedingungen für die Existenz des 
Herater Hofes und dessen Niedergang sowie die geistige Atmosphäre 
im Herrschaftsbereich von Ḥusayn Bayqara sichtbar zu machen. Sie 
stützten sich auf intime Kenntnisse jener Schriften in persischer und 
tschaghataischer Sprache, die zur Zeit Nawāᵓīs oder kurz nach 
seinem Tod entstanden. 

Der Beitrag von E. Taube (Leipzig) berührte eine Seite der 
Verklärungen, das Eindringen der Gestalt ᶜAlīšīr Nawāᵓīs in die 
mittelasiatischen Märchen. Über deren Entstehungsbedingungen 
entspann sich ein kleiner Disput, der anhand älterer Quellen 
weitergeführt werden müßte. Das Interesse an den Dichtungen 
ᶜAlīšīr Nawāᵓīs in Gegenden, in denen seine Muttersprache, das 
Tschaghataische (auch Türkī genannt), nicht ohne weiteres oder gar 
nicht verständlich war, hatte mindestens seit dem 16. Jahrhundert zur 
Herstellung tschaghataisch-persischer und tschaghataisch-
osmanischer Wörterbücher geführt. Die Struktur eines dieser 
Wörterbücher und damit die Art des sprachwissenschaftlichen 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

7 

 

Denkens im 16. Jahrhundert behandelte C. Römer (Wien) in ihrem 
Beitrag. 

Drei der Vortragenden stellten die Dichtung ᶜAlīšīr Nawāᵓīs in den 
Mittelpunkt ihrer Überlegungen, der Literaturwissenschaftler und 
Dichter H. Ismailov (z.Zt. London), M. Kirchner (Frankfurt am 
Main) und S. Kleinmichel (Berlin). Grundzüge des 
Gedankengebäudes Nawāᵓīs wie auch der spielerische Umgang mit 
einzelnen Topoi und Begriffen wurden am Beispiel der größeren 
Dichtungen wie “Laylā wa Mağ nūn” und der Ghasele erörtert. 
Kunst und Musik, die der Dichter stets gefördert hat, wurden zum 
Abschluß in einem Dia-Vortrag von J. Gierlichs (Berlin) und in 
einem kleinen Dutarkonzert von R. Sultanova (z.Zt. London) den 
Anwesenden nahegebracht. Eine Kostprobe von den heute in 
Mittelasien gesungenen Liedern gab eine seit einigen Jahren 
bestehende studentische Musikgruppe des Zentralasien-Seminars der 
Humboldt-Universität zu Berlin. 

Neben der Vizepräsidentin der FU, Prof. Dr. G. Klann-Delius, 
hatte der Botschafter der Republik Usbekistan, Dr. V. Norov, die 
Anwesenden begrüßt. Die Botschaft der Republik Usbekistan lud im 
Anschluß an das Symposium zu einem Empfang und gab so ihrer 
Freude darüber Ausdruck, daß ein bedeutender Dichter geehrt 
wurde, zu dessen Erben sich die Usbeken neben den Uighuren, 
Türkmenen und anderen Völkern Mittelasiens zählen. 

Daß die Vorbereitung und Durchführung des Symposiums 
gelungen sind, ist der Einsatzbereitschaft der Mitarbeiter des Instituts 
für Turkologie zu danken. Ohne die finanzielle Unterstützung der 
Freien Universität Berlin jedoch wäre die Ehrung ᶜAlīšīr Nawāᵓīs 
nicht geglückt. 

Der vorliegende Band enthält nun die bei dem Symposium 
gehaltenen Vorträge in überarbeiteter Form. Ganz besonderer Dank 
ist Frau Liane Wolf geschuldet, die mit unermüdlichem Engagement 
die Eingabe der Texte in den Computer besorgte. Für die 
Überarbeitung eines englischsprachigen Manuskripts sei Frau Dr. 
Kathrin Möller und für wiederholtes Korrekturlesen Frau Paula 
Schrode gedankt. 

Da die Beiträge sich sowohl nach ihrer Materialgrundlage als auch 
nach den Gesichtspunkten, die für die Vortragenden jeweils wichtig 
waren, stark unterscheiden und da die Autoren der Beiträge 
unterschiedlichen wissenschaftlichen Schulen entstammen, 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

8 

 

transkribieren sie auf verschiedene Weise und schreiben auch den 
Namen des Dichters und gängige Begriffe, für die es im Deutschen 
mehrere Schreibweisen gibt (tschaghataisch ~ tschagataisch, Ghasel 
~ Gasel u.a.), nicht einheitlich. Diese Unterschiede sind auch in 
dieser Publikation bewahrt. 

Barbara Kellner-Heinkele Sigrid Kleinmichel 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

9 

 

MĪR ᶜALĪŠĪR NAWĀᵓĪ – EINE SKIZZE 
ZUM HISTORISCHEN HINTERGRUND 

Barbara Kellner-Heinkele 

Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī Leben und Wirken ist aufs engste verbunden mit 
der Timuridendynastie und mit der Stadt Herat. Timur „der Lahme“, 
der Gründer der Dynastie (reg. ca. 1370–1405), machte Samarkand 
zum politischen und kulturellen Zentrum seines riesigen Reiches, 
während Herat sich erst unter seinem Sohn und Nachfolger Šāhruḫ 
(reg. 1409–1447) als Hauptstadt zu entfalten begann. In der zweiten 
Hälfte des 15. Jahrhunderts erlangte die Stadt als Herrscherresidenz 
des bedeutenderen der beiden Teilreiche, die die Timuriden sich 
hatten bewahren können, ihren historischen Höhepunkt.1 

Herat läßt sich gewissermaßen als das Zentrum eines Panoramas 
von islamischen Reichen vorstellen, von denen gegen Norden als 
rivalisierendes timuridisches Teilreich Transoxanien (das Land 
jenseits des Amu-Darya) mit dem Zentrum Samarkand angrenzte, 
gegen Westen folgten das übrige Persien und Ostanatolien unter der 
Herrschaft der Türkmenendynastien der Qara Qoyunlu und Aq 
Qoyunlu, westlich und südwestlich von diesen das Osmanische Reich 
und das Mamlukenreich (Ägypten und Syrien); im Südosten lag 
jenseits mehrerer Gebirgsketten das unter diversen Dynastien 
aufgeteilte Indien und schließlich, im Nordosten, das Land jenseits 
von Pamir und Tienschan, Mogholistan (Siebenstromland und 
Tarim-Becken). 

Für den heutigen Betrachter mag Herat nur eine afghanische 
Provinzstadt im Grenzgebiet gegen Iran sein, doch es hat eine lange 
und oft glanzvolle Geschichte aufzuweisen.2 Von der großen 
Flußoase Herat wissen wir, daß sie seit dem Altertum dank ihrer 
günstigen klimatischen und verkehrstechnischen Lage ein 
Anziehungspunkt war für friedliche Menschen wie ehrgeizige 
Eroberer – nicht zuletzt für Alexander den Großen. Nach seiner 

                                                 
1 Es reichte von Chwaresm südlich des Aralsees bis Sistan in 

Südpersien und umfaßte als Herzstück ganz Chorasan (NO-
Persien) und dazu Teile des heutigen Nordafghanistan. 

2 Allen 1983: 11–35; Dupree 1973. Kap. 14–16. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

10 

 

Eroberung durch die Heere des Islam im 7. Jahrhundert gehörte das 
Land Chorasan – und mit ihm Herat – ursprünglich als Bastion 
gegen die Steppenvölker zu den wichtigen Provinzen des 
Umaijadischen (661–750) und danach des Abbasidischen (750–1258) 
Kalifenreiches. 

Ab dem 9. Jahrhundert, als die Kalifen von ihrer Hauptstadt 
Bagdad aus immer weniger den zentrifugalen Kräften im Reich 
entgegenzusteuern vermochten, war Chorasan nacheinander im 
Besitz der reichsgründenden Dynastien der Tahiriden, Samaniden, 
Ghaznawiden, Seldschuken, Ghoriden und Chwarezm-Schahs, bevor 
dann die Heere Chinggis Chans 1221 die herrschende prekäre 
Ordnung umstürzten und die großen Stäte dieser Region, wie Balch, 
Marw, Nischapur und eben Herat, eroberten und zerstörten. Unter 
den Nachfolgern des Chinggis Chan, den Chinggisiden, gehörte 
Chorasan mit Herat zum Reichsteil der Mongolen in Iran, d.h. der 
Ilchane. Anfänglich als deren Vasall, begann die Lokaldynastie der 
Kart mit dem Wiederaufbau und führte Herat zu neuer Blüte. Der 
Niedergang der Ilchane und die nachfolgende Kleinstaaterei in Iran 
erlaubte es schließlich dem aus dem Land jenseits des Amu-Darya 
stammenden Timur im Jahre 1380, die reiche Provinz Chorasan, mit 
Herat, seinem anfänglich in zähem Kleinkrieg zusammengetragenen 
Herrschaftsgebiet einzuverleiben. 

Timur war nicht nur ein rastloser Eroberer, der bekanntermaßen 
weite Teile des Vorderen Orients in Schutt und Asche legte und 
hunderttausende von Bewohnern umbringen ließ, er war auch ein 
Mann, der Gefallen an gelehrten Gesprächen fand und als Mäzen 
und Bauherr Spuren hinterließ, die weder die Kriege der folgenden 
Jahrhunderte noch Erdbeben oder natürlicher Verfall gänzlich zum 
Verschwinden bringen konnten. Auch die meisten seiner Nachfahren 
scheuten sich nicht vor kriegerischen Auseinandersetzungen, eben in 
der Absicht, das ererbte Reich des Eroberers zusammenzuhalten und 
gegenüber den Nachbarn zu verteidigen. Erfolgreich waren sie hierin 
nur in begrenztem Maße. Timurs Sohn Šāhruḫ regierte von Herat aus 
(1409–1447), wie auch später Timurs Urenkel Abū l-Qāsim Bābur 
(1449–1457) und Abū Saᶜīd (1459–1469) und sein Ururenkel Ḥusayn 
Bayqara (1469–1506). Da diverse Onkel, Neffen und Söhne 
versuchten, ihre konkurrierenden Herrschaftsansprüche zu 
verwirklichen, kann man von einer endgültigen politischen 
Fragmentierung des Timur-Reiches ab 1469 sprechen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

11 

 

Fast alle Mitglieder der Timuriden-Dynastie waren aber auch 
enthusiastische Mäzene und oft genug persönlich mit künstlerischem 
oder poetischem Talent begabt. Listen von exquisiten Bauwerken, 
von einzigartigen Manuskripten und kostbaren Zeugnissen des 
Kunsthandwerks, die inzwischen erstellt worden sind,3 machen 
bewußt, daß es in diesem 15. Jahrhundert voller Kriege und Wirren 
so viel Verständnis und Geld für künstlerisches Schaffen und 
Gelehrsamkeit gab, daß in der westlichen Forschung sogar der 
Begriff der „timuridischen Renaissance“ gängig werden konnte.4 
Charakteristisch für diese kulturelle Blüte ist, daß sie nicht von einer 
einzelnen Hauptstadt ausging, wie das noch unter Timur mit 
Samarkand der Fall war, sondern daß sie sich innnerhalb des 
dahinschmelzenden timuridischen Territoriums in einer Reihe von 
Residenzen – von Tabriz bis Balch und von Schiraz bis Samarkand – 
entfalten konnte.5 

Ḥusayn Baydara und Nawāᵓī 

In diesem Zusammenhang ist für die zweite Hälfte des 15. 
Jahrhunderts immer an erster Stelle vom Herat des Sultan Husayn 
Bayqara (reg. 1469–1506) die Rede, der das Leben eines fahrenden 
Ritters führte, bevor er sich 1469 in Herat durchsetzen und im 
Verein mit Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī an den weiteren Ausbau dieser 
Residenz als Kunst- und Wissenschaftsmetropole machen konnte in 

                                                 
3 Lentz/Lowry 1989; Golombek/Wilber 1988; O’Kane 1987; 

Roxburgh 1999. 
4 Subtelny 1988: 479–480 diskutiert den Sinn dieser Bezeichnung und 

geht anschließend dem Zusammenhang zwischen politischem 
Niedergang und kultureller Blüte am Beispiel von Ḥusayn 
Bayqaras Herat nach. 

5 Bereits Šāhruḫ und seine Gemahlin Gauhar Šād (gest. 1457) hatten 
sich als baufreudiges Herrscherpaar gezeigt (eine kurze 
Beschreibung ihrer Bauten findet sich bei Allen, S. 17–22), und 
der wohl feinsinnigste aller Timuriden, Prinz Baysunġur (1397–
1433), hatte hier die besten Kalligraphen und Maler versammelt 
(Lentz/Lowry 112–114. 368–369). Dagegen hatten Abū l-Qāsim 
Bābur (1449–1457) und Abū Saᶜīd (1457–1469) weniger zur 
Entwicklung der Stadt beigetragen (Allen 1983: 22–24). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

12 

 

dem Versuch, kulturelles Prestige „mit politischem Prestige“ zu 
verbinden.6 Ḥusayn Bayqara ist 1438 geboren und starb 1506. Er war also 
gerade einmal drei Jahre älter als Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī, mit dem ihn eine 
lebenslange, nicht immer ungetrübte Freundschaft verband. Beide 
Männer hatten in ihrer Kindheit und Jugend die Unsicherheit der 
Zeitläufte, die Furcht um Leben und Besitz, den schnellen Wechsel 
von Glück und Unglück kennengelernt, bevor sie sich in ihren besten 
Jahren mit ungeheurer Energie und enormem finanziellen Aufwand 
den schönen Dingen des Lebens zuwandten: dem Bauen und der 
Gartenkultur, den schönen Künsten, der Dichtung und der gelehrten 
Prosa, der Kalligraphie, der Musik, den Wissenschaften einschließlich 
der Medizin7 und nicht zuletzt dem ordnungsgemäßen Funktionieren 
des Staatsapparates, der Wirtschaft und der Landwirtschaft.8 

Sultan Ḥusayn Bayqaras Lebenswerk scheint kaum denkbar ohne 
Nawāᵓī, und Nawāᵓīs nicht ohne Sultan Ḥusayn Bayqara, so 
unterschiedliche Charaktere die beiden gewesen sein mögen. So 
liebte der Sultan eine glänzende Hofhaltung und Feste, während 
Nawāᵓī, der „Phönix von Herat“,9 einen frugalen Lebensstil vorzog. 
Für beide hatte die Dichtkunst einen besonderen Rang.10 
Interessanterweise scheinen die meisten neuen Bauten und Gärten 
dieser Jahrzehnte wie auch die Erneuerung bereits verfallender 
Gebäude und Anlagen in und um Herat wie auch andernorts im 
Reich zu einem großen Teil Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī Munifizenz zu 
verdanken zu sein und erst in zweiter Linie dem Sultan, den 
Großwürdenträgern und den ᶜulamāᵓ.11 

                                                 
6 Subtelny 1983: 130. Vgl. auch Subtelny 1979–80. 
7 Lentz/Lowry 1989, Kap. IV. 
8 Subtelny 1997:9–14; Jakobi 1992; Allen 1983: 36–45. 
9 Hofman 1969, 1/5: 228, s.v. “Šaibānī”. 
10 Hofman 1969, 1/3: 210–225, s.v. “Ḥusainī”. 
11 Allen 1983: 26–28 et passim; O’Kane 1987: 85–87. Neben den 

Bauten religiösen Charakters, wie u.a. seinem Iḫlāṣīye-Komplex, 
werden Nawāᵓī auch weltliche Bauten zugeschrieben, so etwa 19 
Zisternen, neun Bäder, 48 Karawansereien, zahlreiche Brücken, 
zwei Staudämme und ein Krankenhaus. Die Bauten finden sich in 
Herat und Umgebung, aber auch entlang der Straßen nach Marw, 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

13 

 

Berühmtheiten der Zeit 

Da die Beiträge dieses Bandes vor allem um Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓīs Werk 
kreisen, mag es von Nutzen sein, an dieser Stelle auf einige der 
illustren Gestalten um Nawāᵓī und Husayn Bayqara einzugehen, 
Persönlichkeiten, die mit dazu beitrugen, aus Herat „die kulturelle 
Hauptstadt der damaligen östlichen islamischen Welt“12 zu machen, 
und darüber hinaus die Position des timuridischen Chorasan in der 
damaligen islamischen Welt zu skizzieren.  

Unter den Berühmtheiten der Zeit kommt als erster der Dichter 
Ğāmī in den Sinn, der zwar bereits 1414 bei Herat geboren ist, aber 
doch mehr als zwei Jahrzehnte lang, bis zu seinem Tod im Jahre 
1492, zu den Leuchten in Husayn Bayqaras Umgebung zählte. Ğāmī 
galt schon zu seinen Lebzeiten – und weit über den 
persischsprachigen Raum hinaus – als einer der größten Dichter in 
persischer Sprache. Mehrere seiner dichterischen Kompositionen 
widmete er seinem Freund Sultan Ḥusayn Bayqara.13 Aber Ğāmī war 
auch ein anerkannter Religionsgelehrter und als Vertreter des 
mystischen Pfades von Bahāᵓ ad-Dīn Naqšband (gest. 1389) von 
eminentem Einfluß auf seine eigenen und auf spätere Zeitgenossen. 

Unter den zahlreichen Hofkünstlern erlangte besonders 
nachhaltigen Ruhm Einfluß Meister Kamāl ad-Dīn Bihzād der Maler, 
der nach der Mitte des 15. Jahrhunderts geboren ist und zuerst für 
Nawāᵓī und dann für Husayn Bayqaras Hofmalschule arbeitete. Eine 
Handschrift von Nawāᵓīs Ḫamsa gehört zu den wenigen Werken, die 
Bihzād zumindest zugeschrieben werden können.14 Nach Husayn 

                                                                                                             
Maschhad und Gurgan, s. O’Kane 1987: 15–23 und Katalog-Nr. 
36, 39–43, 47–49, 52–53, 58. Golombek 1992 kommentiert 
allerdings, daß die Bauten der Periode Ḥusayn Bayqaras wohl weit 
weniger reich ausgestattet waren als die Šāhruḫs, wührend die 
Buchkünste zu einer neuen Qualität fanden. Zu den Finanzquellen 
dieser Leistungen, s. Subtelny 1988. 

12 Subtelny 1983: 122. 
13 Subtelny 1983: 124, 128–129 kommt nach Nawāᵓīs Mağāllis an-

nafāᵓis und anderen Quellen auf 150–200 Dichter, die in den 
1490er Jahren am Herater Hof aktiv waren, auch wenn ihre Werke 
sich nicht mit denen Nawāᵓīs und Ğāmīs messen konnten. 

14 Soucek 1990: 116. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

14 

 

Bayqaras Tod (1506) und einem kurzen Intermezzo am Hofe des 
Özbekenherrschers Muḥammad Šībānī setzte Bihzād seine Karriere 
am Safawiden-Hof in Tabriz fort – wie dies auch eine Reihe seiner 
berühmten Kollegen von Ḥusayn Bayqaras Hof taten –, nachdem 
Schah Ismāᶜīl (reg. 1501–1524) Chorasan mit Herat seinem frisch 
gegründeten Reich einverleibt hatte. Bihzād soll 1535/36 gestorben 
sein. Wie auch immer sein Werk heute betrachtet werden mag, 
sowohl die Maler und Illuminatoren der Tabrizer Schule als auch die 
von Buchara und selbst die des Osmanischen und Mogulreiches 
gelten als Erben der Kunst Bihzāds.15 

Ein Traditionsfaden historiographischer Art, der von Herat ins 
safawidische Persien, ins Osmanenreich, ins Mogulreich und nach 
Transoxanien führt, geht von dem großen Historiker Mīrḫwānd 
(1433/34–1498) aus. Nawāᵓī förderte seine Karriere und regte an, 
daß er eine Weltgeschichte schreibe, das Werk Rawdat as-Safāᵓ, das 
von Adam bis auf den Vorgänger Husayn Bayqaras reicht.16 In der 
Folge förderte Nawāᵓī auch den Enkel des Mīrḫwānd, Ḫwāndamīr 
(1475–1535/36), und stellte ihm seine Bibliothek zur Verfügung. 
Schon zu Lebzeiten Nawāᵓīs, also mit gerade einmal 25 Jahren, hatte Ḫwāndamīr, der ebenfalls vor allem als Historiker bekannt ist, schon 
drei Bücher zustande gebracht und seinem Gönner Nawāᵓī 
gewidmet.17 In einem davon, Ḫulāṣat al-aḫbār (1499/1500), schreibt er 
zum Schluß auch über Herat und die gelehrte und künstlerische Elite, 
die sich dort zu jener Zeit tummelte. Auch eine Biographie Nawāᵓīs 
und die umfänglichste Liste seiner Bauten stammt aus der Feder des 
jungen Ḫwāndamīr (Makārim al-aḫlāq, 1501).18 Er starb in Diensten 
des Mogulkaisers Humāyūn, eines Nachkommen Timurs in der 
siebten Generation. 

                                                 
15 Bahari 1996; Soucek 1990; Lentz 1990: 39–54, wo auch eine 

doppelseitige Miniatur (von 1488), die ein Fest am Hofe Ḥusayn 
Bayqaras augenfällig macht, abgebildet ist; Lentz/Lowry 1989: 
303–327 fassen das Nachwirken der timuridischen Kunst 
insgesamt zusammen. 

16 Beveridge/Forbes Manz 1991. 
17 Szuppe 1992:50; Beveridge/de Bruijn 1977. 
18 O’Kane 1987 machte davon ausgiebig Gebrauch. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

15 

 

Das politische Umfeld 

Da sich der Machtkampf der Timuriden untereinander vor allem auf 
Transoxanien konzentrierte, kann hier von drei Jahrzehnten 
friedlicher Entwicklung Chorasans und weitgehend ungestörten 
intellektuellen und künstlerischen Schaffens am Herater Hof die 
Rede sein – auch weitgehend ungestört in Bezug auf religiöse Fragen, 
denn die politische Polarisierung zwischen sunnitischer und 
schiitischer Glaubensrichtung ist erst eine Erscheinung des 16. 
Jahrhunderts. Darüber läßt sich fast vergessen, daß die Welt fern von 
Herat wesentlich unruhigere Zeiten durchmachte. Iraq sowie West-, 
Zentral- und Südpersien (d.h. Aserbaidschan, Ğibāl, Fars und 
Kirman) waren nach der Jahrhundertmitte Stück um Stück aus 
timuridischer Oberhoheit in den Besitz der türkmenischen 
Stammesföderation der Aq Qoyunlu übergegangen, nachdem diese 
den jahrzehntelangen Machtkampf mit der Föderation der Qara 
Qoyunlu für sich hatten entscheiden können. Auch die Aq Qoyunlu, 
deren traditionelle Weidegebiete in Ost- und Südostanatolien lagen, 
schätzten eine glänzende Hofhaltung im Sinne einer bewußten 
Zurschaustellung ihrer herrscherlichen Ansprüche und förderten, 
besonders in Tabriz, Gelehrsamkeit, Literatur, Kunst und 
Architektur, so der legendäre Uzun Ḥasan (reg. 1453–1478), sein 
Sohn Yaᶜqūb (reg. 1478–1490) und andere Mitglieder der Dynastie.19 Ǧāmī, der nichts von einem Höfling hatte, widmete letzterem die 
mystische Allegorie Salāmān u Absāl (1480) und andere Dichtungen, 
wie überhaupt die Beziehungen zwischen Tabriz und Herat sich eher 
auf einem kultivierten Niveau bewegten, und Herater Hofkünstler 
auch am Aq Qoyunlu-Hof in Tabriz willkommen waren.20 

Uzun Ḥasan mag Appetit auf Nawāᵓīs und Ḥusayn Bayqaras Herat 
gehabt haben, aber die Beziehungen blieben entspannt, da der 
Türkmenenherrscher sich mit einem schwierigen Nachbarn im 
Westen auseinanderzusetzen hatte, dem Osmanensultan Meḥmed II. 
(reg. 1451–1481), der mit seiner Eroberung Istanbuls (1453) nicht 
nur Europa das Fürchten gelehrt hatte. Meḥmed der Eroberer mag 
uns heute als historische Gestalt deutlicher vor Augen stehen als 

                                                 
19 Woods 1976: 150–151; Hoffmann 1992, Golombek 1992: 13, 

Lentz/Lowry 1989: 245–247; Subtelny 1988: 482. 
20 Barthold 1938:55, 63–65; Huart/Massé 1962. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

16 

 

Uzun Ḥasan, aus damaliger Sicht jedoch stand der Ausgang des 
Machtkampfes zwischen dem Herrscher über West- und 
Mittelanatolien und beträchtliche Gebiete Südosteuropas und dem 
Herrscher über Persien und Iraq, also zwischen den beiden politisch 
erfolgreichsten Gestalten der islamischen Welt jener Jahre, 
keineswegs fest. Uzun Ḥasan konnte in dieser Situation auf 
militärische Unterstützung der Venezianer hoffen, aber bevor diese 
eintraf, hatte Meḥmed II. ihn schon besiegt (1473). Auf Uzun Ḥasans 
Tod (1478) folgten innere Wirren, die der Osmanensultan nicht mehr 
zu seinen Gunsten nutzen konnte, da er selber 1481 starb, und sein 
Nachfolger, Bāyezīd II. (reg. 1481–1512), mit seinen christlichen 
Gegnern alle Hände voll zu tun hatte. Weniger martialisch ist die 
Auskunft osmanischer Dichterbiographen, die berichten, daß ein 
Dichter wie Baṣīrī (gest. 1534/35), ausgestattet mit 
Empfehlungsschreiben Ǧāmīs und Nawāᵓīs, bei Sultan Meḥmed II. 
willkommen war, oder daß Amīr Šarīf Muᶜammāᵓī (gest. 1512), 
dessen Gönner Nawāᵓī gewesen war, am Hof Bāyezīds II. Aufnahme 
fand.21 Noch interessanter ist allerdings die Tatsache, daß Nawāᵓī 33 
seiner eigenen Gasele an Sultan Bāyezīd II. sandte, auf die der 
berühmte osmanische Dichter dieser Zeit, Aḥmed Pascha (gest. 
1497), kongeniale naẓīre (in Form und Inhalt nachahmendes Gedicht) 
verfaßte.22 

Osmanen und Türkmenen hatten einen Feind gemeinsam, die 
Mamluken in Ägypten und Syrien, die ihrerseits traditionell Anspruch 
auf Ost- und Südostanatolien erhoben. Unter den Mamlukensultanen 
der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts lassen sich zwar keine 
singulären Gestalten wie Uzun Ḥasan oder Mehmed der Eroberer 
ausmachen, aber als Schutzherren über die heiligen Stätten des Islam, 
Mekka und Medina, beanspruchten sie dennoch die Führungsrolle 
unter allen islamischen Herrschern. Noch zu Zeiten des Timuriden 
Šāhruḫ (reg. 1409–1447) und des Mamlukensultans Barsbāy (reg. 
1422-1437) hatte diese Frage in Mekka zu grotesken 
Auseinandersetzungen zwischen den Pilgerkarawanen aus den beiden 
Reichen geführt. Der glanzvollen Periode Nawāᵓīs und Ḥusayn 
Bayqaras in Herat steht im Mamlukenreich eine Periode relativer 
politischer und wirtschaftlicher Stabilität und kulturellen 

                                                 
21 Sohrweide 1970:282–283 und 297. Vgl. auch Birnbaum 1976. 
22 Kleinmichel 1999. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

17 

 

Aufschwungs gegenüber, so daß Kairo mit Herat um das Epitheton 
der prächtigsten Stadt der damaligen islamischen Welt konkurrieren 
könnte. Sultan Qāyitbāy (reg. 1468–1496) entwickelte eine intensive 
Bautätigkeit, förderte alle Zweige des Kunsthandwerks und umgab 
sich, selbst ein Dichter, mit Dichtern und Gelehrten, ließ es sich 
dabei aber nicht nehmen, auch eine aktive Politik zu verfolgen.23 Der 
berühmte Polyhistor as-Suyūṭī (1445–1505), der Historiker türkischer 
Herkunft Ibn Taġrībirdī (gest. 1470) und Yašbak min Mahdī (gest. 
1480), hoher Würdenträger, Militärführer, Dichter, Mäzen und 
Bibliophiler,24 sind bedeutende Zeitgenossen der beiden Herater 
Freunde. 

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts braute sich in Aserbaidschan 
eine neue Gefahr zusammen, die ganz unmittelbar die Existenz 
Herats und seiner Bewohner bedrohte, nämlich die religiöse und 
dann zunehmend politische Züge annehmende Bewegung der Ṣafawiyya. Deren Ordensmeister konnten militärischen 
Unternehmungen mehr abgewinnen als Übungen des mystischen 
Pfades. Im Todesjahr Nawāᵓīs (1501) besiegte ihr damals 
zwölfjähriger Ordensmeister Ismāᶜīl, der mütterlicherseits ein 
Großneffe Uzun Ḥasans war, eine Aq Qoyunlu-Armee und konnte 
daraufhin im Jahre 1501 in Tabriz den Thron besteigen. Dieses Jahr 
1501 markiert nicht nur den Beginn einer neuen Dynastie, sondern 
auch den Beginn einer offiziellen Glaubensrichtung in Persien, der 
Zwölfer-Schia. Schah Ismāᵓīl war jedes Mittel recht, diese als 
Staatsreligion durchzusetzen und soweit wie möglich zu verbreiten. 
Derartige Ereignisse konnten in Herat nicht ohne Wirkung bleiben, 
aber Nawāᵓī starb, bevor das Ausmaß der Bedrohung deutlich wurde, 
und Sultan Ḥusayn Bayqara starb 1506, als schon längst klar war, daß 
Schah Ismāᶜīl es auch auf Chorasan abgesehen hatte. Von nun an war 
es aus mit dem eher liberal praktizierten Miteinander von Schiiten 
und Sunniten im iranischen Raum – die islamische Welt zerfiel in 
sunnitische und schiitische Regionen, in denen der Glaubenskrieg 
zum Alltag gehören sollte.25 

                                                 
23 Atil 1982: 17 u.ö.: Sultan Qānṣawh al- Ġawrī (1501-1517) gilt sogar 

als einer der kultiviertesten Herrscher in der Geschichte des 
islamischen Ägypten (Haarmann 2001: 252). 

24 Flemming 1969: 87–89; Haarmann 2001: 261. 
25 Darley-Doran 1999: Thackston 1999; Amoretti 1986: 610–640. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

18 

 

Zu den überzeugtesten Feinden der aufstrebenden Schia gehörten 
die Özbeken im Norden des persischen Raumes, in Transoxanien. 
Der Führer der özbekischen Föderation, Muḥammad Šībānī, ein 
kultivierter Haudegen chinggisidischer Abstammung, zählt ebenfalls 
zu den Zeitgenossen Nawāᵓīs und Ḥusayn Bayqaras, da er 1451 
geboren ist und 1510 im Kampf gegen Schah Ismācīl Ṣafawī fiel. 
Aber Muḥammad Šībānīs Eroberungszüge gegen Ḥusayn Bayqaras 
Verwandte in Transoxanien gewannen erst ab den späten 1480er 
Jahren und schließlich 1500 mit der Einnahme Samarkands 
unmittelbare Bedrohlichkeit für die Herater Idylle. Der Begründer 
der Moguldynastie, Ẓahīr ad-Dīn Bābur (1483-1530), der am eigenen 
Leibe erfuhr, wie die Özbeken die letzten Timuriden aus ihren 
Residenzen vertrieben, hielt Muḥammad Šībānī zwar für einen 
bloßen Barbaren, andere Zeitzeugen jedoch verschwiegen nicht, daß 
auch er gebildet und ein Förderer von Kunst, Wissenschaft und 
Wiederaufbau war, der Berühmtheiten aus den Timuridenzentren an 
seinem Hof eine neue Wirkungsstätte bieten konnte, so etwa dem 
vielseitig begabten Dichter und Musiker Banāᵓī/Bannāᵓī (1453–1512), 
der sich mit Nawāᵓī nicht vertragen konnte,26 oder Zayn ad-Dīn 
Maḥmūd Vāṣifī (1485 bis nach 1551), der in seinen späteren 
Memoiren sowohl Herat als auch die Özbekenhöfe schilderte,27 dem 
Herater Hoflautenspieler Ḥusayn,28 dem Dichter Muḥammad Ṣāliḥ 
(gest. 1534/35),29 dem Religionsgelehrten Faḍlallāh b. Rūzbihān Ḫunǧī (1455–1521 )30 vom Aq Qoyunlu-Hof und anderen aus 
Samarkand. Weitere Prominente flohen vor Schah Ismāᶜīls 
Religionseifer und waren Muḥammad Šībānī ebenfalls hoch 

                                                 
26 Safa 1989; Subtelny 1984: 147–149; Sohrweide 1970:269; Hofman 

1969, 1/2: 216–223. 
27 Subtelny 1984; Subtelny 1983: 137–139. 
28 Subtelny 1983: 137. 
29 Hofman 1969. 1/5: 294–301. 
30 Haarmann 1979. 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

19 

 

willkommen.31 Muḥammad Šībānī und die Erben seiner Eroberungen 
wußten das kulturelle Vermächtnis der Timuriden wohl zu nutzen.32 

Geringe Sorgen hatte Ḥusayn Bayqara mit den nordöstlichen 
Nachbarn in Mogholistan, Yūnus Chan (reg. 1462–1487) und seinen 
Söhnen und Nachfolgern Maḥmūd Chan (reg. 1487–1508) und 
Aḥmad Chan (reg. 1487–1505) aus dem tschaghataischen Zweig der 
Chinggisiden-dynastie, denn deren politisches Augenmerk galt den 
innertimuridischen Auseinandersetzungen in Transoxanien und im 
Ferghana-Tal und der neuen Gefahr, die von Muḥammad Šībānī 
ausging. Yūnus Chan war der Großvater mütterlicherseits des 
Timuriden Ẓahīr ad-Dīn Bābur (1483–1530), eines entfernten Neffen 
von Sultan Ḥusayn Bayqara und Gründers des Mogulreiches in 
Indien. 

Nordindien wiederum, ein Mosaik von einander befehdenden 
muslimischen und Hindu-Fürstentümern, spielte seit Timurs Einfall 
im Jahre 1398 keine weitere Rolle im timuridischen 
Herrschaftskonzept, bis dann Bābur 1505 einen ersten Beutezug in 
das Indus-Gebiet unternahm. 1451 hatte Bāhlūl Šāh (reg. 1451–1488) 
die Vorherrschaft der afghanischen Lōdī-Dynastie mit dem Zentrum 
Delhi gesichert. Sein Sohn Sultan Sikandar (reg. 1488–1517/18) tat 
sich hervor als Förderer der Wissenschaften, Künste, Architektur 
und Musik, eine Tradition, die sich später am Mogulhof mit dem 
timuridischen Erbe verbinden sollte.33 

Das Herat von Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī und Sultan Husayn Bayqara 
hatte für gute drei Jahrzehnte Bestand als ein Zentrum besonders 
eindrucksvoller künstlerischer und intellektueller Entfaltung in der 
östlichen islamischen Welt. Bābur, der sich im November/Dezember 
1506 bei Husayn Bayqaras Söhnen in Herat aufhielt und in dieser 
Zeit in Nawāᵓīs Residenz wohnte, nutzte die Zeit, um sich die große 
Zahl an Sehenswürdigkeiten anzusehen. Für ihn stand fest: „Die 
ganze bewohnbare Welt hat keine Stadt, wie Herat eine geworden 
war unter Sultan Husayn (Bayqara) Mīrzā, dessen Maßnahmen und 

                                                 
31 Hofman 1969, 1/5: 224–28, s.v. “Šaibānī”. 
32 Subtelny 1997. 
33 Subtelny 1997: 10–13; Lentz 1990: 40; Imamuddin 1983. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

20 

 

Bemühungen ihre Pracht und Schönheit zehnfach, ja zwanzigfach 
vermehrt hatten”.34 

Literatur 
 

Allen, Terry (1983): Timurid Herat, Wiesbaden. (Beihefte zum 
Tübinger Atlas des Vorderen Orients, B, Nr. 56). 

Amoretti, B. S. (1986): “Religion in the Timurid and Safavid 
Periods”, in The Cambridge History of Iran, vol. 6, Cambridge, S. 
610–655. 

Atil, Esin (1981): Renaissance of Islam. Art of the Mamluks, Washington 
D.C. 

Bahari, Ebadollah (1996): Bihzad. Master of Persian Painting, London – 
New York. 

Barthold, Wilhelm (1938): Herāt unter Husein Baiqara dem Timuriden, 
deutsche Bearbeitung von Walther Hinz, Leipzig. 

Bābur, Zahiru’d-dīn Muhammad (1979): Bābur-nāma (Memoirs of 
Bābur), transl. from the original Turki text by Zahiru’d-dīn 
Muhammad Bābur Pādshāh Ghāzī by Annette Susannah 
Beveridge, Reprint New Delhi. 

Beveridge, H. – J.T.P. de Brujn (1977): Art. “Khwāndamīr”, EI, N. 
E. IV. 

Beveridge, A. – [Beatrice Forbes Manz] (1991): Art. “Mīrkhwānd”, 
EI, N. E. VII. 

Birnbaum, Eleazar (1976): “The Ottomans and Chagatay Literature. 
An Early 16th Century Manuscript of Navāᵓī’s Dīvān in Ottoman 
Orthography”, in: Central Asiatic Journal 20, S. 157 – 190. 

Darley-Doran, R.E. (1999): Art. “Tīmūrids, Numismatics”, EI, N.E. 
X. 

Dupree, Louis (1973): Afghanistan, Princeton, N.J. 
Flemming, Barbara (1969): „Šerif, Sultan Ġavrī und die ,Perser‘“, in: 

Der Islam 45, S. 81–93. 
Golombek, Lisa (1999): Art. “Tīmūrids, Architecture; Ceramics”, EI, 

N.E. X. 

                                                 
34 Bābur 1979: 301–302, 304–306, 300. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

21 

 

Golombek, Lisa (1992): “Discourses of an Imaginary Arts Council in 
Fifteenth-Century Iran”, in: Golombek/Subtelny, eds. 1992, S. 1–
17. 

Golombek, Lisa/Subtelny, Maria, eds. (1992): Timurid Art and Culture. 
Iran and Central Asia in the Fifteenth Century, Leiden – New York – 
Köln. (Studies in Islamic Art and Architecture. Supplements to 
Muqarnas, vol. VI). 

Golombek, Lisa/Wilber, Donald (1988): The Timurid Architecture of 
Iran and Turan, I–II, Princeton. 

Haarmann, Ulrich (2001): „Der arabische Osten im späten Mittelalter 
1250–1517“, in: Geschichte der arabischen Welt, begr. von Ulrich 
Haarmann, hrsg. von Heinz Halm, 4., überarb. und erw. Aufl., 
München, S. 217–263. 

Haarmann, U. (1979): Art. “Khundjī”, EI, N. E. V. 
Hoffmann, Birgitt (1992): “Turkmen Princes and Religious 

Dignitaries: A Sketch in Group Profiles”, in: Golombek/Subtelny, 
eds. 1992, S. 23–28. 

Hofman, H. F. (1969): Turkish Literature. A Bio-Bibliographical Survey, 
sect. I, pt. I, vol. 1–6, Utrecht. 

Huart, Cl. – [H. Massé] (1962): Art. “Djāmī”, EI, N.E. II. 
Imamuddin, S. M. (1983): Art. “Lōdīs”, EI, N. E. V. 
Jakobi, Jürgen (1992): “Agriculture between Literary Tradition and 

Firsthand Experience: The Irshād al-Zirāᶜa of Qasim b. Yusuf Abu 
Nasri Haravi”, in: Golombek/Subtelny, eds. 1992, S. 201–208. 

Kleinmichel, Sigrid (1999): „Mīr ᶜAlīšēr Navāᵓī und Ahmed Paša“, in: 
Archivum Ottomanicum 17, S. 77–211. 

Lentz, Thomas W. (1990): “Changing Worlds: Bihzad and the New 
Painting”, in: Canby, Sheila R.: Persian Masters – Five Centuries of 
Painting, Bombay, S. 39–54. 

Lentz, Thomas W./Lowry, Glenn D. (1989): Timur and the Princely 
Vision. Persian Art and Culture in the Fifteenth Century, Washington, 
D.C. – Los Angeles. 

Manz, Beatrice F. (1999): Art. “Tīmūrids, History”, EI, N.E. X. 
Manz, Beatrice Forbes (1995): Art. “Shāh Rukh”, EI, N.E. IX. 
McChesney, R. D. (1996): Art. “Shībānī Khān”, EI, N. E. IX. 
O’Kane, Bernard (1987): Timurid Architecture in Khurasan, Costa Mesa. 
Roemer, Hans Robert (1989): Persien auf dem Weg in die Neuzeit. 

Iranische Geschichte von 1350–1750, Beirut. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

22 

 

Roemer, H. R. (1986): “The Successors of Tīmūr”, in: The Cambridge 
History of Iran, vol. 6, Cambridge, S. 111–125. 

Roxburgh, D. J. (1999): Art. “Tīmūrids, The arts of the book and 
painting”, EI, N. E. X. 

Safa, Z. (1989): Art. “Banāᵓī Heravī”, Encyclopaedia Iranica III. 
Sohrweide, Hanna (1970): „Dichter und Gelehrte aus dem Osten im 

osmanischen Reich (1453–1600). Ein Beitrag zur türkisch-
persischen Kulturgeschichte“, in: Der Islam 46/3, S. 263–302. 

Soucek, Priscilla (1990): Art. “Behzād”, Encyclopaedia Iranica IV. 
Subtelny, Maria Eva (1997): “The Timurid Legacy: A Reaffirmation 

and a Reassessment”, in: Szuppe, ed., S. 9–19. 
Subtelny, M. E. (1991): Art. “Mīr ᶜAlī Shīr Nawāᵓī”, EI, N. E. VII. 
Subtelny, Maria Eva (1988): “Socioeconomic Bases of Cultural 

Patronage under the Later Timurids”, in: International Journal of 
Middle East Studies 20, S. 479–505. 

Subtelny, Maria Eva (1984): “Scenes from Literary Life in Tīmūrid 
Herāt”, in: Logos Islamikos. Studia Islamica in honorem Georgii Michaelis 
Wickens, ed. Roger M. Savory/Dionisius A. Agius, Toronto, S. 
137–155. 

Subtelny, Maria Eva (1983): “Art and Politics in Early 16th Century 
Central Asia”, in: Central Asiatic Journal 27/1–2, S. 121–148. 

Szuppe, Maria (1992): Entre Timourides, Uzbeks et Safavides. Questions 
d’histoire politique et sociale de Hérat dans la première moitié du XVIe 
siécle, Paris. (Studia Iranica 12). 

Szuppe, Maria, ed. (1997): L’héritage timouride. Iran – Asie centrale – Inde 
XVe–XVIlle siècles, Tachkent – Aix-en-Provence. 

Thackston, W. M. (1999): Art. “Tīmūrids, Literature”, EI, N.E. X. 
Woods, John E. (1976): The Agguvunlu, Clan, Confederation, Empire. A 

Study in 15th/19th Century Turko-lranian Politics, Minneapolis – 
Chicago. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

23 

 

DARSTELLUNG VON USBEKEN IN 
AUSGEWÄHLTEN TIMURIDISCHEN 

QUELLEN 
Jürgen Paul 

Die Usbeken unter der Führung von Muhammad Šībānī Ḫān, eines 
Nachkommens von Dschingis Khan über dessen ältesten Sohn Ǧöči, 
haben von 1499 bis 1507 in einer Reihe von Feldzügen die 
timuridischen Staaten in Transoxanien und Ostiran erobert. Damit 
ging eine Epoche der iranisch-mittelasiatischen Geschichte zu Ende, 
die oft als eine besonders glanzvolle angesehen wird; diese Epoche 
hat große Aufmerksamkeit in der wissenschaftlichen Literatur 
erfahren. Für Iran, wo die Usbeken sich nicht dauerhaft etablieren 
konnten, beginnt bald nach dem usbekischen Intermezzo eine neue 
Glanzzeit, die der Safawiden; von dem Glanz ist allerdings der Osten 
Irans (wegen der bis zum Ende des 16. Jahrhunderts wiederholt 
unternommenen usbekischen Eroberungsversuche) weitgehend 
ausgenommen. Für Mittelasien hat man sagen können, es trete mit 
dem Jahr 1500 aus der Weltgeschichte heraus. Selten wird in der 
wissenschaftlichen Literatur explizit die Auffassung vertreten, der 
Machtantritt der Usbeken in Mittelasien sei für die ganze Region ein 
Unglück gewesen, aber die Vernachlässigung der mittelasiatischen 
Geschichte von da an bis zur russischen Eroberung läßt den Schluß 
zu, es bestehe implizit ein Konsens etwa auf der Linie der eben 
zitierten Aussage.1 

                                                 
1 Zu den Ereignissen im Überblick Roemer, Hans-Robert: Persien auf 

dem Weg in die Neuzeit. Stuttgart 1989. Zur Situation in Herat von 
ca. 1500 bis ca. 1520 Szuppe, Maria: Entre Timourides, Uzbeks et 
Safavides. Questions d’histoire politique et sociale de Hérat dans la première 
moitié du XVIe siécle. Paris 1992 (Studia Iranica. Cahiers : 12). Die 
Aussage über das Austreten Mittelasiens aus der Weltgeschichte 
stammt von Spuler, s. Spuler, Bertold: Mittelasien seit dem 
Auftreten der Türken. In: Handbuch der Orientalistik V/5 (= 
Geschichte Mittelasiens). Leiden/Köln 1966. Die sowjetische 
Forschung hat ihren prominentesten Repräsentanten in: 
Achmedov, Böri: Gosudarstvo kočevych uzbekov. Moskva 1965; die 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

24 

 

Hier soll es um die Wahrnehmung von Personen, Gruppen und 
Zusammenhängen durch die Quellen, nicht um die Darstellung von 
Ereignissen gehen. Die Frage ist also: wie wird etwas erzählt, und 
nicht: was wird erzählt. Die Eroberung der timuridischen Staaten in 
Ostiran und Transoxanien durch die Usbeken ist insgesamt gut 
erforscht; die Sicht der Usbeken in timuridischen Quellen ist aber, 
soweit ich sehe, bislang unberücksichtigt geblieben. Wohl findet man 
Überlegungen zur Parteilichkeit einzelner Quellen2 oder Abwägungen 
zur Glaubwürdigkeit. Die timuridischen Chroniken sind in ihrer 
Eigenschaft als Narrationen aber noch nicht untersucht, ein 
Schicksal, das sie mit vielen anderen Texten der gleichen Art teilen. 
Dies kann auch an dieser Stelle nicht unternommen werden. 
Beabsichtigt ist nur ein kleines Beispiel für die Möglichkeiten solcher 
Fragestellung. Ein Aspekt ist dabei, inwieweit Werturteile über den 
kulturellen Niedergang in Zeiten, in denen Nomaden die politische 
Herrschaft übernehmen, von den Quellen herrühren, oder wieweit 
sie im Gegenteil, da sie keine Grundlage in den Quellen haben, eine 
Haltung der modernen Autoren zum Ausdruck bringen. 

Die untersuchten Quellen sind zu unterschiedlichen Zeiten 
entstanden und reichen unterschiedlich weit. Der unterschiedliche 
Beginn bleibt hier unberücksichtigt. Die zeitlich früheste Quelle, 
Mīrḫwānds Rawḍat aṣ-Ṣafā (RS)3, schließt im Wesentlichen mit der 
Niederlage und dem Tod Abū Saᶜīds im Westen (1469). Nur 
unbedeutend weiter reicht ᶜAbdar-razzāq-i Samarqandī mit seinem 
Matlaᶜ as-saᶜdain (MS)4, in dem die letzten berichteten Ereignisse das 
Jahr 875 (1470–1) betreffen; dieses Werk enthält also noch die 

                                                                                                             
ältere Forschung ist am besten bei Bartol’d zu finden. Die 
Vernachlässigung der Geschichte Mittelasiens seit 1500 in der 
westlichen, aber auch der sowjetischen und postsowjetischen (z.B. 
usbekischen) Forschung vgl. Bregel, Yuri: Notes on the Study of 
Central Asia. Bloomington 1996 (Studies on Inner Asia : 26). 

2 Besonders gründlich bezieht Szuppe dies in ihre Arbeit ein. 
3 Mīrḫwānd. Rawḍ at aṣ-ṣafā, Bd. 6. Teheran 1339/1960. 
4 ᶜAbdarrazzāq-i Samarqandī: Matlaᶜ-i saᶜdain wa maǧmaᶜ-i baḥrain. Ed. 

Muhammad Šafiᶜ. Ǧild-i duwwum, ǧuzᵓ-i auwal, Lahore 1360; ǧuzᵓ-i duwwum wa siyyum, Lahore O.J. Ich danke Robert 
McChesney (New York) für die großzügige Zusendung einer 
Kopie dieser Edition. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

25 

 

Thronbesteigung und die ersten Schritte des letzten bedeutenden 
timuridischen Herrschers von Herat, Husain Bāyqarā (1469–1506). 
Beide Werke sind in der Umgebung des Herater Hofs entstanden, 
vor allem MS wirkt durch die ausführliche Schilderung von 
Familienfesten usw. sehr hoforientiert. Ḫwāndamīrs Habīb as-siyar 
(HS) reicht weit in das 16. Jahrhundert, je nach Version 
unterschiedlich nahe an den Tod Schah Ismāᶜīls (1524)5. Sein Werk 
ist in Indien abgeschlossen worden, und die Sicht Bāburs, der 
streckenweise der Hauptheld ist (teilweise nimmt er schon zu 
Lebzeiten Husain Bāyqarās den Mittelgrund ein), dürfte sich diesem 
Umstand verdanken. Der Hauptunterschied, was das Thema angeht, 
ist aber natürlich, daß der spätere Autor weiß, welche Entwicklung 
die Auseinandersetzung zwischen Timuriden und Šībāniden nehmen 
wird, und sogar die Auseinandersetzungen zwischen Safawiden und 
Šībāniden kennt er. Anders Mīrḫwānd und Samarqandī: Für sie ist 
auch die schmerzliche Niederlage Abū Saᶜīds gegen die Aq Qoyunlu 
(die im Tod des Timuriden gipfelte) kein Grund, an der Dauer der 
timuridischen daula zu zweifeln, jedenfalls läßt Mīrḫwānd von 
eventuellen pessimistischen Anflügen, die ihn befallen haben mögen, 
nichts durchblicken, und Samarqandī orientiert ziemlich schnell auf 
den neuen Herrscher. Die Darstellung der bis dahin katastrophalsten 
Niederlage, die ein timuridischer Herrscher hatte hinnehmen müssen, 
wäre ein anderes Thema. 

Die textlichen Abhängigkeiten der einzelnen Quellen sind nicht 
Thema dieser Studie. Es ist bekannt, daß HS sehr intensiv von RS 
abhängt, der Autor Ḫwāndamīr hat sich als Fortsetzer seines 
Vorgängers (und Großvaters) verstanden.6 Die Lage für MS bedarf 
noch einer gesonderten Untersuchung, in den hier aufgeführten 
Textstellen erweist sich MS als im wesentlichen unabhängig; 

                                                 
5 Ġiyāṯ ad-dīn b. Humām ad-dīn al-Husain. gen. Ḫwāndamīr: Tārîḫ 

Ḥabīb as-siyar fī aḫbār afrād wa bašar. Vol. 4. Teheran o.J. 
(Kitābḫāna-yi Ḫaiyām). 

6 Zu timuridischen Chroniken vgl. J.E. Woods. The Rise of Timurid 
Historiography. – In: Journal of Near Eastern Studies 46 (1987), 81–
108. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

26 

 

gemeinsame Quellen für RS und MS sind jedoch nicht nur nicht 
auszuschließen, sondern sogar wahrscheinlich.7 

Bāburs Text, das Bābur-nāma (BN) ist als Autobiographie von 
vornherein viel stärker subjektiv angelegt; auch er schreibt mit 
Kenntnis des Ausgangs der Ereignisse (ca. 30 Jahre später, als er 
bereits Pādišāh in Indien war).8 Abstand und politische Perspektive 
sind bei Bābur und Ḫwāndamīr vergleichbar. 

Es ist schon von vornherein klar, daß die Kenntnis eines anderen 
Standes der Dinge nicht ohne Auswirkungen auf die Darstellung der 
Vorgeschichte bleiben kann. Allerdings benutzt Achmedov Quellen 
aus dem 15. und 16. Jahrhundert und sogar solche aus dem 17. 
Jahrhundert gleichberechtigt nebeneinander.9 Das ist auch für 
Ereignisgeschichte problematisch. Es geht aber nicht nur um diese 
Selbstverständlichkeit, sondern eben auch darum, welche Themen 
abhängig von der jeweiligen Perspektive des Autors in welcher Form 
unterschiedlich behandelt werden. 

Es gibt dabei zwischen den Chroniken auch Gemeinsamkeiten, so 
etwa in der Fokussierung. Alle drei Chroniken folgen (wie ein 
Journalist mit Kamera und Mikrofon bzw. Schreibblock) den 
jeweiligen timuridischen Herrschern. Im HS ist das besonders 
deutlich: Die beiden Helden, Husain Bāyqarā und Bābur, stehen in 
den entsprechenden Zeitabschnitten vollkommen im Mittelpunkt. 
Der Held des RS ist eher Abū Saᶜīd, für die früheren Perioden 
Šāhruḫ; Uluġbīk kommt durchaus nicht so gut weg, wie man 
annehmen sollte. MS ist in dieser Hinsicht der zeitnahen Chronik RS 
ähnlich. Bāburs Text kennt nur einen Helden, nämlich den Ich-
Erzähler. Dieser schildert gewiß auch Ereignisse (in subjektiver 

                                                 
7 Das betrifft vor allem die ersten Jahrzehnte des 15. Jahrhunderts; 

eine mögliche Quelle für diese Zeit wäre Hāfiz-i Abrūs Zubdat at-
tawārīḫ, dessen Fertigstellung im Jahr 830 in MS erwähnt wird (II, 
1: 576). 

8 Zahīr ad-dīn Muhammad Bābur: Bābur-nāma. Ich benutze die 
englische Übersetzung von Annette Beveridge: Bābur-nāma 
(Memoirs of Babur). New Delhi 1922 (reprint 1979). Die 
französische Ausgabe von Jean-Louis Bacqué-Grammont (Le livre 
de Babur, Paris 1980) ist unvollständig. 

9 Achmedov, Gosudarstvo, passim. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

27 

 

Färbung), gibt aber vor allem ziemlich direkt auch Werthaltungen zu 
erkennen. 

Neben die Urteile der Quellen treten die unseren. Wir sind es 
gewohnt, in den Timuriden (in der Regel bereits ab Šāhruḫ) 
Repräsentanten der „seßhaften“ Kultur, also Īrāns, zu sehen, und in 
ihren Gegnern im Norden und Osten daher fast zwangsläufig 
Repräsentanten des dazu antagonistischen Nomadismus, also Tūrāns. 
Zur seßhaften Kultur gehört die Patronage über Wissenschaft und 
Künste, über religiöse Würdenträger, Literaten usw., die Baukunst, 
Buchmalerei und andere Dinge, an denen wir uns heute noch 
erfreuen; Roemer versäumt nicht, auf derlei als „Verdienste“ bzw. 
„kulturelle Leistungen“ eines Herrschers hinzuweisen, den er sonst 
wegen Grausamkeit und anderem tadelt10 Nomadische Elemente in 
der Kriegführung und in der Lebensweise der timuridischen 
Herrscher werden fast als Zitate angesehen, wir haben es 
gewissermaßen mit einer Art „raffiniertem Nomadismus“ zu tun, mit 
Palastzelten in Parks, nicht mit Lagern in der Steppe. Dennoch ist es 
so, daß die timuridischen Herrscher und ihre Gegner im Norden und 
Osten, die als Muġūl bezeichneten östlichen Erben des Ulus Čaġatai, 
und eben die Nachkommen Ǧöčis über Orda, Šībān oder andere 
Söhne, die Herrscher der „Weißen Horde“ also (aq orda, ulūs-i ūzbak), 
in gewisser Weise auch ein zusammenhängendes System bilden, so 
dauerhaft und intensiv scheinen die Kontakte gewesen zu sein. 

Die Berichte in den Chroniken, in denen Usbeken – als solche 
bezeichne ich probeweise die Leute aus dem ulūs-i ūzbak, der Frage 
„Ethnogenese“ kann ich für die hier verfolgten Zwecke nichts 
abgewinnen11 – auftauchen, handeln zunächst von Besuchen 
timuridischer Prätendenten bei den dschingisidischen Khanen oder 
andersherum von Aufenthalten dschingisidischer Prätendenten bei 
timuridischen Herrschern. Diese Situation fehlt in Bāburs Memoiren 
fast völlig; es gibt nur einen Fall, in dem ein timuridischer Prinz den 

                                                 
10 Roemer, Persien, S. 128 zu Šāhruḫ. 
11 Zur politisch-ideologischen Bedingtheit der Fragestellung s. Bregel. 

Notes, mit Literatur. Es geht in der sowjetischen (und der 
postsowjetischen usbekischen) Literatur auch darum 
nachzuweisen. daß die Usbeken (wie die anderen Titularnationen 
der Sowjetrepubliken auch) „immer schon“ dort gewesen sind, wo 
man sie heute antrifft. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

28 

 

Khan um Hilfe bittet. Es handelt sich um den relativ erfolglosen 
Baisunġur Mīrzā, und dessen Bündnis mit Šībānī Khan kommt nicht 
wirklich zustande (BN 73/43b). Bewertet wird dies Verhalten nicht, 
und es wird auch keine Betrachtung über den relativen Rang der 
beiden Personen angestellt. Andererseits ist Bābur natürlich oft bei 
seinen Verwandten mütterlicherseits, den Muġūl-Herrschern von 
Taschkent, zu Besuch, das kann aber nicht mit der Situation anderer 
Timuriden verglichen werden, die mit den von ihnen um Hilfe 
gebetenen Dschingisiden nicht verwandt waren. 

Es sei darauf verwiesen, daß die Bezeichnung ūzbak die tribalen 
Bewohner des ulūs meint, weniger die Herrscher, die als 
Dschingisiden eine genealogische Sonderstellung einnehmen. 
Dennoch ermöglichen die Berichte in den Chroniken, in denen 
timuridische und dschingisidische Herrscher, Prinzen oder 
Prätendenten aufeinander treffen, einen Blick auf die sozialen 
Beziehungen, die zwischen den jeweiligen Personen gesehen werden, 
und natürlich besonders auf die Wahrnehmung ihres jeweiligen 
Ranges in der Hierarchie von Herrschern und Genealogien. 

Für einen Prätendenten in einem tribalen Kontext, auch wenn es 
sich um bereits weitgehend sedentarisierte Menschen handelt, ist die 
Suche nach Unterstützung außerhalb der eigenen tribalen Gruppe 
ganz geläufig, wie Beatrice Manz in ihrem Klassiker “The Rise and 
Rule of Tamerlane” für die Region und die Generation Timurs 
gezeigt hat12. Das gleiche Muster finden wir auch in den folgenden 
Generationen. Wichtige Fälle auf der timuridischen Seite sind Abū 
Saᶜīd und Husain Bāyqarā selbst, die beide bei Khanen aus dem ulūs-i 
ūzbak Hilfe gesucht haben. Umgekehrt hat Uluġbīk die Versuche 
seines Großvaters Timur fortgesetzt, mit Hilfe von Prätendenten, die 
er unterstützt hat, die Lage im Norden und Nordosten seines 
Herrschaftsgebiets zu beeinflussen (meist: zu destabilisieren); ein Teil 
der entsprechenden Berichte wird im folgenden vorgestellt. 

Abū Saᶜīd errang 1451 die Herrschaft in Samarqand mit Hilfe Abū 
l-Ḫair Ḫāns, des dschingisidischen Khans über den ulūs-i ūzbak, und 
die Ereignisse sollen uns hier nicht beschäftigen. Es folgen nun die 
jeweiligen Darstellungen in den drei Chroniken: 

HS stellt die Sache so dar: Abū Saᶜīd schickte einen Vertrauten zu 
Abū l-Ḫair Ḫān, der damals der Herrscher im Ulus Ǧöči war, und bat 

                                                 
12 Manz, The Rise and Rule of Tamerlane. Cambridge, Mass. 1988. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

29 

 

ihn um Hilfe. Abū l- Ḫair Ḫān zeichnete diese Bitte mit der Ehre des 
Gewährtwerdens aus13 und zog mit gewaltiger Heeresmacht nach 
Yasi [am Syr Darja, wo Abū Saᶜīd sich verschanzt hatte] zu Mīrzā 
Sultān Abū Saᶜīd. Und „diese beiden von Gott unterstützten 
Herrscher, beide mit der Gnade des Herrn, der das Reich schenkt – 
Erhaben sei Er! – begabt“14, zogen dann in Richtung Samarqand los 
(HS IV:50). 

Der Autor legt Wert darauf, keine Unterordnung des Timuriden 
unter den Dschingisiden als vorstellbar erscheinen zu lassen. Die 
Initiative geht vom – noch jungen und unerprobten, in seinen 
Ansprüchen keineswegs gefestigten – Abū Saᶜīd aus. Der Khan, seit 
ca. 20 Jahren in seiner Position, wenn auch nicht unumstritten, 
bewegt sich zu diesem hin. Das Zusammentreffen der beiden, in dem 
die hierarchische Situation im Zeremoniell zum Ausdruck kommen 
müßte, wird nicht geschildert. Statt dessen werden sie als 
Gleichberechtigte – beide haben bei Gott den gleichen Status – auf 
den Weg nach Samarqand geschickt. 

Die Struktur ist im RS wie folgt: Es kommt eine Nachricht [es 
wird nicht klar, ob es sich um eine Gesandtschaft handelt], Abū l-Ḫair und seine Heeresmacht führen Freundschaft und Zuneigung im 
Munde; sie wünschen, daß der Pādišāh seinen Blick dahin richtet und 
sich mit seiner Streitmacht anschließt [oder: jener Seite, d.h. dem 
Khan gegenüber, bescheiden auftritt], damit man gemeinsam nach 
Samarqand ziehen kann (RS VI:777). Dies kommt Abū Saᶜīd sehr 
recht, er schickt einen Boten; Abū l-Ḫair hat auf dieses Zeichen nur 
gewartet, und er bricht auf und stößt zu Abū Saᶜīd. 

Das Verhältnis ist hier komplexer, die Initiative liegt nicht 
unbedingt beim Timuriden, und es gibt immerhin die Möglichkeit, 
daß der Khan auf seine hierarchisch und militärisch überlegene 
Stellung hinweist. Dennoch ist den timuridischen Chroniken die 
Tendenz gemeinsam, die Rolle des timuridischen Prätendenten 

                                                 
13 Darstellungen von Quellenberichten folgen dem Quellentext 

möglichst eng, auch wenn sie nicht immer direkte Übersetzungen 
sein können. – Hier: ān multamas-rā baᶜizz-i qabūl iqtirān dāda. 

14 ān dū pādišāh-i sāhib-i taᵓyīd ba-ᶜināyat-i malik-i mulk-baḫš taᶜālā šaᵓnuhu 
wāṯiq būda rūy ba-dār as-salṭana-yi Samarqand nihādand. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

30 

 

aufzuwerten.15 Das trifft auch für den Bericht in MS zu: Hier erfährt 
Abū Saᶜīd, daß der Khan des ulūs-i ūzbak „schon lange auf dem 
Standplatz der vollkommenen Aufrichtigkeit den Pfad der 
besonderen Nähe schreitet und sich selbst in die Reihe der Erfolg 
Wünschenden einordnet“16 (MS II:2–3, 1018), und der Khan bietet 
an, gemeinsam nach Samarqand zu reiten. Abū Saᶜīd läßt durch einen 
Boten mitteilen, er nehme an, und der Khan „erkannte in dem 
[huldvollen] Blick jener Hoheit eine Gunst [oder: günstige 
Gelegenheit], brach so schnell wie möglich auf und stieß zum Hohen 
Heerlager. Mīrzā Sulṭān Abū Saᶜīd erfüllte die Bedingungen der 
Ehrung und die Bräuche des Aufwartens“ (a.a.O.)17. Die beiden 
entwickeln dann einen gemeinsamen Angriffsplan. – Wieder wird die 
entscheidende erste persönliche Begegnung der Herrscher nicht 
gezeigt; die gewählte Begrifflichkeit läßt aber kaum Zweifel daran, 
daß die Quelle den Timuriden für den entscheidenden Partner hält. 

In diesem Fall ist das militärische Bündnis zwischen dem 
timuridischen Prinzen und dem dschingisidischen Khan gut belegt. 
Bekanntlich gelingt es ihnen, den damaligen Herrscher von 
Samarqand, Mīrzā ᶜAbdallāh, zu besiegen. In diesem Zusammenhang 
haben RS und MS ein paar Elemente, die in HS fehlen: 

Unterwegs vom Syr Darja nach Samarqand ist es den Usbeken zu 
heiß (die den Feldzug abschließende Schlacht findet am 22. Ğumādā 
I 855 (beg. 1. Juni 1451) statt, man hat also die Zeit der großen 

                                                 
15 In der „usbekischen“ Quelle Tārīḫ-i Abū l-Ḫair-ḫānī liest sich das 

Ganze etwas anders, und schon die Altershierarchie sollte für ein 
anderes Verhältnis gesorgt haben. Hier geht es aber nicht um die 
Glaubwürdigkeit der Quellen, was die Ereignisse angeht. Vgl. 
Achmedov, Gosudarstvo, S. 129ff. Die hier genannte Quelle ist 
„usbekisch“ (obwohl sie in persischer Sprache abgefaßt ist), weil 
es sich um eine Arbeit für einen usbekischen Herrscher handelt 
(Mitte 16. Jahrhundert). Sie bleibt daher für die Zwecke dieser 
Untersuchung außer Betracht. 

16 muddatī ast ki dar maqām-i iḫlāṣ ṭarīq-i iḫtiṣāṣ maslūk dārad wa ḫūd-rā 
dar silk-i hawāḫwāhān muntaẓam mīsāzad. Wie auch sonst in MS fällt 
die reichliche Verwendung von Begriffen aus der Sufik auf. 

17 Abū l-Ḫair Ḫān iltifāt-i ānḥaḍrat ġanīmat dānista ba-surᶜat-i harči 
tamāmtar ᶜazīmat namūd ba-urdū-yi aᶜlā mulḥiq šud Mīrzā Sulṭān Abū 
Saᶜid šarāᵓiṭ-i taᶜẓīm wa marāsim-i takrīm taqdīm namūd. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

31 

 

Sommerhitze noch nicht erreicht; MS fügt hinzu, es sei am Ende des 
Monats Zwillinge gewesen), sie setzen den Regenstein ein, ohne jede 
Not, nur damit sie es kühler haben; nicht etwa in der Schlacht, um 
damit den Feind zu besiegen (RS VI:777; MS II, 2–3: 1021f., nicht in 
HS). Nach der Schlacht überlegt Abū Saᶜīd, wie er verhindern kann, 
daß die Usbeken in die Stadt kommen (HS IV:50; RS und MS: 
a.a.O.); er befürchtet Plünderungen und derlei. Er selbst muß sich 
nun als guter Herrscher erweisen und solchen Schaden von seinen 
Untertanen abwenden. Im HS heißt es nur, er habe einen Amir, der 
ihm nicht von der Seite wich, ablenken können, und es sei ihm dann 
gelungen, allein in die Stadt zu kommen. In MS ist von einer solchen 
List gar nicht die Rede, aber RS schildert sie im Detail: Abū Saᶜīd ritt 
mit diesem Amir zur Pferdetränke und schlägt vor, zunächst einmal 
die Pferde zu tränken. Der Amir nimmt das ernst, Abū Saᶜīd aber 
treibt sein Pferd durch das Wasser gleich zum Stadttor hin. Die 
nächsten Szenen sind dann wieder vergleichbar und wahrscheinlich 
von HS aus RS übernommen (teils wörtliche Übereinstimmung bei 
wörtlicher Rede). 

RS legt offenbar mehr Wert darauf, die Usbeken und ihren Khan 
als nomadisch denkend und handelnd darzustellen. Der Regenstein 
ist ein mythisches Element und ein Topos für Nomadenkrieger18, 
und sein Auftreten unterstreicht die Barbarei der Usbeken. Der Amir 
handelt mit seinen Pferden gerade so, wie man es von einem 
Nomaden erwartet – die Pointe der Geschichte ist, daß Abū Saᶜīd 
eben damit rechnet und genau dies ausnutzt, um den Amir 
„unaufmerksam“ (ġāfil) zu machen. 

Bekannt ist auch, daß Abū Saᶜīd mit Geschenken und guten Worten 
Abū l-Ḫair zum Abzug bewogen hat. Im HS lautet die Botschaft Abū 
Saᶜīds so: „Da nun mit Unterstützung des Herrn Khan die 
Hauptstadt meiner Väter und Vorväter unter meine Verfügung 
gekommen ist, ist es angebracht, daß das khaqanische Gefolge sich 
zur Rückkehr in die angestammten Wohnorte aufmacht und sich 
nicht länger [oder: nie mehr, dīgar] in dieser Gegend aufhält“ (HS 

                                                 
18 Roux, Jean-Paul: La Religion des Turcs et des Mongols. Paris 1984, S. 

95–99; und vor allem Molnár, Adam: Weather-Magic in Inner Asia. 
Bloomington 1994. Im BN wird Umgang mit dem Regenstein 
Amiren der Timuriden, der Muġūl und der ūzbak in gleicher Weise 
zugetraut, tr. Beveridge, Index s.v. magic. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

32 

 

IV:50)19. Der Khan sieht ein, daß sich daran nichts ändern läßt und 
zieht ab. – Die Version von RS ist wieder ausführlicher und zielt auf 
einen anderen Punkt; hier lautet die Botschaft des Timuriden: Diese 
Provinz benötigt unbedingt einen Herrscher. „Da nun der Khan 
nicht in eigener Person in dieser Gegend bleiben wird und die 
Herrschaft über diese Provinz nach Erbe und Anrecht an mich 
gefallen ist, ist doch alles am rechten Platz20. Wenn der Herr Khan 
noch eine Zeit verweilen will, um das Gastrecht zu genießen, soll es 
so sein“ (RS VI:777). Der Khan sieht dann das Heil in der 
Verständigung, nimmt reiche Geschenke an und zieht ab. – Die 
Version in MS ist demgegenüber reduziert; von einer Botschaft Abū 
Saᶜīds an den Khan ist nicht die Rede, noch viel weniger wird sie im 
Wortlaut mitgeteilt. Es heißt aber, „da nun Sieg und Erfolg Begleiter 
des siegreichen Steigbügels geworden waren, und [der Khan] am 
Tage der Schlacht keine Mühe gescheut hatte, bedachte ihn jene 
Hoheit mit königlichen Geschenken […], so daß er Dank und Preis 
laut werden ließ; dann gab [Abū Saᶜīd] ihm Erlaubnis, 
zurückzukehren“ (MS II, 2–3, 1024)21. Die verwendete Terminologie 
läßt keinen Zweifel an den hierarchischen Verhältnissen; der Khan 
steht hier nicht anders da als ein Gefolgsmann. Sogar für Patronage-
Klientel-Verhältnisse typische Wendungen tauchen auf22. Nur auf 
diese Unterordnung kommt es dem Autor offenbar an, eine weitere 
Diskussion findet nicht statt. 

                                                 
19 čūn ba-yumn-i imdād-i ḥaḍrat-i ḫān dār as-salṭana-yi ābā wa ağdād ba-taḥt-

i taṣarruf-i īnğānib dar āmad munāsib čunān ast ki mulāzimān-i mawkib-i 
ḫāqānī ba-ğānib-i manāzil-i ḫwīš murāğaᶜat namāyand wa dīgar dar īn 
diyār iqāmat nafarmāyand. 

20 aknūn ḥaqq dar markaz-i ḫūd qarār girift. 
21 čūn fatḥ wa ẓafar mulāzim-i rikāb-i nuṣrat-intisāb būd wa dar rūz-i maṣāff 
ġāyat-i saᶜy wa iğtihād namūd ānḥaḍrat dar bāra-yi ū anᶜām-i pādišāhāna 
wa akrām-i ḫusruwāna farmūd […]ū-rā šākir wa ḏākir sāḫta iğāzat-i 
murāğaᶜat arzānī dāšt. 

22 Am Schluß des Zitats, vor allem das Begriffspaar šākir wa ḏākir. 
Dazu vgl. Paul, Jürgen: Herrscher, Gemeinwesen, Vermittler. 
Ostiran und Transoxanien in vormongolischer Zeit. Stuttgart 
1996 (Beiruter Texte und Studien : 59). S. 169. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

33 

 

Explizit verweist RS auf die Eigenschaft der nomadischen 
Konföderation, deren Khan Abū l-Ḫair war, sich im Kern der 
Oasenlandschaft nicht dauerhaft zu etablieren und das auch nicht 
anzustreben; dieser Hinweis fehlt in MS und HS. (MS begnügt sich 
wie gezeigt mit der für Autor und Publikum selbstverständlichen 
Aussage, daß der Timuride den höheren Rang innehat; das wird gar 
nicht mehr begründet.) Zur Zeit von HS hatten sich die Dinge 
gewandelt. Die Konföderation unter Muḥammad Šībānī Khan war 
genau darauf aus, die Herrschaft über die timuridischen Besitzungen, 
gerade auch die reichen Oasenlandschaften, zu erringen, und hatte 
das ja auch erreicht, nicht zuletzt im Fall von Samarqand. Daher 
kann in HS eine Verständigung zwischen Abū Saᶜīd und Abū l-Ḫair 
nicht mehr auf der Aufteilung von Interessenssphären beruhen; diese 
hatte sich vielmehr in der für HS jüngsten Vergangenheit als 
untauglich erwiesen, es war um Verdrängung gegangen. 

Argumente der erblichen Herrschaft, wie Abū Saᶜīd sie gegenüber 
dem Khan benutzt, werden, wenn die andere Seite sie vorträgt, streng 
zurückgewiesen. Einer der Khane im ulūs-i ūzbak, Burāq Ḫān, den 
Uluġbīk früher sehr gefördert hatte, hatte sich 828/1426-7 in Siġnāq 
(am Syr Darja) festgesetzt. Er ließ Uluġbīk wissen, sein (des 
Dschingisiden) Großvater Urūs Ḫān habe die Stadt erst in Wohlstand 
gebracht, und aufgrund von islamrechtlichen und 
gewohnheitsrechtlichen Bestimmungen gehöre die Stadt ihm (RS 
VI:689; MS II, 1:575)23. Dies bildete den Auftakt zum großen 
Feldzug Uluġbīks und seines Bruders Muḥammad Ğūkī nach 
Nordosten, der bekanntlich mit einer vernichtenden Niederlage der 
Timuriden endete. Der Grund für die Niederlage war laut RS und 
MS, daß Uluġbīk den Gegner gering geschätzt hatte24. In MS kommt 

                                                 
23 Wenn das islamrechtliche Argument nicht einfach vorgeschoben 

ist, könnte es sich auf die Regelungen zur „Belebung von Land“ 
beziehen, denen zufolge der Investor unter bestimmten 
Bedingungen Eigentümer wird. Voraussetzung ist allerdings, daß 
das neu erschlossene Land vorher wirklich herrenlos war. 

24 Alle Quellen waschen den timuridischen Oberherrn Šāhruḫ von 
jeder Verantwortung für das Debakel rein; die Fehler Uluġbīks 
werden gewiß auch geschildert, um die richtigen Entscheidungen 
seines Vaters umso klarer hervortreten zu lassen. Im Übrigen war 
Uluġbīk bei den späteren Herater Autoren vielleicht auch 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

34 

 

ein Element hinzu: Den letzten Anstoß für den unglücklichen 
Feldzug Uluġbīks gibt die Beschwerde seines Gouverneurs von 
Siġnāq über Burãq und seine Usbeken. „Seine Gefolgsleute zerstören 
in dieser Gegend alles und führen sich auf, als dürften sie sich alles 
erlauben. Sogar von Herrschaft sprechen sie“ (MS II, 1: 575)25, Die 
Herrschaft (salṭanat) gebührt aber den Timuriden. und das ist der 
Punkt, der die Entscheidung bringt: Mit dem Anspruch auf 
Herrschaft über ein Territorium, das zum timuridischen 
Staatenverbund gehört, hat der Dschingiside die Grenze 
überschritten. 

In den beiden früheren Chroniken sind die Usbeken eine ständige 
Gefahr, aber nicht für den Bestand der Herrschaft, auch die von 
Uluġbīk zu verantwortende Niederlage wird ja schnell wieder 
wettgemacht. Sie treten in Abständen raubend und plündernd in 
Erscheinung, was man auch dadurch erfahren kann, daß ihre 
Übergriffe einmal ausbleiben; das wird dem jeweils regierenden 
Herrscher als Verdienst angerechnet. So heißt es in MS zum Jahr 872 
(1467–8): „Die Provinz Transoxanien, die jedes Jahr durch die 
Widerspenstigkeit [Übergriffe] der Usbeken viel Leid und Plünderung 
erlebte, war dieses Jahr von dem Schaden dieser Unreinen verschont 
geblieben“ (MS II, 2–3:1312)26. 

Kennzeichnungen der Nomaden, nicht nur der Usbeken, sondern 
auch der Muġūl, als unberechenbar und von ihrer Natur her schlecht 
lassen sich am ehesten im RS finden. Einer der führenden Amire der 
Muġūl (deren Gebiet zu dieser Zeit hauptsächlich zwischen 
Taschkent und dem Semireč’e lag) ließ Uluġbīk wissen: „Ich habe 
schon viel gesehen und mich sehr angestrengt, aber von Anfang an 

                                                                                                             
deswegen nicht besonders hoch angesehen, weil er im Kampf um 
die Macht nach Šāhruḫs Tod 1447–9 eine eher schwache Gestalt 
abgibt; jedenfalls aber stammen sowohl Abū Saᶜīd als auch Ḥusain 
Bāyqarā aus anderen Linien, und die Autoren, die für diese Höfe 
schreiben, sind an Rücksichten auf den amtierenden Herrscher, 
was die Darstellung Uluġbīks angeht, nur ganz im allgemeinen 
gebunden. 

25 nūkarān-i ū dar īn ğānib ḫarābī mīkunand wa ḫūd-rā ḥākim-i muṭlaq 
mīdānand wa lāf-i salṭanat mīrānand. 

26 wa mamlakat-i Māwarānnahr ki har sāl az taᶜarruḍ-i mardum-i ūzbak 
zaḥmat wa ġārat mīdīd dar īn sāl āsīb-i ān nā-pākān ba-ān wilāyat narasīd. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

35 

 

bis heute habe ich keine Ordnung in ihrem Leben feststellen 
können.27 So sehr ich auch diese Leute ermahnt und sie vor der 
Zwietracht gewarnt habe, es hat nichts geholfen. Nun habe ich 
keinen Zufluchtsort mehr außer dem Weltasyl-Palast“ (Ḫudādād 
durch Šaiḫ Darwīš Kūkaltāš, RS VI:680). An anderer Stelle: Uluġbīk 
hatte viele Amire und Prinzen der Muġūl aufgenommen und 
gefördert. Sie flohen aus ihren angestammten Orten, rannten in alle 
Richtungen und riefen: Wo ist Zuflucht! (ain al-mafarr) – so kamen sie 
als Asylsuchende zum Hof Uluġbīks, der sie reich beschenkte und 
auch sonst gut behandelte und sie dann wieder entließ. Kaum waren 
sie wieder in ihrem eigenen Gebiet, vertauschten sie alle Pflichten 
gegen Widerspenstigkeit28; das taten sie wegen ihrer schlechten Natur 
(RS VI:672). Zu einem vergleichbaren Urteil über die Muġūl kommt 
Bābur: Ein Trupp Muġūl, der eigentlich zur Verstärkung Bāburs in 
der Schlacht am Sar-i pul (in der Nähe von Samarqand gegen die 
Usbeken, Ramaḍān 906/April-Mai 1501) kommt, plündert Bāburs 
Leute aus, anstatt sich an den Kämpfen zu beteiligen. Bābur 
kommentiert: “[...] it set to work forthwith to unhorse and plunder 
our men. Not this once only! This is always the way with this ill-
omened Muġūls! If they win, they grab at booty; if they lose, they 
unhorse and pilfer their own side!” (BN Beveridge 140/90a). Ein 
ähnliches Urteil – die Muġūl sind ihrer Natur nach zur Loyalität nicht 
fähig – 104/64a und 105/65a: “It must not be understood that they 
rebelled through not getting on with me; they have done the same 
thing with their own Khāns, again and again [...] [Khudāī-bīrdī 
Būqāq] did a thing so shameful later on that it would hide a hundred 
such good deeds as this, if he had done them. His later action was the 
clear product of his Mughūl nature.” Bābur war mit den Muġūl-
Herrschern von Taschkent nicht nur eng verwandt – am wichtigsten 
ist natürlich, daß seine Mutter zu dieser Familie gehörte – sondern er 
fühlte sich ihnen auch sonst verbunden. Das Ganze wirkt ein 
bißchen, als sei Klage über die Unzuverlässigkeit von Amiren und 
Kriegern ständiges Gespräch unter den herrschenden Familien der 
Muġūl gewesen. 

                                                 
27 intiẓāmī dar rūzgār-i īšān mušāhada nakarda am. Gemeint ist sein 

eigener ulūs. 
28 hama-yi ḥuqūq ba–ᶜuqūq muqābala kardand. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

36 

 

Das Reich der Timuriden ist in MS und RS deutlich das Zentrum, 
die nomadischen Gebiete Peripherie; es ist nicht nur Aufgabe des 
Zentrums, an der Peripherie für Ordnung zu sorgen, sondern dies 
scheint auch möglich. Auch deswegen müssen sich die Herrscher im 
Zentrum dieser Aufgabe mit aller Kraft und in allem Ernst stellen, 
man darf die Nomaden nicht unterschätzen. Andererseits können die 
Herrscher in der nomadischen Welt keinen legitimen Anspruch auf 
Herrschaft in den Oasen und in der Steppe – also auf Weltherrschaft 
– anmelden; ihr Platz ist in der Steppe, und im Grunde wissen sie das 
auch. Es kann erforderlich werden, sie zu Hilfe zu rufen, aber man 
muß sie schnell wieder loswerden, und auch das scheint eher keine 
Schwierigkeit zu sein, wenn man es richtig anfängt. Ihre eigene Sicht 
der Dinge wird nicht oder kaum thematisiert. 

Diese eher kulturalistisch-hierarchisch geprägte Haltung war zur 
Zeit von HS nicht mehr möglich. Hier tritt das Konkurrenzverhältnis 
um die Legitimation der Herrschaft deutlich in den Vordergrund; die 
Aufteilung der Welt in Interessenssphären, von denen eine zentral, 
die andere peripher ist, hatte sich durch das Vordringen der Usbeken 
erledigt. Es ging nun um Verdrängung der bisherigen Herrscher 
durch eben diejenigen, die zurückzudrängen sie nicht mehr in der 
Lage waren. 

Das kommt in HS in zwei Erzählsträngen zum Ausdruck: in der 
Geschichte von der Begegnung Ḥusain Bāyqarās mit Abū l-Ḫair und 
in der Auseinandersetzung mit Šībānī Ḫān. 

Die Begegnung Ḥusain Bāyqarās mit Abū l-Ḫair ist nur in HS 
überliefert; sie soll kurz vor dem Tod des Khans (1468) stattgefunden 
haben, müßte also in MS noch auftauchen und liegt auch nicht völlig 
außerhalb des zeitlichen Horizonts von RS. In den beiden früheren 
Quellen wird zwar erwähnt, Ḥusain habe sich in der Steppenregion 
um Ḫwārazm aufgehalten, Kontakte zu Abū l-Ḫair kommen aber 
nicht vor. Das läßt vermuten, der in HS vorhandene Bericht sei ein 
späteres Produkt, nicht unbedingt des Autors, sondern des späteren 
Denkens über die Usbeken. Roemer nimmt den Bericht als 
historisch29. Wie wird diese Begegnung erzählt, und was ist die 
Absicht des Autors dabei? Der bis dahin vor allem in der Gegend 
von Ḫwārazm als unruhiges Element und ehrgeiziger Prätendent 
aufgefallene Ḥusain, in der Phase des Aufstiegskampfes 

                                                 
29 Roemer, Persien. S. 147. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

37 

 

(„Wanderjahre“)30, begibt sich zum schon greisen Khan31, um dessen 
Hilfe zur Eroberung von Ḫurāsān zu erbitten. Er wird gastfreundlich 
aufgenommen, soll jedoch bei der ersten Begegnung mit dem Khan 
eine spezielle Zeremonie durchlaufen, die seinen unterlegenen Rang 
betont. Diese Zeremonie, genannt tābūġ, besteht darin, daß sich der 
Besucher vor dem Thron des Khans aufstellt, die Kopfbedeckung 
abnimmt, ein Ohr mit der Hand faßt und sich verbeugt, so wie bei 
der rakᶜa. Dies verweigert Ḥusain, und es wird lange verhandelt, wie 
denn die Begrüßung aussehen könne. Abū l-Ḫair begnügt sich am 
Ende damit, daß Ḥusain die Knie beugt. Schon zu Beginn sieht Abū 
l-Ḫair, daß Großes in seinem Gast steckt: „Als er des herrscherlichen 
Antlitzes und des gefälligen Äußeren des siegbedachten Ḫāqāns 
[ḫāqān-i manṣūr, Epitheton für Ḥusain] ansichtig wurde und das Licht 
des Herrscherglücks und des Erfolgs sowie die Zeichen der 
Begabung dieser Person mit der Fähigkeit, unabhängig die zum 
Königtum gehörenden Aufgaben wahrzunehmen, in ihm gewahrte 
[...] umarmte er ihn und gab ihm einen Platz nahe bei sich“. Im 
Verlauf der Begegnung wird ein Trinkgelage veranstaltet, in dem Ḥusain durch seine Trinkfestigkeit beeindruckt. Der Khan traut Ḥusain sogar heilende Wirkung zu; er äußert die Hoffnung, von einer 
Lähmung befreit zu werden. Er nimmt auch noch einmal auf das 
Begrüßungszeremoniell Bezug: „Obwohl du bei der Begrüßung das 
tābūġ nicht ausführen wolltest, so werden Wir es doch dir zu Ehren 
tun“; Ḥusain kommt dem zuvor, indem er aufspringt und sogleich 
das zunächst verweigerte Begrüßungszeremoniell nachholt (HS IV: 
132). 

Das Verhältnis der beiden Männer wird ausführlich diskutiert, und 
der Zweck des Berichts ist wohl zu zeigen, daß Abū l-Ḫair erstens 
das Charisma des Jüngeren erkennt (zur Herrschaft Befähigte sind 
von ihresgleichen zu erkennen), daß dieses Charisma zweitens eine 
Reihe von Eigenschaften umfaßt (Herrscherglück, Unabhängigkeit, 
heilende Wirkung, Trinkfestigkeit) und daß drittens der Khan seine 
eigenen Ansprüche zurückstellt und sich letztlich dem aufgehenden 

                                                 
30 Russ. kazačestvo, entsprechend einem Begriff türkischen Ursprungs, 

der auch z.B. in MS auf Ḥusain angewendet wird: Mīrzā Sulṭān 
Ḥusain ki dar ṭaraf-i dašt-i qibčāq muddatī qazāq būd, MS II, 2–3, 
1312. 

31 Titulatur: qāᵓān-i dašt-i qibčāq iva ᶜumda-yi ḫawāqīn-i āfāq. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

38 

 

Stern Ḥusains unterordnet. Eine denkbare Konsequenz wäre, daß er 
ihn als seinen Erben einsetzt – so weit will der Autor nun doch nicht 
gehen; zu gut ist bekannt, daß nichts dergleichen stattgefunden hat. 
Aber der Bericht zeigt doch, daß der Dschingiside die Legitimation 
der timuridischen Herrschaft als mindestens gleichberechtigt 
anerkennt, vor allem, wenn man den Altersunterschied bedenkt. So 
stehen am Ende die Späteren, die das nicht mehr tun, als Neuerer da, 
als diejenigen, die vom Brauch der Väter abgewichen sind. 
Möglicherweise ist dies ein wesentlicher Grund, aus dem die 
Begegnung in der Quelle erwähnt wird. Auf jeden Fall mußte sich das 
Denken über die Usbeken nach 1500 ändern; sie konnten nicht mehr 
einfach in die Nähe von Räuberbanden gerückt werden, derer man 
sich gelegentlich bedienen konnte, um sie dann ebenso schnell und 
einfach wieder an ihren alten Platz zurück zu verweisen. Daher 
macht es Sinn, daß Ḥusain, der nun zum zentralen Helden der 
Erzählung wird, sich in einer entscheidenden Phase mit Abū l-Ḫair 
auseinandersetzt, wobei gleichzeitig das Verhältnis zur 
dschingisidischen Legitimation noch einmal diskutiert wird. 

Die Karriere Šībānī Ḫāns ist der zweite Erzählstrang, in dem HS 
die Usbeken behandelt. Sie ist gottgewollt (HS IV:274 und öfter). In 
den Epitheta und anderen Details, die zur Beschreibung Šībānī Ḫāns 
verwendet werden, nähert sich der Autor immer mehr einer 
Herrschertitulatur, diese wird allerdings jedenfalls annähernd erst bei 
der Eroberung Herats erreicht; erst dort erfährt man auch 
wesentliche Namen aus dem Gefolge des Khans, und erst dann wird 
auch bekannt, daß er eine wirkliche Verwaltung hat – erst dann 
werden Ämter wie das des mušrif oder des ṣadr mitsamt ihren 
Inhabern genannt (HS IV:377)32. Ehrungen durch islamische 
Gelehrte kommen früher, schon bei der ersten Eroberung von 
Buchara (HS IV:276), und bei dieser Gelegenheit werden auch 
andere Insignien der Herrschaft erwähnt, etwa der Umstand, daß 
Gesandte zur Ehre des Teppichkusses gelangen. Dennoch bleibt die 
Perspektive immer auf der anderen Seite, „die Usbeken“ werden – 
ausgenommen ihr Herrscher – ganz überwiegend als einförmige 

                                                 
32 Der mušrif ist eine Kontrollinstanz in der Finanzverwaltung; ein 

ṣadr hat die Stiftungen zu überwachen und ist gleichzeitig auch 
eine Aufsichtsinstanz über den islamischen Ausbildungs- und 
Wissenschaftsbetrieb. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

39 

 

Masse wahrgenommen, z.B. werden eben fast keine Namen von 
Heerführern und Amiren, daher auch keine tribalen Bezeichnungen 
erwähnt. So bleibt z.B. die Gruppe von usbekischen Kriegern, die 
den Scheich Quṭb ad-dīn Yaḥyā (Sohn Ḫwāǧa Aḥrārs) verfolgt und 
tötet, namenlos (HS IV:280)33. Dies ist im BN anders: Bābur zitiert 
nach Šībānī Ḫān die Namen derjenigen Amire, die unmittelbar für die 
Bluttat verantwortlich sind, macht aber klar, daß er den Khan für den 
eigentlichen Täter hält (BN 128/80b–81a). Auch sonst sind in dieser 
Quelle Namen von Mitgliedern der Familie von Šībānī Ḫān nicht 
selten, seltener kommen Amire vor. Ansonsten erscheinen auch bei 
Bābur die Usbeken oft als eine anonyme Masse. Eine Ausnahme in 
HS sind die Übertragungen von Eigentums- und sonstigen Rechten 
von timuridischen Würdenträgern an Amire aus dem Gefolge Šībānī Ḫāns bei der ersten Eroberung von Samarqand (HS IV:279), dort 
wird ein Name genannt. 

Assoziiert werden die usbekischen Krieger in der Regel mit 
Ungerechtigkeit und Übergriffen; das ist nicht anders zu erwarten, 
denn schließlich befinden sie sich in einem Eroberungsfeldzug, auf 
dem sie bisher timuridische Territorien unter ihre Kontrolle bringen. 
Daher kann darauf kein Argument aufgebaut werden. Die Klage über 
diese Übergriffe wird manchmal elegisch übersteigert, wie in dem 
Kommentar zum erwähnten Vorgehen gegen Ḫwāǧa Yaḥyā: „Die 
Sonne am Himmel der Rechtleitung, die vom Horizont der Gnade 
dessen, der nie vergeht, aufgestiegen war und die Lande 
Transoxaniens, ja alle Gegenden und Städte mit ihrem Licht 
beschenkt hatte, neigte durch die Rauhheit der unedlen Tage ihr 
Antlitz zum West des Entwerdens; und der Sproß im Rosengarten 
der Gottesfreundschaft, der, durch den Kanal der Vorzüglichkeit und 
Vollkommenheit bewässert, seine Krone hoch hatte wachsen lassen 
und den Schatten der Zuneigung und Milde über die verschiedenen 
Arten der Anwohner in der Weise eines Huldwunders gebreitet hatte, 
ist durch den Wüstenwind der Rechtlosigkeit umgestürzt“ (HS 
IV:280). Diese Untat ist der Auftakt zu einer weitreichenden 

                                                 
33 ǧamᶜī az sipäh-i ūzbak. Zu den Ereignissen vgl. Kazakov, Bahadir: 

Synov’ja Chodzi Achrara i poslednie Timuridy. In: Duchovenstvo i 
političeskaja žizn’ na bližnem i srednem Vostoke v period feodalizma. 
Moskva 1985, S. 80–91. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

40 

 

Plünderungswelle, und das Land versinkt in den reißenden Strudeln 
der Unterdrückung. Allerdings erhebt sich dann, durch die flehenden 
Gebete der Elenden herbeigerufen, die Sonne der Sicherheit und des 
Wohlergehens aus dem Ost der Gnade des Herrschers aller 
Herrscher (HS IV:280)34 – gemeint ist Bābur; als nächstes wird dann 
erzählt, wie es Bābur gelingt, Samarqand zu erobern. Die 
Konfrontation mit den Usbeken ist also mindestens teilweise eine 
Konfrontation der Kräfte des Lichts mit denen der Finsternis, wenn 
auch apokalyptische Metaphern keinen übertrieben großen Raum 
einnehmen (für ein Heer qiyāmat-aṯar – Spur des Jüngsten Tages – 
als Bild zu benutzen, ist eher Routine). Dazu paßt, daß Bābur – 
soweit ich sehen kann, als einziger der hier vorkommenden 
Herrscher – als Verteidiger des Islam apostrophiert wird (HS 
IV:281)35. Diese Legitimation zur Herrschaft, nämlich die islamische, 
ist diejenige, welche die Quelle unterstützt. Bei der 
Auseinandersetzung zwischen den timuridischen Prinzen, besonders 
Bābur, und Šībānī Ḫān geht es in der Sicht der Quelle eben 
hauptsächlich um die Legitimation zur Herrschaft; hier kann es daher 
keine Kompromisse im Sinne etwa von territorialer Aufteilung mehr 
geben. 

Diese kosmische Überhöhung des Konflikts ist nun Bābur selbst 
ganz fremd; allerdings möchte er gerne seinen (vorübergehenden) 
Erfolg bei der Eroberung von Samarqand als Gnade Gottes 
darstellen, die ihm von Ḫwāǧa Aḥrār im Traum angekündigt wird 
(BN 132/83b). Daneben unterläßt er natürlich nicht, seine eigenen 
Waffentaten in das rechte Licht zu rücken. Gewiß spielt auch das 
Ausmaß islamgemäßen Verhaltens bei Bāburs Werturteilen über 
Personen gelegentlich eine Rolle. Es scheint aber, daß hierbei die 
Gefolgsleute Šībānī Ḫāns oder dieser selbst keineswegs besonders 
schlecht wegkommen, auch wenn einige Spitzen abgeschossen 
werden (s.u.). 

                                                 
34 Die Textstelle ist in so hohem Stil abgefaßt, daß eine Übersetzung 

kaum möglich ist. 
35 ḥāmī-yi dīn-i hanīf-i nabī-yi ḥiǧāzī Ẓahīr ad-dīn Muḥammad Bābur-i ġāzī. 

Den Titel „Kämpfer für den Islam“ ġāzī hat sich Bābur, soweit 
ich weiß, erst später in Indien erworben. Allerdings spielt religiöse 
Polemik gegen Šībānī Ḫān auch eine Rolle. Dazu weiter unten. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

41 

 

Den Usbeken, insbesondere Šībānī Ḫān, wird im Unterschied zu 
seinem Großvater Abū l-Ḫair das Streben nach Weltherrschaft 
unterstellt; er habe alle Gegenden und Städte der Welt für sein 
ererbtes Reich gehalten und „ständig mit dem Schreibrohr des 
Gedankens die Zeichen der Eroberung aller Reiche des bewohnten 
Weltviertels auf das Papier der Vorstellung geschrieben“ (HS 
IV:286). Er kennt kein anderes Ziel als die Verfolgung und 
Vernichtung der Nachkommen Timurs (HS IV:236). Den 
Hintergrund dafür erfahren wir auch: Er läßt die Verteidiger des 
belagerten Balḫ wissen: „Die Sonne des Herrscherglücks der 
timuridischen Sultane ist an den Horizont des Untergangs gelangt, 
und die Herrschaft ist von dieser Dynastie wiederum auf das Haus 
Dschingis Khans übertragen worden“ (HS IV:298)36. Hier klingt der 
Gedanke der höheren Legitimation durch dschingisidische 
Abstammung an, der Šībānī Ḫān und seine Gefolgschaft auch sonst 
beflügelt haben wird. Die Timuriden werden wie folgt charakterisiert: 
„Eure Väter und Vorväter haben in allen den Wendungen des 
Geschehens und im Auf und Ab der Ereignisse sich immer wieder an 
die Khaqane des Höchsten Hauses gewandt und alles erfüllt, was 
zum Gehorsam gehört. Nun ist es angebracht, daß auch Ihr 
fangeredet sind Badīᶜ az-Zamān Mīrzā und Muẓaffar Mīrzā nach dem 
Tode ihres Vaters Ḥusain Bāyqarā] die richtige Sunna Eurer Vorväter 
befolgt, die Tore des Widerstandes schließt und vom richtigen Weg 
der Übereinstimmung keine Abweichung zulaßt“ (HS IV:368)37. Dies 
bezieht sich wahrscheinlich nicht zuletzt auf die zahlreichen 
Hilfeersuchen timuridischer Prätendenten bei den Khanen des ulūs-i 
ūzbak und anderen Dschingisiden und unterstreicht jedenfalls die 
höhere Legitimation zur Herrschaft, welche Šībānī Ḫān für sich in 
Anspruch genommen hat. 

Dieser Anspruch wird in der Quelle zurückgewiesen. Auf die oben 
zitierte Aufforderung zur Unterwerfung (Balḫ) antwortet 

                                                 
36 āftāb-i iqbāl-i salāṭīn-i tīmūrī ba-sarḥadd-i zawāl rasīda wa salṭanat az ān 

ḫānadān naubat-i dīgar ba-dūdmān-i čingīzī muntaqal gardīda. 
37 Mit einer sehr deutlichen islamrechtlichen Komponente in der 

Wortwahl: sunnat-i sanīya-yi pidarān-i ḫūd iqtidā namūda abwāb-i 
muḫālafat masdūd sāzīd wa az šāriᶜ-i mustaqīm-i muwāfaqat ᶜudūl wa 
inḥirāf na-warzīd. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

42 

 

stellvertretend einer der Amire: „Es sind nun bald 150 Jahre, daß wir 
von Generation zu Generation im Schatten der Fürsorge und Gnade 
der hochmächtigen Nachkommen Amir Timur Gurgans in Sicherheit 
und Wohlstand unser Leben zubringen; kann es denn zulässig sein, 
daß wir alle die Rechte und Pflichten aus diesem langjährigen 
Verhältnis der Patronage durch jene gewaltigen Herrscher nur 
deswegen für nichtig erklären, weil Mīrzā Badīᶜ az-Zamān nun eine 
Niederlage erlitten und es nicht vermocht hat, in der gebotenen Eile 
sich dem Herrn Khan in der Schlacht gegenüber zu stellen?“ (HS 
IV:298)38. 

Auf das genealogische Argument wird mit einem zeitlichen 
geantwortet: Der Anspruch der Timuriden ist in der Zeit bereits 
verankert, man kann sie nicht als Usurpatoren bezeichnen. Weiter 
haben sie sich als wahre Herrscher und Patrone ihrer Amire 
erwiesen, und darauf kommt es an; daher wäre es Treubruch, sie zu 
verlassen. 

Das zeitliche Argument findet sich auch bei Bābur. “Samarqand 
for nearly 140 years had been the capital of our dynasty. An alien, 
and of what stamp! an Aūzbeg foe, had taken possession of it! It had 
slipped from our hands; God gave it again! plundered and ravaged, 
our own returned to us” (BN 134/85a). Der Anspruch Šībānī Ḫāns 
wird aber an keiner Stelle in der Weise diskutiert wie in HS. Natürlich 
ist Šībānī Ḫān ein Feind – weil er die timuridischen Prinzen, 
besonders Bābur selbst, aus den Territorien vertreibt, die ihnen seit 
langem zukommen – aber eine grundsätzliche Auseinandersetzung 
zwischen Timuriden und Dschingisiden führt Bābur nicht. Das mag 
mit seiner genealogischen Nähe zum Hause Čaġatai zu tun haben, 
aber sicher auch mit der personalisierten Darstellung, wie sie einer 
Autobiographie eigen ist. Nur an einer Stelle findet eine unmittelbare 
Begegnung mit Mitgliedern der Familie statt (allerdings sind es keine 
direkten Verwandten Šībānī Ḫāns, sie stammen nicht von Abū l-Ḫair 
ab), in der durch die Begrüßungszeremonie die jeweilige 
Einschätzung deutlich werden könnte: Bābur empfängt die 
Burunduq-Söhne Ḥamza und Mahdī mit deren Söhnen. Bei der 
Begrüßung verhält Bābur sich wie folgt: “According to the custom of 
Tīmūriya sulṭāns on such occasions, I had seated myself on a raised 

                                                 
38 Das entscheidende Argument lautet: čigūna ğāᵓiz bāšad ki ḥuqūq-i 

tarbiyat-i čandīn sāla-yi ān pādišāhān-i ᶜaẓīm aš-šaᵓ n-rā nā-būda angārīm? 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

43 

 

seat; when Ḥamza Sulṭān and Mamāq Sulṭān and Mahdī Sulṭān 
entered, I rose and went down to do them honour; we looked one 
another in the eyes and I placed them on my right” (BN 58 – 9/34a). 
Diese Schilderung enthält jedenfalls keinen Kampf um Vorrang und 
genealogische Position; wir erfahren z.B. nicht, ob die Dschingisiden 
mit einem Platz zur Rechten des Gastgebers einverstanden waren 
und ob die ihnen angewiesene Sitzposition ihnen auch angemessen 
erschien. 

HS läßt überdies an vielen Stellen erkennen, daß Šībānī Ḫān trotz 
seiner dschingisidischen Abstammung letztlich zur Herrschaft 
ungeeignet ist. Das wird aber nicht oder nicht in auffälliger Weise mit 
dem nomadischen Hintergrund der Usbeken in Verbindung 
gebracht, und natürlich kann auch nicht genealogisch argumentiert 
werden. An keiner Stelle versuchen die timuridischen Chroniken zu 
behaupten, Dschingisiden seien überhaupt zur Herrschaft nicht 
berechtigt, ihre Zeit sei abgelaufen und sie müßten nun einer neuen 
Dynastie, eben den Timuriden, weichen (wie es umgekehrt die 
Position Šībānī Ḫāns gewesen sein wird). Die Kritik muß also in der 
Person Šībānī Ḫāns begründet werden. 

Das erste Argument in diesem Sinn betrifft die zahlreichen 
Übergriffe und Ungesetzlichkeiten, die seine Leute sich haben 
zuschulden kommen lassen. Das wurde schon erwähnt. Der Vorwurf 
an Šībānī lautet, er selbst habe, auch wenn er diese Dinge nicht 
unmittelbar angeordnet habe, sich dem zumindest nicht in den Weg 
gestellt. 

Für eigenes nicht herrschermäßiges Verhalten nur zwei kurze 
Beispiele: Bei der Verfolgung Bāburs gerät dessen ständiger Begleiter 
und Ratgeber Abū l-Makārim in der Gegend von Taschkent in 
Šībānīs Ḫände; er hatte sich verstecken müssen und sich daher den 
Bart abrasiert. Šībānī fragt ihn etwas plump: Was hast du mit deinem 
Bart gemacht? Darauf antwortet Abū l-Makārim mit einem Vers: 
„Wer die Lampe, die Gott selbst angezündet hat, auspustet, dessen 
Bart verbrennt“ (čirāġī-rā ki īzad bar furūzad * har ānkas puf kunad rīšaš 
bu-sūzad). Der Vers ist natürlich zweideutig und kann sowohl ein 
Eingeständnis des eigenen Scheiterns enthalten, belegt durch den 
fehlenden Bart, als auch eine Mahnung, die gottgewollte Herrschaft 
der Timuriden bzw. spezieller Bāburs nicht länger zu hindern. Trotz 
dieser gekonnten Antwort läßt Šībānī den alten Mann nicht frei, wie 
es herrschermäßiges Handeln wäre, sondern besteht auf dessen 
Hinrichtung (HS IV:306). Die entsprechenden Passagen des BN sind 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

44 

 

nicht überliefert39. BN hat allerdings an anderer Stelle manche 
Passagen, in denen Šībānī Ḫān unedles, nicht-herrschermäßiges 
Verhalten unterstellt wird: Er unterläßt es, einen Mann zu fördern, 
dessen Vater bei ihm Verdienste erworben hatte (BN 40/22b). Seine 
niedrige Natur zeigt sich besonders bei der Eroberung von Herat, 
und hier wieder speziell bei der Behandlung der timuridischen 
Damen, die in seine Hände fallen (BN 328/206a). Darüber hinaus 
wird ihm maßlose Selbstüberschätzung seiner Kenntnisse in Qurᵓān 
und adab vorgehalten, und Bābur kommt zu folgendem 
abschließenden Urteil über seinen Hauptgegner: “Spite of his early-
rising, his not neglecting the Five Prayers, and his fair knowledge of 
the art of reciting the Qorān, there issued from him many an act and 
deed as absurd, as impudent, and as heathenish as those just named” 
(BN 329/206b). 

Bekanntlich hat Bābur mehrfach Samarqand erobert, die Stadt 
aber nie dauerhaft halten können. Einmal gelang die Eroberung 
durch einen Handstreich. Beim Gelingen des Überfalls spielt eine 
Rolle, daß Šībānī einen gewissen Fäḍil, der früher Kaufmann in 
Turkistān (also an einem der Handelsplätze in der Steppe) gewesen 
war, zu einem Tarḫān (Militärführer mit gewissen Privilegien) 
gemacht hatte. Der hatte die Wache bei einem Tor, schlief aber. Eine 
typische Fehlbesetzung (Zivilpersonen gehören nicht auf militärische 
Posten), die einem wirklich herrschermäßig handelnden Mann nicht 
unterlaufen wäre (HS IV:284). BN bestätigt die Herkunft des 
Mannes, es ist aber nicht davon die Rede, Fāḍil habe seine 
militärischen Aufgaben nicht richtig wahrgenommen (BN 133/84a). 

Zusammenfassend: Das Verhältnis zu den Usbeken und ihren 
Khanen ist also im RS am ehesten als eines der regionalen und 
kulturellen Differenz beschrieben; hier spielt die Charakterisierung 
der Usbeken als Repräsentanten „typisch nomadischer“ Normen und 
Verhaltensweisen eine vergleichsweise große Rolle. Die gleiche 
Tendenz ist in MS spürbar, aber mit einem anderen Akzent: Die 
Quelle bemüht sich viel weniger um eine Auseinandersetzung mit 
den Usbeken; sie werden einfach als Unterlegene vorausgesetzt, die 
vom Zentrum, dem timuridischen Machtbereich, aus kontrolliert 
werden müssen. Beide Quellen transportieren eine Sicht, in der die 
nomadischen Herrscher nicht nur an die zweite Stelle gesetzt werden, 

                                                 
39 Bekanntlich fehlt in BN der Bericht über die Jahre 1503–5 sowie 

1508–19. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

45 

 

sondern sie werden auch kulturell abgewertet; Verrat, Neigung zu 
unkontrolliertem Verhalten und derlei liegt in der Natur der 
Nomaden begründet, wie deren eigene Herrscher nicht müde werden 
zu betonen. Für beide Quellen gibt es deswegen offenbar keine 
Verdrängungskonkurrenz zwischen den Khanen der Steppe, seien es 
Usbeken oder Muġūl, und den Herrschern von Samarqand, deren 
Angstgegner diese Dschingisiden seit Timurs Tagen waren. Die 
Verdrängungskonkurrenz rückt erst in der Darstellung von HS in den 
Vordergrund, gleichzeitig wird der Schwerpunkt darauf gelegt, die 
Legitimation der timuridischen Herrschaft zu unterstreichen, ein 
Thema, auf das die früheren Quellen verzichten konnten. Das 
geschieht nicht in erster Linie durch die Abwertung der 
Dschingisiden als Repräsentanten einer vielleicht minder 
legitimationskräftigen nomadischen Kultur. Die entsprechenden 
Berichte in RS (das Verhältnis zu MS wäre zu klären) sind zumindest 
teilweise ausgeblendet, der Autor findet andere Argumente wichtiger. 
Dazu gehört die Zeit: 150 Jahre (offenbar seit dem ersten Auftreten 
Timurs an gerechnet) sind keine Parenthese mehr, und der Anspruch 
der Šībāniden, die einzig legitime Herrschaft der Nachkommen 
Dschingis Khans wieder zu errichten, ist unbegründet. Insofern 
argumentiert HS defensiv gegen das offensiv vorgetragene 
genealogische Argument auf der dschingisidischen Seite. Weiter 
verhält sich Šībānī Ḫān, auch wenn ihm von Gott die Herrschaft 
bestimmt ist, an vielen Stellen nicht wie ein wahrer Herrscher. Solche 
Attribute und Epitheta wie die, mit denen die Quelle ihre 
timuridischen Haupt-Helden schmückt, werden daher auf ihn an 
keiner Stelle angewendet. Vielmehr ist der Untergang der Timuriden 
in Transoxanien und Ḫurāsān anders als durch Gottes 
unerforschlichen Ratschluß offenbar nicht zu erklären; die 
Uneinigkeit unter den timuridischen Prinzen, vor allem den Söhnen 
Husain Bāyqarās, die auf der Ereignisebene im Vordergrund steht, ist 
ihrerseits wieder gottgewollt. 

Bāburs Text nimmt eine Sonderstellung ein. Er beteiligt sich nicht 
an den politisch-philosophischen Betrachtungen. Für ihn ist Šībānī Ḫān ein Konkurrent, wie es in seinem Leben eine Menge gab. Den 
Erfolg seines Gegners erklärt er durch die Untätigkeit der Timuriden 
von Herat, diese aber beklagt er nur, erklärt sie nicht, auch nicht 
durch Gottes Ratschluß. Auf keinen Fall ist für ihn der Sieg der 
Usbeken unvermeidlich gewesen; er wird der Auffassung gewesen 
sein, die Dinge wären doch sehr anders gelaufen, wenn man ihn hätte 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

46 

 

machen lassen. An den Stellen, an denen er sich über ungebührende 
Behandlung beklagt, sind diejenigen, die ihn so schlecht behandeln, 
oft vermeintliche Verbündete (vor allem seine eigentliche bête noire, 
der Regionalfürst von Ḥiṣār, Ḫusraw) oder Verwandte, eben die 
Timuriden von Herat. Viel seltener findet man in dieser Rolle die 
Muġūl-Herrscher von Taschkent, die ihn offenbar immer 
entsprechend seiner Altersklasse und dem Verwandtschaftsgrad 
behandelt haben. So liegt der Schluß nahe, der schwerste Fehler 
seiner Herater Verwandtschaft sei gewesen, ihm kein entsprechendes 
Kommando gegeben zu haben. 

Da Bābur selbst sich von der Peripherie (Fergana) ins Zentrum 
der timuridischen politischen Geographie vorzukämpfen bestrebt 
war (er beschreibt in der ersten Hälfte seines Werkes die 
entsprechenden „Wanderjahre“), ist der Gegensatz von Peripherie 
und Zentrum bei ihm anders besetzt. Er unterscheidet nicht 
zwischen der einen Welt, in der die Dschingisiden herrschen (dürfen 
und sollen), der Steppe, und einer anderen, in der die Herrschaft den 
Nachkommen Timurs gebührt. Fragen der Legitimation kommen 
überhaupt wenig vor. Es scheint lediglich so, daß er findet, nach 
Samarqand gehöre nun gewiß ein Timuride. Man könnte das 
präzisieren: Er ist sehr davon überzeugt, daß Samarqand eigentlich 
ihm zusteht. Es geht zwischen ihm und Šībānī Ḫān nicht um einen 
kulturellen Konflikt, sondern höchstens um einen dynastischen, eher 
noch um einen persönlichen. 

Das kulturelle Werturteil über die Šībānīden, das in der modernen 
Forschungsliteratur eine gewisse Rolle spielt, ist also allenfalls eine 
Kombination des Standpunkts von RS/MS und dem von HS: Weil 
sie als Nomaden kulturell tiefer stehen, ist ihre Herrschaft für 
Transoxanien und Ḫurāsān ein Unglück gewesen. Keine der 
untersuchten Quellen vertritt das in dieser Form. Denn diejenigen 
Quellen, in denen man ein anti-nomadisches Urteil vermuten kann, 
berichten den Sieg der Usbeken nicht, und diejenigen Quellen, die 
spät genug sind, um davon zu handeln, scheinen ein solches Urteil 
nicht auf die usbekische Eroberung anzuwenden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

47 

 

DAS BILD NAVA’IS IM BABUR-NAME 
Claus Schönig 

Thema dieses kleinen Beitrags ist das Bild, das von ᶜAlišer Nava’i im 
sogenannten Babur-name gezeichnet wird, d.h. ich habe versucht, die 
Quellen der Informationen weitgehend auf dieses Werk zu 
beschränken. Soweit es sinnvoll schien, habe ich die meinen 
Ausführungen zugrundeliegenden Textstellen in stark vereinfachter 
Umschrift beigegeben, die beispielsweise arabisch-persische 
Vokallängen nicht berücksichtigt; genaue Transliterationen 
erscheinen nur, wenn unmittelbar bezug auf die arabisch-persische 
Form genommen wird. Ansonsten erfolgt zumindest ein Hinweis auf 
die Seite im Haidarabad-Kodex (siehe Beveridge 1905), auf der sich 
die jeweilige Belegstelle befindet. Beim Babur-name handelt es sich um 
die tschagataisch geschriebene Autobiographie von Zahiruddin 
Muhammad Babur, eines Timuridenprinzen, der mütterlicherseits 
von Tschinggis Chan abstammte. Babur wurde am 14. Februar 1483 
(6. Muharram 888) im Ferghana-Tal in Zentralasien geboren. Er starb 
nach einem abenteuerlichen Leben am 26. Dezember 1530 (6. 
J Ȁumāda I. 937) in Agra, nicht ohne vom eroberten Kabul aus die 
Grundlagen für das spätere Moghul-Reich in Indien gelegt zu haben. 

Nava’i wird an verschiedenen Stellen und in verschiedensten 
Zusammenhängen in diesem Werk erwähnt. Im Rahmen der großen 
Personenbeschreibung Sultan Husayn Mirzas von Herat ist ihm eine 
recht lange Biographie gewidmet, die sich im Haidarabad-Kodex auf 
den Seiten 170b – 171b befindet (siehe Beveridge 1905, Thackston 
1993, Mano 1995).1 Allerdings erscheint diese Biographie nicht, wie 
man zunächst vielleicht erwarten würde, unter der Rubrik „Dichter“, 
sondern innerhalb des Abschnittes über die Emire Sultan Husayn 
Mirzas, besser bekannt unter dem Namen Hüsayn Bayqara. Nava’i 
erscheint an dritter Stelle, gleich nach den politisch sehr bedeutenden 
Emiren Muhammad Burunduq Barlas und Muzaffar Barlas. Ein 
Dichter im Sinne Baburs wäre eine Person, die tatsächlich ihren 
Lebensunterhalt mit Literaturproduktion verdient, etwa der 

                                                 
1 Zur inhaltlichen Gliederung des Babur-name sowie Fragen seiner 

Textstruktur siehe Schönig 1997. Für weitere Fragen der 
Grammatik und Stilistik siehe Blagova 1994. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

48 

 

Dichterfürst J Ȁami am Hofe von Herat (s. u.). Dies trifft jedoch nicht 
auf Nava’i zu, der neben Vermögen vor allem auch eine 
administrativ-politische Karriere hatte und sich auch anderweitig 
hervortat. Das Dichten als kultureller Zeitvertreib der gebildeten 
Schichten war zudem nichts Außergewöhnliches. In vielen 
Biographien von Herrschern, Emiren, Richtern und Šayxulislam 
finden wir vermerkt, daß sie sich mit mehr oder minder großem 
Erfolg (nach Baburs Bewertung) mit Dichtung befaßten – wie ja auch 
der Autor des Babur-name selbst. Wie in seiner biographischen 
Passage gleich zu Anfang vermerkt, war Nava’i nicht eigentlich ein 
Beg sondern ein Freund Sultan Husayn Mirzas (170b: Beki emäs edi. 
Bälkä musahibï edi.). Beide wurden in ihrer Kindheit zusammen 
unterrichtet und waren seit dieser Zeit enge Freunde (170b: 
Kičiklikidä ham-maktab ekändurlar. Xususiyat bisyar ekändur.). Es muß 
dann zu irgendeinem einem Vorfall gekommen sein, auf jeden Fall 
wurde Nava’i von Sultan Abu Saᶜid aus Herat vertrieben. Einen 
genaueren Grund weiß Babur hier nicht anzuführen (170b: Bilmän ne 
ǰarima bilä Sultan Abu Saᶜid Mirza Haridïn ixraǰ qïldï.). Babur erwähnt 
weiter, daß Nava’i nach Samarkand ging. Wie auch aus der 
Emirsbiographie von Ahmad Haǰǰi Dulday Barlas bekannt (21a, in 
der Personenbeschreibung Sultan Ahmad Mirzas), begleitete Nava’i 
damals diesen Emir. (21a: Mir ᶜAlišer Nava’i Haridïn Samarqandga 
kelgän fursatlar Ahmad Haǰǰi Bek bilä bolur edi.) Dieser war selbst ein 
Dichter, der unter dem Namen Vafa’i schrieb. Dem Urteil Baburs 
zufolge war er nicht schlecht, was mit einem persischen Verszitat 
untermauert wird (21a: Vafa’i taxallus qïlur edi. Sahib-i divan erdi. Šiᶜrï 
yaman emäs edi. Bu bayt anïng dur kim /.../). Die Biographie Nava’is 
informiert uns weiterhin darüber, daß dieser Ahmad Haǰǰi Dulday 
Barlas in Samarkand seine schützende Hand über Nava’i hielt (170b: 
Nečä yïl kim Samarqandta edi Ahmad Haǰǰi Bek murabbi va muqavvisï edi). 
Das Samarkander Exil Nava’is endete dann mit dem Untergang Abu 
Saᶜids und dem Aufstieg Sultan Husayn Mirzas in Herat (21a: Sultan 
Husayn Mirza padišah bolgandïn songra [Hariga] keldi). Die zwangsweise 
Trennung der beiden Jugendfreunde Nava’i und Husayn scheint ihrer 
Freundschaft nicht geschadet zu haben, denn Nava’i nimmt nur allzu 
deutlich sogleich einen zentralen Platz im Umfeld von Husayn ein 
(21a: Asru ulug riᶜayat tabtï). Ein Zeugnis der ausgesprochenen Nähe 
zwischen beiden liefert wohl auch die Bemerkung von Babur, daß 
Nava’i von dem ihm übergeordneten Sultan Mirza keine Geschenke 
erhielt, sondern diesem Geschenke machte (171a: Mirzadin nemä almas 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

49 

 

edi, bälkä yïlda Mirzaga kulli mablaglar peškaš qïlur edi.). Nun sieht das 
System von baxšiš und peškaš wohl durchaus vor, daß auch der 
Untergebene Geschenke macht. Daß jedoch der Höherstehende 
darauf verzichtet, seinerseits Geschenke zu machen und allein den 
Untergebenen in die Position des Gebers rücken läßt, erscheint 
bemerkenswert – und ist ja auch im Babur-name ausdrücklich 
vermerkt. Hier wäre ein timuridischer „Knigge“ gefragt, um uns das 
ganze Ausmaß der Bedeutung dieses Sachverhalts faßbar zu machen. 

Wie uns die Biographie von Sultan Husayn Mirza verrät, gelingt es 
Nava’i gemeinsam mit anderen Begen 1469 zu verhindern, daß Sultan 
Husayn Mirza seinen schiitischen Neigungen nachgibt und nach der 
Eroberung von Herat die Namen der zwölf Imame in der 
Freitagspredigt verlesen läßt (164a: Avval taxt alganda xayali bar 
ekändur kim Davazdah Imamni xutbada (164b) oqutqay. ‘Ališer Bek 
va baᶜzïlar manᶜ qïlïpturlar.). Wir erinnern uns: es war Sultan Husayn 
Mirza, der den ᶜAli- Schrein von Mazar-i Šarif errichten ließ und 
damit den Grundstein zur Stadtgründung legte, siehe McChesney 
1991. Und es sei weiterhin darauf hingewiesen, daß das Babur-name 
viele Hinweise auf alevitisch-schiitische Neigungen unter Begen und 
Mirzas enthält. Näheres zu diesem Komplex müssen hier noch zu 
leistende Untersuchungen ans Licht bringen. 

Aber kehren wir zu Nava’i zurück. Dieser nutzte seinen Einfluß 
auf den befreundeten Sultan Husayn Mirza nicht nur für Zwecke, die 
der Autor des Babur-name als positiv erachtet wie erwähnte 
Bewahrung der sunnitischen Orthodoxie. Nava’i führt auch die Bege 
und Amtspersonen an, die den Wesir Maj ̌duddin Muhammad 
stürzten (177a: Vali ᶜAlišer Bek bašlig jamiᶜ beklär va ahl-i mansab ziddana 
(?)2 maᶜas qïldï). Dieser Mann diente ursprünglich in Šahruxs 
Finanzbüro. Seine Politik war nach Angaben Baburs sowohl von 
fiskalischem Erfolg für den Staat gekennzeichnet, als auch sehr 
segensreich für Armee und Bevölkerung (177a: ... sipahi va raᶜiyyatnï 
razi va šakir qïldï). Offenbar verletzte sie aber die Interessen der Bege 
und Würdenträger, die dann für seinen Sturz sorgten. Babur hält sich, 
wie wir sehen, mit einem negativen Urteil über Nava’i keineswegs 

                                                 
2 Diese auch bei Mano (1995, 275) bezeugte Form – eine Ableitung 

von arab. żidd ‚Gegenteil, Opposition; Feind. Gegner’ – konnte 
ich weder in den gängigen Wörterbüchern des Persischen und 
Tschagataischen noch etwa im Usbekischen belegen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

50 

 

zurück. Dies ist auch bei anderer Gelegenheit so, wie wir noch sehen 
werden. 

Nava’i selbst begann seine politische Karriere im Reiche Sultan 
Husayn Mirzas zunächst als Siegelbewahrer. Schließlich wurde er 
zum Beg ernannt und fungierte eine Zeitlang als Kommandant von 
Astarabad. In reiferen Jahren gab er das Kriegertum auf. (171a: 
Avaxir sipahilïqnï tark qïldï). 

Als Sultan Husayn Mirza von seinem Zug gegen seinen Sohn 
Badiᶜuzzaman Mirza in Astarabad zurückkehrte, kam Nava’i ihm 
entgegen und begrüßte ihn. Doch noch bevor er sich wieder erheben 
konnte, erlebte er irgendeinen Zusammenbruch. Er mußte 
weggetragen werden. Ohne daß sich sein Zustand noch einmal 
verbesserte, verstarb er am nächsten Tag (siehe 171b). Nava’i war in 
diesem Streit zwischen Vater und Sohn, der in das Jahr 1497 datiert 
(siehe 41a), bereits als Vermittler aufgetreten. Schon ein Jahr zuvor 
hatte Husayn Mirza seine Söhne Badiᶜuzzaman Mirza mit Astarabad 
und Muzaffar Mirza mit Balch belehnt. Als Husayn Mirza später die 
Verhältnisse ändern wollte, weigerte sich Badiᶜuzzaman Mirza, die 
Stadt Astarabad aufzugeben. Angeblich war sie seinem Sohn 
Muhammad Mu’min Mirza bei dessen Beschneidung versprochen 
worden (41a: Dedi kim mening oglum Muhammad Mu’min Mirzani xatna 
qïlganda Mirza anga bagïšlabtur). Zunächst wurden in dieser 
Angelegenheit einige Boten zwischen Vater und Sohn ausgetauscht, 
zuletzt ging Husayns Freund Nava'i nach Astarabad. Es kommt zu 
einem vertraulichen Gespräch zwischen beiden, bei dem Nava’i auch 
vertrauliche Dinge erwähnt. Am Ende des Gesprächs bittet er den 
Mirza, seine diesbezüglichen Worte zu vergessen. Auf die 
Entgegnung Badiᶜuzzaman Mirzas „Welche Worte?“ bricht Nava’i 
vor Rührung in Tränen aus. (41a: ᶜAlišer Bek sirri sözlärni Mirzaga 
košaki galaba ayttï. Dagï dedi kim „bu sözlärni unuttung!“ Mirza filhal ayttï 
kim „Qaysï sözlärni?“ ᶜAlišer Bek bisyar muta’assir bolup köp yïgladï.) 

In dieser Reaktion Nava’is dürfen wir vielleicht eine Manifestation 
dessen sehen, was Babur als nazuklük bezeichnet, vielleicht zu 
übersetzen mit Verfeinerung der Sitten oder auf Englisch nach 
Beveridge (1922) “refinement of manner”. Anders als manche 
Zeitgenossen, die darin einen wohlstandsbedingten Dünkel 
erblickten, meint Babur, daß diese Eigenschaft dem Nava’i wohl 
angeboren sei, da er sie auch in den weniger glücklichen Samarkander 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

51 

 

Tagen zeigte (170b: ᶜAlišer Bekning mizaǰi nazuklük3 bilä mašhur dur. El 
nazakatïnï davlatïnïng gururidin tasavvur qïlur erdilär. Andaq emäs ekändur. 
Bu sifat anga ǰibilli ekändur. Samarqandta ekändä ušmundaq nazuk mizaǰ 
ekändur.). Der derartig Gelobte lebte übrigens als Junggeselle und 
hatte keine Kinder (171a: Ogul va qïz va ahl-uᶜiyal yoq. ᶜAlamnï tavri fard-
j ̌arida ötkärdi.). 

Seine besondere Bedeutung für Babur hat Nava’i als Dichter, 
besonders als Dichter der Sprache, die Babur als Türki bezeichnet. 
Ihmzufolge ist er ohnegleichen, und keiner schrieb Türki so gut und 
so viel wie er (170b: ᶜAlišer Bek nazirï yoq kiši edi. Türki til bilä ta šiᶜr 
aytïbturlar. Heč kim anča köp va anča xub aytqan emäs.). Wie auch in 
anderen Fällen ist das Dichten in Türki für Babur von vorrangiger 
Bedeutung. Sie ist ihm im allgemeinen wichtiger als dichterische 
Betätigung in Persisch, obwohl diese auch mitunter vermerkt und mit 
illustrierenden Gedichtpassagen besprochen wird, und obwohl auch 
Babur selbst auf Persisch gedichtet hat. Das beste Beispiel für die 
doch letztlich sekundäre Rolle des Persischen für Babur ist J Ȁami, der 
trotz seiner großen Schaffenskraft und Bedeutung mit nur wenigen 
Worten bedacht wird. (179a: Šuᶜaradin. Bu j ̌amᶜnïng ham sar-amad va sar-
daftari (179b) Mawlana ᶜAbdurrahman J Ȁami edi.) 

Wie alle Personen mit schriftstellerischer Produktion wird auch 
Nava’i von Babur rezensiert.4 Als seine Werke erwähnt Babur sechs 
Mesnevi, von denen fünf als „Antwort“ zur Chamse des Nizami 
gedacht waren (170b: beši Xamsa ǰavabida). Ein weiteres Mesnevi 
namens Lisānu’l-ṭayr ist Babur zufolge im selben Metrum wie das 
Mantiqu’l-ṭayr des als Autor nicht erwähnten ᶜAṭṭār gehalten. 
Weiterhin erwähnt Babur Nava’is vier Gazel-Sammlungen 
„Wunderdinge der Kindheit“ (Ġarāyibu ’l-ṣiġar), „Wunder der Jugend“ 
(Navādiru’l-šabāb), „Erstaunlichkeiten des Mannesalters“ (Badāyiᶜu’l-

                                                 
3 Wegen der Schreibung der Endung als LWK, d.h. vordervokalisch 

und damit anders als bei vielen anderen Lehnwörtern, dürfen wir 
hier vielleicht annehmen, daß (bedingt durch das kāf) zumindest 
die zweite Silbe des Wortes als vordervokalisch klassifiziert war; 
möglicherweise wurde das Wort sogar nazük gesprochen. 

4 Auch Sultan Husayn Mirza wird etwa als Mann mit dichterischen 
Anlagen beschrieben, der unter dem Namen Husayni einen Divan 
verfaßte; einschränkend wird hier angemerkt, daß die Gedichte 
fast durchweg im selben Versmaß gehalten sind (164b). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

52 

 

vasaṭ) und „Vorteile des Alters“ (Favāyidu’l-kibar). Auch die Vierzeiler 
Nava’is ernten Baburs positive Kritik (170b: yaxši rubayatï ham bar). Es 
gibt auch ziemlich schlechte und schwache Werke ( 170b: yana baᶜzï 
musannafatï bar kirn bu mazkur bolgan- (171a) larga baqa pastraq va sustraq 
vaqiᶜ bolubtur.). Hierzu gehört seine Briefsammlung, die Babur als eine 
Imitation der Sammlung von J Ȁami bezeichnet (171a: ol J Ȁumladin 
inšalarïnï Mavlana ᶜAbdurrahman J Ȁamiga taqlid qïlïb ǰamᶜ qïlïbtur.). Eine 
vernichtende Kritik erfährt Mīzānu’l-awzān über die Prosodie (171a: 
bisyar madxul dur). Nach Babur weist das Werk viele Fehler auf; so 
sind etwa vier von vierundzwanzig Versmaßen falsch dargestellt 
(171a: Yegirmi tört rubaᶜi vaznïda tört vaznda galat qïlïbtur).5 

Anschließend bespricht Babur auch den persischen Divan, den 
Nava’i unter dem Namen Fānī („der Vergängliche“) gedichtet hat. 
Nach Babur sind einige Verse nicht schlecht (171a: baᶜzï abyatï yaman 
emäs), die meisten aber sind platt und wertlos (vali aksarï sust va firud). 
Weiterhin hat Nava’i auch einige gute musikalische Kompositionen 
aufzuweisen (171a: yaxšï naqšlarï va yaxšï pešravlarï bardur). 

Nava’i war auch ein überragender Kunstmäzen (171a: Ahl-i fazl va 
ahl-i hunarga ᶜAlišer Bekčä murabbi va muqavvi maᶜlum einäs kim hargiz 
payda bolmiš bolgay). So förderte er die Lautenspieler Qul-i Muhammad 
und Husayn sowie den Flötenspieler Šayxi, aber auch die Maler 
Bihzad und Šah Muzaffar (171a). Auf der politischen Ebene förderte 
er den Beg Baba ᶜAli, der dann von Sultan Husayn Mirza zum Herrn 
der Pforte (ešik aga)6 gemacht wurde (174b), und seinen eigenen 
jüngeren Bruder (toqqan inisi) Darviš ᶜAli Beg (173a). Nava’i unterhielt 
auch einen Kreis von mystisch bewegten Personen, wie wir aus der 
Biographie des Richters Kamaluddin Husayn Gazurgahi erfahren 
(176a-b). 

Daneben hinterließ Nava’i auch einige Baulichkeiten. Wir erfahren 
davon anläßlich Baburs Besuchs und seiner dann abgebrochenen 
Überwinterung in Herat im Jahre 1506 (188b). Babur wohnte in 
dieser Zeit in Nava’is Residenz Unsiyya („Vertrautheit, 
Erleichterung“). Bei seinem Aufenthalt besichtigt er in Herat unter 
anderem auch Nava’is kleinen Garten (bagča, 191a), sein Grab und 
seine Moschee (Qudsiyya), sein Armenhaus (Ixlāṣiyya), sein Dampfbad 

                                                 
5 Zum Werk Nava’is siehe etwa Eckmann 1964. 
6 Abweichend vom Haidarabad-Kodex liest Thackston hier Ešik Aqa 

(1993, 363). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

53 

 

(Ṣafā’iyya), sein Hospital (Šifā’iyya) und sein Kolleg (Xalāṣiyya) (siehe 
191b). 

Babur selbst hat Nava’i nie persönlich getroffen. Allerdings hat er 
einmal Briefe mit ihm gewechselt, nämlich nach der zweiten 
Eroberung Samarkands (1500). Damals schickte Babur ihm ein 
Gedicht in Türki, jedoch verhindert die turbulente militärisch-
politische Entwicklung die Fortführung der Korrespondenz. (86b: Bu 
ikinči navbat Samarqandnï alganda ᶜAlišer Bek (87a) tirig edi. Bir navbat 
manga kitabatï ham kelib edi. Men ham bir kitabat yibärib edim. Arqasïda 
Türki bayt aytïb bitib yibärib edim. J Ȁavab kelünčä tafriqa va gavga boldï.) 

Auch der Beziehung zwischen Nava’i und seinem Gegner, dem 
Dichter Banna’i (siehe 179b–180b), hat Babur einigen Raum 
gewidmet. Anfangs mußte sich Banna’i heftigen Spott wegen seiner 
Unkenntnis musikalischer Komposition von Nava’i gefallen lassen. 
Schließlich verbrachte er einen Winter damit, das Komponieren zu 
erlernen. Seine Komposition brachte ihm dann wiederum das Lob 
Nava’is ein, ob aus ehrlichem Herzen oder nur aufgrund der 
verfeinerten Gesittung Nava’is bleibt offen (179b–180a). Banna’i 
wurde aufgrund seiner Rivalität mit dem einflußreichen Nava’i in 
Herat schlecht behandelt, wie Babur anmerkt (180a: ᶜAlišer Bekkä 
xayli mutaᶜarriz ekändur. Bu ǰihattin xayli ǰafalar tarttï.). Schließlich zog 
Banna’i sogar nach Aserbaidschan und Irak, wo Yaᶜqub Beg 
herrschte. Erst nach dessen Tod kehrte er nach Herat zurück. 
Banna’i hatte seine Abneigung gegen Nava’i nicht verloren. Er war 
noch immer ein großer, schlagfertiger Spötter, was die Abneigung 
Nava’is noch verstärkte (180a: Hanuz zirafat va taᶜarruzï bar edi.). Diese 
Konkurrenz, ja Feindschaft, zwischen beiden Dichtern ist Quelle 
einer Reihe von Episoden, wie etwa die folgende: Nava’i streckte in 
einer Versammlung einmal seine Füße aus und berührte damit 
Banna’is Hinterteil. Nava’i bemerkte: „Man kann in Herat nicht 
einmal die Beine ausstrecken, ohne den Hintern eines Dichters zu 
berühren“. Banna’i antwortete: „Und wenn Ihr Eure Füße wieder 
einzieht, werden sie ebenfalls den Hintern eines Dichters berühren“. 
(180a: … bir kün šatranǰ maǰlisïda ᶜAlišer Bek ayaqïnï uzatur. Banna’ining 
kötigä tekär.7 ᶜAlišer Bek mutayaba bilä der kim ᶜaǰab balā nīst:8 dar Hari 

                                                 
7 Hinter dieser Schreibung verbirgt sich eine Entsprechung des 

alttürkischen Verbs täg-. Thackston (1993, 375) hat hier die falsche 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

54 

 

agar pāy darāz mīkunī, ba kün-i šāᶜir mīrasad. Banna’i der kim agar j ̌amᶜ 
mīkunī ham ba kūn-i šāᶜir mīrasad.) Verärgert über Banna’is Mundwerk 
bewirkte Nava’i schließlich, daß dieser Herat verlassen mußte und 
sich nun nach Samarkand begab. Nun war Nava’i als Erfinder 
mancher auch modischer Neuerung bekannt, die dann als „à la 
ᶜAlišer“ (180a: naz-i ᶜAlišeri at qoydïlar) kursierten. Einmal wurde so 
die Art, wie er ein gegen Ohrenschmerzen getragenes Tuch wickelte, 
in Herat zur Mode unter den Frauen, wenn wir Babur glauben 
wollen. Als nun Banna’i nach Samarkand ziehen mußte und sich 
beim Sattler einen neuartigen Packsattel bestellte, wurde auch dieser 
als „à la ᶜAlišer“ bekannt (180a – b). Babur fügt auch seinem Brief an 
Xvaǰa Kalan vom 9. Febr. 1529 eine solche Episode bei: eines Tages 
machte Banna’i in Nava’is Gegenwart eine geistreiche Bemerkung. 
Nava’i sagte, daß er ihm dafür sogleich sein Gewand schenken wolle, 
aber die Knöpfe würden ihn daran hindern. Banna’i soll darauf 
geantwortet haben, er solle die Knöpfe nicht beschuldigen, es seien 
doch die Knopflöcher (siehe 360b).9 

Babur beschäftigt sich dann in seiner afghanischen Phase damit, 
aus den vier Divanen Nava’is eine Sammlung von Gazelen, geordnet 
nach dem Versmaß, zusammenzustellen (248b); die letzte 
Erwähnung Nava’is erfolgt dann im Zusammenhang mit der bereits 
erwähnten Banna’i- Episode im Brief an Xvaǰa Kalan. 

Zum Ende sei auf die erste Erwähnung von Nava’i im Babur-name 
hingewiesen. Diese ist von linguistischem Interesse, sagt Babur doch, 
daß die Leute von Andiǰan die Form von Türkisch sprechen, die als 
schriftsprachliche Norm ist. Und so käme es, fährt er fort, daß 
Nava’is Werke ebenfalls in dieser Sprache abgefaßt seien, obwohl er 

                                                                                                             
Lesung yetkär, die der Aorist eines nichtexistenten Verbs *yetkä- 
sein müßte. 

8 Thackston (1993, 375) liest balāīst und übersetzt – wie übrigens auch 
Beveridge (1922, 287) – entsprechend im Sinne von „es ist ein 
erstaunliches Unglück“. Das Faksimile des Textes zeigt aber ganz 
deutlich die Schreibung nīst, die auch Arat (1946, 197) hat, so daß 
die Stelle als scherzhaft gemeinte rhethorischen Frage im Sinne 
von „ist es nicht ein erstaunliches Unglück?“ zu übersetzen ist. 

9 Auch dieses Gespräch zwischen beiden Dichtern wird in Persisch 
wiedergegeben, ein wichtiger Hinweis auf die (sozio-)linguistische 
Situation am damaligen Timuridenhof in Herat. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

55 

 

in Herat aufgewachsen sei (2b: Elining lafzï qalam bilä rast tur. Ne üčün 
kim Mir ᶜAlišer Nava’ining musannafatï – bavuǰud kim Harida našv-u nama 
tapïbtur – bu til bilä dur.). Somit sollte das Tschagataische Nava’is eine 
– wenn auch vielen poetisch-stilistischen Lizenzen unterworfene und 
gewiß stark persifizierte – Widerspiegelung der gesprochenen 
Sprache von Andiǰan gewesen sein. Hier sind noch etliche Arbeiten 
zu leisten, bis wir über eine zum arealen und diachronen Vergleich 
taugliche Grammatik der Sprache Nava’is (nicht zu reden vom 
Tschagataischen insgesamt) verfügen. Dabei sollte besonderes 
Augenmerk außer auf das Usbekische auch auf die etwa bei 
Sadvakasov (1976) beschriebene neu-uigurische Varietät des 
Ferghana-Tales gerichtet werden. Wie sich bei der Untersuchung des 
Inventars finiter Verbformen im Babur-name gezeigt hat, spricht vieles 
dafür, daß diese Sprache viele Formen noch heute in der Weise 
verwendet, wie dies auch Babur tut (siehe Schönig 1997). 

Wie wir sehen, wird auch im Falle Nava’is das Babur-name seinem 
Ruf als historische Primärquelle ersten Ranges gerecht – einer Quelle, 
deren Autor sich in weiten Teilen um detaillierte und auch kritische 
Darstellung der Sachverhalte und Personen seiner Zeit bemüht. 

Literatur 
 

Arat, R.R., 1946, Gazi Zahirüddin Muhammed Babur. Vekayi. Babur’un 
hâtirati. II. Türk Tarih Kurumu Yayinlarindan II. Seri – No. 5a. 
Ankara. 

Beveridge, A.S., 1905, The Bábar-náma. Facsimile. Ed. by Annette S. 
Beveridge. “E.J.W. Gibb Memorial” series, vol. I. London. 

—, 1922, The Bābur-nāme in English (Memoirs of Bâbur), translated from 
the original Turki text of Zahiru’d-din Muhammed Babur 
Pādshāh Ghāzī. London. 

Blagova, G.F., 1994, Babur-name. Jazyk, pragmatika teksta, stil’. K istorii 
čagatajskogo literaturnogo jazyka. Moskva. 

Eckmann, J., 1964, Die tschaghataische Literatur. – Philologiae Turcicae 
Fundamenta. Bd. II. Ed. Louis Bazin e.a. Wiesbaden. S. 304 – 402. 

Mano, E., 1995 = Ẓahīr al-Din Muḥammad Bābur, Bābur-nāma (Vaqāyiᶜ). 
Critical edition based on four Chagatay texts with introduction 
and notes by Eiji Mano. Kyoto. 

McChesney, R.D., 1991, Waqf in Central Asia. Princeton, N.J. 
Sadvakasov, G., 1976, Jazyk ujgurov ferganskoj doliny. Alma-Ata. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

56 

 

Schönig, C., 1997, Finite Prädikationen und Textstruktur im Babur-name. 
Turcologica 31. Wiesbaden. 

Thackston, W.M., 1993 = Zahiruddin Muhammad Babur Mirza, 
Baburnama. Parts I – III. Turkish Transcription, Persian Edition 
and English Translation by W.M. Thackston, Jr. Turkish Sources 
XVI. Harvard. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

57 

 

ᶜALĪSĪR NAWĀᵓĪ IN DEN MÄRCHEN 
ZENTRALASIATISCHER VÖLKER 

Erika Taube 

Märchen sind nicht – wie gemeinhin gern angenommen – Zeugnisse 
purer Phantasie. Sie wirken nur so aus einer relativ jungen 
Perspektive. Märchen spiegeln vieles wider, was für die Menschen 
früherer oder späterer Zeiten Realität war. Im Grimmschen Märchen 
„Der Froschkönig oder der Eiserne Heinrich“ findet zum Beispiel 
Erlösung von Verwünschung durch einen Kuß statt, woran man in 
Deutschland noch im 19. Jahrhundet hier und da glaubte. In 
traditionellen Kulturen – zum Beispiel im Rahmen nomadischer 
Lebensweise in Zentralasien, aber nicht nur da – ist manches im 
Leben beobachtbar, was die Märchen bewahren.1 Bei uns in 
Mitteleuropa finden sich solche Reminiszenzen alter 
Glaubensvorstellungen noch in dem, was sich nach und trotz der 
Christianisierung in den Resten jenes vorherigen „falschen 
Glaubens“ – im Aberglauben – erhalten hat. 

Märchen sind Zeugnisse früher, gewissermaßen allgemeiner 
Realitäten, die nicht nur für einen konkreten Zeitpunkt gültig sind, 

                                                 
1 Noch in nicht allzu ferner Vergangenheit (Ende des 19. Jh.) scheint 

es in zentralasiatischen Gebieten Altenaussetzung/Altentötung 
gegeben zu haben (vgl. Kisljakov S. 71), um deren Abschaffung 
sich Märchen nicht nur aus dieser Region ranken (siehe Taube, E.: 
Altentötung in den Märchen zentralasiatischer Völker. In: 
Heindrichs, Ursula und Heinz-Albert [Hrsg.]: Alter und Weisheit im 
Märchen. Forschungsberichte aus der Welt der Märchen. München 2000, 
S. 224–239). Das Verlöbnis im Säuglingsalter – als Motiv zu 
Beginn mancher Märchen wesentlich für den weiteren Verlauf 
(bei altaischen Tuwinern verbunden mit Windeltausch) – erwähnt 
S. M. Abramzon als ethnographisches Faktum bei Kirgisen und 
anderen zentralasiatischen Völkern (in: Kirgizy i ich 
ėtnogenetičeskie i istoriko-kul’turnye svjazi, Leningrad 1971, S. 
223f.; siehe auch Taube. E.: Zum Quellenwert mündlicher 
Überlieferungen schriftloser Völker Zentralasiens, ln: 
Zentralasiatische Studien 29, 1999. S. 143–153, spez. S. 145f. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

58 

 

die nicht gebunden sind an konkrete Orte, an eine eng begrenzte 
Gruppe von Menschen, eine lokal oder ethnisch bestimmte 
Gemeinschaft. Für solcher Art begrenzte Überlieferungen verwenden 
wir im Deutschen den Begriff „Sage“, in der englischsprachigen 
Sphäre das Wort legend. Ihr Verbreitungsgebiet ist lokal oder regional 
in der gewachsenen mündlichen Tradition deutlich eingegrenzt – 
wenn auch Sagen heute dank gedruckter Sammlungen überall gelesen 
werden. Die Entstehung des im allgemeinen prosaischen, schlicht 
berichtenden Textes und seine Wirkung auf die Zuhörer hängen sehr 
stark mit der unmittelbaren Kenntnis des zentralen Gegenstands – 
zum Beispiel spezifischer örtlicher Gegebenheiten oder Geschehnisse 
– zusammen. 

Reale und historische Persönlichkeiten begegnen uns außer in 
Sagen auch in Texten, die den Märchen zuzuordnen sind. Denn sie 
haben nicht den eher berichtenden Charakter der Sage, sondern 
erzählen poetisch nach Art der Märchen. In Märchenausgaben findet 
man diese – vor allem, wenn sich mehrere Erzählstoffe mit einer 
bestimmten Gestalt verbinden – als Textgruppe oft gegen Ende der 
Sammlung in einem Block neben den Schwankmärchen. Die zentrale 
Gestalt kann Gottvater sein – für den Gläubigen ist er eine Realität – 
oder Christus und biblische Gestalten (Adam und Eva, Maria), es 
können Heilige im Mittelpunkt stehen, historische Kaiser und 
Könige, wie Friedrich II. von Preußen (der Alte Fritz),2 der ungarische 
König Mátyas (Matthias Corvinus),3 Peter der Große oder der 
österreichische Kaiser Joseph II., die nicht nur in das eigene nationale 
Märchengut, sondern auch in das anderer Völker ihres Reiches 
eingegangen sind;4 letzterer zum Beispiel als beliebte Figur 
tschechischer Märchen.5 Alexander dem Großen begegnen wir – 
meist als Iskander – öfter bei Völkern Zentralasiens, wozu Nizamis 

                                                 
2 Enzyklopädie des Märchens, hrsg. von Kurt Ranke u. a. Berlin – New 

York 1977ff., Bd. 1. s. v. Alter Fritz. 
3 Ortutay Nr. 43–51 und zugehörige Anmerkungen S. 556ff.; vgl. 

auch Enzyklopädie des Märchens, Bd. 9, s. v. Matthias Corvinus. 
4 Pomeranceva Nr. 63; Barannikova, E. V.: Burjatskie narodnye skazki. 

Ulan-Udė 1981, Nr. 84 und S. 441 f. 
5 Siehe Jech, Jaromir: Tschechische Volksmärchen. Berlin 1961, S. 532, 

584 Anm. 52, S. 587f. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

59 

 

Iskander-name wesentlich beigetragen haben dürfte.6 Häufig tritt er im 
Märchen als „Der gehörnte Chaan“ auf, das heißt in Varianten von 
AaTh 782 „Die Eselsohren“,7 ein dem Midas-Mythos zugehöriger 
Stoff, sowie im Märchen von der Abschaffung des Brauches der 
Altentötung, die die tadschikische Tradition ihm zuschreibt.8 

Aber selbst historische Gestalten aus jüngerer und jüngster Zeit 
können im Mittelpunkt solcher Märchen stehen – wie Lajos Kossuth, 
der Führer des Freiheitskampfes der Ungarn 1848,9 auf den die 
Volksüberlieferung im Märchen, aber auch im Sprichwort vielfach 
Eigenschaften des Königs Mátyas und um diesen sich rankende 
Episoden überträgt, oder etwa – in der belorussischen 
Erzähltradition – Partisanen des 2. Weltkriegs, von denen einer durch 
das Wunderpferd Poryv gerettet wird.10 

Auf Weisheit beruhende Großherzigkeit, Gerechtigkeit, 
Barmherzigkeit sind charakteristische Eigenschaften, die zentrale 
Figuren solcher Überlieferungen, vor allem der älteren, gemeinsam 
haben und die sie auszeichnen. Dazu kommen häufig das Motiv der 
Begegnung derselben mit einfachen Menschen – hart arbeitenden, 
armen, in Not und Bedrängnis geratenen – und das Motiv der 
Hilfeleistung für sie oder gar das von deren Errettung vor 
Erniedrigung, Strafe und Schlimmerem. Je bedeutsamer – auch über 
den engeren Rahmen hinaus – ein Mensch und je vielfältiger sein 
Wirken waren, desto weiter reicht die an ihn gebundene lore. 

Uns geht es hier um Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī, der, im 15. Jh. lebend, als 
historischer Repräsentant aus dem westlichen Zentralasien in den 

                                                 
6 Enzyklopädie des Märchens, Bd. 1, s. v. Alexander der Große. 
7 „Der Chaan mit den Eselsohren“ (Lörincz, László: Mongolische 

Märchentypen. Budapest 1979, Nr. 227; siehe weiter usbek.: Laude-
Cirtautas, I.: Märchen der Usbeken. Samarkand, Buchara, Taschkent. – 
Köln 1984. Nr. 33; Afzalov S. 206f. (Šochli Iskandarbeky); kasach.: 
Sidel’nikov. V. M.: Kazachskie skazki. Tom 2. Alma-Ata 1962, S. 
35; Jungbauer, Gustav: Märchen aus Turkestan und Tibet. Jena 1923, 
Nr. 19; tuwin.: Izyneeva, M. A.: Tuvinskie narodnye skazki. Kyzyl 
1958, S. 112ff.; turkmen.: Hoerhuster. Jan, G. [Hrsg.]: Märchen von 
der Seidenstraße. München 1951, Nr. 40. 

8 Kisljakov S. 74. 
9 Vergleiche Ortutay Nr. 52. 
10 Barag, L. G.: Belorussische Volksmärchen. Berlin 1966, Nr. 119–122. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

60 

 

Kreis der genannten weisen Wohltätergestalten der 
Volksüberlieferung gehört.11 Diese dürfte sich in seiner Heimat über 
ein halbes Jahrtausend erstrecken, da sich die mündliche Tradierung 
– wie das genannte belorussische Beispiel aus dem 2. Weltkrieg zeigt 
– sehr schnell herausragender und mit dem Volke empfindender 
Gestalten annehmen kann. In den Märchen und anekdotischen 
Überlieferungen, die sich um Nawāᵓī ranken, ob er nun im 
Mittelpunkt steht oder nur eine Nebenrolle spielt, finden und 
verbinden sich all die genannten genretypischen Eigenschaften und 
Motive. Sie sind charakteristisch für jene Gruppe von Märchen, für 
die es den Begriff „historische Märchen“ gibt,12 den ich bedingt für 
verwendbar halte für Texte wie jene, um die es hier geht. Bedingt – 
da es sich zum Teil um Stoffe handelt, in denen zentrale Figuren 
austauschbar sind. Dadurch verändert sich oft der Charakter eines 
Märchens, etwa vom Alltagsmärchen zum Zaubermärchen. So kann 
eine Rolle, die ᶜAlīsīr Nawāᵓī in einem Märchen spielt, in Varianten 
desselben, insbesondere bei anderen Völkern, auch von einem guten 
Herrscher, einem wohltätigen übernatürlichen Alten oder auch – in 
einem anderen geistigen Umfeld – von Gottvater oder Christus 
übernommen sein. Im Russischen kommt auch der Begriff skazki-byli 
vor13 (etwa „Märchen von Geschehenem“), die – auf die usbekische 
Folklore bezogen – auch von historischen Herrschern erzählen, die 
in schlechter Erinnerung geblieben sind (wie zum Beispiel Chan 
Nasrullo Mangyt), vor allem aber von ᶜAlīšīr Nawāᵓī, den, wie es bei 
Braginskij heißt, „von der Aureole der Liebe des Volkes 
umgebenen“.14 

Ich hatte den Titel meines Beitrags in raschem Entschluß 
formuliert, da mir ab und zu Überlieferungen um Nawāᵓī in 
Märchensammlungen begegnet waren. Es gibt über ihn allerdings 
auch eine ganze Anzahl von sehr kurzen Texten, die eher in den 

                                                 
11 Zum Thema verweisen möchte ich auf T. Mirzaev und M. Žǔraev: 

Ališer Navoij haqidagi chalq rivojatlari va ularning manbalari. In: 
Obščestvennye nauki v Uzbekistane 1991/8. S. 34–41. – Ich lege 
diesem Beitrag die Literatur und Nachschlagewerke zugrunde, die 
mir hier zur Hand sind. 

12 Pomeranceva S. 612f. 
13 Braginskij S. 122. 
14 Braginskij S. 123. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

61 

 

Bereich der Anekdote gehören und eine knapp dargestellte Situation 
oder eine Konstellation von Absichten sowie die treffende gültige 
Reaktion ᶜAlīšīrs darauf zum Inhalt haben. Von den 
Schwankmärchen unterscheiden sie sich im wesentlichen durch eine 
nicht erheiternde, sondern ernste, nachdenklich stimmende Pointe. 
Manche dienen dazu, eine bestimmte sprichwörtliche Wendung zu 
illustrieren und mit dieser gleichsam einen Schlußpunkt unter das 
Geschichtchen zu setzen. Wieder andere veranschaulichen an Hand 
solcher Texte besondere Eigenschaften Nawāᵓīs – Bescheidenheit, 
Ehrfurcht gegenüber dem Lehrer, Scharfsinn, schnelle 
Auffassungsgabe und andere. Texte dieser Art enthält der dritte, sich 
auf eine Sammlung des Historikers Chondamir stützende Teil eines 
Büchleins mit Volkserzählungen um Nawāᵓī, 1991 unter dem Titel Ėl 
desa Navoijni in Taschkent erschienen.15 Vor allem aber bietet diese 
Ausgabe weitere 54 Nawāᵓī-Geschichten aus der usbekischen und 10 
– in usbekischer Übersetzung – aus der turkmenischen 
Volksüberlieferung. Hier sind im usbekischen Material die längeren 
märchenhaften Texte gegenüber den anekdotenartigen deutlich in der 
Minderzahl, während der turkmenische Teil fast nur relativ lange 
Märchen enthält. Aber selbst die eine Ausnahme mit dem Titel 
„Kann man auch aus Stein einen telpak nähen?“ (S. 114: Tošdan ham 
telpak tikib bǔladimi?) ist die Variante eines Motivkomplexes aus dem 
weltweit verbreiteten Märchen „Das kluge Mädchen“ (AaTh 875). 
Und schließlich: In den anekdotenartigen Geschichten der 
usbekischen Tradition in dieser Ausgabe ist es häufig der Dichter, 
von dem die Volksüberlieferung erzählt, zum Beispiel davon, wie es 
zu dem Dichternamen Nawāᵓī kam („ ᶜAlīšīr und die Nachtigall“, 
Alīšīr bilan bulbul, S. 4) oder wie ᶜAlīšīr dem Husayn Bayqara in 
Versen verhüllt dessen Unrecht vorstellt und ihn zur Einsicht bringt, 
so daß dieser ihn – kein seltener Schluß – um Verzeihung bittet und 
den Freund in die Arme schließt („Durch deine Straße ging Nawāᵓī“, 
Navoij ǔtdi kǔcangdan, S. 8ff.). Auch sind in den usbekischen Nawāᵓī -
Geschichten sehr viel häufiger Verse einbezogen – die einen andere 
nach sich ziehend, oft herausfordernd –, während das in der 
turkmenischen Tradition seltener vorzukommen scheint. Hier ist es 
auch eher der Würdenträger, der redliche und gerechte Mensch 
ᶜAlīšīr, dessen das Volk in seinen Erzählungen gedenkt. 

                                                 
15 Dankbar bin ich Sigrid Kleinmichel, die mich auf diese Ausgabe 

aufmerksam machte und sie mir zur Verfügung stellte. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

62 

 

Ist es die breitere Kreise erfassende, auf Schriftlichkeit beruhende 
Bildung im stärker durch Seßhaftigkeit geprägten usbekischen Milieu, 
die diese Unterschiede begründet? Spielen hier eher schriftliche 
Quellen für einzelne Nawāᵓī-Stoffe der mündlichen Tradition eine 
Rolle? Ist der Rezipientenkreis der Nawāᵓī -Anekdoten zunächst eher 
in gebildeten Schichten zu suchen? 

In jenen Überlieferungen, die den Märchen zugeordnet werden 
können, stimmen usbekische und turkmenische Traditionen jedoch 
überein – ᶜAlīšīr Nawāᵓī als die gute und hilfreiche Gestalt, die mit 
ihrem scharfen Blick, ihrem Gerechtigkeitssinn und ihrem Mitgefühl 
für die Benachteiligten eintritt, Hochmut und Überheblichkeit ad 
absurdum führt, dabei auch vor Hochgestellten nicht ängstlich 
buckelt, und Habgier entlarvt und in die Schranken weist. Bei den 
Usbeken ist sein Partner, im Rang nur höherstehend, der historische 
Sultan Husayn Bayqara. Bei den Turkmenen erscheint er als Sultan 
Sojun/Sujun. 

Unter den mir zugänglichen Nawāᵓī-Märchen aus Usbekistan und 
Turkmenien (hier tritt Nawāᵓī unter dem volkstümlichen Namen Mir 
Ali auf)16 finden sich einige als nationale Varianten in beiden 
Verbreitungsgebieten, zum Beispiel „Nawāᵓī und der Hirt“ (Navoij 
bilan čǔpon), „Der Sultan/Podscho und die 40 Wesire“ (Podšo bilan qirq 
vazir) mit der Erweiterung „Was ist am süßesten?“. In allen diesen 
Varianten geht es um verschiedenerlei Verleumdungen Nawāᵓīs 
durch Neider, die aber dem dank seiner Redlichkeit und Klugheit 
Unantastbaren endgültig doch nichts anhaben können. Beim ersten 
der beiden Märchentypen („Nawāᵓī und der Hirt“) bietet die 
usbekische Version eine schöne Vorgeschichte: Der mittellose ᶜAlīšīr 
Nawāᵓī begegnet auf seinem Weg nach Samarkand einem Hirten, der 
– als er ihn erkennt – ihm 200 ihm einst von Nawāᵓīs Vater zur 
Betreuung anvertraute und inzwischen um 500 vermehrte Schafe 
übergibt – alles andere, was der Vater hinterlassen hatte, war 
geplündert worden. ᶜAlīšīr Nawāᵓī nimmt jedoch nur die 500 Schafe 
an und schenkt die anfänglichen 200 dem Hirten für seine Treue und 
Redlichkeit. In der turkmenischen Version leiht er sie sich einfach. 
Nun fährt die Überlieferung übereinstimmend fort: Nawāᵓī verkauft 
diese Schafe, stundet aber den Käufern den Preis dafür bis zum Tode 
des Herrschers – und beweist dann dem darob Erzürnten, daß er 

                                                 
16 Erberg S. 135. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

63 

 

damit nicht dessen baldigen Tod herbeigewünscht, sondern bewirkt 
hat, daß nun nicht nur er selbst, sondern viele um ein langes Leben 
für ihn beten.17 

Einige andere Märchen scheinen sich in nur jeweils einer der 
beiden nationalen Traditionen zu finden. Bei den Usbeken gehören 
dazu die Märchen „Gül“ (Gul, auch: „Ališer und Gül“) und eine 
kurze Variante „Nawāᵓī und sein geliebtes Mädchen“ (Navoij va uning 
sevgan qizi),18 ferner „Nawāᵓī und der Tagelöhner“ (Navoij bilan 
mardikor), „Nawāᵓī und der Sohn des Schuhmachers“ (Navoij bilan 
jamoqčining ǔγli), „Zijod botir“. In den beiden zuletzt genannten tritt 
Nawāᵓī erst in der zweiten Hälfte der Geschichte in Erscheinung. 
Beide Male könnte er den anonymen guten Wesir einer älteren 
Märchentradition ersetzt haben, der Bedrängten – hier in jedem Falle 
Liebenden – beisteht und ihnen schließlich zu ihrem Glück verhilft. – 
Sehr anrührend erzählt das Märchen „Nawāᵓī und der Tagelöhner“,19 
wie Nawāᵓī einem rechtschaffenen, seinen Mitmenschen 
beistehenden Burschen Ehre erweist, indem er ihn stets als Erster 
grüßt. Als jener, sich der Ehre würdig zu erweisen, in die Moschee zu 
gehen beginnt und sein arbeitsreiches Leben aufgibt, beachtet ihn 
Nawāᵓī nicht mehr und führt ihn dadurch zu seinem früheren tätigen 
Leben zurück. 

In der turkmenischen Überlieferung läßt Mir Ali den Herrscher 
einmal mittels Kleidertausch die Not seines Volkes selbst erfahren; 
ein anderes Mal bewirkt er das durch seinen letzten Wunsch noch 
über seinen Tod hinaus.20 Hier besteht ein direkter Zusammenhang 
mit jenem in orientalischen Märchen beliebten Motiv, wo sich ein 
Herrscher in ärmlicher Verkleidung unter sein Volk begibt. Bei 
Usbeken findet es sich in dem Märchen „Der Gelehrte und der 
Podscho“, hier allerdings nicht durch Nawāᵓī veranlaßt, sondern 
durch einen weisen Gelehrten „namens Abu Abdulloji pojanda“, der 

                                                 
17 Ševerdin 1963, S. 428f.; Erberg S. 135f. (turkmen.). 
18 Ševerdin 1963, S. 431ff.; Afzalov S. 246f.; Žǔraev S. 12f.; 

Usbekische Voksmärchen S. 54ff. 
19 Ševerdin 1963, S. 423f.; siehe auch Juldaš Parda: Alischer Nawoi – 

Dichter, Wesir, Mensch. In Vostok 1/2001, S. 103. Sp. 3f. 
20 Erberg S. I39f. und 142f. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

64 

 

„in Buchara zur Zeit der Herrschaft des Abdulasis Chon lebte... “21 – 
ein Beispiel für die Austauschbarkeit tragender Gestalten in 
unterschiedlichen Traditionen. 

Es gibt auch Varianten des bekannten Märchens „Vom klugen 
Mädchen“ (AaTh 875), in denen Nawāᵓī, quasi in die Rolle des 
klugen Mädchens schlüpfend, den unsinnigen Überlegungen oder 
Forderungen des Herrschers eine entsprechend unsinnige Antwort 
entgegensetzt, diese also mit dessen eigenen Mitteln ad absurdum 
führt. Dieser Märchentyp ist in Zentralasien so gut belegt, daß wir 
wohl mit Sicherheit annehmen dürfen, daß in diesem Fall ein 
vorhandenes Märchen um eine Variante mit Nawāᵓī/Mir Ali als 
Hauptfigur bereichert wurde, zumal hier zwei der mit dem 
Märchentyp verbundenen gängigen Motive Vorkommen. So verlangt 
zum Beispiel Nawāᵓī vom Sultan einen Faden aus Asche, um den von 
ihm geforderten telpak, eine warme Mütze, aus Stein nähen zu 
können,22 und er beweist über einen 10 Meter vom Feuer entfernt 
stehenden Krug, der nicht zum Kochen kommt, daß ihn ein 
Hirtenfeuer in weiter Ferne nicht hätte erwärmen können.23 

Welche Aspekte seines Lebens und Wirkens sind es vor allem, die 
die mündliche Tradtition aufgreift? Folgt man in groben Zügen 
Nawāᵓīs Lebenslauf,24 so stellen sich deutliche Bezüge der 
Volksüberlieferung zu seinem Leben und Wirken dar. Zunächst 
werden oft konkrete Orte genannt, was aber einer durchaus 
allgemeinen Erscheinung in orientalischen Märchentraditionen 
entspricht (erinnert sei nur an „1001 Nacht“). Der früh verwaiste 
Märchenheld ist zwar ein verbreitetes Märchenmotiv, aber hier 
stimmt die Aussage des Märchens damit überein, daß Nawāᵓī mit 14 
Jahren seinen Vater verlor (vergleiche „Nawāᵓī und der Schafhirt“).25 
Die daraus sich ergebende Notlage (Nawāᵓī mußte seine Studien 
aufgeben) verschärfte sich noch, als Abulkasim Babur starb, nur 
kurze Zeit nachdem Nawāᵓī in dessen Dienst getreten war, besonders 

                                                 
21 Taube, J., S. 111ff. 
22 Žǔraev S. 114. 
23 Erberg S. 136ff. 
24 Hierzu stütze ich mich auf Chajitmetov S. 230–245 und Eckmann 

S. 326ff. 
25 Ševerdin 1963. S. 428f. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

65 

 

aber später nach der Ermordung zweier seiner Onkel (Anhänger 
Husayn Bayqaras) – Nawāᵓī selbst hat davon geschrieben, er habe 
keine Bleibe, nichts, sich zu ernähren – und niemanden, ihm seine 
Verse darzubringen.26 (Daß Nawāᵓī im Märchen nach dem Tode des 
Vaters gleich nach Samarkand geht, ist eine Verkürzung der 
historischen Abläufe, die Nawāᵓīs Wirken in Samarkand und die für 
ihn dort gute Zeit hervorhebt.) Die mündliche Überlieferung bewahrt 
auch die Erinnerung an die gemeinsame Zeit des Lernens mit 
Husayn Bayqara,27 dem er in Herat wiederbegegnet. Daß dieser ihn 
1469 in seinen Dienst stellt und zum obersten Würdenträger macht, 
reflektieren die Märchen ebenso wie die Tatsache, daß er mit großen 
Vollmachten ausgestattet wird, um die Erfüllung der Pflichten des 
Herrschers und Würdenträgers gegenüber den Untergebenen besorgt 
ist, und auch einen Sondererlaß zur Bestrafung von Machtmißbrauch 
und Habgier der Würdenträger erwirkt, was zur Bildung einer 
höfischen Opposition gegen ihn führt. Die Erinnerung daran und an 
die daraus resultierende zeitweilige Verbannung aus Herat als 
Statthalter nach Astarābād in Chorasan im Jahr 1487 und seine 
Rückkehr im darauf folgenden Jahr bewahren Märchen wie „Die 40 
Wesire“, „Was ist am süßesten?“, „Wen Nawāᵓī nicht liebte“.28 
Reminiszenzen an Hilfe, die er einst Anhängern Husayn Bayqaras in 
Abu Saᶜids Gefangenschaft erwies,29 könnte man in jenen Motiven 
sehen, die erzählen, wie Nawāᵓī Gefangenen zu Leben, Freiheit und 
Recht verhilft (vergleiche zum Beispiel Zijod botir).30 

Vielfach spiegeln sich in den Märchen seine Reisen, auf denen er 
sich um die Lage der einfachen Menschen kümmert, ein Ohr für ihre 
Sorgen hat. Seine Selbstlosigkeit, die ihn von den Erträgen der ihm 
verliehenen Ländereien nur soviel behalten läßt, wie ein einfacher 
Mann zum Leben braucht,31 steht im Mittelpunkt eines 

                                                 
26 Chajitmetov S. 236. 
27 Zum Beispiel „Kopf und Schwert“ (Boš va qilič), „Ališer und Gül“. 
28 Ševerdin 1963, S. 430; vgl. Eckmann S. 330 und Chajitmetov S. 

241. 
29 Chajitmetov S. 237. 
30 Taube, J., S. 26ff. (nach Ǔzbek halq ėrtaklari, hrsg. von S. 

Sajdalieva, Taškent 1981); auch in Žǔraev S. 35ff. 
31 Chajitmetov S. 239. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

66 

 

turkmenischen Märchens, in dem es heißt, daß Mir Ali immer einen 
geflickten čekmen (einfaches Gewand der Bauern) trägt, auch bei 
Hofe, in einer Jurte mit dünn gewordenem Filz lebt, und daß seine 
Frau von Arbeit für Fremde ganz abgehärmt ist, weil Mir Ali seine 
Einkünfte für die Armen ausgibt.32 Vielleicht darf hier auch das 
Märchen „Nawāᵓī und der Sohn des Schuhmachers“ genannt werden, 
in dem Nawāᵓī um zweier Liebender willen in die Rechtsprechung 
eingreift und selbst an Vaters statt um die Tochter eines Baj für den 
armen Burschen wirbt. Selbst an Nawāᵓīs Gepflogenheit, nach den 
Staatsgeschäften nachts zu arbeiten, wird im Märchen Zijod botir 
erinnert.33 

Es ist offensichtlich, daß die Volksüberlieferung an den realen 
ᶜAlīšīr Nawāᵓī, an sein Leben und Wirken, an geschichtliche 
Tatsachen anknüpft. Wenn ihm eine bis in den Tod ihm treue 
Geliebte oder eine unermüdlich arbeitende Frau zugesellt wird und 
eine Jurte als Heimstatt, so ist dies wohl kaum als idealisierende 
Verfälschung zu verstehen, sondern eher als ein Ausdruck dessen, 
was man ihm wünschte, ein Ausdruck von Nähe, aus der heraus er 
unbewußt in die Normalität des Alltags einfacher Leute versetzt wird, 
in ein für sie vollständiges Leben. Es ergeben sich aber noch weitere 
Fragen zum Thema: 

Lassen sich literarische Quellen ermitteln oder nachweisen, und 
welche sind es? Welche Beziehungen bestehen zwischen den 
gelegentlich reichlich einbezogenen Versen zu Dichtungen Nawāᵓīs? 

Wie steht es um mögliche Neuschöpfungen bzw. Umgestaltungen 
bereits tradierter Stoffe? In welche traditionelle (das heißt schon 
vorhandene) Märchen und Märchenmotive wurde ᶜAlīšīr Nawāᵓī im 
lebendigen Überlieferungsprozeß einbezogen? (Als sicheres Beispiel 
nannte ich das Märchen vom klugen Mädchen.) Und: Haben 
zunächst an ᶜAlīšīr Nawāᵓī gebundene Stoffe im 
Überlieferungsprozeß, etwa mit der Aufnahme ins Märchengut 
benachbarter Völker, den Bezug auf Nawāᵓī verloren und sich 
verselbständigt? 

Ich habe mich mit diesem Beitrag auf ein Thema eingelassen, zu 
dessen Bearbeitung mir viele Voraussetzungen fehlen. Allerdings 
hätten die aufgeworfenen Fragen auch bei besseren Voraussetzungen 

                                                 
32 Erberg S. 138ff. 
33 Taube, J., S. 36; vgl. Chajitmetov S. 240. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

67 

 

im Rahmen eines kurzen Beitrags nicht erörtert werden können. Es 
wäre zu wünschen, wenn ein in der Region mit ihrer Geschichte und 
Kultur besser Bewanderter angeregt würde, den aufgeworfenen 
Fragen im Rahmen einer größeren Arbeit nachzugehen, weil die 
Gestalt ᶜAīšīr Nawāᵓīs in den Märchen des westlichen Zentralasien im 
internationalen Rahmen der Wohltätergeschichten oder der 
„historischen Märchen“ von besonderem Interesse ist. Denn er war 
kein Herrscher oder Kämpfer mit der Waffe, sondern ein Mann des 
Geistes, ein der Gerechtigkeit verpflichteter Würdenträger, und ein 
Dichter, der nur ein einziges Lobgedicht auf einen Herrscher schrieb 
und der als persönliches Bekenntnis formulierte: „Soweit wie möglich 
habe ich mich bemüht, das Schwert der Unterdrückung zu 
zerbrechen und mit heilkräftiger Salbe die Wunden der Geknechteten 
zu heilen.“34 – Vor allem war er ein Mensch, der Tugenden, denen er 
einen hohen Wert beimaß, wie Bescheidenheit und Genügsamkeit, 
Großmut und Freigebigkeit, Geradheit und Treue (sie bewährte sich 
nicht zuletzt in der Aufrichtigkeit gegenüber dem Herrscherfreund), 
und die er in seinem wohl bedeutendsten Werk „Hamsa“ 
(Pentalogie) behandelte, auch gelebt – vorgelebt hat. Das ist ein 
unabhängig von den gesellschaftlichen Systemen bis heute seltenes, 
gedenkenswertes Phänomen, und dies dürfte auch der Grund dafür 
sein, daß die Nawāᵓī-Überlieferungen in der mündlichen Tradition 
nicht mit der Zeit in Vergessenheit gerieten. Das einfache Volk 
erwies Nawāᵓī seine Dankbarkeit mit lebendiger guter Erinnerung 
durch das, was es von ihm erzählt. Daß es dabei aus seinem 
Verlangen nach mehr Gerechtigkeit, mehr Mitmenschlichkeit heraus 
auch überhöhen mag oder idealisiert, ist ein allgemeines 
Charakteristikum derartiger Überlieferungen und entwertet sie nicht. 
Denn wenn diese auch, wie anfangs angedeutet, vielerorts 
anzutreffen sind, so ist die Zahl jener historischen Gestalten, die mit 
ihren Namen aus der ansonsten anonymen mündlichen Tradition 
herausragen, doch relativ begrenzt. Allein dieser Umstand bekräftigt 
die außergewöhnliche Rolle dieser Persönlichkeiten. Und es ist eben 
dieses Besondere an ᶜAlīšīr Nawāᵓī, die Vielfalt seiner Qualitäten, die 
auch uns – unter verschiedensten Blickwinkeln und auf unsere Weise 
– seiner ehrend gedenken läßt. 

Literatur 

                                                 
34 Deutsch nach der russischen Übersetzung in Chajitmetov S. 239. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

68 

 

 
Afzalov, M. I. et al.: Ǔzbek halq ėrtaklari. Ikki žildlik. I žild, Toškent 

1995. 
Benzing, Johannes: Usbekische und neu-uigurische Literatur, und: 

Die türkmenische Literatur. In: Philologiae Turcicae Fundamente Bd. 
2, hrsg. von Pertev Naili Boratav et al., Wiesbaden 1964, S. 700-
720 und 721-741. 

Braginskij, I. S.: Uzbekskaja literatura. In: Bogdanova, M. I. [Hrsg.]: 
Istorija literatur narodov Srednej Azii i Kazachstana. Moskva 
1960. 

Chajitmetov, A. Ch., und Z. S. Kedrina: Istorija uzbekskoj literatury, 
tom I, Taškent 1987. 

Eckmann, János: Die tschaghataische Literatur, in: Philologiae 
Turcicae Fundamenta, Bd. 2, Wiesbaden 1964, S. 304–402 (spez. 
326–361: Das Zeitalter Husayn Bāyqarās und Navāᵓīs). 

Erberg, Oleg: Vierzig Lügen. Übers. aus dem Russ. von Lieselotte 
Remané, Berlin [1964]. – Titel der Originalausgabe: Turkmenskie 
narodnye skazki. 

Imomov, Komil: Zumrad va Kimmat, Toškent 1988. [Ǔzbek halq 
ižodi. Kǔp tomlik]. 

Kisljakov, N. A.: O drevnem obyčae v fol’klore tadžikov, in: Fol’klor i 
ėtnografija, Leningrad 1970, S. 70–82. 

Ortutay, Gyula: Ungarische Volksmärchen, Berlin 1961. 
Pomeranceva, Erna: Russische Volksmärchen, Berlin 1965. 
Ševerdin, M. I. [Red.]: Uzbekskie narodnye skazki v dvuch tomach. II 

tom. Vtoroe izdanie. Perevod s uzbekskogo, Taškent 1963. 
Ševerdin, M. [Sost.]: Volšebnyj rubin. Uzbekskie narodnye skazki. 

Pereizdanie, Nukus 1980. 
Taube, Jakob [Hrsg.]: Der halbe Kicherling. Usbekische Märchen. 

Aus dem Usbekischen. Auswahl, Übersetzung und Nachwort von 
J. Taube, Leipzig 1990. = Reclam-Bibliothek Bd. 1339. 

Usbekische Volksmärchen. Aus dem Russischen übersetzt von V. 
Nowak, Moskau 1981. 

Žǔraev, Mamatkul: Ėl desa Navoijni (Hazrat Mir Ališer Navoij 
haqida rivojatlar). Halq rivojatlari, Toškent 1991. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

69 

 

ZUR OSMANISCHEN WIEDERGABE 
TSCHAGATAISCHER VERBFORMEN IM 

TSCHAGATAISCH-OSMANISCHEN 
WÖRTERBUCH ABUŠQA (16. JH.) 

Claudia Römer 

Die Abfassung eines tschagataisch-osmanischen Wörterbuchs stellte 
für die osmanische gebildete Gesellschaft des 16. Jhs. ein 
Desideratum dar, erfreuten sich doch tschagataische Werke, 
insbesondere diejenigen ᶜAlī Šīr Navāᵓī’s, großer Beliebtheit.1 Bereits 
Mehmed II., also ein Zeitgenosse Navāᵓīs, hatte für seine Bibliothek 
mehrere Navāᵓī -Handschriften erworben.2 Keine fünfzig Jahre nach 
dem Tod des großen tschagataischen Dichters wurde das älteste uns 
bekannte tschagataisch-osmanische Wörterbuch verfaßt. Da der 
Name des Autors nicht überliefert ist, wird es im allgemeinen nach 
seinem ersten Stichwort „Abušqa“ (abušqa = „Gemahl“, „Gattin“) 
benannt. Es ist in zahlreichen Handschriften erhalten, deren älteste 
aus dem Jahr 1544-45 stammt.3 Über die Entstehungszeit des Werkes 
gibt es verschiedene Angaben. Levend meint4, daß es zu Beginn des 
16. Jhs. zusammengestellt wurde. Dem widerspricht das in der Hs. 
ÖNB N.F. 26 genannte Datum der Abfassung, 3. Ṣafer 959 
(30.1.1552), unter der Voraussetzung, daß der abrupte Abschluß 
temmeti l-kitāb bi-tevfīqi l-meliki l-vahhāb fī 3 šehri Ṣafer yevmi l-erbaᶜatᶜaš (?)5 

                                                 
1 Vgl. Eckmann 1964, 304, Birnbaum 1976, 170. 
2 Vgl. Eckmann 1964, 352, Köprülü 1945, 30. 
3 Levend 1965, 278. 
4 Levend 1965, 278. 
5 Flügel 1865, 104 übersetzt „Mittwoch“. Datum und Duktus des 

Wortes sind aber mit el-erbiᶜā nicht vereinbar. Es muß sich wohl 
um eine arabische dialektale Form für die Zahl 14 handeln, 
wenngleich diese im allgemeinen mit dem emphatischen 
Konsonanten ṭ gebildet wird, vgl. z.B. ᵓaṛbataᶜš für den Raum des 
Syrisch-Arabischen (Stowasser-Ani 1964, 97a) bzw. arbaᶜṭaᶜš 
(Behnstedt 1994, 152) und ᵓarḅaaṭaᶜaš für das Irakisch-Arabische 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

70 

 

fī sene 959 „Die Niederschrift wurde mit der Hilfe des freigebigen 
Königs am 3. des Monats Ṣafer, des 14. Tages im Jahr 959 vollendet“ 
sich auf die Abfassung und nicht doch auf die Abschrift bezieht. Im 
Kolophon heißt es anschließend: temmet hāẕihī n-nusḫa ᶜan yed Ṣādiq b. 
Muṣṭafā. „Diese Handschrift wurde durch Ṣādiq b. Muṣṭafā 
vollendet.“ 

Die vorliegende Untersuchung basiert auf der Hs. ÖNB N.F. 26, 
die der Abfassungszeit relativ nahestehen dürfte. Es handelt sich 
dabei um die ausführliche Version des Wörterbuchs, was man daran 
erkennen kann, daß die einleitenden Abschnitte in Versen 
geschrieben sind.6 

Das Werk selbst wurde im 19. Jh. mehrfach zu Untersuchungen 
herangezogen. Es handelt sich dabei vor allem um die Editionen 

                                                                                                             
(Erwin 1963, 261), dagegen jedoch z.B. Maltesisch erbataaš (Borg 
1974, 298), während es in zentralasiatischen arabischen Dialekten, 
wie z.B. in Uzbekistan, abweichend nach persischem oder 
türkischem Muster zusammengesetzte Zahlwörter gibt (Fischer 
1961, 247). Wenn wir aus diesem Wort überhaupt etwas 
abzuleiten wagen, so lediglich, daß der Abschreiber seine 
Arabischkenntnisse vielleicht im syrisch-irakischen Raum, nicht 
jedoch z.B. in Ägypten erworben haben kann, wo es aṛba ᶜṭāšar 
heißt (Woidich 1990, 166). Die Bedeutung der Zahl 14 in diesem 
Zusammenhang ist gänzlich unklar. 

 
6 Levend 1965, 278; zu N.F. 26 s. Flügel 1865. 103–104, Nr. 91. Die 

zweite in Wien vorhandene Handschrift desselben Werks (N.F. 
478, Flügel 1865. 104, Nr. 91), die ebenfalls die ausführliche 
Fassung darstellt, wurde erst im Jahr 1858 kopiert und von 
Schlechta-Wssehrd der Hofbibliothek geschenkt. Wegen ihres 
geringen Alters wird sie hier nur zur Lösung zweifelhafter Stellen 
in N.F. 26 berücksichtigt. – Zu den Aktivitäten österreichischer 
Botschafter und Beamter bezüglich des Erwerbs von 
Handschriften für die Hofbibliothek bzw. die K.K. Akademie 
orientalischer Sprachen s. z.B. C. Römer 1996, 372, Anm. 12 
sowie Römer, in Druck. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

71 

 

Vámbéry 1862 und Vel’jaminov-Zernov 1869.7 Darüber hinaus findet 
sich in Berezin/Zenker 1848 eine Beschreibung der Anordnung des 
Wörterbuchs mit einem ganzen in Bearbeitung wiedergegebenen 
Abschnitt. Darüber hinaus hat man Abušqa zwar verwendet und 
zitiert, jedoch hat sich in neuerer Zeit niemand mehr eingehend 
dieser wichtigen Quelle angenommen. 

Der Autor des Wörterbuchs hat vor allem, jedoch nicht 
ausschließlich, Werke von ᶜAlī Šīr Navāᵓī benutzt und hat damit einen 
viel weiteren Rahmen gesteckt als dies z.B. der um einiges später 
schreibende Mīrzā Maḫdī Ḫān tat.8 Anläßlich der Erklärung von aġa 
„älterer Bruder“ im Gegensatz zu ini „jüngerer Bruder“ zitiert der 
Autor von Abušqa ᶜAlī Šīr avāᵓī’s Muhākamat al-luġatayn9 und fügt 
einen kurzen Exkurs über dieses Werk Navāᵓī’s an, worauf er auch 
seine Motivation zur Zusammenstellung des Wörterbuches und seine 
Vorgangsweise bei der Materialsammlung angib:t10 ammā Muhākamatü 
l-luġateynde Nevāyī ḥażretleri bu luġati böyle tas[ḥ]īḥ11 ėtmišdür dėmekden 
šöyle anlamava ki Nevāyī ḥażretleriniη bir kitābi ola ki gendü dillerinde olan 
luġāti taṣ[ḥ]īh ėdüb beyān ėtmiš olalar böyle degüldür ol kitābuη mefhūmi budur 
ki türkī dili fārsī dil üzerine taqdīm ve tercīḥ ėderler ve bu vecihle ki fārsīde 
baᶜzī edā vardur ki muṭlaq türkīdür eger ehl-i fars ol nevᶜa lafẓi edā ėtmelü olsa 
yine türkī ile edā ėderler dėyü baᶜżī istišhād yazarlar nite ki bu maḥallde aġa 
luġatinda gečdi ve sāyir maḥallde daḫi inšāᵓallāh gelse gerek ve ol istišhādlarda 
vāqiᶜ olan luġātuη daḫi baᶜżīsin taṣ[ḥ]īḥ ėderler ve baᶜżīsin ėtmezler gendüler 
yaninda iḥtiyāc olmaduġi ičün aṣli budur ve illā bu faqīr-i qalīlu l-biżāᶜa ve 
ᶜadīmu l-istiṭāᶜa bu cemᶜīyete šürūᶜ ėtdügümde Nevāyī ḥażretlerinüη on beš pāre 
kitābin cemᶜ ėtmišdüm luġāti ve iṣṭilāḥāti anlardan iḫrāc ėderdüm ve Ḫurāsān 
ve Semerqand ve Čaġatay ehlinden daḫi niče türkī-gūy kimesnelerüη dīvānlarin 

                                                 
7 Leider lagen sie mir nicht vor. Ich danke Herrn Jürgen Paul, Halle, 

für seine Informationen zu den in der Bibliothek der DMG 
vorhandenen Exemplaren. Bisher war es mir jedoch nicht 
möglich, sie einzusehen. 

8 Menges 1956, 26. 
9 Für diese Stelle in Muḥākamat al-luġatayn vgl. Devereux 1966, 14–15 

(tschagataischer Text) bzw. 18 (Übersetzung). 
10 ÖNB N.F. 26, 11v–12r. 
11 Hier und die folgenden Male wird nach N.F. 478. 10r emendiert. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

72 

 

ve mesṉevīlerin cemᶜ ėtmišdüm tā ki bir ṣāḥib devlet ẕikri ḫayr olsun benüm bu 
saᶜy u rencümi görüb Nevāyī ḥażretlerinüη külliyātini iḥsān ėtdiler ki cümle 
yigirmi ṭoquz pāre kitāb idi hemān bir genc bulmiš müflise döndüm cemīᶜ 
ᶜavāyiq u ᶜalāyiqi terk ėdüb az firṣatde on dört pāre kitābi daḫi yazub 
külliyātlarina mālik oldum 

„...daß ich sage, Navāᵓī erklärt dies in Muḥākamat al-luġatayn so, 
heißt nicht, daß es ein Buch von ihm gibt, in dem er Wörter aus 
seiner Sprache verifiziert und erklärt. Dies ist nicht so. Vielmehr geht 
aus diesem Buch hervor, daß er das Türkische dem Persischen 
vorzieht. Und zwar schreibt er: ,Im Persischen gibt es so manchen 
Ausdruck, der eigentlich türkisch ist. Wenn die Perser solche 
Ausdrücke verwenden wollen, so drücken sie sie türkisch aus‘12 und 
führt Belege an, so wie es hier bei aġa vorgekominen ist und an 
anderen Stellen – so Gott will – noch vorkommen wird. Und manche 
der Wörter, die in diesen Belegen Vorkommen, verifiziert er, manche 
nicht, da er es nicht für notwendig hält. So verhält es sich 
ursprünglich. Nun hatte13 dieser unwissende und unfähige Diener am 
Beginn dieser Sammeltätigkeit fünfzehn Werke von Nevāᵓī 
gesammelt, aus denen er die Wörter und Ausdrücke herausholte. 
Auch hatte ich von chorasanischen, samarkandischen und 
tschagataischen türkischsprachigen Personen Mesnevis und Diwane 

                                                 
12 Es handelt sich hier nicht um ein wörtliches Zitat, könnte aber eine 

Anspielung auf Muḥākamat al-luġatayn, Devereux 1966, 7 
(tschagataischer Text), 6 (Übersetzung) darstellen. Allerdings führt 
Navāᵓī aġa und seine anderen Belege nicht aus diesem Grund an. 
sondern um die seiner Meinung nach vorhandene Armut der 
persischen Sprache im Vergleich zur türkischen aufzuzeigen. 

13 Ab hier gibt Berezin/Zenker 1848, 243 eine Übersetzung, die 
jedoch in wesentlichen Punkten sehr ungenau ist. Der 
schwerwiegendste Fehler ist, daß er nicht erkannte, daß der „hohe 
Herr“ dem Autor Werke Navāᵓī’s zukommen ließ, und daß dieser 
nicht auf seine kostenaufwendige Sammlertätigkeit anspielt, 
sondern ganz im Gegenteil das Glück hervorhebt, das er bei der 
Materialsammlung hatte (vgl. insbesondere: „damit ein hoher 
Herr, dessen Andenken gesegnet sei, nachdem er meine Mühe 
und Sorgfalt gesehen, meine Sammlung der Werke Newais seiner 
Gunst würdigen möge. Im Ganzen hatte ich neunundzwanzig 
Bände, aber nachdem ich Schätze gesammelt, wurde ich arm“). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

73 

 

gesammelt, bis schließlich ein glücklicher Herr, dessen im Guten 
gedacht werden möge, all meine Bemühungen und Mühen sah und 
mir die Gesammelten Werke von Nevāᵓī zukommen ließ. Es waren 
dann insgesamt 29 Bücher, und ich war wie ein Armer geworden, der 
einen Schatz gefunden hatte. Ich ließ alle Ablenkungen und 
Beziehungen ruhen und schrieb in kurzer Zeit (?) die vierzehn 
Bücher ab und gelangte so in den Besitz der Sammlung.“ 

Die Anordnung der Lemmata folgt der alphabetischen 
Reihenfolge. Da der Zweck des Wörterbuchs war, osmanischen 
Lesern tschagataische Werke verständlich zu machen, sind die 
Lemmata, was die Verben betrifft, nicht in einer einheitlichen Form 
aufgeführt,14 sondern bei der überwiegenden Mehrheit der Fälle in 
der Form, die in einem nachher gleich zitierten Textbeispiel 
vorkommt.15 Dennoch scheint die Orthographie weitgehend 
korrekter als Berezin/Zenker 1848, 244 feststellt, wenn man von 
gelegentlichen Schwankungen zwischen der Wiedergabe von ng ~ , 
fehlenden emphatischen Konsonanten bei der Wiedergabe der 
osmanischen Äquivalente oder der getrennten Schreibweise der 
Suffixe in tschagataischer bzw. „uigurischer“ Schrifttradition des 
Osmanischen absieht. Die grammatikalischen Angaben sind 
insgesamt zuverlässig. Sehr konsequent gibt Abušqa phonologische 
Details insbesondere zu zwei Fragen: Zum einen wird stets zwischen 

                                                 
14 Es würde sich hier entweder die Nennung in der 3. P.Sg. 

Präteritum wie bei Maḥmūd al-Kāšġārī anbieten oder -mAQ wie 
in Badāᵓiᶜ al-luġāt (vgl. dazu auch Borovkov 1961, 23), bzw. -š oder 
ein ähnliches Suffix. 

15 Die Zitierweise erscheint präzise. Nicht nur wird das Werk 
angegeben, sondern in der Regel auch die Stelle, der der 
Beispielsatz entnommen wurde, z.B.: 112v tuš olġač ṭuš gelicek 
dėmekdür ki Ferhād u Šīrīnde Ferhād ile Ahraman (sic) cenginde gelür beyt 
tuš olġač Ahrimanġa ism-i aᶜẓam * qolıdın zūr ketti cismidin ham. „tuš 
olġač heißt ‚sobald er traf‘, so wie es in Ferhād u Šīrīn beim Kampf 
des Ferhād mit Ahriman vorkommt – Vers: Sobald Ahriman den 
erhabenen Namen hörte, verließ seine Hand und auch seinen 
Körper die Kraft“. Es handelt sich dabei um Kap. XXIII, Vers 75 
(vgl. Alpay 1975, 220). – In ähnlicher Weise dürfte es in vielen 
Fällen einfach sein, die Belegstellen wieder aufzufinden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

74 

 

kāf-i ᶜarabī (/k/) und kāf-i ᶜacemī (/g/, / /) unterschieden16, zum 
anderen gibt das Wörterbuch sehr häufig mit dem Ausdruck imāle 
den Unterschied o/ö und u/ü an (z.B. 63v im Anschluß an mehrere 
Beispiele zum Verb ol-17: olturdi oturdi [sic] dėmekdür imāle ile öldürdi 
dėmekdür … ölür ve öler imāle ile ölür dėmekdür mūrde olur maᶜnāsina. 

Wie im eben genannten Beispiel werden zur Verdeutlichung des 
öfteren persische Übersetzungen bzw. Synonyme persischer oder 
arabischer Herkunft hinzugefügt, z.B. 82r unter bolali: olalum ve 
bulalum yāften maᶜnāsinadur.18 Grammatikabrisse kommen in Abušqa 
nicht vor.19 Bei vermutlich dem Autor wichtig erscheinenden 
Stichworten (ausschließlich bei Verben) gibt er jedoch fast 
paradigmenartig zahlreiche Formen desselben Verbs mit 
osmanischen Übersetzungen (z.B. ÖNB N.F. 26, 30v isit- und 31r 
iste-). In diesen Fällen werden meist keine Beispiele aus der Literatur 
angeführt. 

Gelegentlich finden wir auch Hinweise auf Stilistik und 
Phraseologie. So heißt es z.B. beim Stichwort ėken (34r): eger bir lafẓla 
daḫi istiᶜmāl olunur ki filān ėken filān iken ve filān idügi dėmekdür „Wenn es 
mit einem weiteren Wort verwendet wird, wie filān ėken, was 
,während er etwas ist‘, ,daß er etwas ist‘ heißt.“. Als Beispiel folgt 
unter anderem ein Vers aus Leylī vu Macnūn: Macnūn atasi ėkenni bildi 
.... atasi idügini bildi dėmekdür „Macnūn erkannte, daß es sein Vater 
war“. 

Die genannte Stelle ist eine der ganz wenigen, an denen 
vollständige Sätze aus dem Tschagataischen ins Osmanische 
übertragen werden. Die Hoffnung, aus diesem Wörterbuch Material 
für die Äquivalente bestimmter Verbalformen – insbesondere der 
Tempora und der Verbalkomposition – im Tschagataischen und 
Osmanischen innerhalb eines Textzusammenhangs zu finden und auf 
der Basis von Schönig 1997a zu vergleichen, hat sich leider nicht 

                                                 
16 Vgl. Levend 1965, 278; dort ist von kâf-i Farisî die Rede. 
17 Zum Vorkommen des Verbs ol- neben bol- im Tschagataischen s. 

z.B. Menges 1956, 13. 
18 Man beachte, daß in diesen Fällen sehr häufig der persische 

Infinitiv verwendet wird, unabhängig von der Form, in der das zu 
erklärende Verb steht. 

19 Vgl. auch Levend 1965, 278. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

75 

 

erfüllt. Auch sind Analysen der vergangenen Zeiten, wie sie Schönig 
1997 ebenfalls für das Bābūrnāme durchgeführt hat, in unserem Fall 
leider vor allem deswegen nicht möglich, weil u.a. das eben 
besprochene ėken sowie das Suffix -GAn, die bei der Bildung 
tschagataischer finiter Verbalformen eine große Rolle spielen, hier 
nicht in finiter Position vorkommen. 

Dennoch bietet der Text eine Fülle von Vergleichsmöglichkeiten 
isolierter Formen, die, und das wäre tatsächlich ein lohnendes, wenn 
auch den Rahmen der vorliegenden Untersuchung sprengendes 
Unterfangen, doch auch innerhalb des Kontexts der vom Autor des 
Wörterbuchs beigebrachten Beispiele betrachtet werden sollten. Die 
Lektüre des Werkes läßt jedenfalls den Schluß zu, daß die Kenntnis 
des Tschagataischen im Osmanischen Reich durch dieses 
Wörterbuch wohl tatsächlich gefördert werden konnte. 

In der folgenden Tabelle wollen wir nun die tschagataischen 
Formen (linke Spalte) mit ihren osmanischen Äquivalenten (rechte 
Spalte) darstellen, wobei wir bei gänzlich unproblematischen Formen 
auf Kommentare verzichten. Die Diathesen und andere den 
Verbalstamm erweiternde Suffixe wie z.B. die Kausativsuffixe 
werden hier nicht berücksichtigt. Im Anschluß an den endungslosen 
Imperativ werden auch andere Suffixe aufgeführt, die in die 
Kategorie Imperativ fallen, sonst folgen wir der alphabetischen 
Reihenfolge. 

****** 
 

0 (Imperativ) 0 
-ng -ƞ 
-ngIz/-mAngIz -ƞUz/-mAƞUz 
-GIl -GIl 
 0 
-GIn -GIl 
-GIn -AsIn 
-[d]ik20 -sUn 
                                                 

20 Eckmann 1966, §87 gibt es als -dek für die 3. Person an, während 
Brockelmann 1954, § 178c es unter der Form -dik sowohl für die 
zweite als auch für die dritte Person gelten läßt (bir iki kün munda 
tur dik „bleib doch ein, zwei Tage hier“, asra dik ḥïfẓïda dāim anï 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

76 

 

 -Uƞ 
-dikler -sUnlAr 
-sA 0 
-U/-I 021 

-A al- -A bil- 
-A alur -I bilür 
-A alsam -A bilsem 
-A alman22 -AmAn [sic] 
-y alman -AmAzIn 
-y almang -UmAzsIn 
-A almang -ImAzsIn 
 -UmAzsIn 
-A almasingdin -UmAdUGUƞ) 
-A almay -ImAz 
 -mAz 
-Ay al- -U bil- 
-Ay alma- -AmA- 

-A ber- -A vėr- 
-A dur -I yorur 
-A turġanin -A ṭurduġin 

 -A ṭuranin23 
-A qalġan -mIš 
-AGAč -r24 

                                                                                                             
„er halte es doch immer im Gedächtnis“). Sehr ausführlich und 
aufgrund von Brockelmann 1954 § 178c sowie Menges 1956, (61–
)62 behandelt Ščerbak 1962, 158–160 dieses Suffix in seinen 
möglicherweise drei Varianten (-dek, dėk, -dik), wobei er -dik mit 
Fragezeichen versieht. 

21 Zu dieser auch in anderen Quellen aufgeführten Imperativform s. 
die ausführliche Diskussion in Ščerbak 1962, 152, 154. 

22 s. unten bei -mAn. 
23 Vgl. Eckmann 1966, § 123; s. auch unten Anm. 34. 
24 ÖNB N.F. 26, 191r: külegeč yüzlük = güler yüzlü. Die Belege für 

dieses Suffix sind immer wieder külegeč; vgl. dazu Ščerbak 1962, 
128: külägäč “vesel’čak”. Mīrzā Mahdī Ḫān betrachtet külägäč als 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

77 

 

-AlI -AlI25 
 -AlUm26 
 -mAGčUn27 
-AlIng -AlUm28 
-mAlI -mAyAlUm29 

-Am -Am30 
-AmAs -UmAz 
-AmIn -AyIn 

 -mAzIn [sic] 
-Ang [?] -rsIn31 
-AQ dik -AcAQ qadar32 
-Ay -UbAn 
-Ay -AyIn 

 -AlUm33 

                                                                                                             
Ausnahme zu -Gač mit abweichender Bedeutung und übersetzt es 
mit ḫande-rū (vgl. Menges 1956, 86). 

25 Brockelmann 1954, §191, Anm. 3 führt unter Berufung auf ein 
Beispiel bei Vámbéry 1867, 103 aus, daß die jüngere ogusische 
Form des Suffixes -GalI vereinzelt auftritt. 

26 Vgl. Eckmann 1966, § 87a (Voluntative). Bei Brockelmann 1954, § 
191 in dieser Funktion nicht erwähnt. 

27 Bei Brockelmann 1954, § 191 ist dies die erste Bedeutung des 
Suffixes -GalI. 

28 S. Eckmann 1966, § 87a und § 91, Brockelmann 1954, § 179b. 
29 Vgl. Anm. 28. 
30 Eckmann 1966, §102: “In poetry, in the first person singular, the 

Azerbaijani forms in -am/-äm are also often used: baruram ‘I go’, 
bilüräm ‘I know’.” 

31 ÖNB N.F. 26, 107 tutang = ṭutarsin. Diese Form ist unklar. 
32 ÖNB N.F. 26, 211r. Es ist fraglich, ob man diese Form zu 

Brockelmann 1954, § 64c stellen kann. 
33 Daß -Ay auch für die l.P.Pl. verwendet werden kann, führen weder 

Vámbéry 1867, Brockelmann 1954, Menges 1956, Ščerbak 1962, 
noch Eckmann 1966 an. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

78 

 

-Ay mU -AyIn mI 
 -Ar 
 0 (Imperativ) 
-A[y]dUr -[Ay]U durur34 

barïda var-iken 
-DI -dI 

 -Ur 
-DIlAr -dIlAr 
-DIm -dUm 
-DUm -dUm 
-DIƞ -dUƞ 
-DIng -dIƞ/-dUƞ 
-DUƞ -dUƞ 
-DInglAr -dIƞUz 
-DIQ -dUQ 
-DI e[r]ken, e[r]kin -dI iken35 

                                                 
34 Die für das Osmanische angegebene Form bezeichnet einen 

Durativ: olan išleri söyleyü dururdi „er erzählte fortwährend die 
geschehenen Angelegenheiten“, vgl. Mansuroğlu 1959, 175, § 
3223. Die tschagataische Form dagegen schildert zwar ebenfalls 
eine andauernde Handlung oder einen dauernden Zustand, doch 
wird sie oft nur als Präsens verwendet: bolmaiturur „ist nicht“, 
yürüitürmän „ich will gehen“; vgl. Brockelmann 1954, § 237.1. . 

35 ÖNB N.F.26, 200r: ne erdi eken = ne idi iken. Es scheint, als wäre 
hier nur jedes Element für sich übertragen worden, ohne 
Rücksicht auf die Bedeutung der gesamten Form, vgl. Schönig 
1997a, 352 unter -di ekin: „… die Aussage wird … ihrer Faktizität 
beraubt und kann im Zusammenhang mit Maßangaben etwa als 
Schätzung aus undeutlicher Erinnerung heraus aufgefaßt werden.“ 
bzw. Eckmann 1966, § 159e (dubitative questions). Für das 
Osmanische würde man eher neyimiš als Entsprechung erwarten, 
denn „bei den zwischen emiš und ekin bestehenden inhaltlichen 
Gemeinsamkeiten dürfte das weitgehende Verschwinden von ekin 
in moderneren Sprachstufen noch durch das Fehlen einer 
entsprechenden Verbaleinheit begünstigt worden sein“ (Schönig 
1997a, 354). In Abušqa heißt es (ÖNB N.F. 26, 34r, korrigiert 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

79 

 

eken idügi 
ekenni idügin 

-GAč -IcAQ 
 -AcAQ36 

 -mAQ37 
 -mA38 

-GAlI/-QAlI -AlI 
 -AldAn berü 
 -AlUm39 
 -A 
 -mAQ ičün 
 -AcAQ40 
                                                                                                             

nach N.F. 478, 26r: ekse̱r bir lafẓ-ile daḫi istiᶜmāl olinur ki bu erdi ekin 
gibi bu mi idi dėmekdür. „Meist verwendet man es mit einem 
anderen Wort, wie ‚Das war es wohl‘“. Es folgt ein Beispiel aus 
einem Gedicht, in dem es heißt sabab bu erdi ekin … ki „Der 
Grund dafür war wohl der, daß “. 

36 Brockelmann 1954, §192, Anm. 2 bemerkt, daß dieses Gerundium 
manchmal in der Dichtung auch wie ein finites Verb verwendet 
werden kann: šafaqat otï alïb ol ač zārdin „die Glut seiner 
Barmherzigkeit wird die Not besiegen“ (zitiert nach Vámbéry 
1867, 70, Vers 133), für die Verneinung s. das Beispiel in 
Brockelmann 1954, § 193c olturma ač min „ich werde nicht ruhn“. 
In Abušqa (ÖNB N.F. 26, 138r) wird dėgeč auch als eyidilecek söz 
wiedergegeben, also attributiv. 

37 Diese Form kommt nur ÖNB N.F. 26, 59r ohne Beispiel isoliert 
vor. Brockelmann 1954, §192, Anm. 4 gibt Beispiele für Dativ und 
Ablativ dieser Form, die durchaus an den Gebrauch des 
osmanischen -mAQ erinnern, wenn auch nicht in dieser 
Konstellation (z.B. körgäčdän „nachdem er gesehn“). 

38 s. Anm. 37. 
39 vgl. oben Anm. 28. 
40 ÖNB N.F. 26, 25r: ičkeli = ičilicek nesne statt ičilecek nesne (d.h. mod. 

Türkisch ičecek) Am nächsten kommen dieser Gleichung Beispiele 
bei Brockelmann 1954, § 191, 1., wie kirgäli bolmadï „es war 
unmöglich hineinzugehen“. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

80 

 

 -dUGI 
-GAn/-QAn41 -An 

 -Ur 
 -dUGI 
 -AcAGI 
-GAncA -IncA 
 -dUGIncA 
-GAnGA -AnA 
 -mIšA 
 -mAQ ičün 
-GAndA -dUGI vaqt(de) 
-GAnImdA -dUGUm vaqtde 
-GAn[n]I -dUGI 
 -IcAQ 
-GAnIGA -dUGInA 
-GAnIngdln -dUGU dAn 
-QAnlArl -dUQlArI 
-GAnsAyI42 -dUQČA 
 -dUGIncA 
-GAn dik -dUGI gibi 
-mAGAn[n]I -mAduGInI 

-GAy -A 
 -AyIn43 
-GAymin -Am 
-GAysin -AsIn 
-GAybiz -UrUz44 

                                                 
41 Leider führt Abušqa keine Beispiele für finiten Gebrauch an. 
42 Pavet de Courteille 1870, 347: sayi “au moment où, lorsque, chaque 

fois que”. 
43 ln den Grammatiken gibt es keinen Hinweis auf die Verwendung 

dieser Form für die l.P.Sg., es handelt sich wohl um eine 
Kontamination mit -Ay. 

44 Hier ist an die Futurbedeutung des osmanischen Aorists zu 
denken. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

81 

 

-GAy mU -A mI 
-GAbiz -AvUz 
-GAylAr -AlAr 
-mAGAy -mAyA 

-GU/-QU45 -AcAQ 
 -lmIš46 
+ Poss.suff. [+dur] -sA + Poss.suff. gerek 
-GUng -r ise  
 -rsin 
 -sA  gerek 
 -U bilürse  
-QU dek -r gibi47 
 -dUGI gibi 
-mAGUm -mAsAm gerek 
-mAQIng -UmAzdU  
-mAGUng -mAzsIn 
-GUdIn -dUGIndAn 
-GUcA -IncA 
-GUcI/-QUcI -IcI 
-GUlI -n-AcAQ 
 -IcI 
-GUlUq -[n-]AcAQ48 

                                                 
45 Obwohl -GU/-QU im allgemeinen ein “Categorical Future” bildet 

(Eckmann 1966, §117–118), das in der Zukunft sicherlich 
eintretende Ereignisse schildert, dient es auch wie im Chwaresm-
Türkischen gelegentlich als Nezessitativ (Eckmann 1966, § 122 
gibt jedoch nur Beispiele in der 3.P.Sg.). Mansuroǧlu 1959, 179, 
§33 hat für das Frühosmanische bïraq umuz gerekdür „wir müssen 
zurücklassen“. – Vgl. z.B. ÖNB N.F. 26. 116v tolġum = ṭoldumsa, 
ṭolsam gerek: Mansuroǧlu 1959, 179, § 33 gibt nur a a arma an 
aparsavuz gerek idi „wir müßten ihm ein Geschenk bringen“, 
erwähnt jedoch die Zusammensetzung ṭoldumsa gerek nicht. 

46 ÖNB N.F. 26, 107r: tutqu =ṭutacaq nesne, ṭutilmiš nesne. 
47 Zu diesem Gebrauch s. Brockelmann 1954, § 190 c. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

82 

 

 -l-AcAQ 
 -mAlU 
 -n-mAlU 
 -mAQlU49 
 -mAQlIQ 
 -sAm gerek 
-GUncA/-QUncA -IncA 
 -dI 

-GUč -AcAQ 
-GUr50 -AcAQ 
-I almas -mAz 
-Ib51 -Ub 

-b biz -b dururuz52 

                                                                                                             
48 Vgl. Eckmann 1966, § 75b: yegülük “eatables”, dasselbe Beispiel 

auch ÖNB N.F. 26, 209v. 
49 ÖNB N.F. 26, 75v gibt für bilgülük an: bilmeklü (=maᶜrifetlü, d.h. 

bilmek wird mit dem arabischen Nomen maᶜrifet gleichgesetzt), 
weiters bilmelü und bilinmelü. 

50 Brockelmann 1954, 260. Dieses Suffix ist kaum mehr produktiv 
(vgl. Ščerbak 1962, 239). 

51 In ÖNB N.F. 26 kein Beleg mit -p (vgl. z.B. Eckmann 1966. § 
126ff.). 

52 Das Perfekt auf -UbdUr(Ur) wurde im Osmanischen zunächst zur 
Beschreibung eines „statischen Zustands nach Vollendung der 
Handlung“ verwendet, wandelte sich dann aber zu einem 
einfachen Perfekt, wobei die relativ selten vorkommenden 1. und 
2. P.Sg. -UbAm (-vAn), -UbsIn lauteten. Es „drückte eine 
perfektive Handlung in der Vergangenheit aus, die sich von jener 
des Perfekts auf -miš wenig unterscheidet“ (Adamović 1985, 202–
203). Aufgrund der Überschneidung mit dem Perfekt –mIšdUr – 
Johanson 1990, 145 sieht die Ursache für diese Überschneidung 
nicht in der Perfektivität, sondern in der postterminalen Natur 
beider Suffixe – kam die Form allmählich außer Gebrauch. Im 15. 
Jh. kam es dann zu einer periphrastischen Neubildung -Ub durur, 
von der das volle Paradigma vorhanden ist, welche „eine durative 
Handlung in der Vergangenheit oder eine Handlung, die sich auf 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

83 

 

-Ib erdi -mIš idi53 
-b erding -b tururduη54 
-b eding -b ṭururduη 
-Ub -Ub 
 -UbAn 
-[I/U]bAn -UbAn 
 -Ub 
 -mAQ55 

-[I]GlI -AcAQ/-1-AcAQ56 
-IrAQ57 -ArAQ 
-Q -mAQ58 

                                                                                                             
mehrere Subjekte bzw. Objekte bezieht, angibt“ (Adamović 1985, 
203–204). Für das Tschagataische diskutiert Schönig 1997a, 174ff. 
die häufige Gleichsetzung dieser Form mit dem Perfekt (177: 
„muß … als postterminale und somit tunc-markierte Einheit 
aufgefaßt werden, die eine Tätigkeit nach Überschreiten ihrer 
relevanten Grenze betrachtet; diese ist außer bei 
Initialtransformativa mit dem terminus finalis identisch. 
Postterminalität ist der Grund für die bei allen Autoren 
feststellbare Neigung, diese Form als Perfekt zu klassifizieren“ 
(Schönig 1997a, 218). 

53 Vgl. Eckmann 1966. § 129 “Pluperfect II”, Schönig 1997, 72. 
54 „Die Einheit bedi ist durch Hinzufügung einer tunc-Markierung aus 

btur abgeleitet“ (Schönig 1997a, 218). Für das osmanische -b 
dururduη müssen wir eine nochmalige Hinzufügung einer tunc-
Markierung annehmen, um auf eine Entsprechung des -mIšdl-
Plusquamperfekts zu kommen, wie auch in tschagataischen „bedi-
btur-Sequenzen“ bedi die „relativ anteriore Ebene zu btur vertritt“ 
(Schönig 1997a, 246). 

55 Hier handelt es sich um ein im Osmanischen ganz anders 
wiedergegebenes Beispiel. 

56 Das Suffix dient zum Ausdruck einer gewohnten oder 
beabsichtigten Handlung, vgl. Brockelmann 1954. § 198a, wo auch 
Beispiele mit Prädikatsfunktion genannt werden: yüklämäkli „er 
wird nicht belasten“. 

57 Diese Form ist in den Grammatiken nicht belegt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

84 

 

-mA -mA 
 -mIš59 

-mAdIn -mAdIn 
-mAGI -mAGI 
-mAGIn bolsa60 -mAyAn/-mAyIn [?] olsa 
 -mAdIn olsa61 
 -mAmIš olsa 
-mAGIn bolsang -mAz olsaη 
-mAGAn bolsang -mAz olsaη 
-mAn62 -mAzIn 

-mAng mu63 -mAz mIsln 
-mAng -mAyAsIz 
 -ImAzsIn 

-mAQ -mAQ 
-mAGUm -AcAGUm 
 -mAQlIGUm 
-mAQIng -mAQlIGUη 
 -mAGuη 
 -mAη 
-mAQIngA -mAηA 
                                                                                                             

58 ÖNB N.F. 26, 99r: tirgekim = menᶜ eylemegüm, vgl. Brockelmann 
1954, § 64a. 

59 ONB N.F. 26. 37v: igme = egilmiš 
60 ÖNB N.F. 26, 15r. 82r et passim, ebenso ÖNB N.F. 478, 12v, 63v 

et passim. Diese Form und ihre osmanischen Wiedergaben sind 
nicht klar, mit Ausnahme des mit -mAGIn bolsang als gleichwertig 
genannten -mAGAn bolsang, das als Osmanisch eylemez olsaη erklärt 
wird. 

61 ÖNB N.F. 26. 152r. 
62 Nach Eckmann 1966, § 102 kommt diese Form aus dem Azeri und 

erscheint hauptsächlich in der Dichtung. Er beruft sich dabei auf 
Vel’jaminov-Zernov 1869, 29, sodaß wir hier die Gefahr eines 
Zirkelschlusses nicht übersehen dürfen. 

63 Eckmann 1966, §102 beruft sich für diese Form ebenfalls auf 
Abušqa, und zwar auf Vámbéry 1862, 34. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

85 

 

 -mAQ ičün64 
-mAQGA -mAGA 
 -mAQ ičün 
-mAGIdIn -dUGIndAn 
-mAGlIG -mAQlIQ 

-mAy -mAyAyln 
 -mAz 
 -mAzIn 
-mAyIn65 -mAyAyIn 
-mAy durur erdi66 -mAmIšdI 
 -mayub tururdī 

-mAy -mAyUb 
 -mAyIncA 
 -mAdln 

-mAyln -mAdIn 
 -mAyUb 

-mIš -mIš 
 -dI67 
 -Ur68 
-mIšIn -mIšIn 
-mIšAng -mIšsIn6969 
imišdük sin imišsin sen70 

                                                 
64 Gemeint ist seni görmek ičün. 
65 Diese Form ist für die l.P.Sg. in den Grammatiken nicht belegt. 
66 Vgl. oben Anm. 34. 52, 54. 
67 -mIš “definitely signalizes anteriority” und ist nicht nur im 

Zweitbericht anzutreffen, vgl. Schönig 1997. 68. 
68 Der Aorist als Entsprechung für -mIš kommt nur in einer 

Aufzählung von Formen ohne Beispiel vor (ÖNB N.F. 26. 94v). 
69 Die reguläre tschagataische Form lautet -mIš sen/sin, aber in der 

Dichtung kommt auch die aus dem Azeri übernommene Form 
vor (Eckmann 1966, § 107). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

86 

 

-QU -Um71 
-QUn -An72 

-QUncI -IcI73 
-QUnküz [?] -Ur gibi74 

-QUy -AcAQ75 
 -IcI 

-sA -sA 
 -a 
bar ärsä / yoq ärsä varsa, yoqsa 
bar ise var ise 
-sAm -sAm 
-sAng -sAη 
-mAsAng -mAsAη 

Um -mAQ 
-UQ -mIš76 

-UGIIQ -l-mIš 
 -n-mIš 
 -UlU 

-[U/-A]r -[U/A]r/-IcI 
-rlAr -rlAr 
-rmin -rIn 

                                                                                                             
70 Brockelmann 1954, § 203e: An -mIš kann vereinzelt -dUQ gefügt 

werden, woran dann Personalpronomina gefügt werden können: 
imišdük sin „du bist“. 

71 Deverbales Nomen, vgl. Eckmann 1966, § 26.8. 
72 “Denotes agent or action”, mit -GUn identisch (Eckmann 1966, § 

26.10). 
73 vgl. Menges 1956, 87: qačγunčy „Verfolger“. 
74 ÖNB N.F. 26. 85r. ÖNB N.F. 478, 66r ebenso. 
75 ÖNB N.F. 26. 62v. Randeinfügung. Eben diese Einfügung fehlt in 

ÖNB N.F. 478, 47r. Unter Umständen handelt es sich um eine 
Erweiterung von -GUI-QU. 

76 “Verbal adjective”, zeigt “result of action” (Eckmann 1966, § 
26.19). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

87 

 

-rsin -rsIn 
-rbiz -rUz 
-rsA -rsA 
-r ärdi77 -rdI 
-rGA -mAQ ičün 
 -mAGA 
-rnI -mAGI 
-rdIn -mAQdAn 
-rI -IšI 
 -mAsI 
-rIGA -mAGA 
 -IncA 
-rIm -dUGUm 
-rImnI -dUGI [sic] 
-rdIn -mAQdAn/-mAQdIn 
-r däk -r gibi 
-mAs -mAz 
-mAs min -mazIn 
-masIngQA -mayīcAGuηA78 

-U79 -mAQ ičün 
 -n-AcAQ 
-UsI -mAsI 

Uš -Uš/-mAQ 

Literatur 
 

                                                 
77 Diese Form ist intraterminal und entspricht im modernen 

Türkeitürkischen -lyordu, vgl. Schönig 1997, 64. Für das 
Osmanische würde man dann eher -Iyürürdi erwarten (vgl. 
Adamovič 1985, 116ff.). 

78 Für das Osmanische zeigt sich hier ein ungewöhnlicher 
substantivischer Gebrauch von -IcAQ (ÖNB N.F. 26. 108v). 

79 Es handelt sich dabei wohl um die aus dem Verbalnomen -GU 
entstandene Form -Ū, die für Qazan typisch ist und dort 
osmanischem -mAQ entspricht, vgl. Menges 1956, 81. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

88 

 

Adamović 1985: Milan Adamović, Konjugationsgeschiche der türkischen 
Sprache, Brill, Leiden. 

Alpay 1975: Gönül Alpay, Ali Şîr Nevaî. Ferhad ü Şirin. İnceleme – 
Metin. Atatürk Üniversitesi Yayinlari no. 173. Ankara. 

Behnstedt 1994: Peter Behnstedt: Der arabische Dialekt von Soukhne 
(Syrien), Teil 2 Morphologie, Syntax, Teil 3 Glossar. Semitica Viva 
15 2,3, Wiesbaden. 

Berezin/Zenker 1848: J. Berezin, „Beschreibung der türkisch-
tatarischen Handschriften in den Petersburger Bibliotheken. Aus 
dein Russischen übersetzt von Dr. Zenker“, in: ZDMG 2 (1848), 
242ff. 

Birnbaum 1976: Eleazar Birnbaum, “The Ottomans and Chagatay 
Literature”, in: CAJ 20, 157–190. 

Borg 1974: Alexander Borg, “Maltese Numerals”, in: ZDMG 124 
(1974), 291–305. 

Borovkov 1961: A.K. Borovkov, “Badāᵓiᶜ al-luġāt”. Slovar’ Ṭāliᶜ Īmānī 
Geratskogo k sočinenijam Ališera Navoi, Moskva. 

Brockelmann 1954: Carl Brockelmann, Osttürkische Grammatik der 
islamischen Literatursprachen Mittelasiens, Leiden. 

Devereux 1966: Robert Devereux, Muḥākamat al-lughatain by Mīr ᶜAlī 
Shīr. Introduction, Translation and Notes. Leiden. 

Eckmann 1964: János Eckmann, „Die Tschaghataische Literatur“, 
Philologiae Turcicae Fundamenta II, Wiesbaden. 

Eckmann 1966: János Eckmann, Chagatay Manual. Indiana University, 
Bloomington. 

Erwin 1963: Wallace M. Erwin, A Short Reference Grammar of Iraqi 
Arabic, Georgetown University Press, Washington, D.C. 

Fischer 1961: Wolfdietrich Fischer, ,,Die Sprache der arabischen 
Sprachinsel in Uzbekistan“, in: Der Islam 36, 232–263. 

Flügel 1865: Gustav Flügel, Die arabischen, persischen und türkischen 
Handschriften der k.k. Hofbibliothek zu Wien, I. Wien. 

Johanson 1990: Lars Johanson, „Zur Postterminalität türkischer 
syndetischer Gerundien“, in: UAJb, N.F. 9, 137–151. 

Köprülü 1945: “Čağatay Edebiyati”, İslam Ansiklopedisi III. 
Levend 1965: Agâh Sirri Levend, Ali Şir Nevaî. Hayati, Sanati ve 

Kişiliği, TDK 239, Ankara. 
Mansuroğlu 1959: „Das Altosmanische“, in: Philologiae Turcicae 

Fundamenta I, Wiesbaden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

89 

 

Menges 1956: K. H. Menges, Das Čaγatajische in der persischen 
Darstellung von Mīrzā Mahdī Xān. Akademie der Wissenschaften 
und der Literatur, Mainz, Jahrgang 1956, Nr. 9. Wiesbaden. 

Pavet de Courteille 1870: M. Pavet de Courteille, Dictionnaire 
turkoriental, Paris. 

Römer 1996: Claudia Römer, „Eine handschriftliche Quelle der 1865 
in Wien herausgegebenen Osmanischen Sprichwörter“ in: Festschrift 
Hans Hirsch, WZKM 86, 369–377. 

Römer, in Druck: Claudia Römer, “An Unknown 16th Century 
Mühimme Defteri at the Austrian National Library” (Vortrag bei 
CIEPO, Çeşme, 18.–22.9.2000). 

Ščerbak 1962: A. M. Ščerbak, Grammatika starouzbekskogo jazyka. 
Moskva, Leningrad. 

Schönig 1997: Claus Schönig, “‘Past Tenses’ in the Babur-name”, in: 
Shirin Akiner – Nicholas Sims-Williams (ed.), Languages and Scripts 
of Central Asia. SOAS, London, 61-73. 

Schönig 1997a: Claus Schönig, Finite Prädikationen und Textstruktur im 
Babur-name (Haiderabad-Kodex), Harrassowitz, Wiesbaden. 

Stowasser–Ani 1964: Karl Stowasser – Moukhtar Ani, A Dictionary of 
Syrian Arabic (Dialect of Damascus). English-Arabic, Georgetown 
University Press, Washington, D.C. 

Vámbéry 1862: Armin Vámbéry, Abuska. Csagatajtörök szógyütjtemény, 
Budapest. 

Vámbéry 1867: Hermann Vámbéry, Çagataische Sprachstudien. Leipzig. 
Vel’jaminov-Zernov 1869: Slovar’ Džagatajsko-turetskij, St. Peterburg. 
Woidich 1990: Manfred Woidich: Ahlan wa sahlan. Eine Einführung in 

die Kairoer Umgangssprache, Wiesbaden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

90 

 

THE VISIBLE AND THE INVISIBLE IN 
NAWĀᵓĪ’S WORKS 

Hamid Ismailov 

In his prose work Ḥālāt-i Pahlawān Muḥammad Nawāᵓī relates a 
peculiar story: One day when Nawāᵓī was taken ill he did what all 
poets do in such circumstances. He wrote a poem. When he had 
finished his ghazal a visitor arrived, so he slipped the poem into his 
pocket before answering the door. It was Pahlawān Muḥammad (d. 
1493) who had come to visit his sick friend. After touching upon 
various matters Pahlawān Muḥammad suddenly asked Nawāᵓī: 
“Whom do you prefer most of all among the Turkic speaking 
poets?” – “Maybe Luṭfï …”, said Nawāᵓī. “How could you name 
Luṭfï (ca. 1367–1463), when there is Nasīmī (d. 1404)?”, Pahlawān 
Muḥammad replied angrily. “Yes, you might be right”, said Nawāᵓī, 
“but you know, Nasīmī writes about his love of the Absolute (ᶜišḳ-i 
muṭlaḳ), whereas Luṭfī’s ghazals are more about ambiguous symbolic 
love (ᶜišḳ-i majāzī), so in his ghazals he refers not only to the love of 
God, but also to the love of women. That is why I thought of him 
…” Pahlawān Muḥammad disagreed: “You are wrong. Listen!” Then 
he recited the ghazal which Nawāᵓī had written that same morning. 
The latter had to admit that the last beyt sounded better with “Ey 
Nasīmī …” than with “Ey Nawāᵓī …”. “You see”, said Pahlawān 
Muḥammad, “Nasīmī also writes on ᶜišḳ-i majāzī …”. “Where did you 
get this ghazal from?”, asked Nawāᵓī. “I heard it ten years ago. A 
couple of illiterate Sarts where there as well. They could confirm it.” 
When his friend had left, Nawāᵓī checked his pocket. The sheet of 
paper with the ghazal he had written was still there, and strangely 
enough, the poem was identical to the one which Pahlawān 
Muḥammad had just recited. 

The next day, so Nawāᵓī tells us, Pahlawān Muḥammad brought 
the mentioned sart soldiers to his house and they recited the same 
poem with the takhalluṣ of Nasīmī. The fact that illiterate soldiers 
knew the ghazal could only mean that it was famous. Nawāᵓī did not 
know what to think, but fortunately Pahlawān Muḥammad later 
confessed to him that he had surreptitiously taken the poem out of 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

91 

 

Nawāᵓī’s pocket the day before and memorised it in order to tease 
him. Nawāᵓī concludes his story in a slightly regretful tone with the 
comment, “The late Pahlawān had this kind of bizarre character”.1 

This story lends itself as a good basis for the subject of this paper, 
“the visible and the invisible”, not only because of Pahlawān’s 
clandestine act of replacing Nawāᵓī with Nasīmī, which is to be 
considered as a theme in its own right, but also because of the deeper 
opposition of ᶜišḳ-i muṭlaḳ andᶜišḳ-i majāzī. 

Given the fact that we are above all dealing with Islamic Culture 
here, it seems appropriate to begin by analysing these two opposed 
concepts in the light of the Quran. Oppositions like “this world” and 
“that world”, dunyā and ākhira, ẓāhir and bāṭin are very common in 
the Umm al-Kitāb or “Mother of all books”. Later Muslim theologians 
and philosophers developed the concept of mulk al-malakūt and mulk 
al-jabarūt, that is, of the material world as opposed to the spiritual 
world. There are evidently several layers of visible and invisible 
worlds in Islamic theology and philosophy. One of them is related to 
Time: The transitory Here and Now, dunyā, versus the everlasting 
Hereafter, ākhira. Another one is related to Space: The physical world 
as opposed to the transcendental one. The third one is related to 
human deeds, the forth to human knowledge, the fifth to a word, etc. 
There is a famous parable in the Quran which unites all these 
different layers. The parable is about Mūsā and Khiḍr: 

Mūsā said unto him: May I follow you, to the end that you may 
teach me right conduct of that which you have been taught? He 
said: You can not bear with me. How can you bear with that 
whereof yon can not compass any knowledge? He said: God 
willing, you shall find me patient and I shall not in aught gainsay 
you. He said: Well, if you go with me, ask me not concerning 
aught till I myself mention of it unto you. 
So both set out till, when they were in the ship, he made a hole 
therein. Mūsā said: Have you made a hole therein to drown the 
folk thereof? You verily have done a dreadful thing. He said: 
Did I not tell that you could not bear with me? Mūsā said: Be 

                                                 
1 Compare ᶜAlīšīr Nawāᵓī, “Ḥālāt-i Pahlawān Muḥammad”. In: 

Mukammal atharlar tǔplami, Tāškent 1999, 103–120 (114–117). The 
author is quoting Nawāᵓī roughly from memory (the editors). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

92 

 

not wroth with me that I forgot, and be not had upon me for my 
fault. 
So both journeyed on till, when they met a lad, he slew him. 
Mūsā said: 
What! Have you slain an innocent soul who hath slain no man? 
Verily you have done a horrid thing. He said: Did I not tell you 
that you could not bear with me? Mūsā said: If I ask you after 
this concerning aught, keep not company with me. You have 
received an excuse from me. 
So they both journeyed on till, when they came unto the folk of 
a certain township, they asked its folk for food, but they refused 
to make them guests. And they found therein a wall upon the 
point of falling into ruin, and he repaired it. Mūsā said: If you 
had wished, you could have taken payment for it. He said: This 
is the parting between you and me! I will announce unto you the 
interpretation of that you could not bear with patience. 
As for the ship, it belonged to poor people working on the river, 
and I wished to mar it, for there was a king behind them who is 
taking every ship by force. 
And as for the lad, his parents were believers and We feared lest 
he should oppress them by rebellion and disbelief. And We 
intended that their Lord should change him for them for one 
better in purity and nearer to mercy. 
And as for the wall, it belonged to two orphan boys in the city, 
and there was beneath it a treasure belonging to them and their 
father had been righteous, and thy Lord intended that they 
should come to their full strength and should bring forth their 
treasure as a mercy from their Lord; and I did it not upon my 
own command. Such is the interpretation of that wherewith you 
could not bear (Koran, sura 18, 65–81). 

Thus the conclusion is that there are two kinds of reality, that the 
apparent reality is not equivalent to the actual reality, and that the 
actual reality is greater and richer than our restricted perception of it. 
In a certain way it corresponds to the Platonian concept of the 
corporeal world versus the ideal world. So how does Nawāᵓī deal 
with these two types of reality? He should have been profoundly 
aware of them, because his favourite way of characterising someone 
is by saying that the person in question is equally proficient in 
phenomenal and secretive sciences, which he does, for example, in 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

93 

 

his description of ᶜAbd al-Raḥmān Jāmī (1414–1492) in Khamsat al-
mutaḥayyirīn. 

In view of the fact that Nawāᵓī is neither a theologian nor a 
prominent Sufi, but a poet, it seems appropriate to focus on one 
specific aspect of the problem, the linguistic one. For him the 
concept of the invisible world finds its best linguistic expression in 
the language of birds or Lisān al-ṭayr. Throughout his life he had 
dreamt of composing a poem in the language of birds. It was his 
ultimate project and the fulfilment of all his objectives, ambitions and 
skills. Yet what did Lisān al-ṭayr really mean to him? When he was a 
schoolboy he heard others reciting Saᶜdī (d. 1292), Ḥāfiẓ (1325/6–
1390) and Khusraw Dihlawī (1253–1325). In contrast, Nawāᵓī was 
fascinated with the poem Manṭiḳ al-ṭayr, composed by Farīd al-Dīn 
ᶜAṭṭār (1119–1230). His parents decided to deprive the boy of the 
poem, albeit in vain, because at the time he had already memorised it. 
ᶜAṭṭār’s Sufi poem ultimately descends from the Biblical legend of 
Solomon, who knew the bird language. It must be noted that ᶜAṭṭār’s 
poem is an original work and not a reelaboration of Ibn Sīnā’s (980–
1037) Sufi work, “The Parable of the Birds”. 

In his poem, which is to be considered as a masterpiece of world 
literature, Farīd al-Dīn ᶜAṭṭār explores the nature of the spiritual path 
by means of an allegory: A group of courageous birds go in search of 
their king, a bird by the name of Sīmurgh, which is the equivalent of 
Phoenix. They pass through the peaks of Exultation, Hope, Reliance 
and Love as well as through the intervening valleys of Despair and 
Fear, Repentance and Acceptance, representing the various stages of 
the seeker’s path towards enlightenment, or rather, stations on his 
Way, the Sufi equivalent. Of the thousand birds, which originally set 
out on the journey, only thirty birds, under the leadership of 
Hudhud, reach Sīmurgh’s kingdom. The word sīmurgh has two 
meanings, one of them being “thirty birds”. The thirty birds in 
question are aware of this meaning and the fact that their journey as 
such is a reflection of their goal, i.e. that they themselves are the 
sīmurgh. 

Having fallen in love with this poem at the beginning of his life, 
Nawāᵓī decided to compose a naẓīra and dedicate it to ᶜAṭṭār towards 
the end of his life. By that time he had already composed four divans 
of ghazals, as well as the five poems of the Khamsa; he had achieved 
everything he wanted in Turkic and Farsi, and speaking the language 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

94 

 

of birds became his ultimate goal. How does he describe the language 
of birds? 

O’z vujudingga tafakkur aylagil, 
Har ne istarsen o’zungdin istagil … 

Senda ham bilquvva ul mavjud erur, 
Fe’lga kelsa davo maqsud erur. 

Qobil etmay o’zni gar qil avji so’z. 
Zohir etsang dor ila solmoqqa tuz. 

Kimki bu ma’nidin ogoh o’ldi bil, 
Kim kesildi onga so’z ayturga til. 

Onglokim, so’z o’zga, ma’ni o’zgadur. 
Ma’ni ongmos, shog’il ulkim so’zgadur. 

Bo’yla ma’nikim manga bo’ldi ayon, 
Ayladim qushlar tili birla bayon. 

Kim takallum onda shirkat topmag’ay, 
Bikri ma’nining uzorin yopmag’ay. 

Qush tili bilgan so’zum fahm aylagay, 
Fahm etardin ham base vahm aylagay. 

Lek ziyrak qush chu bildi bu maqol, 
Onglag’aykim nedurur bu so’zda hol. 

Barcha so’zlar mushkilidur by hadis, 
Bezabonlarning tilidur bu hadis …2 

The paradox here is that the language of birds is conveyed by means 
of the human language. This could be seen as a way of overcoming 

                                                 
2 Quoted from chapter 169 of Lisān al-ṭayr. The author has 

transliterated the lines from Cyrillic into the Latin-based alphabet, 
which has gradually been introduced in Uzbekistan since 1996 
(the editors). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

95 

 

the language by means of the language itself, of creating existence on 
the basis of non-existent language, of looking at the invisible world 
with means applicable to the visible world, of going beyond human 
dimension into the divine world. However, in which way is the 
human language converted into the language of birds? Ḥāfiẓ once 
said: 

Ān kas ast ahl-i bashārat ki ishārat dānad, 
Nuktahā hast basī, maḥram-i asrār kujāst? 

That person is a human being who knows hints. 
There is a lot of wisdom, but where is a friend of mysteries? 

These lines correspond to Nawāᵓī’s final words on the language of 
birds. The human language is only to be regarded as a tool employed 
to convey the non-existent, or rather, imperceptible language of 
birds, which exists within and simultaneously beyond human 
language. Yet this is only the outer layer of the paradox. One could 
hold that the mentioned phenomenon applies to almost all of 
Nawāᵓī’s works: His ghazals are indicators of a different reality; they 
tell us about the relationship between a lover and his beloved, 
meaning the mystical relationship between a human being and God. I 
have already described the universal patterns of ghazals in detail 
elsewhere,3 however, what must be noted here is that the space 
between a lover and his beloved, which is covered by Separation, 
with forces supporting the lover and others opposing him, is to be 
considered as the pattern of any human activity. What is even more 
important in the current context is the fact that Nawāᵓī also 
understands the concept of Separation between a poet and God in 

                                                 
3 See Ismailov, H. & R. Sultanova: “K metodologii issledovanija 

pjatiričnogo kanona v chudožestvennom tvorčestve Vostoka (na 
primere “Chamsy” i “Šašmakoma”)” In: Metodologija analiza 
literaturnogo processa, Moskva 1989, 227–237; Ismail, A.: “Kaši 
yasinmu deyin…” In: Šarq Yulduzi 1995, Nos. 1–2. 197–204; 
Ismailov, H.: “K Poetike klassičeskoj uzbekskoj gazeli”. In: Očerki 
uzbekskogo soznanija, 41–56, 
www.ferghana.ru/another/uzbek.html. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

96 

 

philological terms:4 He speaks to God in Turki, while God has 
manifested Himself in the Arabic language of the Koran. This is the 
true meaning of Separation in Farsi and Turki poetry, which is not to 
be confused with the Separation referred to in millions of faked 
stories about unfortunate poets, whose beloved ladies have been 
abducted by khans and padishahs for their harems. However, the 
ghazal does not only tell us one thing while indicating another in 
connection with the theme of Separation; every layer of the ghazal, i.e. 
rhythm, rime, vocabulary, content, symbolism, deals with this 
ambiguity. 

The same can be said with respect to the general concept of the 
Khamsa, Nawāᵓī’s five poems. In the 1980s Razia Sultanova and I 
published an article dealing with the question why Nawāᵓī had chosen 
to convert the Khamsa, originally composed by Nizami as five 
separate poems, into a composition of five poems, or rather, into one 
poem divided into five separate sections. We arrived at the 
conclusion that the Sufi concept of waḥdat al-wüjūd led to the 
mentioned structural changes, with five poems representing the five 
universal human concepts of Truth, Goodness, Beauty, Prosperity 
and Power. Each of the poems focuses on one of these concepts. In 
addition, the poems constitute a paradigm of human activity. In this 
sense all literary titans like Shakespeare, Goethe, Pushkin or 
Dostojevski consciously or subconsciously repeated the structure of 
the Khamsa in their works. At the time I was convinced that we had 
revealed almost everything regarding the structure of the Khamsa, yet 
Nawāᵓī’s works defy a comprehensive interpretation owing to their 
depth. In his Lisān al-ṭayr the poet himself mentions two further 
references to his Khamsa, i.e. the five pillars of Islam and the Five 
Prayers of the Muslims. Hence one can go deeper and deeper 
without ever grasping the full referential and symbolic meaning of 
Nawāᵓī’s works. 

The second layer of the paradox leads us to the following 
question: In which way does Lisān al-ṭayr differ from all previous 
works composed by Nawāᵓī? Paradoxically the birds which the poet 
strives to imitate express themselves in human language. The matter 
is even further complicated by the fact that Nawāᵓī claims that he is 

                                                 
4 See Ismail, A.: “Ḳaši yasinmu deyin…”. In: Šarq Yulduzi 1995, Nos. 

1–2, 197–204. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

97 

 

merely translating ᶜAṭṭār, thereby referring us to another work. One 
could thus speak of reflections of a reflection, or mirrors in a mirror. 
On the one hand Nawāᵓī assigns a new status to human language, 
which is simultaneously the language of birds, that is, he 
demonstrates that human language is the only tool to grasp 
transcendental reality. He devoted his entire life to elaborating this 
tool and attained an almost impossible level of perfection, the level 
of bird language. On the other hand, having accomplished the 
highest possible degree of mastering it, Nawāᵓī is also aware of the 
fact that language is merely a tool employed to hint at another, non-
linguistic reality which is intangible like a ray in a mirror reflected in 
another mirror. This is reminiscent of the words “nūrun ᶜalā nūr” 
(light upon light) in the Koran, one of the greatest secrets of this 
world according to Nawāᵓī: 

Kimki bu ma’nidin ogoh o’ldi bil, 
Kim kesildi onga so’z ayturga til. 

If someone became aware of this meaning, know 
That his tongue was cut to say a word. 

Nevertheless, human curiosity makes us persevere like birds in flight, 
and even the process of writing a scholarly article could be described 
as a strenuous journey through almost all the stages of exultation, 
hope, reliance and love, with perceptible or imperceptible moments 
of despair, fear and repentance, culminating in the final acceptance of 
what has been accomplished. In Nawāᵓī’s poetry, and particularly in 
Lisān al-ṭayr, we can detect many layers of the opposition of the 
“seen” and the “unseen”: the visible and the invisible, word and 
meaning, human language and bird language, thirty birds and Sīmurgh, 
human and divine, this world and the Hereafter, etc. The similitude 
of these oppositions suggests a system in which one entity refers us 
to another entity of the same side. They are isomorphic and one 
could hold that a word is a reference to the human language and to 
the human world, whereas meaning is a reference to the so-called 
bird language and the divine world. The Koran repeatedly tells us, 
“these are signs for thoughtful people”, and for Nawāᵓī the visible 
side of the universe is a sign which reflects the veiled and invisible 
universe of God. From Nawāᵓī’s point of view the only possible way 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

98 

 

of studying the invisible world is by studying the visible one, and ᶜišḳ-
i majāzī is the only way to ᶜišḳ-i muṭlaḳ. 

Nawāᵓī’s Lisān al-ṭayr is like a quantum theory: It is non-existent 
language which exists, and human insight, grasping what is beyond 
itself. The question is whether I have been as successful as the thirty 
birds or whether I have at least, like Hudhud, been able to hint at the 
true meaning of Nawāᵓī’s ultimate experiment. Or is it only the effort 
that matters? Only 30 out of 1000 have been enlightened, and one 
can only hope that a drop of water will reflect the ocean. Is my 
situation similar to that of a kanizak in the famous tale composed by 
Mawlānā Jalāl al-Dīn Rūmī, the maiden who looks through a keyhole 
and only sees what she is allowed to see? Have I not seen that which 
I am leaving unseen? 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

99 

 

NAWAIS LAILA UND MADSCHNUN 
Nachdichtung und Anmerkungen zu den Doppelversen 2059 – 2110 

Mark Kirchner 

Madschnun aber gelangte an den Ort. (2059) 
von dem die Gesuchten waren gezogen fort. 

 

Und ging einher auf den Plätzen, die verlassen.  
Nichts konnte er empfinden, keinen Gedanken 
fassen.  

Weggezogen waren die Familien mit 
ihresgleichen, 

 

geblieben auf der Erde nur ein paar Zeichen. 
 

Wo immer er den Platz eines Zeltes erkannte,  
er seinen Blick auf den Boden bannte. 

 

Bis daß er auf die Stelle stieß,  
wo einst er seine Angebetete verließ. 

 

Wo einst sein Herz mit solchem Feuer 
entbrannte, 

 

daß es lodernd alles verzehrte, was er kannte. 
 

Daß seinen Körper ein Fieber übermannte (2065) 
und der Erregung Macht ihn überrannte. 

 

In seiner Liebe erkannte er an diesem Tag,  
welch Geheimnis in jenem Orte lag. 

 

Dieser verlassne Platz war einst der Geliebten  

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

100 

 

Ort, 
Heimat ihrer Seele waren Staub und die Erde 
dort.  

Er nahm die Witterung der Liebsten auf;  
es riß ihm neue Liebeswunden, er nahm’s in Kauf. 

 

Zermalmt war seine Brust voller Schmerz.  
Es drangen Gram und Trauer in sein Herz. 

 

In seinem Innersten, die Regungen der Brust, (2070) 
erfüllten in aller Stille die Welt mit Lust. 

 

Und kaum, daß sein Seelenbrand Linderung 
gefunden, 

 

war er wieder ausgebrochen in seinen Wunden. 
 

Auf den Boden schlug er das Antlitz Schritt für 
Schritt 

 

und warf sich nieder mit jedem Tritt. 
 

Die Stelle, an der einst das Heim der Geliebten 
stand, 

 

bedeckte er mit dem Schleier seiner Seele, kaum, 
daß er sie fand.  

Mit den Wimpern durchkämmte er den Grund  
und verbarg den Staub zwischen seiner Augen 
Rund.  

Er vermengte ihn mit seinen Tränen zu Ton, (2075) 
damit zu versiegeln das Tor der Liebesfron. 

 

Den Ton, den brannte er mit seines Atems Glut;  
in seinem Ofen wurde der Brand im 
Handumdrehen gut.  

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

101 

 

Die Asche aber färbte seine Augen;  
sie schien zum Schminken der Augen zu taugen. 

 

Dort, wo der Stall war, dorthin lenkte er die 
Schritte, 

 

wie Heu stand er da, in dessen Mitte. 
 

Und jedes einzelne Korn von dort,  
pflanzte in seinem Herzen die Liebe fort. 

 

Einen Fetzen von Filz nahm er mit seiner Hand (2080) 
und machte daraus einen festen Verband. 

 

Er lief umher, voller Klagen aus seinem Mund,  
da sah er mit einem Mal einen abgezehrten Hund. 

 

Fleisch und Haut waren dünn geworden vor 
lauter Not, 

 

die Glieder durch Krätze von unten bis oben rot. 
 

Von Schnauze und Maul der Speichel rann.  
es schien als hingen die Glieder nur lose am 
Körper dran.  

Das Blut in seinen Adern hatten die Zecken 
gerochen, 

 

die Haut klebte ganz und gar an seinen Knochen. 
 

Auf dem Leib noch da und dort ein Härchen 
stand, 

(2085) 

auch dies er als eine schwere Last empfand. 
 

Zum Laufen hatte er nicht mehr die Kraft,  

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

102 

 

ja, selbst den Schweif zu tragen, hätte er nicht 
mehr geschafft.  

Die Lefzen vermochten nicht seine Zähne zu 
bedecken. 

 

Was sollte er tun, als sie lächelnd zu blecken. 
 

Die Augen waren tief in ihren Höhlen verborgen,  
als bereitete ihnen der Blick auf die eigenen 
Glieder Sorgen.  

Der Atem wie ein übler Hauch aus seinem Maule 
kam; 

 

sein Schweif wie ein klägliches mīm, so dünn und 
lahm.  

Bedeckt war sein Körper mit hunderten von 
Wunden, 

(2090) 

geschwunden war das Wohl, Drangsal hatte 
Eintritt gefunden.  

Sein ganzer Körper war voller Schrunden;  
mit Schrunden über Schrunden schien er 
geschunden.  

In seinen Wunden gingen Würmer ein und aus.  
Hier gab’s für sie stets Nahrung und Haus. 

 

Wo immer Würmer die Wunden durchwühlt,  
der Hund durch das Lecken der Zunge Heilung 
fühlt.  

Als ging es darum, einen Feind zu strafen,  
ihn immer wieder die Stöße der Zunge trafen. 

 

Krähen schienen seinen blutigen Leib zu 
bedecken; 

(2095) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

103 

 

es waren so viele, wie auf dem Kelch der Tulpe 
Flecken.  

Sie setzten sich auf ihn und bereiteten ihm Plagen,  
wie Fliegen in einer Wunde, könnte man sagen. 

 

Nicht mal die Fliegen zu verjagen, hätte er 
geschafft; 

 

woher, die Vögel zu vertreiben, nähme er die 
Kraft?  

Als Madschnun dies sah, war er voller Schmerz  
und Dunkelheit umfing sein Herz. 

 

Voll Mitleid mit dem elenden Hund,  
tat er der Schar der Krähen kund: 

 

“Wenn ihr mit eurer Farbe gesegnet seid, (2100) 
dann seid als Krone meines Hauptes bereit. 

 

In meines Kopfes hundert Wunden,  
ist leicht für euch ein Nistplatz gefunden. 

 

Die hundert Löcher, die gehackt in meinen Leib,  
seien für euch ein trauter Verbleib. 

 

Nehmt diese Ruine als Ort eurer Rast.  
Was hab ich ertragen Unrecht und Last! 

 

Zerhackt das Fleisch, die Augen, das mag sich für 
euch lohnen; 

 

den Hund aber, den sollt ihr schonen. 
 

Was wollt ihr mit diesem erbärmlichen Hund? (2105) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

104 

 

Ich Schwacher bin nichts andres, ich tu’s euch 
kund.”  

Doch alles Bitten und Flehen,  
das sah er, war eins den Krähen. 

 

Mit einem Schrei, so jagte er sie fort;  
aufgeschreckt verließen sie den Ort. 

 

Er kam herbei und küßte des Hundes Pfoten,  
küßte das Antlitz des vom Elend Bedrohten. 

 

Der Hund war, er sah’s, am ganzen Leib verletzt,  
schnell hatte er sein eignes Hemd zerfetzt. 

 

Dies nahm er, reinigte von den Wunden das Blut 
und den Grind 

(2110) 

und half dem geschundenen Leib geschwind.1 
 

Nizamis (1141-1209) persische Bearbeitung der arabischen Legende 
um Laila und Madschnun wurde zum „nie mehr erreichten Vorbild 
für unzählige spätere Dichter“,2 – einer dieser unzähligen späteren 
Dichter, so die verbreitete Einschätzung, war Nawai. Nawai hält sich 

                                                 
1 Übertragung des tschagataischen Textes ins Deutsche auf der Basis 

der türkischen Edition von Ülkü Çelik (1996 = NawLaila). Es 
handelt sich um einen Abschnitt aus Kapitel 25. Die 
Zeilennumerierung der türkischen Ausgabe wird übernommen. In 
diesem Zusammenhang sei auch auf die überzeugende russische 
Nachdichtung des Textes hingewiesen, die mir bei der 
Anfertigung der deutschen Übertragung in einigen Fällen als 
Übersetzungshilfe gedient hat (NawLaila-Rus, 102-105). Eine 
kommentierte Zusammenfassung dieses Abschnitts findet sich bei 
Levend (1967, 255f.). 

2 So Gelpke im Nachwort seiner Übertragung von Nizamis „Laila 
und Madschnun“ (NizLaila, 316). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

105 

 

weitgehend an die Vorgaben seiner Vorgänger und schreibt die 
tragische Liebesgeschichte von Qais, der über die zwar erwiderte, 
aber nicht erfüllte Liebe zu Laila zum Besessenen, Madschnun, wird. 
Nachdem verschiedene Versuche Laila zu gewinnen, fehlgeschlagen 
sind, zieht sich Qais endgültig von der menschlichen Gesellschaft 
zurück und schließt Freundschaft mit den Tieren der Wüste. Laila, 
die inzwischen in einer nicht vollzogenen Ehe mit einem anderen 
leben muß, erkrankt vor Kummer schwer und stirbt. Schließlich rafft 
auch Madschnun die Trauer über den Tod der Geliebten hin. Erst im 
Grab finden die Liebenden zusammen. In den einzelnen uns 
überlieferten Bearbeitungen des Stoffes sind im Detail 
unterschiedliche Motive, Episoden oder Helfergestalten 
eingearbeitet.3 So finden sich zum Beispiel Elemente der hier 
vorgestellten Episode nicht bei Nizami, wohl aber (in anderer 
Ausgestaltung und thematischer Einbettung) bei Amir Khusraw 
(1253-1325).4 Nawais Werk stellt, auch in Hinblick auf die literarische 
Form, keine Neuerung dar. Es handelt sich, wie bei der Dichtung 
seiner Vorgänger, um ein Masnawi, d. h. es ist aus Doppelversen mit 
dem Reimschema aa, bb, cc usw. bei gleichbleibendem 
quantitierendem Metrum aufgebaut. Der von Nawai bearbeitete 
bekannte Stoff in überkommener Form steht darüber hinaus in 
einem traditionellen Werkzusammenhang. In den Jahrhunderten 
nach Nizami faßten orientalische Dichter ihre Masnawis häufig in 
Pentalogien zusammen, wobei man sich in der Themenwahl der 
Werke stark am Vorbild orientierte. 

Betrachten wir die eingangs vorgestellte Passage näher, so stoßen 
wir gleich zu Beginn auf das Motiv der Klage bei den Spuren des 
verlassenen Lagerplatzes der Geliebten, das zu den bekanntesten der 
orientalischen Literatur seit altarabischer Zeit gehört (Wagner 1987, 
94ff.). Auch in der Verwendung der sprachlichen Bilder treffen wir 
mit „Feuer“ und „Herz“, „Schmerz“ und „Wunden“, mit „Tulpen“ 
und „Ruinen“ auf Bekanntes (vgl. Schimmel 1984). So gesehen 
scheint nur der Umstand bemerkenswert, daß Nawai derjenige 
Dichter ist, der den Stoff erstmals in der osttürkischen 

                                                 
3 Eine gute Übersicht zur Motivgeschichte bietet Levend (1959). 
4 Vgl. die Zusammenfassung bei Levend (1959, 38). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

106 

 

Literatursprache realisiert hat.5 Allerdings ist eine an den 
überkommenen europäischen Maßstäben von Innovation und 
Originalität ausgerichtete Bewertung klassischer orientalischer 
Literaturformen nicht unproblematisch; die postmoderne 
Literaturkritik hat auch in der Orientalistik seit den 90er Jahren zu 
einer adäquateren Betrachtungsweise gefunden.6 Eine andere, 
einfachere Herangehensweise an einen solchen Text praktiziert 
Helmut Ritter in seiner Studie über die Bildersprache Nizamis (1927, 
2), indem er den von ihm behandelten Text aus seinem Kontext 
isoliert und als für sich stehendes Werk betrachtet. Es gehe darum, 
„das in Worte zu fassen, was man als genießender Leser dieser an 
bildlichem Ausdruck überreichen Dichtung als ihre besondere 
Eigentümlichkeit empfindet“ und „einmal so zu tun, als ob es nur 
den einzigen Niẓāmi [also in unserem Fall Nawai, MK] gäbe … und 
sonst nichts.“ 
Die eingangs wiedergegebene Passage aus Nawais Laila und 
Madschnun folgt auf die Schilderung der dramatischen 
Auseinandersetzung zwischen Madschnuns Freund Naufal und den 
Angehörigen der Sippe Lailas. Naufal, eine Verkörperung 
altarabischer Ritterlichkeit, möchte Laila für seinen Schützling Qais 
mit Gewalt gewinnen. Lailas Vater ist aber eher geneigt, seine 
Tochter zu töten, als sie einem geistig Verwirrten zur Frau zu geben. 
So entschließt sich die Sippe, zur Vermeidung weiterer Konflikte an 
einen anderen Ort weiterzuziehen. Madschnun empfindet heftige 
Reue darüber, daß Laila und ihr Stamm wegen seiner Liebe in 
Bedrängnis geraten sind. Er durchstreift die verlassene Lagerstütte 
und erinnert sich an die früheren Begegnungen mit der Geliebten. An 
dem trostlosen, von der Sommerhitze verbrannten Ort gibt es kein 
menschliches Leben mehr. Nur ein elender Hund, von Wunden 
bedeckt und von Krähen heimgesucht, durchstreift die Gegend. 
Madschnun bittet die Krähen, von diesem Hund abzulassen, und 
bietet sich ihnen an dessen Statt zum Fraß an. Als die Krähen 
weiterhin nicht vom Hund ablassen, verjagt er sie mit lauten 

                                                 
5 Für eine ausführliche Beschreibung und die Würdigung von Nawais 

Werk sei vor allem auf Bombaci (1968, 118–135) und Levend 
(1965) verwiesen. 

6 Hier sind besonders die hervorragenden Beiträge von Andrews (z. 
B. 1985 und 1992) zu nennen, aber auch Holbrook (1992) und 
Silay (1994). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

107 

 

Schreien, zerreißt sein Hemd und verbindet mit den Stoffetzen die 
Wunden des Hundes.7 Eine so formulierte Zusammenfassung der 
Ereignisse fokussiert auf den dramatischen Aufbau der Handlung 
und auf deren psychologische Motivierung, macht aber auch klar, wie 
phantasievoll und komplex das eingangs skizzierte Grundmotiv im 
Detail ausgestaltet ist. Dennoch ist das, was dem modernen Leser als 
Plot, dramatischer Aufbau oder psychologische Motivierung der 
Erzählung zentral erscheinen mag, vermutlich nicht das 
Entscheidende für den imaginären authentischen, zeitgenössischen 
Leser/Hörer. Aus der arabischen Literatur ist der Umstand bekannt, 
daß der Doppelvers der Kasside einen hohen Grad an Autonomie 
aufweist (Wagner 1987, 145ff.). Auch wenn ein Masnawi eine epische 
Langform darstellt,8 bildet der Doppelvers hier nicht nur eine Einheit 
im prosodischen, sondern häufig auch im inhaltlichen Sinne. Ein 
komplexer Gegenstand wird durch Aneinanderreihung solcher 
Mikrostrukturen zum Ausdruck gebracht. Die Perspektive verharrt 
im Augenblick, der Überblick über größere Texteinheiten verliert an 
Bedeutung. Wichtiger ist die Komposition des jeweiligen 
Doppelverses, von denen sich mehrere im Falle einer gelungenen 
Kombination zu einer ebenmäßigen Kette aufreihen lassen (vgl. 
Andrews 1976, 133ff.). Dies läßt sich an den Doppelversen zeigen, in 
denen beschrieben wird, wie Madschnun im Staub der verlassenen 
Lagerstätte nach Spuren der Geliebten sucht: 

Mit den Wimpern durchkämmte er den Grund (2074) 
und verbarg den Staub zwischen seiner Augen 
Rund.9 

 

Madschnun senkt nicht einfach suchend sein Gesicht zum Boden, er 
durchkämmt ihn mit den Wimpern. Die Wimpern, häufig als 
Metapher mit der Schönheit in Verbindung gebracht, kommen mit 
dem Staub in Berührung. Der Staub steht für die Geliebte. Indem er 
den Staub an seine Augen führt, macht er sich die Erinnerung an die 

                                                 
7 Eine Inhaltsangabe dieses Abschnitts findet sich in Levend (1967, 

255f.). 
8 Zum Verhältnis von epischem Masnawi zu lyrischen Kurzformen 

vgl. Davis (1992). 
9 Die Interpretation des Textes stützt sich in diesem Beitrag auf die 

Übertragung ins Deutsche. Die Äquivalenz von Übertragung und 
Original ist in den besprochenen Textstellen hinreichend gewahrt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

108 

 

Geliebte zu eigen.10 Mit dem Bild des Staubes verbindet sich auch die 
Vorstellung des zu Erde gewordenen vergäglichen menschlichen 
Lebens. Die Geliebte, die Vergänglichkeit und das Erinnern werden 
zu einem einzigen Eindruck verschmolzen. 

Er vermengte ihn mit seinen Tränen zu Ton, (2075) 
damit zu versiegeln das Tor der Liebesfron.  

Das Motiv wird weiterentwickelt und in seiner konkreten Bildlichkeit 
gesteigert. Der Staub an Madschnuns Augen vermischt sich mit 
seinen Tränen zu Ton. Als Ton wird der Staub in der Hand des 
Menschen zu etwas Nützlichem. Mit ihm kann der Liebende das Tor 
der Liebesqualen11 verschließen. Obwohl nun die metaphorische 
Darstellung von Liebesqual und Gedenken schon zum äußersten 
gesteigert erscheint, arbeitet Nawai das Bild im nächsten Doppelvers 
weiter aus: 

Den Ton, den brannte er mit seines Atems Glut; (2076) 
in seinem Ofen wurde der Brand im 
Handumdrehen gut.  

Im Atem des Liebenden, dessen Glut Zeugnis vorn brennenden 
Schmerz in seinem Inneren gibt, wird der Ton wie in einem Ofen 
gebrannt, das Produkt fertiggestellt. Aus Sehnsucht und Trauer 
heraus entstehen schöpferische Kräfte, die Liebe wird sublimiert. 
Wenn Nawai im nächsten Doppelvers Madschnun mit der aus der 
Verbrennung resultierenden Asche die Augen schwärzen läßt, so 
verschiebt er das Motiv auf ein verwandtes Bild, stellt die 
Konnotation von Trauer her und beendet mit diesem Abklang die 
Intensitätssteigerung der vorangegangenen Bilder. 

Die Asche aber färbte seine Augen; (2077) 

                                                 
10 Man vergleiche ᶜAṭṭārs Manṭiq uṭ-ṭair: „Einer beobachtet Macnūn, 

wie er auf der strasse erde siebt, und spricht zu ihm: Was suchst 
du da? Macnūn sagt: Ich suche Lailā darin. Der andere: Wie 
kannst du Lailā in der erde finden? Wie soll aus der strassenerde 
die reine perle kommen? Macnūn spricht: Ich suche sie überall, 
vielleicht finde ich sie doch irgendwo.“ (Ritter 1978, 345). 

11 Wörtlich: revzen-i belā „Windloch der Plagen“. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

109 

 

sie schien zum Schminken der Augen zu taugen. 
 

Es ist die Verbindung von präzise ausgearbeiteten Doppelversen mit 
einer größeren Inhaltsstruktur, gut eingepaßt in die epische 
Gesamtstruktur, was den poetischen Kern dieser Dichtung ausmacht. 
Solche Motive sind kein Zierrat am Ganzen; es scheint, als gäbe das 
Ganze in erster Linie den inhaltlichen Rahmen für das kreative 
Wirken im Detail. Die Konventionalität einzelner Bilder und 
Metaphern führt hier zu keiner Verflachung, sie vergrößert die 
Bandbreite des erlaubten Spiels mit sekundären Assoziationen, steht 
aber in keiner Weise der Integration des allgemeinen lyrischen Stoffes 
in den konkreten epischen im Wege. Das Prinzip der Reihung 
weitgehend autonomer Doppelverse geht einher mit einer 
Wahrnehmungsweise, bei der ein zu beschreibendes Objekt als 
Summe von Details aufgefaßt wird. Diese Details sind aber nicht 
bedeutungslos, wie es die Einzelheiten einer naturalistischen 
Beschreibung durchaus sein können, sie sprechen, häufig gesteigert 
durch Hyperbeln, für das Bild als Ganzes. Die Beschreibung des 
Hundes, der umlagert von Krähen als einziges Lebewesen 
Madschnun auf dem verlassenen Lagerplatz begegnet, mag vielleicht 
aus einer modernen Leserperspektive weniger befriedigend sein, sie 
ist aber eine konsequente und gelungene Umsetzung des 
beschriebenen Prinzips. 

Auf dem Leib noch da und dort ein Härchen stand, (2085) 
auch dies er als eine schwere Last empfand. 

 

Der Hund ist so schwach, daß ihm sogar das verbliebene eine oder 
andere Härchen auf dem Leib eine Last ist. Hier überlagern sich zwei 
Hyperbeln: Der Ausdruck “da und dort ein Härchen” steht 
hyperbolisch für ein schütteres Fell, gleichzeitig wird “Härchen” für 
geringes Gewicht verwendet. Es folgen in Reihung ähnliche 
Beschreibungen von Schweif, Lefzen und Augen, nachdem zuvor 
schon der dürre Leib des Hundes und seine Schnauze mit ähnlichen 
Mitteln beschrieben worden sind. Die Bildhaftigkeit des Textes geht 
über das Konventionelle hinaus, wenn geläufige Metaphern der 
Schönheit zur Darstellung des Elends verwendet werden: 

Krähen schienen seinen blutigen Leib zu (2095) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

110 

 

bedecken; 
es waren so viele, wie auf dem Kelch der Tulpe 
Flecken.  

Beindruckend ist die Rede Madschnuns an die Krähen: Madschnun 
bittet die Vögel, von der gepeinigten Kreatur abzulassen, und bietet 
ihnen statt dessen seinen eigenen Leib an. Die Krähen, die sich auf 
seinem Haupt niederlassen sollen, um in die Wunden zu hacken, 
lassen Madschnun wie einen Schmerzensmann erscheinen. Wenn wir 
Madschnun aus den persischen Miniaturen als nackte, abgemagerte 
Gestalt kennen, nur mit einem Schurz bekleidet,12 so mag sich dieses 
Bild für abendländische Leser mit dem des dornengekrönten 
Heilands verbinden; tatsächlich wählt Nawai für Madschnuns Rede 
an die Krähen die Metapher der Krone. 

Wenn ihr mit eurer Farbe gesegnet seid, (2100) 
dann seid als Krone meines Hauptes bereit. 

 

In einer weiteren Steigerung bietet Madschnun das Haupt voller 
Wunden den Krähen zum Nistplatz an. 

In meines Kopfes hundert Wunden, (2101) 
ist leicht für euch ein Nistplatz gefunden. 

 

Die Metaphorik steigert das Bild weiter ins Surreale. Madschnun, der 
voller Duldung die Zerfleischung des eigenen Körpers hinnimmt, 
bietet sich zum Fraß für die Peiniger des Hundes an. In einer 
weiteren Verschiebung der Bildlichkeit möchte er sogar die Wunden 
des Herzens, so groß sind diese durch das Erlittene geworden, den 
schwarzen Vögeln als Wohnstätte zur Verfügung stellen. 

Die hundert Löcher, die gehackt in meinen Leib, (2102) 
seien für euch ein trauter Verbleib. 

 

Als der Appell an die Krähen ungehört verhallt, jagt Madschnun 
diese fort und verbindet die Wunden des Hundes mit den letzten 
Fetzen, die er noch auf seinem Leib hat. Madschnun übertrügt die 

                                                 
12 Vgl. die Abbildungen in Xanbabaev (1983, 50-80). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

111 

 

Liebe und die Fürsorge, die er für Laila empfindet, auf die armselige, 
gepeinigte und von der menschlichen Gesellschaft verabscheute 
Kreatur. 

Wie für diesen Abschnitt gezeigt, so stellen auch die übrigen mehr 
als zweitausend Doppelverse von Nawais Dichtung ein komplexes 
und fein gewobenes Gefüge von Metaphern und Motiven dar. Aus 
diesen Motiven entsteht eine Bilderfolge, für welche die Vorlage der 
Geschichte von Laila und Madschnun den Rahmen bildet. Nawai hat 
in den hier vorgestellten Doppelversen ein kraftvolles und düsteres 
Bild komponiert, dessen Bestandteile miteinander eine überzeugende 
Verbindung eingehen: der verlassene Lagerplatz, Madschnun, der 
Hund und die Krähen. Auf einer abstrakteren Ebene werden zum 
Beispiel über die Sublimierung von Madschnuns Liebe Sinnbezüge 
hergestellt. Mit der Umwandlung von Liebe in Tätigkeit, wie es durch 
das Motiv des Lehms verdeutlicht wird, und mit der Umwandlung 
von Liebe in Fürsorge für die armselige Kreatur werden, bewußt 
oder unbewußt, zwei unterschiedliche Wege der Sublimierung 
angedeutet. Wie aber ist Nawais Masnawi von Laila und Madschnun 
in seiner Gesamtheit zu verstehen? Über eine mystische oder 
weltliche Interpretation von Madschnuns Liebe in den verschiedenen 
Versionen der Erzählung wurde viel geschrieben;13 die einzig 
mögliche Antwort scheint in der (vom Autor intendierten?) 
Offenheit der Lesarten zu liegen. 

Literatur 
 
Andrews, W., 1976. An introduction to Ottoman Poetry. Minneapolis. 
–, 1985. Poetry’s voice, society’s song. Ottoman lyric poetry. Seattle. 
–, 1992. “Reading Ottoman Poetry in the West. Reconstruction, 

postreconstruction and the politics of orientalism”. In: New 
Comparison 13/ Spring 1992, S. 25-37. 

Bombaci, A., 1968. Histoire de la littérature turque. Paris. 
Davis, D., 1992. “The long and the short of it. Genre specific 

rhetoric in the development of the long poem in Latin and Persian 
poetries”. In: New Comparison 13/Spring 1992, S. 14-24. 

                                                 
13 Khairallah (1980, 2) sieht eine Einheit auf einer abstrakteren 

Ebene: “His [Mağnūn’s] project is to fulfill the eternal human 
desire to make the part identical with the Whole…” 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

112 

 

Holbrook, V. R., 1992. “Originality and Ottoman poetics. In the 
wilderness of the new”. In: Journal of the American Oriental Society. 
112:3/1992 S. 440-454. 

Khairallah, A. E., 1980. Love, madness and poetry. An Interpretation of the 
Maǧnūn Legend. Wiesbaden. (Beiruter Texte und Studien 25). 

Levend, A. S., 1959. Arap, Fars ve Türk edebiyatlarinda Leylâ ve Mecnun 
hikâyesi. Ankara. 

–, 1965. Ali Şir Nevaî. Bd. 1: Hayati, sanati ve kişiliǧi. Ankara. (Türk 
Dil Kurumu Yayinlari 239). 

–, 1967. Ali Şir Nevaî. Bd. 3: Hamse. Ankara. (Türk Dil Kurumu 
Yayinlari 253). 

NawLaila = Ü. Çelik (Hrsg.). Alī-Şir Nevāyī. Leylī vū Mecnūn. Ankara 
1996. (Alī-Şīr Nevāyī Külliyati 8. Türk Dil Kurumu Yayinlari 659). 

NawLaila-Rus = B. Šul’man (Red.). Ališer Navoi. Sočinenija v desjati 
tomax. Bd. 5: Lejli i Medžnun. Taškent 1968. 

NizLaila = R. Gelpke (Übers, und Hrsg.). Nizami. Leila und 
Madschnun. 7. Aufl. Zürich 1996. 

Ritter, H., 1927. Über die Bildersprache Niẓāmīs. Berlin. 
–, 1978. Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschichten des 

Farīduddīn ᶜAṭṭār. Nachdruck mit Zusätzen und Verbesserungen. 
Leiden. 

Schimmel, A., 1984. Stern und Blume. Die Bilderwelt der persischen Poesie. 
Wiesbaden. 

Silay, K., 1994. Nedim and the poetics of the Ottoman court. Bloomington. 
(Indiana University Turkish Studies Series 13). 

Wagner, E., 1987. Grundzüge der klassischen arabischen Dichtung. Bd. 1. 
Darmstadt. 

Xanbabaev, A., 1983 (Red.). Nizami Gänǧävi. Xämsä miniatürlär. Bakï. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

113 

 

NAWĀᵓĪ-I BĒ-NAWĀ 
Betrachtungen zum dēwān Nawādiru ’n-nihāya von ᶜAlīšēr Nawāᵓī 

Sigrid Kleinmichel 

Wie der Titel bereits vermuten läßt soll hier ein Spiel vorgestellt 
werden, das der Dichter, dessen 560. Geburtstags und 500. 
Todestags im Jahr 2001 zu gedenken war, vor dem Leser – in 
anderen Gegenden auch vor dem Hörer - ausbreitet. 

I. Nawāᵓī an der Schwelle zu waṣl 
bē-nawāmen, ayru ḫayl-u [-i??] hamdam-u hamrāzdïn; 
żaᶜflïġ ol tār yañlïg kim üzülgäy sāzdïn. 589 (l)1 

                                                 
1 Bei der Angabe der Nummern der Ghasele beziehe ich mich auf die 

Ausgabe ᶜAlīšēr Nawāᵓī, Mukammal asa̱rlar tǔplami, ikkinči tom. 
Nawādiru ’n-nihāya, Tāškent 1987. Die Ziffern in runden 
Klammern geben die Stelle des Doppelverses im Ghasel an. 
Soweit Originale der zitierten Verse zu finden waren, gebe ich 
diese als Faksimile und nenne in einer Anmerkung die Quelle. Die 
Ghasele des dēwān Nawādiru ’n-nihāya finden sich jedoch in den mir 
zur Zeit zur Verfügung stehenden Handschriften und Drukken 
sehr selten. Während den dēwān Badāiᶜu ’l-bidāya und 
Handschriften, die sich vor allem auf diesen stützen, mehrere 
Bibliotheken besitzen, kennt man von ᶜAlīšēr Nawāᵓīs zweitem 
dēwān (Nawādiru ’n-nihāya) bisher nur zwei vollständige 
Handschriften in Taschkent (vgl. J. Eckmann, Die tschaghataische 
Literatur. In: Philologiae Turcicae Fundamenta, II, Wiesbaden 1964, 
33lf, und Q. Munīrov, ᶜA. Nāṣirov, ᶜAlīšēr Nawāᵓī qǔlyāzma asa̱rlari 
katalogi, Tāškent 1970, 11) sowie eine unvollständige Handschrift 
in Teheran. Die Teheraner Handschrift gilt als Autograph von 
ᶜAlīšēr Nawāᵓī (vgl. Ātābāī, Badrī, Fihrist-i dīwānhā-i ḫaṭṭī-i 
kitābḫāna-i salṭanatī. Tihrān, kitābḫāna-i millī, 1, 1976, 86f: 
Ganieva. Sujima. Nawāᵓī dastḫaṭṭi (Nawādir unnihāya), Našrga 
tayyārlovči, sǔz bāši muᵓallifi Sujima Ganieva, Tāškent 1991). So 
konnten zu mehr als der Hälfte der Beispiele keine Originale 
gefunden werden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

114 

 

Ohne Melodie bin ich (auch: unglücklich bin ich), getrennt von 
der Menge der Gefährten und von einem intimen Freund; 
[meine]2 Erschöpfung ist wie die einer Saite, die sich [gleich] von 
der Laute lösen wird. 

Damit die „Trennung von den Gefährten“ nicht im leeren Raum 
schwebt, muß bē-nawāmen als „unglücklich bin ich“ verstanden 
werden. Aber damit das Bild des zweiten miṣrāᶜ vollständig wird, muß 
es heißen „ohne Melodie bin ich“. Dann ist nämlich der Leib des 
Dichters wie der Körper eines Musikinstruments, von dem die Saite 
– zugleich der Seelenfaden (von ǧān rištasï ist bei Nawāᵓī häufig die 
Rede) – erschöpft und schlaff herunterhängt, so daß keine Melodie 
mehr entstehen kann. 

Das ist im übrigen der erste Doppelvers – das maṭlaᶜ – eines 
Ghasels, während man Verse mit nawā, bē-nawā und bē-nawālïq sonst 
kurz vor dem Ende oder ganz am Ende erwartet und auch tatsächlich 
findet.3 

Man sieht, es handelt sich um eine Zeit, die dem Dichter als einer 
der letzten Augenblicke in seinem Leben erscheint. Von diesem 
Moment kurz vor dem Übergang ins Nichtsein des Individuums, der 
der Vorstellungswelt des Dichters zufolge „Vereinigung“ (waṣl)4 
heißt, ist oft die Rede. Ein weiteres Beispiel: 

Fānī ol waṣl istär olsañ5, bē-nawālïġdïn ne ġam; 
                                                 

2 In eckigen Klammern steht bei den Übersetzungen, was ich des 
besseren Verständnisses wegen hinzugefügt habe. 

3 Einen relativ festen Platz im Ghasel hat auch der Schenk (sāqī). Er 
erscheint im vorletzten bayt. Steht sāqī ausnahmsweise im 
Eröffnungsvers, so kann man sicher sein, daß sofort weitere Verse 
– meistens noch zwei – folgen, die das Schenkenmilieu 
symbolhaft verwenden. 

4 Der Dichter sagt nie „Vereinigung mit Gott“; waṣl steht für sich 
und meint etwa dies. Nicht allzu häufig ruft Nawāᵓī Gott explizit 
an. In diesen Fällen heißt er teñri oder rabb, und Gottes Geheimnis 
heißt ḥaqq sirrï. 

5 In ᶜAlīšēr Nawāᵓī, Lithographie, Lachtin, Tāškent 1884, S. 12-13 
und in Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī dīwānï, Istanbul 1319 (1901), S. 10-11: 
istär ersäñ. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

115 

 

bolmasun härgiz maṭāᶜ-i dunyāᵓ-i dūn bolmasa. 44 (6) 

 6 

Fānī, wenn du jene Vereinigung wünschst, welches Leid gibt es 
dann schon durch Melodienlosigkeit, 
mögen in diesem Fall die Dinge der gemeinen Welt niemals 
mehr sein. 

Angesichts der erwünschten Vereinigung (waṣl) gehören Melodien 
(nawā) und Melodienlosigkeit (bē-nawālïġ) zu den „Habseligkeiten der 
niedrigen Welt“ (maṭāᶜ-i dunyāᵓ-i dūn). Aber der Dichter muß sich 
gleichsam immer wieder einreden, daß aus ihrem Verlust kein Leid 
(in diesem Fall ġam) entstehe. Die starke Bindung des Dichters an das 
Diesseits erkennt man u.a. daran, daß der Angesprochene in der 
Mehrzahl seiner Ghasele als ein geliebter Mensch gezeichnet wird 
und daran, daß der Dichter sich des öfteren in einem Zwiespalt 
befindlich beschreibt: Die eigentliche Liebe – das ist in diesen 
Kontexten die zu Gott – wird verdrängt durch eine andere Liebe.7 
Außerdem darf man annehmen, daß für einen Dichter, der sich 
Nawāᵓī nennt, das ,,Melodie-Haben“ oder „Melodie-Sein“ sein 
Wesen ist. „Ohne-Melodie-Sein“ und „Melodienlosigkeit“ – bē-
nawālïq eben – dürfte dann für ihn nicht einfach „Unglück“ sein, was 
es dem Wörterbuch zufolge ebenfalls sein kann, sondern es ist 
„Nichtsein“. Er unterstreicht sein Wissen um die Endlichkeit des 
individuellen Seins auch, indem er an dieser Stelle sein zweites 
Dichterpseudonym Fānī (der Vergängliche) einsetzt. Es handelt sich 
aber nicht um den letzten Doppelvers – das maqṭaᶜ – sondern um 
den vorletzten.8 Im maqṭaᶜ dieses Ghasels nennt der Dichter sich 
Nawāᵓī: 

                                                 
6 ᶜAlīšēr Nawāᵓī, Lithographie, Tāškent 1884, 13. 
7 Vgl. auch Abschnitt IV. 
8 Die Verwendung von Fānī im vorletzten bayt und Nawāᵓī im letzten 

findet sich auch in dem Ghasel Nr. 606. Das Ghasel Nr. 689 ist 
identisch mit Nr. 44 und wurde aus Versehen zweimal 
aufgenommen, einmal unter den Ghaselen auf  und einmal unter 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

116 

 

Ey Nawāᵓī tanma, gär der ol parī maǧnūn seni, 
ᶜāšiq olġaymu parīġa olki maǧnūn bolmasa. 44 (7) 

 

He Nawāᵓī, weise es nicht zurück, wenn dich jener parī verwirrt 
(auch: einen Maǧnūn) nennt, 
kann denn jener, der nicht verwirrt ist (oder: der kein Maǧnūn 
ist), ein Liebender sein? 

Auch in diesem, scheinbar ganz auf den Verzicht orientierten 
Doppelvers erkennen wir zum Diesseits gehörende Überlegungen 
des Dichters. Die Welt, in der die Worte „du bist ja ein Maǧnūn“ (ein 
Verrückter, ein Verwirrter) eine Beleidigung wären, existiert jedenfalls 
in seiner Gedankenwelt. Der Dichter muß sich ermahnen, die gewiß 
nicht freundlich gemeinten Worte, er sei ein Maǧnūn, nicht 
zurückzuweisen, gleich ob sie wirklich ausgesprochen wurden oder 
ob sie nur in seiner Vorstellung existieren. Daneben gibt er zu 
erkennen, daß seiner Auffassung nach wirkliche Liebe nur die des 
Maǧnūn sei. 

Der Unglückliche und Melodienlose ist, so ein anderer Vers, 
bereit, seine Seele und den ganzen Islam aufzugeben. Er spricht mit 
dem jungen Weinschenk (muġbača) und verlangt zwei Becher Weines 
auf einmal, und dann folgt: 

bahā bu bē-nawādïn gär qabūl äylär esäñ, bardur 
birigä ǧāwhar-i ǧānïm, birigä naqd-i islāmïm. 498 (8)9 

                                                                                                             
jenen auf l. Das völlige Ersetzen des Dichterpseudonyms Nawāᵓī 
durch Fānī ist in diesem dēwān nicht üblich. 

9 Bei L.V. Dmitrieva, ᶜAlīšīr Nawāᵓī, dīwān, Izdanie teksta, predislovie i 
ukazateli, Moskva 1964, fol. 142v lautet das zweite miṣrāᶜ 
folgendermaßen: nedin kim kaᶜba kūyï sarï baġlandï aḥrāmïm (weil 
mein Tempel an die Straße der Kaᶜba gebunden ist). Hier hat sich 
der Abschreiber geirrt. Es handelt sich um das zweite miṣrāᶜ des 
neunten Doppelverses, das in dieser Handschrift doppelt steht. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

117 

 

 10 

Als Preis gebe ich, wenn du es von diesem Unglücklichen (auch: 
Melodienlosen) annimmst, 
für das eine Glas den Edelstein meiner Seele, und für das andere 
meinen Islam – ganz und gar. 

Es gibt nicht wenige Verse, in denen der Dichter sagt, er sei um 
seines Geliebten willen bereit, den Christengürtel (zunnār) 
umzubinden, oder in denen er erklärt, gern gebe er als Pfand (rahn 
oder giraw) für den Wein Mantel und Turban oder Heft und 
Gebetsteppich (ḫirqa, dastār, daftar, saǧǧāda). An dieser Stelle steigert 
er seine Aussage zum Paradox. Bedenkt man die wörtliche 
Bedeutung von islām „Hingabe an Gott“, wäre der Dichter, den 
Gotteswein trinkend, d.h. sich Gott immer mehr hingebend, bereit, 
dafür mit seiner Hingabe an Gott zu zahlen. Das Erworbene und das 
Zahlungsmittel sind identisch. Das scheinbar Provokante fällt zu 
einer Tautologie zusammen. An der Schwelle zu waṣl wird alles 
Irdische bedeutungslos – Seele und Islam, Glück (Melodien) und 
Unglück (Melodienlosigkeit). 

In einem Ghasel mit einem elfsilbigen ramal sagt ᶜAlīšēr Nawāᵓī 
Ähnliches ganz einfach: 

bē-nawālïġda, Nawāᵓī, ölsäñ, 
bazm-i waṣl ičrä nawā qïlma hawas. 303 (8) 

Wenn du, Nawāᵓī, im Unglück (auch: in deiner 
Melodienlosigkeit) stirbst, dann verlange beim Fest der 
Vereinigung nicht nach einer Melodie. 

Die Vereinigung – profan gesagt, das Sterben – ist hier ein Fest 
(bazm). Damit wird die den Lesern dieser Art von Dichtung bekannte 
Konvention, daß das Weintrinken und die Feste – ob im Freien oder 
in der Weinschenke – die Annäherung an Gott meinen, noch einmal 
hervorgehoben. Doch zugleich ist Ironie im Spiel. Der Dichter gibt 
sich als ein von Wünschen und Sehnsüchten bedrängter Mann, um 

                                                 
10 L.V. Dmitireva, ᶜAlīšīr Nawāᵓī, dīwān. Izdanie teksta, predislovie i 

ukazateli, Moskva 1964, fol. 142v. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

118 

 

sich selbst zu warnen, er möge am Lebensende nicht etwa wieder 
nach nawā verlangen. Die Paradoxie ist in diesem kleinen Vers auf die 
Spitze getrieben. Der mit sich selbst Sprechende stirbt ja nicht aus 
irgendeinem Grund, sondern in und an bē-nawālïq eines Tages. Das 
Sterben begreift er als Fest der Vereinigung. Aber ist vom Fest die 
Rede, so könnte auch das Verlangen nach Musik wieder aufkommen, 
und so ist er ganz Nawāᵓī, wenn er erklärt, er könne dann 
unbesonnenerweise erneut nach nawā und damit auch wieder nach 
seinem Selbst verlangen. 

II. Nawāᵓī über andere? 

Die Ghasele in denen Nawāᵓī den Begriff bē-nawā in der Pluralform 
verwendet, veranlassen zu der Frage, ob der Dichter hin und wieder 
seine eigene Person zurücknimmt, um über andere zu sprechen. Hier 
zwei Beispiele: 

bē-nawālar allïda ᶜumr-i abaddïn yaḫširaq 
här kiši kim faqr yolïnda Nawāᵓīwār ölär. 239 (7) 

 11 

Sieht man die Melodienlosen (auch: die Unglücklichen), [so weiß 
man, daß] es für jeden Menschen besser ist, 
wie Nawāᵓī auf dem Weg zum Nichtsein zu sterben, als das 
ewige Leben zu erlangen. 

Ein weiterer Vers dieser Art lautet: 

Nāzanīnlar, bē-nawālarġa taraḥḥum äyläñiz, 
lutf ägär yoqtur, ġażab birlä12 takallum äyläñiz. 261 (1) 

 13 

                                                 
11 Ganieva, Sujima, Nawāᵓī dastḫaṭṭi (Nawādir un-nihāya), Tāškent 1991 

(ohne Seitennummerierung). 
12 Hier: birlän. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

119 

 

Ihr Lieblichen, erweist den Unglücklichen (den Melodienlosen) 
Mitleid; 
und wenn es keine Gnade gibt, dann sprecht immerhin im Zorn. 

Dies ist der eröffnende Doppelvers eines Ghasels, an dessen Ende 
der Klagende nicht mehr als einer der vielen Melodienlosen und 
Unglücklichen nach irgendeiner Art mündlicher Äußerung verlangt, 
sondern nach einer wunderbaren Melodie. Die Bitten ziehen sich 
(mit dem radīf „äyläñiz!“) durch das ganze Ghasel, und der letzte 
Doppelvers klingt folgendermaßen: 

ey muġannīlar, Nawāᵓī mast edi14, keč uyġanur, 
anï uyġatmaqġa bir dilkaš tarannum äyläñiz. 261 (7) 

 

He, ihr Sänger, Nawāᵓī war (ist) betrunken; er wird spät 
erwachen; 
singt etwas Bezauberndes (oder: die dilkaš genannte Melodie), 
um ihn aufzuwecken. 

Wenn der Dichter erklärt, daß er betrunken war, könnten auch seine 
Bitten am Anfang die eines Betrunkenen gewesen sein, und es wäre 
alles wieder aufgehoben – das Erflehen von Zorn, um unerträglicher 
Stille etwas entgegenzusetzen, die Bereitsschaft, statt zärtlicher oder 
ermunternder Worte laute Empörung auszuhalten, und die 
Gleichsetzung der eigenen Person mit anderen. 

Nawāᵓī meint offensichtlich, auch wenn er von bē-nawālar spricht, 
zuerst seinen eigenen Zustand. Er ist es, der mit dem Wunsch nach 
ewigem Leben nicht fertig wird. Er ist es, der von einer Person oder 
von mehreren Personen, deren Aufmerksamkeit und deren Gespräch 
er ersehnt, abgewiesen wurde. Andere meint er insofern, als sie wie er 
sind. 

                                                                                                             
13 ᶜAlīšēr Nawāᵓī, Lithographie, Tāškent 1884, 134. 
14 In der Lithographie ᶜAlīšēr Nawāᵓī, Tāškent 1884, 136: erür. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

120 

 

Finden also andere Personen mit ihren eigenen Interessen, 
Gedanken, Gefühlen auch keinen Platz im Ghasel, so betont Nawāᵓī 
doch häufig, daß er im Leben auf die Leute neben sich nicht 
verzichten kann. In dem am Anfang zitierten Vers beruhte das 
Unglück auf der Trennung von den Gefährten. In dem folgenden 
Vers erinnert er an eine Lebensphase, in der die „Leute der Welt“ 
(ᶜālam eli) das am meisten Ersehnte waren: 

ey Nawāᵓī, ᶜālam ičrä bē-nawālïġ körmädi 
olki härgiz qïlmadï ᶜālam elin körmäk hawas. 299 (9) 

He Nawāᵓī, niemand hat in der Welt Unglück 
(Melodienlosigkeit) gesehen, der die Leute der Welt nicht 
leidenschaftlich sehen wollte. 

Dies ist auch für den beschriebenen späten Augenblick im Leben 
noch ein halbes Bekenntnis zu den Leuten dieser Welt, die den 
anderen neben sich freundlich begrüßen oder zurückweisen können. 
Nur sagt dem Dichter seine Erfahrung, daß das leidenschaftliche 
Streben nach Gesprächen und Geselligkeit zu Unglück und 
Sprachlosigkeit, zu Melodienlosigkeit führt. So wie stets in den 
Ghaselen die nicht diesseitige Welt hinter der diesseitigen steht, 
schaut bei Nawāᵓī auch auf der Ebene der Sprache bzw. des 
Ausdrucks (lafẓ) hinter dem scheinbar neutral Formulierten etwas 
Paradoxes hervor. Unglücklich wird nur, wer Glück (zum Beispiel 
Glück in der Kommunikation) suchte; melodienlos (bē-nawā) wird 
nur, wer Melodien (nawā) wollte. 

III. Nawāᵓī über Alltägliches 

Betrachtet man einzelne Verse, in denen Nawāᵓī das Spiel mit seinem 
Namen spielt, so erwecken einige von ihnen den Eindruck, es sei von 
alltäglichen Vorgängen rund um den Dichter die Rede. Im Kontext 
eines ganzen Ghasels tritt dann oft die lebendig formulierte 
Alltäglichkeit hinter andere Bedeutungen zurück, z.B.: 

bir yolï15 qowmañ Nawāᵓī köñlini, ey šūḫlar, 
kim gahī ol bē-nawānïñ köñlin asrar erdiñiz. 260 (7) 

                                                 
15 Heute im Usbekischen: bir yǔla „gleichzeitig, ganz nebenbei…“. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

121 

 

 16 

Verjagt nicht auch noch Nawāᵓīs Herz, ihr Schelme. 
denn einst habt ihr doch das Herz dieses Unglücklichen 
(Melodienlosen) behütet. 

Die Schelme (šūḫ) haben ihr böses Spiel mit Nawāᵓī getrieben, ihm 
eine Person, die er liebte, abspenstig gemacht usw., und nun greifen 
sie auch sein Inneres an. Aber wer sind diese Spaßmacher, die einst 
bereit waren, sein Herz zu behüten? In den ersten vier Doppelversen 
des Ghasels wird die Geduld (škīb-u ṣabr) angesprochen, dann gilt die 
Rede der Seele und dem Herz (5) (ğān-u köñül). An diesen Orten im 
Inneren des Dichtenden sind offenbar auch die „Schelme“ zu 
suchen. Im sechsten Doppelvers sind noch die Leuten der Schenke 
(ḫarābāt ahlï) erwähnt, Figuren, die wie die Schenke selbst auf die 
Schwelle vom Leben zum Tod hinweisen. So erkennt man, daß der 
scheinbare Alltag an diesen zwar erinnert, jedoch auf zweierlei andere 
Dimensionen verweist, auf das Innere des Menschen und auf die 
Wirklichkeit eines Nicht-Diesseits17, die den einfachen 
Schenkenbesuchern nicht zugänglich ist. 

Einen Schimmer von Alltag findet man auch in dem folgenden 
Vers: 

gär berür ḥusni zakātïn, ey Nawāᵓī, yoqturur 
ḫasta-i zār-i [-u??] ġarīb-i bē-nawā andaqki men. 588 (7)18 

                                                 
16 Ganieva, Sujima, Nawāᵓī dastḫṭṭi (Nawādir un-nihāya), Tāškent 1991 

(ohne Seitennumerierung). 
17 Nawāᵓī benennt dieses Nicht-Diesseits in der Regel nicht, weil er 

die gängigen Beschreibungen des Jenseits oder des Paradieses mit 
Paradiesquelle und Huris durch die šayḫ, wāᶜiẓ, faqīh, ᶜārif rāwī, 
zāhid, die die unerfüllten diesseitigen Wünsche der Menschen ins 
Jenseits übertragen, lächerlich findet und ablehnt. 

18 Dieser Vers ist auch im vierten dēwān von Ḫazāᵓinu ’l-maᶜānī 
enthalten. Önel Kaya zitiert ihn folgendermaßen: İy Nevāyī ger birür 
ḥūsni zekātin yoḳ kişi // Ḫaste-i zār ġarīb-i bī -nevā andaḳ ki min. Vgl 
ᶜAlī Şīr Nevāyī, Fevāyidü ’l-Kiber, Hazirlayan Önel Kaya, Ankara 
1996, Nr. 496, S.459f. (He Nawāᵓī, selbst wenn er die Steuer auf 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

122 

 

Selbst wenn er die Steuer (zakāt) auf seine Schönheit zahlte, he 
Nawāᵓī, gäbe es keinen weinenden Erschöpften und keinen 
unglücklichen Heimatlosen wie mich. 

Im ersten Doppelvers dieses Ghasels mit dem radīf „andaqki men“ (so 
wie ich, so schlimm wie ich) bezeichnet sich der Dichter als einer 
Person, einem Wesen hingegeben (biräwgä mubtalā), im zweiten bayt 
einem Leid erlegen (nochmals mubtalā). Im dritten bayt wird der 
unerreichbare Geliebte erstmals deutlicher benannt, und zwar als ein 
parī unter den Leuten der Schönheit, weshalb der Dichter völlig 
verwirrt ist (telbä). Im fünften Doppelvers beteuert er seine Treue, 
und im sechsten weist er auf eine Ecke in der Weinschenke 
(mayḫānanïñ kunǧi) als einziger Rettungsmöglichkeit vor der Untreue 
des Geliebten, die er als Grausamkeit (ǧafāᵓ) der Zeiten begreift. Die 
Weinschenke bindet den Dichter nicht an den Alltag, wie oben 
bereits bemerkt, sondern an Gott. Im vierten Doppelvers erscheint 
noch das Bild von den Hunden der Straße des Geliebten, denen der 
Klagende Körper und Seele zu opfern bereit wäre. Das Bild wurde 
aber vor Nawāᵓī in der persischen Literatur mehrere Jahrhunderte 
lang verwendet,19 und Nawāᵓī selbst fügt es sehr häufig in seine 
Ghasele ein. So ist die einstmalige Konkretheit und 
Alltagsbezogenheit des Bildes jedenfalls vielfach gefiltert. Ähnlich 
verhält es sich mit der „Steuer“ (zakāt), einem Topos, in dem einst 
diesseitige Welt komprimiert war. Dem Liebenden käme, wie er weiß, 
nur ein winziger Teil von dem Reichtum, der in Schönheit besteht, 
zu, eine Steuer sozusagen. Aber auch diese erhält er nicht. Bekäme er 
sie, stellt er sich vor, wäre er wegen des Übermaßes des 

                                                                                                             
seine Schönheit zahlte, gäbe es niemanden, der so ein weinender 
Erschöpfter und so ein unglücklicher Heimatloser wäre wie ich). 
Da es sich um das Versmaß ramal handelt, fehlt doch nach zār das 
verbindende u, das vielleicht in der Handschrift nicht steht, jedoch 
gelesen werden muß, andernfalls kommen -rī- und -vā- auf die 
Positionen einer kurzen Silbe. 

19 Vgl. Naṣrullā Pūrǧawādī, Sag-e kūy-e dūst wa ḫāk-e rāhaš. In: 
Našr-e dāneš, vol. 15, 1995, 9-16. Der Autor weist die Wendung 
„Der Hund der Straße des Freundes“ u.a. im Zusammenhang mit 
Maǧnūn in verschiedenen masṉawī, aber auch unabhängig von 
dieser Gestalt in den Ghaselen nach. Er zieht u.a. die Verse von 
Sanāᵓī, Niẓāmī ᶜAṭṭār und Mawlānā Ǧalālu ’d-dīn Rūmī heran. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

123 

 

empfundenen Leids immer noch der beklagenswerteste unter jenen, 
die beklagenswert sind – ein bē-Nawā. Die Alltagsbilder sind 
vorhanden, doch sind sie flüchtig. Hinter ihnen steht jene 
Wirklichkeit, die für Nawāᵓī die wesentlichere ist, die umfassendere, 
die auf Gott bezogene, die Leben und Nichtleben einschließende. 

IV. Für wen dichtet Nawāᵓī? 

Es kommt vor, daß ᶜAlišer Nawāᵓī andeutet, er sei an sich kein 
Sänger für irgendjemanden in dieser Welt und müsse im Grunde 
immer nur von der großen Trennung – der Trennung von Gott – 
singen: 

Nawāᵓī erür bulbuluñ, lēkin ol gül 
unutturdï haǧrïñ ḫazānï nawāsïn. 629 (7) 

Nawāᵓī ist deine Nachtigall, aber jene Rose 
hat ihn die Melodie vom Herbst der Trennung von dir vergessen 
lassen. 

Es sind zwei „Geliebte“ vorhanden, wie man sieht, deren Melodien 
Nawāᵓī singt oder für die er Melodien singt. Auch wenn man nicht 
wüßte, um welchen Dichter und um welche Vorstellungswelt es sich 
handelt, sähe man, daß ein „Geliebter“ der eigentliche Geliebte ist, 
jener, dessen Nachtigall Nawāᵓī ist, und der verdrängt wurde. Nawāᵓī 
nennt ihn fast nie mit Namen, wie vorn bei der Erwähnung von waṣl 
bemerkt wurde. Es ist Gott.20 Einen Zweifel, daß es sich um diese 
Dimension handelt, gibt es nicht. Denn der dritte Doppelvers des 
Ghasels, zu dem der zitierte als letzter gehört, ist Hiob (Ayyūb) 
gewidmet, der gegen den Lenker des Diesseits aufbegehrte und für 
den das Verhältnis der beiden Seinsformen zueinander unerträglich 
geworden war. Der zweite Geliebte in dem zitierten Vers ist ein 
Diesseitiger. Er wird mit vielen Namen und Bildern umschrieben, in 
diesem Fall mit ,,Rose“. So Tragisches, wie Ayyūb geschah, hat 
Nawāᵓī hier nicht zu berichten, doch wird das Hin- und 
Hergerissensein – in eine knappe Form gefügt – zum Ausdruck 
gebracht. Die beiden Pole seines Seins, die er in seinem dēwān 
immerzu umkreist, stehen hier in einem Vers summierend 
nebeneinander. 

                                                 
20 Vgl. Anmerkung 4. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

124 

 

Dann wieder scheint es, der Dichter wolle für eine Vielzahl von 
Leuten singen, d.h. dichten. Die Melodienlosigkeit der Leute sei es, 
die ihn veranlasse, Verse zu schreiben: 

bu bazm ahlïġa bilkim ᶜāqibat ǧuz bē-nawālïq yoq, 
Nawāᵓī, ḫāhi laḥn-i ᶜayš tüz-u ḫāh äylägil nāla. 664 (9) 

 21 

Die Leute dieses Festes besitzen, wisse das, schließlich nichts als 
Unglück (auch: als Melodienlosigkeit); 
deshalb, Nawāᵓī, stimme entweder das Lied des Vergnügens an 
oder klage [in deinen Versen]. 

Von den Leuten des Festes erhält der Dichter gleichsam seinen 
Auftrag. Es können die des Diesseits sein oder die am Ende des 
Diesseits. Die Art zu dichten ist ihm nicht vorgegeben. Er selbst 
weiß besser als die Leute, daß sie jede Art Dichtung benötigen und 
seine Aussagemöglichkeiten reichen weit. 

Am häufigsten jedoch sehen wir Nawāᵓī seinen eigenen Stimmungen 
folgen, die zu äußern er dichtet. Er „singt“ für sich. Manchmal 
beobachtet er dabei die Reaktion der Hörenden oder Lesenden: 

Ey Nawāᵓī, elgä, bilgil, bē-nawālïġ bāᶜisi̱ 
här nawā kim ẓāhir äylärsen fiġān-u zār ara. 20 (9) 

 22 

                                                 
21 Ms. or. oct. 1744 der Staatsbibliothek Berlin Preußischer 

Kulturbesitz, fol. 119r. 
22 Lithographie ᶜAlīšēr Nawāᵓī, Tāškent 1884, 9f., hier: elä. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

125 

 

He Nawāᵓī, wisse, den Leuten ist Ursache für Unglück (für 
Melodienlosigkeit) 
jede Melodie, die du unter Klagen und Weinen hervorbringst. 

Es fehlt aber auch nicht an entgegengesetzten Äußerungen: 

mayġa āhañ et, Nawāᵓī kim nawāᵓē här zamān 
ᶜayš taḥrīṣin ayān äylär lisān-i ᶜūd ilä. 665 (7) 

Wende dich dem Weine zu (auch: Mach ein Weinlied), Nawāᵓī, 
denn eine Melodie macht immer 
mit der Sprache der Laute (ᶜūd) das Verlangen nach Vergnügen 
sichtbar. 

Hier handelt es sich wie selbstverständlich um ein fröhliches Lied. 
Und der Dichter will fast glauben machen, jedes Lied sei vergnüglich. 
Aber in einem anderen Ghasel gibt es noch eine weitere Wendung. 
Nawāᵓī kann sich darüber beklagen, daß die Melodien überhaupt 
nichts bewirken. Weder machen sie jemanden fröhlich noch traurig, 
noch machen sie für andere oder für einen anderen etwas sichtbar: 

Nawāᵓī, ne asïg, ğānānġa yetmäs 
nawālar kim čekär ğān-i ḥazīnim. 530 (7) 

Nawāᵓī, was hat es für einen Nutzen, den Geliebten erreichen ja 
nicht die Melodien, welche meine traurige Seele singt. 

Die im Zusammenhang mit den Begriffen nawā und bē-nawā in den 
Ghaselen genannten Wirkungsabsichten ᶜAlīšēr Nawāᵓīs umfassen ein 
recht breites Spektrum.23 Natürlich wird der Ghaselenform 
entsprechend jeder Wunsch nach Wirkung und jede Klage über eine 
nicht erfolgte Wirkung als absolut und unumstößlich formuliert. Sähe 
man nicht Scherz und Ironie hinter vielen der Äußerungen, so müßte 

                                                 
23 Wenn man dem Thema „ᶜAlīšēr Nawāᵓī in den Ghaselen über die 

Rezeption seiner Dichtung“ speziell nachginge, müßte man den 
Begriff naẓm (Dichtung) in den Mittelpunkt stellen. Denn diesen 
scheint er am häufigsten zu benutzen, wenn er davon spricht, wie 
seine Verse angenommen werden. Außerdem kommen in diesem 
Zusammenhang un (Töne), söz (Worte), šeᶜr und ašᶜār (Gedichte), 
kitāb (Bücher), dēwān, pand (Ratschläge) und zweifellos nawā sowie 
einige andere vor. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

126 

 

man zu dem Eindruck gelangen, der Dichter spiele ein Verwirrspiel. 
Glaubt man, für ihn sei allein die eine Seite wichtig, wendet er die 
Angelegenheit um und behauptet in einem anderen Ghasel das 
Gegenteil. Und nichts ist unumstößlich. 

V. Wie kommt man zu Melodien? 

Häufig fliegen dem Dichter die Melodien einfach zu, z.B. wenn er 
zum Freund geht: 

kūyï ᶜazmïda Nawāᵓīġa nawā yetsä ne tañ, 
kim qïlur bulbul nawā, āhang-i gülzār äyläbän. 613 (7) 

Wenn den Nawāᵓī eine Melodie erreicht beim Gang zu seiner 
Straße, so ist es kein Wunder, 
denn auch die Nachtigall bringt eine Melodie hervor, wenn sie 
sich auf den Weg zum Rosengarten begibt. 

Ein andermal hat er keinerlei Melodien, obwohl er sich diese 
sehnlichst wünscht: 

Nawāᵓī sensiz etmäs bāġ sarï mayl kim24 šāyad 
aña bulbul bilä güldin damī bärg-u nawā yetgäy! 795 (9) 

Nawāᵓī geht nicht ohne dich zum Garten; ach wenn ihn doch 
von Nachtigall und Rose einen Augenblick lang Blatt (auch: 
Harmonie) und Melodie erreichen würden! 

Da bärg-u nawā außerdem „Reichtum“ und „Existenzmittel“ bedeutet, 
schwingt der Gedanke mit, daß der Dichter seine Existenzgrundlage 
nur durch Nachtigall und Rose, bzw. durch das über sie gedichtete 
Lied, erreichen kann. Doch ist er diesem Vers zufolge weit davon 
entfernt und kann nur hoffen, daß ihm erneut ein Lied glückt. 

Dann gibt es noch eine, auf den ersten Blick unerwartete, 
Möglichkeit, zu Melodien zu gelangen: man braucht bē-nawālïq. Und 
wenn dies auch nicht ausreichend sein wird, so ist es doch 
unverzichtbar, wie der folgende Vers zeigt: 

                                                 
24 An dieser Stelle scheint ein Wort mit einer kurzen und einer langen 

Silbe zu fehlen; oder – falls mayil gelesen wird – fehlt nach kim ein 
einsilbiges mit Vokal beginnendes Wort, damit kim nicht als 
geschlossene und damit lange Silbe stehenbleibt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

127 

 

ey Nawāᵓī, bē-nawā etti seni dildār-u sen25 
gär nawā istärsen olma bē-nawālïqdïn ḫalāṣ. 343 (7) 

 26 

He Nawāᵓī, melodienlos (auch: unglücklich) hat dich dein 
Freund gemacht, und wenn du 
eine Melodie wünschst, so sei von Melodienlosigkeit (von 
Unglück) nicht frei. 

Wer nicht leidet, ist nicht fähig zu dichten, kann das – kurz gesagt – 
heißen. Oder auch: Wer nicht immer wieder die Furcht spürt, er 
könne nicht mehr dichten, der wird keine Verse hervorbringen. Aber 
Nawāᵓī formuliert gerne so, daß die Äußerung paradox klingt: für 
nawā braucht man bē-nawālïq.27 

VI. Vom Bau der Ghasele 

                                                 
25 So in der Handschrift Ms. or. oct. 1744 der Staatsbibliothek Berlin 

Preußischer Kulturbesitz, fol. 59r, während in der Taschkenter 
Ausgabe von 1987 zu lesen ist: ey Nawāᵓī, ne nawāᵓ istäb seni dildār-u 
sen. In diesem Fall müßte seni verkürzter Genitiv sein, doch wäre 
dieser in den Ghaselen Nawāᵓīs unerwartet. J. Eckmann zitiert in 
Chagatay Manual, The Hague 1966, 83, drei Beispiele für 
verkürzten Genitiv im Tschaghataischen. Sie stammen aus M. 
Quatremère, Chrestomathie en turc oriental, Paris 1841, mit ᶜAlīšēr 
Nawāᵓīs Muḥākamatu ’l-luġatayn und Taᵓrīḫ-i mulūk-i ᶜaǧam; aus A. 
Beveridge, The Bāber-Nāma, London-Leyden, 1905 und aus der 
Istanbuler Handschrift Yūsuf u Zalīḫā von Ḥāmidī. 

26 Ms. or. oct. 1744 der Staatsbibliothek Berlin Preußischer 
Kulturbesitz, fol. 59r. 

27 Ähnliches vermittelt er auch mit anderen Begriffen, so gelangt er 
z.B. nicht selten von den Klagen über das Leid (balā) zu einer 
plötzlichen Äußerung wie „qačma balādïn zinhār“ 694 (7) (lauf 
keinesfalls vor dem Leid davon). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

128 

 

Manchmal äußert sich der Dichter innerhalb eines Ghasels über den 
Bau seiner Verse. Er kann im dritten Doppelvers eines Ghasels 
sagen, es sei ihm so schwer einen Abschlußvers (maqṭaᶜ) zu finden, 
deshalb müsse er immer weiter dichten (547). Er kann nörgelnd und 
– scheinbar unzufrieden mit sich – sagen, es gerate ihm alles zu lang. 
Die Haare des Geliebten, die er beschreibt, seien zu lang, denn er 
falle hin, stolpere also gleichsam darüber, und auch seine eigenen 
Worte seien zu lang (567). In einem Ghasel aus dreizehn 
Doppelversen, die bei Nawāᵓī sehr selten sind (am häufigesten haben 
die Ghasele sieben Doppelverse), fragt er sich, warum er soviel rede, 
seine Worte seien doch sicherlich reine Verleumdungen (buhtān) 
(598). Natürlich steht der gespielten Unzufriedenheit mit der eigenen 
Dichtkunst dieser Art eine große Zahl von Ghaselen gegenüber, die 
ein Selbstlob enthalten. Wenn Nawāᵓī ein Lied (nawā) beginnt, 
beispielsweise, schweigen die Nachtigall und der Papagei. Sie sei 
ohnehin ohne Zunge und er ein Stotterer (bīltāk) (407). Nawāᵓīs 
Reime (kāfiya) und Refrainwörter (radīf) seien so fein, daß sie von 
allen Dichtern übernommen würden (380) u.ä. 

Da es an dieser Stelle um das Spiel mit dem Begriff nawā geht, sei 
ein Ghasel vorgestellt, das eine spaßige Anweisung zum Dichten für 
diejenigen enthält, die eine Melodie wünschen (gär tilär esäñ nawā). 

Im maṭlaᶜ des Ghasels ahnt man noch nicht, welches Feuerwerk 
von nicht ernst gemeinten Anweisungen einen als Leser erwartet, 
wenn von der Saite (tār) eines Instrumentes und zugleich von den 
Haaren eines Geliebten die Rede ist, mit deren Hilfe eine sich vom 
Körper lösende kranke Seele wieder festgebunden werden könnte: 

ḫasta ǧārïm rištasï körgändä haǧr āzāirïnï, 
gär üzüldi, qïl aña paywand zulfuñ tārïrnï. 753 ( 1 ) 

Wenn mein kranker Seelenfaden durch das Ertragen (Sehen) des 
Kummers der Trennung 
reißt, binde ihn mit der Saite deines Haares an. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

129 

 

28 

Doch in den folgenden Versen hört jeder, der an die in den Ghaselen 
verwendeten klischeehaften Bilder gewöhnt ist, sehr Erstaunliches: 

demä aġzïn ġunča, qaddïn29 sarw, kim el körmämiš 
sarwnïñ raftārïnï yā ġunčanïñ guftārïnï. (2) 

                                                 
28 Ms. or. oct. 1741 der Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz, fol. 

119r. 
29 In der Handschrift Ms. or. oct. 1741 der Staatsbibliothek 

Preußischer Kulturbesitz, fol. 119r ist dieses Wort verschrieben: 
qandïn. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

130 

 

Nenne seinen Mund nicht eine Knospe und seinen Wuchs nicht 
eine Zypresse, denn die Leute haben 
keine Schreitende unter den Zypressen und keine Sprechende 
unter den Knospen gesehen. 

Die Aufforderung, nicht mehr auf die altbekannte Art zu dichten, 
weil es die Leute, die wenig verständige Rezipienten sind, nicht 
verstünden, ist ein Topos, der bei Nawāᵓī hin und wieder 
vorkommt.30 In den folgenden Doppelversen verlangt er ohne Ernst 
eine Zügelung bei der Verwendung von Bildern aus Gründen der 
Logik: 

güldä ḫāl-u mehrdä ḫaṭṭ yoq, ne yañlïġ oḫšatay 
mehr-u gülgä ḫãl ilä ḫaṭṭlïġ ikki ruḫsārïnï. (3)31 

Die Rose besitzt kein Schönheitsmal und die Sonne keinen 
Bartflaum, wie könnte ich da erklären. 
die zwei Wangen mit Schönheitsmal und Bartflaum seien der 
Sonne und der Rose ähnlich. 

Yaġmadï härgiz čū šabnam inǧüsi gül bärgidin, 
aña tašbīh etsä bolmas laᶜl-i šakkarbārïnï.32 (4) 

Wenn niemals eine Tauperle vom Rosenblatt herabregnete, 

                                                 
30 Er sagt z.B., daß er nicht allen die Wahrheit mitteilen kann: ḥaqq 

sirrïnï här kimgä bayān etmä, Nawāᵓī, // taᶜn äylämägäy bilmäs ulus 
añlasa nāgāh. 683 (7). (Teile das Geheimnis Gottes (der Wahrheit) 
nicht allen mit. Nawāᵓī, // damit das unwissende Volk dir nicht 
Vorwürfe macht, wenn es plötzlich versteht.). – Daß diese 
Wendung als Topos breit verwendet wurde, erkennt man an 
Goethes Worten in „Selige Sehnsucht“ im „West-östlichen 
Divan“: „Sagt es niemand, nur den Weisen, // Weil die Menge 
gleich verhöhnet …..“. Goethe dürfte die Anregung hierfür von 
den Versen des Ḥāfîẓ empfangen haben, mit denen er sehr gut 
vertraut war. während er keine Gelegenheit hatte, Nawāᵓīs Verse 
kennenzulernen. 

31 Dieses bayt fehlt in der Handschrift Ms. or. oct. 1741 der 
Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz, fol. 119r. 

32 In Ms. or. oct. 1741 der Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz, 
fol. 119r: guharbārïnï. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

131 

 

kann man den zuckergebenden Rubin nicht mit dem Rosenblatt 
vergleichen. 

ne qïlur dīn qaṣd-i sünbül, ne qïlur ǧān qaṣd-i dām,33 
äylämän mānand alarġa zulfinïñ zunnārïnï. (5) 

Weder hat der Glaube einen Wunsch nach Hyazinthen, noch hat 
die Seele einen Wunsch nach einer Falle, 
so kann ich ihnen nicht den Christengürtel seiner Haare 
gleichsetzen. 

Nawāᵓī rät hier in Worten von Vergleichen ab, die er in seinen 
Ghaselen ständig verwendet. Natürlich handelt es sich nicht um eine 
neue Erkenntnis, mit der er sich gegen eigene frühere 
Verfahrensweisen absetzen würde. Eine Entwicklung des 
Wahrnehmens, Denkens und Bewertens oder eine Veränderung der 
Prinzipien der Metaphernprägung kann man in den Ghaselenbänden 
nicht erwarten. Die falschen Ratschläge sollen den Ghaselenleser 
erheitern. 

Einen Spaß erlaubt sich Nawāᵓī hier auch insofern, als er 
„Rosenblatt“ für „Lippen“ scheinbar zurückweist, „zuckertragender 
Rubin“ für die Lippen des Geliebten aber wie selbstverständlich 
stehenläßt (4). Ebenso weist er jegliche Verbindung von Glauben 
und „Hyazinthen-Haaren“ und von Seele und „Haar-Falle“ zurück. 
Doch diskutiert er nicht das Bild „Christengürtel seiner Haare“ (5). 
Damit ist die gerade zurückgewiesene Verknüpfung von Glaube und 
Haaren bereits wieder hergestellt. Der vom Dichter unmittelbar 
angesprochene Leser weiß ohnehin, daß die Haare des Geliebten die 
Bezeichnung Christengürtel erhalten können, den sich der Liebende 
umbinden möchte. Die Ursache für die Prägung dieses Bildes ist die 
Unerreichbarkeit des Geliebten für den Liebenden. Der Geliebte 
gehört gleichsam einer anderen Religion als der Liebende an, und der 
Liebende muß sich zu dieser Religion bekehren oder vorgeben, er 
hätte es getan, um von dem Geliebten akzeptiert zu werden. Und der 
Leser kennt auch das Bild vom Herz oder vom Seelenvogel, der in 

                                                 
33 So nach der Handschrift Ms. or. oct. 1741 der Staatsbibliothek 

Preußischer Kulturbesitz, fol. 119r. In der Taschkenter Ausgabe 
von 1987 (vgl. Anmerkung 1) lautet die Stelle ne qïlurdïn qaṣd-i 
sünbülni etär ǧān qaṣd-i dām. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

132 

 

den Haaren des Geliebten – eben in jenem Christengürtel – 
schaukeln möchte und sich oft darin verfängt wie in einer Falle. 

Die Verse (2) bis (5) mit der gespielten Infragestellung der 
gängigen Metaphern und mit den Verben oḫšatmaq, tašbīh etmäk, 
mānand äylämäk erinnern auch an jene Stellen, wo der Dichter die 
Positionen des zu vergleichenden Gegenstandes und des Bildes 
umkehrt, indem er sagt, die Naturerscheinungen, an die ihn ein 
bezauberndes Antlitz erinnern, beneideten in Wirklichkeit seinen 
Geliebten ob dessen Schönheit. 

Es folgen zwei Verse, die eine Verbindung zum Kosmos 
hersteilen: 

čarḫ-i qaṣrïnda quyaš üirä köñül mayl äylämäs, 
kim ġanīmat tutmïš anïñ sāya-yi dēwārïnï. (6) 

Das Herz kann sich nicht zur Sonne im Kreis ihres Palastes 
hinwenden, denn es will ja die Gelegenheit des Schattens von 
ihrer Palastwand nutzen. 

sayrdïn paykānlarï tā köñlümä tapmïš sa̱bāt,34 
közgä ilmäsmen fäläkniñ sā̱bit-u sayyārïnï. (7) 

Da die Pfeilspitzen von ihrem Rundgang sich fest in mein Herz 
eingegraben haben, 
kann ich meine Aufmerksamkeit nicht den Fixsternen und 
Planeten des Himmels zuwenden. 

Die Bilder des Kosmos stellt der Dichter, wie man sieht, nicht in 
Frage. Wenn er in diese beiden Doppelverse um der strukturellen 
Gleichheit willen Verneinungen einfügt wie sie die Verse (2) bis (5) 
enthalten, dann beziehen sie sich vor allem darauf, daß er nicht den 
ganzen Reichtum der Welt in sich aufnehmen kann. An 
Scherzhaftem allerdings mangelt es auch hier nicht. Es wird der 
Eindruck erweckt, als sei die Entscheidung zwischen Sonne und 
Schatten nicht ganz einfach. Die Schwierigkeit entsteht aber allein 

                                                 
34 In der Handschrift Ms. or. oct. 1741 der Staatsbibliothek 

Preußischer Kulturbesitz, fol. 119r, heißt es sarwdïn paykānlarïñ 
köñlümgä tutmïšdur sa̱bāt (deine von der Zypresse (kommenden) 
Pfeilspitzen haben sich in mein Herz eingegraben). – Das 
Versmaß (ramal) läßt diese Version zu. da nicht -lū- (in diesem Fall 
ja -lüm-) auf die Position der kurzen Silbe kommt, sondern -gä-. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

133 

 

daraus, daß zwei Ebenen zu einer zusammengezogen sind: Das 
Antlitz des Geliebten kann in der Poesie die Sonne sein, so ist ihr in 
der Dichtung nichts vorzuziehen. Im Alltag des Orient ist dagegen 
der Schatten oft lebensrettend. Mit dem notwendigen, aber 
bedauerten, Verzicht auf Fixsterne und Planeten wegen der 
Sonnenstrahlung verhält es sich wohl so, daß mit dem als Sonne 
beschriebenen Geliebten Gott angedeutet ist, der einen menschlichen 
Geliebten, den Mondschönen, verdrängt. 

Der vorletzte Vers wendet sich zum pīr der Schenke, das ist Gott, 
und, wie es bei Nawāᵓī an dieser Stelle nicht selten ist, zum Schenken 
hin: 

dayr pīri pardasïn gär ačmamïš, sen sāqīyā,35 
bāda tut, kim dey sengä bu pardanïñ asrārïnï. (8) 

Wenn (oder: da) der pīr der Schenke seinen Vorhang nicht 
geöffnet hat, o Schenk. 
reich du den Wein, und ich werde dir die Geheimnisse dieses 
Vorhangs sagen. 

Im letzten Vers folgt das taḫalluṣ und statt eines zusammenfassenden 
Ergebnisses noch einmal ein Hinweis auf die existenzielle 
Alternative, die auch für den Bau einer Melodie bzw. eines Gedichtes 
entscheidend ist: 

ey Nawāᵓī, daḫl qïlma gär tilär ersäñ nawã, 
här nečä ḫāriǧ nawā körsäñ sipehr adwārïnï.36 (9) 

He Nawāᵓī wenn du eine Melodie wünschst, verinnerliche nicht 
die Sphärenmusik (die Sphärendrehungen), wieviel äußere Musik 
du auch 
wahrnimmst (oder: wie sehr du sie auch als äußere Musik 
wahrnimmst). 

                                                 
35 So in Ms. or. oct. 1741, fol 119r, während die Taschkenter Ausgabe 

von 1987 (vgl. Anmerkung 1) Folgendes gibt: dawrï sirrï pardasïn gär 
ačmamïšsen, sāqīyā (O Schenk, wenn du den Vorhang des 
Geheimnisses ihrer Drehung nicht geöffnet hast). 

36 Ms. or. oct. 1741, fol 119r, hat dawārïnï ebenfalls in der Bedeutung 
„Drehung“, doch hinsichtlich des Versmaßes (ramal) paßt besser 
dawārïnï. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

134 

 

Zu den himmlischen Sphären hatten bereits die Verse (6) und (7) 
hingelenkt. Das „Innen“ und „Außen“ hatte der Dichter mit Vers (8) 
in der Form „vor dem Vorhang und Geheimnisse hinter dem 
Vorhang“ zur Sprache gebracht. Eventuell ist an dieser Stelle 
„Sphärenmusik“ in folgender Weise doppeldeutig: Sie kann einerseits 
das Äußere sein, das nicht ausreicht, eine schöne Melodie (nawā) zu 
komponieren. Andererseits wird sie von den ṣūfī-Musikern als jener 
Bereich verstanden, in den einzudringen ihr höchstes Ziel ist, wonach 
sie jedoch unfähig werden würden, irdische Klänge 
hervorzubringen.37 Der irdische Klang (nawā) und die Sphärenmusik 
(sipehr adwārï) stehen jedenfalls unversöhnlich nebeneinander wie 
Diesseits und Nicht-Diesseits. Im Ernst kann jedoch der Dichter 
weder sich selbst noch einen anderen auffordern, sich für die eine 
oder die andere Seite zu entscheiden. Wie er in dem besprochenen 
Ghasel im Scherz das ihm zur Verfügung Stehende durchspielt, so 
präsentiert er auch im maqṭaᶜ die aus seiner Sicht stets vorhandenen 
zwei Möglichkeiten des Seins. Nur im Scherz will er sich, den 
Dichtenden, und den Leser veranlassen umzulernen. Im Ernst sind 
alle Bilder frei verfügbar, und von den beiden Seinsebenen ist keine, 
obwohl sie einander ausschließen, so zu vernachlässigen, daß von ihr 
hinfort nicht mehr die Rede sein müßte. Die Bilder bleiben 
vorhanden. Aber hinter ihnen verbergen sich weitere Wahrheiten, die 
der Dichter, wie er zum Beispiel in Vers (8) sagt, dem Wein 
reichenden Schenken mitzuteilen bereit ist. 

VII. Das maḫlaṣ des Dichters lautet Nawāᵓī 

Schließlich sei noch auf drei Verse aufmerksam gemacht, in denen 
der Dichter sich durch die Verwendung des Wortes maḫlaṣ in der 
Bedeutung „Zufluchtsort“ und „Dichterpseudonym“, noch einmal 
von einer anderen Seite her den Begriffen nawā und nawāᵓī nähert, 
ohne sie explizite zu nennen: 

sen čū ïšq otïġa küydüñ, mengä emdi ne asïġ 
äylämäk maḫlaṣ üčün ḫiyla-yu tazwīr sengä. 30 (4) 

Was nützt es mir jetzt, da du im Feuer der Liebe verbrannt bist, 

                                                 
37 Für den Hinweis auf die ṣūfī-Musiker und ihr Verhältnis zur 

„Sphärenmusik“ danke ich herzlich Frau Dr. Angelika Jung. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

135 

 

Listen und Tücken dir gegenüber anzuwenden, um sie zum 
Zufluchtsort 
(auch: zum Dichterpseudonym) zu machen. 

Das ganze Ghasel ist eine Anrede an das Herz, das sich aus 
Kummer über die Trennung verzehrt. Ein Dichterpseudonym zu 
nehmen lohne nicht, heißt auch, daß es nicht lohne zu dichten. Doch 
hat der Dichter diese Worte mit Ironie gegen sich selbst in die Mitte 
des Ghasels gestellt. Ihnen folgt noch ein Abgesang von drei 
Doppelversen. Damit erinnert der zitierte Vers an die oben 
genannten Verse vom Nicht-Aufhören-Können. 

In einem Ghasel, das Aḥmed Paša nachgedichtet hat,38 deutet 
Nawāᵓī am Ende an, daß er durch die Ungerechtigkeit seines 
Geliebten keinen Zufluchtsort und keine Möglichkeit, seinen Namen 
zu setzen, mehr haben werde: 

ol yigit bē-dādïdïn maḫlaṣ yoq imkānim meniñ 423 (7) 
…, so habe ich keine Möglichkeit zur Rettung vor der 
Ungerechtigkeit jenes jungen Mannes. 

Wenn man bedenkt, daß aus der Sicht eines Dichters das Dichten 
allein ein Zufluchtsort ist, verwundert es nicht, daß Nawāᵓī mit einer 
Äußerung sagen kann, was wir uns in zwei Sätze übertragen müssen. 

Manchmal kann ᶜAlīšēr Nawāᵓī auch aufhören: 

ḫilwat ara kirgäli Nawāᵓī 
ǧuz maḫlaṣïn istiḫāra qïlmas. 298 (7) 

Seit sich Nawāᵓī in die Einsamkeit zurückgezogen hat, 
macht er sein Dichterpseudonym (maḫlaṣ) nicht mehr zum 
Orakel. 

Worin besteht also die Besonderheit des Umgangs mit den Begriffen 
nawā und bē-nawā bei ᶜAlīšēr Nawāᵓī? Da sich in ihnen in verkürzter 
Form etwas Wesentliches der Dichterpersönlichkeit ausdrückt, führt 
jede Kombination mit anderen Begriffen wieder zu existentiellen 
Fragen, die den Dichter bewegen, hin. Das Zitieren dieser Begriffe ist 

                                                 
38 Vgl. S. Kleinmichel, „Mīr ᶜAlīšēr Nawāᵓī und Aḥmed Paša“. In: 

Archivum Ottomanicum 17 (1999), 77-211 (117). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

136 

 

zugleich Teil jenes Spiels, dem zu folgen Nawāᵓī mit seinen Ghaselen 
stets auffordert. Spielerisch wechselt er die Perspektive zwischen der 
sinnlichen und der übersinnlichen Welt, zwischen dem Diesseits und 
der Schwelle zum Nicht-Diesseits, zwischen Existenziellem und 
Alltäglichem, zwischen Eigenlob und Bescheidenheitsformeln, 
zwischen unermeßlicher Sehnsucht und Verzicht, zwischen Ernst 
und Scherz. Die unterschiedlichen Ebenen sind so miteinander 
verbunden, daß es immer das „sowohl als auch“ gibt. Das 
Aussprechen des einen und das Meinen eines anderen ist eine der 
Spielregeln. Das eine existiert nicht ohne das andere.39 

                                                 
39 Wenn in der Forschung des 20. Jahrhunderts gern die 

Alltagsbezogenheit des großen Dichters betont wurde, so könnte 
es geschehen, daß jetzt ebenso engagiert seine Nicht-Diesseitigkeit 
herausgearbeitet würde. Der Ertrag wäre meiner Meinung nach 
nicht zufriedenstellend. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

137 

 

KUNST UND ARCHITEKTUR ZUR ZEIT 
MIR ALI SHIR NAVAᵓIS1 

Joachim Gierlichs 

Mir Ali Shir Navaᵓi, 844 H./1441 in Herat geboren, gehört fraglos zu 
den interessantesten Persönlichkeiten der Timuridenzeit. Als Freund, 
Vertrauter und politischer Weggefährte Sultan Husayn Bayqaras 
(873–911 H./1469–1506) hat er als Philanthrop, Poet und Mäzen 
über Jahrzehnte das politische, vor allem aber das kulturelle Leben 
geprägt und beeinflußt.2 

In der Bibliothek des Imam Reza Komplexes (Astane Qods) in 
Mashhad wird eine Miniatur mit seiner Darstellung aufbewahrt, die in 
dem bahnbrechenden Katalog zur großen Timuriden-Ausstellung in 
Washington und Los Angeles 1989 in das erste Viertel des 16. 
Jahrhunderts (1500–1525) datiert wird.3 Der gealterte Ali Shir Navaᵓi 
steht hier mit gebeugtem Rücken und weißem Bart, sich auf einen 
dünnen Stab aufstützend [Abb. 1]. In ähnlicher Haltung, allerdings 
ohne Stab, mit weniger gekrümmtem Rücken und noch schwarzem 
Bart ist er in einer (isolierten) Miniatur in der Art and History Trust 
Collection dargestellt, die nach A. Soudavar Sultan Husayn Bayqaras 
Krönung illustriert,4 eine Deutung, die allerdings nicht unumstritten 
ist.5 

                                                 
1 Der essayartige Beitrag entspricht im wesentlichen dem 

Vortragstext, der anläßlich des Symposiums gehalten und mit 
einer Reihe von Dias, von denen hier einige abgebildet werden, 
illustriert wurde. 

2 Siehe zusammenfassend M. E. Subtelny, “Mir Ali Shir Nawaᵓi”, in: 
EI2, vol. VII (1991) mit umfangreicher Bibliographie. 

3 Th. W. Lentz – G. D. Lowry, Timur and the Princely Vision. 
Persian Art and Culture in the Fifteenth Century. Washington. 
D.C. 1989 [Lentz/ Lowry 1989], 254, fig. 91. Farbig abgebildet bei 
A. Soudavar, Art of the Persian Courts. Selections from the Art 
and History Trust Collection. New York 1992, 86, fig. 7. 

4 A. Soudavar, Art of the Persian Courts. Selections from the Art and 
History Trust Collection. New York 1992, cat. 29, 86 – 88; vgl. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

138 

 

In meinem kurzen Beitrag möchte ich versuchen. Ali Shir Navaᵓi 
(„der Melodische") ein wenig durch die Kunst und Architektur seiner 
Epoche sprechen zu lassen. So soll er zunächst als Förderer bzw. 
Auftraggeber der Architektur Herats vorgestellt werden, ergänzt 
durch einige Beispiele aus dem timuridischen Kunsthandwerk der 
zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts sowie einige illustrierte 
Manuskripte bzw. Miniaturen, die auf die eine oder andere Weise mit 
Ali Shir Navaᵓi in Zusammenhang gebracht werden können. Dabei 
müssen wir uns jedoch vergegenwärtigen, daß vieles von dem, was 
Ali Shir Navaᵓi geschaffen, gefördert oder angeregt hat, verloren ist, 
so daß wir nur ein fragmentarisches Bild erhalten. 

Dies gilt ganz besonders für die Stadt Herat, im heutigen 
Afghanistan gelegen, die im Laufe der Jahrhunderte bis in die jüngste 
Zeit hinein immer wieder Zerstörungen ausgesetzt gewesen ist.6 

                                                                                                             
auch die Miniatur “The wrestlers” (fol. 21a) aus Saadis Culistan 
von 1486/ 891 in derselben Sammlung (Soudavar 1992, cat. 36a, 
104 f.), die sehr wahrscheinlich ebenfalls Ali Shir Navaᵓi, 
wiederum hervorgehoben zur Rechten des thronenden Sultans 
Husayn Baykara, zeigt. 

5 Sh. Blair, Timurid Signs of Sovereignty, in: Oriente Moderno 
(Istituto per l’Oriente C.A. Nallino, Napoli) n.s. 2, 1996, numero 
monografico: La civilità timuride come fenomeno internazionale a 
cura di Michele Bernardini, vol. II, 551 – 76, fig. l, bes. 552 f. (dort 
auch Erwähnung weiterer möglicher Portraits, u.a. in Saadis 
Gulistan von 1485/ 890 in der Bodleian Library [M. Subtelny, The 
cult of ᶜAbdullah Ansari under the Timurids, in: Gott ist schön 
und Er liebt die Schönheit: Festschrift für Annemarie Schimmel, 
ed. by A. Giese und Ch. Bürgel. Bern 1994, 377 – 405]). 

6 Zu Herat und seiner Topographie sind die grundlegenden Arbeiten 
von Terry Allen heranzuziehen. Siehe insbesondere T. Allen, A 
Catalogue of the Toponyms and Monuments of Timurid Herat. Cambridge, 
Ma. 1981. Historische Aufnahmen finden sich u.a. bei O. 
Niedermeyer und E. Diez. Afghanistan. Leipzig 1924. die auch 
einen Stadtplan publiziert haben. Siehe auch D. Brandenburg, 
Herat. Eine timuridische Hauptstadt. Graz 1977. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

139 

 

Timur z.B. verschonte bei seiner Eroberung im Jahre 1383 nur die 
Zitadelle [Abb. 2] und die Große Moschee.7 

In Herat, das unter Shah Rukh zu Beginn des 15. Jahrhunderts 
anstelle von Samarkand Hauptstadt eines geschrumpften 
Timuridenreiches wird, gelangt Sultan Husayn Bayqara am 10. 
Ramadan 873 H./ 24. März 1469 an die Macht. Ali Shir verläßt 
Samarkand, um in die Dienste des nur zwei Jahre älteren Freundes zu 
treten, und fortan ist das Schicksal Ali Shirs eng mit dem Husayn 
Bayqaras verbunden. 

Ali Shir Navaᵓis Rolle als Bauherr ist aufgrund schriftlicher 
Quellen relativ gut dokumentiert. Der Historiker Khwandamir 
überliefert eine lange Liste mit Bauten (Makarim al-Akhlaq), die Mir 
Ali Shir errichtet oder restauriert haben soll, darunter befinden sich 
zwei große Komplexe in Herat.8 Die insgesamt 135 Baumaßnahmen 
beziehen sich auf: 

14 Brücken 
9 Bäder 
52 Karawansarays 
19 Zisternen 
1 Dar al-Huffaz (Raum für den Koranleser) 
1 Hospital 
5 Imarets („Suppenküchen“) 
7 Khanaqahs 
3 Langurs (Rückzugsort für Sufis) 
4 Medresen 
20 Masjids. 

16 dieser zahlreichen Baumaßnahmen lassen sich heute noch 
identifizieren, wobei es sich bei einigen Maßnahmen um 

                                                 
7 Die hier wiedergegebenen Dias von Herat stammen von Dr. Karl 

Heinz Golzio, Bonn, der das Land im Jahre 1974, d.h. noch vor 
der sowjetischen Invasion, bereist hat. Für die Erlaubnis, die 
Aufnahmen verwenden und publizieren zu dürfen, danke ich ihm 
herzlich. 

8 L. Golombek – D. Wilber, The Timurid architecture of Iran and Turan, 2 
vols. Princeton, N. J. 1988 [Golombek/Wilber 1988], 63-65. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

140 

 

Restaurierungen bestehender Gebäude und nicht um Neubauten 
handelt. Die mit Abstand bedeutendsten Projekte in dieser Hinsicht 
sind die Restaurierung bzw. Wiedererrichtung der Großen Moschee 
von Herat sowie die Gründung eines ganzen Komplexes von 
Gebäuden zu wohltätigen Zwecken, die sog. Ikhlasiyah außerhalb des 
historischen Stadtzentrums.9 

Der Komplex der Ikhlasiyah (begonnen 880 H./1475), von dem 
sich keine baulichen Reste erhalten haben, lag gegenüber der Medrese 
Sultan Husayn Bayqaras und nordöstlich des Komplexes der Gawhar 
Shad. Er besaß eine Moschee, eine Medrese, ein Khanaqah, ein Dar 
al-Huffaz, ein Hospital sowie ein Bad. Dies geht u.a. aus der 
detaillierten Beschreibung des Ali Shir hervor: 

“In the year 880 his majesty the Sultan gave me a portion of land 
in the area of Kushk-i Murghab [...] so that I might construct on 
it a dwelling and a small garden for myself. Truly it is land of 
good water and air, [...]. Since its fabric was old and in a sorry 
state, I leveled it and in its place built a madrasah and a masjid. 
And to the north of the masjid I built a dome for mellifluous 
Quran readers to read the Quran in, which became known as the 
dar al huffaz. In the two ivan halls of the madrasah, east and 
west, I appointed two lecturers, one to teach law and the other 
Hadith. In each circle of study eleven students are to be 
occupied. This madrasah, since it has been built out of sincere 
motives, is known as Ikhlasiyah. ‘Sincerity’. In the front of this 
madrasah, on the southern side, has been built the public road of 
a khanaqah, in which, for the duration of the present 
government, every day food is distributed to the poor and 
destitute, and a yearly pension is granted to the indigent. In that 
khanaqah a dome was built for the people of the quarters to pray 
in on days of snow and rain, when they cannot go to the masjid-i 
jamiᶜ for prayer. The necessary khatib, imam, and kuranic 
readers have been appointed for that place.”10 

Die Große Moschee [Abb. 3] wurde unter den Ghuriden im Jahre 
597 H./1200 begonnen und im 14. Jahrhundert, als ein Khanaqah 
und eine Medrese errichtet wurde, zweimal renoviert. Aus 

                                                 
9 Golombek/Wilber 1988, SCN 56, Map 8 (Herat). 
10 Golombek/Wilber 1988, 64-65. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

141 

 

ghuridischer Zeit hat sich kaum etwas erhalten, zu den wenigen 
Resten dieser Periode gehörte das stark zerstörte Mausoleum des 
Muhammad b. Sam (gest. 599 H./ 1202). 

In timuridischer Zeit wurde vor 1436 – 37 (nach Samarqandi und 
Khwandamir) die Moschee von Amir Jalal ad-Din Firuzshah (gest. 
840 H./1436-37) erneuert. Dennoch befand sich die Hauptmoschee 
der Stadt gegen Ende des 15. Jahrhunderts in einem beklagenswerten 
Zustand, als Ali Shir 903 H./1498 mit ihrer grundlegenden 
Renovierung begann.11 Der persönliche Einsatz Ali Shirs bei der 
Wiedererrichtung wird eloquent durch den Chronisten Khwandamir 
im Makarim al-Akhlaq (fols. 148r-150v) geschildert, wenngleich hier 
fraglos auch topoi verwendet werden: 

“Everyday he (‘Ali Shir) came himself and most days his hem 
was tucked up into his belt like the other hired laborers 
(muzdur-ha), giving bricks into the hand of the ustad and 
working. Every few days the builders (mi‘maran), ustads and 
artisans (pisheh varan) would be dress up in fine garments and 
be entertained there. No doubt divine favor and princely help 
facilitated the completion of a work normally taking three to 
four years in only six months. The height of the ivan-i maqsurah 
even surpassed the amir’s order by 6 to 7 cubits. When the basic 
work was done and the foundations secured, poets composed 
verses on the date ... [verses by Isfizari dated 904 follow.]”12 

Bis 1944 dürfte die Moschee im wesentlichen so bestanden haben, 
wie sie durch Ali Shir um 1500 weitgehend neu errichtet worden war. 
In diesem Jahr (1944) und insbesondere 1951 wurden jedoch massive 
Eingriffe und Veränderungen in der Bausubstanz vorgenommen. So 
wurden u.a. ebenerdige Minarette zuseiten des Maqsurah-Iwans 
errichtet, während die originalen Minarette, die auf den Mauern 
aufsaßen, abgetragen wurden. Das von Minaretten flankierte 
Monumentalportal im Osten der Moschee [Abb. 4] wurde in dieser 
Zeit hinzugefügt, und das ghuridische Mausoleum zerstört und durch 
eine neue achteckige Konstruktion ersetzt. Von 1972 an hat dann 

                                                 
11 Zum timuridischen Bau mit kurzer Baugeschichte der 

Vorgängerbauten siehe Golombek/Wilber 1988, cat. 78, 315-318 
(mit ausführlicher Bibliographie). 

12 Golombek/Wilber 1988, 317. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

142 

 

eine Werkstatt innerhalb des Moscheekomplexes Fayencemosaiken 
hergestellt, mit denen die modernen Gebäudeteile verkleidet wurden 
oder werden sollten.13 

Daß wir überhaupt den ursprünglichen Grundriß der 
timuridischen Moschee des Ali Shir einigermaßen sicher 
rekonstruieren können, verdanken wir der Tatsache, daß im Jahre 
1942 der Schweizer Architekt Ruedi Stuckert den Bau vermessen und 
photographiert hat. Diese Dokumente wurden jedoch erst vier 
Jahrzehnte später – im Jahre 1980 – publiziert.14 Auch wenn es sich 
bei dem Plan von Stuckert nicht um eine Bauaufnahme nach 
heutigen Maßstäben handelt, zeigt ein Vergleich der beiden 
Grundrisse von Diez (um 1914) und Stuckert (1942) eindrucksvoll 
den Unterschied und Zugewinn an Informationen.15 Vom Typus 
entspricht die Herater Große Moschee der Großen Moschee in 
Isfahan,16 d.h. beiden liegt das in Iran und Mittelasien seit 
seldschukischer Zeit weit verbreitete sog. „Vier-Iwan-Schema“ 
zugrunde: von einem großen Hof im Zentrum gehen in vier 

                                                 
13 Diese Information findet sich ebenfalls bei Golombek/Wilber 

1988, 316. 
14 R. Stuckert – B. Glätzer: Die Große Moschee und das Mausoleum 

des Ghiyat ud-Din in Herat, in: Afghanistan Journal 7/1, 1980, 3-22. 
Das gesamte Tagebuch von Rudolf Stuckert ist vor einigen Jahren 
veröffentlicht worden: Rudolf Stuckert, Erinnerungen an Afghanistan 
1940-1946. Aus dem Tagebuch eines Schweizer Architekten. 
Schriftenreihe der Bibliotheca Afghanica, Band 11. Liestal 1994. 

15 Vgl. D. Brandenburg. a.a.O., 30 (E. Diez) und Golombek/Wilber 
1988, Fig. 81 (Stuckert/Glätzer). 

16 Die baugeschichtlich ebenso interessante wie komplizierte 
Moschee mit mehr als einem Dutzend Bauphasen, ist seit den 
1960er Jahren von einer italienischen Equipe untersucht worden 
(G. E. Galdieri, Isfahan. Masgid-e Gumᶜa. Rom 1972–84). 
Zusammenfassend siehe J. M. Rogers, in: J. Sourdel – B. Spuler: 
Die Kunst des Islam. Propyläen Kunstgeschichte, Bd. 4. Berlin 1973, 
296-299, Fig. 64-65 und O. Grabar, The Great Mosque of Isfahan. 
London, New York 1990. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

143 

 

Richtungen größere oder kleiner überwölbte Bogenhallen (Iwane) 
ab.17 

Im Hof der Großen Moschee stand ein großes Bronzebecken 
[Abb. 5], das zu den herausragenden islamischen Metallarbeiten 
gehört.18 Das wahrscheinlich zweitgrößte islamische Metallbecken 
überhaupt weist eine Inschrift von Koranversen (mit Bezug zum 
Paradies) auf und ist 767 H./ 1374-75 entstanden.19 Als eine Art 
Gegenstück ist das noch monumentalere Becken in der 
Grabmoschee des Ahmad Yasawi, begonnen wohl ab ca. 1390 in 
Yasi (heute Turkestan) im Süden Kazachstans anzusehen. Das 1,50 in 
hohe Becken mit einem Durchmesser von 2,50 m, das nach der 
kazachischen Unabhägigkeit aus der Eremitage in St. Peterburg 
zurückgefordert wurde, ist 801 H./1399 von Ahmad al-Aziz Tabrizi 
(aus Täbriz) hergestellt worden [Abb. 6]. Die Inschriften weisen 
darauf hin, daß es mit großer Wahrscheinlichkeit als Getränke-
Ausschank für die Pilger gedient hat. 

Der erhaltene Fayence-Dekor der großen Moschee von Herat 
stammt größtenteils aus nach-timuridischer Zeit, d.h. aus der 
Safawidenepoche oder aus späteren Restaurierungen [Abb. 7], so daß 
ich hier auf ein timuridisches Beispiel aus Iran um 1460 [Abb. 8] 
zurückgreifen möchte, das sich im Museum für Islamische Kunst in 
Berlin20 befindet und in der neu eingerichteten ständigen Ausstellung 
im Pergamonmuseum ausgestellt ist. Es zeigt sehr schön die für die 
Timuridenzeit typische Technik des Fayencemosaiks. Hierbei werden 

                                                 
17 Die z.T. sehr widersprüchlichen Theorien zur Herkunft und 

Entwicklung dieses Bautypus sind bei R. Hillenbrand, Islamic 
Architecture. Form, Function, Meaning. New York 1994, 173-86 
verarbeitet. 

18 Ob und wie das Becken die Wirren der vergangenen Jahre 
überstand, bzw. wo es sich heute befindet, ist dem Verfasser nicht 
bekannt. 

19 Das Becken ist m. W. zuletzt von L. Komaroff, The Golden Disk of 
Heaven. Metalwork of Timurid Iran. Costa Mesa, Ca. 1922, 22-24 (mit 
Literaturangaben) behandelt worden. 

20 Als Geschenk Friedrich Sarres 1922 ins Museum gelangt. Siehe den 
Katalog Islamische Kunst – Verborgene Schätze. Ausstellung des 
Museums für Islamische Kunst, Berlin. Berlin 1986, 224, Farbtaf. 
S. 36. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

144 

 

zunächst farbig glasierte Fliesen gebrannt, die dann in die für ein 
vorgegebenes Muster gewünschte Form zugehauen bzw. 
zugeschnitten werden. Anschließend werden die Einzelteile in einem 
Stuckgrund mosaikartig aneinandergepaßt. 

Mir Ali Shirs Rolle als Förderer bzw. Auftraggeber von Bauten ist 
aus mehreren Gründen bemerkenswert. Mehr noch als die große 
Anzahl von Baumaßnahmen – 135 sind bei Khwandamir erwähnt – 
ist interessant, welche Gebäude er wo erbauen bzw. wiederherrichten 
ließ. So hat Ali Shir eine Reihe von Karawansarays an der Straße von 
Mashhad nach Gurgan21 errichten lassen, was man wohl als Interesse 
an der Förderung des Überlandhandels interpretieren darf. Zudem 
fällt auf, daß er für eine große Anzahl von kleineren Baumaßnahmen, 
d.h. Reparaturarbeiten, verantwortlich war, was dafür sprechen 
könnte, daß sich lokale Autoritäten mit diesen Ersuchen an ihn 
gewandt haben dürften, da er sonst wohl kaum darauf aufmerksam 
geworden wäre.22 

Für eine seiner beiden großen Baumaßnahmen in Herat, die 
Gründung der Ikhlasiyah, eines Komplexes wohltätiger Institutionen, 
existiert ein Vorbild in ilkhanidischer Zeit, als zu Beginn des 14. 
Jahrhunderts die berühmte Rashidiyya durch den Wesir Rashid ad-
Din in der Nähe von Sultaniyya ins Leben gerufen wurde. Auch 
wenn Ali Shir nie die Position eines Wesirs bekleidet hat23, so wurden 
ihm als engem Berater und Vertrauten Sultan Husayns doch 
vergleichbare Aufgaben übertragen. Dies erklärt vielleicht auch sein 
Engagement bei der Restaurierung, bzw. Neu-Errichtung der Großen 

                                                 
21 Dieses (alte) Gurgan ist nicht identisch mit der jetzigen Stadt 

Gurgan, sondern mit dem Ort Gunbad-i Qabus, bekannt durch 
das turmartige Mausoleum für Qabus b. Washmagir. einen 
Prinzen der Ziyariden-Dynastie (928-1040) aus dem Jahre 397 H./ 
1006-07. 

22 Golombek und Wilber (Wilber/Golombek 1988. 65) geben zu 
bedenken, daß er vielleicht zu solchen Petitionen regelrecht 
ermutigt habe. 

23 Obwohl er in der wissenschaftlichen Literatur immer wieder als 
Wesir bezeichnet wird, legt M. Subtelny großen Wert auf die 
Feststellung, daß er offiziell weder diese Position bekleidet, noch 
den Titel besessen habe. Siehe “Mir Ali Shir Nawaᵓi”, in: EI2, vol. 
VII (1993) 91 (M. Subtelny). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

145 

 

Moschee eine Aufgabe, die eigentlich dem Herrscher selbst 
zukommt. Möglicherweise war Sultan Husayn zu dieser Zeit jedoch 
zu sehr in die militärische Auseinandersetzung mit seinem Sohn 
Badi‘uzzaman (gest. 1514) verwickelt, so daß er diese wichtige 
Aufgabe an Ali Shir delegierte. 

Im zweiten Teil möchte ich aus dem Bereich des timuridischen 
Kunsthandwerks24 zwei Materialgattungen herausgreifen, die 
besonders charakteristisch für diese Periode sind – die Jade- und 
Metallarbeiten. 

Arbeiten aus Jade sind vor allem aus der Zeit Ulugh Begs (1394-
1449) überliefert und können in mehreren Fällen auch direkt mit ihm 
in Verbindung gebracht werden, wie z.B. bei dem weißen Jadekrug 
im Museo Gulbenkian in Lissabon, dessen Inschrift bestätigt, daß er 
für Ulugh Beg gearbeitet wurde.25 Typisch ist der in einen 
Drachenkopf endende Henkel, ein Charakteristikum der 
Timuridenepoche, das sich insbesondere an Metallarbeiten findet. 

Zu den wenigen Jadearbeiten aus der zweiten Hälfte des 15. 
Jahrhunderts gehört als ein besonders schönes Beispiel ein “wine 
cup”, der 874 H./l470-71 für Sultan Husayn geschaffen wurde [Abb. 
9]. Er befindet sich heute in der Art and History Trust Collection, die 
aus der Privatsammlung A. Soudavar hervorgegangen ist. Die 
Inschrift lautet nach der englischen Übersetzung von Wheeler 
Thackston: 

                                                 
24 Zum timuridischen Kunsthandwerk siehe die grundlegenden 

Arbeiten von E. J. Grube, Notes on the Decorative Arts of the 
Timurid Period, in: Gururajam-anjarika. Studi in onore di 
Giuseppe Tucci, vol. I, Napoli 1974, 233 – 79; ders., Notes on the 
Decorative Arts of the Timurid Period. II, in: Islamic Art 3, 
1988/89. 175 – 208; ders., Notes on the Decorative Arts of the 
Timurid Period, III. On a type of Timurid Pottery Design: The 
Flying Bird-Pattern, in: Oriente Moderno (Istituto per l’Oriente 
C.A. Nallino, Napoli) n.s. 2, 1996, numero monografico: La 
civilità timuride come fenomeno internazionale a cura di Michele 
Bernardini, vol. II, 601 – 09. Die letztgenannte Publikation (La 
civilita timuride...) beinhaltet u.a. eine Reihe weiterer sehr 
informativer Aufsätze zur timuridischen Kunst, a.a.O., 533 – 681. 

25 Lentz/Lowry 1989, 144, fig. 46. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

146 

 

“This cup, which gives good news of rose coulered wine, is 
more than a thousand of Jamshid‘s goblets. When it is filled with 
rosey wine, you would say it is a cloud lit by the brilliance of the 
sun. 
This cup, which you can see pouring draughts like a cloud, is a 
sea with whirlpools on every side. No. no, since it is constantly 
full of agate wine, it is a mountain that is a mine of molten 
rubies.”26 

Welche bedeutende Rolle in der manierierten Hofetikette der Genuß 
von Wein und anderen Getränken spielte, darüber berichtet auch der 
letzte Timuridenprinz und Begründer der Moghul-Dynastie Babur 
(1483-1530), der während seines kurzen Aufenthaltes in Herat im 
Jahre 1506 an zahlreichen solchen „Parties“ teilnahm. Eine visuelle 
Vorstellung vermitteln verschiedene Miniaturen, die „Gartenparties“ 
oder Empfänge bei Hof illustrieren. Pars pro toto sei auf eine 
Miniatur (fol.lb-2a) aus dem Bustan des Saadi in Kairo, datiert Rajab 
893 H./Juni 1488, verwiesen, die eine solche Feier am Hofe Sultan 
Husayn Mirzas wiedergibt.27 

Sehr beliebt waren an den Timuridenhöfen auch Metallarbeiten, 
zumeist Krüge und Leuchter. Insgesamt haben sich mehrere 
Dutzend timuridische Metallarbeiten erhalten, die in den letzten 
Jahren systematisch untersucht worden sind.28 Dabei fällt auf, daß 
alle inschriftlich datierten Beispiele der späten Timuridenzeit 
angehören und zumeist unter der Herrschaft Sultan Husayn Bayqaras 
(1470-1506) entstanden sind, wie die datierten Metallkrüge im British 
Museum (dat. 903 H./1498) bzw. in der Keir Collection (dat. 901 
H./1495) belegen. Der Krug im British Museum. dem wie dem 
Exemplar in der Keir Collection heute der Henkel in Form eines 
Drachenkopfes fehlt, wurde von Muhammad ibn Shamsaddin al-

                                                 
26 Lentz/Lowry 1989. 360 (cat. 150), Abb. S. 272; A. Soudavar. Art of 

the Persian Courts. Selections from the Art and History Trust 
Collection. New York 1992, cat, 32, 92 – 93, Farbabb. S. 92; 
zuerst publiziert von A. Sarkisian, in: Syria 6, 1925, 274 – 79. 

27 Lentz/Lowry 1989. cat.146. 286 (mit Farbabb.). 
28 L. Komaroff, The Golden Disk of Heaven. Metalwork of Timurid Iran. 

Costa Mesa, Ca. 1992. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

147 

 

Ghuri für Sultan Husayn Bayqara gearbeitet.29 Als typische Technik 
wird die Silbertauschierung angewandt, bei der dünne, eingelassene 
Silberdrähte verwendet wurden. Neben Einlagen in Silber kommen 
auch solche aus Gold vor, wie dies bei den genannten Messingkrügen 
der Fall ist. 

Zwei Krüge im Türk ve Islam Eserleri Müzesi in Istanbul, datiert 
1467 und 1474-75, geben indes auch einen Hinweis auf den 
Herstellungsort der Objekte. Ließ die nisba des Shir Ali Dimashqi 
zunächst an Damaskus denken, wird sie jetzt eher auf den 
gleichlautenden Stadtteil Samarkands bezogen30. Die Inschrift des 
jüngeren Kruges legt wiederum eine Verwendung als Weinkrug nahe. 

Noch ganz in timuridischer Tradition steht ein Krug im Museum 
für Islamische Kunst in Berlin, datiert 910 H./ 1505, mit dichtem 
Rankendekor, in dem die vereinzelt inkorporierten 
Inschriftkartuschen fast untergehen.31 Der in dieser Zeit 
vorherrschende Pflanzendekor ist bereits vereinfacht und wird 
flächendeckend eingesetzt. Der silbertauschierte Krug ist von Ala ad-
Din Shams ad-Din Muhammad al-Birjandi (aus Birjand in Khurasan, 
Iran) gearbeitet, der an der Unterseite signiert hat [Abb. 10]. 

Wohl am bekanntesten ist Ali Shir Navaᵓis Interesse an Literatur 
und Malerei und seine gezielte Förderung der Buchmalerei, der unter 
den Timuridenprinzen seit Shah Rukh und Baysunqur eine besondere 
Bedeutung zukommt.32 

                                                 
29 Lentz/Lowry 1989. 360 (cat. 151. cat. 152), Abb. S. 273 (beide 

Krüge). 
30 L. Komaroff, a.a.O.. 104; A. von Gladiß, Islamische Metallarbeiten 

des 9. bis 15. Jahrhunderts, in: Usbekistan. Erben der Seidenstraße, 
hrsg. von J. Kalter und M. Pavaloi. Stuttgart. London 1995. 135. 
Abb. 221 u. 222 (Krug von 872 H./1467). 

31 A. von Gladiß, a.a.O.. 135 – 36, Abb. 221 u. 222. Siehe auch 
Islamische Kunst. Loseblattkatalog unpublizierter Werke aus 
deutschen Museen. Hrsg. K. Brisch. Bd. 2, Berlin, Staatliche 
Museen Preußischer Kulturbesitz, Museum für islamische Kunst. 
Metall, Stein, Stuck, Holz, Elfenbein, Stoffe. Bearb. A. 
Hauptmann-von Gladiss und J. Kröger. Mainz 1985, 167-168. Nr. 
339. 

32 In dem hier vorgegebenen Rahmen können nur ganz wenige 
Aspekte kurz angesprochen werden. Eine gute Vorstellung von 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

148 

 

In der spät-timuridischen Epoche finden einige bedeutende 
Veränderungen in der Malerei statt. So ist ein deutlicher Zuwachs an 
Realismus in den Darstellungen festzustellen, kombiniert mit der 
Auswahl neuer Sujets. Erstmals werden jetzt Szenen des täglichen 
Lebens mit großer Detailtreue dargestellt, wie z.B. „der Bau des 
Palastes von Khawarnaq“ (fol. 154b) aus dem berühmten Khamsa des 
Nizami in der British Library von 900 H./1494-95, wahrscheinlich 
aus Herat [Abb. 11] oder „die Errichtung der Masjid-i Jamiᶜ in 
Samarkand“ (fol. 359b-360a) – bekannt als Bibi Khanum Moschee 
[Abb. 12] – aus dem Zafarnama von Sharafuddin Ali Yazdi (Herat ?, 
872 H./1467-68).33 

Gleichzeitig war es aber nicht nur üblich, sondern wurde erwartet, 
die literarischen und visuellen Werke der Vorgänger genau zu 
kennen, sie zu imitieren bzw. Teile daraus wiederzuverwenden. Als 
Beispiel sei eine Miniatur (fol. 28a) aus dem Mantiq at-tayr von 888 
H./1483 im Metropolitan Museum of Art in New York angeführt.34 
Die Szene „Der Bettler vor dem König“ beinhaltet mehrere Figuren, 
die eindeutig verschiedenen früheren Miniaturen entliehen sind. So 

                                                                                                             
der Fülle des Materials, den verschiedenen Fragestellungen und 
zahlreichen Problemen gibt der schon mehrfach erwähnte Katalog 
von Lentz und Lowry. Desweiteren sei aus der Vielzahl von 
Publikationen der immer noch konsultierenswerte Klassiker von I. 
Stchoukine, Les Peintures des manuscrits timurides. Paris 1954 erwähnt. 

33 Lentz/Lowry 1989, 288-289. cat. 140 + 147 (mit Farbabb.). Zum 
sog. Garrett Zafarname siehe grundlegend E. Sims, The Garrett 
Manuscript of the Zafar-Nama: A Study in Fifteenth-Century Timurid 
Patronage. Ph.D. diss. (Institute of Fine Arts, New York University, 
1973). 

34 Zum New Yorker Manuskript, das außer Miniaturen aus dem 15. 
Jahrhundert auch spätere (aus dem 17. Jh.) enthält, siehe “The 
Language of the Birds”, M. G. Lukens, The Fifteenth-Century 
Miniatures – E. J. Grube, The Seventeenth-Century Miniatures, in: 
Metropolitan Museum of Art Bulletin 25. no. 9, 1967. 317-338, 
fig. 1; 339-352 und M. Lukens Swietochowski, The Historical 
Background and the illustrative Character of the Metropolitan 
Museum’s Mantiq al-Tayr of 1483, in: R. Ettinghausen (ed.), 
Islamic Art in the Metropolitan Museum of Art. New York 1972, 39-72, 
fig. 19. Farbig reproduziert bei Lentz/Lowry 1989, S. 279 (cat. 
153). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

149 

 

findet sich der sitzende Herrscher weitgehend identisch im sog. 
Baysunqur Shahnama von 1430,35 während die rot gekleidete Figur zu 
seiner Rechten aus dem Shahnama für Muhammad Juki, entstanden 
um 1440. stammt.36 

Bedeutende Künstler treten jetzt stärker aus ihrer Anonymität 
heraus, und werden gezielt gefördert von Herrschern und anderen 
hochgestellten Mäzenen, wie z.B. Mir Ali Shir.37 Als Miniaturenmaler 
prägen Namen wie Shah Muzaffar, Sultan Ali und insbesondere 
Behzad diese Epoche. Gerade letzterer, der nach dem Tode seiner 
Mäzene und Förderer Mir Ali Shir (gest. 1501) bzw. Sultan Husayn 
(gest. 1506) am Safawidenhof unter Shah Ismail (1501-1524) und 
seinem Nachfolger Shah Tahmasp (1524-1576) gearbeitet hat, galt 
späteren Generationen als der bedeutendste Maler und der 
timuridische Künstler par excellence.38 

Zu den am häufigsten kopierten und illustrierten Werken gehört 
neben Firdausis Shahnama das Khamsa des Nizami, das sich u.a auch 
Ali Shir Navaᵓī zum Vorbild genommen hat, als er seine eigene 
Sammlung von fünf Erzählungen (khamsa) schuf. Er schrieb seine 
Werke jedoch nicht in persischer Sprache, sondern in Chaghatay-

                                                 
35 Lentz/ Lowry 1989, 279, cat. 153 (mit Farbabb.). 
36 „Sam erhält Rustams Portrait“; siehe Lentz/Lowry 1989, 278; die 

Miniatur ist abgebildet u.a. bei B. Gray (ed.). The Arts of the Book. 
Shambala 1979, fig. 113. 

37 Die früher zu stark betonte Anonymität islamischer Kunst ist 
zumindest teilweise zu revidieren. Siehe dazu u.a. M. Meinecke, 
Zur sogenannten Anonymität der Künstler im islamischen 
Mittelalter, in: Gail, A. (Hrsg.): Künstler und Werkstatt in den 
orientalischen Gesellschaften. Graz 1982, 31-46. 

38 Zu Behzad ist trotz zahlreicher Publikationen und der jüngst 
erschienenen Arbeit von E. Bahari, Bihzad. Master of Persian 
Painting. London, New York 1996 noch lange nicht das letzte 
Wort geschrieben, insbesondere wenn man bedenkt, daß z.B. in 
der Klassischen Archäologie die dort jahrzehntelang mit Akribie 
betriebene „Meisterforschung“ in jüngster Zeit stark in Frage 
gestellt wurde. Einen Überblick über Behzads Lebensdaten und 
sein Schaffen findet sich auch bei D. Brandenburg, Herat. Eine 
timuridische Hauptstadt. Graz 1977, 63 ff., der sich allerdings z.T. auf 
heute veraltete Literatur stützt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

150 

 

Türkisch, das dadurch erstmals in den Rang einer Literatursprache 
erhoben wurde. Im Jahre 1499 hat er eine Abhandlung verfaßt 
(Muhakamat al-lughatayn), in der er die türkische Sprache mit dem 
Persischen verglich, um schließlich dem Türkischen den Vorzug zu 
geben.39 Auch sein Lisan at-tayr, dem das berühmte Mantiq at-tayr des 
Farid ad-Din Attar (gest. um 1220 in Nishapur) als Vorbild zugrunde 
lag, wurde in Chaghatay (Turki) verfaßt. Eine Kopie aus dem Jahre 
921 H./1515 hat sich im Topkapi Sarayi Müzesi (E.H. 1512) erhalten. 
Sie enthält u.a. eine doppelseitige Miniatur (fols. 108b + 109a), die 
eine Episode aus „Layla und Majnun“ illustriert.40 

Auch Sultan Husayn Bayqara, der z.T. unter einem Synomym 
schrieb,41 hat mehrere Gedichte in Chaghatay-Türkisch, zumeist in 
der Form des ghazal, νerfaßt. Eine heute unvollständige Kopie seines 
divan von ca. 1490 befindet sich im Türk ve Islam Eserleri Müzesi in 
Istanbul (Inv. Nr. 1926). Erhalten hat sich u.a. das auf zwei Blätter 
verteilte Frontispiz der Handschrift.42 

Gerade Ali Shir Navaᵓis Werke, die bekannte persische 
„Klassiker“ wie z.B. Nizamis Khamsa oder Farid ad-Din Attars Mantiq 
at-tayr in die türkischsprachige Welt einführten, erfreuen sich nicht 
nur großer Beliebtheit, sondern haben auch – und dies ist 
insbesondere im Falle des Lisan at-tayr nachweisbar – die noch in den 
Anfängen steckende frühosmanische Buchmalerei stark beeinflußt.43 

                                                 
39 Siehe dazu – jedoch auch mit kritischen Anmerkungen – 

Lentz/Lowry 1989, 262-263. 
40 F. Çağman, Türkische Miniaturmalerei, in: E. Akurgal (Hrsg.), 

Kunst in der Türkei. Würzburg 1980, 231-232. Abb. 160. 
41 Dies hat dazu geführt, daß ihm z. T. Werke zugeschrieben wurden, 

die nicht aus seiner Feder stammten. Das Majalis al-ushshaq 
(Zusammenkünfte der Liebenden) ist von einem Zeitgenossen 
Mir Ali Shirs verfaßt worden, der in der Einleitung behauptete. 
Sultan Husayn sei der Autor, was jedoch schon von Babur in 
seinem Baburnama bestritten wurde. Siehe E. Niewöhner, Der 
Sultan im Bade. Hannover 1994, 190. 

42 Lentz/Lowry 1989, 358 (cat. 148). Abb. S. 268-169. 
43 N. M. Titley, Persian Miniature Painting and its influence on the art of 

Turkey and India. Austin. London 1983, bes. 80. 142-43, 144, 233, 
235, figs. 52-53, 78, 79; dies., Istanbul or Tabriz? The question of 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

151 

 

Mir Ali Shir – zugleich Poet und Mäzen – verfügte über die 
finanziellen Mittel, um u.a. Kopien seiner eigenen umfangreichen 
literarischen Werke in Auftrag zu geben. Dies könnte auch erklären, 
warum gerade seine Bearbeitungen der Werke von Nizami, Amir 
Khusraw Dihlawi und Attar in Iran, Transoxanien und in der Türkei 
des 16. Jahrhunderts gleichermaßen berühmt und weit verbreitet 
waren. 

                                                                                                             
provenance of three sixteenth century Nevai manuscripts, in: 
Oriental Art, n.s. XXIV/3, 1978, 292-96. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

152 

 

 
Abb. 1: Portrait Mir Ali Shir Nava’is. Mashhad, Bibliothek des Imam 

Reza-Komplexes (Astane Qods), Miniatur, ca. 1500-1525 
(reproduziert nach: A. Soudavar, Art of the Persian Courts. 
Selections from the Art and History Trust Collection, New York 
1992, 86, Fig. 7) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

153 

 

 
Abb. 2: Herat, Zitadelle. Ansicht 1975 (Dia K. H. Golzio, Bonn) 

 
Abb. 3: Herat, Große Moschee, Gesamtansicht 1975 (Dia K. H. Golzio, 

Bonn) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

154 

 

 
Abb. 4: Herat, Große Moschee, Monumentalportal im Osten (Dia K. H. 

Golzio, Bonn) 

 
Abb. 5: Herat, Große Moschee, Hof mit Bronzekessel (Dia K .H. Golzio, 

Bonn) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

155 

 

 
Abb. 6: Turkestan, Grabmoschee Ahmad Yasavi, Großes Bronzebecken (Dia 

J. Gierlichs, Berlin) 

 
Abb. 7: Herat, Große Moschee (Dia K. H. Golzio, Bonn) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

156 

 

 
Abb. 8: Paneel in Fayencemosaik, Iran, um 1460. Berlin, Museum für 

islamische Kunst, Inv. Nr. I. 3916 (Dia Museum) 

 
Abb. 9: “Wine cup” aus Jade für Sultan Husain, datiert 874 H./ 1470-71, 

Houston, Art and History Trust Collection (reproduziert nach A. 
Soudavar, Art of the Persian Courts. Selections from the Art and 
History Trust Collection. New York 1992, Farbabb. S. 92) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

157 

 

 
Abb. 10: Metallkrug, silbertauschiert, datiert 910 H./ 1505, signiert von 

Ala ad-Din Shams ad-Din Muhammad al-Birjandi (aus Birjand in 
Khurasan, Iran). Berlin, Museum für islamische Kunst, Inv. Nr. I. 
6052 (Dia Museum) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

158 

 

 
Abb. 11: Khamsa des Nizami, datiert 900 H./ 1494-95, Herat?, Miniatur 

“Bau des Palastes von Khawarnaq”. London, British Library, Or. 
6810, fol. 154b (reproduziert nach: Lentz/ Lowry 1989, Farbabb. 
S. 288) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

159 

 

 
Abb. 12: Samarkand, Masjid-i Jami' (Bibi Khanum-Moschee), erbaut von 

Timur 1398-1405, Ansicht von Osten mit Blick auf das Portal, 
Zustand 1995 (Dia J. Gierlichs, Berlin) 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

160 

 

 
 
 
 
 
 
 

Barbara Kellner-Heinkele ist Professorin für Turkologie am Institut 
für Turkologie der Freien Universität Berlin. 

Sigrid Kleinmichel ist Lehrbeauftragte am Institut für Turkologie der 
Freien Universität Berlin. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-INSTITUT 

ISTANBUL 

_________________ 

 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 

 

1. Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī. Akten des 

Symposiums aus Anlaß des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes von Mīr ʿAlīšīr 

Nawāʾī am 23. April 2001. Würzburg 2003. 

2. Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De 

l’estampe à la télévision (17e-21e siècle). Actes du colloque Images : fonctions et langages. 

L’incursion de l’image moderne dans l’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul, 

Université du Bosphore (Boğaziçi Üniversitesi), 25 – 27 mars 1999. Würzburg 2003. 

3. Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono, 

The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Würzburg 

2004. 

4. Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Börte Sagaster (Eds.), Ghazal as 

World Literature II: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-

text. Würzburg 2006. 

5. Alihan Töre Şagunî, Kutlukhan-Edikut Şakirov, Oğuz Doğan (Çevirmenler), Kutluk-

han-Edikut Şakirov (Editör), Türkistan Kaygısı. Würzburg 2006. 

6. Olcay Akyıldız, Halim Kara, Börte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish 

Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Würzburg 2007. 

7. Filiz Kıral, Barbara Pusch, Claus Schönig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the 

Turkic World. Würzburg 2007. 

8. Ildikó Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Würzburg 

2008. 

9. Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), „Die Wunder der 

Schöpfung“. Mensch und Natur in der türksprachigen Welt. Würzburg 2012. 

10. Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of 

the Turkic Speaking World. Würzburg 2008. 

11. D. G. Tor, Violent Order: Religious Warfare, Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in the 

Medieval Islamic World. Würzburg 2007. 

12. Christopher Kubaseck, Günter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im türkischen 

Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Türkei 1933-1945. Würzburg 2008. 

13. Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die 

Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg 2008. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Kutlukhan-Edikut Şakirov (Ed.), Türkistan Kaygısı. Faksimile. In Vorbereitung. 

15. Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality: 

Muʿtazilism in Islam and Judaism. Würzburg 2007. 

16. Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Würzburg 2008. 

17. Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings: 

The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Würzburg 2015. 

18. Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy. 

Würzburg 2010. 

19. Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. L’Allemagne, l’Empire ottoman 

et la Turquie (1908 –1933). Würzburg 2009. 

20. Marcel Geser, Zwischen Missionierung und „Stärkung des Deutschtums“: Der Deutsche 

Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfängen bis 1918. Würzburg 2010. 

21. Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims, 

Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010. 

22. Barbara Pusch, Uğur Tekin (Hrsg.), Migration und Türkei. Neue Bewegungen am Rande 

der Europäischen Union. Würzburg 2011. 

23. Tülay Gürler, Jude sein in der Türkei. Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden der Jüdischen Ge-

meinde der Türkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Würzburg 

2010. 

24. Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the 

Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12th – 14th centuries). Würzburg 2011. 

25. Börte Sagaster, Karin Schweißgut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), 

Hoşsohbet: Erika Glassen zu Ehren. Würzburg 2011. 

26. Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschaftlicher Wandel in der 

Türkei. Historische und aktuelle Aspekte. Würzburg 2011. 

27. Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabadayı, Jürgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of  

Modernity: Istanbul and the Ruhr. In Vorbereitung. 

28. Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular 

Music (15th to Early 19th Century). Würzburg 2012. 

29. Hüseyin Ağuiçenoğlu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das „Mutterland“ in der Pres-

se der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Würzburg 2012. 

30. Bekim Agai, Olcay Akyıldız, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders – Re-

flections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Würzburg 

2013. 

31.  Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur 
türkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Türkei. Würzburg 
2014. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Tobias Heinzelmann, Populäre religiöse Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich. 
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Brüder Yazıcıoġlı. In Vorbereitung. 

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”. Würzburg 2015. 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506970 - am 22.01.2026, 06:17:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Vorbemerkung
	Barbara Kellner-Heinkele: Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī – Eine Skizze zum historischen Hintergrund
	Jürgen Paul:  Darstellung von Usbeken in ausgewählten timuridischen Quellen
	Claus Schönig: Das Bild Nava’is im Babur Name
	Erika Taube:  ᶜAlīšīr Nawāᵓī in den Märchen zentralasiatischer Völker
	Claudia Römer:  Zur osmanischen Wiedergabe tschagataischer Verbformen im tschagataisch-osmanischen Wörterbuch Abušqa (16. Jh.)
	Hamid Ismailov: The visible and the invisible in Nawāᵓī works
	Mark Kirchner:  Nawais Laila und Madschnun
	Sigrid Kleinmichel:  Nawāᵓī-i bē-Nawā
	Joachim Gierlichs:  Kunst und Architektur zur Zeit Mir Ali Shir Navaᵓis

