Rezensionen

sicht, hier historische Zusammenhinge aufzuzeigen und
auch weiter zuriickliegende Epochen einzubeziehen, wie-
wohl nicht nur zeitlicher und rdumlicher Abstand, son-
dern auch die ganz unterschiedlichen gesellschaftlichen
und umweltlichen Konfigurationen bei den verglichenen
Kulturen undiskutiert bleiben. Hier féllt Stenzel methodo-
logisch noch hinter die sehr viel sorgféltiger argumentie-
renden Begriinder der Kulturkreislehre vom Anfang des
20. Jh.s, Fritz Gribner, Bernhard Ankermann und Wil-
helm Schmidt, zuriick!

Die altamerikanistische Fachdiskussion seit etwa 1985
ist an Stenzel fast spurlos voriibergegangen. Nirgends
nimmt er Bezug auf die Kontroverse zur Bedeutung der
mexikanischen Gesidnge (“‘Cantares” und “Romances me-
xicanos”), die zwischen dem Mexikaner Miguel Ledn-
Portilla und dem US-Amerikaner John Bierhorst in Bezug
auf den historischen oder religiosen Gehalt dieser schwer
verstiandlichen Dichtungen stattgefunden hat. Auf seine
Ignorierung der modernen Ce Acatl / Quetzalcoatl-For-
schung hatte ich schon hingewiesen. Auch Ulrich Kohlers
gesammelte Abhandlungen zur aztekischen Religion von
2009 nimmt Stenzel nicht zur Kenntnis, obwohl in ihnen
viele Korrekturen zu traditionellen Forschungsmeinun-
gen dargelegt und gut begriindet werden, die allesamt Be-
riicksichtigung verdient hitten. Ebenso vermisse ich Be-
ziige zu Kohlers seit den 1980er Jahren verdffentlichten
ethnografischen Studien bei den Tzotzil-Indianern. Dass
es Stenzel aulerdem nicht gelingt, neuere und selbst dlte-
re religionsphidnomenologische Tatsachen beziiglich der
klassischen Maya zu verarbeiten, ist ebenfalls bedauer-
lich. Es wire nicht unbillig, von ihm zu erwarten, dass
er wenigstens einige zusammenfassende Darstellungen,
z.B. aus Karl Taubes Buch iiber die Maya-Gétter von
1997 und aus dem Sammelband “Gottkonige im Regen-
wald” von Nikolai Grube aus dem Jahr 2000, zur Kennt-
nis genommen hétte, und das er sich vielleicht auch mit
den “heiligen (?) Biindeln”, wie sie auf zahlreichen Stein-
reliefs der Tiefland-Maya am Mittellauf des Rio Usuma-
cinta abgebildet und hieroglyphenschriftlich erldutert
sind, befasst hitte.

Um sein Buch fiir den ernsthaften wissenschaftlichen
Leser noch weniger niitzlich zu machen, hat er im Litera-
turverzeichnis, das er “Aufschliisselung der Zitate” nennt
und in dem er Quellen unter nichtssagenden Abkiirzun-
gen verbirgt, keine einzige Literaturangabe dem etablier-
ten Standard entsprechend mit vollstdndigem Titel, Ver-
lag, Verlagsort und Herausgeber etc. aufgefiihrt. Einige
im Text genannte Quellen hat er tiberhaupt nicht ins Lite-
raturverzeichnis aufgenommen. Und bei einigen sind ihm
grobe Fehler unterlaufen. So ordnet er einen Titel des Ver-
fassers Ldszl6 Vajda einem anderen Autor zu und nennt
fiir ein in den USA publiziertes Buch als Verlagsort “Ber-
lin” anstatt “Ann Arbor (Michigan, USA)”.

Ein merkwiirdiges Vorwort rundet das ungiinstige Bild
von diesem Buch ab. Dort polemisiert Stenzel gegen Kri-
tiker seiner Verdffentlichung “Das cortesische Mexiko”
von 2006 und zwar mit folgenden Worten: “An der ...
erfolgten Publikation der Wiener Habilitation des Autors
wurde von einer ... ostelbischen Rezension bemikelt,
dass sich der Verlag nicht eines Lektors bedient habe, um

Anthropos 110.2015

665

das Deutsch des Autors gleichzuschalten” (7). So dhn-
lich geht es dann noch mehrere Absitze lang weiter. Die
von seinen Kritikern vorgetragenen und von ihm pole-
misch zuriickgewiesenen Monita scheinen mir aber zum
Teil berechtigt, denn sie sind an diesem Buch erneut zu
beanstanden. Lernwillig scheint der Schriftsteller Sten-
zel also nicht zu sein! Auf dhnlicher Linie liegt die Tatsa-
che, dass er verdiente Forscher mit unerhorter Arroganz
abkanzelt. Das gilt zum Beispiel fiir den Mexikaner An-
gel Maria Garibay, iiber den Stenzel auf S. 139 schreibt:
“Garibay spricht vom Bachiller Hernando Ruiz de Alar-
c6n, dem nachmaligen Pfarrer von Taxco, und stellt fest,
der habe auf Befehl seiner Vorgesetzten die ‘Beschwo-
rungen’ aufgezeichnet. Was dieser Beschworungen nen-
ne, stelle sich aber als ‘schone Gedichte’ heraus (Sahagin
1958: 251). Es steht aber einem berufenen Vertreter des
Monotheismus und ethnologisch Ungebildeten wie Gari-
bay nicht zu, diesen Anrufungen wegen ihres polytheis-
tischen Inhalts ihren tiefergehenden religiosen Charakter
zu verweigern ...”. Stenzels Vorwiirfe treffen die referier-
te Feststellung von Garibay iiberhaupt nicht! Und es ist
in keiner Weise erwiesen, dass ein katholischer Priester
wie Garibay (das deutet Stenzel mit seiner kryptischen
Formulierung “Vertreter des Monotheismus” an), keinen
addquaten Zugang zur Religion der Azteken haben kann.
Das Gegenteil ist schon durch die wiederholte Verwen-
dung von Schriften katholischer Ordensgeistlicher seitens
Stenzels erwiesen, allen voran die des Franziskaners Ber-
nardino de Sahagun.

Arroganz, Ignoranz und Schlampigkeit fithren auch
in der Wissenschaft nicht zu iiberzeugenden Ergebnis-
sen und sind kein fruchtbarer Boden fiir ein lesenswertes
Buch. Das ist das enttduschende Fazit, dass ich nach der
Lektiire von Werner Stenzels “Grundlagen der mesoame-
rikanischen Religion” ziehen muss.

Berthold Riese

Tauschek, Markus: Kulturerbe. Eine Einfiihrung.
Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2013. 212 pp. ISBN 978-
3-496-01484-3. Preis: € 24.95

Schlicht und priagnant im Titel, grau, sachlich, schmal
und kleinformatig in der Aufmachung, so présentiert sich
Markus Tauscheks Band: “Kulturerbe. Eine Einfiihrung”.
Entkommt er damit dem Pathos des gro3en Themas “Kul-
turerbe”, in dessen Rahmen sich die modernen “Sakra-
lisierungen” von Bauwerken, Gegenstinden, Briuchen,
Uberlieferungen u. v. m. ereignen? Tauschek ist kein Neu-
ling in dem Themenfeld. Als Autor im und Mitherausge-
ber des Tagungsbandes: “Pridikat Heritage — Wertschop-
fungen aus kulturellen Ressourcen”, tritt er 2007 mit einer
akteurzentrierten Studie zum Karneval in der belgischen
Kleinstadt Binche, der im Jahr 2003 in den Kreis der
“Masterpieces of the Oral and Intangible Heritage of Hu-
manity” der UNESCO aufgenommen wurde, an die wis-
senschaftliche Offentlichkeit. Es folgen weitere Aufsitze
zum Inszenierungscharakter von Weltkulturerbebewer-
bungen und 2009 eine einschldgige Dissertation an der
Georg-August-Universitdt Gottingen mit dem Obertitel:
“Wertschopfung aus Tradition”. Und bis zur Erscheinung

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:4712. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnls Ist

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-665

666

dieser Einfithrung hat er weiterhin eifrig Diskurse, Beob-
achtungen, Medienberichte, theoretische Ansitze und in-
stitutionalisierte Muster zur Materie “Kulturerbe” gesam-
melt und interpretiert.

Die Einleitung in das Lehrbuch erfolgt iiber ein dem
Autor naheliegendes praktisches Diskursbeispiel. Der
Campus der Kieler Christian-Albrechts-Universitit soll-
te im Jahr 2008 unter Denkmalschutz gestellt werden und
eine Gruppe engagierter Studenten wehrte sich erfolglos
dagegen. Die Darstellung des Konfliktes mit allen Pro und
Kontras rund um Ensembleschutz und Beharrung auf der
einen und der Forderung nach Dynamik und Wandel auf
der anderen Seite nutzt der Autor, um die divergierenden
Interessen und vielfiltigen Bedeutungsdimensionierun-
gen der Beteiligten eines Musealisierungsvorganges kurz
anzureifen. Die kulturwissenschaftliche Dekonstruktion
derartiger Aushandlungsprozesse auf der Grundlage einer
“mikroperspektivischen Perspektive” (!) versteht er als
Auftrag als auch besondere Moglichkeit des Faches Eu-
ropdische Ethnologie/Volkskunde (13). Sein Konzept des
Bandes sieht daher auch vor, das “Geworden-Sein sol-
cher Prozesse zu untersuchen”, ohne — wie das andere Fi-
cher titen — “normative Modelle mit hiufig sehr konkre-
ten Handlungsvorschldgen und -anweisungen” zu liefern
(29). Konsequenterweise verwehrt er sich gegen essen-
tialistische Definitionen des Begriffes “Kulturerbe” und
tibernimmt unter anderem den kritischen Ansatz von Rod-
ney Harrison, der kulturelles Erbe als “broad and slippery
term” bezeichnet und als Konstrukt versteht (27).

Im folgenden Kapitel erldutert der Autor die ge-
schichtliche Entwicklung der Inwertsetzung und Pflege
von Denkmilern und Monumenten anhand zahlreicher
historischer Erldsse, Verordnungen, Lexikoneintrage und
Literaturhinweise. Die These, dass die Geschichte der
Denkmalpflege “eine Geschichte des Wissens iiber als
bedeutsam interpretierte Objekte” (33) sei, fiihrt in zur
sensiblen und teilweise sehr kontrovers diskutierten Fra-
ge, wieweit Eingriffe in die Materialitit von Kulturgiitern
akzeptabel sind. Auch die Heimatschutzbewegung, die
den Denkmiilern zusitzlich die “Sitten, Gebriauche und
Feste” als zu schiitzendes, immaterielles Kulturerbe zur
Seite stellte, wird in einem Schnelldurchlauf in ihren
Grundziigen dargestellt. Als kulturanthropologisches Fa-
zit formuliert Tauschek den Auftrag, “nach jenen kulturel-
len Mustern und Strategien” zu fragen, “mithilfe welcher
... Zuschreibungen vorgenommen werden” (50). Zentral
sind fiir ihn aber auch die “performativen Praktiken”, in
denen sich diese Zuschreibungen duflern und “die Mate-
rialitdt der jeweiligen Denkmaéler”.

Der néchste Abschnitt ist dem Museum als “Agen-
tur des Vererbens” gewidmet. Dem Stil einer Einfiih-
rung gemil greift der Autor auf Klassiker der Museo-
logie zuriick, wie Krzysztof Pomian, dessen Geschichte
des musealen Sammelns, gleichzeitig eine “idealtypische
Abfolge des Prozesses der Musealisierung” kulturellen
Erbes darstellt oder Gottfried Korff, dessen Strategien
der Inszenierung und Sinnstiftung von musealen Objek-
ten als Ausgangspunkt fiir Fragen der Kulturerbewerdung
dienen. Kritische Haltungen gegeniiber einer Musealisie-
rung als “Zeitphdnomen” werden anhand Jean Baudril-

Rezensionen

lards “Spirale der Kiinstlichkeit” (65f.) aber auch Bar-
bara Kirshenblatt-Gimbletts provokanter Sichtweise des
Museums als Institution der Heritage-Industrie ausfiihr-
licher ausgefiihrt.

Dem Kulturerbe als Teil der Geschichtskultur des Er-
innerns, Tradierens und Archivierens wendet sich Tau-
schek im darauf folgenden Kapitel zu. Dabei stellt er die
konkreten Mechanismen, die Kulturerbe mit Geschichte
verkniipfen, in den Mittelpunkt. Er fiihrt die theoretischen
Ansitze von Maurice Halbwachs, Aleida und Jan Ass-
mann zu den unterschiedlichen Gedichtnisformen kurz
aus, greift kulturwissenschaftliche Debatten um die Me-
chanismen der Weitergabe von Kulturerbe auf, um dann
auch den Historismus unserer Zeit anhand einiger Beispie-
le in Frage zu stellen. Die Kulturerbeindustrie am Check-
point Charlie in Berlin nutzt Tauschek, um eine “Heri-
tage-Industry” konkret in vielen Details (von fliegenden
Hindlern, iiber Souvenirshop-Betreiber bis zu Schauspie-
lergruppen) darzustellen und gleichzeitig auf die Kidmpfe
um die Deutungshoheit iiber historisch wichtige Orte und
den damit verbundenen Profit aufmerksam zu machen.

Die herrschende globale Institution des “Welterbere-
gimes”, die UNESCO, steht dann in den folgenden vier
Kapiteln im Brennpunkt der weitldufigen Erorterungen
rund um das Kulturerbe. Die historische Genese des globa-
len Kulturgiiterschutzes, von der Griindung der UNESCO
angefangen, bis zu den erst spit integrierten Konventio-
nen zum Schutz immateriellen Kulturerbes wird punktu-
ell beschrieben. Die geschichtlichen Abldufe analysiert
Tauschek gleichzeitig als Ausgangspunkte fiir die Inter-
pretation der Produktion kultureller Bedeutsamkeiten in
politischen und sozialen Kontexten. Immer wieder wird
auf die Zuschreibungsprozesse und damit den konstruk-
tiven Charakter des Kulturerbebegriffes hingewiesen. Im
Gegensatz zur essentialistischen Festschreibung in den
Regeln und Satzungen der UNESCO verordnet der Au-
tor der kulturwissenschaftlichen Kulturerbeforschung ei-
nen relativierenden Blick auf das konkrete Deuten und
Handeln der Kulturerbeakteure, auf Nominierungspro-
zesse und den ihnen zugrunde liegenden politischen
und 6konomischen Implikationen. Und als zweite Séu-
le mochte er den Fokus “auf Auswirkungen dieser Kul-
turerbe-Interventionen auf lokale, nationale oder translo-
kale Kultur[en]” lenken (132). Am Beispiel der im Jahr
2006 gegriindeten “Nationalagentur fiir das Immaterielle
Kulturerbe” in Osterreich zeigt Tauschek, mit welchen
Logiken die Pridikatisierungen von Kulturerbe auf nati-
onaler Ebene verbunden sind und wie sie fiir identitétspo-
litische und 6konomische Ziele genutzt werden.

Mit der wichtigen Frage: “Wem gehort Kultur?” eroff-
net Tauschek ein weiteres Feld der Auseinandersetzung
um kulturelles Erbe. Die enorm steigende Zahl an Rechts-
streitigkeiten um Besitzanspriiche an kulturellen Giitern
vor allem im postkolonialen Kontext wird durch die Aus-
dehnung des Eigentumgedankens auf immaterielle Kul-
turformen — wie der Autor zeigt — noch zusitzlich ange-
trieben. Handwerkstechniken, Nahrungsmittel, Briduche
seien auf keine eindeutig benennbaren Urheber zuriick-
zuverfolgen. Trotzdem wiirden sie unter dem Titel “Kul-
turerbe” immer hiufiger den neoliberalen Verwertungs-

Anthropos 110.2015

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:4712. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnls Ist

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-665

Rezensionen

logiken zugefiihrt. Hier werde kulturwissenschaftliche
Forschung “selbst immer auch politisch” (158).

Die okonomische Kraft und inszenatorische Praxis
immateriellen Kulturerbes thematisiert Tauschek dann
nochmals im darauf folgenden, unvermeidlichen Kapitel:
“Kulturerbe als touristische Destination”. Der touristische
Blick fiihre “zu spezifischen Modi der Inszenierung die-
ses Erbes” im Spannungsfeld lokaler Nutzung und touris-
tischer Zurschaustellung. Hier sind nach Tauschek kultur-
wissenschaftlich-ethnografische Zuginge notwendig, die
einer kritischen Perspektive folgen, um die jeweiligen ge-
sellschaftlichen Funktionen und die damit transportierten
Ideologien zu dekonstruieren.

Im abschlieBenden Kapitel, das als “Ausblick” be-
titelt ist, tritt der Autor fiir “Critical Heritage Studies”
ein, die ihren konstruktivistischen Fokus auch auf “Fra-
gen der Macht, der Gouvernementalitidt oder der 6ko-
nomischen und politischen Aneignung” (184) kultu-
rellen Erbes richten. Er zitiert Valdimar Hafstein, der
Kulturerbe als “regime in rapid expansion” beschreibt,
um auf die Notwendigkeit von “mehr vergleichende[n]
kulturwissenschaftliche[n] Fallstudien” (186) hinzuwei-
sen, die neben der politisch-institutionellen Seite auch die
lebensweltliche Herstellung und Rezeption durch einzel-
ne Akteure darstellt und interpretiert.

Markus Tauschek gehort zur jungen Generation des
Vielnamenfaches Europdische Ethnologie/Volkskunde,
die den fundamentalen Wandel des Fachverstidndnisses
vom vormals “Pfleger und Hiiter des (volks)kulturellen
Erbes” zum dekonstruierenden und analysierenden Be-
obachter desselben wohl nicht mehr unmittelbar erfahren
hat. Das merkt man daran, dass diese Einfiihrung frei von
Diskussionen um NS-Verstrickungen und “Folklorismus-
debatten” bleibt. So tritt der Autor direkt ins Forschungs-
feld ein, kniipft zwar immer wieder Fiden in die Vergan-
genheit, um den konstruktiven Charakter dessen, was als
Kulturerbe bezeichnet wird, zu unterstreichen und nach-
vollziehbar zu machen, aber letztendlich fordert er immer
wieder den ethnografischen, akteurzentrierten Blick ein,
der die Prozesse der “Heritageifizierung” (Regina Ben-
dix) interpretierbar macht.

Die Intention von Einfithrungen liegt eigentlich darin,
Komplexitit zu reduzieren und damit ein Thema fiir Stu-
dierende oder einfach am Thema Interessierte leichter zu-
ginglich zu machen. Das war offensichtlich aber nicht die
Absicht des Autors. Durch die unzihligen Beispiele, die
Tauschek wie kleine Perlen an einer Kette auffadelt, wird
die Komplexitit nicht herausgenommen, sondern nahe an
der vielfiltigen und vielschichtigen Realitéit des Phino-
mens “Kulturerbe” dargestellt und interpretiert. Anderer-
seits wurde es mir an manchen Stellen auch ein Zuviel an
praktischen Belegen, die aufgrund der notigen verkiirzten
Darstellung bestenfalls Einblicke in tieferliegende Struk-
turen zulassen. Es ist trotzdem leicht, eine Empfehlung
fiir dieses Buch auszusprechen, zumal es fiir zumindest
hohersemestrige Studierende sicher viele Anregungen
und wichtige Literaturhinweise enthilt und fiir all jene,
die professionell mit kulturellem Erbe zu tun haben, eini-
ge sehr wesentliche Gedankenanstdfe bringen kann.

Johann Verhovsek

Anthropos 110.2015

667

Tworuschka, Udo: Einfiihrung in die Geschichte der
Religionswissenschaft. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 2015. 160 pp. ISBN 978-3-534-26376-9.
Preis: € 12.95

Der Buchumschlag von Udo Tworuschkas neuester
Veroftentlichung, einem Uberblick iiber die Geschichte
der Religionswissenschaften, ist mit zwei Blickfiangen
versehen, einerseits auf der Vorderseite dem Logo der
Reihe “Einfithrung Theologie” und andererseits auf der
Riickseite ein Siegel “Bachelor/Master gepriift”. Eben-
falls verspricht der Klappentext “einen informativen Ein-
blick in Herkunft, Entwicklung und gegenwirtigen Stand
der Religionswissenschaft”. Die Zielgruppe des Buches
scheint somit klar abgesteckt zu sein. Das Buch rich-
tet sich jedoch nicht nur an Theologiestudentinnen und
Theologiestudenten, wie vielleicht hinsichtlich des Ver-
offentlichungsortes gedacht werden konnte. Auch wenn
sich themenbedingt Beziige zur Theologiegeschichte fin-
den und das spannungsvolle Mit- und Gegeneinander von
Theologie und Religionswissenschaften in die Darstel-
lung einflief3t, so stellt der Text doch keine theologisch ge-
priagte Annidherung an Religionswissenschaften dar, wie
dies beispielsweise in Theo Sundermeiers Band “Was ist
Religion? Religionswissenschaft im theologischen Kon-
text” der Fall ist (Giitersloh 1999). Tworuschkas Band
hitte auch in einer allgemeinen kulturwissenschaftlichen
oder geisteswissenschaftlichen Reihe erscheinen konnen,
wobei in der Auswahl der besprochenen Personen und
Themen Tworuschkas Anliegen einer “praktischen Reli-
gionswissenschaft” durchscheint, die Formen des Religi-
onsdialogs untersucht und Moglichkeiten zur interreligi-
osen Begegnung er6ffnen soll. Wenn der Autor in seinem
Vorwort Wolfgang Gantkes Plddoyer fiir eine ““‘Transzen-
denzoffenheit’ der Religionswissenschaft” aufgreift (9),
so ist dies nicht zu verstehen als eine Uberfiihrung der
Religionswissenschaft in Theologie oder eine Konzession
an die Reihe in der das Buch erscheint. Es handelt sich
vielmehr um den Versuch, Objektivierungs- und Hierar-
chisierungsprozesse zwischen Religionswissenschaftle-
rinnen und Religionswissenschaftlern auf der einen Seite
und den von ihnen aus wissenschaftlicher Perspektive be-
trachteten Religionen und Personen zu unterlaufen.

Tworuschka spannt den Bogen seiner geschichtlichen
Betrachtung in doppelter Hinsicht weit. Einerseits setzt
er schon in der Antike mit den Vorsokratikern und ihrer
Mythenkritik an, andererseits ldsst er auBereuropdische
Ansitze zur Ausbildung einer wissenschaftlichen Be-
trachtung von Religion nicht unerwihnt. In diesem Zuge
thematisiert er arabische, zentral-, siid- und ostasiatische
Beispiele. Er greift auf diese Weise postkoloniale Kritik
auf, deren Anliegen er auch in weiteren Bereichen beriick-
sichtigt, wenn er beispielsweise auf die “dunklere Sei-
te der Renaissance” verweist (32f.) und die Anbindung
der Ausbildung der europdischen Religionswissenschaf-
ten an die koloniale Expansion der europdischen Michte.
Diese selbstkritische Betrachtungsweise setzt er fort, in-
dem er auf die Verbindungen prominenter Religionswis-
senschaftler — Religionswissenschaftlerinnen werden
bei ihm kaum beriicksichtigt — zum Nationalsozialismus
oder anderen faschistischen Bewegungen hinweist, etwa

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:4712. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnls Ist

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-665

