
Rezensionen

Anthropos  110.2015

665

sicht, hier historische Zusammenhänge aufzuzeigen und 
auch weiter zurückliegende Epochen einzubeziehen, wie-
wohl nicht nur zeitlicher und räumlicher Abstand, son-
dern auch die ganz unterschiedlichen gesellschaftlichen 
und umweltlichen Konfigurationen bei den verglichenen 
Kulturen undiskutiert bleiben. Hier fällt Stenzel methodo-
logisch noch hinter die sehr viel sorgfältiger argumentie-
renden Begründer der Kulturkreislehre vom Anfang des 
20. Jh.s, Fritz Gräbner, Bernhard Ankermann und Wil-
helm Schmidt, zurück!

Die altamerikanistische Fachdiskussion seit etwa 1985 
ist an Stenzel fast spurlos vorübergegangen. Nirgends 
nimmt er Bezug auf die Kontroverse zur Bedeutung der 
mexikanischen Gesänge (“Cantares” und “Romances me-
xicanos”), die zwischen dem Mexikaner Miguel León-
Portilla und dem US-Amerikaner John Bierhorst in Bezug 
auf den historischen oder religiösen Gehalt dieser schwer 
verständlichen Dichtungen stattgefunden hat. Auf seine 
Ignorierung der modernen Ce Acatl / Quetzalcoatl-For-
schung hatte ich schon hingewiesen. Auch Ulrich Köhlers 
gesammelte Abhandlungen zur aztekischen Religion von 
2009 nimmt Stenzel nicht zur Kenntnis, obwohl in ihnen 
viele Korrekturen zu traditionellen Forschungsmeinun-
gen dargelegt und gut begründet werden, die allesamt Be-
rücksichtigung verdient hätten. Ebenso vermisse ich Be-
züge zu Köhlers seit den 1980er Jahren veröffentlichten 
ethnografischen Studien bei den Tzotzil-Indianern. Dass 
es Stenzel außerdem nicht gelingt, neuere und selbst älte-
re religionsphänomenologische Tatsachen bezüglich der 
klassischen Maya zu verarbeiten, ist ebenfalls bedauer-
lich. Es wäre nicht unbillig, von ihm zu erwarten, dass 
er wenigstens einige zusammenfassende Darstellungen, 
z. B. aus Karl Taubes Buch über die Maya-Götter von 
1997 und aus dem Sammelband “Gottkönige im Regen-
wald” von Nikolai Grube aus dem Jahr 2000, zur Kennt-
nis genommen hätte, und das er sich vielleicht auch mit 
den “heiligen (?) Bündeln”, wie sie auf zahlreichen Stein-
reliefs der Tiefland-Maya am Mittellauf des Río Usuma-
cinta abgebildet und hieroglyphenschriftlich erläutert 
sind, befasst hätte.

Um sein Buch für den ernsthaften wissenschaftlichen 
Leser noch weniger nützlich zu machen, hat er im Litera-
turverzeichnis, das er “Aufschlüsselung der Zitate” nennt 
und in dem er Quellen unter nichtssagenden Abkürzun-
gen verbirgt, keine einzige Literaturangabe dem etablier-
ten Standard entsprechend mit vollständigem Titel, Ver-
lag, Verlagsort und Herausgeber etc. aufgeführt. Einige 
im Text genannte Quellen hat er überhaupt nicht ins Lite-
raturverzeichnis aufgenommen. Und bei einigen sind ihm 
grobe Fehler unterlaufen. So ordnet er einen Titel des Ver-
fassers László Vajda einem anderen Autor zu und nennt 
für ein in den USA publiziertes Buch als Verlagsort “Ber-
lin” anstatt “Ann Arbor (Michigan, USA)”. 

Ein merkwürdiges Vorwort rundet das ungünstige Bild 
von diesem Buch ab. Dort polemisiert Stenzel gegen Kri-
tiker seiner Veröffentlichung “Das cortesische Mexiko” 
von 2006 und zwar mit folgenden Worten: “An der … 
erfolgten Publikation der Wiener Habilitation des Autors 
wurde von einer … ostelbischen Rezension bemäkelt, 
dass sich der Verlag nicht eines Lektors bedient habe, um 

das Deutsch des Autors gleichzuschalten” (7). So ähn-
lich geht es dann noch mehrere Absätze lang weiter. Die 
von seinen Kritikern vorgetragenen und von ihm pole-
misch zurückgewiesenen Monita scheinen mir aber zum 
Teil berechtigt, denn sie sind an diesem Buch erneut zu 
beanstanden. Lernwillig scheint der Schriftsteller Sten-
zel also nicht zu sein! Auf ähnlicher Linie liegt die Tatsa-
che, dass er verdiente Forscher mit unerhörter Arroganz 
abkanzelt. Das gilt zum Beispiel für den Mexikaner An-
gel Maria Garibay, über den Stenzel auf S. 139 schreibt: 
“Garibay spricht vom Bachiller Hernando Ruiz de Alar-
cón, dem nachmaligen Pfarrer von Taxco, und stellt fest, 
der habe auf Befehl seiner Vorgesetzten die ‘Beschwö-
rungen’ aufgezeichnet. Was dieser Beschwörungen nen-
ne, stelle sich aber als ‘schöne Gedichte’ heraus (Sahagún 
1958: ​251). Es steht aber einem berufenen Vertreter des 
Monotheismus und ethnologisch Ungebildeten wie Gari-
bay nicht zu, diesen Anrufungen wegen ihres polytheis-
tischen Inhalts ihren tiefergehenden religiösen Charakter 
zu verweigern …”. Stenzels Vorwürfe treffen die referier-
te Feststellung von Garibay überhaupt nicht! Und es ist 
in keiner Weise erwiesen, dass ein katholischer Priester 
wie Garibay (das deutet Stenzel mit seiner kryptischen 
Formulierung “Vertreter des Monotheismus” an), keinen 
adäquaten Zugang zur Religion der Azteken haben kann. 
Das Gegenteil ist schon durch die wiederholte Verwen-
dung von Schriften katholischer Ordensgeistlicher seitens 
Stenzels erwiesen, allen voran die des Franziskaners Ber-
nardino de Sahagún.

Arroganz, Ignoranz und Schlampigkeit führen auch 
in der Wissenschaft nicht zu überzeugenden Ergebnis-
sen und sind kein fruchtbarer Boden für ein lesenswertes 
Buch. Das ist das enttäuschende Fazit, dass ich nach der 
Lektüre von Werner Stenzels “Grundlagen der mesoame-
rikanischen Religion” ziehen muss.

Berthold Riese

Tauschek, Markus: Kulturerbe. Eine Einführung. 
Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2013. 212 pp. ISBN 978-
3-496-01484-3. Preis: € 24.95

Schlicht und prägnant im Titel, grau, sachlich, schmal 
und kleinformatig in der Aufmachung, so präsentiert sich 
Markus Tauscheks Band: “Kulturerbe. Eine Einführung”. 
Entkommt er damit dem Pathos des großen Themas “Kul-
turerbe”, in dessen Rahmen sich die modernen “Sakra-
lisierungen” von Bauwerken, Gegenständen, Bräuchen, 
Überlieferungen u. v. m. ereignen? Tauschek ist kein Neu-
ling in dem Themenfeld. Als Autor im und Mitherausge-
ber des Tagungsbandes: “Prädikat Heritage – Wertschöp-
fungen aus kulturellen Ressourcen”, tritt er 2007 mit einer  
akteurzentrierten Studie zum Karneval in der belgischen 
Kleinstadt Binche, der im Jahr 2003 in den Kreis der 
“Masterpieces of the Oral and Intangible Heritage of Hu-
manity” der UNESCO aufgenommen wurde, an die wis-
senschaftliche Öffentlichkeit. Es folgen weitere Aufsätze 
zum Inszenierungscharakter von Weltkulturerbebewer-
bungen und 2009 eine einschlägige Dissertation an der 
Georg-August-Universität Göttingen mit dem Obertitel: 
“Wertschöpfung aus Tradition”. Und bis zur Erscheinung 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-665 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-665


666 Rezensionen

Anthropos  110.2015

dieser Einführung hat er weiterhin eifrig Diskurse, Beob-
achtungen, Medienberichte, theoretische Ansätze und in-
stitutionalisierte Muster zur Materie “Kulturerbe” gesam-
melt und interpretiert.

Die Einleitung in das Lehrbuch erfolgt über ein dem 
Autor naheliegendes praktisches Diskursbeispiel. Der 
Campus der Kieler Christian-Albrechts-Universität soll-
te im Jahr 2008 unter Denkmalschutz gestellt werden und 
eine Gruppe engagierter Studenten wehrte sich erfolglos 
dagegen. Die Darstellung des Konfliktes mit allen Pro und 
Kontras rund um Ensembleschutz und Beharrung auf der 
einen und der Forderung nach Dynamik und Wandel auf 
der anderen Seite nutzt der Autor, um die divergierenden 
Interessen und vielfältigen Bedeutungsdimensionierun-
gen der Beteiligten eines Musealisierungsvorganges kurz 
anzureißen. Die kulturwissenschaftliche Dekonstruktion 
derartiger Aushandlungsprozesse auf der Grundlage einer 
“mikroperspektivischen Perspektive” (!) versteht er als 
Auftrag als auch besondere Möglichkeit des Faches Eu-
ropäische Ethnologie/Volkskunde (13). Sein Konzept des 
Bandes sieht daher auch vor, das “Geworden-Sein sol-
cher Prozesse zu untersuchen”, ohne – wie das andere Fä-
cher täten – “normative Modelle mit häufig sehr konkre-
ten Handlungsvorschlägen und -anweisungen” zu liefern 
(29). Konsequenterweise verwehrt er sich gegen essen-
tialistische Definitionen des Begriffes “Kulturerbe” und 
übernimmt unter anderem den kritischen Ansatz von Rod-
ney Harrison, der kulturelles Erbe als “broad and slippery 
term” bezeichnet und als Konstrukt versteht (27).

Im folgenden Kapitel erläutert der Autor die ge-
schichtliche Entwicklung der Inwertsetzung und Pflege 
von Denkmälern und Monumenten anhand zahlreicher 
historischer Erlässe, Verordnungen, Lexikoneinträge und 
Literaturhinweise. Die These, dass die Geschichte der 
Denkmalpflege “eine Geschichte des Wissens über als 
bedeutsam interpretierte Objekte” (33) sei, führt in zur 
sensiblen und teilweise sehr kontrovers diskutierten Fra-
ge, wieweit Eingriffe in die Materialität von Kulturgütern 
akzeptabel sind. Auch die Heimatschutzbewegung, die 
den Denkmälern zusätzlich die “Sitten, Gebräuche und 
Feste” als zu schützendes, immaterielles Kulturerbe zur 
Seite stellte, wird in einem Schnelldurchlauf in ihren 
Grundzügen dargestellt. Als kulturanthropologisches Fa-
zit formuliert Tauschek den Auftrag, “nach jenen kulturel-
len Mustern und Strategien” zu fragen, “mithilfe welcher 
… Zuschreibungen vorgenommen werden” (50). Zentral 
sind für ihn aber auch die “performativen Praktiken”, in 
denen sich diese Zuschreibungen äußern und “die Mate-
rialität der jeweiligen Denkmäler”.

Der nächste Abschnitt ist dem Museum als “Agen-
tur des Vererbens” gewidmet. Dem Stil einer Einfüh-
rung gemäß greift der Autor auf Klassiker der Museo-
logie zurück, wie Krzysztof Pomian, dessen Geschichte 
des musealen Sammelns, gleichzeitig eine “idealtypische 
Abfolge des Prozesses der Musealisierung” kulturellen 
Erbes darstellt oder Gottfried Korff, dessen Strategien 
der Inszenierung und Sinnstiftung von musealen Objek-
ten als Ausgangspunkt für Fragen der Kulturerbewerdung 
dienen. Kritische Haltungen gegenüber einer Musealisie-
rung als “Zeitphänomen” werden anhand Jean Baudril-

lards “Spirale der Künstlichkeit” (65 f.) aber auch Bar-
bara Kirshenblatt-Gimbletts provokanter Sichtweise des 
Museums als Institution der Heritage-Industrie ausführ-
licher ausgeführt. 

Dem Kulturerbe als Teil der Geschichtskultur des Er-
innerns, Tradierens und Archivierens wendet sich Tau-
schek im darauf folgenden Kapitel zu. Dabei stellt er die 
konkreten Mechanismen, die Kulturerbe mit Geschichte 
verknüpfen, in den Mittelpunkt. Er führt die theoretischen 
Ansätze von Maurice Halbwachs, Aleida und Jan Ass-
mann zu den unterschiedlichen Gedächtnisformen kurz 
aus, greift kulturwissenschaftliche Debatten um die Me-
chanismen der Weitergabe von Kulturerbe auf, um dann 
auch den Historismus unserer Zeit anhand einiger Beispie-
le in Frage zu stellen. Die Kulturerbeindustrie am Check-
point Charlie in Berlin nutzt Tauschek, um eine “Heri-
tage-Industry” konkret in vielen Details (von fliegenden 
Händlern, über Souvenirshop-Betreiber bis zu Schauspie-
lergruppen) darzustellen und gleichzeitig auf die Kämpfe 
um die Deutungshoheit über historisch wichtige Orte und 
den damit verbundenen Profit aufmerksam zu machen.

Die herrschende globale Institution des “Welterbere-
gimes”, die UNESCO, steht dann in den folgenden vier 
Kapiteln im Brennpunkt der weitläufigen Erörterungen 
rund um das Kulturerbe. Die historische Genese des globa-
len Kulturgüterschutzes, von der Gründung der UNESCO 
angefangen, bis zu den erst spät integrierten Konventio-
nen zum Schutz immateriellen Kulturerbes wird punktu-
ell beschrieben. Die geschichtlichen Abläufe analysiert 
Tauschek gleichzeitig als Ausgangspunkte für die Inter-
pretation der Produktion kultureller Bedeutsamkeiten in 
politischen und sozialen Kontexten. Immer wieder wird 
auf die Zuschreibungsprozesse und damit den konstruk-
tiven Charakter des Kulturerbebegriffes hingewiesen. Im 
Gegensatz zur essentialistischen Festschreibung in den 
Regeln und Satzungen der UNESCO verordnet der Au-
tor der kulturwissenschaftlichen Kulturerbeforschung ei-
nen relativierenden Blick auf das konkrete Deuten und 
Handeln der Kulturerbeakteure, auf Nominierungspro-
zesse und den ihnen zugrunde liegenden politischen 
und ökonomischen Implikationen. Und als zweite Säu-
le möchte er den Fokus “auf Auswirkungen dieser Kul-
turerbe-Interventionen auf lokale, nationale oder translo-
kale Kultur[en]” lenken (132). Am Beispiel der im Jahr 
2006 gegründeten “Nationalagentur für das Immaterielle 
Kulturerbe” in Österreich zeigt Tauschek, mit welchen 
Logiken die Prädikatisierungen von Kulturerbe auf nati-
onaler Ebene verbunden sind und wie sie für identitätspo-
litische und ökonomische Ziele genutzt werden.

Mit der wichtigen Frage: “Wem gehört Kultur?” eröff-
net Tauschek ein weiteres Feld der Auseinandersetzung 
um kulturelles Erbe. Die enorm steigende Zahl an Rechts-
streitigkeiten um Besitzansprüche an kulturellen Gütern 
vor allem im postkolonialen Kontext wird durch die Aus-
dehnung des Eigentumgedankens auf immaterielle Kul-
turformen – wie der Autor zeigt – noch zusätzlich ange-
trieben. Handwerkstechniken, Nahrungsmittel, Bräuche 
seien auf keine eindeutig benennbaren Urheber zurück-
zuverfolgen. Trotzdem würden sie unter dem Titel “Kul-
turerbe” immer häufiger den neoliberalen Verwertungs-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-665 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-665


Rezensionen

Anthropos  110.2015

667

logiken zugeführt. Hier werde kulturwissenschaftliche 
Forschung “selbst immer auch politisch” (158).

Die ökonomische Kraft und inszenatorische Praxis 
immateriellen Kulturerbes thematisiert Tauschek dann 
nochmals im darauf folgenden, unvermeidlichen Kapitel: 
“Kulturerbe als touristische Destination”. Der touristische 
Blick führe “zu spezifischen Modi der Inszenierung die-
ses Erbes” im Spannungsfeld lokaler Nutzung und touris-
tischer Zurschaustellung. Hier sind nach Tauschek kultur-
wissenschaftlich-ethnografische Zugänge notwendig, die 
einer kritischen Perspektive folgen, um die jeweiligen ge-
sellschaftlichen Funktionen und die damit transportierten 
Ideologien zu dekonstruieren.

Im abschließenden Kapitel, das als “Ausblick” be-
titelt ist, tritt der Autor für “Critical Heritage Studies” 
ein, die ihren konstruktivistischen Fokus auch auf “Fra-
gen der Macht, der Gouvernementalität oder der öko-
nomischen und politischen Aneignung” (184) kultu-
rellen Erbes richten. Er zitiert Valdimar Hafstein, der 
Kulturerbe als “regime in rapid expansion” beschreibt, 
um auf die Notwendigkeit von “mehr vergleichende[n] 
kulturwissenschaftliche[n] Fallstudien” (186) hinzuwei-
sen, die neben der politisch-institutionellen Seite auch die 
lebensweltliche Herstellung und Rezeption durch einzel-
ne Akteure darstellt und interpretiert.

Markus Tauschek gehört zur jungen Generation des 
Vielnamenfaches Europäische Ethnologie/Volkskunde, 
die den fundamentalen Wandel des Fachverständnisses 
vom vormals “Pfleger und Hüter des (volks)kulturellen 
Erbes” zum dekonstruierenden und analysierenden Be-
obachter desselben wohl nicht mehr unmittelbar erfahren 
hat. Das merkt man daran, dass diese Einführung frei von 
Diskussionen um NS-Verstrickungen und “Folklorismus-
debatten” bleibt. So tritt der Autor direkt ins Forschungs-
feld ein, knüpft zwar immer wieder Fäden in die Vergan-
genheit, um den konstruktiven Charakter dessen, was als 
Kulturerbe bezeichnet wird, zu unterstreichen und nach-
vollziehbar zu machen, aber letztendlich fordert er immer 
wieder den ethnografischen, akteurzentrierten Blick ein, 
der die Prozesse der “Heritageifizierung” (Regina Ben-
dix) interpretierbar macht.

Die Intention von Einführungen liegt eigentlich darin, 
Komplexität zu reduzieren und damit ein Thema für Stu-
dierende oder einfach am Thema Interessierte leichter zu-
gänglich zu machen. Das war offensichtlich aber nicht die 
Absicht des Autors. Durch die unzähligen Beispiele, die 
Tauschek wie kleine Perlen an einer Kette auffädelt, wird 
die Komplexität nicht herausgenommen, sondern nahe an 
der vielfältigen und vielschichtigen Realität des Phäno-
mens “Kulturerbe” dargestellt und interpretiert. Anderer-
seits wurde es mir an manchen Stellen auch ein Zuviel an 
praktischen Belegen, die aufgrund der nötigen verkürzten 
Darstellung bestenfalls Einblicke in tieferliegende Struk-
turen zulassen. Es ist trotzdem leicht, eine Empfehlung 
für dieses Buch auszusprechen, zumal es für zumindest 
höhersemestrige Studierende sicher viele Anregungen 
und wichtige Literaturhinweise enthält und für all jene, 
die professionell mit kulturellem Erbe zu tun haben, eini-
ge sehr wesentliche Gedankenanstöße bringen kann.

Johann Verhovsek

Tworuschka, Udo: Einführung in die Geschichte der 
Religionswissenschaft. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, 2015. 160 pp. ISBN 978-3-534-26376-9.  
Preis: € 12.95 

Der Buchumschlag von Udo Tworuschkas neuester 
Veröffentlichung, einem Überblick über die Geschichte 
der Religionswissenschaften, ist mit zwei Blickfängen 
versehen, einerseits auf der Vorderseite dem Logo der 
Reihe “Einführung Theologie” und andererseits auf der 
Rückseite ein Siegel “Bachelor/Master geprüft”. Eben-
falls verspricht der Klappentext “einen informativen Ein-
blick in Herkunft, Entwicklung und gegenwärtigen Stand 
der Religionswissenschaft”. Die Zielgruppe des Buches 
scheint somit klar abgesteckt zu sein. Das Buch rich-
tet sich jedoch nicht nur an Theologiestudentinnen und 
Theologiestudenten, wie vielleicht hinsichtlich des Ver-
öffentlichungsortes gedacht werden könnte. Auch wenn 
sich themenbedingt Bezüge zur Theologiegeschichte fin-
den und das spannungsvolle Mit- und Gegeneinander von 
Theologie und Religionswissenschaften in die Darstel-
lung einfließt, so stellt der Text doch keine theologisch ge-
prägte Annäherung an Religionswissenschaften dar, wie 
dies beispielsweise in Theo Sundermeiers Band “Was ist 
Religion? Religionswissenschaft im theologischen Kon-
text” der Fall ist (Gütersloh 1999). Tworuschkas Band 
hätte auch in einer allgemeinen kulturwissenschaftlichen 
oder geisteswissenschaftlichen Reihe erscheinen können, 
wobei in der Auswahl der besprochenen Personen und 
Themen Tworuschkas Anliegen einer “praktischen Reli-
gionswissenschaft” durchscheint, die Formen des Religi-
onsdialogs untersucht und Möglichkeiten zur interreligi-
ösen Begegnung eröffnen soll. Wenn der Autor in seinem 
Vorwort Wolfgang Gantkes Plädoyer für eine “ ‘Transzen-
denzoffenheit’ der Religionswissenschaft” aufgreift (9), 
so ist dies nicht zu verstehen als eine Überführung der 
Religionswissenschaft in Theologie oder eine Konzession 
an die Reihe in der das Buch erscheint. Es handelt sich 
vielmehr um den Versuch, Objektivierungs- und Hierar-
chisierungsprozesse zwischen Religionswissenschaftle-
rinnen und Religionswissenschaftlern auf der einen Seite 
und den von ihnen aus wissenschaftlicher Perspektive be-
trachteten Religionen und Personen zu unterlaufen.

Tworuschka spannt den Bogen seiner geschichtlichen 
Betrachtung in doppelter Hinsicht weit. Einerseits setzt 
er schon in der Antike mit den Vorsokratikern und ihrer 
Mythenkritik an, andererseits lässt er außereuropäische 
Ansätze zur Ausbildung einer wissenschaftlichen Be-
trachtung von Religion nicht unerwähnt. In diesem Zuge 
thematisiert er arabische, zentral-, süd- und ostasiatische 
Beispiele. Er greift auf diese Weise postkoloniale Kritik 
auf, deren Anliegen er auch in weiteren Bereichen berück-
sichtigt, wenn er beispielsweise auf die “dunklere Sei-
te der Renaissance” verweist (32 f.) und die Anbindung 
der Ausbildung der europäischen Religionswissenschaf-
ten an die koloniale Expansion der europäischen Mächte. 
Diese selbstkritische Betrachtungsweise setzt er fort, in-
dem er auf die Verbindungen prominenter Religionswis-
senschaftler  – Religionswissenschaftlerinnen werden 
bei ihm kaum berücksichtigt – zum Nationalsozialismus 
oder anderen faschistischen Bewegungen hinweist, etwa 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-665 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-665

