
Wahrheit und Moderne

Skeptische Überlegungen im Anschluss an Dowdens

neue Poetik moderner Literatur

Tim Lörke

In den letzten Jahren konnte man in der deutschen Germanistik den Eindruck

gewinnen, dass die Diskussionen um den Begriff der Moderne etwas abgeflacht

sind. Um die Jahrtausendwende erschienen als poetologische Reflexionen und

literaturhistorische Darstellungen die Bücher von Helmuth Kiesel (Geschichte der li-

terarischenModerne. Sprache –Ästhetik –Dichtung im zwanzigsten Jahrhundert.München

2004) und Peter Sprengel (Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1870–1900. Von der

Reichsgründung bis zur Jahrhundertwende. München 1998; Geschichte der deutschspra-

chigen Literatur1900–1918. Von der Jahrhundertwende bis zum Ende des Ersten Weltkriegs.

München 2004). Im Anschluss daran konzentrierte sich die Debatte auf Fragen wie

die, ob von einer ›klassischen Moderne‹ gesprochen werden könne oder ob sich die

Literatur der Moderne reduzieren lasse auf Texte, die in einer besonderen, dann

als ›modern‹ gekennzeichnetenWeise verfasst sind – und wie dann all die anderen

Texten rubriziert werden müssen, die in dieser Zeit veröffentlicht wurden. Diese

Debatten konzentrierten sich auf literarische Verfahrensweisen, sie rückten Poetik

undÄsthetik in denVordergrund, sie fragten nach demText als Kunstwerk in einem

engeren Sinn.

Dies scheint sich gerade zu ändern. Andere Fragestellungen drängen sich auf.

Literatur wird wieder zunehmend auf ihre außerästhetischenWirkungszwecke be-

fragt; die Literaturwissenschaft nimmtdamit gewissermaßendas Interesse des Pu-

blikums auf. Affektive wie intellektuelle Lesarten leiten die Forschung.Wie verhält

sich die Literatur derModerne zu ihrer Zeit?Wie funktioniert sie als politische oder

soziale Intervention? Stiftet sie Trost und Sinn angesichts dermassivenUmwälzun-

gen, die in allen Lebensbereichen zu beobachten waren? Wie greift sie die gesell-

schaftlichen Debatten ihrer Zeit auf? Verkürzt gesagt könnte man behaupten, die

anthropologische Dimension der Literatur als Kunst steht verstärkt im Fokus: Wel-

che Funktion hat Kunst im Leben?

Zu konstatieren ist damit die Rückkehr der großen Fragen in die Literaturwis-

senschaft. Und Stephen D. Dowdens Buch Modernism and Mimesis von 2020 stellt

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029 - am 13.02.2026, 09:26:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Special Section/Schwerpunkt: Stephen D. Dowden: Modernism and Mimesis

die größte Frage von allen: In welchem Verhältnis stehen Literatur und Kunst zum

Wirklichen/zur Wirklichkeit (»the real«) und zum Wahren (»the true«)? Dabei be-

stimmt Dowden die Wirkmächtigkeit der Literatur darin, das Wirkliche und das

Wahre gerade erst zurWahrnehmbarkeit bringen zukönnen.Die spezifisch ästheti-

sche Faktur literarischer Texte, ihre Gemachtheit, ist für ihn die unabdingbare Vor-

aussetzung, Momente menschlichen Lebens überhaupt erst sprachlich fassen und

somit begreifen zu können.

Um diesen Gedanken zu entwickeln und am Gegenstand zu überprüfen, wählt

Dowden unter anderem Thomas Manns Roman Doktor Faustus aus – und hätte im

Kontext seiner Thesen und Fragen keinen besseren Griff tun können! Zum einen,

weil der Roman 1947 veröffentlicht wurde und so im doppelten Sinne einen histo-

rischen Blick auf die Moderne wirft, wie Dowden hervorhebt: die erzählte Zeit um-

fasstdie Jahrzehnte,die indenLiteraturgeschichtenalsHochphaseder literarischen

Moderne gelten; die Zeit, in der Mann seinen Roman schreibt, ist bereits die Spät-

phase, in der der Autor resümierend die Entwicklung der literarischenModerne re-

flektiert. Nicht umsonst sitzt ihm derUlysses von James Joyce imNacken bei der Ar-

beit amDoktor Faustus.

Zum andern stellt der Doktor Faustus für Dowdens Überlegungen einen Glücks-

griff dar, weil dieser Roman genau dieselben Fragen stellt, die auch Dowden um-

treiben: Wie muss eine Kunst beschaffen sein, umMenschen Antworten auf sie be-

drängende Fragen ihrer Gegenwart geben zu können? Wie kann Kunst trösten und

heilen angesichts einer schlimmen, katastrophalen, ja heillosen Zeit?

Die Literatur der Moderne will menschliche Erfahrungen artikulieren und ge-

stalten, wie Dowden betont, um sie von der Romantik abzugrenzen, deren Subjek-

tivität er in der Moderne abgelöst sieht durch eine irgend allgemeingültigere Dar-

stellungsweise. Deutlich wird dabei, dass Dowden sich nicht groß aufhält mit äl-

teren Versuchen, die literarische Moderne zu bestimmen. Silvio Vietta etwa hatte

zur Literatur der Moderne jene romantischen Texte und ästhetischen Verfahrens-

weisen gezählt, die er als Reflexe und Antworten auf Probleme der politischen, ge-

sellschaftlichen und sozialenModerne deuten konnte. Von solchen relationalen Be-

stimmungen hält sich Dowden weitgehend fern. Stattdessen konzentriert er sich

auf das Kunstwerk und seineWirkung.

Damit kann er genau anschließen an die Fragen, die Thomas Manns Kompo-

nisten Adrian Leverkühn umtreiben.Wie kann unter den Bedingungen der Moder-

ne,einer vorangeschrittenenZeit,die schonviele künstlerischeMittel kennenlernen

und verwenden konnte, Musik geschrieben werden, deren Ausdrucksmittel so neu

sind, dass sie menschliches Leben ihrer Gegenwart deuten kann? Ästhetische Inno-

vation soll ganz im Zeichen stehen einer affektiven Unmittelbarkeit, in der sich das

Publikumaufgehobenund angenommen fühlt. FürDowden träumt derDoktor Faus-

tus somit von einer Kunst, die nicht elitär ist, sondern für alle da sein will. In Dow-

densPerspektive komponiert LeverkühnWerke,die keineswegs zu einer hermetisch

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029 - am 13.02.2026, 09:26:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tim Lörke: Wahrheit und Moderne 321

verriegelten Hochkultur zählen, sondern breit wirksam sind, weil sie romantische

Subjektivität hinter sich lassen.

Man möchte Dowden von Herzen zustimmen. Leverkühns Ideal ist eine Musik

»mitderMenschheit aufduunddu«,wie es imDoktorFaustusheißt.SogarderTeufel,

denDowden einen lügnerischenVerführer nennt, hat ja recht,wenn er imGespräch

mit Leverkühn eineMusik entwirft, die nur dann ganzwahr sein kann,wenn sie die

Schrecken, die Heillosigkeit, das Verlorensein des Menschen in der Moderne zum

Ausdruckbringt.Aberganz so schönundergreifend ist derRomannicht,er entfaltet

ein differenzierteres und skeptischeres Argument, das Dowdens Prämissen nicht

teilt. Und die künstlerischenHeilmittel, die der Teufel anbietet, entfernt Leverkühn

unter schlimmen Qualen aus seiner Musik.

Leverkühns Ideal einerMusik für dieMenschheit weist sein Biograf und Freund

Serenus Zeitblom, der zugleich der Icherzähler des Romans ist, dezidiert zurück:

Kunst dürfe sich nicht gemein machen mit der Menschheit. Zeitblom vertritt ein

elitäres Kunstkonzept, das allein auf das Kunstwerk fokussiert, von dem geheime

Wirkungen ausgehen sollen.Thomas Mann entwirft seinen Erzähler als prototypi-

schendeutschenBildungsbürger,borniert in seinen ästhetischenVorstellungen,die

allein auf die Deutungshegemonie seiner Klasse zielen. Zeitblom ist keine Selbst-

parodieManns. Zwar teilen beide die bildungsbürgerliche Herkunft, auch eine Zeit

lang den Glauben, dass Kunst und Kultur den gesellschaftlichen Primat innehaben

vor der Politik, doch revidiert Thomas Mann seine Haltung spätestens mit Beginn

des Ersten Weltkriegs. Der Erzähler Zeitblom jedoch verharrt in jener »machtge-

schützten Innerlichkeit«, dieMann 1933 in seiner Rede LeidenundGrößeRichardWag-

ners als Grund für den Sieg des Nationalsozialismus in Deutschland ausmachte.

Dies macht Dowdens Lektüre des Doktor Faustus etwas heikel. Denn sein lite-

raturwissenschaftliches Forschungsprogramm (»the real«, »the true«) unterzieht

Thomas Mann in seinem Roman einer kritischen Prüfung. Manns Diagnose, wie

Deutschland auf dem Weg in die Moderne scheiterte, kreist um das deutsche

Bildungsbürgertum, seine ästhetischen Überzeugungen und seine Gewissheit,

in Kunst und Kultur das Wahre, Gute und Schöne zu finden. Daraus leitet das

Bildungsbürgertum, auf das Thomas Mann zielt, seine ideologische Grundhal-

tung ab, der Politik überlegen zu sein. Eine solche Konzentration auf die großen

Fragen brandmarkt Thomas Mann als antidemokratisch. Die den Doktor Faustus

quälend aufwühlende Frage lautet, in welcher Weise die Kunst Schuld trägt am

Nationalsozialismus.

Thomas Mann denkt Literatur stets in ihrer Relation zur politischen und sozia-

lenModerne, er denkt sie immer in ihrer Funktion für die Gesellschaft. Dies tut das

Bildungsbürgertum auch, wie er an Zeitblom zeigt. Der Unterschied liegt darin,

dass Mann moderne Literatur für ein wichtiges gesellschaftliches Aussagesystem

hält, das in Deutungskonkurrenz zu anderen steht. Moderne Literatur erfüllt für

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029 - am 13.02.2026, 09:26:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Special Section/Schwerpunkt: Stephen D. Dowden: Modernism and Mimesis

Mann eine politische Funktion, sie ist eine Stimme im Konzert der Meinungsbil-

dung. Der Roman wird für ihn zumOrt gesellschaftlicher Selbstverständigung.

Und dies überführt Mann als komplexes agonales Ideengefüge in Leverkühns

ästhetisches Programm. Die dissonante Polyphonie Leverkühns setzt er gleich mit

der pluralistischen Demokratie; der Teufel verspricht dagegen die harmonische

Einstimmigkeit. Leverkühn hält den Teufelspakt nicht, indem er die menschliche

Stimme in seinen Oratorien beibehält. Zeitblom, der Erzähler, der nichts versteht

und unfassbar unzuverlässig bleibt, ist Leverkühns Musik: also dem politischen

Programm und der Demokratie nicht gewachsen. Dass Zeitblom die Shoah nicht

erwähnt, ist so nur folgerichtig. Doktor Faustus ist ein gebildeter Roman gegen das

Bildungsbürgertum und seine Kunstreligion, seine Musikidolatrie, seine antide-

mokratische Haltung. Der Roman setzt dafür deutliche Zeichen, die dem Erzähler

entgehen. Leverkühns Publikum ist »republikanisch gesinnt«,Otto Klemperer, eine

der wenigen historischen Personen, die im Roman namentlich erwähnt werden,

dirigiert eine Uraufführung, ehe er später ins Exil gehenmuss.

Doktor Faustus ist auch ein Roman des Scheiterns der Kunst. Leverkühns Musik

bleibt doppelt folgenlos. Das Bildungsbürgertum kann seiner avancierten Ästhetik

nicht folgen und erkennt nicht in der Polyphonie dieNotwendigkeit einer pluralisti-

schenGesellschaft,mit der sich Zukunft gestalten lässt.Dies führtThomasMann in

seinen vielen Reden seit 1920 immerwieder aus; sowie er in derWeimarer Republik

scheitert, scheitert auch Leverkühn.Die Kunst soll Sinnstiftung und Selbstreflexion

leisten in einer komplexen Form, die sich im Doktor Faustus als zu komplex erweist.

Das Bildungsbürgertum versteht Leverkühn nicht. Und dieMenschheit, deren Leid

undKlage undTrostbedürftigkeit LeverkühnsMusik in schauerlichsten Farben aus-

malt, ehe ihr Trost gelingt? Am Ende des Romans ist es Frau Schweigestill, die bay-

rische Bäuerin, bei der Leverkühn wohnt und die ihn pflegen wird bis zu seinem

Tod, die feststellt, seine Musik und Kunst nicht verstanden zu haben. Die moderne

avancierte Ästhetik,die derDoktorFaustus imdoppelten Sinne vorstellt, die sich dem

Wahren und demWirklichen verschrieben hat, versagt auf ganzer Linie. Gnade für

Leverkühn gibt es allein, weil er den Teufelspakt nicht hält.

Thomas Manns Doktor Faustus ist ein komplex gebauter Roman, der auf einen

Erzähler setzt, der alles falsch versteht, aber das Publikum an die Hand nimmt.

Der Text produziert auf diese Weise viele Widersprüche, dass seine Faktur deut-

lich wird: als ein hochreflexives Gewebe zuwiderlaufender Fäden. Die Form des

Romans bringt seine Aussage hervor; dadurch kommt der Konstruktionscharakter

des Kunstwerks deutlich heraus. »The true«, »the real«: Das sind Kategorien, die

es für Thomas Mann nicht gibt – oder besser: die sich menschlich nicht gestalten

und erkennen lassen. Menschliche Erkenntnis und menschliche Gesellschaft sind

für Mann stets Konstruktionen, die durch Diskurse entstehen. Sein auf den Doktor

Faustus folgender Roman Der Erwählte verdeutlicht diesen Gedanken gleich auf den

ersten Seiten. Es ist eine Geschichte von göttlicher Erwählung, aber es ist eben eine

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029 - am 13.02.2026, 09:26:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tim Lörke: Wahrheit und Moderne 323

Geschichte und eine Geschichte. Deswegen ist Thomas Mann ein Romantiker. Nicht

inDowdens verkürztemSinn einer schieren Subjektivität.Die Romantikweiß, dass

dasWirkliche und dasWahre nicht erkennbar sind, allenfalls erahnbar im gemach-

ten Kunstwerk. Die Metaphysik daran nimmtThomasMann heraus. Das gemachte

Kunstwerk ist ein Mittel zur Demokratie, in der Meinungsbildungsprozesse or-

ganisiert werden. In dieser Romantik liegt Thomas Manns Modernität, die dem

Wahren und Wirklichen skeptisch gegenübersteht: weil sie ideologisch verdächtig

sind. Auch diesen Gedankenmuss eine Poetik moderner Literatur aushalten.

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029 - am 13.02.2026, 09:26:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469811-029 - am 13.02.2026, 09:26:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469811-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

