
3. Die Vollendung 

Auch beim letzten Thema, der Vollendung, werden nacheinander die Philosophie (Kap. 
3.1), die Bibel (Kap. 3.2), die Theologie (Kap. 3.3), die Religionswissenschaft (Kap. 3.4) und 
die Spiritualität (Kap. 3.5) zu Wort kommen. 

3.1 Der Tod 

Die Vollendung des Menschen setzt mit seinem Tod ein, an dem sich eine objektive Seite 
(Kap. 3.1.1) und eine persönlich-subjektive Seite (Kap. 3.1.2) unterscheiden lassen. 

3.1.1 Der Tod als objektives Faktum 

Über den Tod lässt sich so manches objektiv sagen. Alle Menschen sterben, weil alle Men
schen Lebewesen sind und es zu einem Lebewesen gehört, dass sein Leben eines Tages 
beginnt und eines Tages endet. Medizinisch gilt der Mensch als tot, wenn nicht nur sein 
Herz zu schlagen aufgehört hat, sondern die Funktionen seines gesamten Gehirns völlig 
und irreversibel ausgefallen sind. Was vom Menschen in dieser Welt übrig bleibt, ist sein 
toter Körper, der Leichnam, der über kurz oder lang, wenn nicht künstlich eingegriffen 
wird, verwest. 

Beim Tod oder im Zusammenhang des Todes zeigt sich zwischen Menschen eine 
noch größere Ungleichheit als im Leben. Einige sterben bereits nach wenigen Stunden 
oder Tagen, während andere über hundert Jahre alt werden. Die einen sterben plötzlich, 
ganz unerwartet, die anderen nach einem langen Krankheits- und Sterbeprozess. Einige 
sterben unter großen Schmerzen, die unter Umständen medizinisch gelindert werden, 
andere völlig schmerzfrei. Die einen sterben unvorbereitet, die anderen vorbereitet, die 
einen mit dem Tod selbst versöhnt, die anderen mit ihm unversöhnt. Der eine stirbt ganz 
allein, der andere umringt von seinen Lieben. 

Am Tod zeigt sich aber auch die größte Gleichheit unter den Menschen. Jeder stirbt. 
Keiner kann dem sicheren Los des Todes entkommen. Im Tod sind alle gleich. 

Die Vorstellungen darüber, was der Tod für den Menschen bedeutet, gingen und ge
hen nach wie vor in der Menschheit weit auseinander. Weder die Auffassung, mit dem 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013 - am 14.02.2026, 00:33:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


332 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Tod sei für den Menschen alles zu Ende, noch die Auffassung, der Mensch werde nach 
einem einmaligen Leben von den Toten leiblich auferstehen, dürfen von daher als selbst
verständliche Ansichten oder als eigentliche Alternative eingeschätzt werden. 

„Dass menschliche Existenz mit dem Tod unwiederbringlich zu Ende gehen könne, ist 
ein kulturgeschichtlich später Gedanke […]. In den meisten archaischen, europäischen 
und außereuropäischen Kulturen wird der Tod nicht als Ende der Existenz, sondern als 
Übergang in eine andere Seinsform verstanden und mit der Idee der Reinkarnation in 
Verbindung gebracht, die man in den Philosophien und Religionen Indiens und der 
Kosmologie nordamerikanischer Indianerkulturen, der platonischen und neuplatoni
schen Philosophie, der Orphik und anderen Mysterienreligionen des alten Griechen
lands ebenso findet wie im frühen Christentum oder im Hinduismus und Buddhismus. 
Die gängigsten Begriffe für den Tod sind Metaphern des Übergangs, der Wanderung 
oder der Reise, der Befreiung oder des Abschiednehmens, des Schlafs, der Krankheit.“1 

Um sich eine Vorstellung von der Vielfalt des Todesverständnisses zu machen, sollen im 
Folgenden Aspekte, die Philosophen im Laufe der abendländischen Geistesgeschichte entdeckt 
und bedacht haben, skizziert werden. 

Der antike griechische Philosoph Pythagoras (um 570–500 v. Chr.) war der Überzeu
gung, die Seele des Menschen sei von göttlicher Herkunft, aber zur Strafe in das Gefängnis 
des Leibes eingeschlossen. So gesehen ist für die Seele der Leib ein Gefängnis (griech. 
sóma = séma), aus dem sie nur der Tod befreien kann. „Nach einer Zeit der Läuterung im 
Hades zieht sie in einen neuen Körper ein, bis sie schließlich – nach langer Wanderung 
durch verschiedene Gestalten – ins Göttliche zurückfindet.“2 Diese Vorstellung hat durch 
Platon ihre philosophische Form gewonnen und ist so zum abendländischen Gemeingut 
geworden. 

Während es für Parmenides (um 520–460 v. Chr.) überhaupt kein Entstehen und Ver
gehen, sondern nur das Seiende gab und der Tod somit gedanklich ausgeschaltet war, hat 
Heraklit (um 520–460 v. Chr.) den Tod in den Kreislauf des Werdens eingefügt und damit 
eine bis in die heutige Zeit wirkende Todesdeutung geschaffen. Sterben und Tod des ei
nen war für ihn Geburt und Leben des anderen. Um Menschen die Todesfurcht zu neh
men, deutete später Epikur (um 341–271 v. Chr.) den Tod als Verlust jeder Empfindung, wes
halb er die Menschen nicht berühren kann: „Solange wir da sind, ist er nicht da, und wenn 
er da ist, sind wir nicht mehr.“3 Bei dieser Auffassung schließen sich Leben und Tod ge
genseitig völlig aus. 

Für Platon (427–347 v. Chr.) war der Tod nichts anderes als die Trennung zweier Din
ge voneinander, der Seele und des Leibes. Im Tod stirbt das Sterbliche des Menschen, der 
Leib, während das Unsterbliche, die Seele, unversehrt weggeht. Mit dem Tod tritt der 
Mensch daher im Grunde ins Leben ein, weshalb der Tod nicht das Ende des Lebens, 
sondern den Anfang des eigentlichen Lebens darstellt. Hat sich die Seele der Torheit des 
Leibes entledigt, kann sie die ewigen Ideen rein, das heißt ungetrübt von leiblichen Be
gierden, erschauen. Der Philosoph will darum in seinem Leben das Sterben lernen. 

1 Hügli 1227f. 
2 Ebd. 1229. 
3 Zitiert nach Hügli 1229; dort finden sich auch Literaturangaben. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013 - am 14.02.2026, 00:33:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 333 

Thomas von Aquin (1225–1274) hielt dann im Mittelalter zwar mit Platon an der Un
sterblichkeit der Seele fest, ordnete aber mit Aristoteles Leib und Seele einander wesent
lich stärker zu und betonte ihre Einheit.4 Die Seele ist für ihn „einerseits etwas Substan
tielles und darum unzerstörbar (nach Platon), andererseits als ,Form mit dem Körper 
vereint‘ (nach Aristoteles); die leiblose Seele ist darum ebenso wenig die ganze Person 
wie der seelenlose Leib“5. Erst Seele und Leib zusammen machen die ganze menschliche 
Person aus. 

Am Beginn der Neuzeit greift René Descartes (1596–1650) den platonischen Leib-See
le Dualismus wieder auf, kehrt aber bezüglich des Todes das Verhältnis von Seele und 
Leib um: „Nicht weil die Seele entweicht, tritt der Tod ein, sondern die Seele entweicht, 
weil der Tod eingetreten ist.“6 

In der Renaissance übertragen Naturphilosophen Erfahrungen, die mittelalterliche 
Mystiker im mystischen, willensmäßigen oder geistigen Tod gemacht haben, auf den natür
lichen Tod. Nach Meister Eckhart (1225–1260) etwa verliert der Mensch, der schon in die
sem Leben in Gott stirbt, all seine natürlichen Eigenschaften und empfängt ein wesenhaft 
besseres Leben. Demzufolge ist der Tod der Übergang in eine andere Seinsweise. In ihm fin
det, mit Giordano Bruno (1548–1600) gesprochen, nur eine Verwandlung, ein Wechsel des 
Angesichts statt. Der Tod ist Rückkehr vom Dunkel ins Licht (Giovanni Pico della Miran
dola), Geburt zu ewiger Freiheit, in der es keine Furcht und keinen Schrecken mehr gibt 
(Jakob Böhme), ein Erwachen zum wahren Leben (Angelus Silesius). 

Im Gegensatz zu vielen christlichen Theologen hält später in der Neuzeit Friedrich 
Schleiermacher (1768–1834) den Tod nicht für eine Folge der Sünde, sondern rechnet ihn 
zur Natur des Menschen. Durch die Sünde erhält ihm zufolge der Tod allerdings einen 
negativen Sinn und wird zum Übel. 

Die deutschen Idealisten sehen dann im Tod den Übergang von einer begrenzten, 
partikularen Gestalt zu einer umfassenden Daseinsform und damit eine „Versöhnung des 
Absoluten mit sich selbst“7. Johann Gottlieb Fichte (1762–1814) nennt ihn Geburt und 
sichtbare Erscheinung eines zweiten höheren Lebens. Friedrich Wilhelm Joseph Schel
ling (1775–1854) denkt an einen Übergang des Menschen vom Naturreich in die wahre 
geistige Welt. Und für Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831) ist der Tod „das Her
vorgehen des Geistes“, der „Übergang der Individualität in die Allgemeinheit“8, während 
er für Fichte und Schelling die Individualität nicht nur bewahrt, sondern steigert. 

Im späten 19. und im 20. Jahrhundert wird in der Lebens- und Existenzphilosophie 
schließlich nach der Gegenwart des Todes im Leben und im Bewusstsein der Lebenden ge
fragt. Für Georg Simmel (1858–1918) tritt der Tod „nicht von außen an das Leben heran, 
sondern wohnt ihm inne“, wie auch für Rainer Maria Rilke (1875–1926) ein „Wachsen und 
Reifen des Todes im Leben des Einzelnen“ stattfindet.9 Max Scheler (1874–1928) entwi
ckelt die Idee der Immanenz des Todes weiter zur Theorie, dass es für den Menschen einen 

4 Bd. 1, Kap. 1.1.2. 
5 Hügli 1231. 
6 Ebd. 1232. 
7 Ebd. 1233. 
8 Zitiert nach Hügli ebd. 
9 Hügli 1234f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013 - am 14.02.2026, 00:33:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Gesamtgehalt alles Erlebbaren gibt. „In dem Maße, wie der Umfang des Erlebten wächst, 
nimmt der Umfang des noch zu Erlebenden stetig ab“ und somit der innere Tod zu.10 

Das von der Reformation angeschlagene Thema, dass der Tod die persönliche Ange
legenheit eines jeden Einzelnen ist und „keiner für den anderen sterben“ kann (Martin 
Luther), nimmt die Lebensphilosophie auf und führt Søren Kierkegaard (1813–1855) in 
seiner Existenzphilosophie weiter.11 „Mit seinem Todesdenken steht Kierkegaard in der 
großen Tradition der christlichen Erbauungsliteratur (,Sterben lernen‘). Der Tod ist für 
ihn ,der Lehrmeister des Ernstes‘, der den Einzelnen immer wieder vor die (ethische oder 
religiöse) Entscheidung stellt.“12 Darum ermahnt er ihn, „sich mit dem eigenen Tod zu
sammenzudenken“ und sich „seine absolute Gewissheit und die absolute Ungewissheit 
seines Zeitpunktes […] stets vor Augen zu halten“.13 

Wie für Kirkegaard und Heidegger, dessen Todesauffassung gleich ein eigener Ab
schnitt gewidmet wird, gibt es für Karl Jaspers (1883–1969) „eine Flucht vor dem Tod, 
sei es durch Vergessen oder durch falsche Ruhe in sinnlichen Jenseits- und Unsterb
lichkeitsvorstellungen“14. Der Mensch ist ihm zufolge über den biologischen Tod hinaus 
ständig von der noch größeren Gefahr des existenziellen Todes bedroht, nämlich der Un
möglichkeit, sich existenziell zu verwirklichen. In einer echten Grenzsituation jedoch, et
wa wenn ein geliebter Mensch stirbt, wandelt sich der Tod mit der eigenen Existenz und 
der Mensch wird dessen inne, „dass der Tod zwar die Erscheinung, aber nicht das Sein 
selbst zerstören kann“15. 

Auch wenn der Tod des geliebten Anderen die eigene Einstellung zum Tod und da
mit die eigene Existenz verändern mag und in diesem Sinn nicht nur zeitlich, sondern, 
wie das Emmanuel Levinas (1905–1995) tut, sogar existentiell als der primäre Tod aufge
fasst werden kann, bleibt der eigene Tod für jeden Menschen etwas Unvertretbares und 
Höchstpersönliches, das sein ganzes Leben bestimmt oder bestimmen könnte. Diese Di
mension hat besonders eindrücklich Martin Heidegger herausgearbeitet. 

Literatur 

Anton Hügli: Art. Tod, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie [= HWPh], Bd. 10, 1998, 
Sp. 1227–1242. 

3.1.2 Der Tod als mein Tod (Martin Heidegger) 

In diesem Kapitel wird Heideggers Todesdeutung ausführlicher dargestellt und in seine 
Gesamtauslegung des menschlichen Daseins in Sein und Zeit eingeordnet. Dieses Kapitel 

10 Ebd. 1235. 
11 Bd. 2, Kap. 1.1.3.2. 
12 Hügli 1235. 
13 Ebd. 
14 Ebd. 
15 Ebd. 1236. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013 - am 14.02.2026, 00:33:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 335 

knüpft somit an das Kapitel über sein Weltverständnis und über sein Daseinsverständnis 
als Vorlaufen zum Tode an.16 

Möglichkeit ist für Martin Heidegger in seinem frühen Hauptwerk die ursprünglichs
te und letzte positive Bestimmung des (menschlichen) Daseins überhaupt. Dementspre
chend will er in seiner Daseinsanalyse vor allem den Möglichkeitssinn des Daseins heraus
arbeiten. So bedeutet für ihn etwa das Existenzial des Verstehens soviel wie Aufgeschlos
sensein für bevorstehende Möglichkeiten. 

Der Möglichkeitssinn des Daseins ist zwar gleichbedeutend mit seinem Seinsver
ständnis. Doch es gehört zur Struktur des Daseins, diesen Möglichkeitssinn immer wie
der durch die Orientierung am Wirklichen zu überdecken. Das Mögliche ist nicht bloß der 
offene Bereich, in dem man sein kann, sondern ebenso das in seiner Unbestimmtheit 
Bedrohliche und Ängstigende. Der Mensch bleibt zugunsten eines „Realismus“ oft hin
ter seinen Möglichkeiten zurück. 

Deshalb geht Heidegger im 2. Abschnitt von Sein und Zeit der Frage nach, wie – in um
gekehrter Richtung – die „uneigentliche“ Orientierung am Wirklichen zugunsten einer 
Daseinsweise, in der man den „eigentlichen“ Möglichkeitscharakter des Daseins wahrha
ben will, durchbrochen werden kann. Außerdem will Heidegger zeigen, dass diese „Ei
gentlichkeit“ des Daseins im unverstellten Austragen seiner „Zeitlichkeit“ besteht. Die 
Zeit soll sich als Horizont des Seinsverständnisses erweisen, als der ursprüngliche Seins
sinn des Daseins. 

In diesen Zusammenhang gehört die berühmt gewordene Analyse des Vorlaufens zum 
Tode. Der Tod ist das Ende des In-der-Welt-seins, mit dem das Dasein seine Ganzheit er
reicht (das war das ganze [diesseitige] Leben!). Als solches ist er das in jedem Augenblick 
Mögliche. Das Dasein ist Sein zum Ende, Sein zum Tode. Indem der Mensch den Tod als 
die eigenste, gewisse (d. h. sichere) und unüberholbare äußerste Möglichkeit seines Da
seins bewusst und frei annimmt, wird sein uneigentliches Sein zum Tode („man“ stirbt) 
ein eigentliches Sein zum Tode (ich werde sterben). 

„Der Tod ist eine Seinsmöglichkeit, die je das Dasein selbst zu übernehmen hat. Mit 
dem Tod steht sich das Dasein selbst in seinem eigensten Seinkönnen bevor. In dieser 
Möglichkeit geht es dem Dasein um sein In-der-Welt-sein schlechthin. Sein Tod ist die 
Möglichkeit des Nicht-mehr-dasein-könnens.“17 

Dementsprechend ist das Vorlaufen zum Tode eine radikale Möglichkeitserfahrung, in der 
die Zukunft nicht dadurch verstellt wird, dass man sie mit bestimmten Vorstellungen 
und Plänen zu füllen versucht. Auch ist es eng mit der Stimmung der Angst verbunden. 
Die Angst offenbart, dass man schon immer in der Offenheit des Möglichen „gewesen“ 
ist; so durchbricht sie die Orientierung an einer bestimmten, vom Wirklichen her ver
standenen Vergangenheit. Wo der Möglichkeitscharakter von Gewesenheit und Zukunft 
übernommen wird, zeigt sich im Dasein das Gewissen. Dieses ruft das Dasein (d. h. den 
Menschen) dazu auf, es selbst zu sein, indem es sich in seinem Denken und Handeln nicht 

16 Bd. 1, Kap. 1.1.5.1; / Bd. 2, Kap. 1.1.3.2. 
17 Heidegger: Sein und Zeit, 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013 - am 14.02.2026, 00:33:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


336 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

mehr bloß auf das Man beruft, sondern von nun an selbst Verantwortung für seine Ent
scheidungen übernimmt. 

Dabei besteht die eine Möglichkeit zur eigentlichen Existenz in der zeitlichen Eksta
se der Zukunft. Das Dasein kann sich entschlossen auf Zukunft hin entwerfen, indem es 
seine Lebensführung an Interessen ausrichtet, die von ihm selbst kritisch geprüft und 
für erstrebenswert erachtet wurden. Die andere Möglichkeit zur eigentlichen Existenz 
besteht in der zeitlichen Ekstase der Gewesenheit. Heidegger lehnt sich hier an Ideen von 
Wilhelm Dilthey (1833–1911) an. Indem sich das Dasein „seine Helden“ aus der Vergan
genheit wählt und deren gewesene Möglichkeit nicht einfach nachmacht, sondern krea
tiv beantwortet, bietet sich ihm in der Wieder-holung der Möglichkeit die Chance des 
eigentlichen Selbst-sein-könnens. 

Angst, Vorlaufen zum Tode und Gewissen führen aus der „Verschlossenheit“ der Ori
entierung am Wirklichen in den Möglichkeitscharakter des Daseins, seine „Erschlossen
heit“. Da diese drei Momente die Befreiung aus der Verschlossenheit ermöglichen, be
zeichnet Heidegger sie als Entschlossenheit. Es gilt, die Möglichkeiten des je eigenen Da
seins entschlossen anzunehmen. 

Damit vertritt Heidegger in Bezug auf den Sinn des Daseins den Vorrang des Mögli
chen vor dem Wirklichen und des Zukünftigen vor dem Vergangenen. Der Mensch soll 
die vorrangige Orientierung am Wirklichen zugunsten einer Offenheit für Zukunft über
winden und so vom uneigentlichen zum eigentlichen Sein gelangen. Er soll sich von der 
existenzialen Verschlossenheit zur existenziellen Entschlossenheit durchringen. Er soll 
authentisch leben. 

Bei aller berechtigten Kritik, die an Heideggers Daseinsanalyse in Sein und Zeit ge
übt wurde, beispielsweise er habe die Leiblichkeit des Daseins ausgeklammert und den 
Mitmenschen beinahe solipsistisch übergangen, die Jemeinigkeit (Ich) zu sehr als Ge
gensatz zur Gemeinschaft (Man) begriffen, die Gegenwart gegenüber den Zeitachsen der 
Zukunft und Gewesenheit entleert und sie einem ganz auf die Zukunft gerichteten Leben 
geopfert, bleibt seine Todesdeutung von existentieller Bedeutung. 

Angesichts des sicheren Todes lässt sich mit Martin Heidegger das Leben existenziell 
als Vorlaufen zum Tod verstehen. Dieses Vorlaufen kann zur Eigentlichkeit, zu einem 
authentischen Leben ermutigen oder ermahnen. Denke nicht, was man denkt, urteile 
nicht, wie man urteilt, lebe nicht, wie man lebt, sondern denke und empfinde, was du 
denkst und empfindest, urteile, wie du es für richtig hältst, lebe du dein Leben! Habe 
nicht nur den Mut, dich deiner Vernunft zu bedienen, habe den Mut, in jeder Hinsicht 
du selbst zu sein! 

Der Tod wird am ehesten zu einem authentischeren Leben ermutigen, wenn sich der 
Mensch seiner existentiellen Bedeutung bewusst wird. Es verhält sich eben nicht so, dass 
man stirbt, sondern dass ich sterbe. Über den Tod lässt sich eigentlich nur in der Ichform 
nachdenken: Ich werde sterben, mein Tod kommt mir entgegen. Ein Teil meines Lebens 
liegt hinter mir, ein noch unbekannter Teil vor mir. Meine Vergangenheit kann ich nicht 
mehr verändern. Was geschehen ist, ist geschehen. Was ich jedoch unter Umständen 
noch ändern kann, ist meine Einstellung zu vergangenen Ereignissen. Angesichts meines 
sicheren Todes kann ich mich fragen, ob ich mich mit meiner Vergangenheit versöhnen 
will, sofern das noch nicht geschehen ist, oder ob ich Grund habe, für das eine oder an
dere dankbar zu sein, wo ich es noch nicht bin. Ich kann mich fragen, ob und inwieweit 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013 - am 14.02.2026, 00:33:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 337 

ich mit meinem derzeitigen Leben zufrieden bin, ob ich in dem, was ich tue oder lasse, 
mit mir eins bin, ob ich an meiner derzeitigen Situation etwas ändern möchte, soweit 
sich daran etwas ändern lässt. Schließlich kann ich angesichts meiner vor mir liegenden 
Zukunft fragen, welche Möglichkeiten ich noch ergreifen möchte. Wem möchte ich noch 
begegnen, was will ich noch erleben oder wissen, was kann ich bereits guten Gewissens 
aufgeben oder loslassen. Angesichts meines Todes geht es also letztlich um die Frage, wer 
ich sein will oder gern wäre, wenn ich aus dem Leben scheide. 

Wenn mein Tod kommt, heißt es für mich endgültig Abschied nehmen. Ich werde 
den Menschen, mit denen ich zusammengelebt habe oder zusammengekommen bin, 
nie mehr so begegnen. Wir werden nie mehr miteinander sprechen. Ich werde sie nie 
mehr so sehen, nie mehr so hören und nie mehr so berühren, wie ich überhaupt nie 
mehr Farben oder Gestalten sehen, nie mehr Töne und Geräusche hören, niemanden und 
nichts mehr riechen, schmecken und betasten werde. Ich werde meinen Lieblingstätig
keiten nie mehr nachgehen können. Meine Lieblingsmusik, meine Lieblingsfilme, mei
ne Lieblingsplätze, meine Lieblingsbücher, meine Lieblingstiere und -pflanzen, meine 
Lieblingsgeräte werden für immer dahin sein. Die sinnlich erfahrbare Welt, in der ich jetzt 
noch lebe, wird für mich vollständig und endgültig untergehen. 

Wenn mein Tod mich heimsucht, heißt das aber für mich auch: Ich werde endgültig 
erlöst sein. Ich werde befreit sein von meiner eigenen Unzulänglichkeit und der meiner 
Mitmenschen. Mir wird kein Schmerz und kein Leid mehr widerfahren. Alle Mühe wird 
ein Ende haben. Ich werde keine Angst mehr kennen, keine Sorgen werden mich mehr 
plagen. Es wird niemanden und nichts mehr geben, worüber ich mich aufregen oder 
traurig sein werde. Ich werde zur Ruhe kommen. 

Am schmerzlichsten könnte der Abschied von dem oder den mir liebsten Menschen 
werden. Aber spüre ich nicht gerade in der Beziehung zu ihm oder zu ihnen eine geis
tige Verbundenheit und Einheit, die über diese sinnlich erfahrbare vergängliche Welt 
hinausragt? Sollte im Sinn von Karl Jaspers die Liebe nicht doch stärker sein als der Tod? 
Die Hoffnung über den Tod hinaus gehört jedenfalls zum wesentlichen Bestand des Chris
tentums, wie auch aller anderen großen Religionen. 

Literatur 

Martin Heidegger: Sein und Zeit, 1927. 

3.2 Gericht und Auferstehung 

Der Tod betrifft, wie etwa auch das Leid, früher oder später jeden Menschen.18 Entweder 
er wird im Laufe seines Lebens mit dem Sterben nahestehender Personen oder Tiere kon
frontiert oder mit der eigenen Endlichkeit, ausgelöst durch Alter, Krankheit oder Unfall. 

18 Vgl. Duttmann 233–284. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013 - am 14.02.2026, 00:33:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

