
»Wie baut sich vor unseren Augen die Welt der Gegenstände auf?«
So formuliert der Untertitel dieses Buches die Grundfrage der neu-
zeitlichen Transzendentalphilosophie. Auf diese Frage hat Kant die
maßgeblich bleibende Antwort gegeben: Es sind die Formen unse-
res Anschauens und Denkens, durch die wir aus dem »rohen Stoff«
unserer subjektiven Vorstellungen die Welt der Gegenstände auf-
bauen. Wir geben der Welt der Objekte ihre Gestalt. Hinter diese
kantische Antwort führt kein Weg zurück – wohl aber führt ein
Weg über sie hinaus. Die Weise, wie wir durch unser Anschauen
und Denken die Welt der Gegenstände gestalten, ist nicht, wie Kant
meinte, eine einseitige »Gesetzgebung« des Subjekts über die
Gegenstandswelt, sondern hat den Charakter einer Antwort, die wir
auf den Anspruch des Wirklichen geben. Darum lautet der Obertitel
des vorliegenden Buches »Erkennen als antwortendes Gestalten«.
Mit diesem Titel ist ein Programm angedeutet, das eine Neufassung
der gesamten Transzendentalphilosophie verlangt: der Lehre von
der Wahrnehmung (der »transzendentalen Ästhetik«), von unseren
Begriffen und Urteilen (der »transzendentalen Logik«) und von den
Zielvorstellungen, die unser Anschauen und Urteilen leiten (von
den Ideen und ihrer Dialektik). Auch die philosophische Rede von
Gott, die Kant den »höchsten Standpunkt der Transzendental-
philosophie« nennt, gewinnt von hier aus eine neue Gestalt.

Richard Schaeffler, geb.1926 in München, hatte von 1968 bis 1989
den Lehrstuhl für Philosophisch-Theologische Grenzfragen an der
Ruhr-Universität Bochum inne. Von 1994 bis 2002 lehrte er als
Gastprofessor an der Hochschule für Philosophie in München.
Buchveröffentlichungen (in Auswahl): Die Wechselbeziehungen
zwischen Philosophie und Katholischer Theologie (1980); Religions-
philosophie (1983); Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit
(1995); Philosophische Einübung in die Theologie, 3 Bände (2004).

Richard Schaeffler

EErrkkeennnneenn
aallss aannttwwoorrtteennddeess

GGeessttaalltteenn
Oder: Wie baut sich vor unseren Augen

die Welt der Gegenstände auf?

VERLAG KARL ALBER BB

Sc
ha

ef
fle

r
·

Er
ke

nn
en

al
s

an
tw

or
te

nd
es

G
es

ta
lte

n

S C I E N T I A RE L IG IO

SC
IE

N
T

IA
R

E
L

IG
IO

12

www.verlag-alber.de

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Richard Schaeffler

Erkennen als antwortendes Gestalten

VERLAG KARL ALBER A

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Band 12

Herausgegeben von

Markus Enders und Bernhard Uhde

Wissenschaftlicher Beirat

Peter Antes, Reinhold Bernhardt,
Hermann Deuser, Burkhard Gladigow, Klaus Otte,

Hubert Seiwert und Reiner Wimmer

SCIENT IA RELIGIO

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Richard Schaeffler

Erkennen als
antwortendes
Gestalten
Oder:
Wie baut sich vor unseren Augen
die Welt der Gegenstände auf?

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz und PDF-E-Book: SatzWeise GmbH, Trier

ISBN (Buch) 978-3-495-48630-6
ISBN (PDF-E-Book) 978-3-495-86055-7

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorrede . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
1. Eine Erläuterung der gestellten Frage . . . . . . . . . . . . . 11
2. Zur Eigenart der transzendentalphilosophischen Fragestellung . 12
3. Drei vorbereitende Schritte . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
4. Der Begriff des »antwortenden Gestaltens« als Hinweis auf
eine mögliche Lösung der transzendentalen Frage . . . . . . . 15
a) Eine persönliche Vorbemerkung zur Formulierung des

Themas: Eine Beobachtung, die mich beeindruckt hat . . 15
b) Der »philosophische Hintergrund« meines Interesses am

Gespräch mit den Künstlern . . . . . . . . . . . . . . . 17
c) Weiterführende Reflexionen . . . . . . . . . . . . . . . 20
d) Eine zweifache Selbstgefährdung unseres Anschauens und

Denkens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
e) Ein neues Verständnis von »Dialektik« . . . . . . . . . . 23
f) Thesen und weiterführende Fragen . . . . . . . . . . . . 25

Erster Teil:
Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der
transzendentalen Ästhetik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
1. Eine erste Annäherung an das Problem: Ein neuzeitliches
Verständnis der Anschauung von Raum und Zeit –
und erste Zweifel an seiner Angemessenheit . . . . . . . . . 29

2. Was heißt »anschauen« und »wahrnehmen«? . . . . . . . . . 32
a) Die Gestaltungskraft der Sinne und ein Versuch,

ihre Regeln neu zu formulieren . . . . . . . . . . . . . . 32
b) Anschauen als antwortendes Gestalten . . . . . . . . . . 34

α) Die Raum-Anschauung . . . . . . . . . . . . . . . . 34

Erkennen als antwortendes Gestalten A 5

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


β) Die Zeit-Anschauung . . . . . . . . . . . . . . . . . 36
γ) Die besondere Bedeutung des »inneren Sinns« . . . . 37

c) Die »je größere Wahrheit« und die Wahrnehmung als
Phase im Dialog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

3. Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung zum Gegenstand 43
4. Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe . . 48

a) Das ethische Wahrnehmen . . . . . . . . . . . . . . . . 48
b) Das ästhetische Wahrnehmen . . . . . . . . . . . . . . 52
c) Der geschulte Blick des Forschers . . . . . . . . . . . . . 55
d) Die religiöse Wahrnehmung und die »Öffnung des Auges« 58

5. Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung . . . . . . 62
a) Eine methodisch wichtige Unterscheidung: Religiöse

Wahrnehmung ist nicht »Gotteswahrnehmung« . . . . . 62
b) Die religiös wahrgenommene Welt: ein Ensemble von

Bildern des Heiligen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
c) Der Gottesdienst als Schule der religiösen Wahrnehmung 65
d) Was die religiöse Wahrnehmung als »Grenzfall«

lehren kann . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68

Zweiter Teil:
Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe –
eine Neufassung der transzendentalen Logik . . . . . . . . . . . 71
1. Eine kurze historische Besinnung . . . . . . . . . . . . . . . 71

a) Einige Beispiele aus der Geschichte des Begriffs »Logik« . 71
b) Folgerungen für eine Weiterentwicklung der

transzendentalen Logik . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75
2. Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als seine
kritische Auslegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

3. Zu den transzendentalen Ideen . . . . . . . . . . . . . . . . 80
a) Anschauungsformen und Ideen – Übereinstimmung,

Differenz und hermeneutische Beziehung . . . . . . . . 81
b) Die bleibende Bedeutung der Wahrnehmung, die

Vielgestaltigkeit der Vernunftideen und ihr dialektisches
Verhältnis untereinander . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

4. Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz«
und »Kausalität« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87
a) »Substanz« und »Kausalität – zwei korrelative Begriffe . 87

6 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Die Begriffe »Substanz« und »Kausalität« und die
wahrgenommenen Raum- und Zeitgestalten . . . . . . . 89

c) Folgerungen für das Verständnis der übrigen Kategorien . 92
α) Die Kategorien der Modalität: Möglichkeit,

Wirklichkeit, Notwendigkeit . . . . . . . . . . . . . 92
αα) Zwei Weisen des Verständnisses von »Möglichkeit« . 93
ββ) Der Begriff der »Kontingenz« . . . . . . . . . . . . 94

β) Die Kategorien der Quantität: Einheit, Vielheit, Allheit 95
γ) Ein Ausblick auf die Kategorien der Qualität:

Bejahung, Verneinung, Abgrenzung . . . . . . . . . 97
5. Zwei weiterführende Fragen: Die Möglichkeit innerweltlicher
Substanzen und kreatürlicher Freiheit und Kants Begriff des
»Charakters« als mögliches Lösungsangebot . . . . . . . . . 98
a) Der Begriff der »innerweltlichen Substanz« –

ein widersprüchlicher Begriff? . . . . . . . . . . . . . . 98
b) Der Begriff der »kreatürlichen Freiheit« –

ein Widerspruch in sich? . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
c) Kants Lösungsangebot: seine Lehre vom »empirischen«

und vom »intelligiblen Charakter« . . . . . . . . . . . . 100
α) Kants Lehre vom »empirischen Charakter« und

seine Bedeutung für das Verständnis endlicher
Substanzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

β) Kants Lehre vom »intelligiblen Charakter« und seine
Bedeutung für das Verständnis der Freiheit endlicher
Wesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

γ) Unzulänglichkeiten des kantischen Lösungsversuchs
und die Frage nach seiner möglichen Weiter-
entwicklung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

6. Versuch einer weiterführenden Deutung . . . . . . . . . . . 105
a) Zum Begriff des »empirischen Charakters« und zu

seinem Zusammenhang mit den Begriffen »Substanz«
und »Kausalität« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105

b) Der »Charakter« und seine sinnenhafte Erscheinungs-
gestalt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106

c) Das wahrgenommene Antlitz des Anderen als Beispiel für
das Wahrnehmen als responsorisches Gestalten und für
die kritische Auslegung der Wahrnehmung durch Begriffe 108

Erkennen als antwortendes Gestalten A 7

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d) Der Charakter – Prinzip der Lebensgeschichte und
zugleich ihr Produkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

e) Die »lebendige Substanz« ist fähig, eine Geschichte
zu haben. – Zugleich eine Antwort auf die Frage, ob ein
endliches Wesen »Substanz« sein könne . . . . . . . . . 110

f) Das »Leben« der Substanz als ihre Fähigkeit zu
»antwortender Selbst- und Umweltgestaltung« . . . . . 111

g) Eine veränderte Bestimmung des Verhältnisses von
»Charakter«, »Freiheit« und »Geschichte« –
zugleich eine Antwort auf die Frage:
Wie sind freie Handlungen inmitten der Zeit möglich? . 114

7. Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand . . 118
a) Die Dialektik des Begreifens und die »Emergenz« des

begriffenen Gegenstands . . . . . . . . . . . . . . . . . 118
b) Die »Emergenz« des Gegenstandes und der

»Perspektivenwechsel« des Begreifens . . . . . . . . . . 122
8. Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe . . . . . . 125

a) Die Ideen der Vernunft und die vielfältigen Aufgaben,
die sie dem Begreifen stellen . . . . . . . . . . . . . . . 125

b) Die Vielfältigkeit der Verstandesbegriffe . . . . . . . . . 127
α) »Kausalität« und »Substanz« im unterschiedlichen

Kontext der wissenschaftlichen Empirie bzw. der
ästhetischen Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . 127

β) »Kausalität« und »Substanz« im Kontext der sittlichen
bzw. der religiösen Welt . . . . . . . . . . . . . . . . 129

γ) Beispiele, die erläutern können, was mit
»Vergegenwärtigung« gemeint ist . . . . . . . . . . . 132

c) Die Vielgestaltigkeit der Verstandeskategorien,
die Aufgabe einer Kultur des Begreifens und das religiöse
Begreifen als »lehrreicher Grenzfall« . . . . . . . . . . . 135

Dritter Teil:
Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung –
eine Neufassung der transzendentalen Dialektik . . . . . . . . . 139
1. Zur Geschichte des Begriffs »Dialektik« . . . . . . . . . . . . 139

a) Platons Dialektikverständnis . . . . . . . . . . . . . . . 139
b) Dialektik bei den mittelalterlichen Aristotelikern . . . . . 141

8 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Kants Dialektikverständnis . . . . . . . . . . . . . . . . 142
d) Hegels Dialektikverständnis . . . . . . . . . . . . . . . 144

2. Eine vergleichende Rückschau und ein Vorschlag eines neuen
Verständnisses von Dialektik . . . . . . . . . . . . . . . . . 145
a) Der leitende Gesichtspunkt des Vergleichs von »Sein«

und »Erscheinen« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145
b) Sein und Erscheinen – Deutungen ihrer Differenz und

Beziehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146
c) Weiterführende Fragen und ein neuer Vorschlag . . . . . 150

3. Ein neues Verständnis der Dialektik . . . . . . . . . . . . . . 151
a) Die Dialektik der Wahrnehmung . . . . . . . . . . . . . 152
b) Die Dialektik des Begreifens . . . . . . . . . . . . . . . . 153
c) Die Dialektik der Ideen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154
d) Ein Beispiel und was es lehrt . . . . . . . . . . . . . . . 156

4. Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der
Vernunft: drei Schritte zur Erkenntnis ihrer Dialektik . . . . . 158
a) Erster Schritt: Eine Erfahrung: Alles Gegebene verwandelt

sich in Aufgegebenes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158
b) Eine Frage: Welcher Aufgabe stellt sich die Vernunft? . . 159
c) Zweiter Schritt: Alle Aufgaben der Vernunft zielen auf

eine neues Gegebensein der Gegenstände ab . . . . . . . 160
d) Eine Folgerung: Alles Ordnen und Gestalten dient der

Öffnung eines Begegnungsraums, der eine zukunftsoffene
Geschichte möglich macht . . . . . . . . . . . . . . . . 161

e) Dritter Schritt: Das Subjekt ist bei der Erfüllung seiner
Aufgaben einer radikalen Selbstgefährdung ausgesetzt,
die nur im Lichte des Gottespostulats überwunden
werden kann . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162

f) Das Gottespostulat und seine neue Gestalt . . . . . . . . 164
5. »Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«:
Wesenseigenschaften Gottes im Kontext einer neu
verstandenen Postulatenlehre . . . . . . . . . . . . . . . . . 167
a) Zur Problemlage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167
b) Freiheit, die frei macht – ein transzendental-

philosophischer Gottesbegriff . . . . . . . . . . . . . . . 169
c) »Freiheit, die frei macht« – ein religiöser Gottesbegriff . . 170
d) Was kann ein spezifisch philosophischer Begriff leisten,

wenn er als Gottesbegriff verwendet wird? . . . . . . . . 173

Erkennen als antwortendes Gestalten A 9

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


e) »Et hoc est, quod omnes dicunt Deum« oder:
Der Begriff »Freiheit, die frei macht« als Thema des
Dialogs zwischen dem Glauben und der Philosophie . . . 174

Verzeichnis der zitierten Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . 177

Stichwortregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181

10 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorrede

1. Eine Erläuterung der gestellten Frage

Der Titel »Antwortendes Gestalten« ist nicht psychologisch, sondern
transzendentalphilosophisch gemeint. Die Absicht ist nicht, zu be-
schreiben, wie in der Vielfalt menschlicher Tätigkeiten unterschiedli-
che Akte der Gestaltung ausgeübt werden. Vielmehr soll gefragt wer-
den, auf welche Weise wir unser Anschauen und Denken vollziehen
müssen, wenn dadurch der Raum geöffnet werden soll, innerhalb des-
sen uns Objekte gegenübertreten können. Der Titel »Antwortendes
Gestalten« ist insofern die Kurzformel für die in den folgenden Aus-
führungen gesuchte Antwort auf die transzendentale Frage: »Wie baut
sich vor unseren Augen die Welt der Gegenstände auf?«

Diese Frage wird durch folgende Beobachtungen veranlaßt: Um in
eine Beziehung zu Gegenständen einzutreten, müssen wir anschauen
und denken. Aber das Ziel der Bemühung um einen sachgemäßen Hin-
blick auf die Dinge besteht darin, nicht nur Angeschautes als solches zu
sehen: denn dieses könnte auch ein Produkt unserer Einbildungskraft
sein. Was wir anschauend erfassen wollen, ist vielmehr ein Wirkliches,
das sich nicht darin erschöpft, von uns angeschaut zu sein, sondern un-
serem Anschauen als Maßstab gegenübertritt. An diesem Maßstab be-
urteilen wir, ob wir »richtig gesehen« haben oder einer Ungenauigkeit
unseres Hinblicks zum Opfer gefallen sind. Wir sehen den Dingen an,
daß wir noch einmal hinschauen müssen, um die Weise, wie sie sich
uns zeigen, klarer und deutlicher zu erfassen.

Entsprechendes gilt vom Denken. Das Ziel der Bemühung um den
sachgerechten Gedanken besteht darin, nicht nur Gedachtes als solches
zu erfassen; denn das Gedachte könnte auch ein bloßes Konstrukt un-
seres Verstandes sein. Was wir begreifend erfassen wollen, ist vielmehr
Wirkliches, das unserem Begreifen als Maßstab gegenübertritt. An die-
sem Maßstab beurteilen wir, ob wir »richtig gedacht« haben oder mit

Erkennen als antwortendes Gestalten A 11

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unseren Begriffen die Sache verfehlen. Wir begreifen die Dinge, indem
wir uns durch sie zur Korrektur unserer Begriffe nötigen lassen.

Es ist jedesmal der »widerständige Eigenstand« des Wirklichen,
der uns zu dieser Selbstkorrektur unseres Anschauens und Begreifens
nötigt. Aber um diesen Widerstand zu erfassen, müssen wir anschauen
und denken. Die Frage, wie inmitten unseres Anschauens und Denkens
und aus der Subjektivität unserer Vorstellungen und Begriffe der Ge-
genstand zu solchem widerständigen Eigenstand »auftaucht«, ist das
eigentliche Rätsel des Erkennens. Und die Erkenntnistheorie hat die
Aufgabe, dieses Rätsel zu lösen. Es die Aufgabe der Transzendentalphi-
losophie, den Weg zur Lösung dieses Rätsels aufzuschließen, indem sie
zeigt, auf welchen Bedingungen dieses »Auftauchen« des Gegenstan-
des beruht. Erst wenn diese Bedingungen geklärt sind, wird es möglich,
zu begreifen, »wie sich vor unserem Auge die Welt der Gegenstände
aufbaut«.

2. Zur Eigenart der transzendentalphilosophischen
Fragestellung

Die Eigenart der transzendentalphilosophischen Fragestellung läßt sich
verdeutlichen, wenn man sie mit der Fragestellung der klassischen On-
tologie vergleicht. Die klassische Ontologie fragt: »Was ist das Seien-
de?« Leibniz hat diese Frage durch die weitere erläutert: »Worauf be-
ruht es, daß überhaupt etwas ist und nicht vielmehr nichts?« Die
Transzendentalphilosophie dagegen fragt: »Was ist und worauf beruht
das ›Für-uns-Werden‹ des Seienden und unter welchen Bedingungen
tritt uns überhaupt etwas als unser Objekt gegenüber und nicht viel-
mehr nichts?« Dieses »Nichts« könnte zweierlei bedeuten: Nichts tritt
uns mit dem »widerständigen Eigenstand« des Objekts gegenüber, weil
alles, was sich uns zeigt, sich darin erschöpft, ein Spiegel zu sein, in
dem wir unsere eigene Tätigkeit des Anschauens und Denkens wieder-
erkennen. Oder: Nichts tritt uns mit dem »widerständigen Eigenstand
des Objekts« gegenüber, weil alles, was diesen Eigenstand besitzt, ein
»An-sich-Seiendes« ist, das sich jedem »Für-uns-Werden« entzieht
und uns deshalb völlig unzugänglich bleibt. Erst auf dem Hintergrund
dieser doppelten Möglichkeit des »Nichts« wird die transzendentale
Frage verständlich: »Worauf beruht es, daß überhaupt etwas für uns
zum Objekt wird und nicht vielmehr nichts?« Jenes »Etwas«, das

12 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»nicht vielmehr nichts« ist, ist weder ein bloßer Spiegel, in demwir uns
selber anschauen und denkend erfassen, noch ein »An-sich-Seiendes«
solcher Art, daß er sich dem »Für-uns-Werden« entzieht. Das gesuchte
»Etwas«, das wir anschauend und begreifend erfassen wollen, ist viel-
mehr ein Wirkliches solcher Art, daß es fähig ist, sich uns »entgegen-
zuwerfen« (se nobis objicere). Als solches »Ob-jectum« wird es zum
Maßstab, an dem wir unser Anschauen und Denken selbstkritisch
überprüfen können.

Die transzendentale Frage lautet dann: Wie kann etwas »für uns
werden«, also sich uns zeigen, ohne jenen Eigenstand zu verlieren,
durch den das Objekt zum Maßstab unserer kritischen Selbstüberprü-
fung wird? Darin ist die zweite Frage enthalten: Wie kann etwas in
solcher Weise »für uns« werden, daß es uns anzeigt, daß es sich in die-
sem Für-uns-Sein nicht erschöpft, sondern uns gegenüber seine Vor-
behaltenheit wahrt? Wie zeigt uns das Seiende, das wir mit unseren
Sinnen anschauen und mit unserem Verstand begreifen, daß es »mehr«
ist als die Weise, wie es sich uns zeigt, und daß wir neue Weisen des
Anschauens und Denkens suchen und finden müssen, um neue Aspek-
te dieses »Mehr« zu erfassen?

3. Drei vorbereitende Schritte

Im folgenden wird sich zeigen, daß drei vorbereitende Denkschritte
nötig sind, um zu einer Antwort auf diese Frage zu gelangen.
(a) Nichts kann für uns zum Objekt werden, wenn wir ihm nicht

Kontexte bereitstellen, innerhalb derer es unsere Fragen beant-
worten kann. Und es ist die Form unseres Anschauens und Den-
kens, die die Struktur dieser Kontexte bestimmt und damit auch
den einzelnen Gegenständen jene Gestalt verleiht, durch die sie
sich den so strukturierten Kontexten einfügen. Nur was im Raum
und in der Zeit und damit in unseren Anschauungsformen seine
eindeutige Stelle findet, und nur was im Gefüge der Bedingungen
und Folgen, der in unterschiedlichen Erfahrungskontexten wie-
derkehrenden Substanzen und ihrer wechselnden Zustände und
Eigenschaften und damit in dem Gefüge unserer Kategorien »ver-
ortet« werden kann, unterscheidet sich von den Hervorbringun-
gen subjektiver Phantasie und wird so für uns zum Objekt.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 13

Drei vorbereitende Schritte

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(b) Nichts kann uns gegenüber seinen »widerständigen Eigenstand«
geltend machen, wenn es sich nicht als tauglich erweist, sich der
Gestaltungskraft unserer Subjektivität zu widersetzen und uns so
zur Umgestaltung unserer Anschauungs- und Denkformen zu
nötigen. Und es ist der Anspruch der Dinge, von dem der zweifa-
che Impuls ausgeht: der Impuls, genau hinzusehen, um zu erfas-
sen, was sich uns zeigt, und der Impuls, kritisch zu urteilen, um zu
erfassen, was die Erscheinungen bedeuten. Dieser Anspruch der
Dinge begegnet uns insofern als »ermächtigende Macht«, die uns
befähigt, dem oft übermächtigen Eindruck, mit dem die Dinge auf
uns wirken, unser kritisches Urteil entgegenzusetzen. Nur durch
dieses kritische Urteil können wir unsererseits die Sache dazu
fähig machen, aus dem oft irreführenden Schein, in dem sie sich
verbirgt, zum »widerständigen Eigenstand« des Objekts aufzu-
tauchen. Nur so kann das Objekt unserem Anschauen und Den-
ken mit dem Anspruch auf objektive Geltung gegenübertreten.
Die Freiheit unseres Urteils wird insofern an den Dingen, die uns
begegnen, als »befreiende Freiheit« wirksam. »Ermächtigende
Macht« und »befreiende Freiheit« bestimmen auf solche Weise
das Wechselspiel zwischen dem Objekt und dem erkennenden
Subjekt.

(c) In diesem Wechselspiel von ermächtigender Macht des Gegen-
stands und befreiender Freiheit des Subjekts ereignet sich ein
zweifaches »Auftauchen«: Aus dem Zug der Vorstellungsbilder,
die die Erscheinungen erzeugen, taucht das urteilsfähige Subjekt
auf, das zwischen Wahrheit und Schein zu unterscheiden vermag.
Und aus der subjektiven Weise, wie wir das, was sich zeigt, an-
schauen und denken, taucht das Objekt auf, das sich aus der Über-
macht unserer Anschauungs- und Denkformen befreit. Diese
zweifache »Emergenz« erweist sich so als das zentrale Problem
der Transzendentalphilosophie, sofern diese über die kantische
Vorstellung von einer einseitigen »Gesetzgebung des Verstandes
über die Gegenstandswelt« hinausgeht und sich zu einer Theorie
des Dialogs mit der Wirklichkeit weiterentwickelt.

Sind diese drei vorbereitenden Schritte durchlaufen, dann wird deut-
lich, worin die hier vorgeschlagene weiterentwickelte Transzendental-
philosophie sich sowohl von der klassischen Ontologie als auch von der
kantisch verstandenen Transzendentalphilosophie unterscheidet. Die
klassische Ontologie beantwortet die Frage, wie etwas für uns zum Ge-

14 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genstand wird, an dem wir unsere subjektiven Meinungen kritisch
überprüfen können, durch die These: Die »Hinordnung zum Verstand«
(»ordo ad intellectum«) gehört zu den allgemeinen Eigenschaften jedes
Seienden (»passiones generales entis«). Diese Hinordnung ist es, die
die »Wahrheit der Dinge« genannt wird. Kant dagegen beantwortet
die gleiche Frage durch die These: Es sind die Formen unseres Anschau-
ens und Denkens, die aus den subjektiven Eindrücken, die wir empfan-
gen, Gegenstände aufbauen, die uns sodann mit dem Anspruch gegen-
übertreten, für unser theoretisches und praktisches Urteil maßgeblich
zu sein. Diese Formen prägen nicht nur unser Anschauen und Denken,
sondern geben zugleich den Gegenständen, die wir mit unseren Sinnen
und mit unserem Denken erfassen, ihre Gestalt. Die hier vorgeschlage-
ne Weiterentwicklung der Transzendentalphilosophie führt das »Für-
uns-Werden« der Objekte weder allein auf die Eigenart des Seienden
zurück noch einseitig auf die Gestaltungskraft des Subjekts, sondern
auf ein dialogisches Wechselverhältnis zwischen beiden. Dabei bleibt
der kantische Gedanke erhalten, daß die Formen unseres Anschauens
und Denkens allem, was uns als Gegenstand begegnet, die Gestalt ver-
leihen. Aber dieses Gestalten hat selber den Charakter einer Antwort,
die wir auf den Anspruch des Wirklichen geben. »Antwortendes Ge-
stalten« wird so zu einem Zentralbegriff der weiterentwickelten Tran-
szendentalphilosophie.

4. Der Begriff des »antwortenden Gestaltens« als Hinweis auf
eine mögliche Lösung der transzendentalen Frage

a) Eine persönliche Vorbemerkung zur Formulierung des Themas:
Eine Beobachtung, die mich beeindruckt hat

Den Titel »antwortendes« oder »responsorisches Gestalten« habe ich
zuerst in Gesprächen mit Künstlern verwendet, mit denen ich im Jahre
1991 einige Tage auf der Insel Reichenau im Bodensee verbracht habe.
Das Gespräch mit den Künstlern hatte ich auch schon in den vorange-
henden Jahren gesucht, nicht aus philosophischen Gründen, sondern
aus Interesse an ästhetischer Bildung. Aber in diesem Jahre verband
sich damit die Hoffnung, die spezifische Kompetenz der Künstler kön-
ne mir auch zur Klärung meiner eigenen philosophischen Fragen hilf-
reich sein. Zur selben Zeit nämlich war ich damit beschäftigt, den Plan

Erkennen als antwortendes Gestalten A 15

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Veröffentlichung zu entwerfen, die damals noch »Logik der Er-
fahrung« heißen sollte und die vier Jahre später unter dem Titel »Er-
fahrung als Dialog mit der Wirklichkeit«1 erschienen ist. Und meine
Vermutung war: Dieser Dialog beginnt nicht erst dort, wo wir Begriffe
des Verstandes auf die Inhalte der sinnenhaften Wahrnehmung an-
wenden, sondern schon im Akt der Wahrnehmung selbst. »Wahrneh-
mung als Dialog mit der Wirklichkeit« lautete deswegen der Titel eines
Referates, mit dem ich das Gespräch mit den Künstlern einzuleiten
hoffte. Denn was die Kultur des Wahrnehmens betrifft, so erwartete
ich von den Künstlern, daß sie sich gerade hier als die geeigneten Lehr-
meister erweisen würden.

Während der erwähnten Tagung im Jahre 1991 hatte ich nun Ge-
legenheit, einigen Malern zuzusehen, die ihre Staffeleien am Ufer des
Sees aufgeschlagen hatten. Was mir dort auffiel, war die gesammelte
Aufmerksamkeit, mit der diese Maler immer wieder die Landschaft be-
trachteten, und zugleich die schöpferische Freiheit, mit der sie gestalte-
ten, was auf ihrer Leinwand entstand. Offensichtlich hatten sie nicht
die Absicht, in den entstehenden Gemälden die Landschaft zu »kopie-
ren«, die sich ihren Augen darbot. Die Gemälde, die ich im Entstehen
beobachten konnte, waren Ausdruck der Gestaltungskraft der Künstler,
die sie hervorbrachten. Aber ebenso offensichtlich hatten sie die Ab-
sicht, Quelle und Maß dieses ihres eigenen Gestaltens in dem zu fin-
den, was sich ihrem Auge darbot und was sie, im wiederholten Hin-
blick, angemessen zu erfassen versuchten.

Das Verhältnis zwischen der Genauigkeit des Hinblicks und der
Freiheit des künstlerischen Schaffens habe ich durch den Ausdruck »re-
sponsorisches Gestalten« zu beschreiben versucht und diesen Ausdruck
den Künstlern auf dieser und auf einigen anderen Tagungen angebo-
ten, ummit ihnen über ihre Tätigkeit zu sprechen. Und ich habe gefun-
den, daß dieses Angebot sich als Einleitung zu einem fruchtbaren Ge-
spräch bewährte.

Der Begriff »responsorisches Gestalten«, mit dem ich meine Be-
obachtungen von Malern am Bodensee zu charakterisieren versucht
hatte, schien mir nun geeignet, die Eigenart jenes Dialogs mit der
Wirklichkeit zu beschreiben, den nicht nur Künstler führen, sondern
der zu jeder Wahrnehmung gehört. Und philosophisch ergab sich dar-

16 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

1 R. Schaeffler, Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit (im folgenden EaD), Freiburg
1995.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus die weiterführende Frage: Läßt sich auch die Funktion von Verstan-
desbegriffen und Vernunftideen, durch die wir die Gegenstände unse-
rer Erfahrung aufbauen, als ein solches »antwortendes Gestalten« ver-
stehen?

b) Der »philosophische Hintergrund« meines Interesses am
Gespräch mit den Künstlern

Das Projekt einer »Logik der Erfahrung«, von dem einleitend die Rede
war, orientierte sich an Immanuel Kants »transzendentaler Logik«.
Diese wollte jene Tätigkeit des Verstandes nachzeichnen, die es möglich
macht, daß uns Gegenstände der Erfahrung gegenübertreten. Denn
jede Erfahrung geht zunächst aus der Weise hervor, wie wir subjektiv
von den Dingen »affiziert« werden. Und es ist nötig, diese subjektiven
Eindrücke so umzugestalten, daß daraus Erfahrung entsteht, die uns
objektiv Gültiges erkennen läßt. Dazu aber sind Begriffe des Verstan-
des notwendig. »Erfahrung ist ohne Zweifel das erste Produkt, das un-
ser Verstand hervorbringt« (erster Satz der »Kritik der reinen Ver-
nunft«2 ). Weil der Verstand es ist, der diese Umgestaltung leistet, und
weil er dabei seinen eigenen Regeln folgt, hat die Erfahrung eine
»Logik«. Diese Logik heißt »transzendental«, weil sie nicht nur die for-
malen Regeln des Denkens beschreibt, sondern damit zugleich die Be-
dingungen dafür, daß das Denken aus den subjektiven Eindrücken, die
wir empfangen, die »Welt« der Gegenstände aufbaut, die uns mit dem
Anspruch auf Maßgeblichkeit gegenübertreten.

Die Frage aber, wie eine »Logik der Erfahrung« 200 Jahre nach
Kant aussehen müsse, war vor allem durch den Zweifel veranlaßt, ob
an Kants Theorie von der Unveränderlichkeit der »Verstandesformen«
festgehalten werden könne. Denn diese Auffassung hatte dazu geführt,
daß Kant den Verstand und die Vernunft ganz ungeschichtlich dachte
und deshalb sein eigenes Programm nicht einlösen konnte, eine »Ge-
schichte der reinen Vernunft« zu schreiben. Für eine solche Geschichte
der Vernunft wollte er wenigstens »eine Stelle im System« offen-
halten, »die künftiger Ausfüllung bedarf«3 .

Erkennen als antwortendes Gestalten A 17

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

2 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Riga 1781.
3 Vgl. die Überschrift zum letzten Kapitel der Kritik der reinen Vernunft und die dazu
von Kant selbst gegebene Erläuterung, KdrVA 852 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Frage, wie eine »Logik der Erfahrung« heute aussehen müsse,
ist insofern die Frage: Wie muß die Tätigkeit der Vernunft und des Ver-
standes verstanden werden, wenn davon ausgegangen werden muß,
daß die Begriffe des Verstandes und vielleicht sogar die Ideen der Ver-
nunft sich im Lauf der Geschichte verändern, und daß deshalb Ver-
nunft und Verstand eine Geschichte haben? Und welche Folgerungen
ergeben sich daraus für eine »Logik der Erfahrung«? Kants eigener
Text zeigt, daß er dieses Problem gesehen hat. Und die sich häufenden
Schwierigkeiten, in die eine »ungeschichtliche Transzendentalphiloso-
phie« seit Kants Tode geraten ist, sind Anzeichen für die Dringlichkeit
dieses Problems.

Um dieses Problem zu lösen, scheint freilich eine Korrektur des
kantischen Erfahrungsbegriffs nötig zu sein. Und diese Korrektur be-
trifft vor allem Kants Auffassung von der sinnenhaften Anschauung
und von ihrer Bedeutung für die Tätigkeit des Verstandes und der Ver-
nunft. Eine Weiterentwicklung der transzendentalen Logik setzt vor-
aus, daß zunächst die »transzendentale Ästhetik« eine neue Gestalt ge-
winnt, d.h. die Lehre von der Wahrnehmung (Aisthesis), sofern schon
der wahrgenommene, nicht erst der begriffene Gegenstand dem Sub-
jekt als Maßstab des Wahren oder Falschen gegenübertritt.

Der soeben zitierte erste Satz aus der Kritik der reinen Vernunft
lautet in seiner ungekürzten Gestalt: »Erfahrung ist ohne Zweifel das
erste Produkt, welches unser Verstand hervorbringt, wenn er den ro-
hen Stoff sinnlicher Empfindungen bearbeitet«4 . Was wir durch die
Sinne aufnehmen, sind also »Empfindungen«; diese aber bilden für
die Verstandestätigkeit nichts anderes als den »rohen Stoff«. Alle Ge-
staltung dieses »Rohstoffs« geht dann vom Verstande aus, der seiner-
seits von der Vernunft auf gewisse Ziele hin ausgerichtet wird. Diese
Einseitigkeit in der Bestimmung des Verhältnisses zwischen dem Ver-
stand und den Sinnen ist ein wesentlicher Grund dafür, daß der Ver-
stand, wie Kant ihn beschreibt, niemals durch das, was die Sinne ihm
bieten, zu einer Veränderung seiner Denkweise veranlaßt werden
kann. Er vollzieht seine Tätigkeit in immer gleichen Formen und hat
deshalb keine Geschichte. Das aber bedeutete im Umkehrschluß: Wenn
man es für notwendig hält, den Verstand und die Vernunft geschicht-
lich zu verstehen und also die »Stelle im System auszufüllen«, die Kant
offengehalten hatte, wird man gut daran tun, Beispiele aufzusuchen, an

18 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

4 KdrVA 1.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen deutlich wird: Das Denken gestaltet nicht nur den »rohen Stoff«
sinnenhaft empfangener Eindrücke, sondern bildet seine eigene Gestalt
erst in dem Bemühen aus, der sinnenhaften Anschauung gerecht zu
werden. Kants Rede vom »rohen Stoff« wird seiner eigenen Einsicht
nicht gerecht, daß wir nicht nur durch unsere Begriffe, sondern auch
und vor allem durch die Formen unserer Anschauung allem, was sich
uns zeigt, die Gestalt seines Erscheinens vorzeichnen. Darum hat nicht
nur die »Logik«, die Lehre von den Ideen und Begriffen, sondern auch
die »Ästhetik«, die Lehre vomWahrnehmen, »transzendentalen« Cha-
rakter. Im folgenden wird versucht werden, an dieser Einsicht Kants
konsequenter festzuhalten, als Kant selbst dies getan hat.

Das Gespräch mit den Künstlern, das ich zunächst nicht aus phi-
losophischen Gründen gesucht hatte, schien mir in diesem Zusam-
menhang auch philosophisch belangvoll: Wenn eine begründete Ver-
mutung dafür sprach, daß gewisse Schwächen der kantischen Philo-
sophie auf einer Unterbewertung der »sinnlichen Empfindungen«
beruhen, schien es geboten, gerade mit Künstlern ins Gespräch zu
kommen. Denn bei ihnen darf man voraussetzen, daß sie besonders
intensiv in das sinnenhafte Anschauen eingeübt sind und, wenn man
sie danach befragt, auch über die Bedeutung der Sinne für das Denken
ein klärendes Wort zu sagen haben. Ich habe im lebendigen Gespräch
mit solchen Künstlern auch die theoretischen Äußerungen besser ver-
stehen gelernt, die wir beispielsweise Wassily Kandinski oder Paul Klee
verdanken (vgl. W. Kandinski, Über das Geistige in der Kunst; P. Klee,
Über die moderne Kunst). Dabei ist mir deutlich geworden: Was der
Philosoph hier zu lernen hat, betrifft nicht nur das Spezialgebiet der
Ästhetik, sondern die Vielfalt der Weisen von Erfahrung überhaupt.
Jeder dieser Erfahrungsarten, z.B. der sittlichen oder der religiösen Er-
fahrung, aber auch der wissenschaftlichen Empirie, liegt eine spezi-
fische Weise des Wahrnehmens zugrunde. Aber allen Erfahrungs-
weisen ist gemeinsam, daß die Begriffe, die nötig sind, um aus subjek-
tiven Erlebnissen objektiv gültige Erkenntnisse zu gewinnen, sich in
der Auslegung dieser Wahrnehmungsweisen bewähren müssen und
deshalb auf jedem Gebiet der Erfahrung eine besondere Gestalt an-
nehmen. Ich habe mich deswegen in »Erfahrung als Dialog mit der
Wirklichkeit« bemüht, der Lehre von der Wahrnehmung und von der
Verschiedenheit der Wahrnehmungsarten ein größeres Gewicht zu-
zumessen, als dies gewöhnlich geschieht.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 19

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Weiterführende Reflexionen

Auch in den 19 Jahren, die seit dem Erscheinen von »Erfahrung als
Dialog« verstrichen sind, hat mich die Erinnerung anmeine Begegnun-
gen mit Künstlern weiter begleitet. Dabei hat mich vor allem die Frage
beschäftigt, ob der Begriff »responsorisches Gestalten«, der sich in die-
sen Gesprächen als hilfreich erwiesen hatte, nicht zu einer weiterfüh-
renden Interpretation dessen Anlaß geben könne, was in den verschie-
denen Weisen des »Dialogs mit der Wirklichkeit« geschieht. Sollte
diese Vermutung sich bestätigen, wird sich daraus nicht nur eine neue
Aufgabenstellung der transzendentalen Ästhetik ergeben, sondern eine
veränderte Gestalt der gesamten Transzendentalphilosophie.

Der Grundgedanke von »Erfahrung als Dialog mit der Wirklich-
keit« läßt sich in folgender Weise wiedergeben: Weder unsere Sinne
noch unsere Begriffe üben einseitig eine »Herrschaft über die Gegen-
standswelt« aus, sondern stehen zu dieser in einem dialogischenWech-
selverhältnis. Sowohl unser Anschauen als auch unser Denken antwor-
tet auf einen Anspruch des Wirklichen. Dieser Anspruch ist das »erste
Wort« im Dialog mit der Wirklichkeit. Unser Anschauen und Denken
gibt der Weise, wie die Dinge sich uns zeigen, ihre Gestalt. Aber dieses
Gestalten ist immer schon Antwort und setzt den vernommenen An-
spruch voraus. Und die Wirklichkeit, der wir begegnen, behält in die-
sem Dialog auch stets das »letzte Wort«. Denn ihr Anspruch erweist
sich unserer Antwort gegenüber immer wieder als »größer« und macht
uns so die Kritikbedürftigkeit und Überbietungsbedürftigkeit unserer
Antwort bewußt. Und indem wir uns immer neu bemühen, auf den so
vernommenen je größeren Anspruch durch eine neue Weise des An-
schauens und Begreifens zu antworten, wird jede Weise, wie das Wirk-
liche uns zum Bewußtsein gelangt, zur Phase in einem zukunftsoffe-
nen Dialog.

Die Erinnerung an die Künstler mit ihrem schöpferisch gestalten-
den und doch zugleich »demütig« an die wahrgenommene Landschaft
hingegebenen Blick hat mich jedoch in den folgenden Jahren dazu ver-
anlaßt, auch den Begriff des »Dialogs mit der Wirklichkeit« noch ein-
mal kritisch weiterzuentwickeln.

Dabei schien es mir nötig, an dem Gedanken festzuhalten: Im
Wechselverhältnis zwischen dem anschauenden und denkenden Sub-
jekt und seinen Gegenständen entfaltet jeder der beiden Partner eine
Eigenaktivität, die der andere ihm nicht abnehmen kann. Antworten-

20 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Gestalten ist kein Monolog, sondern bedarf des Anspruchs, den es
nicht »erfinden« kann, sondern vernehmen muß. Aber dieses antwor-
tende Gestalten ist eine Eigenleistung des Subjekts, ohne die das Objekt
sich nicht vor unserem leiblichen oder geistigen Auge präsentieren
könnte.

Die Überzeugung, daß es notwendig sei, an diesem Grundgedan-
ken festzuhalten, schließt jedoch die Einsicht nicht aus, daß er der Wei-
terentwicklung bedarf. Das Verhältnis zwischen Wort und Antwort
muß so gedacht werden, daß beide sich auf paradoxe Weise gegenseitig
einschließen und doch zugleich ihre Unabhängigkeit voneinander wah-
ren. Auch das »erste Wort« im Dialog, der Anspruch des Wirklichen,
wird nur dann zum »Wort«, das uns erreicht, wenn wir schon anschau-
en und denken. Und auch das »letzte Wort«, der »je größere« An-
spruch, der uns dazu aufruft, uns in der Begegnung mit dem Wirk-
lichen umgestalten zu lassen, wird nur zum »Wort«, wenn wir diesen
Anspruch schon anschauend und denkend erfassen.

Impulse, die von Wirklichen ausgehen (z.B. physische Einflüsse,
die unser Auge und Ohr erreichen und dann zu »Sinnesreizen« wer-
den), können uns nur zum Wechsel der physischen oder geistigen Per-
spektive veranlassen, wenn wir sie schon anschauend erfassen und be-
greifend verstehen. Es gibt keinWort, das wir hören könnten, ohne daß
wir schon auf es antworten. Und selbst alles vermeintlich rein rezeptive
Hinsehen ist schon eine Weise aktiven Gestaltens. Aber auch das Um-
gekehrte gilt: Unser Anschauen und Denken erreicht seine Objekten
nur in dem Maße, in welchem es sich, inmitten seines aktiven Gestal-
tens, dafür offen hält, seinerseits unter dem je größeren Anspruch des
Wirklichen umgestaltet zu werden. Das Objekt zeigt uns seinen maß-
geblichen Eigenstand immer nur dadurch an, daß es sich derWeise, wie
wir es anschauen und denken, korrigierend »entgegenwirft« (se nobis
objicit). Wir begreifen seine »Objektivität«, indem wir seinen An-
spruch als die reale »Objection« gegen unsere Auffassungsart begrei-
fen. Und schon jetzt darf, eine künftige Überlegung vorwegnehmend,
hinzugefügt werden: Es ist dieser Eigenstand, aus dem heraus die Din-
ge uns zum Objekt werden, der es uns gestattet, diese Objekte als
»Substanzen« zu bezeichnen und damit zu rechnen, daß sie auch im
Verhältnis untereinander, vor allem in ihrem kausalen Verhältnis des
Wirkens und Leidens, ihren Eigenstand und in diesem Sinne ihre
»Substantialität« bewahren werden.

Der »kreative« und zugleich selbstkritische Blick des Künstlers ist

Erkennen als antwortendes Gestalten A 21

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das besonders deutliche Beispiel dafür, daß wir die Dinge in diesem
ihrem Eigenstand erfahren. Es gehört ein geschulter und aktiv gestal-
tender Blick dazu, um dem Wirklichen anzusehen, daß es der Weise,
wie wir es anschauen, widersteht und uns zur Veränderung des Hin-
blicks nötigt. Daraus wird der Philosoph lernen: Der »je größere« An-
spruch des Wirklichen wird nicht unabhängig von der Antwort ver-
nommen, die wir geben, obgleich er diese Antwort immer wieder als
unzulänglich erweist. Der je größere Anspruch des Wirklichen ist in
der stets unzulänglichen und korrekturbedürftigen Weise unseres An-
schauens und Denkens antizipatorisch präsent. Nur so wird dieser An-
spruch zum vorantreibenden Moment des Dialogs mit der Wirklich-
keit.

d) Eine zweifache Selbstgefährdung unseres Anschauens und
Denkens

Aus der zweifachen Einsicht, daß wir den Anspruch desWirklichen nur
vernehmen, indem wir ihn schon anschauend und denkend beantwor-
ten, und daß andererseits die objektive Geltung dieses Anspruchs sich
darin zeigt, daß die Dinge sich der Weise, wie wir sie anschauend und
denkend erfassen, »entgegenwerfen«, ergeben sich freilich auch spezi-
fische Gefahren für unser Anschauen und Denken. Es gibt ein Gestal-
ten, das in solchem Maße vermeintlich »erfolgreich« ist, daß in einer
allzu »wohlgeordnet« angeschauten und begriffenen Welt der Gegen-
stand keine Möglichkeit mehr hat, seinen »je größeren« Anspruch gel-
tend zu machen. Dann wird die von uns gestaltete Welt zu einem Netz,
in das wir uns selber verstricken. Wir stoßen überall nur noch auf
selbst errichtete Spiegel, in denen wir uns selber anschauen, kommen
nie mehr zu den Sachen in ihrer beunruhigenden Fremdheit, sondern
immer nur »zu uns selbst«, und bemerken nicht einmal mehr, daß wir
uns auf diese Weise aller Realität entfremdet haben. Das Bewußtsein
von der Unentbehrlichkeit aktiven Gestaltens kann uns blind machen
für den weitertreibenden Anspruch, der uns der Unzulänglichkeit jeder
erreichten Gestalt überführen könnte.

Es gibt aber auch eine zerstörerischeWeise, sich an der Überlegen-
heit der Wahrheit über all unseren Versuchen, sie zu erfassen, selbstlos
zu erfreuen. Dann wird die »je größere Wahrheit« nicht mehr als Im-
puls zur Umgestaltung erfahren, sondern als Aufforderung zur Selbst-

22 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zerstörung der Vernunft und sogar der Wahrnehmungsfähigkeit. Die
berechtigte Sorge, das konstruktive Moment, das unvermeidlich zu je-
dem Akt des Begreifens und sogar schon zu jedem Akt des Anschauens
gehört, könnte uns den Blick auf die Wirklichkeit verstellen, kann das
Zerbrechen aller Gestalten als die einzig angemessene Selbst-Mani-
festation des Wirklichen erscheinen lassen. Dann entsteht eine zuwei-
len geradezu rauschhafte Begeisterung an der Destruktion, als ob das
Zerbrechen aller Form für sich schon die je größereWahrheit aufleuch-
ten lassen könnte. Formen dieser Begeisterung an der Dekonstruktion
finden nicht nur in gewissen Weisen künstlerischer Gestaltfeindlich-
keit ihren Ausdruck, sondern auch in gewissen Weisen einer philoso-
phischen Leidenschaft des Irrationalen. Dann wird vergessen, daß der
je größere Anspruch des Wirklichen immer unsere Antwort verlangt,
und daß diese Antwort immer den Charakter antwortenden Gestaltens
behalten muß. Die Selbstzerstörung des Subjekts würde die je größere
Wahrheit der Dinge nicht zum Aufleuchten bringen, sondern endgül-
tig in Finsternis versinken lassen.

e) Ein neues Verständnis von »Dialektik«

Ein Rückblick auf die soeben beschriebenen Selbstgefährdungen unse-
res Anschauens und Denkens macht deutlich: Die Gefahr entspringt
aus derselben Quelle, aus der sich auch die Möglichkeit der Begegnung
mit dem Wirklichen ergibt.

Es sind die Dinge, die uns durch die Weise, wie sie sich uns zeigen,
»zu denken geben«; und schon unsere Akte des Anschauens werden
durch sie hervorgerufen. Die Dinge ziehen unsern Blick auf sich und
verlangen, daß wir unseren Blick an ihnen schulen. Lassen wir uns von
ihnen nicht beeindrucken, dann sagen sie uns nichts, was wir nicht
schon vorher gewußt hätten. Aber dieWeise, wie sie uns beeindrucken,
ist zugleich die Quelle der Gefahr für unser Erkennen. Es ist nötig, daß
wir uns aus der übergroßen Suggestionskraft ihres Erscheinens befrei-
en, wenn wir diese Erscheinungen kritisch auslegen und zur »Wahrheit
der Dinge«5 vordringen wollen. Nur durch seinen Widerstand gegen
die Übermacht der Erscheinungen taucht das anschauende und denken-
de Subjekt aus dem Fluß der empfangenen Eindrücke auf. Und doch

Erkennen als antwortendes Gestalten A 23

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

5 Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologica, pars 1 quaestio 16 art 1.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind es diese Eindrücke, die uns »treffen« und »nicht mehr loslassen«,
an denen unser Blick wie unser Begriff sich bildet und so erst zur an-
gemessenen Gestalt seiner Tätigkeit findet.

Unsere kritische Auslegung ist es, die die Erscheinungen trans-
parent macht für das, was objektiv gilt und so zum Maßstab unserer
kritischen Selbstbeurteilung werden kann. Unausgelegte und darum
nicht kritisch verstandene Erscheinungen werden zu Quellen der Be-
fangenheit. Erst die kritische Auslegung bringt gegenüber unseren sub-
jektiven Meinungen den Anspruch der Dinge zur Sprache. Aber gerade
sie läßt die Gefahr entstehen, daß wir es nur noch mit unseren eigenen
Konstrukten zu tun haben. Es ist nötig, daß die Dinge sich aus der stets
subjekt-zentrierten Perspektive unseres Anschauens und aus dem Zu-
griff unserer Begriffe wieder befreien, wenn sie sich diesen Tätigkeits-
formen des Subjekts mit jenem widerständigen Eigenstand »entgegen-
werfen« sollen, der das Kennzeichen des Ob-jectum ist. Nur durch
diesenWiderstand taucht das Objekt aus dem Fluß unserer Vorstellun-
gen auf, zeigt uns seinen Eigenstand an und verhindert, daß der Dialog
mit ihm zumMonolog des anschauenden und denkenden Subjekts »ver-
schrumpft« (um einen Ausdruck von Hermann Cohen zu gebrauchen).

Das Subjekt und seine Objekte müssen sich je auf ihre Weise aus
der bestimmenden Macht gerade jener wechselseitigen Einflüsse be-
freien, denen sie die Möglichkeit ihrer Begegnung verdanken. Gelingt
ihnen diese Befreiung nicht, dann werden diese wechselseitigen Ein-
flüsse zu Hindernissen der Begegnung, statt sie möglich zu machen.
Auf dieser zweifachen Gegensatz-Einheit von Ermöglichungsgrund
und Gefährdung der Begegnung, von bestimmendem Einfluß und frei-
setzender Ermächtigung ergibt sich eine eigentümliche Dialektik. Die-
se betrifft nicht nur, wie bei Kant, das Verhältnis der Ideen und der
ihnen entsprechenden Begriffe. Bei Kant ist es vor allem das Verhältnis
der zweifachen Idee von »Welt« als »Natur« und als »Welt der Zwek-
ke«, aus der die Dialektik entspringt, weil diese Welten sich unerachtet
ihrer Strukturverschiedenheit gegenseitig durchdringen: es ist die Na-
tur, in der wir die sittlich gebotenen Zwecke realisieren sollen. Die hier
angedeutete Dialektik dagegen betrifft, wie noch gezeigt werden soll,
schon jede einzelneWahrnehmung, sofern das wahrnehmende Subjekt
und das wahrgenommene Objekt aufeinander gerade in der Weise wir-
ken, daß sie sich gegenseitig zum widerständigen Eigenstand fähig ma-
chen und so aufeinander auf eine Weise einwirken, die man als »er-
mächtigende Macht« und »freisetzende Freiheit« bezeichnen kann.

24 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und dieses Verhältnis von ermächtigender Macht und befreiender
Freiheit wiederholt sich noch einmal dort, wo die Gesetzgebung des
Verstandes, der den Gegenständen Kontexte ihres Erscheinens ein-
räumt, diese Gegenstände erst zu jenem widerständigen Eigenstand
freisetzt, durch den sie sich allen bloßen intellektuellen Konstruktio-
nen des Erkennenden »entgegenwerfen« und so erst zu »Ob-jekten«
werden. »Responsorisches Gestalten« gibt nicht nur eine Antwort auf
den vernommenen Anspruch der Dinge, sondern gibt diesem Anspruch
erst seine für uns vernehmbare Gestalt. Aber zugleich macht der so
vernehmbar gewordene Anspruch seinen Widerstand gegen die gestal-
tenden Kräfte des Subjekts geltend. Es ist das wahrgenommene und
sodann das in Begriffen erkannte Objekt, das dem Subjekt als »leibhaf-
te Objektion« gegen die bestimmende Kraft seines Gestaltens gegen-
übertritt. Gerade dadurch macht das Objekt das Subjekt zu einer
Selbstkritik fähig, durch die es seine Befangenheit im Netz der eigenen
Konstrukte zerbricht.

Und doch ist das Verhältnis von Subjekt und Objekt der Gefahr
ausgesetzt, daß die ermächtigendeMacht der Objekte in die Übermacht
einer Faszination umschlägt, die neue Befangenheiten erzeugt, und daß
die befreiende Freiheit des Urteils in ein Herrschaftswissen übergeht,
das die Dinge einseitig der »Gesetzgebung des Subjekts« unterwirft
und damit zugleich eine Praxis technischer Weltbeherrschung vor-
bereitet.

Es wird zu prüfen sein, ob diese Dialektik – ebenso wie die kanti-
sche – nach einer Auflösung durch Vernunftpostulate verlangt. In je-
dem Falle aber wird die hier vorgeschlagene Neubestimmung des Ver-
hältnisses zwischen demwahrnehmenden und urteilenden Subjekt und
seinen Objekten eine Weiterentwicklung der gesamten Transzenden-
talphilosophie notwendig machen, die sowohl die transzendentale Äs-
thetik (Wahrnehmungslehre) als auch die transzendentale Logik und
Dialektik betrifft.

f) Thesen und weiterführende Fragen

Selbstkritische Reflexionen der soeben beschriebenen Art haben mich
in den folgenden Jahren zunächst zu Überzeugungen geführt, die in
Thesen ausgesprochen werden konnten. An diese knüpften sich Fra-
gen, die ein Feld kommender Untersuchungen absteckten.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 25

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Man muß etwas dazutun, wenn die Sache sich zeigen soll. Wahr-
nehmen ist kein rein passives Geschehenlassen. Aber was man
hier »dazutun« muß, will erlernt und eingeübt sein, wenn es der
Sache dazu verhelfen soll, sich zu zeigen. Sonst besteht die Gefahr,
daß unsere Wahrnehmungsart sich wie ein Schleier zwischen uns
und die Dinge schiebt. Daher die weiterführende Frage: Wie ge-
schieht solches Lernen und Einüben?

2. Was wir »dazutun«, muß die Dinge zum Sprechen bringen, nicht
zum Schweigen. Darum sind es immer die Sachen, von denen wir
lernen müssen, sie richtig wahrzunehmen. Aber wie kommen die
Dinge auf solche Weise zur Sprache, daß sie uns zu »Lehrern«
werden können?

3. Die Dinge belehren uns, indem sie uns nicht überwältigen, son-
dern zur Eigentätigkeit des Sehens herausfordern. Zugleich aber
setzen sie sich immer wieder gegen die Weise durch, wie wir sie
anschauen und wahrnehmen. Wie können sie beides zugleich zu-
stande bringen?

4. Die Dinge können uns nur zur Eigentätigkeit herausfordern, so-
fern das Subjekt aus der Fülle und Suggestionskraft empfangener
Eindrücke zur Eigenständigkeit des Urteils »auftaucht«. Die Dinge
können sich nur gegen unsere Sichtweisen durchsetzen, indem sie
ihrerseits aus den Bildern, die wir uns von ihnen machen, zur
Eigenständigkeit des sich uns »Entgegenwerfenden«, des »Ob-jec-
tum«, auftauchen. Diese doppelte »Emergenz« ist das Resultat
einer spezifischen »Dialektik der Wahrnehmung«.

5. Darum enthält jede Wahrnehmung ein kritisches und zugleich ein
selbstkritisches Moment. Sie verhält sich kritisch gegenüber den
Eindrücken, die uns zu überwältigen drohen, zugleich aber selbst-
kritisch gegenüber der Versuchung, das antwortende Gestalten zu
einer Herrschaft über die Erscheinungen werden zu lassen. Aber
wie gewinnt die Wahrnehmung diese kritische und zugleich
selbstkritische Gestalt?

6. Die Wahrnehmung gewinnt ihre kritisch-selbstkritische Gestalt,
indem sie sich nicht darin erschöpft, »Material« für die Begriffs-
bildung zu liefern, sondern von Begriffen kritisch ausgelegt wird
und, durch diese Auslegung angeleitet, ein »neues Sehen« lernt.
Das klassische Beispiel dafür ist die neue Raum-Wahrnehmung,
die beim Übergang von der »ptolemäischen« zur »kopernika-
nischen« Auslegung der Gestirnsbeobachtungen zustande kam.

26 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Vorrede

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine auf solche Weise »belehrte Wahrnehmung« bringt in einem
zweiten Schritt die auf neueWeise gesehene Objektwelt gegen alle
bloßen Begriffskonstruktionen zur Geltung. Der Begriff, der der
Suggestionskraft der Erscheinungen widersteht, ist zugleich die
Bedingung für ein neues Sehen, durch welches die Sache sich ge-
gen die Konstruktionen des Verstandes »zur Wehr setzen« kann.

7. Die Freiheit des Blicks auf die Sache erweist sich so als eine durch
die Sache selbst »befreite Freiheit«. Und der Widerstand, den die
angeschaute Sache unseren Begriffskonstruktionen entgegen-
setzt, erweist sich als Ausdruck einer durch das Subjekt selbst »er-
mächtigtenMacht« der Objekte. Wir lernen dasWahrnehmen wie
das Begreifen in diesem Wechselspiel von »befreiender Freiheit«
des Subjekts und »ermächtigender Macht« des Objekts. Aber wie
ist zu verhindern, daß Befreiung und Ermächtigung in neue Ab-
hängigkeiten umschlagen?

8. Das Wechselspiel von befreiter und dann ihrerseits befreiender
Freiheit des Subjekts und ermächtigender Macht der Objekte ist
einer spezifischenWeise der Selbstgefährdung ausgesetzt. Es kann
(in beiden Richtungen) gerade dort Unterwerfung bewirken, wo es
Befreiung verheißt. Es ist zu prüfen, ob diese Selbstgefährdung
überwunden werden kann, wenn befreiende Freiheit und ermäch-
tigende Macht als Abbild- und Gegenwartsgestalten einer urbild-
lichen »befreienden Freiheit« und »ermächtigenden Macht« ver-
standen werden. Darauf, daß sie bloße Abbilder sind, beruht ihre
Verführungsmacht und damit ihre Selbstgefährdung. Darauf daß
sie wirkliche Abbilder sind, beruht ihre Wirksamkeit.

Falls diese Auslegung sich bestätigt, ergibt sich die weiterführende Fra-
ge, ob der Begriff der urbildlichen »ermächtigenden Macht« und »be-
freienden Freiheit« als ein philosophischer Gottesbegriff gelten kann.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 27

Der Begriff des »antwortenden Gestaltens«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erster Teil:
Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung
der transzendentalen Ästhetik

1. Eine erste Annäherung an das Problem:
Ein neuzeitliches Verständnis der Anschauung von Raum und
Zeit – und erste Zweifel an seiner Angemessenheit

Kant hat seiner »Transzendentalen Logik« eine »Transzendentale Äs-
thetik« vorangestellt.6 Damit war nicht eine Theorie des Schönen in
Natur und Kunst gemeint, sondern eine Theorie des Wahrnehmens,
gemäß der Grundbedeutung des griechischenWortes »Aisthesis«. The-
men dieser Transzendentalen Ästhetik waren bei Kant die Anschau-
ungsformen von Raum und Zeit. Denn diese leisten einen unerläß-
lichen Beitrag zum Aufbau jenes Erfahrungskontextes, innerhalb
dessen alles seine eindeutige Stelle finden muß, was von uns als objek-
tiv gültig anerkannt werden soll. Was sich nicht datieren und lozieren
läßt, steht im Verdacht, ein bloßes Gebilde des Traums oder der sub-
jektiven Phantasie zu sein.

Nun galten diese Anschauungsformen für Kant als unveränder-
lich, ebenso wie die Kategorien des Verstandes. An dieser Überzeugung
sind inzwischen Zweifel laut geworden. Die Weise, den Raum und die
Zeit anzuschauen, hat sich offensichtlich in der Geschichte verändert.
Das bekannteste Beispiel dafür ist: Während wir beim Blick in den »be-
stirnten Himmel« dessen Grenzenlosigkeit unmittelbar zu sehen mei-
nen, meinten die Alten, die begrenzende Himmelskuppel ebenso un-
mittelbar anzuschauen.

Gewöhnlich halten wir die antik-mittelalterliche Art, den Raum
zu sehen, für die Folge einer Sinnestäuschung. Die Astronomie hat
uns darüber belehrt, daß es den »blauen Himmel«, der sich als begren-
zende Kuppel über die Erde wölbt, nicht gibt. Und auf solche Weise
belehrt, »sehen« wir die Grenzenlosigkeit des Raums und können dar-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 29

6 KdrV, §§1–5.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über, angesichts unserer eigenen verschwindenden Kleinheit, erschrek-
ken. »Der Anblick einer zahllosen Weltenmenge vernichtet gleichsam
meineWichtigkeit«.7 Unsere heutige Anschauung des Raumes und der
Zeit ist also eine Folge des wissenschaftlichen Fortschritts. Und sie ist
zugleich die Bedingung wissenschaftlicher Forschung. Denn nur in den
gleichförmigen und indefiniten Raum und in die ebenso gleichförmige
und indefinite Zeit lassen sich die »Meßdaten« eintragen, aus denen
wir unsere Erkenntnisse gewinnen. Es mag im Lauf der Geschichte an-
dereWeisen gegeben haben, den Raum und die Zeit anzuschauen. Aber
nur die neuzeitliche Form der Anschauung von Raum und Zeit scheint
objektiv gültige Erkenntnis möglich zu machen. Nur sie ist deswegen
ein Thema der Transzendentalphilosophie, die es mit den Bedingungen
objektiver Erkenntnis zu tun hat. Jede andere Betrachtungsart gehört
demgegenüber, nach geläufigem Urteil, zur »Wahrnehmungs-Psycho-
logie«.

Beschreiben wir die Eigenart neuzeitlichen Anschauens des Rau-
mes und der Zeit so, dann stellt sich die Frage: Durch welchen Verlust
an Zugängen zum Wirklichen haben wir diesen Zuwachs an Exaktheit
erkauft? Erschöpft sich die Weise, wie Dinge und Menschen im Raume
und in der Zeit sind, in jenen zahlenhaft ausdrückbaren Maßverhält-
nissen, die die Grundlage aller wissenschaftlichen Forschung sind? Gibt
es nicht eine raum-zeithafte Nähe und Ferne im Verhältnis der Dinge
und Menschen zueinander, die sich nicht mit Meßband und Uhr allein
feststellen läßt? Und sind es wirklich diese Maß-Verhältnisse, die uns
die Aussage gestatten: »Jedes Ding hat seinen Ort und seine Stunde«,
und uns die Frage erlauben: »Haben Dinge und Menschen ›ihren‹ Ort
und ›ihre‹ Stunde schon gefunden«?

Wiederum drängt sich mir hier meine Erinnerung an meine Be-
gegnungen mit Künstlern auf. Ich erinnere mich an einen Maler, der
seinen Schülern den Sinn für Raum-Verhältnisse schärfen wollte und
sie deswegen anleitete, irgendwelche, für sich genommen ganz gleich-
gültigen Gegenstände so lange im Raume zu bewegen, bis sie »ihre
Stelle« gefunden hatten. Um dies zu entscheiden, mußten sich mit
den meßbaren Entfernungen ganz andere, qualitative Formen der Nähe
und Ferne verbinden, und das Netz der Beziehungen erschöpfte sich
nicht in einem Gefüge von Maß-Zahlen. Um dieses Beziehungsgefüge
zu erfassen, war ein anderes Sensorium nötig als die Fähigkeit zur

30 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

7 Kritik der praktischen Vernunft – KdpVA 289.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichst genauen Abschätzung meßbarer Distanzen. Der Künstler
aber, der sich bemühte, seinen Schülern eine dieser Aufgabe ange-
messene Unterweisung zu geben, setzte dabei voraus, daß dieses Sen-
sorium nicht einfach als angeboren vorausgesetzt werden kann, son-
dern der Einübung bedarf.

Was besagt angesichts solcher Fälle die soeben zitierte Stellung-
nahme: »Das gehört nicht in die Transzendentalphilosophie, sondern
in die Wahrnehmungspsychologie«? Wer so spricht, setzt voraus: Das,
was soeben mit den Sätzen beschrieben wurde: »Jedes Ding hat auf-
grund seiner Eigenart seine Stelle im Raum« oder: »Es muß die ihm
angemessene Stelle finden«, gehört gar nicht zu den Sachen, sondern
nur zu den Empfindungen, die sie, falls wir dafür psychisch disponiert
sind, in uns auslösen können. Aber wozu dann die didaktische Bemü-
hung des erwähntenMeisters einer Klasse von Kunstschülern?Warum
läßt man nicht jeden bei den Empfindungen, die er eben hat oder nicht
hat? Wenn es aber hier wirklich etwas zu lernen gibt, dann scheint es
doch etwas an der Sache selber zu sein, wofür die Schüler durch der-
artige Bemühungen hellsichtig werden sollen. Jener »Ort«, der mehr
ist als eine Schnittstelle in einem von uns konstruierten Koordinaten-
netz, ist etwas, das zur Sache selber gehört. Dann aber muß auch der
Raum, der diese Orte umschließt, erkannt werden, wenn wir die Dinge
in dem, was sie sind, begreifen wollen. Und Entsprechendes gilt von der
Zeit, in der alles, was ist und geschieht, die ihm zugemessene Frist und
Stunde findet. Um zu begreifen, was die Dinge und Ereignisse sind,
müssen wir erkennen, was jene Zeit ist, die ihnen Frist und Stunde ein-
zuräumen vermag.

Aber derjenige Raum, in dem die Dinge ihre eindeutig bestimm-
bare Stelle finden müssen, ist nicht der gegen seine Inhalte gleichgül-
tige Maß-Raum, sondern das diesen Dingen aufgrund ihrer Eigenart
zugehörige Gefüge von Orten und Bahnen, das ihnen erlaubt, das,
was sie sind, in konkreten Weisen des Seins-Vollzuges zu realisieren.
Und wiederum gilt Entsprechendes von der Zeit: Diejenige Zeit, in der
alle Ereignisse ihre Frist und Stunde finden, ist nicht die gegen alle
Inhalte gleichgültige Maß-Zeit, sondern ein Gefüge möglicher Begeg-
nungen, die es einem Seienden erlauben oder verwehren, das, was es
ist, in Wechselbeziehungen des Tuns und Leidens zu realisieren.

Darum sind dieser Raum und diese Zeit, aber auch die Fähigkeit,
sie anzuschauen, Themen der Transzendentalphilosophie, nicht nur der
Psychologie. Das hindert nicht, daß die Psychologie uns über Hinder-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 31

Eine erste Annäherung an das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisse aufklären kann, die der Erfüllung dieser transzendentalphiloso-
phischen Aufgabe im Wege stehen, und daß sie uns helfen kann, dieje-
nigen Fähigkeiten zu entwickeln, die zur Erfüllung dieser Aufgabe not-
wendig sind. Unterschiedliche Lehrer der Wahrnehmungskunst, nicht
nur Künstler, sondern unter anderem auch Philosophen wie Hegel und
Schelling bieten dafür überzeugende Beispiele.

2. Was heißt »anschauen« und »wahrnehmen«?

a) Die Gestaltungskraft der Sinne und ein Versuch,
ihre Regeln neu zu formulieren

Die Psychologie und Philosophie der englischen Empiristen hatte die
»sensations«, also die Weise, wie wir durch die Sinne Kenntnis von
den Dingen erlangen, als eine Serie von »Sinnesreizen« gedacht, die
wir durch unsere Sinnesorgane in uns aufnehmen. Diese ihrerseits gal-
ten als isolierte Signale, z.B. einzelne Lichtblitze oder Tonsignale, die
von den Dingen ausgehen und die wir erst durch unsere »reflexions«
zueinander in Beziehung setzen. Diese Auffassung von unseren ele-
mentaren Beziehungen zur Wirklichkeit wirkt in Kants Begriff der
»Sinnes-Affektionen« noch nach, die als isolierte Signale den »rohen
Stoff« darstellen, aus dem wir unsere Erkenntnis der Gegenstände auf-
bauen.

Dabei war Kants eigener Begriff der »Anschauungsformen« schon
der Ausdruck einer anderen, weniger »atomistischen« Auffassung vom
sinnenhaften Erkennen. Die Sinne sammeln nicht nur Signale, um sie
dem Verstand zur weiteren Bearbeitung zu übergeben, sondern sind
immer schon formgebende Kräfte und üben durch diese Formgebung
»von vorne herein« oder »apriori« eine »Gesetzgebung« über die Wei-
se aus, wie die Dinge sich uns zeigen. Doch kann man fragen, ob Kant
an dieser seiner eigenen Einsicht konsequent genug festgehalten hat.
Denn das hätte ihn hindern müssen, den aus einer mechanistischen
Physiologie entlehnten Begriff des »Sinnesreizes« (»Affektion«) un-
differenziert auf die Beschreibung von Bewußtseinsphänomenen wie
das Anschauen und Wahrnehmen zu übertragen.

Versucht man, der formgebenden Kraft der Sinne, auf die Kant
uns aufmerksam gemacht hat, deutlicher Rechnung zu tragen, als dies
in der »Kritik der reinen Vernunft« geschieht, dann wird man vor

32 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allem die beiden ersten »Grundsätze des reinen Verstandes« neu for-
mulieren müssen, die bei Kant »Axiome der Anschauung« und »Anti-
zipationen der Wahrnehmung« heißen8 . Bei Kant nämlich beruht die
objektive Geltung dieser ersten beiden »Grundsätze des reinen Ver-
standes« darauf, daß sie, weil sie dem Verstande entspringen, nur die
Form des Anschauens und Wahrnehmens betreffen können, während
alle angeschauten Inhalte den Charakter von rein subjektiven »Emp-
findungen« haben, die erst dem Verstand als »Materialien« für seine
gestaltende Tätigkeit dienen. Im Unterschied zum Verfahren Kants
wird im folgenden versucht werden, die Axiome und Antizipationen
auf die Tätigkeiten des Anschauens und Wahrnehmens selber zurück-
zuführen, statt sie dem Verstande zu entlehnen.

Trotz dieses Unterschiedes zu Kant wird es sich empfehlen, zu-
nächst einem Hinweis zu folgen, den Kant gegeben hat, der bei ihm
aber unentfaltet geblieben ist. Das Gesetz allen Anschauens läßt sich
in »Axiomen« formulieren, die von allem zeitlichenWechsel unabhän-
gig sind. Die Wahrnehmung dagegen verknüpft die augenblickshafte
Anschauung mit Inhalten der Erinnerung und der Erwartung. Ihre Ge-
setze haben deswegen den Charakter von »Antizipationen«. Wir sehen
z.B. der aufspringenden Knospe, die wir wahrnehmen, die kommende
Blüte schon an. Oder wir nehmen die Wolke, die sich vor unseren
Augen auftürmt, als eine Gewitterwand wahr, die sich alsbald mit Blit-
zen und Regenschauern entladen wird. Ist diese Unterscheidung ein-
mal getroffen, dann kann man versuchen, die Axiome und Antizipatio-
nen auf solche Weise neu zu formulieren, daß ihr Bezug zu den
Inhalten des Anschauens und Wahrnehmens deutlicher hervortritt.

Für eine solche Neuformulierung habe ich in »Erfahrung als Dia-
log« einen Vorschlag gemacht: »Alle Inhalte der Anschauung sind ge-
staltete Größen und gehen als solche aus der Antwort hervor, die wir
durch den synthetischen Akt des anschauenden Auffassens auf den
Anspruch des Wirklichen geben«;9 »Alle Inhalte der Wahrnehmung
sind Phasen in einem Dialog zwischen dem wahrnehmenden Subjekt
und der Wirklichkeit und enthalten daher in sich den Niederschlag frü-
herer und die Antizipation kommenderWahrnehmungsweisen.«10 Der
an dieser Stelle vorgeschlagene Begriff des »antwortenden Gestaltens«

Erkennen als antwortendes Gestalten A 33

Eine erste Annäherung an das Problem

8 Vgl. KdrVA 162–176.
9 EaD 334.
10 EaD 337f.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint sich in erster Linie für eine Anwendung auf das »Axiom der
Anschauung« zu eignen. Das aber wird nicht ohne Einfluß auf das Ver-
ständnis der »Antizipationen der Wahrnehmung« bleiben.

Dieser Vorschlag setzt freilich voraus, daß die Axiome und Anti-
zipationen in engerer Beziehung zur Sinnlichkeit gesehen werden, als
dies bei Kant geschieht. Denn die Anschauung und Wahrnehmung
sind, im Unterschied zum Verstand, immer auf das Konkrete gerichtet,
und ihre Gestaltungskraft ist nicht auf das rein Formale, gegenüber al-
ler Differenz der Inhalte Indifferente beschränkt. Daraus ergibt sich
eine veränderte Weise, die beiden Anschauungsformen, den Raum
und die Zeit, zu beschreiben. Und erst aufgrund dieser neuen Beschrei-
bung wird auch die hier vorgeschlagene Neuformulierung ihrer je-
weiligen Grundgesetze plausibel.

b) Anschauen als antwortendes Gestalten

»Anschauen«, so sagt das soeben formulierte Axiom, heißt schon »ant-
worten«. Aus dieser Antwort gehen Gestalten hervor, die wir anschau-
end erfassen. Wir erfassen nichts, was nicht schon Gestalt hätte. Mag
beispielsweise unsere Netzhaut isolierten »Reizen« ausgesetzt sein
oder nicht: das zu entscheiden, ist eine Aufgabe des Physiologen. Als
sinnenhaft anschauende Wesen wissen wir davon nichts. Was wir an-
schauen, ist immer schon Gestalt. Und es ist die gestaltende Kraft un-
serer Sinne, die diese Gestalten hervorbringt. Aber dieses Gestalten ist
Antwort. »Anschauen« heißt nicht: in schöpferischer Phantasie Vor-
stellungen hervorbringen. »Anschauen« heißt: so genau wie möglich
einem Anspruch entsprechen, der von den Gegenständen ausgeht. Das
erfordert jene Beharrlichkeit des Hinblickens und jene immer neue
Korrektur unserer Sichtweise, die ich bei den Malern am Bodensee be-
obachtet habe.

α) Die Raum-Anschauung

Bei Kant ist die Raum-Anschauung primär auf das umfassende Ganze
gerichtet, in dem alles, was uns zum Gegenstand wird, seine Stelle fin-
den muß. Dieses vorwiegende Interesse am einen, allumfassenden
Raum ist verständlich. Denn hier wird jenes Ganze der Welt mit den
Sinnen angeschaut, das die Vernunft durch ihre Idee als Zielpunkt viel-

34 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fältiger Verknüpfungstätigkeiten des Verstandes begreift. Der an-
geschaute Raum, so könnte man sagen, ist die den Sinnen präsent ge-
wordene Idee der Welt. Hier fügt sich die Mannigfaltigkeit räumlicher
Relationen, in denen einzelne Seiende sich zueinander verhalten, vor
allem dieMannigfaltigkeit ihrer Orte und Bahnen, zu einem umfassen-
den Ganzen zusammen. Aber dieses Vernunft-Interesse kann zu einer
sachfremden Überformung dessen führen, was gerade die Eigenart der
Anschauungsform ausmacht. Denn die gestaltende Kraft des Anschau-
ens bezieht sich nicht nur auf das umfassende Ganze des Raums, son-
dern auch und vor allem auf die vielfältigen räumlichen Gestalten der
Dinge, die sich in diesem Raume bewegen und einander begegnen.

Erst wenn wir diese Gestalten der Dinge erfaßt haben, können wir
unseren Blick für ihre Korrelationen schärfen und dann lernen, an die-
sen Korrelationen trotz all ihrer Verschiedenheit eine gemeinsame
Struktur abzulesen, durch die sie sich dem Raum als dem Gesamtgefü-
ge solcher Korrelationen einfügen. Dieser methodische Vorrang des Er-
fassens räumlicher Gestalten vor der Frage nach dem »einen Raum«
hat Folgen für das Verständnis der »Anschauungsformen«. Sie sind ge-
staltende Kräfte, die zunächst die Weise bestimmen, wie einzelne Din-
ge und dann einzelne Relationen uns gegenübertreten; und erst zuletzt
beziehen sie sich auf das Ganze der Gegenstandswelt. Wir schauen
nicht zuerst »den« Raum an, um dann sekundär den einzelnen Dingen
ihren Ort in ihm zuzuweisen; wir schauen zuerst die Raumgestalt von
Dingen an, um dann sekundär einen Blick dafür zu gewinnen, auf wel-
che Weise sie im Raume sind und sich im Raume bewegen. Kurz: Die
Raum-Anschauung ist nicht angeboren, sondern wird erlernt, eingeübt
und immer neu an dem, was Raume ist und geschieht, überprüft und
weiterentwickelt.

Darum ist der angeschaute Raum nicht der nach mathematischen
Regeln konstruierte, sondern der von individuellen Gestalten erfüllte,
ihnen die ihnen gemäßen Orte einräumende Raum. Was in ihm keine
eindeutig bestimmbare Stelle findet, steht im Verdacht, bloßes Gebilde
subjektiver Phantasie zu sein. Aber dieses »Stelle-Finden« setzt eine
Raum-Struktur voraus, die der Vielfalt dessen angemessen ist, was die-
sen Raum erfüllt. Die Gestaltungskraft der Anschauung, die dieses
Raumgefüge hervorbringt, ist darum immer wieder daraufhin zu prü-
fen, ob sie jenes Gefüge von Orten und Bahnen entstehen läßt, das der
Eigenart der Inhalte entspricht, die wir in diesem Raume anzuschauen
bekommen.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 35

Eine erste Annäherung an das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


β) Die Zeit-Anschauung

Was soeben von der Raum-Anschauung gesagt worden ist, gilt auch
von der Zeit-Anschauung: Bei Kant ist die Anschauung der Zeit ebenso
wie die des Raumes primär auf jenes Ganze bezogen, in dem alles, was
geschieht, datierbar sein muß, also auf »die« Zeit, von der man im Sin-
gular sprechen kann und muß. Das vorwiegende Interesse richtet sich
auf die eine, allumfassende Zeit im Unterschied von den »Zeiten«, de-
ren Eigenart von den Inhalten her definiert wird (so etwa wenn man
vom 17. Jahrhundert als der »Zeit der Religionskriege« spricht oder
von unserer Gegenwart als dem »technischen Zeitalter«). Und wie
beim Raume, so wird auch bei der Zeit dieses vorwiegende Interesse
Kants und anderer Philosophen an der einen, allumfassenden Zeit dar-
aus verständlich, daß in der Zeit-Anschauung wiederum das Ganze der
Welt sinnenhaft anschaulich wird, diesmal freilich unter einem spe-
ziellen Gesichtspunkt: Es ist die Welt als allumfassender Ereignis-Zu-
sammenhang, der in der Einheit der Zeit seine anschauliche Erschei-
nungsgestalt findet.

Aber auch hier ist zu betonen: Was primär wahrgenommen wird,
ist nicht »die« im Singular verstandene Zeit, sondern die konkrete Ver-
laufsgestalt eines je konkreten Geschehens, z.B. die Verlaufsgestalt
einer Melodie, sodann aber eine Fülle ebenso konkreter Korrelationen
zwischen solchen Geschehnisreihen, z.B. zwischen dem Rhythmus der
Schritte eines Wanderers und der Melodie eines dabei gesungenen
Wanderliedes. Erst wenn wir diese Verlaufsgestalten und Rhythmen
konkreter Ereignisabläufe erfaßt haben, können wir unseren Blick für
den Zusammenklang oder die Disharmonie solcher Verlaufsgestalten
und Rhythmen schärfen und schließlich lernen, an ihnen, bei all ihrer
Verschiedenheit, eine gemeinsame Struktur abzulesen, durch die sie
sich der Zeit als dem Gesamtgefüge solcher Korrelationen einfügen.

Auch die Zeit-Anschauung erweist sich als gestaltende Kraft. Sie
bestimmt zunächst die Weise, wie sich vor unseren Augen und Ohren
aus der Fülle dessen, was geschieht, identifizierbare Gegenstände auf-
bauen, einzelne Dinge, die wir an der Zeitgestalt ihres Erscheinens er-
kennen. So erkennen wir einen Sprecher, auch wenn wir ihn nicht se-
hen, an Klanggestalt und Rhythmus seiner Sprachmelodie wieder. Erst
in einem zweiten Schritt fragen wir nach Relationen zwischen Dingen
und Personen, die ihr Sein in unterschiedlichen Zeitgestalten vollzie-
hen, und stellen dann beispielsweise die Frage, ob sie in der Unter-

36 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schiedlichkeit ihrer Lebensrhythmen zur Begegnung miteinander fä-
hig sind oder beziehungslos »nebeneinander herleben«. Dann suchen
wir nach den kostbaren Stunden, in denen solche Begegnungen gesche-
hen können, und nach begrenzten Fristen einer möglichen Zeitge-
nossenschaft, die solche Stunden zuläßt. Und erst zuletzt beziehen wir
diese Fristen und Stunden auf das Ganze, dem alle Ereignisse und Er-
eignis-Konfigurationen eingefügt sind. Wir schauen nicht zuerst »die«
Zeit an, um dann sekundär den einzelnen Ereignissen ihr »Datum« in
dieser einen, allumfassenden Zeit zuzuweisen; wir schauen zuerst die
Zeitgestalt von Ereignis-Konfigurationen an, um dann sekundär sehen
zu lernen, auf welcher Weise sie »in der Zeit« sind und geschehen und
in ihr ihre Fristen und Stunden finden. Kurz: Die Zeit-Anschauung ist
nicht angeboren, sondern wird erlernt, eingeübt und immer neu an
dem, was Zeit ist und geschieht, überprüft und weiterentwickelt.

Darum ist die angeschaute Zeit ebenso wie der angeschaute Raum
nicht ein nach mathematischen Regeln konstruiertes, gegen die Diffe-
renz der Inhalte indifferentes Maß-System, sondern das von individu-
ellen Ereignisreihen und ihren je besonderen Zeitgestalten erfülltes
Gefüge, das ihnen die ihrer Eigenart entsprechenden Fristen und Stun-
den einräumt. Die Gestaltungskraft jener Anschauung, die dieses Zeit-
gefüge hervorbringt, ist immer wieder daraufhin zu prüfen, ob sie je-
nes Gefüge von Fristen und Stunden entstehen läßt, das der Eigenart
jener Inhalte entspricht, die wir in dieser Zeit anzuschauen bekommen.

γ) Die besondere Bedeutung des »inneren Sinns«

Raum-Anschauung und Zeit-Anschauung zeigen mannigfache Über-
einstimmungen. Ein wesentlicher Unterschied freilich besteht zwi-
schen den beiden Anschauungsformen. Auf diesen Unterschied hat
Kant dadurch hingewiesen, daß er die Fähigkeit zur Raum-Anschau-
ung den »äußeren Sinn«, die Fähigkeit zur Zeit-Anschauung aber den
»inneren Sinn« genannt hat. Alles, was uns »draußen«, in der Objekt-
welt begegnet, tritt uns als Raumgestalt und bezogen auf seinen Ort im
Raum gegenüber. Das Subjekt dagegen und deshalb alles, was »drin-
nen« ist, wird in seinem Verhältnis zum Raum als etwas Unräumliches
erlebt, wie ein unerstreckter Punkt, auf den freilich alle Raum-Punkte
perspektivisch bezogen sind. Im Gegensatz dazu ist zeitliche Erstrek-
kung kein unterscheidendes Merkmal der Außenwelt. Das Subjekt
nimmt nicht nur Ereignisreihen in der Objektwelt wahr; sondern es

Erkennen als antwortendes Gestalten A 37

Eine erste Annäherung an das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nimmt auch sich selber als veränderlich wahr und erfährt sich damit als
ein Identisches, das wechselnde Zeitpunkte überdauert, solange »seine
Zeit« noch nicht abgelaufen ist. Nicht nur das »Draußen«, sondern
auch das »Drinnen« hat seine Frist und Stunde. Auch die Zustände
des Bewußtseins selbst haben ihre Rhythmen und Verlaufsgestalten.
Die Zeit des »inneren Sinns« oder, mit Husserl gesprochen, die Zeit
des »inneren Zeitbewußtseins«11 ist nicht die gleichförmig verlaufen-
de, gegen ihre wechselnden Inhalte indifferente Maßzeit, die wir kon-
struieren, indem wir eine Abfolge gleicher Einheiten abzählen. Sie ver-
läuft in Rhythmen, hat ihre »ritardandi« und »accelerandi« und ihre
»hervorgehobenen Augenblicke und Stunden«. Deren Kostbarkeit be-
ruht darauf, daß sie, wenn wir sie verstreichen lassen, durch noch so
viele andere Zeiteinheiten nicht mehr eingeholt werden können.

Dabei hat die »innere« Zeit einen methodischen Vorrang vor der
»äußeren«. Denn nichts kann uns als Gegenstand der Außenwelt zum
Bewußtsein kommen, ohne zugleich zum Moment unseres Selbst-
bewußtseins zu werden. Und jede Veränderung, die wir in der Außen-
welt wahrnehmen, hat eine Entsprechung in der inneren Veränderung
unseres Selbstbewußtseins. Wenn wir uns daher an Ereignisse in der
Außenwelt erinnern oder künftige Ereignisse erwarten, erinnern wir
uns zugleich an frühere Zustände unseres eigenen Bewußtseins und
erwarten dessen kommende Veränderung. Darum ist für alle Weisen,
wie wir die Zeit erleben, diejenige Zeit, die wir in uns selber wahrneh-
men, zugleich jener umfassende Zusammenhang, dem wir auch alle
Wahrnehmungen der Außenwelt einordnen. Nur wenn wir von der
Weise absehen, wie die Zeit uns zum Bewußtsein kommt, und uns »auf
den Standpunkt eines äußeren Betrachters stellen«, bildet die abstrakte
Maß-Zeit, die unsere Uhren und Kalender uns anzeigen, den umfas-
senden Zusammenhang, innerhalb dessen wir auch unsere Akte des
Anschauens und Wahrnehmens datieren. Für unser unmittelbares
Zeit-Bewußtsein dagegen ist die innere Zeit mit ihren eigenen Rhyth-
men und Verlaufsgestalten das Maß, mit dem wir alle wahrgenom-
menen Ereignisreihen der Außenwelt, ihre Rhythmen und Verlaufs-
gestalten messen. Hier wird jene Einheit des Ich sinnenhaft wahr-
genommen, die die Vernunft als Idee, d.h. als Zielpunkt vielfältiger
Verknüpfungstätigkeiten des Verstandes begreift.

Die Zeit, die wir nicht konstruieren, sondern wahrnehmen, ist

38 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

11 Edmund Husserl, Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins, Halle 1928.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur ein Modus, wie die Idee der »Welt« uns anschaulich gegen-
übertritt; sie ist zugleich die den Sinnen präsent gewordene Idee des
Ich, das den unterschiedlichsten Inhalten seines Erlebens eine eindeu-
tige Stelle in einem geordneten Zusammenhang zuweist. Aber dieses
Ich ist kein »abstrakter Ich-Punkt«, und der Zusammenhang, den es
aufbaut, ist kein inhalts-indifferentes Maßsystem. Vielmehr ist dieses
Ich ein jeweils konkretes Subjekt, das sich und die Formen seines An-
schauens und Denkens an den Inhalten entwickelt, die es erlebt und in
Inhalte objektiv gültiger Erfahrung verwandelt. Und die Aufgabe, die
Einheit dieses Ich zu wahren oder, wenn sie an der Disparatheit seiner
Erlebnisinhalte zu zerbrechen droht, wiederherzustellen, ist nicht die
Aufgabe, eine Distanz solcher Art zu gewinnen, daß dieses Ich vom
Wechsel seiner Inhalte völlig unbetroffen bleibt. Es ist die Aufgabe,
aus der Korrespondenz zwischen dem erfahrenen Anspruch der Dinge
und den darauf antwortenden Akten des Gestaltens die Einheit einer
Biographie aufzubauen. In der charakteristisch gestalteten Einheit die-
ser Biographie muß alles seine Stelle finden, was für uns als wirklich
geschehen gelten soll, statt nur geträumt oder ein Produkt spielerischer
Einbildungskraft zu sein.

Wie der angeschaute Raum, im Unterschied zur mathematischen
Raum-Konstruktion, ein Gefüge von Orten und Bahnen ist, die Begeg-
nungen zwischen verschiedenen Seienden möglich machen, so ist die
angeschaute im Unterschied zur konstruierten Zeit ein Gefüge von
Stunden und Fristen. Diese machen es möglich, daß Ereignisreihen
mit unterschiedlichen Rhythmen und Zeitgestalten einander begeg-
nen. Das gilt zunächst für denjenigen Zeit-Rhythmus, der für unseren
eigenen Lebensvollzug charakteristisch ist. Ihm begegnen die Zeit-Ge-
stalten, in denen das Dasein unserer möglichen Objekte sich vollzieht.
Diejenige Zeit-Struktur, in der wir unser eigenes Leben vollziehen,
zeichnet unseren möglichen Begegnungen mit Objekten mit zuweilen
ganz anderer Zeit-Gestalt die kostbaren Stunden und flüchtigen Fri-
sten vor. Erfahrung ist möglich, sofern unsere Lebenszeit zugleich das
Gefüge möglicher Begegnungen mit der Welt-Wirklichkeit vorzeich-
net. Nur so kann das Ich sich an den Gegenständen seiner Erfahrung
entwickeln und gerade in dieser seiner biographischen Entwicklung
seinen besonderen Charakter manifestieren.

Erst innerhalb dieses Geflechts von Begegnungen zwischen dem
Ich und seinen Objekten wird für uns auch sichtbar, wie die Gegenstän-
de sich untereinander durch die unterschiedlichen Zeit-Rhythmen

Erkennen als antwortendes Gestalten A 39

Eine erste Annäherung an das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihres Lebensvollzuges unterscheiden und dennoch in der umgreifenden
Zeit die Stunden und Fristen ihrer Begegnung finden. Dann sieht der
Betrachter den je individuellen Zeit-Gestalten, in denen verschiedene
Seiende ihren actus essendi vollziehen, die Chancen und Gefahren sol-
cher Begegnungen an und liest an ihrem gegenwärtigenModus essendi
die Spuren ergriffener oder versäumter Chancen, vermiedener oder
durchlittener Gefahren ab. Und er erkennt an diesen konkreten zwi-
schen-individuellen Begegnungen die Struktur der umfassenden Zeit,
in der solche Begegnungen möglich sind.

Aber auch hier, wie schon beim Raume, muß hinzugefügt werden:
Es sind die Inhalte, an denen die Struktur des umfassenden Kontextes,
in diesem Falle der Kontext der Zeit, sich bewähren muß. Die gestal-
tende Kraft, die eine Fülle von Eindrücken zu solchen Verlaufsgestalten
zusammenfaßt, ist die Wahrnehmung. Ohne die Gestaltungskraft der
Wahrnehmung könnte aus dem flüchtigen Spiel der Erlebnisse, die sich
in unserem Bewußtsein ablösen, nicht die fest umrissene und wieder-
erkennbare Raum- und Zeit-Gestalt »auftauchen«, die wir wahrneh-
men. Aber alle Gestaltungskraft des Anschauens und Denkens muß
»responsorisches Gestalten« bleiben und ist deshalb immer wieder dar-
aufhin zu prüfen, ob sie den Rhythmen und Verlaufsgestalten der in-
nerlich und äußerlich wahrgenommenen Ereignisse den angemessenen
Rahmen bereitstellen kann.

c) Die »je größere Wahrheit« und die Wahrnehmung
als Phase im Dialog

Man kann, wie Kant dies tut, die Weise, wie die Zeit und alle Ereignisse
in ihr uns gegeben sind, eine »Anschauung« nennen. Dann betont man
die »Anschaulichkeit«, mit der uns zeitliche Verlaufsgestalten, ihre
Rhythmen und Fristen gegeben sind, im Unterschied von der Un-
anschaulichkeit des Begriffs. Und zugleich macht man durch diesen
Sprachgebrauch die Gemeinsamkeiten deutlich, die zwischen dem Er-
fassen des Raumes und dem der Zeit besteht. In beiden Fällen handelt
es sich um »Anschauungsformen« (vgl. o. S. 29). Man kann aber auch
dem an früherer Stelle erwähnten Hinweis Kants folgen und zwischen
»Anschauung« und »Wahrnehmung« unterscheiden. Dann lenkt man
die Aufmerksamkeit darauf, daß die Anschauung es immer mit dem
Gegenwärtigen zu tun hat, die Wahrnehmung dagegen Erinnerung

40 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Erwartung mit dem gegenwärtig Angeschauten verbindet: Wir se-
hen den Raubvogel im Flug und nehmen die Zeitgestalt dieses Fluges
nur dadurch wahr, daß wir den Vogel »vom Himmel herabstoßen« se-
hen und ihm »die Richtung auf das Beutetier ansehen«, das er »so-
gleich in seinen Fängen halten wird«. Solches Woher und Wohin wird
nicht als Gegenwart angeschaut, sondern erinnernd und erwartend mit
der Gegenwart verknüpft.

Trotz dieses Unterschiedes gibt es eine wesentliche Gemeinsam-
keit beider Arten des Gestaltens. In beiden Fällen gehen die Inhalte,
die wir stets als gestaltete Größen anschauen und wahrnehmen, aus
unserer gestaltenden Tätigkeit erst hervor. Aber in beiden Fällen hat
diese gestaltende Tätigkeit den Charakter einer Antwort, die wir auf
einen Anspruch zu geben versuchen. Das antwortende Gestalten der
Anschauung, so hat sich gezeigt, ist zwar »immer schon« geschehen,
sobald uns irgendetwas zum Bewußtsein kommt. Aber es unterscheidet
sich vom freien Spiel der Einbildungskraft dadurch, daß es immer neu
am Angeschauten Maß nimmt, um die hervorgebrachte Gestalt kri-
tisch zu überprüfen. Und Gleiches gilt von jenem wahrnehmenden Ge-
stalten, durch das wir, statt isolierte Ereignisse wahrzunehmen, Rhyth-
men und Verlaufsgestalten erfassen und sie immer schon dem Kontext
der Zeit einfügen. Auch dieses aktive Gestalten, das wir wahrnehmend
vollziehen, nimmt immer neu amWahrgenommenenMaß, um zu prü-
fen, ob es wirklich den Eigenrhythmus und die spezifische Verlaufs-
gestalt der wahrgenommenen Ereignisse angemessen erfaßt und dar-
aus denjenigen Kontext aufgebaut hat, in dem das Wahrgenommene
seine Eigenart unverstellt zur Geltung bringen kann.

Das impliziert einen scheinbar paradoxen Sachverhalt: Inmitten
der Antwort, die wir geben, wird uns ein Anspruch vernehmbar, der
»größer« ist als unsere Antwort. Dieser Anspruch, den das Wirkliche
an uns richtet, ist das »erste Wort«, das den Dialog eröffnet. Und zu-
gleich ist er immer wieder das »letzte Wort«, durch das der Gegenstand
unsere Antwort als vorläufig und überbietungsbedürftig erweist und
sich ihr gegenüber als der »je größere« zu erkennen gibt. An ihm müs-
sen wir immer neu unsere Antwort kritisch messen. Damit aber bricht
dieser Anspruch den Dialog nicht ab, sondern treibt ihn voran.

Sobald uns deutlich wird, daß die Raum- und Zeit-Gestalten, die
wir anschauend und wahrnehmend hervorbringen, vorläufige und
überbietungsbedürftige Antworten auf einen »je größeren« Anspruch
sind, gewinnen wir einen neuen Blick auf die Gestalten, in denen das

Erkennen als antwortendes Gestalten A 41

Eine erste Annäherung an das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkliche uns anschaulich begegnet: Wir sehen ihnen die Herkunft aus
unseren früheren Versuchen antwortenden Gestaltens an und lesen an
ihnen die Zukunft neuer Weisen des uns aufgetragenen Gestaltens ab.
Man sieht der begegnenden Wirklichkeit schon an, daß sie durch ihren
Anspruch das wahrnehmende Subjekt verändern und dann zu neuen
Weisen des Wahrnehmens fähig machen kann. Gemessen an dem Ziel,
auf das alles Bemühen der Gestaltung ausgerichtet ist, erweist jede an-
geschaute und wahrgenommene Gestalt sich als Phase in einem Dialog,
der eine offene Zukunft noch vor sich hat.

An diesem Verhältnis zwischen der Gestaltungstätigkeit, die wir
anschauend und wahrnehmend vollziehen, und dem Anspruch, dem
wir dadurch zu entsprechen versuchen, wird deutlich: Transzendentale
Ästhetik ist mehr als bloße Wahrnehmungspsychologie. Gewiß ist sie
der Psychologie dadurch vergleichbar, daß sie es nicht mit einem ab-
strakten Ich-Punkt zu tun hat, sondern mit einem konkreten Subjekt
und seiner Biographie. Und dieses konkrete Subjekt lebt nicht in einer
wiederum abstrakten Zeit: der Maßzeit der Mathematiker, die gegen
alle Differenz ihrer Inhalte indifferent ist, sondern in einer konkreten
Lebenszeit mit ihren begrenzten Fristen und kostbaren Stunden. Diese
dürfen nicht versäumt werden, wenn Begegnungen mit der Wirklich-
keit möglich sein sollen. Aber das spezielle Thema der Transzendenta-
len Ästhetik ist jenes Verhältnis von Anspruch und Antwort, aus dem
die Begegnung mit dem erst hervorgeht, was »objektiv gültig« ist.
Durch dieses Moment des »je größeren Anspruchs« taucht aus dem
Strom unserer subjektiven Erlebnisse dasjenige auf, was uns mit dem
Anspruch auf objektive Geltung entgegentritt, ja sich unserer subjek-
tiven Auffassungsart immer wieder korrigierend »entgegenwirft«, »se
objicit«, und sich auf diese Weise als »Objectum« erweist. Ebenso wie
die kantische, hat es auch eine weiterentwickelte Transzendentalphi-
losophie nicht nur, wie die Psychologie, mit den Zuständen, Tätigkeiten
und Inhalten unseres Bewußtseins zu tun, sondern mit den Bedingun-
gen, die die Begegnung mit dem objektiv Gültigen möglich machen.
Das soll im folgenden an der »Dialektik der Wahrnehmung« aufge-
wiesen werden.

42 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung
zum Gegenstand

Wir müssen, so hat sich gezeigt, anschauend und wahrnehmend tätig
sein, wenn das Wirkliche uns in einer sinnenhaft erfaßbaren Gestalt
erscheinen soll. Der Anblick, den die Sache uns bietet, setzt unseren
Hinblick voraus. Und dieser Hinblick hat den Charakter des Gestaltens.
Insofern geben wir dem Wirklichen die Gestalt seines Erscheinens.

Ader jedesmal, wenn dieses »Erscheinen« geschieht, taucht der
Gegenstand aus all unseren Tätigkeiten als eine eigenständige, sich
uns »entgegenwerfende« Wirklichkeit auf. Dann wird unser neuer
Hinblick zum reinen Medium, in dem die Sache uns ihren Anblick ge-
währt. Anschauend und wahrnehmend geben wir uns diesem Anblick
der Sache hin. Die Weise, wie sie selbst sich uns »präsentiert«, also vor
uns Gegenwart gewinnt, läßt auch uns aus der Rastlosigkeit unserer
vielfältigen Tätigkeit »auftauchen« und zur Gegenwart finden. Dieses
Moment der »Gegenwart-Findung« im Anschauen der Sache, die sich
uns präsentiert, gehört zu jedem Akt des Anschauens und Wahrneh-
mens. Doch wird sich an späterer Stelle zeigen, daß dieses Moment
speziell bei der ästhetischen Erfahrung besonders deutlich hervortritt
(s.u. S. 52 ff.).

Diese Gegenwart, zu der wir im Akt des Anschauens finden, läßt
für einen kostbaren Augenblick alle Prozesse des Gestaltens hinter
sich. Die »Präsenz« der wahrgenommenen Gestalt läßt uns uns selbst
und alles, was wir zu ihrem Erscheinen beigetragen haben, vergessen.
Insofern ist ein Moment der Selbstvergessenheit für jeden Akt des An-
schauens und Wahrnehmens wesentlich.

Aber gerade wenn es uns gelingt, uns selbstvergessen an das hin-
zugeben, was sich uns zeigt, bemerken wir alsbald: Die Selbst-Präsen-
tation der Sache enthält einen Anspruch, der uns über die Weise hin-
austreibt, wie wir sie gegenwärtig erfassen. Die Gegenwart, zu der wir
in der Selbst-Präsentation der Sache gefunden haben, taucht alsbald
wieder ein in den Prozeß des weitergeführten Dialogs, den wir mit
dem Wirklichen führen. Aber dieser Dialog hat nun seinen Charakter
verändert: Der Anspruch der Sache ist nun nicht länger ein bloß unbe-
stimmter Impuls, der erst in unserer Antwort eine bestimmte Gestalt
gewinnt. Er geht von einer Wirklichkeit aus, deren Gestalt uns wahr-
nehmbar vor den Augen steht. Wir gehen den weiteren Weg des Er-
kennens in der bleibenden Gegenwart der Sache, die sich uns gezeigt

Erkennen als antwortendes Gestalten A 43

Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung zum Gegenstand

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat. Das schließt nicht aus, sondern ein, daß die Sache uns zeigt, daß sie
sich uns auf neue, angemessenere Weise zeigen wird, wenn wir zu
einer neuen, angemesseneren Weise des Hinblicks gefunden haben.

Dann wird uns auch rückschauend bewußt, daß die Gestalt, die
sich uns zeigt, immer schon aus einem Wechselspiel von »Hinblick«
und »Anblick« (»respectus« und »aspectus«) hervorgegangen ist. So
können wir der Gestalt, die wir sehen, ihre Herkunft aus einer Ge-
schichte ansehen, an der wir, als Partner eines Dialogs mit dem Wirk-
lichen, wesentlichen Anteil haben. Und wir sehen vorher, daß diese
Geschichte eine noch offene Zukunft vor sich hat. Jeder Wahrneh-
mungsinhalt wirkt auf die Weise, wie wir ihn auffassen, verwandelnd
zurück und treibt damit den Dialog mit der Wirklichkeit über seinen
gegenwärtig erreichten Status hinaus. Durch diese vorantreibende
Kraft macht der Inhalt, den wir erfassen, einen Anspruch geltend, der
größer ist als die Weise, wie wir ihn anschauend und wahrnehmend
beantworten.

Das Moment der »Veritas semper maior« wird uns nicht erst dort
bewußt, wo wir auf die Inhalte unseres Anschauens undWahrnehmens
gedanklich reflektieren, sondern schon im Akt des Wahrnehmens
selbst. Wir sehen der angeschauten und wahrgenommenen Gestalt an,
daß wir »noch einmal hinsehen« müssen, um an ihr Neues zu entdek-
ken, über das wir bisher »hinweggesehen« haben. Und bei diesem wie-
derholten Hinsehen kann uns deutlich werden, daß wir nicht nur in-
haltlich neue Details zu entdecken haben, sondern auch die Weise
unseres »Hinblicks« ändern müssen, wenn die Sache uns einen neuen
»Anblick« bieten soll.

In vielen Fällen reicht ein bloßer Wechsel unseres räumlichen
Standortes aus, um unserem Gesichtsfeld eine neue Gestalt zu geben.
Schon eine geringfügige Bewegung unseres Körpers kann genügen, um
uns sehen zu lassen, wie die verschiedenen Ebenen unseres Gesichts-
feldes sich gegeneinander verschieben, der Vordergrund sich vom Hin-
tergrund ablöst und zwischen beiden der wahrgenommene Gegenstand
sein »Tiefenprofil« gewinnt. Oft führen wir solche Bewegungen un-
willkürlich aus und nehmen dann die Veränderung unseres Gesichts-
feldes zumeist nicht ausdrücklich wahr. Wir können aber von dieser
Möglichkeit auch absichtlich Gebrauch machen, indem wir, um genau-
er zu sehen, unseren aufgerichteten Oberkörper seitlich hin und her
bewegen und dann bemerken: Der Gegenstand löst sich von seinem
Vorder- und Hintergrund und tritt uns als dreidimensionaler Körper

44 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber. Der so wahrgenommene Körper zeigt uns an, daß er eine
Rückseite hat, die er uns, bezogen auf unseren gegenwärtigen Standort,
verbirgt. Er läßt uns sehen, daß wir ihn in seiner Einheit und Ganzheit,
die von all seinen »Aspekten« verschieden bleibt, gerade nicht sehen.
Und so bringt schon eine kleine Körperbewegung jenen Prozeß in
Gang, durch den der wahrgenommene Gegenstand sich nicht nur von
seinem Vordergrund und Hintergrund abhebt, sondern von unserem
Wahrnehmen im ganzen. Nur so kann er gegenüber allem, was wir
bildend hervorbringen, in seinem Eigenstand »auftauchen«.

Es wird sich zeigen, daß in anderen Fällen ein weit radikalerer,
qualitativer »Perspektivenwechsel« notwendig ist, um den Anspruch
der Sache angemessener zu erfassen und zu beantworten. Um einen
Menschen in seiner Notlage wahrzunehmen, müssen wir nicht nur ge-
wisse, bisher unbeachtet gebliebene Details seines Anblicks ins Auge
fassen. Vielmehr ist ein anderer »Blick« notwendig als dazu, die Schön-
heit eines Sonnenuntergangs wahrzunehmen. Dann aber ändert sich
der ganze Kontext, in dem der Gegenstand sich uns zeigt. Wir sehen
an ihm nicht nur bisher Ungesehenes, sondern werden genötigt, die
Zielvorstellung davon zu ändern, was wir leisten müssen, um den Er-
fahrungskontext aufzubauen, innerhalb dessen der Gegenstand seinen
Anspruch an uns geltend machen kann. Zugleich mit der qualitativen
Veränderung unseres Blicks hat sich die regulative Idee jener »Welt«
verändert, in der der Gegenstand in seiner neuen Qualität uns begeg-
nen kann. Aus der Welt der schönen Gestalten ist eine Welt der Begeg-
nungen geworden, in denen es von uns abhängt, ob den Dingen und
Menschen, die uns begegnen, Möglichkeiten des Daseinsvollzuges zu-
rückgegeben werden, die ihnen bisher verweigert wurden.

In solchen Fällen wird besonders deutlich. Unser Anschauen und
Wahrnehmen kann nur gelingen, wenn es sich immer neu am Gegen-
stand »bilden« läßt und dann auch der »Bildung des Begreifens« neue
Aufgaben stellt. Wenn unsere Wahrnehmungsfähigkeit für solches Se-
hen tauglich werden soll, bedarf sie einer »Kultur«. Alle Versuche aber,
unsere Wahrnehmungsfähigkeit zu »kultivieren«, werden davon aus-
gehen müssen, daß jeder Wahrnehmungsinhalt auf die Weise, wie wir
ihn auffassen, verwandelnd zurückwirkt und damit den Dialog mit der
Wirklichkeit über seinen gegenwärtig erreichten Status hinaus vor-
antreibt. In dieser vorantreibenden Kraft macht der Inhalt, den wir er-
fassen, einen Anspruch geltend, der größer ist als die Weise, wie wir
ihn anschauend und wahrnehmend beantworten. An dieser Stelle wird

Erkennen als antwortendes Gestalten A 45

Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung zum Gegenstand

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch einmal deutlich. Das Moment der »veritas semper maior« wird
uns nicht erst dort bewußt, wo wir auf die Inhalte unseres Anschauens
und Wahrnehmens gedanklich reflektieren, sondern schon im Akt des
Wahrnehmens selbst. Nur so können wir der Gestalt, die wir sehen,
den Vorgang ihrer Gestaltung »ansehen«, der sich, als Vorgang der
Umgestaltung, in die Zukunft hinein fortsetzen wird.

In der Weise aber, wie die wahrgenommene Gestalt des Wirk-
lichen den Impuls zu ihrer Umgestaltung schon in sich enthält, tritt
eine eigentümliche Dialektik zutage, die das Verhältnis des wahrneh-
menden Subjekts zu seinen Gegenständen bestimmt. Diese Dialektik
soll zunächst allgemein und insofern noch etwas abstrakt beschrieben
werden. Das Gesagte wird sogleich deutlicher werden, wenn die Dia-
lektik an den verschiedenen konkreten Formen des Anschauens und
Wahrnehmens aufgezeigt werden wird

Einerseits ist es immer das Subjekt, das durch die Weise seines
Anschauens und Wahrnehmens aus der Fülle flüchtiger Eindrücke die
umrissene und wiedererkennbare Gestalt des Angeschauten undWahr-
genommenen erst zustandebringt. Wenn vor unseren Augen eine sol-
che Gestalt auftaucht, sind immer schon wir, die anschauenden und
wahrnehmenden Subjekte, es gewesen, deren gestaltende Kraft dieses
»Auftauchen der Gestalt« möglich gemacht hat. Zugleich aber hat die-
ses Gestalten immer schon den Charakter einer Antwort. Es ist »re-
sponsorisches Gestalten« und setzt einen zuvor ergangenen Anspruch
des Wirklichen voraus. Darum kommt uns zwar nichts zum Bewußt-
sein, was nicht aus der gestaltenden Kraft unserer Subjektivität erst
hervorgeht. Aber diese gestaltende Kraft selbst käme gar nicht zustan-
de, wenn nicht das Wirkliche uns mit der Maßgeblichkeit seines An-
spruchs begegnete.

Andererseits aber ist es immer der Gegenstand, der uns zu jenem
gesammelten Hinblick veranlaßt, der nötig ist, wenn aus der Fülle der
Eindrücke, die wir empfangen, der Gegenstand des Anschauens gleich-
sam »auftauchen« soll. Und es ist immer der Gegenstand, der uns zu
jenem antwortenden Gestalten hervorruft, das im flüchtigen Vorüber-
gang der Bilder, die unser Vorstellen uns darbietet, jene Rhythmen und
Verlaufsgestalten aufbaut, an denen wir die Eigenart des Gegenstandes
erkennen. Ohne jene Sammlung, die vom Gegenstand ausgeht, kämen
die Tätigkeiten der Synthesis gar nicht zustande, aus denen die an-
geschauten und wahrgenommenen Gestalten hervorgehen. Anderer-
seits ist es der gleiche Gegenstand, der uns und unserer gestaltenden

46 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tätigkeit als Maßstab gegenübertritt, an dem unser Anschauen und
Wahrnehmen sich immer wieder als unzulänglich erweist und so zur
Umgestaltung genötigt, aber auch befähigt wird.

Aber der wahrgenommene Gegenstand ist nicht nur der Grund
unserer Wahrnehmungsfähigkeit und ihrer jeweils konkreten, im Lauf
unserer Geschichte sich ausformenden Gestalt; er ist auch die Grenze,
an der diese Fähigkeit endet. Wir sehen ihm an, daß wir mit unseren
Versuchen an kein Ende kommen werden, ihm in responsorischem Ge-
stalten die Formen seines Erscheinens zu bereiten. Was wir an ihm an-
schauen und wahrnehmen, ist niemals das Ganze dessen, was es an ihm
zu sehen gibt. Und darin kündigt sich an: Alles Anschauen und Wahr-
nehmen bleibt hinter dem Anspruch des Angeschauten und Wahr-
genommen zurück; es stößt an dem Anspruch, durch den es hervor-
gerufen wird, zugleich an seine Grenze. Wir sehen dem Gegenstand
nicht nur an, daß es an ihm mehr zu sehen gibt, als wir gegenwärtig
sehen; wir sehen ihm auch an, daß das, was er ist, sich jedem Anschau-
en und Wahrnehmen immer wieder entziehen wird. Der Gegenstand
zeigt sich uns so, daß er zugleich erkennen läßt: Er wird gegenüber
jeder Weise, wie er sich zeigt, seine Vorbehaltenheit wahren. Der Ge-
genstand bildet so, in der »Un-Einholbarkeit« seiner »stets größeren
Wahrheit«, zugleich die Grenze, an der jede Weise, wie wir ihn erfas-
sen, sich als unzulänglich erweist.

Diese Dialektik des Wahrnehmens kann, in einer Kurzformel, so
beschrieben werden: Bei jeder Art des Wahrnehmens entdecken wir
am Gegenstand die Kontingenz unserer Wahrnehmungsfähigkeit im
ganzen. Wir sind auf den Gegenstand als den Grund dieser Fähigkeit
verwiesen und erfahren an ihm zugleich deren Grenze.

Und schon im Wahrnehmen zeichnet sich ab, daß dieses Verhält-
nis sich beim Versuch des Begreifens wiederholen wird: Es ist der Ge-
genstand, der »uns zu denken gibt«; und es ist der gleiche Gegenstand,
der uns erfahren läßt, daß kein Begriff ihn in dem, was er ist, erschöp-
fen wird. Wir lernen den Gegenstand gerade darin zu begreifen, daß er
in dem, was er ist, durch keinen Begriff erschöpfend erkannt werden
kann. Alle Dialektik der Ideen und Begriffe ist schon in der Dialektik
des Wahrnehmens vorgezeichnet und findet an ihr, wie noch zu zeigen
sein wird, immer neu ihr Maß.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 47

Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung zum Gegenstand

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

Alles Wahrnehmen, so hat sich gezeigt, schließt die Antizipation einer
Zukunft ein. Wir sehen der Gestalt, die wir anschauend bzw. wahrneh-
mend erfassen, neue, noch unerfüllte Aufgaben des Anschauens und
Wahrnehmens an. Wir bemerken, daß wir »noch einmal hinsehen«
müssen, um die angemessene Perspektive erst zu finden, unter der
wir die Sache betrachten müssen, um inhaltlich genauer zu erfassen,
»auf welche Weise sie gesehen werden will«. Und wir sehen vorher,
daß wir in dem Maße, in welchem uns das gelingt, nicht nur diesen
bestimmten Gegenstand, sondern die Wirklichkeit im ganzen auf neue
Weise wahrnehmen werden.

In solchen Erfahrungen wird deutlich: Das angemessene Anschau-
en und Wahrnehmen will erst gelernt sein, wenn wir fähig werden
wollen, den Anspruch der Sache zu erfassen und zu beantworten. Um
in einem Dialog mit dem Wirklichen einzutreten, ist es nötig, unsere
Wahrnehmungsfähigkeit zu »bilden«, und zwar im ursprünglichen
Sinne des Wortes als »formatio mentis«. Diese »Formung« setzt zwar
eine Reihe von physischen und psychischen Verhaltensfähigkeiten
schon als gegeben voraus. Aber diese naturhaft gegebenen Fähigkeiten
müssen »kultiviert« werden, wenn das Wahrnehmen gelingen soll.

a) Das ethische Wahrnehmen

Das bekannteste Beispiel jenes »antwortenden Gestaltens«, das zu jeder
Wahrnehmung gehört, ist jene Wahrnehmung, in der sich uns das
»Antlitz des Anderen« zeigt. Wir müssen schon aktiv gestaltend tätig
gewesen sein, wenn die Weise, wie wir einen Menschen wahrnehmen,
sich vor unseren Augen als »Antlitz« konfiguriert, dem wir ansehen,
was es von uns fordert. Wenn wir z.B. einem jungenMenschen ins An-
gesicht schauen, sehen wir ihm an, welche noch unverwirklichtenMög-
lichkeiten in diesem Menschen stecken, und werden uns der Verpflich-
tung bewußt, ihm bei der Realisierung dieser Möglichkeiten Hilfe zu
leisten. In anderen Fällen sehen wir dem Antlitz, mit dem ein Mensch
uns anblickt, die Wunden an, die das bisherige Leben ihm geschlagen
hat und die er nicht ohne fremde Hilfe überwinden kann. So werden
wir unserer Verpflichtung bewußt, ihm zur Heilung dieser Wunden
beizustehen. Wir sehen dies dem Antlitz an, das wir wahrnehmen; und

48 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir sehen vorher, daß wir ihn, uns selbst und die Welt »mit neuen
Augen sehen« werden, wenn wir uns diesem Auftrag nicht entziehen.

An diesem Beispiel zeigt sich besonders deutlich der Zusammen-
hang von angeschauter Raumgestalt und wahrgenommener Zeitge-
stalt. Das Antlitz mit seiner charakteristischen Physiognomie ist eine
räumliche Gestalt. Es bedarf einer eigenen Fähigkeit zum »Gestalt-Se-
hen«, um diese Physiognomie anschauend zu erfassen und bei erneu-
ten Begegnungen wiederzuerkennen. Und es ist eine eigene Leistung
»responsorischen Gestaltens«, wenn es uns gelingt, aus der Fülle der
Aspekte, unter denen ein Mensch sich uns zeigt, die identifizierbare
Einheit einer solchen Physiognomie aufzubauen. Aber diese raumhafte
Gestalt trägt zugleich die Spuren einer Geschichte an sich. Die wech-
selnde Mimik, mit der ein Mensch auf Situationen seines Lebens rea-
giert hat, der Ausdruck von Freude und Schmerz, von froher Über-
raschung und Schrecken, von angespannter Angst und entspanntem
Aufatmen hat sich diesem Antlitz als dauerhafter physiognomischer
Ausdruck eingegraben, läßt aber zugleich seine Herkunft aus wech-
selnden Lebenssituationen noch erkennen. Und der wahrnehmende
Blick liest an ihr die Zeitgestalt einer Geschichte ab, die sich in die Zu-
kunft hinein fortsetzen wird.

Diese Geschichte ist nicht gleichförmig verlaufen, sondern hatte
ihre qualitativ herausragenden und deswegen unvergeßlichen Stun-
den, in denen zugleich die Entscheidung darüber fiel, was dieser
Mensch künftig als besonders bedeutsam erfahren und als neuen An-
laß von »Freude und Hoffnung, von Trauer und Furcht«12 erleben
wird. In den spezifischen Rhythmus dieser Geschichte ordnet auch der-
jenige Betrachter sich ein, der den Blick, mit dem der Andere ihn an-
schaut, als Aufforderung erfährt, in diese Geschichte tätig einzugrei-
fen. Er erfaßt die kostbare Stunde, in der dem Menschen, der uns hier
begegnet, die gerade für ihn notwendige Hilfe geleistet werden kann.
Dann sieht der Wahrnehmende dem Antlitz des Anderen an: »Das
meint mich; und mit der Weise, wie ich mich zu diesem Anderen ver-
halte, entscheide ich zugleich über mich selbst und über das Urteil, das
ich im Gewissen über mich selbst werde sprechen müssen.« Die wahr-
genommene Zeitgestalt der fremden Geschichte läßt so auch den, der
sie wahrnimmt, die Gestalt seiner eigenen Geschichte erkennen: den

Erkennen als antwortendes Gestalten A 49

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

12 Vgl. die Erklärung »Gaudium et spes« des 2. Vatikanischen Konzils.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rhythmus der »kostbaren Stunden« und der Phasen der Stetigkeit, in
denen die gefällten Entscheidungen sich bewähren müssen.

Es ist kein Zufall, daß soeben der Blick für ethisch verpflichtende
Aufgaben als Beispiel dafür gewählt wurde, wie zu jeder Wahrneh-
mung zwei Momente gehören: die Entdeckung neuer Aufgaben, aber
auch das Bewußtsein davon, daß wir selbst eine Veränderung erfahren
werden, wenn wir uns auf diese Aufgabe einlassen. Denn in der spezi-
fisch sittlichen Weise, die Wirklichkeit wahrzunehmen, tritt am deut-
lichsten hervor, was »Anspruch« bedeutet und inwiefern das Verneh-
men und noch mehr das Erfüllen eines solchen Anspruchs auch das
Subjekt verändert, das diesen Anspruch vernimmt und zu erfüllen ver-
sucht. Der Anspruch geht immer von der Person oder Sache aus, der
wir begegnen. Aber wer diesen Anspruch wahrnehmen will, muß sei-
nen Blick für die Raum- und Zeitgestalt der begegnenden Wirklichkeit
geschärft und geschult haben, um an ihr abzulesen, auf welche Weise
die gegenwärtige Begegnung, in die der Wahrnehmende eintritt, ihren
»Ort« in der Geschichte dieser Wirklichkeit findet und zugleich Bedeu-
tung für seine eigene Geschichte gewinnen wird.

Wird der Gegenstand auf spezifisch sittliche Weise wahrgenom-
men, dann treten folgende Aufgaben besonders deutlich hervor, die er
dem wahrnehmenden Subjekt stellt:
(a) Dem Wirklichen Möglichkeiten ansehen und sich vorstellen, was

deren Verwirklichung für den Gegenstand bedeuten würde: »was
aus ihm werden könnte, wenn …«.
Wer keine Möglichkeiten sieht, entzieht sich der Erfahrung der
Pflicht durch die scheinbar realistische Feststellung: »Da kann
man nichts machen.«

(b) Dem Wirklichen die verkümmerte oder verletzte Gestalt ansehen,
die anzeigt, daß aus ihm »nicht werden durfte, was aus ihm hätte
werden können«.
Darin liegt der Impuls zu dem Gedanken: »Das kann doch so nicht
bleiben«. Und entgegengesetzte Eindrücke des »glücklich gestalte-
ten Lebens« führen zu der Überzeugung: »Es muß auch nicht so
bleiben«. Wer nicht fähig ist, der wahrgenommenen Gestalt ihre
Geschichte anzusehen, in deren Verlauf sich dem Wahrgenom-
menen Möglichkeiten eröffnet, verschlossen und neu geöffnet ha-
ben, erfaßt nicht die Kostbarkeit der Stunde, die er tätig ergreifen
soll.

50 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(c) Von hier aus das Erlebnis der »Betroffenheit«: »Das betrifft
(meint) mich«.
Anmerkung: Der Begriff der »Betroffenheit« ist bei Praktikern be-
liebt wegen der Motivationskraft des Erlebens, die er anzeigt – bei
den Theoretikern aber verachtet (»Betroffenheitslyrik«) wegen
des Mangels an Kriterien zur Unterscheidung zwischen dem ob-
jektiv Verpflichtenden und dem unverbindlichen und zugleich
manipulierbaren Gefühl. Aber es bleibt festzuhalten: Ohne Erleb-
nis der Betroffenheit gelingt der Übergang nicht vom anonymen
»Man sollte …« zum personalen »Du sollst«.

(d) Ein neuer Blick auf die Wirklichkeit
Die verletzte oder verkümmerte Wirklichkeit, die uns »betroffen«
macht, aber auch entgegengesetzte Eindrücke, die uns zeigen: »Es
könnte auch anders sein«, rücken so sehr ins Zentrum unseres
Blickfeldes, daß alles Andere im Lichte dieses einen Erlebnis-In-
halts gesehen wird: »So steht es mit der Welt, daß so etwas mög-
lich ist«.
Der sittlichen Wahrnehmung zeigen sich Raum und Zeit als ein
Gefüge möglicher Begegnungen, die darüber entscheiden, was aus
dem wahrgenommenen Gegenstand, aber auch aus dem wahr-
nehmenden Subjekt werden kann.

Diese Reihe von Erlebnissen führt mich
von der rein deskriptiven Feststellung, daß das Wirkliche in seiner Be-

stimmtheit und Beschränktheit von einer weiten Sphäre des Mög-
lichen umgeben ist,

über das unpersönliche Werturteil: »Das kann nicht so bleiben«,
und über das subjektive Gefühl »Das meint mich«
zur Frage nach der Aufgabe, die das Wirkliche mir stellt.

Am gleichen Beispiel läßt sich deutlich machen: Wo die Fähigkeit zu
solchem Wahrnehmen verkümmert, gehen alle sittlichen Imperative
mitsamt ihren Begründungen ins Leere. Nur wer das Wahrnehmen
lernt – in diesem Falle ein spezifisch sittliches Wahrnehmen – kann
durch Belehrung überzeugt werden.

Dann freilich, wenn wir dieses Wahrnehmen gelernt haben, ist es
nötig, in einem zweiten Schritt kritisch zu überprüfen, ob wir inmitten
der Subjektivität solchen Wahrnehmens objektiv Gültiges entdeckt ha-
ben. Es könnte ja auch sein, daß wir eine bloß subjektive Stimmungs-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 51

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lage, in die das Wahrgenommene uns versetzt hat, mit objektiv Ver-
pflichtendem verwechselt haben. Um solche Verwechselungen zu ver-
meiden, sind unterscheidende Begriffe nötig und die Kraft zum sitt-
lichen Urteil. Aber Begriffe und Urteile sind dazu da, Erfahrung
möglich zu machen, nicht dazu, sie zu ersetzen. Erfahrung aber, auch
die spezifisch sittliche Erfahrung, beginnt immer mit der Konkretheit
des Anschauens und Wahrnehmens und wird zur realitätsfernen Kon-
struktion, wo sie sich nicht immer neu am Angeschauten und Wahr-
genommenen überprüft.

Aber das gilt nicht nur für die Entdeckung moralischer Aufgaben,
sondern für alle Felder unserer Erfahrung. Überall ist eine »Kultur der
Wahrnehmung« nötig, wenn wir fähig werden sollen, sinnenhafte Ein-
drücke so in unser Bewußtsein aufzunehmen, daß sie uns Aufgaben
des Gestaltens erkennen lassen, und zugleich diese Aufgaben so zu er-
fahren, daß sie uns nötigen, die Weise, wie wir sie perzipieren, als vor-
läufig und überbietungsbedürftig zu beurteilen. Die »je größere Wahr-
heit« kann ihre vorantreibende Funktion nur erfüllen, wenn sie
inmitten der Ergebnisse unseres anschauenden und wahrnehmenden
Gestaltens zur Geltung kommt.

b) Das ästhetische Wahrnehmen

Besonders deutlich wird dieses Moment des vorantreibenden An-
spruchs bei der ästhetischen Wahrnehmung. Nicht erst in der Hervor-
bringung von Kunstwerken, sondern schon im Wahrnehmen ist ein
Akt antwortenden Gestaltens am Werke. Der Künstler muß eine Land-
schaft, die er sieht, schon auf spezifisch ästhetische Weise wahrneh-
men, um ihr den Impuls zur bildnerischen Gestaltung abzugewinnen.
Aber auch wer keine Kunstwerke schafft, sondern nur ein »schlichter
Betrachter« von Kunstwerken ist, macht die Erfahrung: Was er auf der
Leinwand vor sich hat, wird erst durch die Weise, wie er es sieht, zu
jenem Bild, dessen ästhetische Qualität ihn begeistert. Und der an sol-
chen Kunstwerken geschulte Blick entdeckt auch in der Natur die Mög-
lichkeit »gestaltenden Sehens«, auch wenn daraus keine neuen Kunst-
werke hervorgehen. Die ästhetisch bedeutsame Gestalt geht aus dem
spezifisch ästhetischen Blick auf die Wirklichkeit erst hervor. Dann
aber bemerkt auch der »schlichte Betrachter«, was dem Künstler längst
bewußt ist: Die Fähigkeit, gegebenen Erscheinungen Möglichkeiten

52 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


antwortenden Gestaltens anzusehen, wächst mit ihrem Gebrauch. Dar-
um bewährt sich die Fähigkeit zur ästhetischen Wahrnehmung darin,
daß sie bei wiederholtem Hinblick neue Möglichkeiten solchen Gestal-
tens entdeckt.

Ein großer Teil der »Kunsterziehung« an unseren Schulen ist
nicht an der Aufgabe zu messen, neue Generationen junger Künstler
heranzubilden – auch wenn in der schulischen Kunsterziehung die An-
leitung zur aktiven Bildgestaltung oft zu eindrucksvollen Ergebnissen
führt. Vielmehr ist der »Bildungswert« eines solchen Unterrichts daran
zu messen, ob es den Unterrichtenden gelungen ist, auch solchen Schü-
lern, die bei ihren Versuchen bildnerischen Gestaltens nur sehr be-
scheidene Ergebnisse erzielen, jenen Blick zu schärfen, der sie befähigt,
am jeweiligen Objekt ihre Möglichkeiten eines ästhetischen Anschau-
ens und Wahrnehmens zu entdecken und zu entwickeln. Denn schon
im bloßen Anschauen und Wahrnehmen des ästhetisch Bedeutsamen
ist ein Moment »responsorischen Gestaltens« am Werke. Die Fähigkeit
zu solchem Wahrnehmen ist es, die der Kunsterzieher »kultivieren«
will. Ohne solche Kultur des ästhetischen Wahrnehmens wird die Fä-
higkeit zur ästhetischen Erfahrung nicht gewonnen.

Wird der Gegenstand auf spezifisch ästhetische Weise angeschaut,
dann treten folgende Aufgaben besonders deutlich hervor, die er dem
anschauenden Subjekt stellt:
(a) Den Blick schärfen für das »Auftauchen« der Gestalt aus der All-

tagswelt, in der sie nicht vorkam, und für ihre Morphogenese, die
sich vor unseren Augen vollzieht. Ein Beispiel: das Aufspringen
einer Knospe, aus deren Schale sich die Gestalt der Blüte erst »be-
freit«.
Ist unser Blick an solchen Phänomenen einmal geschult, dann se-
hen wir auch in anderen Fällen der gleichsam »fertigen« Gestalt
den Vorgang der Gestaltwerdung noch an. Was uns als Schönheit
der Gestalt fasziniert, ist diese »Gestalt gewordene Gestaltung«,
die sich vor unserem Auge ereignishaft präsentiert. Die »Emer-
genz« der Gestalt aus dem Prozeß der Gestaltung und die Weise,
wie sie sich dem Betrachter »präsentiert«, macht auch diesen fä-
hig, sich aus der Vielfalt seiner Tätigkeiten in die Gegenwart des
anschauenden Verweilens zu sammeln.

(b) Sich bereit machen für die Unterbrechung des Erlebnisstromes
und für die Aufforderung zum anschauenden Verweilen. »Bleib
dir der Kostbarkeit dieses Augenblicks bewußt und laß ihn nicht

Erkennen als antwortendes Gestalten A 53

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstreichen, ehe du gesehen und gehört hast, was sich hier zeigt.«
Wer sich so unterbrechen läßt, erfährt erst (und vielleicht zum
ersten Mal), was »Gegenwart« ist.
Ein Hinweis: Es gibt Werke der bildenden Kunst, die in besonde-
rem Maße geeignet sind, unseren Blick für die »Ästhetik der ge-
staltgewordenen Gestaltungskraft« zu schärfen (z.B. Feiningers
»Stadtkirche in Halle« oder das Schloß »La Roche Guyon« von
Braque). In anderen Fällen macht uns das Kunstwerk zu Augen-
zeugen des Vorgangs, in welchem die Struktur, die das Blickfeld
beherrscht, alle besonderen Gestalten von Dingen und Menschen
aufsprengt oder einschmilzt und zu ihren bloßen Spiegelungen
macht (vgl. Feiningers »Stadt im Mondlicht« oder Paul Klees
»Traumstadt«). An Kunstwerken wie den genannten kann man
lernen, zu sehen, wie die vermeintlich »fertige Gestalt« der Ge-
genstände, die wir wahrnehmen, aus dem Prozeß der Gestaltbil-
dung und Gestaltauflösung und Neugestaltung hervorgegangen
ist und sich uns so »präsentiert«, daß sie uns in der Flüchtigkeit
der Zeit zur Gegenwart der Anschauung sammelt.
Wer dies in der Betrachtung von Kunstwerken gelernt hat, wird
auch bei anderen Gelegenheiten hellsichtig für die Emergenz der
Gestalt aus den Vorgängen, aus denen sie hervorging und die als-
bald zu ihrer Auflösung führen werden.

Die ästhetisch wahrgenommene Zeit ist ein Gefüge von »kostbaren
Stunden«, in denen das »Wunder« dieser Emergenz geschah, die
Flüchtigkeit unseres Lebens unterbrach und eine Gegenwart stiftete,
die im Fortgang der Zeit unvergeßlich bleibt.

Erst wenn die Sensibilität für diese Qualität des ästhetisch Wahr-
genommenen geschärft ist, kann der Lehrende in einem zweiten, frei-
lich notwendigen Schritt versuchen, seinen Schülern Kriterien der äs-
thetischen Urteilskraft zu vermitteln. Die Kraft zu diesem ästhetischen
Urteil ist nötig, um die subjektive ästhetische Begeisterung, die der Ge-
genstand unseres Anschauens in uns auslösen kann, selbstkritisch zu
überprüfen und von »Geschmacksverirrungen« zu unterscheiden.
Und erst durch diese Unterscheidung wird der Schritt von der Subjek-
tivität der Wahrnehmung zur objektiven Geltung der Erfahrung voll-
zogen. Aber alle »Regeln des guten Geschmacks« bleiben unserer äs-
thetischen Erfahrung äußerlich, wenn sie sich nicht zugleich als
Anleitungen zur ästhetischen Wahrnehmung bewähren.

54 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Der geschulte Blick des Forschers

Selbst die wissenschaftliche Empirie kommt ohne eine Kultur der
Wahrnehmung nicht aus. Dabei handelt es sich zunächst um die Fähig-
keit, rasch und zugleich exakt aufzufassen, was sich zeigt und für eine
nachfolgende wissenschaftliche »Auswertung« maßgeblich werden
kann. Denn nicht selten sind es vergleichsweise flüchtige Erscheinun-
gen, denen die Kriterien abgewonnen werden müssen, an denen Alter-
nativen der Deutung entschieden werden können. Aber diejenige Kul-
tur des Wahrnehmens, die für das wissenschaftliche Beobachten
notwendig ist, beschränkt sich nicht auf die Steigerung von Raschheit
und Genauigkeit. Der geübte Blick des Forschers zeigt sich auch daran,
daß er gegebenen Erscheinungen die Fragestellung ansieht, von der er
sich bei der Deutung des Phänomens leiten lassen kann, oder daß er
intuitiv die Relevanz des Phänomens zur Entscheidung von Deutungs-
alternativen erfaßt.

Dabei spielt das Sehen von Differenzen eine wichtige Rolle. (Ein
mir bekannter Professor für Klassische Archäologie pflegte seine Er-
fahrung in der ein wenig resignativen Formulierung zusammenzufas-
sen: »Für wen in der Wahrnehmung alle Tonscherben gleich aussehen,
der wird auch durch Belehrung kaum zum Archäologen werden.«)
Ebenso wichtig ist das Wahrnehmen von Regelmäßigkeiten, z.B. von
zeitlichen oder auch räumlichen Rhythmen, und von Abweichungen,
z.B. Rhythmusstörungen. Ohne diese Art von Wahrnehmung geht die
Frage nach dem Gesetz, das die beobachtete Regelmäßigkeit erzeugt,
oder nach Rahmenbedingungen, auf die die Abweichung zurückge-
führt werden muß, ins Leere.

Die Beispiele ließen sich vermehren. Immer wieder würde sich
zeigen: Von einem geübten Blick geleitet, braucht der Forscher nicht
wahllos Daten zu sammeln, um aus deren großer Menge sekundär die-
jenigen auszuwählen, die für sein Forschungsprogramm bedeutsam
werden könnten. Er erfaßt schon im schlichten Wahrnehmen, worauf
er beim zweiten oder dritten Hinblick wird achten müssen, um seine
Frage deutlicher zu stellen und seine Antwortversuche kritisch zu
überprüfen.

Deshalb ist der Lehrer einer Wissenschaft in einer wichtigen Hin-
sicht dem Kunsterzieher vergleichbar: Ehe er seinen Schülern Ge-
schicklichkeit in der Anwendung von Regeln beibringen kann, muß er
ihnen die Fähigkeit vermitteln, mit sicherem Blick aus der Fülle der

Erkennen als antwortendes Gestalten A 55

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erscheinungen das jeweils für den Fortgang der Forschung Bedeutsame
herauszufinden und für die Entwicklung der eigenen Fragestellung und
Methode fruchtbar zu machen. »Kultur der Wahrnehmung« ist auch
für den Lehrer der Wissenschaft ein wesentliches Bildungsziel. Freilich
handelt es sich um eine andere Art des Wahrnehmens als die ästheti-
sche. Das liegt daran, daß der Blick des Forschers andere Aufgaben zu
erfüllen hat als der Blick des Künstlers oder des Kunstbetrachters.

Wer die Phänomene mit dem Blick des Forschers wahrnimmt,
dem stellen sich vor allem folgende Aufgaben:
(a) Gefordert ist zunächst ein Blick für die Regelmäßigkeiten, die un-

sere Erfahrungswelt uns darbietet, sodann aber eine geschärfte
Sensibilität für das Überraschende, das diese Regelmäßigkeiten
zu durchbrechen scheint. Dann sagen wir: »Das kann doch nicht
wahr sein.« Aber gerade das, was sich unserem bisher bewährten
Orientierungsrahmen nicht einfügt, wird für den Forscher zum
aufschlußreichen Phänomen, dessen Deutung ihm, weit über den
Einzelfall hinaus, neue Einsichten aufschließen kann: »Lehrreich
ist, was nicht zu erwarten war.«
Ein Beispiel dafür sind die (scheinbaren) Schleifenbahnen, die die
Planeten auf dem Hintergrund der (scheinbaren) Himmelskuppel
beschreibenund die denAnlaß bildeten, ihnen denNamen»Irrster-
ne« zu geben (Planet, von »planáomai«, ich irre umher). Sie ließen
sich durch das Modell konzentrisch um die Erde kreisender Plane-
tensphären nicht erklären und haben die Astronomen veranlaßt,
zunächst Zusatzhypothesen zu bilden (Theorien von »Epizyklen«,
die um Mittelpunkte kreisen, die ihrerseits auf die zyklischen Pla-
netensphären »aufgesetzt« sind und die Planeten tragen). Schließ-
lich erwies sich ein anderes Gesamtmodell des Planetensystems,
ein nicht mehr geozentrisches, sondern heliozentrisches System,
als besser geeignet, die scheinbare Regellosigkeit der »Irrstern-
Bahnen« auf eine Regel zu bringen. Das Beispiel zeigt: Ohne einen
scharfen Blick für die scheinbare Unregelmäßigkeit hätten die For-
scher weder die Frage nach einer besseren Erklärung gestellt noch
eine neue Antwort gefunden. Wer sich nicht für überraschende
Wahrnehmungen offenhält, hat weder Anlaß, neue Theorien zu
entwerfen, noch Kriterien, um solche Entwürfe zu überprüfen.

(b) Gefordert ist sodann die Fähigkeit, überraschende Beobachtungen
dieser Art zunächst mit anderen ihrer Art zu vergleichen (also
z.B. festzustellen, daß nicht nur einer unter den Planeten derarti-

56 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge »Schleifenbahnen« durchläuft, sondern alle); sodann aber gilt
es, auch die bisher bekannten und scheinbar befriedigend gedeute-
ten Phänomene in Beziehung zu denen zu setzen, die, weil sie bis-
her nicht gedeutet werden konnten, als bloße Störungen im Re-
gelsystem erscheinen. Ehe auch nur die Frage nach einer neuen
Deutung gestellt werden kann, muß der Blick dafür geschärft wer-
den, daß auch überraschende Ereignisse nicht isoliert und bezie-
hungslos auftreten, sondern Teile eines umfassenden Beziehungs-
zusammenhanges sind. Dieser ist so gestaltet, daß er vertraute
und überraschende, überzeugend gedeutete und bisher ganz un-
verständliche Erscheinungen miteinander verbindet. Wenn so-
eben gesagt wurde: »Lehrreich ist, was nicht zu erwarten war«,
dann muß jetzt hinzugefügt werden: »Was bloß überrascht, ohne
als Glied von Zusammenhängen wahrgenommen zu werden, kann
nicht ›belehren‹, sondern nur verwirren.«

Von welcher Art dieser Zusammenhang ist, ist eine Frage, die erst das
begriffliche Denken beantworten kann. Aber wer dem einzelnen Phä-
nomen nicht unmittelbar ansieht, daß es nur aus derartigen Beziehun-
gen heraus angemessen verstanden werden kann, der wird alle theo-
retischen Beschreibungen dieses Zusammenhangs für realitätsferne
Konstruktionen halten.

Aus dieser Aufgabenstellung des wissenschaftlichen Wahrnehmens er-
klärt sich auch die für die neuzeitliche Wissenschaft spezifische Raum-
und Zeit-Anschauung. Der homogene und deshalb gegen die Differenz
seiner Inhalte indifferente Raumund die ebenso homogene und inhalts-
indifferente Zeit, in die der Forscher seine »Meßdaten« einträgt, sind
nicht der Raum und die Zeit unseres alltäglichen Wahrnehmens (s. o.
S. 30). Es bedarf einiger Bemühung, seinen Blick so zu schulen, daß er
von den konkreten Rhythmen und Fristen der beobachteten Ereignis-
abfolgen ebenso absieht wie von den konkreten Orten und Bahnen der
wahrgenommenen Gegenstände und sich darauf konzentriert, das um-
fassende raumzeitliche Bezugsfeld wahrzunehmen, dem alle wahr-
nehmbaren Raum- und Zeitgestalten eingeschrieben sind. Nur wer
den einzelnen Inhalten seiner Wahrnehmung »ansieht«, daß sie in die-
sem Bezugsfeld ihre Stelle finden, gewinnt den Blick für Regelmäßig-
keiten, aber auch für deren überraschende Unterbrechung, für Zusam-
menhänge, denen alles Wahrgenommene eingefügt ist, aber auch für
das unverwechselbar Individuelle, das mehr ist als die Funktion, die es

Erkennen als antwortendes Gestalten A 57

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in solchen Zusammenhängen erfüllt. Und nur wer diesen Blick gewon-
nen hat, wird fähig, an die wahrgenommenen Inhalte diejenigen Fra-
gen zu stellen, um deren Beantwortung die Wissenschaft sich bemüht.

Derjenige Raum und diejenige Zeit, die der geschulte Blick des
Forschers wahrnimmt, sind Gefüge von Maßverhältnissen, die gerade
aufgrund ihrer Indifferenz gegenüber allen Unterschieden der wahr-
genommenen Inhalte, all diesen Inhalten ihren Ort und ihre Stunde
zuweisen. Erst so wird die Frage nach Eigenstand und Beziehung der
wahrgenommenen Gegenstände möglich. Es wird sich zeigen, daß die-
se spezifische Weise der Raum- und Zeitanschauung dem Forscher die
Idee der »Welt« vorzeichnet und damit auch den wissenschaftlichen
Gebrauch der Kategorien bestimmt.

d) Die religiöse Wahrnehmung und die »Öffnung des Auges«

Vergleichbares gilt auch für die religiöse Erfahrung. Gerade hier tritt
das dialogische Moment besonders deutlich hervor, das zu jeder Erfah-
rung gehört. Dieses dialogische Moment ist schon im ersten Akt der
Wahrnehmung wirksam: Man sieht, so wurde an früherer Stelle ge-
sagt, der begegnenden Wirklichkeit schon an, daß sie durch ihren An-
spruch das wahrnehmende Subjekt verändern und dann zu neuenWei-
sen des Wahrnehmens fähig machen kann. Für die religiöse Erfahrung
bedeutet dies: Jener Dialog mit der Wirklichkeit, der dazu führt, daß
das Heilige zum Gegenstand unserer Erfahrung wird, beginnt schon
mit einer spezifischen Art des Wahrnehmens. Man muß das Wirkliche
schon auf eine bestimmteWeise wahrnehmen, um ihm anzusehen, daß
sein Anspruch uns verändern und dann dazu fähig machen kann, in
bestimmten Erscheinungen die Gegenwart des Heiligen wahrzuneh-
men.

Fragt man nach dem unterscheidenden Merkmal der religiösen
Wahrnehmung, so liegt es zunächst nur in der gesteigerten Intensität
eines Moments, das zu jeder Wahrnehmung gehört. Dieses wurde an
früherer Stelle auf die Kurzformel gebracht: Bei jeder Art des Wahr-
nehmens entdecken wir am Gegenstand die Kontingenz unserer Wahr-
nehmungsfähigkeit im ganzen. Wir sind auf den Gegenstand als den
Grund dieser Fähigkeit verwiesen und erfahren an ihm zugleich deren
Grenze (vgl. o. S. 47).

Dafür sei hier zunächst nur ein Beispiel gegeben, das in seiner cha-

58 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rakteristischen Doppelgestalt die soeben erwähnte Einheit von Grund
und Grenze deutlich macht:

Die einbrechende Nacht, die unsere Orte und Wege unsichtbar
macht, uns aber die Orte und Bahnen der Sterne wahrnehmen
läßt, und dann, als entgegengesetztes Erlebnis, der Morgen, an
dem die Sterne »sterben« und unsere Alltagswelt wieder »auf-
taucht«.
Das Tageslicht, das das Alltägliche sichtbar macht, macht seinen
kosmischen Kontext unsichtbar, obgleich es ohne die umfassende
Ordnung des Kosmos auch unsere Alltagswelt nicht gäbe. Und
umgekehrt: Die einbrechende Nacht, die die Sterne aufleuchten
läßt, macht die Orte und Wege, auf denen wir stehen und gehen,
unsichtbar.

Dabei bemerken wir: So ist das Leben. Immer wieder erweist die
»Weisheit des Alltags« sich als »Torheit«, wenn es um die Bedingungen
geht, auf denen dieses Leben beruht. Aber auch umgekehrt: Immer
wieder haben vor allem Spötter festgestellt, daß die Weisheit, der sich
die Tiefendimension des Lebens erschließt, zur Torheit gegenüber den
konkreten Aufgaben wird, die der Alltag uns stellt.

Sind wir einmal durch Wahrnehmungen dieser Art auf die Ver-
flechtung des Gegensätzlichen aufmerksam geworden, dann entdecken
wir Vergleichbares auch an anderen Inhalten unserer Erfahrung. Be-
sonders aufschlußreich für unser Selbstverständnis können dann Er-
fahrungen wie die folgenden werden:
(a) Gesammeltes Hören verlangt die Stille, in der es nichts zu hören

gibt. Wird aber diese Stille eigens wahrgenommen (z.B. in der
»Stunde des Pan«, der Mittagshitze, in der sich »kein Lüftchen
bewegt«), kann sie den »panischen Schrecken« auslösen: Wir er-
schrecken vor dem, was kein Gegenstand ist und keiner werden
kann, woraus aber alles kommt und wohinein alles versinkt, was
sonst vertrauter Gegenstand der akustischen Wahrnehmung ge-
wesen ist.

(b) Der Atem, der mich belebt, in dem ich ihn einatme, führt mich
zum Erstickungstod, wenn ich ihn nicht ausatmen kann.

Auch hier deuten partielle Erlebnisse das Ganze. So steht es mit mei-
nem Leben. Was mich in der einen Hinsicht hellsichtig macht, wie das
Licht des Tages, macht uns für andere Aspekte unserer Erfahrungswelt,
z.B. die Sterne, blind. Was uns befähigt, Klanggestalten und ihre Ei-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 59

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genart wahrzunehmen, wie die Stille, die dem gesammelten Hören vor-
ausgehen muß, kann uns wie ein Abgrund erscheinen, in dem alles Ge-
staltete in jedem Augenblick versinken kann. Was mir das Leben
schenkt, wie die Atemluft, muß ich hergeben, wenn es mir nicht zum
Tode werden soll.

Es ist deutlich, daß das Moment der Identität von Grund und
Grenze, das zu jeder Wahrnehmung gehört, bei der religiösen Wahr-
nehmung aufs höchste gesteigert ist. Diese »Steigerung« besteht darin,
daß gewisse Inhalte der Wahrnehmung uns anzeigen: So steht es nicht
nur um dieses und jenes Teilgebiet unseres Lebens und Erkennens,
sondern um dieses als ganzes. Es muß an dieser Stelle genügen, dafür
ein einziges Beispiel zu nennen, das in religiösen Texten besonders
häufig erwähnt wird: Das Licht ist nicht nur die Bedingung einzelner
Akte des Sehens, sondern die Bedingung des Sehens überhaupt. Aber
zugleich ist es, als blendendes Licht, die Grenze unserer Wahrneh-
mungsfähigkeit. Ob es »unsere Augen hell macht«, sodaß wir sehen,
oder ob es sie zu einer physiologischen Überreaktion anregt, durch die
es seine eigene Sehfähigkeit zerstört, ist eine offene Alternative. Und
wir nehmen, wenn wir dafür einmal sensibel geworden sind, in jedem
Akt des Sehens diese offene Alternative wahr.

Dann aber »gehen uns die Augen auf«, sodaß wir am konkreten
Ereignis des Sehens wahrnehmen, wie es mit uns und unserer Erfah-
rungswelt im ganzen bestellt ist: Wenn sich uns überhaupt etwas zeigt
und nicht vielmehr alles in der Überhelle eines verzehrenden Lichts
untergeht, ist das jedesmal die Folge davon, daß eine offene Alternative
entschieden worden ist. Und diese Entscheidung liegt all unserer Er-
kenntnisbemühung ermöglichend voraus. Sie muß schon gefallen sein,
wenn das »Licht« unserer Erkenntnis uns nicht blenden, sondern zum
Sehen fähig machen soll.

Das aber verweist uns auf das allem menschlichen Sehen voraus-
liegende Wirken einer Entscheidungsmacht, die sich unserem Einfluß
entzieht. Jeder Akt des Sehens, der uns gelingt, wird selber zur Fund-
stelle, an der wir das Wirken dieser Macht entdecken, die uns zum Se-
hen befähigt, statt uns erblinden zu lassen. Dann werden wir uns des-
sen bewußt, daß wir unsere Wahrnehmungsfähigkeit ihr verdanken.
Diejenige Entscheidungsmacht, der wir uns gerade in unserer eigenen
Subjektivität verdanken und deren Wirksamkeit wir deshalb in allem,
was uns sichtbar wird, wiedererkennen, wird in der Sprache der Reli-
gion »das Heilige« genannt. So wird das Licht, das uns sehen macht,

60 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das uns aber auch blenden könnte, zum »Bild«, d.h. zur erfahrbaren
Gegenwartsgestalt des Heiligen und damit zum Gegenstand eines spe-
zifisch religiösen Wahrnehmens.

Damit verbindet sich ein zweites unterscheidendes Merkmal der
spezifisch religiösenWahrnehmung: das Moment einer Gegenwart, die
Vertrauen stiftet und zugleich eine selbstlose Freude an der »je
größeren« Wirklichkeit hervorruft. Wir sehen es dem Gegenstand die-
ser Wahrnehmung an, daß er, wie jeder wahrgenommene Gegenstand,
eineVeränderung unseres Sehens bewirkenwird. Aber wenn es sich um
ein religiöses Wahrnehmen handelt, dann sehen wir dem Gegenstand
zugleich an, daß wir uns dieser Veränderung anvertrauen können, ohne
um unsere Identität besorgt zu sein. Das Erfassen der »je größeren
Wahrheit«, das zu jeder Wahrnehmung gehört (s. o. S. 40 ff.), wird hier
zur Quelle einer Freude, die alle ängstliche Sorge hinter sich läßt. Wer
die Dinge »mit religiösemAuge« sieht, demwird evident: Es ist gut, daß
die Wahrheit größer ist als alles, was wir zu erfassen vermögen. Und es
ist für uns selber heilsam, wenn wir ihr gegenüber alle Absicht auf
Selbstbehauptung überwinden und uns von ihr an die Grenze unserer
Wahrnehmungsfähigkeit führen lassen, weil nur so für uns »sichtbar«
wird, was alle Grenzen unseres Sehens überschreitet.

Wie jede Art des Wahrnehmens, so bedarf auch die soeben ange-
deutete spezifisch religiöse Wahrnehmung einer »Kultivierung«, wenn
sie ihre Aufgabe erfüllen soll. Aber die Eigenart der religiösen Wahr-
nehmung verlangt zugleich Klarheit über die Grenzen, die allen Ver-
suchen gezogen sind, den dafür geeigneten Blick durch eigene Anstren-
gung zu gewinnen. Die »Öffnung des Auges« ist im religiösen
Zusammenhang immer unerzwingbares Geschenk. Und es gibt beson-
dere religiös bedeutsameWahrnehmungen, für die derMensch, seinem
eigenen Selbstverständnis nach, nicht durch Veranlagung und durch
deren Kultivierung fähig wird, sondern durch Erwählung und einen da-
mit verbundenen Auftrag, zu bezeugen, was anderen Menschen ver-
borgen ist. Gerade dieses Zeugnis aber kann anderen Menschen Mög-
lichkeiten religiösen Wahrnehmens aufschließen. Nicht selten sind es
Berichte von außergewöhnlichen religiösen Wahrnehmungen, an de-
nen wir auch unser ganz alltägliches Wahrnehmen so »bilden«, daß
wir für die Gegenwart und Wirksamkeit des Heiligen sensibel werden.

Der Dienst an der speziell religiösen »Öffnung der Augen« stellt
also im Verhältnis zu anderen Weisen einer »Kultur der Wahrneh-
mung« einen Grenzfall dar. Um die Möglichkeiten dieses Dienstes

Erkennen als antwortendes Gestalten A 61

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht falsch einzuschätzen, aber auch um die Eigenart gerade dieses
Dienstes genauer zu bestimmen, sei es erlaubt, diesen Grenzfall etwas
ausführlicher zu beschreiben.

5. Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung

a) Eine methodisch wichtige Unterscheidung:
Religiöse Wahrnehmung ist nicht »Gotteswahrnehmung«

Wenn von der »Kultivierung« der Fähigkeit zur religiösen Wahrneh-
mung die Rede ist, die einen wesentlichen Teil der »religiösen Bildung«
ausmacht, dann ist es von entscheidender Bedeutung, sich über das
»Bildungsziel« dieser Bemühungen klar zu werden. Dazu aber scheint
folgende Unterscheidung unerläßlich zu sein: »Religiöse Wahrneh-
mung« ist eine Weise, die Weltwirklichkeit wahrzunehmen. Über die
Möglichkeit einer »Gotteswahrnehmung« ist damit nichts gesagt. Aber
falls es jemals Menschen gegeben hat oder solche heute noch gibt, die
Gott mit ihren Augen gesehen, seine Anrede mit ihren Ohren gehört,
die ihnen aufgelegte Hand Gottes mit ihrem Tastsinn gespürt haben, ist
die Fähigkeit zu solchem Wahrnehmen Ausdruck einer göttlichen Er-
wählung, durch die diese Menschen, z.B. Propheten und Apostel, sich
von den übrigen Menschen unterscheiden. Und keine Bemühung um
»Bildung« und »Kultivierung« unserer Wahrnehmungsfähigkeit kann
herbeiführen, was der göttlichen Freiheit vorbehalten ist und als Frucht
einer »Erwählung« verstanden werden muß.

Der Unterschied zwischen religiöser Wahrnehmung und »Gottes-
wahrnehmung« läßt sich durch folgende Beispiele erläutern: Wir, die
wir keine außerordentliche Berufung zur Gotteswahrnehmung für uns
in Anspruch nehmen, sehen nicht, wie Jesaja, »den Herrn im Tempel
thronen«13 . Wir werden nicht, wie Petrus, Johannes und Jakobus, zu
Augenzeugen der Verklärung Jesu auf dem Berge.14 Wir hören nicht,
wie Saulus vor Damaskus, daß Gott uns beim Namen ruft und uns eine
Frage stellt, die unser Leben verwandelt: »Saulus, Saulus, warum ver-
folgst du mich?«15

62 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

13 Jes 6,1.
14 2 Petr 1,16.
15 Apg 9,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das »Bildungsziel« einer »Kultivierung der religiösen Wahrneh-
mungsfähigkeit« ist deshalb bescheidener zu bestimmen: Der Mensch
soll fähig werden, die Welt im ganzen oder bestimmte ihrer »Teile« so
wahrzunehmen, daß es ihm möglich wird, in den Inhalten ganz alltäg-
licher Erfahrung die Spuren des Heiligen zu entziffern und die erfah-
rene Weltwirklichkeit als die Gestalt zu begreifen, in denen das Heilige
für uns gegenwärtig und erfahrbar wird. Das Heilige selbst bleibt vom
Wahrgenommenen so unterschieden, wie der Bedeutungsgehalt von
seiner Erscheinungsgestalt. Es ist insofern die »Hermeneutik der Welt-
wirklichkeit«, die einem solchen Wahrnehmen den Zugang zum Heili-
gen erschließt.

Aber Berichte von außergewöhnlichen Ereignissen der »Gottes-
wahrnehmung« enthalten auch Momente, die wir in unserer eigenen
Erfahrung wiedererkennen. Solche Berichte sprechen immer wieder
davon, daß Propheten und Apostel an die Grenze ihrer Wahrneh-
mungsfähigkeit geführt wurden, ehe sie mit einer neuen Öffnung der
Augen beschenkt werden konnten. Dem Propheten Jesaja werden die
Lippen mit glühender Kohle verbrannt, ehe er zu einem neuen Spre-
chen fähig wird.16 Saulus stürzt erblindet zu Boden, ehe er fähig wird,
seinerseits zum Führer der Blinden zu werden. Die Apostel auf dem
Berg der Verklärung geraten in eine »Lichtwolke«17 , deren Leuchten
ihnen alle Gegenstände verhüllt. Solche Berichte können uns, die wir
keine Propheten oder Apostel sind, dafür sensibel machen, daß auch
uns gewisse Inhalte unserer alltäglichenWelterfahrung an jene Grenze
führen können, an der wir bemerken: Wir sind unserer eigenen Fähig-
keit zum Vernehmen und zum Antworten nicht mächtig, wir könnten
unter dem Einfluß gewisser Erfahrungen auch blind und stumm wer-
den, sodaß die Welt im ganzen uns versinkt. Und wenn uns dann die
Augen wieder geöffnet werden, die Zunge wieder gelöst wird, dann be-
greifen wir das als Geschenk einer Freiheit, über die wir nicht verfügen.

Dadurch werden wir nicht zu Propheten oder Aposteln, die fähig
wären, Gott mit den Sinnen wahrzunehmen. Aber die Berichte über
das, was Propheten und Apostel erfahren haben, können für uns zu
Schulen werden, in denen wir jenes Wahrnehmen lernen, das nicht an
die besondere Berufung der Apostel und Propheten gebunden ist: das
Wahrnehmen der Weltwirklichkeit als derjenigen Erscheinungsgestalt,

Erkennen als antwortendes Gestalten A 63

Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung

16 Jes 6,6 f.
17 Mt 17,5.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deren Bedeutungsgehalt das Heilige ist, dem wir uns gerade dort anver-
trauen können, wo es uns an unsere Grenze führt.

b) Die religiös wahrgenommene Welt:
ein Ensemble von Bildern des Heiligen

Was wir auf religiöse Weise anschauen und wahrnehmen, erweist sich
immer wieder als eine Verflechtung von Gegensätzen. Dadurch aber
wird es nicht zum trügerischen Schein, sondern verweist über sich sel-
ber hinaus und zeigt etwas an, was von dem Gesehenen und begrifflich
Erfaßten verschieden ist. Aber was hier angezeigt wird, wird uns nur in
dem bekannt, was wir sehen und begreifen. So wird das Gesehene und
Begriffene transparent für den nicht wahrnehmbaren und nicht be-
greifbaren Grund seines Erscheinens. Für die religiöse Wahrnehmung
gewinnt alles, was wir erfahren, die Qualität des Bildes. Dessen Funk-
tion beruht nicht auf Ähnlichkeit mit dem, was es bedeutet, sondern
auf seiner Vergegenwärtigung (Repräsentation). Das Bild macht es
uns möglich, uns gegenwärtig zu dem zu verhalten, was sich dem Zu-
griff des Anschauens und Begreifens entzieht. Daß alle Inhalte unserer
Erfahrung diesen Charakter des Bildes annehmen können, ist der
Grund, der alle von uns hervorgebrachten Bild-Reden und Bild-Gestal-
ten erst möglich macht.

Werden die Gegenstände auf spezifisch religiöse Weise wahr-
genommen, dann werden an ihnen die Aufgaben ablesbar, die sie dem
Wahrnehmenden stellen.
(a) Zunächst gilt es hellsichtig zu werden dafür, daß das Wahrgenom-

mene eine Verheißung enthält, die es selber nicht einlösen kann.
Es macht uns zum Sehen fähig, »erleuchtet die Augen« und läßt
uns so auf Einsicht hoffen; aber es wird zur Quelle der Verblen-
dung, die uns zu Scheineinsichten verführt, wenn wir dem Wahr-
genommenen nicht kritisch begegnen. Religionen kennen die Ge-
fahren der Idololatrie, die das Bild mit dem verwechselt, was es
gegenwärtig macht, und ihm so ein »Übermaß an Vertrauen« ent-
gegenbringen. Sie kennen aber auch die Gefahr des Ikonoklasmus,
der aus der Enttäuschung dieses »Übermaßes an Vertrauen« ent-
steht und dann in eine »Verachtung der Bilder« umschlägt. Die
erste Aufgabe des Wahrnehmenden ist es darum, für jene Trans-
parenz sensibel zu werden, durch die das Bild seine Aufgabe er-

64 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


füllt: Gegenwartsgestalt dessen zu sein, was sich dem unmittel-
baren Hinblick entzieht.

(b) Wer das Wirkliche als Bild erfaßt, hat die Aufgabe, es zu deuten.
Eine bewährte Deutung der religiös verstandenen Bilder besagt:
Was in den Bildern gegenwärtig wird, wird »das Heilige« genannt.
Dieses ist Grund und zugleich die Grenze aller unserer Lebensvoll-
züge. Denn Bilder sind nur möglich, weil sie auf das Abgebildete
verweisen. Aber die gesamteWelt der Bilder vergeht, wo das Abge-
bildete selber sich ankündigt. Deshalb ist die menschliche Reaktion
auf sein Erscheinen die Einheit von Faszination und Schrecken.18

Ereignisse, in denen das Abgebildete in der Welt seiner Bilder erfahr-
bare Gegenwart gewonnen hat, sind Entstehungsgrund von Ort und
Stunde des Festes (Der Stein, auf dem Jakobs Haupt gelegen hatte, als
er »den Himmel offen sah«, wird als Denkstein aufgerichtet und für
spätere Generationen zum Ort der Festfeier19 ). Das Fest ist Ort und
Stunde, die späteren Generationen die Teilhabe an der geschehenen
Zuwendung des Heiligen möglich machen. Darum ist das Fest zugleich
der Ursprung der religiösen Raum- und Zeitanschauung.

Der religiös wahrgenommene Raum und die religiös wahrgenommene
Zeit sind Beziehungsgefüge von Bahnen, die zu Orten der Wiederbe-
gegnung mit dem Heiligen führen; bzw. von Fristen, die die Stunden
dieser Wiederbegegnung miteinander verknüpfen.

Die frühesten Kalender sind Festkalender.
Wichtige Straßen sind ursprünglich Pilgerstraßen.

c) Der Gottesdienst als Schule der religiösen Wahrnehmung

Soeben hat sich gezeigt: Berichte über religiöse Erfahrungen anderer
Menschen, vor allem über solche Erfahrungen, die uns fremdartig blei-
ben und uns zugleich an wichtige Momente des eigenen Erfahrens er-
innern, sind wichtige Hilfen, um das eigene religiöse Wahrnehmen zu
lernen. Sie können uns die Augen öffnen für Vorgänge, in denen auch
für uns die Gestalt unserer Erfahrungswelt durchscheinend wird für
die Gegenwart des Heiligen. Aber religiöse Erzählungen sind nicht die

Erkennen als antwortendes Gestalten A 65

Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung

18 Rudolf Otto, Das Heilige, Breslau 1917.
19 Gen 35,14.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einzigen Schulen dieser besonderen Wahrnehmungsart. Auffallend oft
in der Religionsgeschichte ist das, was »Erwählte« erfahren haben, zum
Inhalt eines Gedenkens geworden, das nicht nur im Bewußtsein der
Individuen vollzogen wird, sondern in der gottesdienstlichen Feier der
Gemeinde. Dort gewinnt das, wovon die Berichte sprechen, eine abbild-
hafte, aber reale Gegenwart. Im liturgischen Sprechen und Handeln der
Gemeinde ereignet sich die Re-Präsentatio dessen, wovon die liturgi-
schen Texte sprechen.

An dieser Re-Präsentatio sind die Feiernden durch ihr Sprechen
und Tun aktiv beteiligt. Sie haben nicht wie Jesaja die Seraphim singen
gehört. Aber sie singen ihnen im Gottesdienst das »Dreimal Heilig«
nach. Und indem sie das tun, machen sie selbst die Erfahrung, daß das
Aussprechen des göttlichen Namens die menschliche Antwort auf die
Weise ist, wie Gott selber sich anrufbar gegenwärtig macht. In dieser
Antwort wird die Gegenwart Gottes erfahrbar und wirksam. Die Fei-
ernden haben nicht wie die Apostel die Stimme aus der Wolke gehört:
»Dieser ist mein geliebter Sohn, auf ihn sollt ihr hören.«20 Aber sie
machen sich diese Aufforderung zueigen, indem sie vor der Verlesung
des Evangeliums Bekenntnisworte ausrufen wie z.B.: »Ehre sei Dir,
o Herr!« und nach der Verlesung antworten »Lob sei Dir Christus!«.
Darin aber machen sie selbst die Erfahrung: Der Auftrag, auf den »ge-
liebten Sohn« zu hören, wird nicht im bloßen akustischen Aufnehmen
erfüllt, sondern erst dadurch, daß das vernommene Wort seine Hörer
zum Dienst an der Ehre Gottes und zum liturgischen Lob seines Soh-
nes befähigt. In der Antwort, die die Feiernden geben, wird ihre Er-
mächtigung zu solchem Dienst an ihnen wirksam und für sie erfahrbar.
Schließlich noch ein drittes Beispiel: Die Feiernden hören nicht wie
Paulus, daß Christus sie beim Namen ruft, aber sie geben, still oder in
Worte gefaßt, vom liturgischen Bußakt am Anfang bis zum »Ite Missa
est« am Ende der Liturgie die fragende Antwort, die Paulus auf diesen
Anruf Christi gegeben hat: »Herr, was willst Du, daß ich tun soll?« Erst
indem die Feiernden sich zu diesen und anderen Weisen der Antwort
gerufen wissen, erschließt sich ihnen der Bedeutungsgehalt des ver-
nommenen Wortes. Und erst so wird für sie zur realen Gegenwart,
was sonst nur erinnerte Vergangenheit bliebe.

Die Antwort, die die Gemeinde gibt, hat ihre eigene Gestalt. Und
die Religionsgeschichte lehrt, daß in den verschiedensten Religionen

66 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

20 Mt 17,5.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um die rechte Gestalt dieser Antwort gerungen wird. Daraus erklärt
sich, daß immer wieder Reformen der Gottesdienstgestalt als notwen-
dig beurteilt und dann nach oft heftigen Diskussionen durchgeführt
werden. Die Gestalt des Gottesdienstes ist das Ergebnis einer von der
Gemeinde und ihren Autoritäten in Verantwortung vollzogenen Ge-
staltung, Aber dieses Gestalten ist nicht der frei-schöpferischen Phan-
tasie der Feiernden überlassen, sondern hat den Charakter »responso-
rischen Gestaltens«. Es ist daran gebunden, Antwort zu sein, die
freilich das, worauf sie antwortet, die geschehene Selbst-Manifestation
des Heiligen, erst an den Feiernden wirksam werden läßt. So wird an
der Gestalt des Gottesdienstes öffentlich sichtbar, was jenes »antwor-
tende Gestalten« bedeutet, das auch außerhalb des Gottesdienstes zur
Eigenart jeder religiösen Wahrnehmung gehört. Und sofern »antwor-
tendes Gestalten« auch die Vollzugsform anderer, ganz profaner Erfah-
rungsarten bestimmt, kann die religiöse Erfahrung, zu der der Gottes-
dienst anleitet, auch zu einem spezifischen Verständnis der profanen
Erfahrungen beitragen.

Im Gottesdienst wird also ein Verständnis überlieferter Berichte
gewonnen, das zugleich den Auftrag der Feiernden erkennen läßt. Die-
ser Auftrag besteht darin, der gegenwärtigen Wirksamkeit dessen zu
dienen, wovon diese Berichte sprechen. Aber damit zugleich wird der
Blick der Feiernden für ihre eigenen, außergottesdienstlich-alltäglichen
Erfahrungen geschärft, sodaß deren religiöse Bedeutung erfaßt werden
kann.

Für den Christen könnenWasser, Brot undWein zur »materia sac-
ramenti« werden, d.h. zur naturalen Grundlage eines Geschehens, in
dem Gottes Gnade am Empfänger wirksam wird. Von daher gewinnen
diese Welt-Elemente auch außerhalb der Sakramentsfeier ihre beson-
dere Würde. In anderen religiösen Kontexten sind es andere Teile der
Erfahrungswelt, die als »materiae possibilis transfigurationis« wahr-
genommen werden, d.h. als naturale Grundlagen eines Geschehens,
in welchem sie durchscheinend werden für die Gegenwart des Heiligen.
Auf ihnen liegt dann, wie Eliade das nannte, der »hierophantische Ak-
zent«21 . Was diesen »Akzent« trägt, begegnet dem Wahrnehmenden
so, daß dieser nicht nur dem Gegenstand die Möglichkeit ansieht, in
eine Erscheinungsgestalt des Heiligen transfiguriert zu werden, son-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 67

Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung

21 Mircea Eliade, Traité d’histoire des religions, Paris 1949, deutsch: Die Religionen und
das Heilige, Salzburg 1954, 122.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern zugleich damit rechnet, daß in diesem kommenden Ereignis ihm
selber die Augen zu einem neuen Sehen geöffnet werden. Er sieht dem
Gegenstand die Fähigkeit an, auch das Subjekt, dem er sich zeigt, zu
verwandeln.

d) Was die religiöse Wahrnehmung als »Grenzfall« lehren kann

Die religiöse Wahrnehmung, so wurde an früherer Stelle gesagt, ist ein
Grenzfall unter den verschiedenen Arten von Wahrnehmung (s. o.
S. 58 ff.). Aber sie ist, gerade in ihrer Besonderheit, ein lehrreicher
Grenzfall, an dem die »Kultur der Wahrnehmung« auch auf anderen
Gebieten Orientierung gewinnen kann. Das liegt einerseits daran, daß
einige Momente, die zu jeder Wahrnehmung gehören, bei der speziell
religiösen Wahrnehmung besonders deutlich hervortreten, vor allem
jene Dialektik, in der sich der Grund unserer Wahrnehmungsfähigkeit
zugleich als deren Grenze erweist (s. o. S. 43 ff.). Vielleicht noch wich-
tiger ist das zweite der oben genannten Unterscheidungsmerkmale der
religiösen Erfahrung: Sie vermittelt gerade dort, wo wir an die Grenze
unserer Wahrnehmungsfähigkeit stoßen, eine Freude daran, jener
Wahrheit begegnet zu sein, die »größer« ist als unsere Fähigkeit, sie
zu erfassen. Diese selbstlose Freude verbindet sich mit der Hoffnung,
daß uns dort, wo unsere Wahrnehmungsfähigkeit endet, zugleich eine
Verwandlung bevorsteht, der wir uns anvertrauen können, weil sie uns
zu neuen Weisen des Sehens und Begreifens fähig machen wird. Wer
im speziell religiösen Kontext diese Einheit von selbstloser Freude und
hoffnungsvoller Zuversicht erfahren hat, wird sich auch auf anderen
Gebieten, z.B. bei der Wahrnehmung des Schönen und Guten, jenen
Kontingenzerfahrungen nicht entziehen, die zu jeder Wahrnehmung
gehören. Was der Grenzfall der religiösen Wahrnehmung lehren kann,
ist jener Mut zur Zukunftsoffenheit der eigenen Geschichte, ohne den
auch keine andere Wahrnehmung angemessen erfaßt und in objektiv
gültige Erfahrung verwandelt werden kann.

Im speziell religiösen Zusammenhang stammt dieser Mut zur Zu-
kunftsoffenheit der eigenen Geschichte von dem Vertrauen, daß das
Heilige, das den Menschen immer wieder an seine Grenze führt, sich
gerade an dieser Grenze als »treu« erweisen und den Menschen zu
einer neuen Weise des Lebens umgestalten wird. Die religiöse Wahr-
nehmung sieht es der jeweils erreichten kritischen Phase der eigenen

68 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensgeschichte schon an, daß sie die Verheißung einer neuen, leben-
spendenden Zuwendung des Heiligen schon in sich enthält. An späte-
rer Stelle wird zu prüfen sein, ob dieses Spezifikum der religiösen
Wahrnehmung nicht ein Licht auf diejenige Dialektik wirft, die zu
jeder Art von Wahrnehmung gehört.

Freilich ist wiederum hinzuzufügen, was schon bei anderen Wei-
sen des Wahrnehmens gesagt worden ist: Wenn wir das Wahrnehmen
gelernt haben, stellt sich uns die Aufgabe, in einem zweiten Schritt das
Wahrgenommene kritisch zu überprüfen. Jede Art des Wahrnehmens,
das ästhetische oder das moralische Wahrnehmen und sogar die wis-
senschaftliche Beobachtung, unterliegt ihren eigenen Gefahren, sub-
jektive Befangenheiten mit den objektiv gültigen Weisen zu verwech-
seln, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt. Und jedesmal sind
Begriff und Urteilskraft nötig, um diese Aufgabe kritischen Prüfens
zu erfüllen. Das gilt für die religiöse Erfahrung in ausgezeichnetem
Maße. Gerade hier droht die Gefahr, daß das Wahrgenommene subjek-
tive Stimmungen erzeugt, z.B. solche der Angst oder auch der Begei-
sterung, die wir dann mit dem objektiv gültigen Anspruch des Heiligen
verwechseln. Ohne den kritischen Begriff und ohne die Urteilskraft,
die diesen Begriff auf das Wahrgenommene bezieht, gelingt der Über-
gang von der Subjektivität des Wahrnehmens zur objektiv gültigen Er-
fahrung auf keinem Gebiete, auch nicht auf dem Felde der Religion.
Und auf jedem Felde der Erfahrung ist zu prüfen, wie Begriffe geartet
sein müssen, um diesen Übergang vom bloß Subjektiven zum objektiv
Gültigen möglich zu machen. Die Ethik oder Ästhetik verlangt andere
Begriffe als die wissenschaftliche Theorie. Es bedarf deswegen einer ei-
genen Untersuchung, um zu bestimmen, welche Art von Begriffen die
Religion nötig hat, wenn sie einerseits Anspruch auf objektive Geltung
erheben, andererseits nicht dem »fremden Gesetz« der Wissenschaft,
der Moral oder auch der Ästhetik unterworfen werden soll. Aber auch
in diesem Falle gilt: Begriffe und ihre Anwendungsregeln gehen ins
Leere, wenn sie nicht auf die Eigenart des Wahrnehmens, hier also auf
die spezifisch religiöse Wahrnehmung, bezogen bleiben und sich an ihr
als Angebote kritischer Auslegung bewähren.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 69

Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweiter Teil:
Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe –
eine Neufassung der transzendentalen Logik

1. Eine kurze historische Besinnung

a) Einige Beispiele aus der Geschichte des Begriffs »Logik«

Das deutsche Wort »Logik« ist von dem griechischen bzw. lateinischen
Eigenschaftswort »Logiké« bzw. »Logica« gebildet. Das dazu gehörige
Hauptwort heißt »Téchne« bzw. »Ars«. Was wir im Deutschen »Logik«
nennen, ist im Griechischen »Logiké téchne«, im Lateinischen »Ars lo-
gica«. Es geht um den kunstgerechten Umgang mit den »Lógoi«, mit
den Begriffen, die wir uns selbst »zurechtlegen« und mit deren Hilfe
wir die Erkenntnisse, die wir den Erscheinungen abgewinnen, anderen
»darlegen« und als objektiv gültig ausweisen. Die beiden Momente des
»Sich-Zurechtlegens« und des »Anderen-Darlegens« kommen in dem
Verbum »légein« und dem Substantiv »Lógos« zum Ausdruck.

Platon, bei dem sich der Ausdruck »τέχνη περὶ τουϚ λόγουϚ«,
»Kunst, die die Logoi betrifft«, zum ersten Mal findet22 , begründet die
Notwendigkeit einer solchen Kunst durch Hinweis auf eine schmerz-
liche Erfahrung: Der Logos kann trügen, teils weil er von vorne herein
in betrügerischer Absicht konzipiert und verwendet wird wie beim
»listenreichen Odysseus«, teils weil er nicht selten gerade dort Begrün-
dungen zu geben scheint, wo er in Wahrheit nur ein Vorurteil des
Sprechenden bestätigt. Dann erweckt er ein Übermaß des Vertrauens,
»ἀγάν πιστεύειν«, das früher oder später enttäuscht wird und dann in
»Vernunftverachtung«, »μισολογία«, umschlägt23 . Um diesen Um-
schlag zu vermeiden, ist es nötig, zunächst die prinzipielle Schwäche
des Logos, »τὸ ἀσθενέϚ τοῦ λόγου«, zu erfassen, um sodann zu ent-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 71

22 Phaidon 90b.
23 Phaidon 89d.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheiden, aus welchen Gründen und in welchem Maße er trotz dieser
Schwäche Vertrauen verdient. Das ist in dem Maße der Fall, in wel-
chem der Logos über sich hinaus verweist und eine Beziehung zu der-
jenigen Wirklichkeit vermittelt, die nicht mit Wort und Begriff be-
schrieben werden kann. »Ρητόν οὐδαμῶϚ ἐστίν«24 .

Aristoteles versteht die Logik nicht als den dritten Weg zwischen
übermäßigem Vertrauen in unsere Begriffe und Urteile und einer prin-
zipiellen Vernunftverachtung. Wohl aber kennt er die Verführungs-
kraft sophistischer Scheinargumente und hat diesem Thema eine eige-
ne Schrift gewidmet »Περί σοϕιστικῶν ἐλέγχων«25 . Der Abwehr
dieser Gefahr dient seine Lehre von den formalen Bedingungen, an de-
nen man korrekt gebildete Begriffe und Aussagen und beweiskräftige
Argumente erkennt. Mit dieser Auffassung von der Logik greift Ari-
stoteles auf die Erfahrungen der Juristen zurück, die vor Gericht nicht
selten die Beweisgründe des Prozeßgegners als sophistische Schein-
argumente zu erweisen versuchen. Aber auch unabhängig von dieser
Situation des Rechtsstreits wird die Überprüfung der formalen Struk-
tur von Begriffen, Urteilen und Schlüssen zum unerläßlichen »Werk-
zeug«, ὄργανον, ohne dessen Verwendung niemand zu selbstkritischer
Überprüfung seiner Aussagen kommen kann.

In diesem aristotelischen Zusammenhang entstand eine Frage, die
vor allem von mittelalterlichen Theologen an Aristoteles gerichtet
wurde. Sie lautete: Wir wenden bei allen Aussagen und bei ihrer Be-
gründung die Gesetze der Logik an und wollen doch nicht nur über das
Denken unsere Urteile abgeben, sondern über seine Gegenstände. Aber
woher können wir wissen, daß die Regeln der Logik, die für unser Den-
ken gelten, auch die Sachen und Sachverhalte bestimmen? Wenn der
Ausschluß des Selbstwiderspruchs eines der obersten Gesetze der Lo-
gik ist; woher können wir wissen, daß das Widersprüchliche nicht nur
denk-unmöglich, sondern zugleich sach-unmöglich ist? Mittelalter-
liche »Anti-Dialektiker« haben dies bestritten und behauptet, daß Got-
tes Vergebungsgnade uns nicht nur vor künftigen Folgen unserer
Schuld bewahrt, sondern die Sünde selber ungeschehen macht. Und
wenn es uns als ein widersprüchlicher Gedanke erscheint, ungeschehen
zu machen, was zu einem früheren Zeitpunkt geschehen ist, dann be-

72 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

24 7. Brief 341c.
25 Aristoteles, Opera I,167ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommen wir zur Antwort: Es liegt an der Schwäche unseres Denkens,
daß wir nicht denken können, was Gott bewirken kann26 .

Und wenn ein weiteres Gesetz der Logik uns gebietet, unsere Aus-
sagen zureichend zu begründen: woher können wir wissen, daß das
»Prinzip vom zureichenden Grund« nicht nur eine Aufgabe des Den-
kens beschreibt, sondern auch ein Grundgesetz der Gegenstandswelt,
in der »nichts ohne zureichenden Grund« ist oder geschieht? Wir
könnten keine begründeten Aussagen über Sachen und Sachverhalte
machen, wenn wir diese Identität von Denkgesetz und Sachgesetz nicht
voraussetzen dürften. Aber die Logik selbst, so scheint es, kann diesen
Übergang vom Denkgesetz zum Sachgesetz nicht begründen.

Die Antwort auf die Frage, woher wir das Recht zu dieser Voraus-
setzung nehmen, ist erst Jahrhunderte später durch Immanuel Kant
gegeben worden: Wir können sicher sein, daß das logisch Unmögliche
auch in der Welt der Gegenstände nicht vorkommen wird, und wir dür-
fen voraussetzen, daß nicht nur Gedanken nach Begründung verlan-
gen, sondern auch die Sachen und Sachverhalte niemals ohne zu-
reichende Gründe sind, weil es für uns gar keine Gegenstände gäbe,
wenn nicht unser Verstand sie aus dem »rohen Stoff« sinnlicher Ein-
drücke aufbaute27 . Was uns als Gegenstand gegenübertritt, ist insofern
von unserem Verstand selbst aufgebaut oder »konstituiert« worden.
Darum treffen die Regeln des Verstandesgebrauchs, vor allem das Ge-
setz vom ausgeschlossenen Widerspruch und das Gesetz vom zurei-
chenden Grund, auf jeden Gegenstand zu.

Erst durch diese These gewinnt die Logik »transzendentalen«
Charakter: Sie beschreibt nicht nur die obersten Regeln des Denkens,
sondern zugleich die obersten Gesetze, denen alles genügen muß, was
für uns als Gegenstand gelten soll. Die »Transzendentalphilosophie der
Alten« war Ontologie28 . Sie beschrieb die allgemeinsten Eigenschaften
alles Seienden, die »Passiones generales entis«. Die neue, kantische
Transzendentalphilosophie ist »Analytik des Verstandes«29 , d.h. Ana-
lyse seiner wesentlichen Funktionen bei dem Aufbau der Gegenstands-
welt. Und als solche ist sie »transzendentale Logik«, weil es die Gesetze

Erkennen als antwortendes Gestalten A 73

Eine kurze historische Besinnung

26 So z.B. Petrus Damiani in seiner Schrift »De divina omnipotentia«, Migne Patrologia
Latina Bd. 145.
27 KrVA 1.
28 KrV B 113.
29 KrVA 247.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Logik sind, denen der Verstand gehorchen muß, um zum Aufbau
von Gegenständen fähig zu werden.

Der Verstand erfüllt diese transzendentale Funktion durch Begrif-
fe und durch deren Anwendung in Urteilen. Diese Begriffsbildung ih-
rerseits folgt gewissen Funktionen, die die Vernunft durch ihre Ideen
dem Verstande vorzeichnet. Darum hat es die transzendentale Logik
nicht nur mit Begriffen und Urteilen, sondern auch mit Ideen zu tun.

Hegel hält an der kantischen Einsicht fest, daß Begriffe und ihre
Verwendung in Urteilen und Schlußfolgerungen nötig sind, wenn uns
Gegenstände mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit gegenübertreten
sollen. Aber auf die Frage, von welcher Art die Begriffe sein müssen,
wenn sie diese Aufgabe erfüllen sollen, gibt er eine neue Antwort. Das
»Wesen« der Dinge, das wir mit unseren Begriffen erfassen wollen, ist
nicht ein Komplex abstrakter Merkmale, die allen Gegenständen einer
bestimmten Art oder Gattung zukommen. »Wesen« ist vielmehr das
Prinzip eines Vorgangs, in welchem das Allgemeine selbst sich dadurch
realisiert, daß es sich fortschreitend zum Besonderen und Individuellen
gestaltet30 . So kommt es zum »Wesen des Menschen« nicht äußerlich
hinzu, daß es Männer und Frauen, Kinder und Greise gibt oder daß das
Menschsein sich in der Mannigfaltigkeit kultureller Gestalten reali-
siert. Vielmehr ist dieser Vorgang der Selbstdifferenzierung für das
Wesen des Menschen wesentlich. Diesem »Leben« des Wesens, das
wir erkennen wollen, muß die »Lebendigkeit« des Begriffs entspre-
chen. Dazu aber ist nötig, daß der Begriff Widersprüche nicht aus-
schließt, sondern als vorantreibendes Moment seiner Realisierung in
sich trägt.

Gewiß sind auch nach Hegels Überzeugung Widersprüche dazu
bestimmt, aufgehoben zu werden. Aber diese Aufhebung ist nicht des-
wegen notwendig, weil die auftretenden Widersprüche Folgen von
Denkfehlern sind, die die Logik aufzuklären und dann zu überwinden
hätte. Vielmehr ist diese Aufhebung von Widersprüchen das Ziel des
lebendigen Prozesses, den die Logik nachzuzeichnen hat. Die so ver-
standene Logik ist nicht bloßes »órganon«, das der Erkennende
braucht, um zu Erkenntnissen zu gelangen. Sie ist das Prinzip des Er-
kennens selbst, das alle Übereinstimmung von Denkgesetz und Sach-
gesetz erst möglich macht.

74 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

30 G. F. W. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Ausg. Glockner II, 36 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Folgerungen für eine Weiterentwicklung der
transzendentalen Logik

Die folgenden Ausführungen werden versuchen, aus dieser Geschichte
der Logik die notwendigen Folgerungen zu ziehen. Sie werden, mit
Platon, an der oft schmerzlichen Erfahrung von der »Schwäche des Lo-
gos« festhalten und den »kunstgerechten Umgang mit den Logoi«
(τέχνη περὶ τοὺϚ λόγουϚ) als jenen »dritten Weg« begreifen, der die
Überschätzung des Logos ebenso vermeidet wie seine Geringschät-
zung. Sie werden, mit Aristoteles, eine wesentliche Aufgabe der Logik
darin sehen, jene Unschärfe der Begriffe zu vermeiden, aus der sich die
»sophistischen Scheinargumente« ergeben. Sie werden, mit Kant, die
Logik »transzendental« verstehen. Denn es führt kein Weg hinter die
kantische Einsicht zurück, daß der Verstand es ist, der durch seine Be-
griffe allem, was sich uns zeigt, den Kontext seines Erscheinens vor-
zeichnet, und daß nur das als objektiv gültig anerkannt werden kann,
was in diesem Kontext seine Stelle findet. Schließlich werden die kom-
menden Darlegungen, mit Hegel, an der Aufgabe festhalten, jenem
»Leben«, kraft dessen das Wesen der Dinge sich in ihrer Geschichte
entfaltet, durch die »Lebendigkeit des Begriffs« zu entsprechen.

Aber alle diese Aufgaben werden von einem neuen Ansatz aus ge-
deutet werden: Ideen und Begriffe sind Weisen, wie wir unsere Erfah-
rungswelt im ganzen und alle Gegenstände, die uns in ihr begegnen,
gestalten. Aber dieses Gestalten ist »responsorisch«: Es beantwortet
einen Anspruch des Wirklichen und bringt diesen »je größeren« An-
spruch inmitten der Vorläufigkeit unseres Begreifens zur Geltung.

Die »Schwäche des Logos«, von der Platon gesprochen hat, ergibt
sich dieser Deutung nach daraus, daß unsere Begriffe Teilmomente
einer Antwort sind, die wir auf den Anspruch des Seienden geben,
und daß diese Antwort immer hinter dem Anspruch zurückbleibt, den
sie beantworten will. Das verantwortete Vertrauen in den Logos aber
ergibt sich daraus, daß jeneWahrheit, die »stets größer« ist als dieWei-
se, wie wir sie begreifen, inmitten dieser unserer Antwort als vor-
antreibendes Moment gegenwärtig und wirksam ist.

Die »sophistischen Scheinargumente«, die Aristoteles entkräften
will, beruhen nach der hier vorgeschlagenen Deutung darauf, daß die
Differenz zwischen der Wahrheit der Dinge und unserem Wissen von
ihr vergessen oder böswillig verdeckt wird. Dann können Begriffe, die
einen beschränkten Aspekt der Sache zutreffend beschreiben, mit dem

Erkennen als antwortendes Gestalten A 75

Eine kurze historische Besinnung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anspruch vorgetragen werden, Wesenseinsichten zu vermitteln, aus
denen alles abgeleitet werden kann, was zur Sache gehört. Darum dul-
det das sophistische Scheinargument keine Widerrede. Wird dann die
kritische Einsicht in die Differenz zwischen Wahrheit der Dinge und
unserem Wissen von ihr wiedergewonnen, dann kann diese Einsicht
fälschlicherweise zur Begründung eines Skeptizismus herangezogen
werden. Dieser bestreitet die objektive Gültigkeit jedes vermeintlichen
Wissens und gibt sich deshalb mit der Beliebigkeit subjektiverMeinun-
gen zufrieden. Die Überwindung dieses Fehlschlusses aber beruht dar-
auf, daß unsere Begriffe und Urteile gerade in ihrer Vorläufigkeit und
Überbietungsbedürftigkeit die »je größere Wahrheit« bezeugen. Nur
dadurch wird es möglich, daß wir von der inhaltlich ganz unbestimm-
ten, negativen Aussage »Das Wissen ist nicht die Wahrheit« zu der
inhaltlich bestimmten, positiven Aussage übergehen: »Wir müssen al-
les, was wir wissen, immer neu kritisch auslegen, um darin den vor-
antreibenden Impuls der ›je größeren Wahrheit‹ freizulegen und wirk-
sam werden zu lassen.«

Die »Lebendigkeit des Begriffs«, die Hegel gefordert hat, ergibt
sich daraus, daß wir jeden Begriff, den wir bilden, als Phase in jenem
Dialog begreifen, den wir mit dem Wirklichen führen.

Vor allem aber werden die folgenden Ausführungen an der kanti-
schen Grundeinsicht festhalten: Die Ideen der Vernunft und die Begrif-
fe des Verstandes zeichnen der Welt unserer Gegenstände den Kontext
vor, in dessen Gestalt sich einfügen muß, was für uns objektive Geltung
erlangen soll. Aber die hier versuchte Deutung wird den kantischen
Gedanken einer »Gesetzgebung des Verstandes« über all seine Gegen-
stände durch den schon mehrfach erwähnten Gedanken eines »antwor-
tenden Gestaltens« ersetzen. Unsere gestaltgebende Tätigkeit hat ant-
wortenden Charakter. Sie antwortet auf einen Anspruch, der vom
Wirklichen ausgeht. Dieser Anspruch ist freilich zunächst ein unbe-
stimmter Denkimpuls und kann erst dann auf eine inhaltlich bestimm-
te Weise vernommen werden, wenn wir ihn schon anschauend und
denkend beantwortet haben.

Es wird sich zeigen müssen, welche Gestalt eine »transzendentale
Logik« annehmen muß, wenn sie diesem Grundgedanken folgen will.
Aber schon jetzt kann gesagt werden: Eine transzendentale Logik, die
vom Begriff des »antwortenden Gestaltens« ausgeht, wird das Verhält-
nis zwischen Anschauung, Wahrnehmung und Begriff neu bestimmen
müssen. Denn das Denken findet in den Inhalten der Anschauens und

76 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrnehmens keinen »rohen Stoff« vor, dem erst der Verstand durch
seine Begriffe Gestalt geben müßte. Der Vorgang des antwortenden
Gestaltens beginnt schon im ersten Akt des Anschauens und setzt sich
von dort bis zu den »höchsten« Formen der Vernunfttätigkeit fort. Dar-
um gewinnen, wie schon am Ende des Ersten Teils angedeutet wurde,
die Ergebnisse der transzendentalen Wahrnehmungslehre oder »Äs-
thetik« auch für die transzendentale Lehre von Ideen und Begriffen
eine höhere Bedeutung, als dies in den bisherigen, traditionellen For-
men der Transzendentalphilosophie zum Ausdruck kam.

2. Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als
seine kritische Auslegung

In den bisher vorgetragenen Überlegungen war von den Formen des
Anschauens und Wahrnehmens die Rede und von ihrer Funktion beim
Aufbau unserer Erfahrungswelt. Dabei wurde insbesondere die kanti-
sche These weiterentwickelt: Die Form des Anschauens, der Raum, und
die Form des Wahrnehmens, die Zeit, zeichnen jenen Kontext vor, in
dem alles seine eindeutig bestimmte Stelle finden muß, was zum Ge-
genstand der Erfahrung werden soll. Darum hat die Lehre vom An-
schauen und Wahrnehmen, die »Ästhetik«, transzendentale Bedeu-
tung, d.h. sie betrifft die Bedingungen, von denen die Möglichkeit
abhängt, daß uns Gegenstände unserer Theorie und Praxis gegenüber-
treten.

Die soeben erwähnte »Weiterentwicklung« der kantischen These
betraf vor allem das Verständnis des Anschauens, des Wahrnehmens
und ihrer Formen. Dazu wurden folgende Thesen formuliert:
(a) Unser Anschauen und Wahrnehmen ist nicht darauf beschränkt,

isolierte Wirklichkeitssignale (»Sinnesaffektionen«) aufzuneh-
men, sondern hat den Charakter »antwortenden Gestaltens«.
Was wir im Anschauen und Wahrnehmen zu sehen bekommen,
sind immer schon gestaltete Größen. Dabei bringen wir die Raum-
gestalten bzw. Zeitgestalten, in denen uns das Wirkliche gegen-
übertritt, anschauend und wahrnehmend erst hervor. Aber dieses
Gestalten beantwortet einen Anspruch, der von der Wirklichkeit
ausgeht (s. o. S. 34).

(b) Die »Anschauungsformen« von Raum und Zeit zeichnen einen
umfassenden Kontext vor, in dem alles seine Stelle finden muß,

Erkennen als antwortendes Gestalten A 77

Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als seine kritische Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was uns als Gegenstand der äußeren oder inneren Erfahrung be-
gegnen soll. In diesen beiden Anschauungsformen wird das Ganze
der Welt auf je besondere Weise für unsere Sinne gegenwärtig
und erfaßbar, in der Zeit-Anschauung außerdem die Einheit des
Ich. Wir bekommen in diesen Anschauungsformen sinnenhaft zu
sehen, was die Vernunft in ihren Ideen denkt (s. o. S. 34 f. und
36f.).

Aus dieser Weiterentwicklung der Lehre vom Anschauen und Wahr-
nehmen sind Folgerungen zu ziehen für die Lehre von den Ideen und
Begriffen, also für die transzendentale Logik. Denn die weiterführende
Frage lautet nun: Auf welche Weise wirken beim Aufbau einer Gegen-
standswelt das Anschauen und Wahrnehmen mit den Ideen und Be-
griffen zusammen? Dazu wird im folgenden die These vertreten wer-
den: Ideen und Begriffe sind notwendig, wenn aus den Inhalten des
zunächst subjektiven Anschauens und Wahrnehmens objektiv gültige
Erkenntnisse gewonnen werden sollen. Aber Ideen und Begriffe dienen
dazu, die Inhalte der Anschauung und Wahrnehmung kritisch aus-
zulegen, nicht dazu, sie durch vermeintlich apriorische Einsichten
überflüssig zu machen.

Wie jede Auslegung, so kritisch sie auch sein mag, sich an dem
Text bewähren muß, den sie auslegt, so müssen Ideen und Begriffe sich
an dem Angeschauten und Wahrgenommenen bewähren, das sie aus-
legen sollen. Wenn aber das Angeschaute und Wahrgenommene im-
mer schon gestaltete Größen sind, dann müssen Ideen und Begriffe
dieser Gestalt gerecht werden – ebenso wie die Auslegung eines Textes
auch und gerade dessen Form verständlich machen muß, statt sie durch
ihre eigene Denkweise zu »überformen«. Denn was von der Form von
Texten gilt, das gilt auch von der Form der Anschauung und des Wahr-
nehmens. Sie sind Bedingungen dafür, daß Texte, aber auch die Inhalte
des Anschauens und Wahrnehmens »etwas zu sagen haben«. Ihre kri-
tische Auslegung soll sichern, daß sie uns Wahres sagen, statt uns auf
Irrwege falschen Verstehens zu locken. Aber eine Auslegung, die die
Formen vernachlässigt, gewinnt dem Text keine wahre Aussage ab,
sondern macht ihn inhaltlos. Deshalb wird im folgenden immer wieder
Kritik an einem »abstrakten« Gebrauch von Ideen und Begriffen geübt
werden, der deren Bezug zu den Formen des Anschauens und Wahr-
nehmens vergißt. Diese Kritik an einem »abstrakten« Gebrauch von
Ideen und Begriffen kann in der These zum Ausdruck kommen: Die
wichtigsten Entscheidungen über den rechten Gebrauch von Ideen

78 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Begriffen fallen bereits dort, wo von der Eigenart und Funktion
des Anschauens und Wahrnehmens die Rede ist. Insofern bestimmt
die transzendentale Ästhetik die Kriterien, an denen alle Aussagen der
transzendentalen Logik sich bewähren müssen.

Dieser Aussage ist freilich eine zweite hinzuzufügen: Im An-
schauen und Wahrnehmen fallen die Entscheidungen darüber, welche
Aufgaben dem begreifenden Denken gestellt sind. Aber nur im begrei-
fenden Denken wird darüber entschieden, wie diese Aufgaben gelöst
werden können und müssen.

Soeben ist gesagt worden: Ideen und Begriffe dienen dazu, die In-
halte der Anschauung und Wahrnehmung kritisch auszulegen. Die
Aufgabe, die wir mit Hilfe unserer Ideen und Begriffe zu erfüllen ha-
ben, wird daher deutlicher hervortreten, wenn zunächst das Verhältnis
jeder Interpretation zu ihrem Text etwas deutlicher beschrieben wird.

So sehr eine Interpretation an den Text gebunden ist, den sie aus-
legt, so erschöpft sie sich doch nicht darin, den Text zu »paraphrasie-
ren«, d.h. mit anderen Worten das zu sagen, was im Text selbst schon
gesagt ist. Die Interpretation findet in der vorliegenden Textgestalt
einen Anspruch bezeugt, den der Verfasser durch sein Denken und
Sprechen beantwortet hat, den aber der Leser als Aufforderung begrei-
fen soll, darauf seine eigene Antwort zu geben. Durch die Art, wie der
Leser sich diese Aufforderung zu eigen macht, gibt er dieser seiner
Antwort eine Gestalt, die er im bloßen Lesen des Textes nicht hätte
zustande bringen können. Begreifen ist ein Akt des Gestaltens. Aber
dieser Akt des Gestaltens hat den Charakter einer Antwort. Er antwor-
tet auf den Anspruch der Sache, den der Autor des Textes vernommen
hat und den der Text bezeugt und an seine Leser weitergibt. Begriffe,
die der Interpret seinen Lesern anbietet, sollen diesen Lesern Möglich-
keiten einer solchen Antwort aufzeigen. Argumente, die er vorträgt,
machen Bedingungen deutlich, von denen die Angemessenheit einer
solchen Antwort abhängt. Darum ersetzt die Interpretation nicht den
Text, aber sie leitet dazu an, auf ihn zurückzukommen, um ihn auf
neue Weise zu lesen.

Das gilt auch von demjenigen »Text«, den wir in den Inhalten un-
seres Anschauens und Wahrnehmens vorfinden. Wir entnehmen ihm
einen Anspruch der Sache, den wir auf neue Weise zu beantworten ha-
ben: nicht mehr durch unsere Tätigkeit des Anschauens und Denkens,
sondern mit Hilfe unserer Begriffe. Dann gewinnt der Anspruch selbst
für uns eine neue Gestalt. Der subjektive Eindruck, den das An-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 79

Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als seine kritische Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschaute und Wahrgenommene in uns erweckt, wird transformiert
zum objektiven Bedeutungsgehalt, durch den die Sache sich uns auf
maßgebliche Weise »entgegenwirft«, um so zum »Ob-jectum« zu wer-
den.

Das Angeschaute und Wahrgenommene »interpretieren« bedeu-
tet dann: Begriffe bereitstellen, die diese Transformation möglich ma-
chen, und Argumente vortragen, die erkennen lassen, auf welche Wei-
se und unter welchen Bedingungen der Begriff, den wir selber bilden,
den objektiv gültigen Anspruch der Sache zur Sprache bringen kann.
Solche Argumente aber bedürfen der Klarheit über die Ziele, die wir
uns stecken müssen, um zur Erkenntnis des objektiv Gültigen fähig
zu werden. Diese Klarheit über die Ziele wird durch den Gebrauch
von Ideen möglich gemacht.

Auch in diesem Falle bleibt die Interpretation an den Text gebun-
den und muß sich an ihm bewähren. Aber sie ist keine bloße Paraphra-
se des Textes, sondern ermöglicht die Freilegung des objektiv Gültigen
durch eine neue Stufe antwortenden Gestaltens. Unsere Ideen und Be-
griffe wiederholen nicht einfach, was in der Wahrnehmung schon klar
geworden ist. Aber sie geben dem Anspruch der Dinge, den wir an-
schauend und wahrnehmend vernommen haben, die Gestalt der objek-
tiven Maßgeblichkeit, an der wir unser Urteil selbstkritisch überprüfen
können.

3. Zu den transzendentalen Ideen

Ideen benennen Bedingungen, die alles erfüllen muß, was uns als Ge-
genstand gegenübertreten und so zum Maßstab werden soll, an dem
wir unsere subjektiven Ansichten und Absichten beurteilen können
und müssen. Was in der geordneten Ganzheit der Welt und in der wi-
derspruchsfreien Einheit des »Ich denke« keine eindeutig bestimmbare
Stelle findet, kann nicht als »objektiv gültig« anerkannt werden. Aber
diese Ganzheit und Einheit sind uns nicht gegeben, sondern ihr Aufbau
ist uns aufgegeben. Die Kategorien des Verstandes aber sind Weisen,
wie wir mit den Inhalten, aber auch mit den Formen unseres Anschau-
ens und Wahrnehmens verfahren müssen, wenn wir diese Aufgabe er-
füllen wollen.

80 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Anschauungsformen und Ideen –
Übereinstimmung, Differenz und hermeneutische Beziehung

Die Anschauungsformen von Raum und Zeit, so hat sich an früherer
Stelle gezeigt, machen uns das Ganze der Welt und die Einheit des Ich
auf sinnenhaft perzipierbare Weise präsent. Denn die Ideen beschrei-
ben die gleiche Ganzheit und Einheit, nun freilich auf spezifische Wei-
se: als Ziele unserer Verstandestätigkeit. Weil sie sich auf die gleiche
Ganzheit und Einheit beziehen, müssen sie sich am »Text« unseres An-
schauens und Wahrnehmens hermeneutisch bewähren.

Eine solche Bewährung ist möglich, weil Anschauungsformen und
Ideen nicht nur auf das gleiche Korrelat bezogen sind (die geordnete
Ganzheit der Welt und die umfassende Einheit des Ich), sondern auch
ein wesentliches Merkmal ihrer Form gemeinsam haben: Raum und
Zeit sehen wir nicht unmittelbar; sondern wir sehen alles, was wir an-
schauen und wahrnehmen, »im Raum« und »in der Zeit«. Und ent-
sprechend gilt für die Ideen: Die Welt und das Ich werden uns nicht
zum Gegenstand, den wir begreifen, sondern wir begreifen alles, was
wir in unserer äußeren und inneren Erfahrung erfassen, als ein Wirk-
liches »in der Welt« und als ein Moment des Erlebens »im Ich«. Raum
und Zeit, Welt und Ich sind keine Gegenstände, die wir erfahren, son-
dern das all-umfassende Worin all dessen, was unserer Erfahrung zu-
gänglich ist. Das »In-Sein« in Raum und Zeit, in Welt und Ich ist eine
formale Bedingung, die alles erfüllen muß, was für uns Gegenstand
werden soll; aber Raum und Zeit, Welt und Ich sind keine gesonderten
Gegenstände, die neben anderen Gegenständen von uns erfahren wer-
den könnten. Kant hat gezeigt, daßWidersprüche (»Antinomien«) ent-
stehen, wenn dieser Unterschied vergessen wird, und daß diese Wider-
sprüche verschwinden, wenn an dieser Unterscheidung festgehalten
wird31 .

Ist diese Gemeinsamkeit, die die Anschauungsformenmit den Ide-
en verbindet, hinlänglich deutlich benannt, können die Differenzen
sachgerecht beschrieben werden. Raum und Zeit sind uns mit jeder an-
geschauten und wahrgenommenen Gestalt mit-gegeben; wir sehen an
jedemGegenstand, daß er uns im Raum und in der Zeit gegeben ist und
uns nur so gegeben werden kann. Welt und Ich dagegen sind unserem
Denken aufgegeben. Wir haben die Aufgabe, die Mannigfaltigkeit der

Erkennen als antwortendes Gestalten A 81

Zu den transzendentalen Ideen

31 Vgl. KdrVA 404–461.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstände, die wir erkennen, durch unsere Begriffe so zu verknüp-
fen, daß dadurch die geordnete Ganzheit einer Welt entsteht; und wir
kommen mit der Erfüllung dieser Aufgabe niemals an ein abschließen-
des Ende. Weiterhin haben wir die Aufgabe, die Fülle dessen, was wir
erleben, durch begriffliche Unterscheidung aus der verwirrenden Viel-
falt zu befreien und durch begriffliche Verknüpfung so zu ordnen, daß
sie in die widerspruchsfreie Einheit des Aktes »Ich denke« aufgenom-
men werden kann. Und auch die Erfüllung dieser Aufgabe kommt nie
zum vollendenden Abschluß.

Weil die Ideen uns Aufgaben vor Augen stellen, mit deren Erfül-
lung wir nie an ein Ende kommen, ist es stets eine Illusion, zu meinen:
»Jetzt kenne ich die Welt« oder »Jetzt kenne ich mich selbst«. Weil aber
die Anschauungsformen von Raum und Zeit uns anschaulich erkennen
lassen, daß alles, was wir erfahren, von der Welt und dem Ich umgrif-
fen ist, haben wir es nicht mit Unbekanntem zu tun, wenn wir uns um
die Erkenntnis der Welt und des eigenen Ich bemühen. Wir wollen be-
greifen, was wir immer schon sehen, und durch diese Bemühung um
den angemessenen Begriff wollen wir uns vor jenen Täuschungen be-
wahren, die immer dann auftreten, wenn wir uns mit einem begriffs-
losen Wahrnehmen zufrieden geben. Aber wir wollen nichts anderes
begreifen als jene Ganzheit und Einheit, die die Anschauungsformen
des Raumes und der Zeit uns anschaulich vor das Auge stellen. Durch
diese Rückbindung an die sinnenhaft gegebenen Erscheinungen wollen
wir uns vor einem abstrakten Denken bewahren, das mit dem An-
spruch auftritt, kritische Auslegung zu sein, aber bei dem Versuch, die-
se Aufgabe zu erfüllen, den Text, den es auszulegen gilt, fortschreitend
aus dem Auge verliert.

b) Die bleibende Bedeutung der Wahrnehmung, die Vielgestaltigkeit
der Vernunftideen und ihr dialektisches Verhältnis untereinander

An früherer Stelle wurde gesagt: Die Wahrnehmung ist der Text, auf
den unsere Begriffe sich beziehen, um ihn auszulegen (s. o. S. 77 ff.).
Für die Vernunftideen bedeutet das: Sie legen die allumfassenden For-
men aus, in denen alles, was sich uns zeigt, unserem Anschauen und
Wahrnehmen gegeben ist: den Raum und die Zeit. Raum und Zeit sind
die Weisen, wie uns das Ganze der Welt anschaulich und wahrnehm-
bar gegeben ist. Und weil die Form der Zeit, zugleich mit allen Ereig-

82 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisreihen unserer Erfahrungswelt, alle wechselnden Zustände unseres
Bewußtseins umgreift, wird uns in ihr auch die Einheit des Ich wahr-
nehmbar. Raum und Zeit sind der Text, an dessen Auslegung die Ver-
nunftideen der Welt und des Ich sich bewähren müssen (s. o. S. 34–
40).

Dabei ist der angeschaute Raum ein Gefüge von Orten und Bah-
nen, die Zeit ein Gefüge von Fristen und Stunden; und die einzelnen
Inhalte unserer Anschauung bzw. Wahrnehmung sind diesem zweifa-
chen Gefüge so eingeordnet, daß Gegenstände mit ganz unterschiedli-
cher Raumgestalt und ganz unterschiedlichem Zeitrhythmus in ein
Verhältnis untereinander treten können. Wir erfassen dieses Verhält-
nis, indem wir sie im Raume verorten und in der Zeit datieren. Das
geschieht dadurch, daß wir solche Orte und Zeitstellen hervorheben,
an denen unterschiedliche Gegenstände einander begegnen konnten.
(So datieren antike Historiographen das Jahr der Schlacht von Salamis
nicht durch eine abstrakte Jahreszahl, sondern durch die vergleichende
Angabe: »Aischylos hat in der Schlacht von Salamis mitgekämpft, So-
phokles tanzte als Knabe im Siegesreigen mit, Euripides wurde am Tage
der Schlacht geboren.«) Erst durch vergleichende Topographien und
Chronologien solcher Art füllen abstrakte Orts- und Zeitangaben sich
mit Bedeutung.

Die Idee der Welt legt die Vielfalt solcher Begegnungen aus, in-
dem sie ihren Möglichkeitsgrund benennt: Die unterschiedlichsten
Gegenstände unserer Erfahrung können einander in immer neuen
Konstellationen begegnen, weil alles, was ist und geschieht, Teil des
universalen Zusammenhangs einer »Welt« ist. Und die Idee des Ich
benennt den Möglichkeitsgrund dafür, daß wir die unterschiedlichsten
Gegenstände unserer Erfahrung miteinander vergleichen und nach
ihrem möglichen Einfluß aufeinander befragen können. Das ist nur
möglich, weil alles, was uns zum Bewußtsein kommt, ein Moment in
der Biographie eines identischen denkenden Ich ist. Aber ob unsere
Ideen den universalen Zusammenhang der Welt und die allumfassende
Einheit des Ich angemessen beschreiben, kann sich nur daran zeigen,
daß sie dasjenige auslegen, was wir als »Begegnung von Gegenständen
in der einen Welt« und als »Verknüpfung von Gedanken im einen Ich«
erfahren. Es sind immer die Inhalte, an denen sich unsere Begriffe vom
»Ganzen« und »Einen« bewähren müssen (s. o. S. 34 ff.).

Diese Inhalte aber sind uns immer in der Wahrnehmung gegeben.
Was es für die einzelnen Seienden bedeutet, Orte im Raume einzuneh-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 83

Zu den transzendentalen Ideen

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men und Sich auf Bahnen im Raum zu bewegen, was es für sie besagt,
daß sie ihre Fristen und Stunden haben, läßt sich nicht a priori dedu-
zieren, sondern muß wahrgenommen werden. Darum läßt sich auch
nicht a priori deduzieren, sondern muß wahrgenommen werden, in
welcher Weise – und in welchen Grenzen – alle Gegenstände als Teile
der einen Welt verstanden werden können und in welcher Weise der
Gedanke an sie alle in die Einheit des Bewußtseins aufgenommen wer-
den kann. Die Ideen, die sich dadurch bewähren müssen, daß sie sich als
tauglich erweisen, die Inhalten unserer Erfahrung auszulegen, werden
dadurch erneut an unsere sinnenhaften Anschauungen und Wahrneh-
mungen verwiesen.

Nun ist im ersten Teil der hier vorgelegten Untersuchung deutlich
geworden, daß es mehrere, qualitativ verschiedene Formen der Wahr-
nehmung gibt. Die moralische, ästhetische oder religiöse Wahrneh-
mung ist von strukturell anderer Art als die wissenschaftliche Empirie.
Daraus sind Folgerungen zu ziehen für das Verständnis der Ideen, vor
allem der Idee der »Welt«. Auch diese Idee muß als vielgestaltig ge-
dacht werden.

Denn schon im ersten Teil der hier vorgelegten Untersuchung hat
sich gezeigt: Der angeschaute Raum ist die den Sinnen präsent gewor-
dene Idee der Welt. Hier fügt sich die Mannigfaltigkeit räumlicher
Relationen, in denen einzelne Seiende sich zueinander verhalten, vor
allem die Mannigfaltigkeit ihrer Orte und Bahnen, zu einem umfas-
senden Ganzen zusammen (s.o. S. 35). Entsprechend ist die Zeit, die
wir nicht konstruieren, sondern wahrnehmen, nicht nur ein Modus,
wie die Idee der »Welt« uns anschaulich gegenübertritt; sie ist zugleich
die den Sinnen präsent gewordene Idee des Ich, das den unterschied-
lichsten Inhalten seines Erlebens eine eindeutige Stelle in einem geord-
neten Zusammenhang zuweist (s. o. S. 39).Wenn nun diese Anschau-
ungsformen von Raum und Zeit je unterschiedliche Gestalten
annehmen können, dann ist zu erwarten, daß auch die Ideen der Ver-
nunft eine unterschiedliche Gestalt annehmen werden.

Der sittlichen Wahrnehmung zeigen sich Raum und Zeit als ein
Gefüge möglicher Begegnungen, die darüber entscheiden, was aus
dem wahrgenommenen Gegenstand, aber auch aus dem wahrnehmen-
den Subjekt werden kann (s. o. S. 51). Entsprechend ist die sittliche Idee
der »Welt« der Begriff vom allumfassenden Ganzen, in dem diese ent-
scheidenden Begegnungen ihre Stelle finden. Die ethisch verstandene

84 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt ist das Feld von Begegnungen, in denen wir die Chance der Selbst-
findung durch Selbsthingabe ergriffen oder versäumt haben.

Die ästhetisch wahrgenommene Zeit ist ein Gefüge von »kost-
baren Stunden«, in denen das »Wunder« der »Emergenz« der Gestalt
aus dem Prozeß der Gestaltung geschah. Die besondere Weise, wie das
Schöne aus dem Fluß unserer Vorstellungen und unseren Versuchen
gestaltgebenden Antwortens auftauchte, wird als »exorbitant«, »aus
dem Geleise (orbita) werfend«, und zugleich als erfüllend erfahren.
Jede der Stunden, in der die Begegnung mit dem Schönen geschah, un-
terbrach deshalb die Flüchtigkeit unseres Lebens und stiftete eine Ge-
genwart, die im Fortgang der Zeit unvergeßlich bleibt (s. o. S. 54). Ent-
sprechend ist die ästhetische Idee der »Welt« der Begriff von jenem
allumfassenden Verweisungszusammenhang, in welchem die Orte
und Stunden, an denen die Dinge und Menschen sich uns auf solche
unvergeßliche Weise »präsentierten«, sich gegenseitig nicht relativie-
ren, sondern auslegen. Jede neue Erfahrung des Schönen schärft unse-
ren Blick für das, was sich uns in früheren ästhetischen Erfahrungen
gezeigt hat und in kommenden zeigen wird.

Derjenige Raum und diejenige Zeit dagegen, die der geschulte
Blick des Forschers wahrnimmt, sind Gefüge von Maßverhältnissen,
die gerade aufgrund ihrer Indifferenz gegenüber allen Unterschieden
der wahrgenommenen Inhalte, all diesen Inhalten ihren Ort und ihre
Stunde zuweisen. Erst so wird es möglich, die Frage nach Eigenstand
und Beziehung der wahrgenommenen Gegenstände auf eine wissen-
schaftlich gesicherte Weise zu beantworten (s. o. S. 58). Entsprechend
ist die wissenschaftliche Idee der »Welt« der Begriff von einem all-
umfassenden Maß-System, in dem wir allem, was sich uns zeigt, seine
eindeutige Stelle geben können, um es so von den Gebilden unserer
subjektiven Phantasie zu unterscheiden.

Der religiös wahrgenommene Raum und die religiös wahrgenom-
mene Zeit sind Beziehungsgefüge von Bahnen, die zu Orten der Wie-
derbegegnung mit demHeiligen führen; bzw. von Fristen, die die Stun-
den dieser Wiederbegegnung miteinander verknüpfen (s. o. S. 64 f.).
Entsprechend ist die religiös verstandene »Welt« der Begriff vom all-
umfassenden Ganzen der Gestalten, in denen eine Begegnung oder
Wiederbegegnung mit dem Heiligen geschieht, und von der Verhält-
nissen der Orte und Stunden, von denen eine solche Begegnung erwar-
tet werden darf. Die frühesten Kalender sind Festkalender, die die »hei-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 85

Zu den transzendentalen Ideen

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ligen Zeiten« verzeichnen. Wichtige Straßen sind ursprünglich Pilger-
straßen, die zu »heiligen Orten« führen.

Aus dieser Strukturverschiedenheit der »Welten« ergibt sich, daß
ihr Verhältnis untereinander eine spezifische Dialektik einschließt.
Wenn Kant von der »Dialektik der reinen Vernunft« spricht, hat er
vor allem dieses dialektische Verhältnis der »Welten« im Blick: Es ist
ebenso notwendig wie unmöglich, alle »Welten« als Glieder des umfas-
senden Ganzen der »einen Welt« zu denken.

Es ist notwendig, weil innerhalb jedes Erfahrungszusammenhangs
Gegenstände begegnen, die erkennen lassen, daß wir sie, wenn wir sie
angemessen erfassen wollen, auch in einer anderen »Welt« aufsuchen
müssen. Das bekannteste Beispiel dafür sind die Pflichten, die sich uns
im moralischen Erfahrungszusammenhang zeigen. Um sie zu erfassen,
müssen wir eine Vielzahl theoretischer Kenntnisse gewinnen und ar-
gumentativ sichern. Nur so können wir die Folgen unserer Handlun-
gen abschätzen und sittlich verantworten. Aber der Gesamtzusammen-
hang aller Pflichten, Kant hat diesen Zusammenhang die »Welt der
Zwecke« genannt, hat eine andere Struktur als die »Natur«, der Ge-
samtzusammenhang aller Objekte theoretischen Erkennens. Darum
ist es unmöglich, einen Begriff von der umfassenden »einen Welt« zu
gewinnen, der wir alle »Welten« als Teilgebiete einordnen könnten.

Es ließe sich zeigen, daß Gleiches auch von dem Verhältnis ande-
rer »Welten« gilt, z.B. der Welt der Gegenstände ästhetischer und der
Welt der Gegenstände religiöser Erfahrung. Hans Urs von Balthasar
hat gezeigt, daß jene »Herrlichkeit« des Heiligen, die zu den Merkma-
len der Gegenstände religiöser Erfahrung gehört, zugleich eine ästhe-
tische Betrachtung verlangt. Andererseits zeigt sich, daß eine Ästheti-
sierung der Religion, die die Verschiedenheit beider Erfahrungsarten
verkennt, zu einem Mißverständnis der religiösen Erfahrung und in
der Folge davon zu einer Mißbildung des Religiösen führen würde.
Auch in diesem Zusammenhang gilt: Es ist ebenso notwendig wie un-
möglich, die verschiedenen Welten als Teilbereiche einer umfassenden
»einen Welt« zu denken.

An späterer Stelle wird zu zeigen sein, daß zur Auflösung dieser
Dialektik Vernunftpostulate notwendig sind, und daß, um dieses Ziel
zu erreichen, Kants Postulatenlehre weiterentwickelt werden muß.

86 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von
»Substanz« und »Kausalität«

Die Kategorien unseres Verstandes, so hat sich gezeigt, machen die Auf-
gaben erfüllbar, die die Vernunft uns durch unsere Ideen vorzeichnet.
Dazu gehört insbesondere die Aufgabe, allen Inhalten unserer Erfah-
rung einen eindeutigen »Ort« im geordneten Gesamtzusammenhang
der »Welt« zuzuordnen (s. o. S. 39; 81 f.).Wir tun dies, indemwir zeigen,
wie die Gegenstände, aus einem relativen Eigenstand heraus, in eine
Wechselbeziehung des Wirkens und Leidens eintreten. Ihren Eigen-
stand beschreibt der Begriff der Substanz, ihre Wechselbeziehung der
Begriff der Kausalität. Darum soll die Aufgabe, die wir durch den Ge-
brauch der Verstandeskategorien zu erfüllen haben, zunächst am Bei-
spiel der Begriffe »Substanz« und »Kausalität« verdeutlicht werden.

a) »Substanz« und »Kausalität – zwei korrelative Begriffe

Die Gegenstände unserer Erfahrung treten einander und dem betrach-
tenden Subjekt mit einem »Eigenstand« gegenüber, den wir als ihr
»Subsistieren«, ihr »In-sich-selber-Stehen«, bezeichnen. Der Begriff
der Substanz, der den Eigenstand der Dinge im Sein bezeichnet, macht
die Voraussetzung dafür deutlich, daß die Dinge auch im Verhältnis
untereinander eine Unabhängigkeit geltend machen und »mehr« sind
als eine bloße Funktion ihrer Beziehung. Vor allem aber benennt dieser
Begriff die Voraussetzung dafür, daß die Dinge unserem Erkennen und
Wollen mit »widerständigem Eigenstand« gegenübertreten und so zu
Maßstäben werden, an denen wir unser theoretisches und praktisches
Urteil messen müssen. Die Substantialität der Dinge (ihr Eigenstand
im Sein) ist zugleich die Voraussetzung ihrer Maßgeblichkeit für unser
Denken und Urteilen. Aber unser Denken und Urteilen, z.B. der Ge-
danke der Substanz, und das Urteil, durch das wir ihn auf gegebene
Erscheinungen anwenden, ist die Voraussetzung dafür, daß der An-
spruch der Dinge kein bloß unbestimmter Denk-Anstoß bleibt, son-
dern sich auf inhaltlich bestimmte Weise geltend machen kann. Unser
Denken ist Antwort; aber erst in dieser Antwort gewinnt der Anspruch
des Wirklichen seine für uns vernehmbare Bestimmtheit und Gestalt.

Dabei zeigt eine nähere Betrachtung: Die Substantialität der Din-
ge und noch mehr der Personen tritt in der Weise hervor, wie sie mit

Erkennen als antwortendes Gestalten A 87

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Dingen und Personen in Wechselwirkung treten. Von Per-
sonen sagen wir: Was jemand ist, zeigt sich in dem, was er kann, d.h.
was er wirkend zustande bringt. Dabei geht es nicht nur um das Maß
der erzielten Wirkung, sondern vor allem um deren Eigenart. Wer je-
mand ist, zeigt sich in der Qualität, man könnte sagen: im »Stil« seines
Wirkens. Das gilt, wie sogleich noch zu zeigen sein wird, auch für un-
belebte Dinge. Daß auch sie nicht bloße Funktionen ihrer Umwelt-
beziehungen sind, sondern »in sich selber stehen«, zeigt sich daran,
daß und wie sie, wenn sie fremden Einflüssen ausgesetzt sind, Neuarti-
ges hervorbringen, das ihnen als Wirkung ihres eigenen Wirkens zu-
geschrieben werden kann. Schon hier zeigt sich also: Die Frage nach
der Substanz, nach dem Eigenstand im Sein, ist ohne die Frage nach
der Kausalität, nach der Eigenart des Wirkens, nicht zu beantworten.

Doch wird bei den geläufigen Beschreibungen der Kausalität eine
Frage gewöhnlich übersprungen: Wie kommt es vom Wirken zur Wir-
kung? Das Wirken ist eine Tätigkeit der Ursache, die Wirkung ein Zu-
stand des Objekts, auf das sie wirkt. Stellen wir diese Frage vom Objekt
des Wirkens her, dann lautet sie: Wie wird das Fremde, das einer äuße-
ren Ursache zugehört, dem Objekt so zu eigen, daß es nun ihm als sein
eigene Seinsweise zugeordnet werden kann? Der Begriff der Kausalität
beschreibt gerade diesen Vorgang, in dem die Dinge fremdes Wirken in
eigene Zustände und Eigenschaften »übersetzen« und sich dadurch als
»Substanzen« bewähren. Die Weise aber, wie dieses »Übersetzen« ge-
schieht, zeigt an, daß das Objekt, auf das die Ursache einwirkt, auf ei-
gengesetzlicheWeise auf diese Einwirkung »antwortet« und sich durch
diese Eigengesetzlichkeit im Wirken als eigenständiges Seiendes er-
weist. Die Frage nach der Kausalität, nach dem Übergang vom Wirken
zur Wirkung, ist ohne die Frage nach der Substanz, nach dem Eigen-
stand, mit dem das Objekt der wirkenden Ursache gegenübertritt,
nicht zu beantworten.

Um die Eigenart dieser Korrelation der Begriffe »Substanz« und
»Kausalität« näher zu bestimmen, wird an späterer Stelle der Begriff
des »Charakters« vorgeschlagen werden. Er soll die für ein Individuum
oder eine Spezies »charakteristische« Weise bezeichnen, wie ein Seien-
des sich äußere Einwirkungen aneignet und in eigene Eigenschaften
oder Tätigkeiten »übersetzt«. Denn wo diese Übersetzung nicht ge-
schieht, verfehlt das Wirken der Ursache sein Ziel. Dabei wird zugleich
davon zu handeln sein, daß dieser Begriff der kantischenMoralphiloso-
phie entnommen wurde, aber in bewußter Kritik an Kant in einer Wei-

88 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se verwendet wird, die vom kantischen Begriffsgebrauch abweicht (s.u.
S. 100–118). Zunächst aber werden die hier vorgetragenen Überlegun-
gen noch ein wenig bei den Begriffen »Substanz« und »Kausalität« ver-
weilen, um an diesem Beispiel das Verhältnis von Wahrnehmung und
Begriff deutlich zu machen und sodann Folgerungen für das Verständ-
nis der übrigen Kategorien zu ziehen.

b) Die Begriffe »Substanz« und »Kausalität« und
die wahrgenommenen Raum- und Zeitgestalten

Die Raumgestalt der Dinge, die wir anschauend erfassen, z.B. das Ge-
sicht eines Menschen, ist die Weise, wie die »Substanz« eines Wirk-
lichen für uns erfahrbar wird, d.h. sein von allen anderen Dingen und
Ereignissen abgegrenzter Eigenstand; dieser ist die Voraussetzung da-
für, in Wechselwirkung mit anderen Substanzen einzutreten. Die Kon-
tur, durch die eine Raumgestalt sich von anderen abhebt, ist die sinnen-
hafte Erscheinung des Eigenstands. Der Ort, den eine solche Gestalt im
Raum einnimmt, zeichnet ihr die Möglichkeit mannigfacher Beziehun-
gen vor. Der Begriff der Substanz ist zunächst nur eine Problemanzei-
ge: Worin zeigt sich, daß ein Wirkliches mehr ist als die Summe seiner
Funktionen? Und worauf beruht es, daß das Wirkliche gerade aus die-
sem Eigenstand heraus in Beziehung zu anderen Seienden, aber auch
zu einem Betrachter treten kann? Die Frage ist allgemein; sie kann an
jede endliche Substanz gestellt werden. Die Antwort, die im Blick auf
ein gegebenes Seiendes gesucht wird, wird weit weniger allgemein aus-
fallen. Gehören zur endlichen Substanz die Merkmale »abgegrenzter
Eigenstand« und »Beziehung«, dann ist von Fall zu Fall neu heraus-
zufinden, wie ein Seiendes seinen Eigenstand gewinnt und zu erkennen
gibt, aber auch in welche Art von Beziehungen gerade dieses Seiende
eintreten kann. Die Frage, die der Substanzbegriff formuliert, kann
nicht ohne Anschauung beantwortet werden. Und die Raumgestalt
eines Gegenstands unserer Erfahrung ist die anschauliche Gestalt, an
der wir die gesuchte Antwort ablesen können.

Das schon erwähnte Beispiel, das Antlitz eines Menschen, das wir
sehen, kann das exemplarisch deutlich machen (vgl. o. S. 48 f.). Wir le-
sen an dem Antlitz, das wir wahrnehmen, die Aufgabe ab, die uns ge-
stellt ist (z.B. die Aufgabe, Angst und Not, die aus diesem Antlitz
»sprechen«, nach Kräften zu lindern). Doch ist solches »Ablesen« kein

Erkennen als antwortendes Gestalten A 89

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bloßes Registrieren vorgefundener Merkmale, sondern ein eigener Akt
responsorischen Gestaltens:Wir sehen das Antlitz als Ausdrucksgestalt
und sehen ihm auf solche Weise an, was mehr ist, als eine räumliche
Konfiguration. Wir bauen, die Physiognomie eines Gesichtes aus-
legend, einen neuen Kontext auf, innerhalb dessen das Antlitz zur an-
schaubaren Gestalt für etwas Unanschauliches wird: für die objektive
Geltung einer Pflicht, die uns in einer bestimmten Begegnungssituation
gestellt ist. Und innerhalb dieses Kontextes begegnet uns einMensch in
jener Verbindung von Eigenstand und Beziehung, durch die er für uns
zur Quelle dieser Verpflichtung werden kann. Hier wird uns in der An-
schauung deutlich, was die Begriffe »Eigenstand« und »Beziehung« be-
deuten, die ihrerseits den Begriff der »Substanz« definieren.

Aber die Erfahrung sittlicher Verpflichtung ist nicht die einzige
Art, wie Seiendes uns so gegenübertritt, daß es zugleich seine Un-
abhängigkeit von uns und seine Beziehung zu uns erkennen läßt. Das
ethische Verhältnis, in dem ein Seiendes uns als Quelle einer Verpflich-
tung gegenübertritt, macht das allgemein transzendentale Verhältnis
nur besonders deutlich offenbar: Die Verbindung von Eigenstand und
Beziehung gehört zu den Bedingungen jeder Begegnung mit dem, was
uns in der Erfahrung als Substanz gegenübertritt.

Entsprechend ist die Zeitgestalt der Dinge, die wir wahrnehmen,
die Weise, wie die kausalen Beziehungen, in denen ein Wirkliches
steht, für uns sinnenhaft erfaßt werden können. So nehmen wir z.B.
am konkreten Seienden den »Rhythmus« wahr, in dem sich alle Le-
bensvorgänge dieses Seienden vollziehen. Dieser macht es möglich,
daß aus dem zeitlichen Fluß der Ereignisse »kostbare Stunden« hervor-
treten, die folgenreiche Begegnungen mit anderen Seienden möglich
machen. Für den weiteren Verlauf der Ereignisse erscheinen solche
Stunden als »Wendepunkte einer Lebensbahn«. Die Zeitgestalt, in der
sich für unseren Blick eine Fülle von Ereignissen zur Einheit eines We-
ges zusammenschließt, läßt uns an diesen Wendungen des Weges den
fortwirkenden Einfluß der Begegnungen erkennen, in die ein Seiendes
eingetreten ist.

Wie der Begriff der Substanz, so ist auch der Begriff der Kausalität
zunächst nur eine Problemanzeige:Welche Begegnungen sind es gewe-
sen, die das begreiflich machen, was wir, die Betrachter, als »Wende-
punkte« im Dasein eines Seienden wahrnehmen? Und worauf beruhte
es, daß der bisherige Verlauf der Ereignisse jene offene Alternative hat
entstehen lassen, die gerade durch diese Begegnung entschieden wer-

90 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den konnte?Wiederumwird man sagen können: Die soeben formulier-
ten Fragen sind allgemein und können an jedes Seiende gestellt werden,
an demwir eine Zustandsveränderung beobachten. Die Antwort, die im
Blick auf ein gegebenes Seiendes gesucht wird, wird weit weniger all-
gemein ausfallen. Was die Begriffe »Entstehung einer offenen Alterna-
tive« und »Entscheidung durch eine Begegnung« inhaltlich besagen,
muß von Fall zu Fall neu herausgefunden werden. Und die Zeitgestalt,
die wir wahrnehmen, ist die sinnenhaft gegebene Fundstelle, an der die
Antwort auf diese Fragen gefunden werden kann. Die Rhythmen, aus-
gezeichneten Stunden undWendepunkte in der Geschichte eines Seien-
den bieten uns auf sinnenhafteWeise dar, was »offene Alternative« und
»folgenreiche Entscheidung« in concreto bedeuten. Erst so füllt sich der
Begriff der Kausalität mit konkreter Bedeutung.

Auch das wird am Beispiel des »Antlitzes« exemplarisch deutlich,
das uns wahrnehmbar gegenübertritt und an demwir denAnspruch ab-
lesen, unter den es uns stellt. Denn es istmöglich, dasAntlitz einesMen-
schen imWechsel seiner Lebensalter wiederzuerkennen, weil dieWech-
selfälle des Lebens mitsamt all ihren äußerlich-zufälligen Bedingungen
erst durch die Weise, wie dieser Mensch sie sich angeeignet und durch
sein Verhalten beantwortet hat, zu seinem Schicksal geworden sind.
Denn so, wie einem konkreten Menschen sein Schicksal widerfährt,
könnte es keinem anderen zur Gestalt seines eigenen Lebens werden.

In der Sprache der Antike gesagt: In der scheinbaren Äußerlich-
keit der Τύχη findet die Unverwechselbarkeit des eigenen Δαίμων ihre
auch für den Betrachter zugängliche Gestalt. Denn was einem Men-
schen äußerlich widerfährt (τυγχάνει), wirkt auf ihn nur auf eineWei-
se, die seine Eigenart, den ihn regierenden Δαίμων, erkennen läßt.

Aber wiederum ist hinzuzufügen: Das Gesagte gilt nicht nur für
Personen, sondern auch für Sachen. An früherer Stelle wurde gesagt:
Auch unbelebte Dinge haben einen »Charakter«, d.h. eine Weise, Ein-
flüsse von außen in eigene Zustände und Tätigkeitsweisen zu überset-
zen. Und aus diesem Charakter ergibt sich auch für sie so etwas wie ein
Schicksal, das nicht einfach wie eine fremde Gewalt über sie entschei-
det, sondern sich aus der Weise ergibt, wie sie fremdes Wirken in eige-
ne Zustände und Zustandsveränderungen verwandeln. Und die Zeit-
gestalt, in der ein Seiendes uns begegnet, ist die Fundstelle, an der wir
die »charakteristische« Weise entdecken können, wie das Seiende sich
die Äußerlichkeit der Widerfahrnisse als Momente seiner Geschichte
angeeignet hat.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 91

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch in diesem Falle ist das, was an dieser »Fundstelle« gefunden
wird, nicht ein bloßes Merkmal, das wir mit unseren Sinnen wahrneh-
men, sondern das Ergebnis einer Interpretation, durch die wir über das
Wahrgenommene hinausgehen, um sodann deutend zu ihm zurück-
zukehren. Wir stellen in »responsorischem Gestalten« den Kontext
erst her, innerhalb dessen so etwas wie »offene Alternativen« und »fol-
genreiche Entscheidungen« sich uns zeigen können. Aber die wahr-
genommene Zeitgestalt eines Ereignisablaufes ist es, an dem diese un-
sere Interpretation sich bewähren muß.

c) Folgerungen für das Verständnis der übrigen Kategorien

Das soeben vorgetragene Verständnis der Kategorien der Relation
(Substanz, Kausalität, Wechselwirkung) wirft zugleich neues Licht auf
die übrigen Arten von Kategorien: die Kategorien Modalität (Möglich-
keit, Wirklichkeit, Notwendigkeit), der Qualität (Bejahung, Vernei-
nung, Abgrenzung) und der Quantität (Einheit, Vielheit, Allheit).
Denn an den Kategorien der Relation tritt nur besonders deutlich her-
vor, was auch für die übrigen Kategorien gilt: Die Welt, die wir durch
diese unsere Verstandesbegriffe aufbauen, ist kein bloßes Ordnungs-
gefüge, das dem Betrachter den Überblick erleichtert und ihm so theo-
retische und praktische Orientierung gestattet. Sie ist ein Gefüge le-
bendiger Wechselwirkung zwischen endlichen Substanzen, die sich
gegenseitig Möglichkeiten des Seinsvollzuges eröffnen oder auch ver-
schließen: Verstehen wir das »Wesen« einer Sache, ihre »essentia«, als
das Prinzip der für dieses Seiende charakteristischen Weise ihres Tuns
und Leidens, so wird man hinzufügen müssen: Nur in lebendiger
Wechselwirkung gewinnen die einzelnen Seienden die Möglichkeit,
ihr Wesen als das Prinzip dieser charakteristischer Weisen des Tuns
und Erleidens zur Geltung zu bringen.

α) Die Kategorien der Modalität: Möglichkeit, Wirklichkeit,
Notwendigkeit

Ist der Begriff der »Welt« die Zielvorstellung vom Aufbau eines uni-
versalen Zusammenhangs von Wechselbeziehungen, dem wir alle ein-
zelnen Inhalte unserer Erfahrung einordnen, dann gewinnen die Kate-
gorien der Modalität, vor allem die Kategorie des Möglichen, für den

92 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufbau dieser Welt und für das Verständnis des einzelnen Seienden,
sofern es Glied einer solchen Welt ist, zentrale Bedeutung. »Möglich-
keit« ist eine ontologische Kategorie. Was ein Seiendes »ist«, tritt in der
Weise zutage, wie es der Begegnung mit anderen Seienden Möglich-
keiten seines Tuns und Erleidens abgewinnt. Die Welt, die wir durch
unsere Kategorien aufbauen, ist eine Welt der »Kontingenzen«, der
Möglichkeiten, die sich einem Seienden nicht a priori, aus dem Poten-
tial seines eigenen Wesens, öffnen, sondern erst im Zusammentreffen
(»contingere«) mit dem Fremden entspringen. Zur Bestimmung dessen
aber, was »Kontingenz« bedeutet, sind die Kategorien der Modalität,
vor allem der Begriff des Möglichen, unentbehrlich.

αα) Zwei Weisen des Verständnisses von »Möglichkeit«
Das hier vorgetragene Verständnis von »Möglichkeit« steht freilich im
Gegensatz zu der bis heute nachwirkenden Auffassung mancher Phi-
losophen der Aufklärungszeit, z.B. zur Auffassung Christians von
Wolff. Dieser verstand Möglichkeit als ein »Gedankending« (ens ratio-
nis). Zu dem Wirklichen, das wir erfahren, denken wir uns eine Fülle
abweichender Möglichkeiten hinzu. Bei jeder endlichen Wirklichkeit
können wir uns widerspruchsfrei denken, daß sie auch nicht wäre oder
daß sie anders wäre, als sie tatsächlich ist. Insofern ist Widerspruchs-
freiheit des Gedankens die einzige Bedingung der so verstandenen
Möglichkeit. Unmöglich ist, was einen Widerspruch einschließt, wie
der Gedanke des »hölzernen Eisens«, oder was einem bestimmten Sei-
enden nicht ohne logischen Widerspruch zugeschrieben werden kann.
So ist »Allwissenheit« kein in sich widersprüchlicher Begriff; aber es
wäre ein Widerspruch, diesen Begriff dem Menschen zuzuschreiben,
zu dessen Definition die Endlichkeit all seiner Kräfte gehört.

Das hier vorgetragene Verständnis von »Möglichkeit« schließt
sich demgegenüber eher an die aristotelische Überlieferung an, die sich
hier wie in vielen anderen Fällen durch größere Erfahrungsnähe aus-
zeichnet. »Wirklich-Sein« ist, aristotelisch verstanden, »Am-Werke-
Sein«, »en-ergeia«. Alle Wechselwirkung, in der das Seiende mit ande-
ren Seienden steht, ist nur möglich, weil jedes Seiende in sich schon
»am Werke« ist. Es »ist«, indem es sein Sein immer schon aktiv »voll-
zieht«. Aber der Begegnung mit anderen Seienden kann es neue Mög-
lichkeiten des Tätigseins abgewinnen, Möglichkeiten einer »zweiten
en-ergeia«, »actus secundus«. Und für das endliche Seiende sind in
der Regel gewisse Formen dieses »actus secundus« (z.B Essen und Trin-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 93

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ken) nötig, um den »actus primus« (den eigenen Lebensvollzug) auf-
rechtzuerhalten. Darauf beruht die »Kontingenz« endlicher Wesen –
kein bloßes »Gedankending« beruhend auf der Denkbarkeit ihres
Nichtseins, sondern Folge ihrer Angewiesenheit auf das »contingere«,
das begegnende »Sich-Berühren« mit anderen Seienden.

Die Kategorien der Modalität – Möglichkeit, Wirklichkeit, Not-
wendigkeit – werden nur dann auf eine Weise gebraucht, die unserer
Erfahrungswelt entspricht, wenn sie dazu beitragen, die so verstandene
Kontingenz unserer eigenen Existenz und aller Inhalte unserer Erfah-
rungswelt begreiflich zu machen.

αβ) Der Begriff der »Kontingenz«
Wo Wirklichkeit und Möglichkeit zusammenfallen, sodaß das faktisch
Wirkliche zugleich das einzig Mögliche ist, herrscht Notwendigkeit.
Dann läßt sich die Existenz unserer Erkenntnisgegenstände und ihr
Zustand aus Gründen a priori deduzieren. Wer erfaßt hat, was eine der-
art notwendige Sache ist, weiß auch, warum sie existiert und gerade so
ist, wie sie ist.

Wo dagegen Wirklichkeit und Möglichkeit auch der Sache nach
different bleiben, herrscht Kontingenz. Das Wirkliche könnte auch
nicht sein; das seiner Qualität nach in gewisserWeise Bestimmte könn-
te auch anders sein, als es faktisch ist. Existenz und Eigenart des Kon-
tingenten können nicht aus Begriffen abgeleitet, sondern nur durch
Erfahrung erkannt werden – mit allen Unsicherheiten, die dem empi-
rischenWissen anhaften. Darum ist es das Pathos derWissenschaft, die
Tatsachen auf Gesetze der Notwendigkeit zurückzuführen und den
Schein der Kontingenz aus unserer Erfahrungswelt so weit wie mög-
lich als bloße Folge unserer bisherigen Unwissenheit zu durchschauen
und zuletzt durch exakteres Wissen zu beseitigen. Im Idealfall könnten
alle Zustände des Universums und zugleich alle Zustände im Univer-
sum aus einem angenommenen Anfangszustand, dem Zustand unmit-
telbar nach dem »Urknall«, nach Gesetzen der Naturnotwendigkeit ab-
geleitet werden. Dann wären auch alle Formen des »contingere«, der
gegenseitigen Begegnung und »Berührung« von Seienden, ebenso auf
Gesetze der Notwendigkeit zurückführbar, wie die Astronomie die
scheinbar zufälligen »Konjunktionen« der Gestirne durch Anwendung
von Naturgesetzen als notwendig erweist.

Wo dies nicht möglich ist, endet alle deduzierende Theorie. Ande-
rerseits eröffnet die als unüberwindbar erwiesene Kontingenz das Feld

94 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Praxis und ihrer Freiheit. Sofern das Wirkliche nicht sein müßte,
wie es ist, sind Veränderungen möglich, und wir können überlegen, ob
wir solche Veränderungen herbeiführen wollen und durch welche Ein-
griffe in den Verlauf der Dinge wir erreichen können, daß wirklich
wird, was wir wollen, und daß es so wird, wie wir es wollen.

Vereinfacht gesagt: Scheinbar Kontingentes als notwendig zu er-
weisen, ist das Ziel des theoretischen Vernunftgebrauchs, sofern dieser
sich an mathematisch-apriorischen Deduktionen orientiert. Im schein-
bar Notwendigen den Spielraum der Kontingenz zu entdecken, ist das
Ziel des praktischen Vernunftgebrauchs. Daraus folgt für den Begriff
der »Welt«: »Welt« ist jedesmal die Zielvorstellung von der Erfüllung
einer Vernunftaufgabe. In diesem Sinne ist die »Welt« der apriorischen
Theorie diejenige Zielvorstellung, die die Aufhebung der Differenz
zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit verlangt (alles ist und ge-
schieht so, »wie es kommen mußte«). Die »Welt« der Praxis dagegen
ist diejenige Zielvorstellung, die verlangt, die Differenz zwischen
Wirklichkeit und Möglichkeit offenzuhalten. Nur so ist gestaltendes
Eingreifen möglich.

Das gilt für das technische Gestalten ebensosehr wie für das
künstlerische, vor allem aber für das sittliche Gestalten. Wo alles so ist
und geschieht, »wie es kommen mußte«, bleibt für die sittliche Praxis
kein Raum; denn diese hält dem, was ist, dasjenige entgegen, was sein
soll, und lebt von der Überzeugung, daß das Gesollte auch sein kann.
Aber in einer Welt, in der das als wirklich Gegebene das einzig Mög-
liche wäre, bliebe auch kein Raum für die künstlerische Gestaltung,
nicht einmal für die technische Realisierung »bisher ungeahnter Mög-
lichkeiten«.

Die Technik, aber auch die Sittlichkeit und sogar die Kunst ma-
chen zwar von den Ergebnissen unseres wissenschaftlichen Erkennens
Gebrauch. Aber sie leben vom Überschuß des Möglichen über das
Wirkliche und insofern von der Erfahrung der Kontingenz des Wirk-
lichen, das auch anders sein könnte als es tatsächlich ist oder an dessen
Stelle eine ganz andere Wirklichkeit entstehen könnte.

β) Die Kategorien der Quantität: Einheit, Vielheit, Allheit

Die Kategorien der Relation bezeichnen mögliche Prädikate in unseren
Urteilen: Die jeweils in Rede stehende Sache ist Trägerin von Eigen-
schaften, Agens von Aktionen, Glied eines Gefüges von Wechselwir-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 95

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kungen. Die Kategorien der Quantität dagegen beziehen sich auf das
Subjekt des Aussagesatzes: Bezeichnet der Subjektsbegriff eine Art
des Seienden, dem die im Prädikat genannte Eigenschaft oder Tätigkeit
zugeschrieben wird, dann geben die Kategorien der Quantität an, ob
diese Zuschreibung für alle Seienden der genannten Art gelten soll,
für manche von ihnen oder nur für eines. Heißt der Subjektsbegriff
z.B. »Mensch«, dann geben diese Kategorien an, ob die Aussage von
einem Menschen, von vielen oder von allen Menschen gelten soll.

Die Voraussetzung, die diese Kategorien anwendbar macht, be-
sagt: Das endliche Seiende hat seinesgleichen. Im Verhältnis zu ande-
ren seiner Art ist es in gewissen Hinsichten einzigartig, in anderen
Hinsichten mit manchen seinesgleichen oder mit allen merkmals-
gleich. Daraus ergibt sich die Frage: In welchem Sinne und in welchem
Maße ist es für die Seienden wesentlich, ihresgleichen zu haben? Seit
Platon und Aristoteles haben Philosophen es für evident gehalten, daß
das »Wesen« einer Sache das Allgemeine ist, das in jedem Exemplar
einer Art auf besondere Weise realisiert wird. Aber diese Überzeugung
kann angezweifelt werden: Ist das Besondere und Individuelle in jedem
Falle »akzidentell«? Ist es nicht im Gegenteil das jeweils Konkrete, in
dem sich das Leben eines Seienden vollzieht? Dieses »konkrete Leben«
aber vollzieht sich in der Wechselwirkung zwischen Substanzen in
einer gemeinsamen Welt.

Für diese Wechselwirkung und das daraus resultierende Zusam-
menwirken zur Erreichung eines gemeinsamen Effekts ist es entschei-
dend, daß das Seiende seinesgleichen begegnet. Gemeinsame Merkma-
le, die eine »Spezies« definieren, erleichtern nicht nur dem Betrachter
die Übersicht, sondern definieren die Bedingungen für eine solche
»Synergie«. Dabei kann es für die Weise, wie ein Seiendes die ihm ei-
gene Potentialität in Aktualität überführt, belangvoll sein, ob es mit
allen oder nur mit manchen Exemplaren dieser Spezies in ein solches
Verhältnis der Wechselwirkung und der Synergie treten kann.

Das bedeutet für den Aufbau unserer Erfahrungswelt: Die Idee
eines solchen »Welt« ist nicht nur die Zielvorstellung von Aufbau
eines Orientierungsgefüges, das dem Betrachter einen »Durchblick«
durch die Vielfalt von Phänomenen gestattet und ihm dadurch auch
ein geplantes praktisches Eingreifen erleichtert. Sie ist ein Gefüge von
Möglichkeiten spezifischer, für je eine Spezies des Seienden typische
Weisen der Wechselwirkung. »Spezielle« Begriffe sind nicht nur für
das Erkennen, sondern ontologisch belangvoll, weil sie den Kontext an-

96 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben, in dem das einzelne Seiende eine »Rolle« spielen kann, d.h. eine
typische Form wechselseitigen Wirkens und Leidens ausübt. Für dieses
»Rollenspiel« sind Individuen der gleichen Spezies zwar nicht die ein-
zigen, aber die »nächstliegenden« und wirksamsten Interaktionspart-
ner.

γ) Ein Ausblick auf die Kategorien der Qualität:
Bejahung, Verneinung, Abgrenzung

Die Frage: In welchem Sinne und in welchem Maße tragen nicht nur
bejahende, sondern auch verneinende und abgrenzende Aussagen et-
was dazu bei, die ontische Eigenart eines Seienden zu bestimmen? Die
geläufige Antwort: Diese Kategorien dienen nur dem Betrachter bei
seiner Orientierung in der Vielfalt der Erscheinungen und helfen ihm
dazu, Verwechselungen zu vermeiden. Das bewahrt ihn auch vor prak-
tischen Mißgriffen, die auf solchen Verwechselungen beruhen. Diese
Beschreibung begünstigt die Meinung mancher Interpreten, die Kate-
gorien der Qualität seien vorwiegend »Instrumente des Herrschafts-
wissens«.

Der Ansatz zu einer anderen Funktionsbestimmung dieser Kate-
gorien ergibt sich aus folgender Überlegung: Abgrenzung und Zuord-
nung der Seienden untereinander gehören zu den Bedingungen dafür,
daß die Seienden einander Möglichkeiten des je eigenen Seinsvollzuges
abgewinnen, die sie ohne derartige »Beziehungen nach außen« (als
»fensterlose Monaden«) nicht gewinnen könnten. Nur sofern ein Sei-
endes das zunächst nur fremde Andere als das ihm antithetisch zu-
geordnete Andere »entdeckt«, als das »Andere seiner selbst«, wird es
ihm zur Quelle neu erschlossener Potentialität. Daß das einzelne Sei-
ende »nicht ist«, was das andere ist, und daß es ihm in der Weise der
Abgrenzung (Limitation) gegenübertritt, gehört zu den Bedingungen
dynamisch-energetischer Wechselwirkung.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 97

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zwei weiterführende Fragen: Die Möglichkeit innerweltlicher
Substanzen und kreatürlicher Freiheit und Kants Begriff des
»Charakters« als mögliches Lösungsangebot

a) Der Begriff der »innerweltlichen Substanz« –
ein widersprüchlicher Begriff?

Die Begriffe der Substanz und der Kausalität, so hat sich gezeigt, sind
korrelative Begriffe. Die Eigenart einer Substanz erkennt man an der
Weise, wie sie wirkt. Aber das Wirken erreicht seine Wirkung nur,
wenn es das Objekt, das es hervorbringt, zu neuem Eigenstand freisetzt
(s. o. S. 88). Aber dann scheint der Begriff der Substanz nur auf ein un-
endliches Wesen anwendbar zu sein, das wirkt, ohne das Objekt frem-
der Einwirkung zu sein. Alles Endliche ist fremden Einwirkungen aus-
gesetzt, von denen seine Existenzfähigkeit und seine Fähigkeit zum
Wirken abhängen kann. Dann aber, so scheint es, fehlt ihm jener Ei-
genstand (subsistentia), der das Wesensmerkmal der Substanz ist.
Man muß sich entscheiden, ob man endliche Wesen als Glieder in
einem Netz kausaler Wechselbeziehungen denken oder als Substanzen
verstehen will.

Daraus hat Spinoza geschlossen: Es gibt keine endlichen, inner-
weltlichen Substanzen, sondern nur eine einzige göttliche Substanz32 ;
und alles Endliche mitsamt allen Wechselbeziehungen, in denen es
steht, ist nur ein je besonderer »Modus«, wie diese göttliche Substanz
ihre innere Lebenstätigkeit nach außen in Erscheinung treten läßt33 .
Leibniz hat völlig zutreffend gesehen, daß damit allen innerweltlichen
Wesen auch die Möglichkeit freien Handelns bestritten wird. Nur der
Eigenstand im Sein macht Selbstbestimmung im Handeln möglich.
Wer an der Möglichkeit festhalten will, daß auch endliche Wesen, z.B.
wir Menschen, zu freien Handlungen fähig sind, muß auch ihnen den
Charakter von Substanzen zusprechen. Um aber endliche Wesen als
Substanzen denken zu können, scheint es nötig, alle fremden Einwir-
kungen, denen sie unterliegen könnten, zu bestreiten. Alle Tätigkeit
endlicher Substanzen ist unter dieser Voraussetzung innere Selbstent-
faltung ohne Erleiden einer fremden Einwirkung, aber auch ohne ein
nach außen hervortretendes Wirken. »Monaden haben keine Fen-

98 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

32 Baruch Spinoza, Ethica, pars I, Propositio XIV.
33 Ibid. Propositio XV.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ster«34 . Und der irreführende Anschein einer kausalen Wechselwir-
kung ergibt sich daraus, daß die Lebensprozesse, die sich im Innern
der verschiedenen Monaden abspielen, so koordiniert sind, daß die Zu-
stände jeder einzelnen Substanz die Zustände jeder anderen »spiegeln«.
»Jede Substanz ist ein Spiegel des Universums«35 . Dieses Verhältnis
der Substanzen untereinander aber beruht darauf, daß Gott bei der Er-
schaffung jeder einzelnen an jede andere gedacht hat36 .

Bei Spinoza gibt es keine endlichen Substanzen. Bei Leibniz gibt es
zwar endliche Substanzen, aber keineWechselwirkung zwischen ihnen.
Beide Lösungen jedoch stehen im Widerspruch zu unserer Erfahrung,
insbesondere zu unserer Selbsterfahrung. Wir erfahren uns als inner-
weltliche Wesen und sind uns zugleich unserer Freiheit bewußt. Die
Tatsache, daß die beiden Lösungen nicht befriedigen können, ist einer
der Ursachen dafür, daß man in jüngerer Zeit versucht hat, auf den
Substanzbegriff ganz zu verzichten und sich auf die Beschreibung
funktionaler Beziehungen zwischen Teilprozessen zu beschränken, die
sich zu mehr oder weniger komplexen Gesamtprozessen verbinden.

b) Der Begriff der »kreatürlichen Freiheit« –
ein Widerspruch in sich?

Wenn man den Begriff der »innerweltlichen Substanz« für wider-
sprüchlich hält und deshalb auf ihn zu verzichten versucht, wird auch
der Begriff der Freiheit eines geschaffenen Wesens zum widersprüchli-
chen Begriff. Denn Freiheit als Selbstbestimmung im Handeln setzt
Eigenstand im Sein, also Substantialität, voraus. Aber selbst wenn wir
eine Möglichkeit finden sollten, innerweltliche Wesen als Substanzen
zu denken, bliebe der Widerspruch im Begriff der kreatürlichen und
deswegen innerzeitlichen Freiheit erhalten. Denn jedes Ereignis in der
Zeit hat Ursachen, als deren Folge es begriffen werden kann. Es ist, wie
Kant gezeigt hat, die Kausalkategorie, durch die wir einem Ereignis sei-
ne Stelle in der Zeit zuweisen. Es kann nicht später sein als seine Be-
dingungen, nicht früher als seine Folgen. Das gilt auch von den Hand-
lungen der Menschen. Wir erfassen ihre »Stelle« in der Zeit, in dem

Erkennen als antwortendes Gestalten A 99

Zwei weiterführende Fragen

34 G. W. Leibniz, Monadologie, nr. 7.
35 Ibid. nr. 56.
36 Ibid. nr. 51.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir ihre Bedingungen und Folgen benennen. Verstehen wir unter einer
freien Handlung den Anfang einer neuen Kausalreihe, dann denken
wir sie als ein Ereignis, das keine Bedingungen hat, aus denen es als
Folge hergeleitet werden könnte. Dann aber sind wir genötigt, die freie
Handlung zugleich als ein Ereignis außerhalb der Zeitreihe zu denken,
und der Begriff einer freien Handlung inmitten der Zeit wird zum wi-
dersprüchlichen Begriff.

Sucht man nun nach einer Alternative zur Lösung Spinozas, aber
auch zur Lösung von Leibniz, so wird man auf einen Begriff verwiesen,
den Kant verwendet: den Begriff des »Charakters«. Kant hat, wie so-
gleich zu zeigen sein wird, diesen Begriff zwar im moralphilosophi-
schen Zusammenhang entwickelt, aber ausdrücklich angemerkt, daß
er auf jedes »Naturding« zutrifft. Und in der Anwendung auf solche
»Naturdinge« ist der Begriff des Charakters dazu bestimmt, den
scheinbaren Widerspruch aufzulösen und Substantialität mit kausaler
Wechselwirkung zusammenzudenken. In seiner Anwendung auf freie
Subjekte soll er es möglich machen, menschliche Handlungen einer-
seits als Ereignisse inmitten der Zeit zu verstehen, sie andererseits als
die Erscheinungsgestalten einer freien Entscheidung zu deuten, die au-
ßerhalb aller Zeit geschehen ist.

c) Kants Lösungsangebot: seine Lehre vom »empirischen« und
vom »intelligiblen Charakter«

α) Kants Lehre vom »empirischen Charakter« und
seine Bedeutung für das Verständnis endlicher Substanzen

Kant versteht unter dem »empirischen Charakter« die für ein Indivi-
duum »charakteristische«Weise, sich fremde Einflüsse zu eigen zu ma-
chen und ihnen Impulse für eigene Tätigkeiten abzugewinnen. Dabei
betont er, daß darin kein Unterscheidungsmerkmal des Menschen lie-
ge; der Mensch »muß einen empirischen Charakter haben, so wie alle
anderen Naturdinge«37 . Kant nennt diesen Charakter der Naturwesen
»das Gesetz ihrer (!) Kausalität«, d.h. die je besondere, für jedes Wesen
»charakteristische« Weise, »wie seine Handlungen […] mit anderen
Erscheinungen nach beständigen Naturgesetzen im Zusammenhange

100 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

37 KdrVA 546.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehen«38 . Dabei versteht Kant unter »Handlungen« eines Naturwe-
sens alle Arten, auf andere Wesen einzuwirken. Ihr »Zusammenhang
mit anderen Erscheinungen« aber besteht darin, daß die Naturwesen
fremden Einwirkungen ausgesetzt sind und diesen Einwirkungen die
Impulse für ihr eigenes Wirken abgewinnen müssen. Ihre Weise, Ur-
sache zu sein, ist insofern stets zugleich die Wirkung fremder Wirk-
kräfte. Und trotzdem tritt in der Weise, sich die empfangenen Hand-
lungsimpulse anzueignen, die Eigengesetzlichkeit des Seienden in
seinem Verhalten und damit seine Eigenständigkeit im Sein, seine
»Substantialität«, erfahrbar hervor.

Zunächst sei es gestattet, die sehr knappen Andeutungen Kants
durch ein Beispiel zu erläutern, das sich so bei Kant nicht findet: Zu-
stände einer Substanz (z.B. die Wärme eines Steins) können als Folgen
fremder Einwirkungen verstanden werden (z.B. als Folge des Sonnen-
lichts, das auf diesen Stein einstrahlt). Aber die Weise, wie eine fremde
Einwirkung von einer Substanz angeeignet und in einen Zustand die-
ser Substanz verwandelt wird, ist für diese Substanz »charakteristisch«
und sagt etwas über deren Eigenart aus. Wie der Stein das einstrahlen-
de Sonnenlicht in eigene Molekularbewegung »übersetzt«, die dann als
Wärmestrahlung nach außen wirkt, und welches Maß an Fremdeinwir-
kung er »braucht«, um daraus ein bestimmtes Maß an Erwärmung zu
gewinnen, sagt etwas über die chemische Zusammensetzung eines
Steins aus. Man nennt dieses für die jeweilige Substanz charakteristi-
sche Maßverhältnis ihre »spezifische Wärme«.

Im Folgenden wird sich zeigen: An dem soeben erwähnten Bei-
spiel ist ein ganz allgemeines Verhältnis zwischen dem Wirken einer
Ursache, der dadurch bewirkten Zustandsänderung ihres Objekts und
seiner dadurch bedingten Eigenwirksamkeit ablesbar. Der »Charakter«
eines Seienden ist das individuelle Prinzip, das alle Weisen seines Tuns
und Leidens bestimmt. Der Charakter eines endlichen Seienden be-
stimmt vor allem die Weise, wie es fremde Einflüsse rezipiert und in
eigene Tätigkeiten »übersetzt«, durch die es wiederum auf fremde Sei-
ende einwirken kann.

Diesem Hinweis sei noch eine weitere Erläuterung hinzugefügt.
Was wir den »Charakter« einer Person oder Sache nennen, ist nicht
eine isolierte Kraft oder Verhaltensweise, sondern die für ein Individu-
um »charakteristische« Weise, wie seine Kräfte und Verhaltensformen

Erkennen als antwortendes Gestalten A 101

Zwei weiterführende Fragen

38 KdrVA 539.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zusammenwirken. Ein wichtiges Ziel dieses Zusammenwirkens wurde
schon genannt: die »Aneignung« von Einflüssen aus der Umwelt. Die
»spezifischeWärme« des Steins, d.h. das Verhältnis der von außen ein-
strahlenden Energie zu der Erwärmung des Steins, ist dann ein Merk-
mal des »Charakters«, der diesem Stein ebenso wie jeder anderen end-
lichen Substanz zukommt. Man erkennt an dieser »spezifischen
Wärme« die Eigenart des Steins, z.B. im Unterschied zumWasser eines
Sees, an dessen Ufer der Stein sich befindet: Es ist »charakteristisch«
für den Stein, schon bei Zufuhr einer vergleichsweise geringen Ener-
giemenge, z.B. in der noch schwachen Frühjahrssonne, sich merklich
zu erwärmen, während die gleiche Sonneneinstrahlung das Wasser re-
lativ kalt bleiben läßt.

Die Ähnlichkeit mit einem bekannten psychischen Phänomen ist
offenkundig: Es ist für manche Menschen charakteristisch, daß sie
durch gewisse Ereignisse ihrer Umwelt in heftige Gemütsbewegung
versetzt, sozusagen »erhitzt« werden, während das gleiche Ereignis an-
dereMenschen »kalt läßt«. Über einen verregneten Urlaubstag regt der
eine sich bis zum Verlust jeder Selbstkontrolle auf, während ein ande-
rer das gleiche Ereignis gelassen hinnimmt und dann vielleicht nach
einem Buch greift, um »auch aus diesem Tag etwas zu machen«. Und
an dieser unterschiedlichenWeise, die gleichen Ereignisse auf verschie-
dene Weise in eigene Gemütszustände zu »übersetzen«, erkennen wir
den unterschiedlichen Charakter solcher Menschen. Dieser Charakter
definiert die Eigenart des kausalen Zusammenhangs zwischen dem Er-
eignis, das einemMenschen widerfährt, und dem daraus resultierenden
Gemütszustand dieses Menschen.

Diese Ähnlichkeit macht es verständlich, daß Kant den Ausdruck
»Charakter«, der aus der Moralpsychologie stammt, in jenem all-
gemeineren Sinn verwendet, in dem er hier gebraucht werden soll: als
Bezeichnung für jene Art, in das Gefüge von Ursachen undWirkungen
einbezogen zu sein, an der wir die Eigenart eines Individuums oder
einer Art empirisch ablesen können. Wie aber alles, was zum Inhalt
unserer Erfahrung wird, »Erscheinung« ist, die auf ein Wirkliches ver-
weist, das nicht unmittelbar in unsere Erfahrung fällt, so ist auch der
empirische Charakter Erscheinung eines anderen, intelligiblen Charak-
ters, der nicht den Bedingungen unserer Erscheinungswelt unterliegt.

An diesem Gedanken wird festgehalten werden müssen, auch
wenn sich bei näherer Betrachtung herausstellen wird, daß der Begriff
des Charakters im Kontext der praktischen Philosophie nicht das lei-

102 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stet, was Kant sich von ihm versprochen hat, und daß auch seine soeben
beschriebene Verwendung in der theoretischen Philosophie einer Wei-
terentwicklung bedarf.

β) Kants Lehre vom »intelligiblen Charakter« und seine Bedeutung
für das Verständnis der Freiheit endlicher Wesen

Kant hat in seiner »Kritik der reinen Vernunft« den Begriff des »Cha-
rakters« in der Absicht eingeführt, die »Freiheits-Antinomie« aufzu-
lösen. Eine solche Auflösung muß möglich sein, weil wir einerseits
endliche Wesen sind, andererseits uns als sittliche Subjekte der unbe-
dingten Verpflichtung bewußt sind, die ihrerseits ohne Freiheit nicht
denkbar wäre. Diese Denkbarkeit von Freiheit endlicher Wesen aber
ist nach Kants Überzeugung an folgende Voraussetzungen gebunden:
1. Der Zusammenhang von fremder Einwirkung und eigener Reaktion
ist durch unseren »Charakter« vermittelt. 2. Dieser Charakter, sofern
wir ihn an unserer Reaktion auf fremde Einflüsse ablesen und insofern
durch unsere Erfahrung kennen lernen (unser »empirischer Charak-
ter«), darf als Erscheinungsgestalt eines Charakters verstanden wer-
den, der uns in unserem An-sich-Sein betrifft (als Erscheinungsgestalt
unseres »intelligiblen Charakters«). 3. Diesen »intelligiblen Charak-
ter« aber haben wir uns in einer intelligiblen Handlung selbst gegeben.
Diese intelligible Handlung fällt außerhalb aller Zeitbestimmung und
ist deshalb von allen empirischen Bedingungen unabhängig. Aber sie
hat Folgen in der Zeit, weil von unserem intelligiblen Charakter der
empirische abhängt: »Ein anderer intelligibler Charakter würde einen
andern empirischen ergeben haben«39 . Dieser empirische Charakter
aber bestimmt alle Weisen, wie wir leidend und handelnd auf unsere
Umweltbedingungen reagieren.

γ) Unzulänglichkeiten des kantischen Lösungsversuchs und
die Frage nach seiner möglichen Weiterentwicklung

Kant denkt jenen Charakter eines Menschen, den wir an seiner Re-
aktion auf äußere Einflüsse empirisch ablesen können, als ebenso un-
veränderlich wie die Substanz, deren Erscheinungsgestalt er ist. Das ist
eine Folge davon, daß er, ganz im Sinne der Tradition, die Substanz

Erkennen als antwortendes Gestalten A 103

Zwei weiterführende Fragen

39 KdrVA 556.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Sache oder Person als dasjenige versteht, was allem Wandel ent-
hoben ist, und deshalb alle Veränderungen, die durch äußere Ursachen
oder auch durch die innere Lebendigkeit der Substanz bewirkt werden
könnten, als bloße Umgestaltung der »Akzidentien« begreift. Diese
Unveränderlichkeit des empirischen Charakters hat ihrerseits zur Fol-
ge, daß wir nur dann für diesen Charakter Verantwortung haben kön-
nen, wenn wir uns einen solchen Charakter durch eine Handlung ge-
geben haben, die allen Phasen unserer Lebensgeschichte vorausgeht
und insofern »außerhalb aller Zeitbestimmung« liegt. Die unmittel-
bare Folge der intelligiblen Handlung ist dann ein »intelligibler Cha-
rakter« außerhalb aller Zeit, dessen zeitliche Erscheinung freilich der
ebenso unveränderliche »empirische Charakter« darstellt.

Kant selbst hatte mit den Schwierigkeiten zu kämpfen, die sich aus
dieser Lösung des Freiheitsproblems ergaben: Eine Freiheit, deren ein-
zige Handlung »außerhalb aller Zeitbestimmung« stattfindet und de-
ren mittelbare empirische Folge ein unveränderlicher Charakter ist,
vermag gerade das nicht zu leisten, worauf es für die Moral ankommt:
Ein so verstandener Charakter erklärt nicht, wie inmitten der Zeit jener
»Sinneswandel« möglich ist, durch den der Mensch, der entdeckt hat,
daß er vor dem Sittengesetz schuldig geworden ist, ein neues Leben
beginnen kann. Auf Kants Lösungsversuche in der »Kritik der prakti-
schen Vernunft« und in der »Religionsschrift« kann hier nicht näher
eingegangen werden. Aber sie alle reproduzieren die Schwierigkeit,
die darauf beruht, daß auch sein Begriff des »Charakters« keine freien
Akte in der Zeit zuläßt und so weder die Abstraktheit des Substanz-
begriffs noch die des Kausalbegriffs überwindet. Hat der Mensch sich
seinen Charakter einmal durch eine »intelligible Handlung« gegeben,
dann reagiert er mit unveränderlicher Gesetzmäßigkeit auf das, was
ihm widerfährt. Insofern wird der Mensch auch durch seinen »intelli-
giblen Charakter« nicht von dem Zwang der Fremdbestimmung be-
freit. Freiheit, die nur außerhalb aller Zeit ausgeübt werden kann, über-
läßt den Menschen, sofern er in der Zeit lebt, einem Mechanismus von
Ursachen und Wirkungen, in den er nicht mehr eingreifen kann.

Die Schwierigkeiten, mit denen schon Kant zu ringen hatte und
die in der Folgezeit bei Neukantianern wie Hermann Cohen noch deut-
licher hervorgetreten sind, zeigen an: Nicht die Einführung des Be-
griffs »Charakter« löst als solche schon das Problem, sondern nur die
Bezugnahme auf die Lebensgeschichte eines Menschen, die wir nicht
aus Begriffen konstruieren, sondern nur anschaulich wahrnehmen

104 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können. Es ist der an der Lebensgeschichte einesMenschen anschaulich
werdende, nicht der in reinen Begriffen gedachte Charakter, der die
Vermittlung von Kausalität und Freiheit wirklich leistet.

6. Versuch einer weiterführenden Deutung

a) Zum Begriff des »empirischen Charakters« und zu seinem
Zusammenhang mit den Begriffen »Substanz« und »Kausalität«

Ein erster Hinweis für eine mögliche Neufassung der Begriffe »Sub-
stanz«, »Kausalität« und »Charakter« liegt in der Beobachtung: Der
Eigenstand der Dinge im Sein wird nicht nur dadurch sichtbar, daß sie
nach außen wirken, sondern auch dadurch, daß sie fremde Einflüsse,
denen sie unterliegen, auf je charakteristische Weise sich aneignen
und zuMomenten ihres eigenen Seinsvollzugs (actus essendi) machen.
Das von außen einstrahlende Sonnenlicht wird von dem Stein, auf den
es fällt, in Wärme verwandelt, also in eine Eigenschaft, die ihm zu-
kommt, nicht dem Licht, das auf ihn einwirkt. Entsprechend »über-
setzt« eine Person das, was ihr widerfährt, in eigene Gemütszustände,
z.B. in den der seelischen Erregung, also in eine Eigenschaft, die ihr
zukommt, nicht der Ursache, die diese Erregung ausgelöst hat. Das
kommt in dem bekannten Satz der traditionellen Philosophie zumAus-
druck: »Der Aufnehmende bestimmt die Weise, wie ein Einfluß rezi-
piert wird« – »Quidquid recipitur, ad modum recipientis recipitur«.

Die ontologische Folgerung daraus aber lautet: An der spezi-
fischen Weise dieser Aneignung erkennen wir den Eigenstand, mit
dem das Ding den äußeren Wirkursachen entgegentritt. Der »Charak-
ter« einer Person oder Sache ist die Weise, wie sie fremde Einflüsse
rezipiert und in Weisen ihres eigenen Seinsvollzugs übersetzt. Denn
die »spezifische« Weise dieses Übersetzens läßt gewisse Züge hervor-
treten, die den Angehörigen einer Art (spezies) gemeinsam sind und
dann diese Art »charakterisieren«. In wichtigen Fällen aber ist diese
Art, äußere Einwirkungen zu rezipieren, auch für das rezipierende In-
dividuum »charakteristisch« und läßt dessen unverwechselbar indivi-
duellen Charakter erkennen.

An diesem Beispiel läßt sich ablesen: Der Terminus »Charakter«
stammt zwar aus der Moralpsychologie. Das Verhalten eines Men-
schen, vor allem seine Reaktion auf die Herausforderungen seiner Le-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 105

Versuch einer weiterführenden Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


benssituation, zeigt den Charakter dieses Menschen an. Aber was so-
eben über den »Charakter« als Vermittler von fremder Einwirkung und
eigener Antwort gesagt worden ist, gilt nicht nur für Personen und ihr
Schicksal, sondern, in geeigneter Abwandlung, für alle Seienden und
die Weise, wie sie sich fremde Einflüsse als Momente ihres eigenen
Seinsvollzugs aneignen. Auch die unbelebten Dinge haben einen »Cha-
rakter«, d.h. eine Weise, wie sie fremde Einflüsse rezipieren und in
Weisen ihres Seinsvollzugs übersetzen. Und schon jetzt kann hinzuge-
fügt werden: Erst durch die aneignende Eigentätigkeit der Substanz er-
reicht die wirkende Ursache ihre Wirkung. Ohne den Begriff des Cha-
rakters läßt sich die Wirksamkeit einer Ursache nicht verständlich
machen.

Entsprechendes gilt vom Begriff der Substanz. Endliche Seiende
bewähren ihren »Eigenstand« nicht dadurch, daß sie aus aller Wechsel-
wirkung mit anderen endlichen Substanzen »ausgespart« bleiben, son-
dern dadurch, daß sie inmitten dieses Geflechts vonWechselwirkungen
eine unverwechselbare Eigengesetzlichkeit des Verhaltens an den Tag
legen. Diese Eigengesetzlichkeit aber beruht darauf, daß sie alle fremde
Einwirkung, der sie unterliegen, auf charakteristische Weise sich zu
eigen machen und dann in eine ebenso charakteristische Eigentätigkeit
»übersetzen«. Diese Eigengesetzlichkeit im Wirken aber erweist eine
spezifische Eigenständigkeit im Sein. Es ist also ihr Charakter, durch
den endliche Substanzen ihre Substantialität erkennen lassen.

An früherer Stelle war davon die Rede, daß »Substanz« und »Kau-
salität« korrelative Begriffe sind, die nur durch ihre gegenseitige Bezie-
hung Bedeutung gewinnen (s. o. S. 87 f.). Nun aber ist deutlich gewor-
den: Der Begriff des »Charakters« ist geeignet, diese gegenseitige
Beziehung zu deuten: Er beschreibt die Eigengesetzlichkeit des Leidens
und Wirkens, die auch dem endlichen Seienden zukommt, und läßt da-
durch seine »Substantialität« erkennen.

b) Der »Charakter« und seine sinnenhafte Erscheinungsgestalt

An früherer Stelle wurde gesagt: Die Raumgestalt eines wahrgenom-
menen Gegenstandes, seine Kontur und sein Ort im Raume, ist die
sinnenhaft perzipierbare Erscheinung seines unverwechselbaren Ei-
genstands gegenüber allen anderen Gegenständen und zugleich seiner
Beziehung zu ihnen. Seine Zeitgestalt aber ist die Weise, wie die Be-

106 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegnung mit anderen Seienden auf ihn gewirkt hat und »Wende-
punkte« in seiner Lebensgeschichte hervortreten ließ (s. o. S. 90 f.).
Nun aber ist hinzuzufügen: Zwischen der Raumgestalt, die wir an-
schauen, und der Zeitgestalt, die wir wahrnehmen, besteht ein enger
Zusammenhang. Und es ist dieser Zusammenhang, an dem der
Charakter eines Seienden ablesbar wird, d.h. seine charakteristische
Weise, Fremdeinflüsse in eigene Zustände und Verhaltensaktivitäten
zu verwandeln. Denn auch dieser Charakter läßt sich nicht durch die
Definition von Begriffen beschreiben, sondern muß in sinnenhafter
Konkretheit an der Raum- und Zeitgestalt des wahrgenommenen Ge-
genstandes abgelesen werden.

Das ausgezeichnete Beispiel dafür aber ist das Antlitz des Ande-
ren, das wir wahrnehmen40 . Diesem Antlitz sind die Spuren seiner Ge-
schichte eingeschrieben, sei es seiner kommenden Geschichte, deren
offene Möglichkeiten uns im Antlitz eines Jugendlichen wahrnehmbar
werden, sei es seiner vergangenen Geschichte, deren Freuden und Lei-
den an der gegenwärtigen Physiognomie dieses Angesichts ablesbar
werden. Zu diesen Spuren gehören auch die »Narben« jener Verletzun-
gen, die einem Seienden durch fremde Gewalt angetan worden sind,
vor allem aber, wenn es sich um Vernunftsubjekte handelt, die Spuren
jener Verletzungen, die es sich im Laufe seiner Lebensgeschichte selber
beigebracht hat (s.u. S. 111). Und wenn dieses Gesicht dennoch über
die Veränderung der Lebensumstände hinweg wiedererkennbar bleibt,
dann nicht deswegen, weil es einen »Kernbestand« unveränderlicher
Züge zeigt, sondern deswegen, weil wir an den Spuren seiner Geschich-
te zugleich die unverwechselbare Weise ablesen, wie ein Mensch das,
was ihm widerfuhr, sich als sein Schicksal zu eigen gemacht hat. Das
Angesicht blieb, in aller Veränderung, der es unterlag, das seine und
läßt uns den Menschen wiedererkennen, dessen Schicksal in seinem
Gesicht seinen Ausdruck gefunden hat.

Dieser Zusammenhang von Raumgestalt und Zeitgestalt ist die
Weise, wie der »Charakter« des Wirklichen sich uns offenbart. An die-
ser Einheit von Raum- und Zeitgestalt lesen wir das Wechselspiel in-
nerer und äußerer Kausalverhältnisse ab, in denen das Leben eines
Wirklichen sich vollzieht. Nur dadurch lernen wir zugleich zu ver-
stehen, was »wirken« und »einer Einwirkung unterliegen« bedeutet.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 107

Versuch einer weiterführenden Deutung

40 Vgl. Emmanuel Lévinas, Die Spur des Anderen, Tijdschrift voor filosofie, Leuven
1963, aufgenommen in die Sammlung »Die Spur des Anderen«, Freiburg 1983.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Das wahrgenommene Antlitz des Anderen als Beispiel für das
Wahrnehmen als responsorisches Gestalten und für die kritische
Auslegung der Wahrnehmung durch Begriffe

Das Antlitz eines Menschen, das wir sehen, kann zugleich exempla-
risch deutlich machen, daß das Wahrnehmen das Ergebnis responsori-
schen Gestaltens ist, und daß Begriffe nötig sind, umWahrnehmungen
dieser Art kritisch auszulegen.

Die Weise, wie wir an einer Physiognomie, die uns in der An-
schauung gegeben ist, die Geschichte eines Menschen ablesen, kann
als Beispiel dafür dienen, wie wir die Raumgestalt eines Seienden, die
wir sehen, als den Niederschlag seiner Geschichte begreifen. Darin ist
freilich ein Verständnis des »Charakters« impliziert, das sich von der
kantischen Verwendung dieses Begriffs unterscheidet. Kant verstand
den Charakter so, daß jede Veränderung in der Zeit ausgeschlossen
wurde. Wenn er überhaupt auf eine Ursache zurückgeführt werden
kann, dann ist diese Ursache »außerhalb aller Zeitbestimmung« wirk-
sam geworden. Und nur auf einer solchen »intelligiblen Handlung au-
ßerhalb aller Zeitbestimmung« kann nach Kants Auffassung unsere
Freiheit und sittliche Verantwortung beruhen. Innerhalb der Zeit ist
der Charakter ebenso unveränderlich wie die Substanz, deren Eigenart
in diesem Charakter zum Ausdruck kommt. Demgegenüber schließt
ein verändertes Verständnis des »Charakters« zugleich ein abweichen-
des Verständnis der Substanz ein. Ist der Charakter, ontologisch ver-
standen, die für ein Seiendes »charakteristische«Weise, der Äußerlich-
keit der Umstände die Eigenart seines eigenen »actus essendi« abzuge-
winnen, dann ist »Substanz« ein Seiendes, das zu dieser »Übersetzung«
all dessen, wodurch seine Daseins-Umstände bestimmt sind, in die
Eigenaktivität seines eigenen Seins und Wirkens fähig ist. Und dies
gilt, in geeigneter Abwandlung, nicht nur von Personen, sondern von
allen Substanzen.

d) Der Charakter – Prinzip der Lebensgeschichte und
zugleich ihr Produkt

Die Schwierigkeiten, mit denen schon Kant zu ringen hatte und die in
der Folgezeit bei Neukantianern wie Hermann Cohen noch deutlicher
hervorgetreten sind, zeigen an: Nicht die Einführung des Begriffs

108 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Charakter« löst als solche schon das Problem der »endlichen Sub-
stanz« und der »innerweltlichen Freiheit«, sondern nur die Bezugnah-
me auf die Lebensgeschichte eines Menschen, die wir nicht aus Begrif-
fen konstruieren, sondern nur anschaulich wahrnehmen können. Es ist
der an der Lebensgeschichte eines Menschen anschaulich werdende,
nicht der in reinen Begriffen gedachte Charakter, der die Vermittlung
von Kausalität und Freiheit wirklich leistet.

An früherer Stelle wurde gesagt: Wer oder was ein Mensch ist,
zeigt sich nicht, wenn man nach einem »Beharrlichen« sucht, das von
allem Wechsel seiner Tätigkeiten unbetroffen bleibt (s. o. S. 39). Das
Wesen eines Menschen und seine Eigenständigkeit gegenüber der
Welt, in der er lebt, zeigt sich in dem besonderen »Stil«, der an den
verschiedensten Weisen seiner Tätigkeit abgelesen werden kann (s. o.
S. 46). Nun ist hinzuzufügen: Nicht nur das Wirken, sondern auch die
Weise, wie ein Mensch sich höchst unterschiedliche Fremdeinwirkun-
gen aneignet, denen er unterliegt, zeigt diesen für ihn charakteristi-
schen Stil. Und dies gilt nicht nur für den sittlichen Charakter von Per-
sonen, sondern auch für jenen »Charakter«, der, wie Kant betont hat,
jedem »Naturwesen« zukommt. Wird der Charakter als eine unver-
änderliche Qualität der Substanz gedacht, dann wird er nicht nur un-
geeignet, den Widerspruch von Kausalität und Freiheit aufzulösen,
sondern kann auch die Weise nicht beschreiben, wie endliche Wesen,
trotz aller Abhängigkeit von der Einwirkung äußerer Ursachen, ihre
Eigenständigkeit im Sein bewahren und sich so als Substanzen erwei-
sen. Hätten wir nicht einen »Charakter«, der unsere individuelle Wei-
se, Fremdeinflüsse zu rezipieren, dauerhaft bestimmt und dieser Re-
zeption ihren unverwechselbaren »Stil« verleiht, dann könnten diese
Einflüsse gar nicht auf uns wirken, weil jedes »Erleiden« eines fremden
Einflusses einen Akt der Aneignung verlangt, um wirksam zu werden.
Nur der Charakter als individueller »Stil« der Aneignung schließt die
Vielfalt des Erlebten zur Einheit einer Lebensgeschichte zusammen.
Ohne »Charakter« hätten wir keine Geschichte.

Andererseits ändert sich dieser »Stil« unter dem Einfluß dessen,
was wir erfahren haben. Insofern ist unser Charakter nicht nur die Vor-
aussetzung, sondern vor allem das Ergebnis unserer Lebensgeschichte.
Darauf beruht jenes Wechselverhältnis, das in der Überschrift dieses
Abschnitts zum Ausdruck gebracht worden ist: der Charakter – Prinzip
der Lebensgeschichte und zugleich ihr Produkt. Der Charakter eines
Seienden, so wurde an früherer Stelle gesagt, ist seine Fähigkeit, frem-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 109

Versuch einer weiterführenden Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Einflüsse in eigene Tätigkeit zu »übersetzen« (s. o. S. 106). Dieser
Feststellung wird man freilich eine zweite hinzufügen müssen: Diese
Art des »Übersetzens« ist zwar für das jeweilige Seiende charakteri-
stisch, aber, wenigstens bei Lebewesen, keineswegs konstant. Ein allzu
häufig und in allzu geringen zeitlichen Abständen wiederholter Reiz
kann zu dauerhafter »Gereiztheit« und damit zu Überreaktionen füh-
ren; er kann auch das Rezeptionsvermögen »abstumpfen« und kom-
mende Einwirkungen der gleichen Art wirkungslos werden lassen. Ist
der »Charakter« eines Seienden die für dieses Seiende (oder für die
Seienden der gleichen Art) charakteristische Weise der Antwort auf
Einwirkungen seiner Umwelt, dann wird man an solchen Beispielen
ablesen: Es gibt Einwirkungen der Umwelt, die den Charakter eines
Seienden verändern.

Aber auch in solchen Fällen läßt sich beobachten: Auch noch die
Weise, wie ein Seiendes solche Veränderungen erleidet, läßt seinen
»charakteristischen Lebensstil« deutlich werden. Und nicht nur die
mit Vernunft begabten Menschen, sondern auch Pflanzen und Tiere
zeigen ihren Charakter oft im Leiden ebenso deutlich wie im Wirken.
Und sie zeigen diesen Charakter nicht dadurch, daß sie künftig auf glei-
che Umstände gleich reagieren werden, sondern dadurch, daß sie auch
die Veränderung ihrer Reaktionen auf eine Weise erleiden, die für sie
charakteristisch ist. Noch die verwelkende Pflanze und das alternde
Tier, die auf gleiche Lebensumstände auf veränderte Weise reagieren,
zeigen für den, der sie vorher gekannt hat, eine unverwechselbar cha-
rakteristische Gestalt. Sie werden, auch wenn sie sich dessen nicht be-
wußt werden können, auf ihre jeweils charakteristische Weise alt und
gehen auf ihre Weise dem Tode entgegen.

e) Die »lebendige Substanz« ist fähig, eine Geschichte zu haben. –
Zugleich eine Antwort auf die Frage, ob ein endliches Wesen
»Substanz« sein könne

Wenn der »Charakter« eines Seienden die Weise ist, wie seine Wesens-
eigenart erfahrbar zutage tritt, dann wird ein verändertes Verständnis
des Charakters auch ein verändertes Verständnis der Substanz zur Fol-
ge haben. Und wenn der Charakter die Fähigkeit ist, auch Veränderun-
gen in die Einheit einer Lebensgeschichte einzufügen, dann wird auch
die Eigenart der Substanz durch diese Fähigkeit charakterisiert sein.

110 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Endliche Substanzen bewähren ihren Eigenstand im Sein nicht da-
durch, daß ihr »Wesenskern« aller Veränderung enthoben ist, auch
nicht dadurch, daß sie in reiner Selbstbestimmung von allen Fremdein-
flüssen frei bleiben, sondern durch die Weise, wie sie fremde Einflüsse
in eigene Zustände und Tätigkeiten »übersetzen«. Dieser Feststellung
wird man freilich eine zweite hinzufügen müssen: Die Substanz be-
weist Eigengesetzlichkeit gerade in der Weise, wie sie unter dem Ein-
fluß äußerer Ursachen ihren Charakter lebendig weiterentwickelt. Ein
Beispiel mag das verdeutlichen: Auch die Weise, wie ein Mensch mit
den Enttäuschungen und Verletzungen seines Lebens umgeht, sagt et-
was über seinen Charakter aus. Er wird aus solchen Erfahrungen nicht
unverändert hervorgehen. Er wird auf gleiche Umstände künftig an-
ders reagieren als in früheren Lebensphasen. Aber auch noch die Wei-
se, wie er solche Veränderungen erleidet, läßt seinen »persönlichen Le-
bensstil« deutlich werden.

Diese Weise, wie ein Seiendes auch noch den Ereignissen, durch
die es verändert wird, seinen unverwechselbar eigenen »Stil« aufprägt,
bezeugt seine Eigengesetzlichkeit im Tun und Leiden und damit zu-
gleich seinen Eigenstand im Sein: seine lebendige Substantialität. Die
Identität der endlichen Substanz im Wechsel ihrer Zustände beruht
nicht darauf, daß das »Wesen« dieser Substanz vom Wechsel ihrer Zu-
stände unbetroffen bliebe, sondern darauf, daß sie fähig ist, diesen
Wechsel in die Einheit ihrer Lebensgeschichte aufzunehmen.

f) Das »Leben« der Substanz als ihre Fähigkeit zu
»antwortender Selbst- und Umweltgestaltung«

Begriffe, so ist deutlich geworden, geben unserer Erfahrungswelt und
den einzelnen Gegenständen in ihr ihre Gestalt. Erst so tritt der An-
spruch, den die Dinge und Menschen an uns richten, auf inhaltlich be-
stimmbare Weise hervor. Aber diese Gestaltgebung ist kein frei-schöp-
ferisches Spiel unserer Phantasie, sondern antwortet auf den Anspruch
desWirklichen, der uns freilich zunächst nur als ein unbestimmter Im-
puls »zu denken gibt« und erst in der Weise, wie wir ihn antwortend
begreifen, Eindeutigkeit und Kontur gewinnt. Unser Begreifen hat al-
so, ebenso wie unser Wahrnehmen, den Charakter »antwortenden Ge-
staltens« (s. o. S. 76).

Die soeben vorgetragenen Überlegungen aber haben gezeigt: Ein

Erkennen als antwortendes Gestalten A 111

Versuch einer weiterführenden Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Analogon dieses antwortenden Gestaltens, ein Moment von »antwor-
tender Selbstgestaltung«, charakterisiert nicht nur alle Tätigkeiten des
Subjekts, sondern auch alle Gegenstände, die sich uns zeigen. Das in-
nerweltliche Seiende »lebt« sein »Eigenleben«, indem es fremde Ein-
wirkungen, denen es unterliegt, in Momente dieser antwortenden
Selbstgestaltung verwandelt. Und es kann nur dadurch wirksam tätig
werden, daß es den Objekten seiner Wirkung nicht einfach Gewalt an-
tut, sondern sie ihrerseits zu antwortender Selbstgestaltung anregt.
Sein Sein und Wirken hat den Charakter »antwortender Selbst- und
Weltgestaltung«. »Antwortendes Gestalten« ist insofern nicht nur ein
Charakteristikum des Erkenntnisprozesses. Ein unbewußtes Analogon
dazu bestimmt auch den Naturprozeß. Und man kann den »Charakter«
eines Seienden, der die Aneignung fremder Einwirkungen möglich
macht und die Eigenart dieser Aneignung definiert, als Fähigkeit zur
»antwortenden Selbst- und Umweltgestaltung« definieren.

Diese Entsprechung zwischen dem Begriff und seinem Gegen-
stand ist nicht zufällig. Wenn die Inhalte unseres Anschauens und
Denkens aus Akten des »antwortenden Gestaltens« hervorgehen, dann
wird sich diese Herkunft auch an der Eigenart der Gestalten ablesen
lassen, die auf solche Weise zustande kommen. Diese wahrgenom-
menen und begriffenen Gestalten gehen nicht nur aus dem antworten-
den Gestalten des Subjekts hervor, sondern zeigen selbst den Charakter
»antwortender Selbstgestaltung«. Die Begriffe, mit denen wir aus-
legen, was sich uns in der Wahrnehmung zeigt, müssen daher dieses
Moment antwortender Selbstgestaltung angemessen zur Sprache brin-
gen. Das läßt sich exemplarisch an den Kategorien der Substanz und
der Kausalität zeigen.

Die »Substanzen«, die wir als die Bausteine unserer Erfahrungs-
welt begreifen, bewähren ihren »Eigenstand« nicht dadurch, daß sie
von allen äußeren Einflüssen unberührt blieben, sondern dadurch,
daß sie sich diese Einflüsse auf eine ihrer Natur gemäßen Weise aneig-
nen und zu Momenten ihrer »aneignenden Selbstgestaltung« machen.
Das von außen einstrahlende Sonnenlicht wird von dem Stein, auf den
es fällt, in Wärme verwandelt, also in eine Eigenschaft, die ihm zu-
kommt, nicht dem Licht, das auf ihn einwirkt. Entsprechend »über-
setzt« eine Person das, was ihr widerfährt, in eigene Gemütszustände,
z.B. in den der seelischen Erregung, also in eine Eigenschaft, die ihr
zukommt, nicht der Ursache, die diese Erregung ausgelöst hat.

Und der Übergang vom Wirken der Ursache zur Wirkung, die sie

112 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an ihrem Objekt hervorruft, beruht darauf, daß sie dieses Objekt nicht
»überwältigt«, sondern zu solcher antwortenden Selbstgestaltung fä-
hig macht. Das Wirken der Ursache »kommt beim Objekt ihres Wir-
kens nur an«, wenn dieses ihm in Akten antwortender Selbstgestaltung
entspricht. Das gilt für die unterschiedlichsten Weisen des Wirkens:
vom Licht, das den Stein erwärmt, d.h. zu eigener Molekularbewegung
veranlaßt, bis zum Lehrer, der seine Schüler »informiert«, d.h. sie be-
fähigt, jene »Form« des eigenen Anschauens und Denkens auszubil-
den, durch die sie das Gehörte in eigene Einsicht verwandeln können.
Es sind gerade Fälle »mißlingender Kausalität«, an denen deutlich wird:
Eine Ursache, die ihr Objekt an dieser »Übersetzung« fremder Einwir-
kung in eigene, seiner Natur entsprechende Selbsttätigkeit hindert, be-
trügt sich selbst um ihre Wirkung. Einstrahlende Energie, die einen
Körper zerstört, kann ihn nicht mehr erwärmen. Der Lehrer, der seine
Schüler am eigenen Nachdenken hindert und sie nötigt, mechanisch
nachzusprechen, was er ihnen vorgesagt hat, kann sie nicht belehren.
Eine Ursache, die ihr Objekt »überwältigt«, verfehlt gerade die Wir-
kung, auf die sie ausgerichtet war.

An dieser Einsicht ist festzuhalten, auch wenn es Gegenbeispiele
zu geben scheint: Man kann nicht leugnen, daß auch zerstörerische Ge-
walt ihre eigene Wirksamkeit entfaltet – von der Schädlingsbekämp-
fung bis zur »Ausschaltung« von Konkurrenten im Lebenskampf. In
solchen Fällen erreicht die Ursache ihr Ziel gerade dadurch, daß sie
dem Objekt gar keine Gelegenheit mehr läßt, auf diese Einwirkung
antwortend zu reagieren. In anderen Fällen ruft sie zwar eine Antwort
hervor, aber eine solche, die nicht so sehr »Selbstgestaltung« als viel-
mehr »Selbst-Mißgestaltung« heißen müßte. Das gilt insbesondere
dann, wenn das Wirken der Ursache Angst erzeugt, die das Objekt
ihrer Wirkung an freier Selbstgestaltung hindert und dazu motiviert,
sich der von der Wirkursache intendierten Fremdgestaltung zu unter-
werfen. Zu vergleichbaren Formen der Selbst-Mißgestaltung werden
Personen veranlaßt, die zum Objekt von Verführung werden.

Doch ist dieser Feststellung eine Unterscheidung hinzuzufügen:
Eine solche Weise der Wirksamkeit mag in gewissen Situationen not-
wendig sein, um Gefahren abzuwenden. Die Bekämpfung von Schäd-
lingen und die Abschreckung potentieller Gewalttäter sind dafür Bei-
spiele. Aber wenn diese Weise des Wirkens zur Dauerhaltung wird,
führt sie zu einer »Vergiftung« der physischen und sozialen Umwelt,
die zuletzt die wirkende Ursache selbst auf gefährliche Weise schädigt.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 113

Versuch einer weiterführenden Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ursachen, die auf solche Weise wirken, schreiben zwar der Welt, in der
sie leben, ihr Gesetz vor. Aber eben dadurch brechen sie das dialogische
Verhältnis zu ihrer Umwelt ab und hindern sich selbst daran, sich in
diesem Dialog geschichtlich weiterzuentwickeln. Es gibt Beispiele da-
für, daß »Erfolge« dieser Art zur Erstarrung und schließlich zur Le-
bensunfähigkeit des scheinbar Mächtigen führen.

Im Unterschied von solchen Fällen können Beispiele eines dialogi-
schen und darum geschichtswirksamen Verhältnisses von Ursache und
Wirkung ein Moment deutlich machen, das zu jeder Wahrnehmung
und jedem Begriff gehört: das Moment ihrer Dialektik (s.u. S. 152–
157).

g) Eine veränderte Bestimmung des Verhältnisses von »Charakter«,
»Freiheit« und »Geschichte« – zugleich eine Antwort auf die
Frage: Wie sind freie Handlungen inmitten der Zeit möglich?

An früherer Stelle wurde gesagt: »Ohne Charakter hätten wir keine
Geschichte.« Nun kann hinzugefügt werden, ohne diese Fähigkeit, die
Mannigfaltigkeit dessen, was uns widerfährt, zur Einheit einer Ge-
schichte zusammenzuschließen, hätten wir keine Freiheit. Denn nur
der individuelle Stil, Veränderungen, die uns widerfahren, als Momen-
te unserer Geschichte anzueignen, macht Freiheit eines endlichen We-
sens als selbstbestimmte Antwort auf diese fremden Einflüsse möglich.
Ohne »Charakter« hätten wir keine Freiheit. Wir sind nur in dem Ma-
ße frei, indem wir fähig sind, für die Geschichte, in der unser Charak-
ter sich bildet, Verantwortung zu übernehmen.

An früherer Stelle ist weiterhin deutlich geworden: Schon Kant
hat gesehen, daß wir für unsere Taten nur verantwortlich sind, wenn
wir Einfluß auf die Eigenart unseres Charakters haben, sodaß der
Charakter kein »Verhängnis« ist, das uns keinen Entscheidungsspiel-
raum läßt. Unsere Handlungen wären denn die Resultate des Zusam-
menspiels von Umweltbedingungen, die nur zu einem sehr geringen
Teil von uns abhängen, und unserem Charakter, den wir uns nicht
ausgesucht haben. Kant hat unsere Verantwortung für unseren Cha-
rakter darin begründet gesehen, daß wir uns diesen Charakter in einer
intelligiblen Handlung außerhalb aller Zeit gegeben haben. Auf die
Unzulänglichkeit dieser Lösung ist an früherer Stelle hingewiesen
worden.

114 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun hat sich eine Alternative zu dieser unzulänglichen Lösung
gezeigt: Denn wenn unser Charakter gerade an dem spezifischen »Stil«
deutlich wird, mit dem wir auf die Veränderungen reagieren, die wir
erleiden, dann kann unsere Verantwortung für diesen Charakter nicht
darin bestehen, daß wir ihm ein für allemal in einer »intelligiblen
Handlung« seine bleibende Gestalt gegeben haben. Unsere Verantwor-
tung für unseren Charakter ist im Gegenteil darin begründet, daß wir
erfahrene Veränderungen bewußt in Momente einer »Charakterbil-
dung« verwandeln, die es uns gestattet, an derartigen Erfahrungen sitt-
lich zu reifen, ohne unsere Identität zu verlieren.

Schon vom Menschen als einem »Naturwesen« konnte an frühe-
rer Stelle gesagt werden: Sein Charakter bestimmt zwar die Weise, wie
die endliche Substanz sich die Einwirkungen aneignet, die von anderen
Substanzen ausgehen. Aber er »antwortet« auf diese Einflüsse, indem
er zugleich sich selber umgestaltet. Der Charakter des Naturwesens
»bildet sich« im Laufe seiner Geschichte (s. o. S. 109). Dieser Charakter,
der »sich bildet«, ist die Voraussetzung dafür, daß »wir unseren Cha-
rakter bilden«, d.h. bewußt auf seine Entwicklung Einfluß nehmen und
für sie Verantwortung übernehmen. Denn die Weise, wie die Substanz
eine Geschichte hat, ist nicht für alle Arten von Substanzen die gleiche.
Lebewesen »speichern« einmal geschehene Begegnungen mit anderen
Lebewesen auf andere Weise als tote Substanzen die Spuren früherer
Ereignisse an sich tragen. Und vernunftbegabte Subjekte können aus
Erfahrungen, die sie gemacht haben, lernen, mit ähnlichen kommen-
den Erfahrungen auf veränderte Weise umzugehen. Immer handelt es
sich um Weisen »antwortender Selbstgestaltung«. Aber vernunft-
begabte Subjekte bringen ihre Reflexionen in diese Selbstgestaltung
ein und nehmen bewußt Einfluß darauf, welche Erfahrungen sie ma-
chen und wie sich an ihnen ihr Charakter entwickelt. Sie können z.B.
künftig Erfahrungen meiden, von denen sie vorhersehen, daß sie ver-
letzend wirken werden und dann »Abwehrhaltungen« erzeugen, die
einen unbefangenen Umgang mit der Umwelt verhindern. Oder sie
können, wo solche Erfahrungen sich nicht vermeiden lassen, »Ver-
nunft bewahren«, d.h. vermeiden, daß heftige Gefühlsreaktionen zu
Dauerdispositionen führen, die das Verhältnis zur Umwelt, vor allem
zur sozialen Mitwelt, »vergiften«. Die »responsorische Selbstgestal-
tung« nimmt hier den Charakter bewußter Einflußnahme auf die
Geschichte des eigenen Charakters an.

Nur so wird es möglich, den Charakter nicht nur als »Spiegel der

Erkennen als antwortendes Gestalten A 115

Versuch einer weiterführenden Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Lebensgeschichte« zu begreifen, sondern für seine Entwick-
lung Verantwortung zu übernehmen. Diese sittlich verantwortete Be-
mühung um »Charakterbildung« setzt voraus, daß die Eigenschaft,
»eine Geschichte zu haben«, schon zur naturhaften Ausstattung des
Menschen gehört. Aber für vernünftige Wesen gehören zu dieser Ge-
schichte immer wieder Möglichkeiten bewußten Eingreifens. Unsere
Verantwortung für unseren Charakter beruht darauf, daß wir unser
ganzes Leben hindurch der Welt, in der wir leben, Möglichkeiten ver-
antwortlicher »Charakterbildung« abgewinnen. Wer dies gelernt hat,
wird sich für diejenigen Verwandlungen offenhalten, die sich aus sol-
chen Begegnungen ergeben. Aber er wird die Veränderungen, die ihm
dadurch widerfahren, in einem neuen Akt antwortenden Gestaltens zu
Momenten seiner eigenen Identitätsfindung machen, statt zum bloßen
Objekt fremder Gestaltungskräfte zu werden.

Dabei hat sich gezeigt: Die Einheit des Ich, dem diese Geschichte
als die seine zugeschrieben werden kann, ist uns nicht fraglos gegeben,
sondern immer neu aufgegeben. Wir müssen diese Einheit immer neu
der Vielfalt dessen, was uns bewußt wird, abgewinnen. Der Begriff des
Ich ist eine »Idee«, d.h. eine Zielvorstellung von der Erfüllung einer
Vernunftaufgabe. Aber die Idee des Ich ist nicht die Zielvorstellung,
alles, was sich uns zeigt, in die stets unveränderten Formen unseres
Anschauens und Denkens aufzunehmen, sondern die Zielvorstellung,
den Veränderungen, die uns im Dialog mit dem Wirklichen widerfah-
ren, einen Ort in unserer Geschichte zu geben. Mit einer gewissen Ver-
einfachung kann man sagen: Charakterbildung ist die Entwicklung der
Fähigkeit, eine Geschichte zu haben, die zukunfts-offen ist und doch
die je meine bleibt, sodaß ich in all ihren Phasen mich selber wieder-
erkennen kann.

Das aber ist nicht nur ein Problem der Psychologie und der Moral,
sondern vor allem ein Thema der Transzendentalphilosophie. Die Psy-
chologie beschreibt, wie in unserem Bewußtsein Zielvorstellungen ent-
stehen und welchen Einfluß sie auf unser Denken und Wollen haben.
Die Moral gibt an, welche Ziele wir uns setzen sollen, um unseren
Handlungen sittlichen Wert, unserer eigenen Existenz sittliche Würde
zu geben. Aber das Ziel, das uns durch die Ideen der Vernunft vor-
gezeichnet wird, liegt allen moralischen Zielsetzungen noch voraus.
Es geht um die Aufgabe, jenen Dialog mit dem Wirklichen möglich zu
machen, der »Erfahrung« heißt.

Denn »Erfahrung« ist mehr als die Rezeption von Eindrücken, die

116 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von den Objekten erzeugt werden. Sie ist aber auch nicht, wie Kant
meinte, das »Produkt«, das der Verstand durch seine »Gesetzgebung«
hervorbringt. Sie ist ein Dialog, aus dem nicht nur die Weise hervor-
geht, wie die Objekte sich uns zeigen, sondern auch die Weise, wie wir
unser Anschauen und Denken responsorisch gestalten und umgestal-
ten. Nur wer zu diesem Dialog fähig ist, hat eine Geschichte.

Für unsere »Charakterbildung« sind wir verantwortlich, weil die
»Fähigkeit, eine Geschichte zu haben«, davon abhängt, daß wir uns
durch den Anspruch, den wir erfahren, zu neuen Formen unserer Sub-
jektivität umgestalten lassen. Aber die Weise, wie wir diese Verantwor-
tung wahrnehmen, ist immer unsere Antwort auf den Anspruch des
Wirklichen, den wir vernehmen. Nicht nur unsere Erfahrungswelt,
sondern auch das eigene Ich gewinnt im dialogischen Wechselverhält-
nis von Anspruch und Antwort seine konkrete Gestalt.

Es ist die Fähigkeit zu diesem Dialog, für die wir Verantwortung
tragen. Denn dieser Dialog verlangt die Bereitschaft des Subjekts, sich
auf eine zukunfts-offene Geschichte einzulassen: Aus jeder neuen Be-
gegnung mit dem Wirklichen und seinem Anspruch kann das Subjekt
verändert hervorgehen, ohne zu wissen, von welcher Art diese Ver-
änderung in concreto sein wird. Die Notwendigkeit, aber auch die
Möglichkeit dieser Offenheit für eine ungewisse Zukunft kommt auch
in den beiden »Grundsätzen des reinen Verstandes« zum Ausdruck, die
nicht unser Anschauen und Wahrnehmen betreffen41 , sondern unser
Begreifen und Urteilen. Diese Grundsätze lauten: »Keine Weise, wie
ein Seiendes sich uns zeigt, ist von solcher Art, daß sie künftige Erfah-
rungen überflüssig macht oder durch künftige Erfahrungen bedeu-
tungslos gemacht werden könnte«42 . Darum ist die Offenheit für un-
sere eigene Geschichte gefordert, wenn Erfahrung möglich sein soll.
Zugleich aber »können wir mit Bezug auf jede Erfahrung dessen gewiß
sein, daß sie uns spezifische Möglichkeiten aufschließt, neue Erfahrun-
gen zu machen oder alte neu zu verstehen«43 . Darum können wir es
verantworten, uns für eine zukunftsoffene Geschichte zu öffnen. Und
sofern diese Geschichte es ist, in der unser Charakter sich bildet, tragen
wir Verantwortung dafür, wie wir unseren Charakter »bilden«. Da aber
unser Charakter es ist, durch den wir fremde Einflüsse in eigene Tätig-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 117

Versuch einer weiterführenden Deutung

41 EaD, S. 334 ff., vgl. o. S. 33.
42 EaD, S. 353.
43 Ibid.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit »übersetzen«, sind wir auch für diese unsere Taten verantwortlich.
Darauf beruht, trotz aller Abhängigkeit von äußeren Lebensumstän-
den, unsere Freiheit.

Aus dem Gesagten ergibt sich die Möglichkeit, manche Schein-
Alternativen aufzuklären, die die gegenwärtige Diskussion um »Sub-
stanz«, »Kausalität« und »Freiheit« belasten. Ein abstrakter Begriff von
Kausalität verkennt die aktive Rolle des Rezipienten fremder Einflüsse
und begreift deshalb alles Wirken als einseitige Herrschaft desWirken-
den über seine Objekte. Ein auf solche Weise abstrakter Kausalbegriff
führt zu der unzutreffenden Meinung, ein Seiendes könne nur entwe-
der fremden Einwirkungen unterliegen oder Substanz sein, d.h. eigen-
ständig im Sein und daher auch eigenursprünglich in seinem Wirken.
Und ein abstrakter Substanzbegriff versperrt den Blick darauf, daß das
Leben der Substanz sich im Dialog mit seiner Umwelt vollzieht, daß
der Charakter der Substanz sich in diesem Dialog entwickelt und daß
die Substanz in diesen Dialog ihr unverwechselbar eigenes Wort zu
sagen hat. Ein auf solche Weise abstrakter Substanzbegriff führt zu
der ebenfalls unzutreffenden Meinung, unser Charakter könne nur
entweder durch eine »intelligible Handlung« außerhalb aller Zeit de-
finiert sein, oder er sei das bloße Produkt unserer Umwelt und entziehe
sich daher unserer sittlichen Verantwortung. Auf solche Weise entste-
hen Theorien, die der Selbst-Erfahrung des Subjekts widersprechen,
aber mit der Schein-Evidenz auftreten, jede abweichende Auffassung
sei selbstwidersprüchlich und daher irrig. Es ist der nicht abstrakte,
sondern lebendige Begriff von Kausalität und Substanz, der uns lehrt,
derartige Schein-Evidenzen als Folgen einer wirklichkeitsfernen Be-
griffsbildung zu durchschauen und die daraus gezogenen Folgerungen
zu vermeiden.

7. Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand

a) Die Dialektik des Begreifens und die »Emergenz« des
begriffenen Gegenstands

An früherer Stelle (s. o. S. 43 ff.) war von der Dialektik der Wahrneh-
mung die Rede. Einerseits ist es immer das Subjekt, das durch die Form
seines Anschauens und Wahrnehmens die Gestalt des Wahrgenom-
menen zustande bringt. Andererseits ist es der Gegenstand, der uns

118 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


veranlaßt, aus der Vielfalt der Bildgestalten, die wir anschauend erfas-
sen, immer neu zu jenem gesammelten Hinblick zu finden, ohne den
kein Akt der wahrnehmenden Synthesis zustande käme. Und zuletzt
ist es der Gegenstand, der aus unserer vielfältigen gestaltenden Tätig-
keit als eine eigenständige Wirklichkeit »auftaucht«, die sich unserer
Subjektivität »entgegenwirft« (se objicit) und so zum »Objectum«
wird, das wir anschauend erfassen. Anschauend an diesen Gegenstand
hingegeben lassen wir alle Reflexion auf uns selber hinter uns und fin-
den so zu einer Gegenwart, die den Fortgang unserer Tätigkeiten und
Leiden unterbricht.

Dann freilich erfahren wir: Es ist noch einmal der gleiche Gegen-
stand, dessen je größerer Anspruch uns immer wieder die Vorläufigkeit
und Überbietungsbedürftigkeit unseres Anschauens und Wahrneh-
mens bewußt macht und uns nötigt, erneut und in vielfacher Weise
genauer hinzusehen und dabei bisher übersehene Einzelheiten und Be-
züge zu entdecken. Und in vielen Fällen wird der gleiche Gegenstand
von uns einen Wechsel der Perspektive verlangen, die uns auch das
bisher Gesehene in neuen Bezügen erfassen läßt. Der Gegenstand
könnte uns nicht ohne unser Zutun begegnen und tritt doch allem,
was wir anschauend und wahrnehmend gestalten, als Maßstab seiner
kritischen Beurteilung gegenüber. Dabei macht er uns deutlich: Wenn
wir ihn unter verschiedenen Perspektiven betrachten, zeigt er sich uns
in einer Vielfalt von Aspekten, sodaß er, als der eine und identische
Gegenstand, gerade dadurch seine Einheit unseren Blicken entzieht.
Indem er uns immer wieder zum Wechsel der Perspektive nötigt, läßt
er uns wahrnehmen, daß er sich in keiner derWeisen erschöpft, wie wir
ihn anschauend und wahrnehmend erfassen.

Schon bei dieser Beschreibung der Wahrnehmung zeichnete sich
ab, daß die gleiche vorantreibende Dialektik des Gegenstandsbezuges
auch im Vorgang des Begreifens wiederkehren werde (s. o. S. 47). Diese
Dialektik des Begreifens läßt sich in folgenderWeise beschreiben: Es ist
einerseits das Subjekt, das durch seine Ideen den Kontext aufbaut, in-
nerhalb dessen die Gegenstände uns so begegnen, daß sie sich unseren
subjektiven Meinungen »entgegenwerfen« und zeigen können, »was
sie wirklich sind«. Und es ist das gleiche Subjekt, das durch seine Be-
griffe diejenigen Fragen stellt, die der Gegenstand beantworten kann,
um auf diese Weise sein Wesen und Wirken erkennen zu lassen.

Ohne diese Tätigkeit des Subjekts käme uns das Objekt gar nicht
als solches zu Gesicht. Und wenn das Wahrgenommene der Text ist,

Erkennen als antwortendes Gestalten A 119

Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den wir durch unsere Begriffe auslegen, dann ist diese Auslegung et-
was anderes als ein Spiel mit Einfällen, die zur Deutung des Textes an-
geboten werden. Die Auslegung ist kritisch, sofern sie nicht nur denje-
nigen Schein überwindet, der aus der Wahrnehmung hervorgehen
kann, sondern auch die Willkür subjektiver Deutungen. Sie zeigt den
gesetzmäßigen Zusammenhang auf, kraft dessen die Weise, wie wahr-
genommene Dinge sich zeigen, sich aus dem ergibt, was sie wirklich
sind, aus der »quidditas rei sensibilis«44 . Ohne diese auslegende Lei-
stung des Subjekts könnte der Gegenstand sich nicht mit »widerstän-
digem Eigenstand« unseren subjektiven Meinungen »entgegenwer-
fen« und so erst zum »Ob-jectum« werden.

Aber wenn wir durch unsere Ideen den Kontext einer solchen kri-
tischen Auslegung aufbauen und durch unsere Begriffe den logischen
»Ort« des einzelnen Gegenstands in diesem Kontext bestimmen, dann
haben unsere Ideen und Begriffe den Charakter von Antworten, den
wir auf den Anspruch des Wirklichen geben. Und auch für das Begrei-
fen gilt, was an früherer Stelle über das Anschauen und Wahrnehmen
gesagt worden ist: Nicht nur der angeschaute, auch der begriffene Ge-
genstand taucht aus unserer vielfältigen subjektiven Tätigkeit als eine
eigenständige Wirklichkeit auf, die uns mit dem Anspruch auf Maß-
geblichkeit gegenübertritt. Darum ist nicht nur das Anschauen, son-
dern auch das Begreifen ein Akt der Hingabe an den Gegenstand, die
alle Reflexion des Subjekts auf seine Eigentätigkeit hinter sich läßt.
Diese Eigentätigkeit des Subjekts ging dem Erscheinen des Gegen-
stands ermöglichend voraus. Aber wenn der Gegenstand sich zeigt,
kommt diese Eigentätigkeit des Subjekts zur Ruhe, und das Begreifen
wird zum hinnehmenden Hören auf dieWeise, wie die Sache selbst sich
ausspricht.

Dann freilich werden wir immer wieder erfahren: Unser Begreifen
erweist sich, gemessen an dem Anspruch, den es beantworten will, als
unzulänglich und überbietungsbedürftig. Der Gegenstand tritt unseren
Ideen und Begriffen mit »widerständigem Eigenstand« entgegen und
zeigt uns die vorantreibende Kraft dieses Widerstandes dadurch an,
daß er uns dazu auffordert, auch in intellektueller Hinsicht »erneut
und genauer hinzusehen«. Nur so werden wir am Gegenstand Merk-
male und Zusammenhänge entdecken, über die wir bisher »hinweg-
gesehen« haben. Nur im Blick auf den Gegenstand können wir fragen:

120 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

44 Vgl. Thomas von Aquin, Quaestiones disputatae de anima, Art. 4c.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haben wir die Eigenart, mit der er uns in widerständigem Eigenstand
gegenübertritt, also seine »Substantialität«, angemessen erfaßt? Und
was muß geschehen, um den diesem Gegenstand angemessenen Sub-
stanzbegriff erst auszubilden? Und ist es uns gelungen, die kausalen
Wechselbeziehungen, in denen der Gegenstand steht, so zu beschrei-
ben, daß wir begreifen, wie er in seiner spezifischen Eigenart aus den
Ursachen, die auf ihn einwirken, hervorgehen konnte und seinerseits
fähig wurde, die Objekte seiner Wirksamkeit zu der spezifischen Weise
ihres Seins und Wirkens hervorzurufen? Haben wir begriffen, was
»Kausalität« in dem konkreten Fall, den wir untersuchen, bedeutet?

Bei dem Versuch eines solchen »genaueren Hinsehens« wird sich
oft genug zeigen, daß wir nicht nur in inhaltlicher Hinsicht noch unbe-
antwortete Fragen an den Gegenstand zu richten haben, sondern auch
der Form nach die rechte Weise des »Hinblicks« erst finden müssen,
wenn der Gegenstand uns jenen »Anblick« gewähren soll, der unser
Erkennen wirklich weiterführt. Dann nötigt uns der Gegenstand, uns
»zur Neuheit des Denkens umgestalten zu lassen, damit wir zum Ur-
teilen fähig werden«45 .

Die Dialektik des Begreifens läßt sich daher, in einer Kurzformel,
so beschreiben: Es ist der Anspruch der Sache, der uns zu denken gibt.
Es ist unser Denken, das durch seine Ideen der Sache, die sich uns zeigt,
einen Kontext gibt, innerhalb dessen ihr Anspruch aus einem zunächst
noch unbestimmten Impuls in einen eindeutigen Auftrag antworten-
den Gestaltens verwandelt werden kann. Und es sind unsere Begriffe,
durch die wir diesen Auftrag zu erfüllen versuchen. Aber gerade da-
durch, daß wir den Anspruch der Sache durch unsere Begriffe beant-
worten, wird es möglich, daß die begriffene Sache aus dem Ordnungs-
gefüge unserer Begriffe in widerständigem Eigenstand »auftaucht«,
uns zum hinnehmenden Hören auf ihre Selbstaussage befähigt und
dabei immer wieder der Unzulänglichkeit unseres Begreifens überführt
und uns zur Neuheit eines umgestalteten Denkens aufruft, aber auch
fähig macht.

Unser Anschauen und unser Begreifen stimmen also in einem we-
sentlichen Moment überein: Es ist jedesmal das »Auftauchen« des Ge-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 121

Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand

45 (Diese Formulierung enthält eine bewußte Anspielung auf Röm 12,2, wo der Apostel
seine Leser darauf aufmerksammacht, daß sie nur durch diese Umgestaltung dazu fähig
werden, Urteile zu treffen über »das Gute, Zustimmungswürdige, Vollkommene«, das
»Gott gefällt«.)

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genstands aus unseren Wahrnehmungsbildern und Begriffsgestalten,
das uns nötigt, unsere physische und geistige Perspektive zu wechseln,
sodaß das dialektische Verhältnis von Subjekt und Objekt sich zu einer
zukunftsoffenen Geschichte entfaltet. Die so verstandene »Emergenz«
des Gegenstands ist das zentrale Problem sowohl der transzendentalen
Wahrnehmungslehre (Ästhetik) als auch der transzendentalen Be-
griffslehre (eines Teils der transzendentalen Logik).

b) Die »Emergenz« des Gegenstandes und der
»Perspektivenwechsel« des Begreifens

Dieses »Auftauchen des Gegenstands« geschieht freilich beim Begrei-
fen auf andere Weise als beim Wahrnehmen. Die »Perspektive« unse-
res Begreifens ist nicht durch einen Standort bestimmt, den wir, wie
unseren Standort im Raum, willentlich oder unwillkürlich ändern
könnten. Geistige Perspektiven ergeben sich aus den Zielvorstellungen
der Vernunft, also aus unseren Ideen. Sie geben dem Zusammenhang,
in den alle Gegenstände, die wir erkennen, eingeschrieben sind, seine
Struktur.

Ein »Wechsel« dieser Perspektiven setzt deren Pluralität voraus.
Die Ideen des »Ich« und der »Welt« können verschiedene Gestalten
annehmen. Dann zeichnen diese Ideen dem Verstand unterschiedliche
Aufgaben vor. Und die Kategorien, durch die der Verstand diese Auf-
gaben zu erfüllen versucht, gewinnen eine je spezifische Bedeutung.
Die bekanntesten Beispiele dafür sind: das »Ich« des Forschers, das sei-
ner Idee nach universal vertretbar ist, ist nicht das »Ich« der sittlichen
Entscheidung, das seiner Idee nach unvertretbar ist. Und die »Welt«
der Forschung, in der alles ein austauschbarer Fall unter einer Regel ist,
ist nicht die Welt, in der uns das sittlich Verpflichtende begegnet.

Das klassische Beispiel dafür ist das in jüngerer Zeit oft zitierte
»Antlitz des Anderen«, das uns unter einen spezifisch moralischen An-
spruch stellt. Die Eigenart dieses Anspruchs hat vor allem Emmanuel
Lévinas mehrfach eindrucksvoll beschrieben46 . Dieser Anspruch rich-
tet sich nicht an das Forscher-Ich, das der Idee nach universal vertretbar
ist, sondern an das Ich der sittlichen Entscheidung, das sich als unver-

122 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

46 Vgl. dazu neben dem schon erwähnten Artikel »Die Spur des Anderen« vor allem:
E. Lévinas, Totalilté et infini, Den Haag 1961.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tretbar erfährt. Und es nicht Teil der »Natur«, in der alles nur »Fall
unter einer Regel« ist, sondern Teil einer Gemeinschaft sittlicher Sub-
jekte, die ebenso unvertretbar sind wie das sittliche Ich, das ihren An-
spruch erfährt. Wer diesen Anspruch vernimmt und zur Sprache zu
bringen versucht, für den gewinnen die Ideen des Ich und derWelt eine
andere Bedeutung als bei der Beschreibung von Naturvorgängen. Und
entsprechend werden die Kategorien des Verstandes eine spezifische
Gestalt annehmen müssen, wenn sie dazu geeignet sein sollen, der Er-
füllung der Aufgabe zu dienen, die diese Ideen uns vorzeichnen. Auch
die Welt der sittlichen Pflichten kennt kausale Zusammenhänge. Aber
die Weise, wie aus erfahrenen Pflichten neue Pflichten entspringen, ist
eine andere als die Weise, wie aus Naturphänomenen andere Natur-
phänomene hervorgehen. Und der Andere, dessen Antlitz uns an-
schaut, will auf andere Art in seinem Eigenstand erfaßt und anerkannt
sein als das Naturwesen. Der sittlich erfahrende Andere ist auf andere
Weise »Substanz« als die Blume im Garten, obgleich auch sie uns als
etwas Eigenständiges und Eigenwertiges gegenübertritt.

Nur wo es eine solche Pluralität der Perspektiven gibt, ist ein
Wechsel zwischen ihnen möglich. Er wird notwendig, wenn sich inner-
halb einer bestimmten Welt ein Wirkliches zeigt, das mit den Katego-
rien, nach denen diese Welt aufgebaut ist, nicht angemessen beschrie-
benwerden kann. Um demAnspruch diesesWirklichen zu entsprechen,
wird es nötig, die bisher bewährten Kategorien nicht preiszugeben, aber
ihnen eine neue Bedeutung zu geben. Auch das läßt sich an der Weise,
wie wir das »Antlitz des Anderen« erfahren, exemplarisch beschreiben.

Für den Anderen, dessen »Antlitz« wir als den Ursprung einer
sittlichen Forderung erfahren, ist es wesentlich, daß er uns in der Na-
tur begegnet, die wir theoretisch erkennen, aber sich nicht darin er-
schöpft, ein Teil dieser Natur zu sein. Sähen wir ihn nicht im Kontext
der Natur, dann könnten wir die Gestalt, in der er sich uns darbietet,
nicht als die Folge fremder Einwirkungen deuten, z.B. gewisse Züge in
seinem Gesicht nicht als »Narben« deuten, die sein bisheriges Lebens-
schicksal ihm geschlagen hat. Und wir könnten die Folgen nicht ab-
schätzen, die sich ergeben werden, wenn wir versuchen, ihn künftig
vor ähnlichem Schaden zu bewahren und ihm bei der Überwindung
der erlittenen Verwundungen beizustehen. Aber wir bemerken zu-
gleich, daß der Andere sich nicht darin erschöpft, ein Teil der »Natur«
zu sein. Er ist mehr als ein vertretbarer Fall unter allgemeinen Regeln;
und wir, die wir seinen Anspruch vernehmen, sind mehr als vertretbare

Erkennen als antwortendes Gestalten A 123

Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Forschersubjekte. Aber es ist ein Teil unserer sittlichen Verantwortung,
sowohl bei dem Versuch, das Antlitz des Anderen in seiner unverwech-
selbaren Gestalt aus seiner Geschichte zu deuten, als auch bei dem Ver-
such, in diese seine Lebensgeschichte helfend einzugreifen, in aller
Nüchternheit die Frage nach Ursachen und Wirkungen der genannten
Art zu stellen.

Was hier das »Auftauchen« des Gegenstandes genannt worden
ist, ist vor allem der Doppelaspekt seines Erscheinens. Das Antlitz, das
uns anschaut, löst sich jeweils aus dem Kontext, den wir aufbauen
mußten, um seinen Anspruch zu vernehmen. Aber es verläßt diesen
Kontext nicht, sondern erweist sich als Glied zweier Welten. Kantisch
gesprochen: Es ist ein Teil der »Welt der Zwecke«, d.h. der sittlich ver-
pflichtenden Handlungsziele, und hört doch nicht auf, zugleich ein
Glied der Natur zu sein. An diesem Beispiel läßt sich eine allgemeine
Regel ablesen: Ebensowenig wie es einen räumlichen Standort gibt, von
dem aus wir alle perspektivisch verschiedenen Aspekte des wahr-
genommenen Gegenstands überblicken könnten, gibt es einen geisti-
gen »Standort«, von dem aus wir alle Weisen, wie der Gegenstand uns
zum Denken und Begreifen herausfordert, zusammenschauen könn-
ten. Der eine und identische Gegenstand verbirgt sich für unser Be-
greifen nicht weniger als für unser Wahrnehmen in der Vielheit der
Weisen, wie er uns als Glied mehrerer Welten gegenübertritt und uns
in verschiedenen Formen unserer Subjektivität in Anspruch nimmt.

Daraus ergibt sich, trotz aller Differenz zwischen dem Wahrneh-
men und dem Begreifen, eine wichtige Gemeinsamkeit: Wie wir dem
wahrgenommenen Gegenstand seine Herkunft aus dem Dialog des
Subjekts mit dem Anspruch »ansehen«, auf den das Wahrnehmen
»antwortet«, und den Fortgang dieser Geschichte in eine offene Zu-
kunft hinein vorhersehen, so begreifen wir auch denkend den von uns
begriffenen Gegenstand in seiner Herkunft und Zukunft als Phase in
dem Dialog, den wir mit der Wirklichkeit und ihrem Anspruch führen.
Und wir begreifen, daß der Gegenstand mit seinem Anspruch immer
größer ist als unsere begreifende Antwort. In dem Maße, in dem wir
ihn begreifen, läßt er uns zugleich erkennen, daß er sich in keiner der
Weisen erschöpft, wie wir ihn begreifend erfassen.Wie derWürfel, den
wir sehen, uns sehen läßt, daß er eine Rückseite hat, die wir nicht se-
hen, und daß es keinen Standort gibt, von dem aus wir alle seine Seiten
in einer einzigen Perspektive sehen könnten, so führt uns auch der be-
griffene Gegenstand an die Grenze unseres Begreifens. Der begriffene

124 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstand läßt uns begreifen, daß alle unsere Begriffe nur Aspekte
seiner Wirklichkeit erfassen, und daß seine Einheit sich in der Vielheit
der begriffenen Aspekte gerade verbirgt.

8. Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

Die Begriffe des Verstandes, die wir auf die Inhalte unserer Wahrneh-
mung anwenden, geben diesen Inhalten ihre eindeutige Stelle in jenem
Zusammenhang, dessen Aufbau uns von der Vernunft zur Aufgabe
gemacht wurde. Erst so gewinnt das Wahrgenommene jene Gestalt, in
der es zum Gegenstand von Urteilen gemacht werden kann. In diesem
Sinne hat Kant mit Recht die Verstandesbegriffe »Funktionen zu (mög-
lichen) Urteilen« genannt47 .

In den hier vorgetragenen Überlegungen ist am Beispiel des For-
schers deutlich geworden: Unsere Verstandesbegriffe formulieren Fra-
gen, die so gestellt werden, daß dieWahrnehmung sie beantworten kann
(s. o. S. 52 f.). Darum ist die Begriffsbildung daran zu messen, ob sie es
gestattet, an die Wahrnehmung die sachgerechten Fragen zu stellen.
Schon die Weise unseres Fragens muß geeignet sein, den Anspruch des
Wirklichen vernehmbar zu machen. Diese Weise des Fragens will ge-
lernt sein. Und schon dazu bedarf es einer »Kultur der Begriffsbildung«.
Nur dann könnenwir, in einem zweiten Schritt,Wahrnehmungsinhalte
als Antworten auf diese Fragen lesen und diese Antworten als Weisen
auslegen, wie dasWirkliche selbst sich uns präsentiert. Daraus wird für
die Kultur der Begriffsbildung zu folgern sein: Es ist nötig, sich in unter-
schiedliche Weisen der Begriffsbildung einzuüben, wenn es möglich
sein soll, auf den verschiedenen Feldern der Erfahrung die themenge-
rechten Fragen zu stellen und der jeweiligen Art derWahrnehmung die
angemessene Antwort auf diese Fragen abzugewinnen.

a) Die Ideen der Vernunft und die vielfältigen Aufgaben,
die sie dem Begreifen stellen

Die Notwendigkeit, sich auf die unterschiedlichen Weisen der Wahr-
nehmung zu beziehen und sich an ihnen hermeneutisch zu bewähren,

Erkennen als antwortendes Gestalten A 125

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

47 KdpV B 129.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrifft nicht nur die Kategorien des Verstandes, sondern auch die Ide-
en der Vernunft. Darum sei zunächst noch einmal in Erinnerung geru-
fen, was an früherer Stelle über die Vielgestaltigkeit der Raum- und
Zeitanschauung gesagt worden ist, sowie über die Folgerungen, die dar-
aus für das Verständnis der Ideen zu ziehen sind, vor allem für die Idee
der Welt. (s. o. S. 84 ff.).

Die moralische, ästhetische oder religiöse Wahrnehmung ist von
strukturell anderer Art als die wissenschaftliche Empirie. Wenn nun
dieWahrnehmung der Text ist, auf den alle Begriffe immer wieder aus-
legend zurückkommen müssen, dann gilt dies auch für die Ideen der
Vernunft. Sie zeichnen die beiden umfassenden Kontexte vor, in denen
alles seine Stelle finden muß, was für uns zum Gegenstand werden soll:
den Kontext einer Welt, die alle Gegenstände unseres Erkennens und
Wollens umfaßt, und den Kontext des »Ich denke«, das alle Akte um-
greift, durch die wir uns auf diese Gegenstände beziehen. Auch diese
Ideen bleiben auslegend auf die Wahrnehmung bezogen. Und da die
Ideen sich nicht unmittelbar auf die Gegenstände unserer Erfahrung
beziehen, sondern auf die Form des Kontextes, innerhalb dessen sie
uns gegeben sind, sind die Texte, auf die sich auslegend beziehen, nicht
primär die Inhalte unseres Anschauens und Wahrnehmens, sondern
vor allem die Formen, in denen wir diese Akte vollziehen, die Anschau-
ungsformen von Raum und Zeit.

In diesem Sinne konnte schon im ersten Teil der hier vorgelegten
Untersuchung gesagt werden: Der angeschaute Raum ist die den Sin-
nen präsent gewordene Idee der Welt. Hier fügt sich die Mannigfaltig-
keit räumlicher Relationen, in denen einzelne Seiende sich zueinander
verhalten, vor allem die Mannigfaltigkeit ihrer Orte und Bahnen, zu
einem umfassenden Ganzen zusammen (s.o. S. 35). Entsprechend ist
die Zeit, die wir nicht konstruieren, sondern wahrnehmen, nicht nur
ein Modus, wie die Idee der »Welt« uns anschaulich gegenübertritt;
sie ist zugleich die den Sinnen präsent gewordene Idee des Ich, das
den unterschiedlichsten Inhalten seines Erlebens eine eindeutige Stelle
in einem geordneten Zusammenhang zuweist (s. o. S. 39).

Wenn nun diese Anschauungsformen von Raum und Zeit je un-
terschiedliche Gestalten annehmen können, dann ist zu erwarten, daß
auch die Ideen der Vernunft eine unterschiedliche Gestalt annehmen
werden (s. o. S. 82 ff.).

Die ethisch verstandene Welt ist das Feld von Begegnungen, in
denen wir die Chance der Selbstfindung durch Selbsthingabe ergriffen

126 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder versäumt haben oder künftig ergreifen können und nicht versäu-
men dürfen. Entsprechend ist die ästhetische Idee der »Welt« der Be-
griff von einem allumfassenden Verweisungszusammenhang. Inner-
halb dieses Zusammenhangs können die Orte und Stunden, an denen
die Dinge und Menschen sich uns auf spezifisch ästhetische Weise prä-
sentierten, als »exorbitant«, »aus dem Geleise (orbita) werfend«, und
zugleich als »erfüllend« sich gegenseitig auslegen, aber nicht relativie-
ren. Dagegen ist die wissenschaftliche Idee der »Welt« der Begriff von
einem allumfassenden Maß-System, in dem wir allem, was sich uns
zeigt, seine eindeutige Stelle geben können, um es so von den Gebilden
unserer subjektiven Phantasie zu unterscheiden. Entsprechend ist die
religiös verstandene »Welt« der Begriff vom allumfassenden Ganzen
solcher Gestalten, in denen eine Begegnung oder Wiederbegegnung
mit dem Heiligen geschieht, und von den Verhältnissen der Orte und
Stunden, von denen eine solche Begegnung erwartet werden darf. Dazu
gehören Stunden, die in kosmischen Perioden regelmäßig wiederkeh-
ren, vor allem astronomisch beobachtbare Ereignisse, und Orte, die
man aufsuchen kann, um günstige Beobachtungsbedingungen zu fin-
den, z.B. Berggipfel oberhalb der Baumgrenze. Zu solchen Stunden
und Orten gehören aber auch die Feste und die Orte ihrer feierlichen
Begehung.

b) Die Vielfältigkeit der Verstandesbegriffe

Wenn unsere Verstandeskategorien die Aufgabe haben, alle Inhalte un-
serer Erfahrung dem Kontext einer »Welt« einzuordnen, dann ist zu
erwarten, daß diese Kategorien auf jedem unserer Erfahrungsfelder
diejenige Gestalt annehmen werden, die der je besonderen Form der
jeweiligen Erfahrungswelt entspricht. Diese je unterschiedliche Bedeu-
tung der Verstandeskategorien tritt besonders deutlich bei den Katego-
rien der Substanz und der Kausalität hervor.

α) »Kausalität« und »Substanz« im unterschiedlichen Kontext der
wissenschaftlichen Empirie bzw. der ästhetischen Erfahrung

Allen Abwandlungen dieser Kategorien ist gemeinsam, daß »Sub-
stanz« den Eigenstand der einzelnen Seienden in ihrem Verhältnis zu-
einander bezeichnet, »Kausalität« aber ihren dynamisch-energetischen

Erkennen als antwortendes Gestalten A 127

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenhang untereinander. Innerhalb dieser Gemeinsamkeit be-
trifft der Unterschied besonders deutlich die Weise, wie die Begriffe
»Substanz« und »Kausalität« zur Beschreibung derjenigen Gegenstän-
de verwendet werden, die uns innerhalb der neuzeitlich-wissenschaft-
lichen Empirie bzw. der ästhetischen Erfahrungswelt begegnen.

Bei der Beschreibung der Objekte wissenschaftlicher Forschung
tritt der Gesichtspunkt ihres Eigenstandes gegeneinander gegenüber
dem Gesichtspunkt ihres funktionalen Zusammenhangs untereinander
so sehr zurück, daß Cassirer von einer fortschreitenden Verwandlung
von »Substanzbegriffen« in »Funktionsbegriffe« sprechen konnte
(E. Cassirer, »Substanzbegriff und Funktionsbegriff«, Berlin 1910).
Der Begriff der Kausalität aber beschreibt hier so ausschließlich den
mathematisch beschreibbaren funktionalen Zusammenhang der Er-
scheinungen, daß die Unterscheidung eines »Agens« von seinen
»Actiones« gegenstandslos zu werden scheint.

Anders verhält es sich, wenn der einzelne Gegenstand wissen-
schaftlicher Erkenntnis in seinem Verhältnis zum Forscher betrachtet
wird. Die Tatsache, daß aus jedem gelösten wissenschaftlichen Problem
sogleich eine Fülle weiterer ungelöster Probleme entspringt, zeigt an,
daß das Objekt dem erkennenden Subjekt aus einem spezifischen Ei-
genstand heraus gegenübertritt. Nur so behält es im Dialog mit dem
erkennenden Subjekt das erste und immer wieder auch da letzte Wort:
das erste Wort seines Anspruchs, mit dem es den Erkenntnisprozeß in
Gang bringt, und das jeweils letzte Wort, durch das es die jeweils gege-
bene Antwort als überbietungsbedürftig erweist. Insofern beschreibt
der Begriff der Substanz nicht das Verhältnis des einzelnen For-
schungsgegenstands zu anderen Forschungsgegenständen, wohl aber
ihr Verhältnis zum betrachtenden Subjekt.

In der »ästhetischen Welt« gewinnt der rätselhafte Vorgang, in
dem das einzelne Schöne aus allen funktionalen Zusammenhängen zu
seinem unverwechselbaren Eigenstand hervortritt, so sehr an Bedeu-
tung, daß von einer kausalen Verknüpfung nur noch mit Einschrän-
kung die Rede sein kann. Die Begegnung mit dem Schönen kann uns
so faszinieren, daß die gesamte übrige Erfahrungswelt uns im Ver-
gleich zu ihr wie ein blasses Bild erscheint. Deshalb ist das Schöne über-
all dort, wo es begegnet, so sehr das unverwechselbar Einzelne, daß der
Anschein entsteht, es habe nicht seinesgleichen, und alle Kausalität be-
treffe nur den inneren Vorgang seiner Selbstgestaltung. Von einem
»kausalen Einfluß«, der die verschiedenen Gegenstände der ästheti-

128 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Erfahrung untereinander verbindet, kann dann nur in dem Sinne
die Rede sein, daß das Kunst-Schöne den »Stil seiner Zeit« an sich trägt
und insofern durch die Stilentwicklung vorangehender Epochen be-
dingt ist, das Natur-Schöne aber als Phase in der gestaltbildenden »Pro-
duktivität« der Natur verstanden werden kann, vor der, wie Schelling
gesagt hat, »das Produkt verschwindet«.

β) »Kausalität« und »Substanz« im Kontext der sittlichen bzw.
der religiösen Welt

Die »sittliche Welt« hat mit der ästhetischen gemeinsam, daß es in
jeder Begegnung mit einzelnen Gegenständen der Erfahrung jedesmal
»ums Ganze« geht. Die Pflicht, die den spezifischen Gegenstand der
sittlichen Erfahrung ausmacht, verlangt die Vorbehaltlosigkeit der
Hingabe. Halbherzigkeit ist der Feind aller Moral. Darin ist, wie noch
zu zeigen sein wird, die sittliche Erfahrung der religiösen verwandt.
Und dennoch gibt es einen kausalen Zusammenhang zwischen den
Pflichten. Aus erfüllten Pflichten gehen neue, noch unerfüllte Pflich-
ten hervor. Darin ist die sittliche Erfahrung der wissenschaftlichen Em-
pirie vergleichbar, bei der aus gelösten Problemen sogleich neue Pro-
bleme entstehen. Aber dieser kausale Zusammenhang ist von ganz
anderer Art als derjenige, kraft dessen Naturphänomene auseinander
hervorgehen, z.B. die Ausdehnung eines Körpers aufgrund seiner Er-
wärmung. Von wiederum anderer Art ist der Zusammenhang, in dem
gelöste theoretische Fragen neue Probleme zur Folge haben. Und noch-
mals von anderer Art ist der Vorgang, in dem aus erfüllten sittlichen
Pflichten neue Pflichten hervorgehen.

Die besondere Struktur der sittlichen Welt nötigt uns also zu
einen spezifischen Gebrauch der Begriffe »Entstehung« und »Entste-
hungsgrund« und gibt so dem Begriff der Kausalität eine spezifische
Bedeutung. Im Judentum wird dieser Zusammenhang vor allem durch
das Sprichwort aus den »Sprüchen der Väter« beschrieben: »Der Lohn
für einen erfüllten Auftrag ist ein neuer Auftrag«48 – oder in der Spra-
che des Neuen Testaments formuliert: »Weil du über Weniges getreu
gewesen sind, werde ich dich über Vieles setzen«49 . Diese Beschreibung

Erkennen als antwortendes Gestalten A 129

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

48 Sprüche der Väter, 4. Kapitel, Spruch 2, deutsch in: Paul Riessler, Altjüdisches
Schrifttum außerhalb der Bibel, Augsburg 1928, 1070.
49 Luk 19,17.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Zusammenhangs zwischen erfüllten Pflichten und neuen Aufträ-
gen entspricht der sittlichen Erfahrung auch dann, wenn diese aus dem
speziell religiösen Zusammenhang gelöst wird, in dem die Bibel von
dem Entstehungszusammenhang der Pflichten spricht. Erfüllte Pflich-
ten lassen neue Pflichten entstehen, weil sie den Blick für sittlich rele-
vante Situationen schärfen und die Kraft zu dem Entschluß stärken,
erfahrene Verpflichtungen auf sich zu nehmen. So erhöht jede sittliche
Erfahrung, die wir machen, unsere Fähigkeit, neue sittliche Erfahrun-
gen zu machen.

Und ähnlich wie in der religiösen Erfahrung ist in der sittlichen
die Erfahrung erfüllter und neu entdeckter Pflichten mit der Verhei-
ßung der Selbstfindung durch Selbsthingabe verbunden. Eine zum
Sprichwort gewordene Regel besagt: »Sag mir, an wen oder was du dich
vorbehaltlos hingeben kannst, und ich sage dir, wer du bist« – oder ge-
nauer gesagt: »… wer du durch diese Hingabe werden kannst«. »Kau-
salität« ist im sittlichen Zusammenhang nicht nur die Weise, wie
Pflichten aus Pflichten entstehen, sondern auch die Weise, wie im Pro-
zeß moralischer Erfahrungen und sittlicher Praxis das sittliche Ich erst
seine Gestalt gewinnt.

Der Begriff des »substantiellen Eigenstands« aber beschreibt die
Eigenart der Gegenstände sittlicher Erfahrung insofern, als das sittlich
Gute sich niemals in dem erschöpft, was wir selber geplant und reali-
siert haben. Der sittliche Anspruch, den wir erfahren, wird zum Maß-
stab, an dem wir unser Planen und Wollen kritisch messen, und zum
vorantreibenden Stachel, der uns nötigt, dieses unser Planen und Wol-
len zu verändern. Dadurch zeigt dieser Anspruch an, daß das Wirkliche
aus einem Eigenstand im Sein heraus uns begegnet und uns so unter
seinen »je größeren« Anspruch stellt.

Nochmals eine andere Bedeutung gewinnen die Kategorien der
Kausalität und der Substanz im Kontext der religiösen Erfahrungswelt.
Diese ist, wie soeben gesagt wurde, der Begriff vom allumfassenden
Ganzen solcher Gestalten, in denen eine Begegnung oder Wiederbe-
gegnung mit dem Heiligen geschieht, und von den Verhältnissen der
Orte und Stunden, von denen eine solche Begegnung erwartet werden
darf. Die zentrale Kategorie der religiösen Welt ist daher die Kategorie
des Bildes. Ein Bild aber ist, religiös verstanden, nicht ein Gegenstand,
der mit einem anderen Gegenstand durch eine partielle Merkmalsiden-
tität verbunden ist und so den Betrachter auf diesen anderen Gegen-
stand verweist. Ein Bild ist, religiös verstanden, Vermittler einer realen

130 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz dessen, was ohne diese Vermittlung in dieser Welt niemals ge-
genwärtig würde. Was aber diese Bilder gegenwärtig machen, sind vor
allem die »ἀρχαί«, die alles begründenden Ursprünge, die »im Anfang«
gewirkt haben und mit jeder neuen Vergegenwärtigung alles auf eine
radikale Weise neu zu schaffen vermögen. Darum ist die angemessene
Deutung der gesamten Welt, die religiös als eine Welt der Bilder ver-
standen wird, die »ἀρχαιολογία«, die »Rede von dem, was im Anfang
geschah«50 .

Der Eigenart der religiösen Erfahrungswelt als einer Welt der Bil-
der entspricht das religiöse Verständnis der menschlichen Praxis. Die
Welt ist ein Gefüge von Bildern, die der Mensch in seiner Erfahrung
vorfindet. Die menschliche Praxis ist dazu bestimmt, neue Bilder der
Ursprünge, aus denen alles entstand, hervorzubringen. Das geschieht
zunächst in den Worten und Handlungen des Kultus, der wirksame
Zeichen, »signa efficacia«, dieser Ursprünge setzt. Diesem gottes-
dienstlichen Handeln entspricht eine alltäglichen Praxis, die dazu be-
stimmt ist, die Umwelt des Menschen und seine soziale Mitwelt so zu
gestalten, daß sie dem entspricht, was sie gegenwärtig setzen soll, statt
zu einem Zerrbild dieser Ursprünge zu werden. So sind, um ein häufi-
ges und geschichtlich wirksames Beispiel zu nennen, nach einer in der
Barockzeit verbreiteten Auffassung alle Pflanzgärten, die der Mensch
anlegt, so zu gestalten, daß sie zu Abbildern jener »paradiesischen Ge-
filde« (Champs Elysées) werden, in denen »im Urbeginn« Götter und
Menschen miteinander verkehrten.

Sowohl bei den Bildern, die der Mensch in seiner Erfahrungswelt
vorfindet, als auch bei denen, die er selber hervorbringt, kann es sich
um Vergegenwärtigungsgestalten handeln, aber auch um Geschehnis-
se der sich ereignenden Vergegenwärtigung. Daraus folgt ein spezifisch
religiöses Verständnis von »Kausalität« und »Substanz«. Wenn es für
die Gegenstände der spezifisch religiösen Erfahrung und für alle Ergeb-
nisse der religiös verstandenen Praxis wesentlich ist, »Bilder« zu sein,
dann gewinnen sie ihren Eigenstand gegeneinander und gegenüber
dem erkennenden Subjekt als »identitas extra se«, als eine im Wechsel
ihrer Lebensverhältnisse bleibende Identität der Beziehung zu dem,
was sie nicht »sind«, sondern »bedeuten«. Ihre Kausalität aber ist die

Erkennen als antwortendes Gestalten A 131

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

50 Vgl. R. Schaeffler, Aussagen über das, was ›im Anfang‹ geschah, in: Intern. Kath.
Zeitschrift »Communio« (1991) 340–351.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkweise von »signa efficacia«, die »bewirken, was sie bedeuten«,
weil sie die alles begründende Wirksamkeit derjenigen Ursprünge ge-
genwärtig setzen, die in ihnen ihre abbildhafte Gegenwart gewinnen.

γ) Beispiele, die erläutern können, was mit »Vergegenwärtigung«
gemeint ist

Dieses religiöse Verständnis von Substanz und Kausalität kann auch
wohlwollenden Betrachtern oft nicht nur als schwer verständlich, son-
dern schlicht als absurd erscheinen. Vor allem der Gedanke, daß Bilder
etwas bewirken können, und zwar nicht nur im Bewußtsein des Be-
trachters, sondern in der Realität der Welt, ist von manchen Kritikern
als ein Überrest aus einer magischen Vorstellungswelt beurteilt wor-
den, die schon in der Antike durch die entstehende Wissenschaft
grundsätzlich überholt sei. Darum sei es an dieser Stelle gestattet, das
Gesagte durch Beispiele zu erläutern.

Ein besonders verbreitetes Beispiel einer Vergegenwärtigungs-
gestalt ist die Sonne, in deren lebenspendender oder auch tötender
Kraft nach religiösem Verständnis eine numinose Macht erfahrbar
wird. Denn daß die physische Einwirkung der Sonne, das Licht und
die Wärme, Effekte hervorruft, die das Physikalische weit überschrei-
ten, daß die Sonnenwärme Leben hervorruft und ihr Licht Menschen
zur Erkenntnis befähigt, erscheint nur dann erklärlich, wenn in der Er-
scheinungsgestalt dieser physikalischen Prozesse eine andere Ursache
am Werke ist: die numinose Macht einer Gottheit. Diese numinose
Macht hat »im Anfang« die offene Alternative von Sein oder Nichtsein
des gesamten Kosmos zugunsten des Daseins entschieden, aber so, daß
ihre Entscheidung in jedem neuen Zeitpunkt der Welt neu als offene
Entscheidung gegenwärtig wird. Ihre neue Vergegenwärtigung kann
deshalb auch dazu führen, daß »die Berge schmelzen und das Meer ver-
dampft«51 . Dieser den Ursprung von allem repräsentierenden Gestalt
entspricht als Vergegenwärtigungsereignis die Winter-Sonnwende.
Hier gewinnt der »im Anfang« errungene Sieg der Sonne über die
Mächte der Finsternis und des Todes immer neu erfahrbare Gegenwart.
Deshalb gewinnen die Neujahrsfeste, die in vielen Religionen am Tag

132 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

51 Ps 97,5 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Winter-Sonnwende gefeiert werden, den Charakter kosmogo-
nischer Begehungen, in denen der Ursprung von allem für die Feiern-
den zur erfahrbaren Gegenwart wird.

An Beispielen dieser Art läßt sich eine Auslegungsregel ablesen:
Die Kategorie des Bildes hat ein hermeneutisches, aber auch ein kriti-
sches Bedeutungsmoment. Bilder sind auslegbar und lassen dann das
Abgebildete erkennen, das in ihnen erfahrbare Gegenwart gewinnt.
Aber Bilder werden nur verstanden, wenn zugleich kritisch gesehen
wird, daß sie nicht selber das Abgebildete sind, sondern auf es verwei-
sen. Fehlt dem deutenden Begriff das kritische Moment, dann entsteht
»Idololatrie«, eine Verehrung, die das Bild selber für die Gottheit hält.
Für das angeführte Beispiel bedeutet das: Wird die am Himmel stehen-
de Sonne selbst für die Gottheit gehalten, dann nimmt ihre religiöse
Verehrung idololatrische Züge an. Erst dann entsteht das, was im
strengen Sinne »Astralkult« heißen kann: die Anbetung der Sonne
und anderer Sterne, die wir am Himmel stehen sehen.

Wenn aber die Kritik an der Idololatrie dazu führt, daß dem deu-
tenden Begriff des »Bildes« auch das hermeneutischeMoment verloren
geht, dann nimmt diese Kritik ikonoklastische Züge an. Dann verliert
die Sonne mitsamt ihrem Jahresweg den Charakter einer Abbild-Ge-
stalt, in der die von ihr verschieden bleibende Gottheit für uns erfahr-
bare Gegenwart gewinnt. Dann aber muß jede Form ihrer religiösen
Verehrung und noch mehr jede Weise des ihr gewidmeten Kultus aus-
geschlossen werden, weil diese Verhaltensweisen einen Götzen an die
Stelle Gottes setzen. Die Sonne ist dann nichts weiter als eine der »an
das Gewölbe des Himmels gesteckten Lampen« (Gen 1,17). Und Bilder
der Sonne, in denen der Mensch den Sonnengott und sein Wirken »am
Anfang aller Tage« zu vergegenwärtigen versucht, müssen zerschlagen
werden.

Diese »Ent-Divinisierung« bestimmter Erfahrungsbereiche ist
häufig mit einer »Verlagerung des hierophantischen Akzents« verbun-
den (um einen Ausdruck von Mircea Eliade zu benutzen). Ein be-
sonders deutliches Beispiel dafür ist die »Historisierung« der Feste des
Jahreskreises, die für das Judentum und in seiner Nachfolge für das
Christentum charakteristisch ist. Hier haben die religiösen Feste, auch
wenn die Termine der festlichen Feier noch dem astronomischen Jah-
resverlauf folgen, ihren Inhalt von astronomischen auf historische Er-
eignisse verlagert: auf die Herausführung aus Ägypten bzw. das Kreuz
und die Auferweckung Jesu. Die Tage des Gedenkens an diese Ereignis-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 133

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se sind nun die Träger des »hierophantischen Akzents«. Dabei ist
Gedenkenmehr als eine bloß mentale Gedächtnisleistung. Die Gedenk-
feiern selbst werden als die bildhafte Vergegenwärtigung des Heilswir-
kens verstanden. Darum kann in gewissen liturgischen Feiern die Er-
innerung an das, was Gott gewirkt hat, mit der Erläuterung verbunden
werden: »Das ist heute«. Der Jahresumlauf aber ist auch dann, wenn
sich der hierophantische Akzent vom Kosmos auf die Geschichte ver-
lagert hat, deshalb religiös bedeutsam, weil er die Tage des Gedenkens
an diese historischen Heilsereignisse wiederkehren läßt.

Die Winter-Sonnwende aber, um bei diesem Beispiel zu bleiben,
gewinnt einen Teil ihrer religiösen Bedeutung erst dann wieder zurück,
wenn sie als Abbild-Gestalt für die Geburt Christi als des »wahren Sol
invictus« ausgelegt wird und darum als der Festtag der Geburt Christi
begangen werden kann. Aber der Zusammenhang des Festes mit dem
kosmischen Geschehen ist dann nicht mehr konstitutiv für das Fest,
sodaß es gleichgültig ist, wie nah oder fern der Festtermin dem realen
Termin der Sonnenwende ist.

Die Beispiele lassen eine Regel erkennen: Es ist das Kennzeichen
der numinosen Ursprünge, daß sie nicht nur »im Anfang« lebenschaf-
fend wirksam gewesen sind, sondern daß diese ihre Wirksamkeit im-
mer neu und die Welt erneuernd wiederkehrt. In diesem Sinne hat das
Schöpfungsbekenntnis »Unsere Hilfe ist im Namen des Herrn, der
Himmel und Erde erschaffen hat« im hebräischen Urtext präsentische
Form »… im Namen des Herrn, des Himmel und Erde Erschaffenden«.
Jeder Augenblick in der Zeit kann das »Jetzt« werden, die kostbare
Stunde, in der das göttliche Wirken neu seine schöpferische Kraft er-
weist. Unsere gesamte Erfahrungswelt aber ist, religiös verstanden, ein
Gefüge von Erinnerungszeichen (signa rememorativa), an denen die
Spuren dieser Ursprünge wiedererkannt werden können, von Ver-
gegenwärtigungszeichen (signa repraesentativa), die es gestatten, die-
sen Ursprüngen und ihrem Wirken je gegenwärtig zu begegnen, und
von Hoffnungszeichen (signa prognostica), die es rechtfertigen, auch in
der Zukunft neue Manifestationen dieses Wirkens zu erwarten. Die
hermeneutische Funktion des Bildes macht es möglich, unsere gesamte
Erfahrungswelt im Sinne dieser dreifachen Zeichenfunktion zu lesen.
Das kritische Bedeutungsmoment des Bildes aber macht es möglich,
das Bild von dem zu unterscheiden, was es bedeutet, und deshalb den
»hierophantischen Akzent« an diesem oder an jenem Teil der Erfah-
rungswelt deutlicher hervortreten zu sehen. Mircea Eliade hat darauf

134 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hingewiesen, daß auf solchen »Verlagerungen des hierophantischen
Akzents« ein großer Teil der Religionsgeschichte beruht52 .

Von hier aus wird verständlich, was sonst befremdlich erscheinen
möchte: Auch die Kategorien der Substanz und der Kausalität bezeich-
nen im religiösen Zusammenhang Eigentümlichkeiten der »Bilder«,
aus denen unsere Erfahrungswelt besteht: Solche Bilder gewinnen
ihren Eigenstand gegeneinander und gegenüber dem erkennenden
Subjekt als »identitas extra se«, als eine im Wechsel ihrer Lebensver-
hältnisse bleibende Identität der Beziehung zu dem, was sie nicht
»sind«, sondern »bedeuten«. Ihre Kausalität aber ist die Wirkweise
von »signa efficacia«, die »bewirken, was sie bedeuten«, weil sie die
alles begründende Wirksamkeit derjenigen Ursprünge gegenwärtig
setzen, die in ihnen ihre abbildhafte Gegenwart gewinnen (s. o. S. 131).

c) Die Vielgestaltigkeit der Verstandeskategorien, die Aufgabe einer
Kultur des Begreifens und das religiöse Begreifen als »lehrreicher
Grenzfall«

Ebenso sehr wie die Fähigkeit zur Wahrnehmung ist auch die Fähigkeit
zum Begreifen ein menschliches »Können«, über das wir nicht von Na-
tur aus verfügen, sondern das »kultiviert« werden muß. Das wird be-
sonders deutlich, wenn wir uns der unterschiedlichen Weisen des Be-
greifens bewußt werden, die auf den verschiedenen Erfahrungsfeldern
notwendig sind, um subjektive Eindrücke und dadurch hervorgerufene
Erlebnisse in objektiv gültige Erfahrungen zu transformieren. Denn
nur objektiv gültige Erfahrungen können uns dazu dienen, unsere Ge-
danken und Gedankenverbindungen kritisch zu überprüfen.

Besonders die Lehrenden auf den verschiedenen Gebieten der
Wissenschaft machen die Erfahrung, daß die besondere Weise des Be-
greifens eingeübt werden muß, die zur wissenschaftlichen Empirie not-
wendig ist. Aber Entsprechendes gilt auch auf anderen Feldern der Er-
fahrung. Gerade wer in eine bestimmte Art der Begriffsbildung
eingeübt ist, bemerkt oft nicht, daß ihm die Begriffe fehlen, die not-
wendig wären, um aus einer anderen Art des Erlebens andere Arten
der Erfahrung zu gewinnen.

Es gibt erfolgreiche Forscher, die gar nicht bemerken, daß spezi-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 135

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

52 Mircea Eliade, Die Religionen und das Heilige, 122.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fische Begriffe notwendig sind, um aus subjektiven Erlebnissen der
»Betroffenheit« objektiv gültige sittliche Erfahrungen zu gewinnen.
Dann kommen sie zu dem voreiligen Urteil, auf dem Felde der Moral
gebe es überhaupt keine objektiv gültige Erfahrung; sondern das, was
so heißt, erschöpfe sich im subjektiven Erleben. Und daß sogar auch
religiöse Erfahrungen der »Anstrengung des Begriffs« bedürfen, um
sich nicht in subjektiven religiösen Erlebnissen zu erschöpfen, ist auch
denen oft nicht bewußt, die sich betont auf »religiöse Erfahrungen«
berufen.

Gerade solche Ausfallserscheinungen machen deutlich, daß die
Fähigkeit zur themengerechten Begriffsbildung nicht ohne eigenes Zu-
tun entwickelt werden kann. Denn auch auf diesem Gebiete gilt die
Regel des Aristoteles: »Zitherspielen lernt man, indem man Zither
spielt«53 . Jede Art der Erfahrung erfordert eine spezifische Weise des
Begriffsgebrauchs. Und eine »Kultur des Begreifens« besteht vor allem
darin, sich der Unterschiedlichkeit der Aufgaben bewußt zu werden,
die unserem Begreifen gestellt sind, wenn wir zu je spezifischen Wei-
sen der Erfahrung fähig werden wollen. Zugleich aber müssen wir die
Fähigkeit entwickeln, von einer Weise der Erfahrung zur anderen, und
zu diesem Zwecke auch von einer Weise des Begriffsgebrauchs zur an-
deren, überzugehen, wenn der Anspruch des Wirklichen, dem wir be-
gegnen, das von uns verlangt.

Drückt jede Weise des Begriffsgebrauchs sich in einer je spezi-
fischen Sprache aus, dann kann man diese Aufgabe auch so beschrei-
ben: Die Kultur des Begreifens verlangt von uns, eine besondere Art
der Vielsprachigkeit zu entwickeln, die es uns gestattet, je nach der
Aufgabe, die sich uns stellt, von der Sprache der wissenschaftlichen
Argumentation zur Sprache des ethischen Diskurses überzugehen oder
auch von dort zu jener spezifischen Sprache, in der religiöse Erfahrun-
gen bezeugt werden können. Was man gewöhnlich die »Alltagsspra-
che« nennt, ist nicht so sehr, wie man oft meint, »die ursprüngliche
Sprache, in der alle anderen Sprachspiele verabredet werden«, sondern
in vielerlei Hinsicht das Produkt einer »sedimentierten Fähigkeit zur
Vielsprachigkeit«. Darum enthält sie Elemente, die in den unterschied-
lichsten Sachgebietssprachen »ursprünglich heimisch sind«. Die »Kul-
tur des Begreifens« drückt sich deswegen, wie auch andere Weisen der

136 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

53 Aristoteles, Nikomachische Ethik, B 1.1103 b9.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kultur, nicht zuletzt in einer zum Dauer-Habitus gewordenen Fähig-
keit zur Vielsprachigkeit aus.

Eine solche Vielsprachigkeit ist nötig, weil jeweils das, was in je
einer Weise des Begreifens begriffen und deswegen in je einer Sprache
ausgesagt wird, nicht sinngleich in eine andere Sprache übersetzt und
in einer anderen Weise des Begriffsgebrauchs begriffen werden kann.
Darauf beruht die vor allem in den 1960er Jahren vieldiskutierte »Au-
tonomie der Sprachspiele«. Aber eine solche Vielsprachigkeit ist mög-
lich, weil trotz dieser Unübersetzbarkeit die verschiedenen Weisen des
Begreifens eine Verwandtschaft (»Familienähnlichkeit«) erkennen las-
sen, die es gestattet, sie im einen Bewußtsein des Sprechenden in eine
Beziehung zueinander zu setzen.

Sucht man nun nach einem gemeinsamen Bezugspunkt der hier
beschriebenen Weisen des Begreifens, dann stößt man auf jene »Dia-
lektik des Begreifens«, von der an früherer Stelle die Rede war (s. o.
S. 118 f.). Es sind immer die Dinge, die uns »zu denken geben«, uns
unter ihren Anspruch stellen und uns die Aufgaben des Begreifens vor-
zeichnen. Aber um diese Aufgabe zu erfüllen, muß zunächst aus der
Vielfalt der subjektiven Eindrücke, die wir empfangen, und der ebenso
großen Vielfalt der Weisen, wie wir dieses Beeindruckt-Werden erle-
ben, das Subjekt mit seinem kritischen Selbst- und Gegenstandsver-
ständnis »auftauchen«, sich aus der Übermacht dieser seiner eigenen
Erlebnisse befreien und ihnen gegenüber eine kritische Distanz gewin-
nen. Nur so kann es die empfangenen Eindrücke auf ihren objektiven
Bedeutungsgehalt hin auslegen. In einem zweiten Schritt aber muß der
Gegenstand, der ohne die »Anstrengung des Begriffs« nicht aus dem
bloßen Fluß subjektiver Vorstellungen »auftauchen« könnte, sich je-
desmal auf eine besondere Weise gegen unser Begreifen »durchsetzen«
können, wenn er anzeigen soll, daß er sich in der Weise, wie wir ihn
begreifen, nicht erschöpft. Nur dadurch gewinnt er jenen Eigenstand,
aus dem heraus er unserem Denken als Maßstab des Wahren und Fal-
schen gegenübertreten kann (s. o. S. 121 f.). Und es ist dieses Moment
jeder Erfahrung, das bei der sonst so befremdlich erscheinenden spezi-
fisch religiösen Erfahrung und der ihr entsprechenden Weise des Be-
greifens besonders deutlich hervortritt. Wie die religiöse Wahrneh-
mung so ist auch der religiöse Begriff ein besonders »lehrreicher
Grenzfall« (vgl. o. S. 68 f.).

Der mächtige Eindruck der Sache, die uns zu denken gibt, erweist
sich als »ermächtigende Macht«, die uns zu jenem Eigenstand ermäch-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 137

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigt, mit dem wir den Erscheinungen, die auf uns wirken, gegenüber-
treten. Und die Freiheit unseres Urteils, kraft derer wir zur kritischen
Auslegung der Erscheinungen fähig sind, erweist sich als »befreiende
Freiheit«, die den Gegenstand fähig macht, sich aus dem Netzwerk un-
serer Anschauungs- und Denkformen immer wieder zu befreien und so
zumMaßstab unserer kritischen Selbstbeurteilung zu werden. Die spe-
ziell religiöse Erfahrung aber kann uns lehren: Das paradoxe Wechsel-
verhältnis von »ermächtigender Macht« der Objekte und »befreiender
Freiheit« des Subjekts hört auf, als bloße Folge einer in sich wider-
sprüchlichen Deutung zu erscheinen, wenn beide als Abbildgestalten
begriffen werden, in denen die »ermächtigende Macht« und »befreien-
de Freiheit« eines gemeinsamen Ursprungs verstanden werden; aus
dessen Wirksamkeit sind das Subjekt und seine Objektwelt gemeinsam
hervorgegangen. Ein solcher Ursprung muß postuliert werden, wenn
das paradoxe Wechselverhältnis zwischen dem Subjekt und seinen Ob-
jekten verständlich werden soll. Denn die Aufgabe kann nicht darin
bestehen, diese Paradoxie zu bestreiten, wohl aber darin, sie auslegend
zu begreifen.

Die Begriffe »ermächtigende Macht« und »befreiende Freiheit«
erweisen sich so als Prädikate eines Gottes, der postuliert werden muß,
wenn jene »doppelte Emergenz«, auf der die Möglichkeit jeder objektiv
gültigen Erscheinung beruht, nicht als irreführender Schein gelten soll.
Dieses Postulat ist notwendig, wenn die Dialektik des Wahrnehmens
und noch mehr die Dialektik des Begreifens aufgelöst werden soll.
Von dieser Dialektik und dem zu ihrer Auflösung notwendigen postu-
latorischen Gottesglauben soll im abschließenden dritten Teil der hier
vorgelegten Untersuchung die Rede sein.

138 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dritter Teil:
Unvermeidlich auftretende Widersprüche
und ihre Auslegung –
eine Neufassung der transzendentalen Dialektik

In den beiden Abschnitten des ersten bzw. zweiten Teils über die »Dia-
lektik der Wahrnehmung« und »Dialektik des Begreifens« (S. 43 ff.
bzw. S. 118ff.) ist die Vokabel »Dialektik« in einem Sinne gebraucht
worden, der vom traditionellen Begriffsgebrauch abweicht. Doch be-
stand die Absicht nicht darin, willkürlich einen neuen Sprachgebrauch
einzuführen. Vielmehr galt es, an den in der Tradition entwickelten
Weisen, den Begriff »Dialektik« zu gebrauchen, eine Entwicklung ab-
zulesen, der das hier vorgeschlagene Verständnis von »Dialektik« sich
unter neuen philosophiehistorischen Bedingungen einordnen will. Um
diese Möglichkeit zu prüfen, soll ein Blick auf diese Begriffsgeschichte
zurückgeworfen werden.

1. Zur Geschichte des Begriffs »Dialektik«

a) Platons Dialektikverständnis

Für Platon ist »Dialektik« (»Dialektiké téchne«) zunächst die Kunst der
Dialogführung (»dialégesthai«). Dabei gilt die Unterschiedlichkeit der
Meinungen, die wir im Dialog austauschen, als Folge einer Mehrdeu-
tigkeit der Phänomene. (»Da ist nichts Schönes, das nicht zugleich häß-
lich wäre, nichts Gerades, das nicht zugleich ungerade, nichts Heiliges,
das nicht zugleich frevelhaft wäre«)54 . Diese Verflechtung von Gegen-
sätzen muß zunächst der »Synoptikós« wahrnehmen55 . Erst dann wird
es dem »Dialektikós« möglich, sie als Anzeichen dafür zu deuten, daß
die Phänomene in sich haltlos sind (»irgendwo herumwogen zwischen

Erkennen als antwortendes Gestalten A 139

54 Politeia 479a.
55 Politeia 537c.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichtsein und reinem Sein«)56 . Sie sind nur dadurch existenzfähig, daß
sie am »reinen Sein« der Ideen ihren »Halt gewinnen«; »échein« heißt
nicht nur »haben«, sondern auch »sich halten«; »met-échein« ist des-
halb nicht nur »mit-haben«, was wir gewöhnlich mit »Teilhabe« über-
setzen, sondern auch »sich mit-halten«, seinen Halt an einem Anderen
gewinnen.

So verstanden ist die Lehre von der »Met-Hexis« das Zentralstück
der platonischen Dialektik. Denn sie ist die Auslegung der Gegensatz-
Verflechtung, die wir an allen Phänomenen beobachten können, und
zugleich die Aufhebung des Anscheins, darin liege ein logischerWider-
spruch. Die Gegensatz-Einheit der Phänomene ist die notwendige Fol-
ge davon, daß sie von den Ideen verschieden sind und doch zugleich an
ihnen ihren Halt finden. Dialektik ist diejenige Methode, durch die das
Denken sich von den Phänomenen auf die Ideen verweisen läßt57 . Das
geschieht, indem der Mensch sich in jene Bewegung »hinein-denkt«
(ἐννοεῖ), die durch die Gegensatz-Einheit der Phänomene ausgelöst
wird und die gegensatzfreie Einheit der Idee zu ihrem Ziele hat. So
erfaßt das dialektische Denken das Wesen der Dinge als dasjenige,
»worauf es mit ihnen hinauswill«58 .

Von den Ideen her gesehen kann man das gleiche Verhältnis so
beschreiben: Die Ideen sind von den Erscheinungen »getrennt«
(χωριστά) und gewinnen doch in ihnen für uns ihre Gegenwart
(παρουσία), die wir immer wieder ereignishaft erfahren. Darum fun-
gieren die Erscheinungen als »Bilder« (εἴδωλα) der Ideen: Sie zeigen
sich uns so, daß sie zugleich auf das verweisen, was sie nicht sind, son-
dern bedeuten, und was nur durch sie für unser Begreifen zugänglich
wird.

Der späte Platon hat seine Aufmerksamkeit darauf konzentriert,
daß auch die Ideen nicht ohne Widersprüche gedacht werden können.
Die »obersten« Ideen, das Seiende, das Eine, das Schöne, das Wahre
und das Gute, schließen sich gegenseitig ein. Ihre Begriffe sind deshalb
austauschbar: Alles, von dem gesagt werden kann, es sei wahr, kann
auch »gut« genannt werden und umgekehrt. Nun besagt eine Regel
der Logik: Begriffe, die man untereinander austauschen kann, sind be-

140 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

56 Politeia 479d.
57 (»Die dialektische Methode allein ist dorthin [zu den Ideen] unterwegs«, Politeia
533c).
58 ποῦ ὀρέγονται, ibid. 439b.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutungsgleich. Aber von den »obersten Ideen« gilt das nicht. Das Eine
ist zwar seiend, aber es ist nicht »das Seiende«, das Wahre ist gut, aber
nicht »das Gute«. Jede dieser Ideen ist, was die andern sind, und ist es
zugleich nicht. In ihrem Verhältnis zueinander sind Sein und Nichtsein
»durch sie alle hindurchgewoben«59 . So verweisen nicht nur die Phä-
nomene auf die Ideen, sondern die Ideen selber verweisen über sich
hinaus auf eine Wirklichkeit, die über alle Aussagbarkeit hinausliegt,
aber alles Aussagen möglich macht, das Ἂρρητον. Diesen Verwei-
sungszusammenhang nachzuzeichnen, wird für den späten Platon zur
zentralen Aufgabe der Dialektik.

b) Dialektik bei den mittelalterlichen Aristotelikern

Für die mittelalterlichen Aristoteliker ist die Dialektik die Kunst, die
scheinbare Widersprüchlichkeit der Erscheinungen durch geeignete
Unterscheidungen aufzulösen (»Bene iudicat, qui bene distinguit«). In-
sofern fällt sie einerseits mit der Logik zusammen. Andererseits ist sie
die Kunst, im Konflikt der Meinungen zu zeigen, daß jede der streiten-
den Parteien etwas an der Sache gesehen hat, freilich nicht selten einen
beschränkten Aspekt der Sache für deren Wesen hält. Die Unterschei-
dung zwischen dem einenWesen und der Vielzahl beschränkter Aspek-
te macht es möglich, die Vertreter divergierender Überzeugungen zu
verstehen, zugleich aber ihre Einseitigkeiten zu korrigieren. So wird
die Dialektik wieder, was sie zu Anfang war: Die Kunst der Dialogfüh-
rung. In diesem Sinne wird sie innerhalb des propädeutischen »Trivi-
um« als dritte »Kunst« nach der Grammatik und der Rhetorik gelehrt.

Strittig bleibt dabei, ob alle Widersprüche, die sich uns in der Er-
fahrung zeigen, durch derartige Unterscheidungen aufgelöst werden
können (dann gilt die Regel: »per omnia ad dialecticam confugere«),
oder ob es »Geheimnisse« gibt, die zwar »an sich« widerspruchsfrei
sind, aber »für uns« nur durch widersprüchliche Bestimmungen ge-
dacht werden können. Als Beispiel dafür wird häufig die »rückwirken-
de« Vergebung der Sünden angeführt, die einerseits dem Sünder seine
Unschuld zurückgibt, andererseits nie ungeschehen machen kann, was
er an Bösem getan hat. Weil dieser Widerspruch nicht aufgehoben wer-
den kann, erscheint die Sündenvergebung den »Weisen dieser Welt«

Erkennen als antwortendes Gestalten A 141

Zur Geschichte des Begriffs »Dialektik«

59 Sophistes 259–260.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als undenkbar. Weil aber die Botschaft von der Vergebung der Sünden
für die Glaubenden zum Zentrum der christlichen Botschaft gehört,
wird sie umgekehrt zum Hauptargument der »Anti-Dialektiker« unter
den christlichen Theologen: Angesichts der christlichen Gnadenbot-
schaft stößt die Logik mit ihrem Prinzip vom »ausgeschlossenen Wi-
derspruch« an ihre Grenze, und alle Versuche, denWiderspruch im Be-
griff der Sündenvergebung aufzuheben, erweisen sich als vergeblich.

c) Kants Dialektikverständnis

Auch für Kant hat die Dialektik es mit der Auslegung von Widersprü-
chen zu tun, wobei Kant zunächst solcheWidersprüche ausscheidet, die
aus der Nachlässigkeit von »Stümpern« oder aus der Irreführungs-
absicht von »Sophisten« entstehen60 . Als Thema der Dialektik gelten
dann nur solcheWidersprüche, die unvermeidlich auftreten. Dann aber
sind sie für die Erkenntnis nützlich, indem sie uns auf einen »Schein«
aufmerksam machen, den wir zwar ebenfalls nicht vermeiden können,
der uns aber nicht mehr täuscht, wenn wir seine Herkunft erfaßt
haben.

(1) Innerhalb des theoretischen Vernunftgebrauchs entsteht ein
Schein, der unvermeidlich ist, weil er auf den gleichen Bedingungen
beruht, die die Erkenntnis möglich machen. Darum heißt er »transzen-
dentaler Schein«61 . Zu den Bedingungen allen Erkennens gehören vor
allem die Ideen, d.h die Vorstellungen von den Zielen, auf die die Ver-
nunft unsere Verstandestätigkeit ausrichtet. Ideen sind unerläßlich,
wenn Erkenntnisgewinnung möglich sein soll. Der transzendentale
Schein beruht nun auf der Verwechslung von Ideen (Zielvorstellungen
der Vernunft) mit Gegenständen der Erkenntnis. Dieser Schein ent-
steht notwendig, weil das Denknotwendige uns unvermeidlich als not-
wendig existierend erscheint.

Die Dialektik hat die Aufgabe, diesen Schein aufzuklären. Deshalb
kann sie »Logik des Scheins« genannt werden62 . Denn dieser Schein
täuscht uns nicht mehr, wenn wir einsehen: Die Unerläßlichkeit der
Ideen für den Erkenntnisvorgang beweist zwar, daß wir nicht vermei-

142 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

60 KdpV 292.
61 KdrVA 295ff.
62 KdrVA 293.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den können, diese Ideen zu denken; aber diese Art von Denknotwen-
digkeit beweist nicht, daß ihnen ein notwendig existierendes Seiendes
entspricht. Auftretende Widersprüche zeigen an, daß wir in Gefahr ge-
raten sind, diesen Unterschied zwischen der Denknotwendigkeit von
Ideen und der vermeintlichen Seinsnotwendigkeit gewisser ebenfalls
nur vermeintlicher Gegenstände zu vergessen. Ideen (Seele, Welt,
Gott) sind denknotwendig, weil sie aller Erkenntnisbemühung die Zie-
le vorzeichnen. Aber diese Zielvorstellungen sind keine Gegenstände,
die außerhalb des Erkenntnisvorgangs irgendwo existieren. Sie sind Er-
kenntnisbedingungen, nicht Erkenntnisgegenstände.

Weil die auftretenden Widersprüche uns an diesen vergessenen
Unterschied erinnern, sind sie »wohltätige Verirrungen«63 . Denn
durch die Widersprüche, in die wir geraten, werden wir zugleich vor
der Gefahr geschützt, unsere »Seele« und ihre Freiheit, die Welt und
ihr Ziel, aber auch Gott und sein Wollen und Wirken dort zu suchen,
wo sie nicht zu finden sind: unter den Gegenständen unseres Erken-
nens. Statt dessen werden wir den Endzweck der Welt, die Freiheit des
Ich und die Macht und Heiligkeit Gottes dort suchen und finden, wo
wir einer anderen Dialektik begegnen: der Dialektik der Pflicht.

(2) Denn auch im praktischen Vernunftgebrauch treten Wider-
sprüche auf. Aber sie beruhen nicht auf einer Verwechselung, die wir
durchschauen und dann beseitigen könnten, sondern entstehen daraus,
daß die moralische Pflicht von uns zweierlei zugleich verlangt: Wir
sollen aus reiner moralischer Gesinnung handeln, und diese unsere
Handlungen sollen zugleich in der Welt wirksam werden, um einen
uns aufgetragenen sittlichen Zweck zu »befördern«, d.h. zu seiner
Verwirklichung beizutragen. Kant sieht diesen Zweck in einer »mora-
lischen Weltordnung«, d.h. in einer Welt, in der niemand mehr un-
schuldig leiden wird, sondern das Glück eines jeden dem »proportio-
niert« ist, was er durch sein moralisches Handeln verdient hat.

Der Widerspruch des sittlichen Gebots besteht nun darin, daß die
Bedingungen für die Reinheit der Gesinnung von den Bedingungen für
die Wirksamkeit der Tat verschieden sind. Das hat zur Folge, daß in der
Welt, wie sie ist, die Gewissenlosen mehr Aussicht auf Erfolg haben als
die Gewissenhaften. Darum wird oft genug derjenige, der seine Gesin-
nung rein erhalten will, in der Konkurrenz mit den Gewissenlosen auf
Wirksamkeit der Handlung verzichten müssen, derjenige aber, der

Erkennen als antwortendes Gestalten A 143

Zur Geschichte des Begriffs »Dialektik«

63 KdpVA 193.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirksam handeln will, gezwungen sein, gewisse Kompromisse hin-
sichtlich der Reinheit der Gesinnung einzugehen. Dann aber erscheint
das Sittengesetz, das von uns die Reinheit der Gesinnung und zugleich
die Wirksamkeit der Tat verlangt, »auf leere, eingebildete Zwecke ge-
stellt, mithin an sich falsch zu sein«64 .

Dieser Anschein und der Widerspruch, auf dem er beruht, kann
nicht durch bloße Unterscheidungen aufgelöst werden (z.B. die Unter-
scheidung zwischen Zielvorstellungen und Gegenständen). Die Auf-
lösung dieses Widerspruchs erfordert Annahmen, die Kant »Postulate«
nennt. Das Wichtigste dieser Postulate lautet: Wir dürfen unsere
Pflichten »als göttliche Gebote« verstehen65 , d.h. als Aufträge (manda-
ta), die Gott uns anvertraut (commendat). Daraus aber folgt: Wir dür-
fen, indem wir unsererseits uns diesem Vertrauen Gottes anvertrauen,
gewiß sein, daß er den Weltlauf so ordnet, daß sich zuletzt herausstel-
len wird: Keine Bemühung, seinen Willen zu erfüllen, ist ganz vergeb-
lich gewesen. Jede gute Tat hat auf einem Wege, den wir nicht zu ken-
nen brauchen, einen Beitrag dazu geleistet, Gottes gute Absichten mit
der Welt ihrer Erfüllung näherzubringen. Das gilt vor allem für Gottes
Absicht, eine »moralische Weltordnung« herbeizuführen. Die Dialek-
tik des praktischen Vernunftgebrauchs kann also nicht anders aufgelöst
werden als durch die Gewißheit, mit jeder sittlichen Pflicht, die wir
erfahren, in den Dienst an dieser göttlichen Absicht genommen zu sein

d) Hegels Dialektikverständnis

Bei Hegel gewinnt die Dialektik des theoretischen Vernunftgebrauchs
jene ontologische Bedeutung zurück, die sie bei Platon gehabt hatte.
Auftretende Widersprüche zeigen nicht nur einen »Schein« an, der
sich aus einer Verwechselung von regulativen Ideen mit möglichen Ge-
genständen der Erkenntnis ergibt. Vielmehr gehört der Widerspruch
zum Wesen der Dinge selbst. Er ist die Manifestation des ihnen imma-
nenten Prinzips, aus dem sich ihre geschichtliche Entwicklung ergibt.
Hegel sieht dieses Prinzip in jenem »Geist«, der den ihm zugehörigen
Gegensatz aus sich hervortreibt: jenes »Andere«, das, als das ihm we-
sentlich zugehörige Andere, das »Andere seiner selbst« genannt wer-

144 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

64 KdpVA 204.
65 KdpVA 232.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den kann66 . Nur in der Hervorbringung dieses »Anderen seiner selbst«
kommt der Geist zur Erscheinung67 . Dieser Vorgang hat den Charakter
einer Kosmogonie und zugleich einer Theogonie. Der Geist bringt die
von ihm verschiedene, ihm gegenüber »andere« Welt hervor, um sich
in ihr zu manifestieren und in diesem »Anderen seiner selbst« nicht
nur für uns, sondern vor allem sich selber offenbar zu werden. Erst so
aber wird er, was er als Geist seinem Wesen immer schon ist: jenes
Wesen, das wesentlich »für sich« ist, also sich selber offenbar ist und
die Geschichte seines Wirkens in Schöpfung und Erlösung der Welt als
seine eigene Geschichte begreift. Die »Phänomenologie des Geistes«
zeichnet dieses »Zur-Erscheinung-Kommen« des Geistes nach.

Auf solcheWeise verbindet sich bei Hegel die ontologische Bedeu-
tung der Dialektik mit der gnoseologischen: Der ontologische Prozeß
der Kosmogonie ist fundiert in dem gnoseologischen Prozeß, in wel-
chem der Geist für sich selbst – und sekundär auch für uns – seine
Erscheinung findet. Und der gnoseologische Prozeß mündet wiederum
ein in den ontologischen: in die Selbstrealisierung des Geistes. DerWeg
dieser Realisierung führt vom »An-sich-Sein« über das »Für-uns-Wer-
den« (»uns bewußt werden«) zum »Für-sich-Sein« (zum entfalteten
Selbstbewußtsein des Geistes). Dann erst ist der Geist im ursprüng-
lichen und vollen Sinne des Wortes »an und für sich«68 .

2. Eine vergleichende Rückschau
und ein Vorschlag eines neuen Verständnisses von Dialektik

a) Der leitende Gesichtspunkt des Vergleichs von »Sein« und
»Erscheinen«

Überblickt man die vielfältigen Weisen, wie in der Geschichte der Phi-
losophie die Aufgabe der Dialektik bestimmt worden ist, dann fällt zu-
nächst auf, daß zu den zentralen Themen der Dialektik stets das Ver-
hältnis von Sein und Erscheinen gerechnet worden ist. Was die Dinge
sind, wird in der Weise, wie sie sich zeigen, offenbar gemacht und zu-
gleich verhüllt. Man kann die Dinge nicht erkennen, ohne auf ihre Er-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 145

Eine vergleichende Rückschau

66 Hegel, Philosophie der Geschichte, Ausg. Glockner XI, 415f.
67 Hegel, System der Philosophie, Ausg. Glockner X, §549, 427.
68 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 27–28.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheinung zu blicken, aber auch nicht ohne über diese Erscheinungen
durch eine kritische Auslegung hinauszugehen. Auftretende Wider-
sprüche zeigen an, daß unser Erkennen sich noch im Bereich aus-
legungsbedürftiger Erscheinungen bewegt. Die Dialektik aber hat die
Aufgabe, begreiflich zu machen, auf welche Weise derartige Wider-
sprüche entstehen und wie sie aufgehoben werden können. Gelingt
dies, dann haben wir den Schritt von der Erscheinung zum Sein voll-
zogen.

Die weiterführenden Fragen lauten dann: Worauf beruht die Dif-
ferenz zwischen Sein und Erscheinen, die sich bis zum Gegensatz stei-
gern kann? Und worauf beruht ihre Beziehung? Ist dieses Erscheinen
für die Dinge wesentlich? Und welche Rolle spielen dabei die Subjekte,
denen die Erscheinungen zur Kenntnis gelangen? Aus der Verschie-
denheit der Antworten, die auf diese Fragen gegeben werden können,
ergeben sich die soeben dargestellten unterschiedlichen Weisen, die
Aufgabe der Dialektik zu verstehen.

b) Sein und Erscheinen – Deutungen ihrer Differenz und Beziehung

In einer Tradition, die sich als sehr dauerhaft erwies und von Platon bis
zum jungen Kant reichte, wurde die Differenz zwischen Sein und Er-
scheinen auf die Differenz zweier Weisen des Seienden (δύο εἴδη των
ὄντων) zurückgeführt69 : Was die Dinge wirklich sind, also ihr Wesen,
ist unkörperlich, unveränderlich und ewig. Aber die Weise, wie sie sich
uns zeigen, ist körperlich und darum veränderlich und vergänglich.
Dabei erfassen wir das Körperliche mit unseren Sinnen, es ist »sensi-
bel«, das Unkörperliche mit unserem Verstand, es ist »intelligibel«. In
diesem Sinne spricht noch der frühe Kant, wenn er die Körperwelt
meint, vom »mundus sensibilis«, wenn er die Welt ewiger Wesen-
heiten meint, vom »mundus intelligibilis«70 . Dabei ist das Körperliche,
mit den Sinnen Erfaßbare der Ausgangspunkt der Erkenntnisbe-
wegung, das Unkörperliche, Intelligible aber ihr Ziel.

146 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

69 Phaidon 79a.
70 (So noch im Titel seiner sogenannten »Dissertation« von 1770, die in Wahrheit seine
Antrittsdisputation als neu ernannter Professor gewesen ist: »De mundi sensibilis atque
intelligibilis forma ac principiis«).

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Beziehung zwischen beiden aber, die es möglich macht, erken-
nend von den Erscheinungen zum Sein der Dinge aufzusteigen, konnte
innerhalb dieser Tradition verschieden gedeutet werden: entweder als
eine für beide »Welten« kontingente Beziehung, die ihnen von außen,
durch eine dritte Größe, aufgeprägt wird, oder als eine wenigstens für
den mundus sensibilis notwendige, aus seiner Eigenart resultierende
Beziehung. Der ersten Auffassung entspricht die Deutung Platons, wo-
nach diese Beziehung auf die Tätigkeit des »Demiurgen« zurückgeht,
der, als er die Sinnenwelt erschuf, dabei »auf die Ideen geblickt hat«.
Die Dialektik ist, so verstanden, die Kunst, die Spuren nachzuzeichnen,
die dieser Blick des Demiurgen, der auf die Ideen gerichtet war, den
Körperdingen eingestiftet hat, als er sie schuf71 . Der zweiten Auffas-
sung entspricht die Deutung des Aristoteles, wonach alle materiellen
Dinge aus Stoff und Form bestehen. Die mittelalterlichen Aristoteliker
haben daraus die Folgerung gezogen: Die Form verleiht den Körperdin-
gen ihr »Was-Sein«, ihre »quidditas«. Diese Form ist unveränderlich
und macht den Gegenstand der Verstandeserkenntnis aus. Da es sich
aber um Körperdinge handelt, die auf solche Weise »geformt« sind, ist
das Objekt der Verstandeserkenntnis die »quidditas rei sensibilis«.
Nach dieser aristotelischen Auffassung ist der zentrale Akt des Erken-
nens nicht, wie bei Platon, die Synopsis von Gegensätzen und ihre dia-
lektische Auslegung, sondern die »abstractio formae a materia«, das
gedankliche Herauslösen der ewigen Form aus ihrer zeitlich-materiel-
len Erscheinungsgestalt72 .

Das Verständnis von »Sein« und »Erscheinen« änderte sich erst,
als Kant in dem Jahrzehnt, das auf seine »Dissertation« folgte, in den
Jahren 1770–1781, die Rolle des Subjekts im Erkenntnisvorgang auf
neueWeise bestimmte. Das Subjekt ist nicht nur Betrachter der Gegen-
standswelt und kann dabei verschiedene »Standorte« einnehmen. Es
bringt die Gegenstände, die ihmmit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit
gegenübertreten, erst hervor; und es leistet diese Gegenstandskonsti-
tution, indem es die subjektiven Eindrücke, die es empfängt, einem Zu-
sammenhang einordnet, dessen Struktur es selbst durch die Formen
seines Anschauens und Denkens bestimmt. Erst so werden aus diesen
subjektiven Eindrücken Objekte, an denen wir unsere Ansichten und
Absichten kritisch überprüfen können und müssen.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 147

Eine vergleichende Rückschau

71 Timaios 79a.
72 Thomas von Aquin, Sth. I, Pars I quaestio 84 art 1.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für das Verhältnis von »Sein« und »Erscheinen« bedeutet dies:
Nicht nur das, was wir mit den Sinnen auffassen, ist einer Perspektive
eingeordnet, die sich aus der Eigenart unserer Sinnesorgane und aus
unserem Standort ergibt. Auch das, was wir mit dem Verstande erken-
nen, ist Ergebnis unserer subjektiven Eigentätigkeit. Wir sind es, die
durch unsere Begriffe, geleitet von Ideen, den Kontext aufbauen, in
dem alles, was uns mit dem Anspruch auf objektive Geltung begegnen
kann, seine Stelle finden muß. Was auf solche Weise durch uns konsti-
tuiert wird, ist auch nur für uns gegeben. »Für uns« zu sein aber ist das
Kennzeichen der Erscheinung, darum ist nicht nur die Körperwelt,
sondern auch die Welt der Objekte des Verstandes eine Welt von Er-
scheinungen, während das »An-sich« der Dinge von uns zwar voraus-
gesetzt werden muß, aber nie zum Gegenstand theoretischer Erkennt-
nis werden kann.

Die Differenz von Sein und Erscheinen ist, so verstanden, die Dif-
ferenz zwischen »an sich« und »für uns«. Die Beziehung zwischen bei-
den aber beschränkt sich für unser theoretisches Wissen darauf, daß
wir die Erscheinung einem Seienden zuschreiben müssen, dessen Er-
scheinung sie ist. Denn sonst müßten wir annehmen, daß es Erschei-
nungen gibt, ohne daß etwas da ist, das erscheint. Aber das Sein, auf
das wir so die Erscheinung beziehen, erscheint selber nicht und ent-
zieht sich darum auch unserm Begreifen. Auftretende Widersprüche
ergeben sich nun daraus, daß wir diese Grenze zu überspringen ver-
suchen. Das geschieht insbesondere dadurch, daß wir die Denknotwen-
digkeit einer logischen Erkenntnisbedingung mit der ontologischen
Sachnotwendigkeit eines vermeintlichen Erkenntnisgegenstands ver-
wechseln. Dann lehrt uns die Dialektik, uns erneut an die Differenz
zwischen Sein und Erscheinen zu erinnern73 .

Eine andere Qualität erhält das Problem von Sein und Erscheinen
auf dem Gebiet des praktischen Vernunftgebrauchs. Hier tretenWider-
sprüche nicht durch vermeidbare Fehler des Denkens auf, sondern be-
treffen die regulative Kraft der sittlichen Idee selbst. Zwar kann man
sich eineWelt, in der niemand unschuldig leidet, widerspruchsfrei den-
ken. Aber sobald aus dieser Zielvorstellung Regeln einer Praxis abge-
leitet werden sollen, die dieses Ziel »befördert«, ergibt sich der Wider-
spruch des Auftrags, den Bedingungen für die Reinheit der Gesinnung

148 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

73 Vgl. die »Antinomien der reinen Vernunft« und ihre Auflösung: KdrV A 406–567,
vor allem die »Schlußanmerkung« A 565–567.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zugleich den Bedingungen für die Wirksamkeit der Tat Rechnung
zu tragen. Das Postulat aber, mit dem Kant diesen Widerspruch auf-
zuheben versucht, die »Erkenntnis unserer Pflichten als göttlicher Ge-
bote«, enthält Momente, auf deren Tragweite Kant selbst nicht in jeder
Hinsicht aufmerksam geworden zu sein scheint.

Über Kant hinausgehend, wird man diese Implikate des von ihm
formulierten Postulats in folgender Weise explizieren können: Es ist
unsere eigene Vernunft, die uns die sittlichen Pflichten vorschreibt.
Wenn wir nun diese Pflichten »als göttliche Gebote« verstehen sollen,
dann wird die Selbstgesetzgebung der Vernunft zur Erscheinungs-
gestalt, und was in ihr erscheint, ist die Gesetzgebung Gottes. Daß die
Autonomie der menschlichen Vernunft noch zur Erscheinungswelt ge-
hört, wird durch die Widersprüche deutlich, in die diese Vernunft-
gesetzgebung uns verwickelt. Daß aber das, was in dieser menschlichen
Vernunftautonomie zur Erscheinung kommt, die göttliche Gesetz-
gebung ist, zeigt sich daran, daß nur ein Gesetzgeber, auf den das Na-
turgesetz ebenso zurückgeht wie das Sittengesetz, einen Zustand her-
beiführen kann, in welchem das Glück eines jeden seiner sittlichen
Qualität »streng proportioniert« ist.

Kant selbst hat von seiner »Religionsschrift« an Versuche unter-
nommen, diesen bei ihm nur angedeuteten Gedanken näher auszufüh-
ren. Daß die Vernunftautonomie des Menschen die Erscheinungs-
gestalt der göttlichen Gesetzgebung ist, zeigt sich bei ihm z.B. dadurch,
daß er das Urteil, das wir im Gewissen über uns selber sprechen, als die
Erscheinungsgestalt eines »in uns wohnenden göttlichen Geistes« ver-
stand, der sich dadurch als unser Richter und zugleich als unser Retter
erweist74 . Äußerungen dieser Art finden sich nicht nur in der Reli-
gionsschrift, sondern auch an anderen Stellen bei Kant, aber verstreut
über unterschiedliche Werke und ohne ersichtliche systematische Ver-
knüpfung. Doch erklärt sich von solchen Ansätzen aus Kants sonst
etwas rätselhafte Bemerkung im »opus postumum«: »Die transzenden-
tale Theologie ist der höchste Standpunkt der Transzendentalphiloso-
phie«75 .

Was auf solche Weise bei Kant in verstreuten Bemerkungen ange-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 149

Eine vergleichende Rückschau

74 Vgl. R. Schaeffler, Ansätze zu einer philosophischen Pneumatologie bei Kant, in:
F. Marty/F. Ricken, Kant über Religion, Stuttgart 1992.
75 Vgl. R. Schaeffler, Der höchste Standpunkt der Transzendentalphilosophie, in: Th.
Schmidt/S. Wiedenhofer, Religiöse Erfahrung, Freiburg 2010.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutet wird, wird von Hegel zur zentralen These erhoben: Das endliche
Subjekt mitsamt der Gegenstandswelt, die es aufbaut, ist Erscheinung;
und was dabei zur Erscheinung kommt, ist das Göttliche, von Hegel
verstanden als das Leben des Geistes. Dieser muß in sich selbst den
Unterschied des »An-sich« und des »Für-uns« setzen, um zuletzt zu
sich selber zu kommen und so »für sich« zu werden76 . Auf die eingangs
gestellte Frage, worauf Differenz und Beziehung von Sein und Erschei-
nen beruhen, ist daher im Sinne Hegels zu antworten: Alles, was wir in
unserer »Erfahrung des Bewußtseins«77 als Differenz und Beziehung
von Sein und Erscheinen erfahren, ist in diesem Leben des Geistes be-
gründet, der sich in sich selber entzweit, um auf bewußteWeise zu sich
zurückzukehren. Alle Widersprüche, die im Leben der endlichen Sub-
jekte und ihrer Objektwelt auftreten, sind als die Erscheinungsgestal-
ten dieser Selbst-Entzweiung des Geistes auszulegen. Die Möglichkeit
aber, diese auftretenden Widersprüche auf ihren Ursprung hin aus-
zulegen und schließlich aufzuheben, beruht darauf, daß sie nur Phasen
in der Bewegung sind, durch die der Geist zu sich selber zurückkehrt.
Auf die Frage schließlich, worin die Rolle der endlichen Subjekte in
diesem Prozeß besteht, ist zu antworten: Ihre Bedeutung beschränkt
sich darauf, daß sie, ebenso wie die endlichen Objekte, Momente in
dieser Selbstbewegung des Geistes sind. Diejenige Theorie, die dieses
Leben des Geistes beschreibt, ist es, die »Dialektik« genannt wird.

c) Weiterführende Fragen und ein neuer Vorschlag

Zeichnet man den Weg, den die philosophische Reflexion auf »Sein«
und »Erscheinen« bisher durchlaufen hat, auf solche Weise nach, dann
stellt sich die weiterführende Frage: Ist dieser Weg, so wie er bisher
verlaufen ist, unumkehrbar? Und ist das Verständnis von Dialektik,
das Hegel entwickelt hat, das unüberbietbare Endergebnis dieses viele
Generationen umfassenden Denkweges? Darauf kann an dieser Stelle
nur mit zwei Thesen geantwortet werden, die zugleich die Richtung
angeben, in der weiter nach dem angemessenen Verständnis von Dia-
lektik gefragt werden soll.

150 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

76 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 27–28.
77 So der ursprünglich geplante Titel des Werkes, das später unter dem Titel »Phäno-
menologie des Geistes« erschienen ist.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(1) Unumkehrbar erscheint Kants Schritt von einer Beschreibung
des Subjekts als eines bloßen Betrachters, dem die Gegenstände als ge-
gebene Größen gegenübertreten, zu einer Beschreibung des aktiven
Anteils, der dem Subjekt bei der Konstituierung der Gegenstände zu-
kommt. Korrekturbedürftig dagegen erscheint das von Kant gezeichne-
te Bild vom menschlichen Verstande als dem »Gesetzgeber«, dem die
Gegenstandswelt unterworfen ist, ohne an der Weise, wie sie dem Sub-
jekt gegenübertritt, ihrerseits auf andere Weise beteiligt zu sein, als
durch isolierte »Sinnesaffektionen«, deren Verknüpfung dem erken-
nenden Subjekt überlassen bleibt. In den hier vorgetragenen Über-
legungen wurde eine andere Bestimmung des Verhältnisses zwischen
dem Subjekt und seinen Objekten vorgeschlagen. Der Ausdruck »ant-
wortendes Gestalten« diente dazu, die Eigenart dieser anderen Verhält-
nisbestimmung anzudeuten.

(2) Das Modell vom »Gesetzgeber« scheint dem menschlichen
Subjekt eine Rolle zuzuweisen, die die Grenzen des Menschlichen
überschreitet. Dann ist es konsequent, mit Hegel die Gegenstandskon-
stitution einem als göttlich gedachten »Geist« zuzuschreiben und das
menschliche Subjekt mit allem, was es leistet, als ein bloßes Moment
im Leben dieses Geistes zu begreifen. »Dialektik« ist dann die Beschrei-
bung der Weise, wie der Geist zu seiner Erscheinung kommt, also
»Phänomenologie des Geistes«.

Versteht man dagegen das Verhältnis des endlichen Subjekts zu
seinen endlichen Objekten als ein dialogisches Verhältnis, dann ergibt
sich ein anderes Verständnis von Dialektik und eine andere Beschrei-
bung des Verhältnisses zwischen göttlicher und menschlicher »Gegen-
standskonstitution«: Der auftretende Widerspruch, den es dialektisch
auszulegen und aufzuheben gilt, besteht darin, daß wir immer schon
anschauen und denken und also antworten müssen, um den Anspruch
des Wirklichen zu vernehmen, daß wir aber inmitten dieser unserer
Antwort den Anspruch des Wirklichen als »je größer« erfahren. Auf-
gabe der Dialektik ist es, in den vielfältigen Formen von Widersprü-
chen, in die wir geraten, wenn wir diese Aufgabe erfüllen wollen, die
vorantreibende Kraft der »je größeren Wahrheit« zu erkennen, die uns
nötigt, die Formen unseres Anschauens und Denkens zu verändern,
und zugleich den Grund zu entdecken, der es uns möglich macht, uns
dieser vorantreibenden Kraft anzuvertrauen.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 151

Eine vergleichende Rückschau

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ein neues Verständnis der Dialektik

a) Die Dialektik der Wahrnehmung78

Die Aufgabe, unvermeidlich auftretende Widersprüche auszulegen
und aufzuheben, und damit die Notwendigkeit, eine Methode dialekti-
schen Denkens zu entwickeln, die dieser Dialektik der Erkenntnis-
gegenstände entspricht, ergab sich für Kant erst dort, wo von Ideen
die Rede war. Im hier vorgetragenen Gedankengang dagegen war an
früherer Stelle von einer »Dialektik der Wahrnehmung« die Rede, die
sich aus der Gegensatz-Einheit von Wahrnehmungsakt und Wahrneh-
mungsgegenstand ergibt (s. o. S. 44 f.). Die Wahrnehmung, so wurde
dort gesagt, unterscheidet sich von der bloßen Anschauung dadurch,
daß sie jede Gestalt, die sich ihr zeigt, als Phase in einem Prozeß erfaßt,
beispielsweise den Vogel im Flug, die Knospe im Aufblühen. In jedem
Akt der Wahrnehmung wird mit-wahrgenommen, daß es an der glei-
chen Sache in Zukunft mehr und anderes zu sehen geben wird, als heu-
te gesehen werden kann. Ebenso wichtig wie die Veränderungen, denen
das Objekt der Wahrnehmung unterliegt (wie die aufbrechende Knos-
pe), sind jedoch die Veränderungen, die am wahrnehmenden Subjekt
vor sich gehen. Wir »schulen« unseren Blick an den Gegenständen,
die sich uns zeigen, und »sehen den Gegenständen an«, daß sie von
uns eine Veränderung unserer Wahrnehmungsweise »verlangen« und
uns, wenn wir diesem »Verlangen« nachkommen, auf neue Weise er-
scheinen werden.

Nicht erst in Akten der Reflexion und Begriffsbildung, sondern
schon im Akt sinnenhaften Wahrnehmens wird so erfaßt, daß die
Wahrheit der Dinge »je größer« ist als die Weise, wie wir sie je gegen-
wärtig erfassen. Die Dialektik der Wahrnehmung beruht darauf, daß
die Differenz zwischen dem, was wir aktuell wahrnehmen, und dem,
was es künftig wahrzunehmen gilt, in jedem Akt des Wahrnehmens,
mit-wahrgenommen wird. Wir sehen den Dingen an, daß wir noch
nicht alles sehen, was es an ihnen zu sehen gibt, und halten uns des-
wegen für neue Eindrücke offen, die die Weise, wie wir eine Sache oder
einen Sachverhalt erfassen, verändern werden.

»Responsorisches Gestalten« erschöpft sich deswegen nicht darin,
daß wir auf einzelne Ansprüche desWirklichen, die wir erfassen, durch

152 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

78 S. o. S. 43 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einzelne Akte des Anschauens und Denkens eine Antwort geben. Wir
geben der Weise, wie uns der Anspruch der Dinge vernehmbar wird,
durch unsere Antwort erst ihre erfahrbare Gestalt. Aber diese Antwort
ist Teil eines zukunfts-offenen Dialogs: Die inmitten unserer Antwort
wirksam gegenwärtige je größere Wahrheit verändert unseren Blick
auf die Dinge, und dem veränderten Blick zeigt das Wirkliche und sein
Anspruch sich auf eine veränderte Weise.

»Dialektik« ist, so verstanden, eine Folge davon, daß die »Wahr-
heit der Dinge«, d.h. ihreMaßgeblichkeit, für unser Anschauen,Wahr-
nehmen und Denken inmitten dieser unserer Antwort schon gegen-
wärtig und wirksam ist, zugleich aber diese Antwort als vorläufig und
der Umgestaltung bedürftig erweist. Was an früherer Stelle »Kultur
der Wahrnehmung« genannt wurde, d.h. die bewußte Bemühung um
eine Umgestaltung unserer Wahrnehmungsfähigkeit, die dem An-
spruch desWahrgenommenen gerecht werden soll, ist eine Folge dieser
Dialektik.

b) Die Dialektik des Begreifens79

Was auf solche Weise schon im Akt der Wahrnehmung impliziert ist,
wird durch Begriffe und Ideen kritisch ausgelegt. Das aber ist nur mög-
lich, wenn nicht nur unser Wahrnehmen, sondern auch unser Begrei-
fen sich dafür offenhält, unter dem Anspruch der Dinge umgestaltet zu
werden.

Die Begriffe des Verstandes, so hat sich gezeigt, sind nötig, um die
Inhalte unserer Wahrnehmung kritisch auszulegen. Dabei bezieht sich
diese Kritik in einem ersten Schritt auf die Wahrnehmungen, die das,
was die Dinge sind, ihre »quidditas«, zwar anzeigen, aber zugleich ver-
hüllen. Um der Wahrnehmung den Hinweis auf diese »quidditas« ab-
zugewinnen, ordnen wir sie einem geordneten Kontext ein, den wir,
geleitet von den Ideen der Vernunft, durch unsere Verstandesbegriffe
aufbauen. Dann aber bemerken wir: Der Gegenstand muß sich nicht
nur aus der Struktur der Weise, wie wir ihn anschauen, sondern auch
aus dem Netzwerk unserer Begriffe immer wieder befreien, um uns als
Instanz der kritischen Selbstbeurteilung gegenüberzutreten und zu
einer »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« zu nötigen (s. o.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 153

Ein neues Verständnis der Dialektik

79 S. o. S. 118 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


S. 121). Nicht nur für die transzendentale Ästhetik, sondern auch für
die transzendentale Logik gilt: Ihr zentrales Problem ist jene »Emer-
genz«, kraft derer der Gegenstand aus unserem Denken auftaucht, ob-
gleich er ohne die begriffliche Strenge des Denkens sich nicht von sub-
jektiven Deutungseinfällen unterscheiden ließe.

In diesem »Auftauchen« wirft der begriffene Gegenstand sich un-
serem Begreifen auf vergleichbare Weise entgegen, wie der wahr-
genommene Gegenstand sich unserem Wahrnehmen entgegenwirft
(se nobis objicit). Darauf beruht seine Objektivität. Nur so gewinnt
der Gegenstand, der sich ohne unsere »Arbeit des Begriffs« nicht von
unseren subjektiven Vorstellungen unterscheiden ließe, jenen Eigen-
stand zurück, aus dem heraus er uns als Maßstab unserer kritischen
Selbstbeurteilung gegenübertritt und uns zur Umgestaltung unseres
Denkens nötigt. Nicht nur gegenüber demWahrnehmen, sondern auch
gegenüber dem Denken erweist die Wahrheit der Dinge ihre vorantrei-
bende Kraft. Daß es notwendig, aber auch möglich ist, diese vorantrei-
bende Kraft zu begreifen und so ihrem Anspruch denkend zu antwor-
ten, ist eine Folge der Dialektik des Begriffs, die sich ihrerseits aus der
Dialektik des begriffenen Gegenstands und seiner »Emergenz« ergibt.

c) Die Dialektik der Ideen

Die Anschauungsformen von Raum und Zeit, so hat sich gezeigt, sind
Weisen, wie die Ideen der »Welt« und des »Ich« unseren Sinnen an-
schaulich gegeben sind: nicht als Gegenstände neben anderen Gegen-
ständen, sondern als Horizonte, in denen alles, was sich uns zeigen soll,
seine Stelle finden muß. Die Begriffe des Verstandes aber sind Weisen,
wie wir die Aufgaben erfüllen, die uns durch diese Ideen vorgezeichnet
sind: die Aufgabe, jeder Erfahrung seine eindeutige Stelle in der Welt
zuzuweisen, und die Aufgabe, die einzelnen Akte des Anschauens und
Denkens in die Einheit unseres Bewußtseins und seiner Geschichte
einzuordnen.

Nun hat sich gezeigt, daß die Gegenstände sich immer wieder aus
dem Gefüge unserer Anschauungs- und Begriffsformen befreien müs-
sen, wenn sie uns in »widerständiger Eigenständigkeit« gegenübertre-
ten sollen. Daraus ist die Folgerung zu ziehen: Die Erfüllung der Auf-
gaben, die die Vernunft uns durch ihre Ideen vorzeichnet, ist zwar die
notwendige Bedingung, aber für sich genommen noch nicht der zu-

154 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reichende Grund dafür, daß Gegenstände sich uns zeigen. All das, was
wir in Erfüllung unserer Aufgaben leisten, macht das Ereignis der
»Emergenz« der Gegenstände möglich, nimmt ihm aber nicht seine
Kontingenz. Freilich darf dieses Ereignis weder unsere Sinne blind
noch unseren Verstand stummmachen, wenn Erkenntnis möglich blei-
ben soll. Wohl aber gehen aus diesem kontingenten Ereignis unsere
Aufgaben in jeweils veränderter Gestalt hervor.

Nicht nur unsere Anschauungsformen und Begriffe, sondern so-
gar die Ideen, also jene Zielvorstellungen, von denen wir bei unserer
Begriffsbildung geleitet werden, entwickeln sich im Verlauf des Dialogs
mit der Wirklichkeit. Diese Veränderung betrifft sowohl die Zielvor-
stellung von der Erfüllung der Aufgabe, alle Erkenntnisgegenstände
in die umfassende geordnete Ganzheit einer »Welt« einzuordnen, als
auch die Zielvorstellung vom Aufbau der widerspruchsfreien Einheit
des ebenfalls allumfassenden Aktes »Ich denke«.

Um dies verständlich zu machen, ist zunächst daran zu erinnern,
daß die Idee der »Welt« eine vielfältige Gestalt annehmen kann. Die
»Natur«, also jenes umfassende Ganze, dem die neuzeitliche Wissen-
schaft alle Phänomene einordnet, ist anders strukturiert als die Welt
der ästhetischen Erfahrung, in der alle Manifestationen des Schönen
sich gegenseitig »beleuchten«, d.h. in ein Verhältnis gegenseitiger
Auslegung treten. Von wiederum anderer Art ist die Welt, in der ver-
pflichtende Handlungsmöglichkeiten (Pflichten) in ein Verhältnis zu-
einander treten. (Kant hat sie eine »Welt der Zwecke« genannt und war
überzeugt, ihr Verhältnis untereinander als ihre gemeinsame Bezie-
hung auf einen »Endzweck« beschreiben zu können.) Und nochmals
einer gesonderten Untersuchung bedarf die religiös erfahreneWelt, in-
nerhalb derer die unterschiedlichen Manifestationen des Heiligen so in
Beziehung zueinander treten, daß der gleiche Gott in seinen unter-
schiedlichen Manifestationen wiedererkannt, aber auch von anderen
Göttern, auch von »falschen Götzen«, unterschieden werden kann.
Denn auch diese haben ihre Art der »Theophanie«. Und an der beson-
deren Struktur der religiösen Welt müssen die Gründe abgelesen wer-
den, die es verständlich machen, daß die Theophanien falscher Götter
auf den, der sie wahrnimmt, eine spezifisch religiöse Faszinationskraft
ausüben können. Wer aber die Struktur der religiösen Welt angemes-
sen begriffen hat, gewinnt daraus zugleich Kriterien, um die Spuren
der Wirksamkeit des wahren Gottes von der Faszinationskraft falscher
Götter zu unterscheiden.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 155

Ein neues Verständnis der Dialektik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Dialektik in der Idee der Welt ergibt sich nun aus einer spezi-
fischen Weise der »Emergenz«: Innerhalb je einer Welt treten Erschei-
nungen auf, die in einer anderen »heimisch« sind, aber im neuen Er-
fahrungszusammenhang ihren Anspruch auf spezifischeWeise geltend
machen. Und diese Dialektik hat zur Folge, daß nicht nur die Anschau-
ungsformen und Begriffe, sondern auch die Ideen für eine Verände-
rung in der Geschichte offen sind. Es sei erlaubt, dafür an dieser Stelle
ein Beispiel zu geben.

d) Ein Beispiel und was es lehrt

Der aus dem Evangelium bekannte »Mann, der auf demWege war, von
Jerusalem hinunter nach Jericho, und der auf diesem Wege unter die
Räuber fiel«80 , ist zunächst ein Glied in einer Kette von Ursachen und
Wirkungen, die in nüchternem theoretischen Vernunftgebrauch ge-
klärt werden müssen: Zu den Bedingungen des Raubüberfalls gehörte
es, daß der Weg durch eine unübersichtliche Schlucht führte, die Räu-
bern den Aufenthalt erleichterte, aber zwei Handelsstädte verband, in
denen vergleichsweise viel Geld erworben und ausgegeben wurde. So
konnten Räuber mit »lohnenden Opfern« rechnen und legten sich des-
wegen gerade hier auf die Lauer. Dieser Gesichtspunkt trieb Passanten
zu erhöhter Eile an – so auch den Priester und den Leviten, die »vor-
übergingen«. Sie haben den »Fall« ganz richtig in diesen Kontext ein-
geordnet. Zu den Folgen des Raubüberfalls aber gehörte, daß der Mann
»seiner Mittel beraubt halbtot amWege lag«, also sich nicht selber hel-
fen konnte. Wenn aber jemand wissen wollte, welche Ursachen ausrei-
chend wären, um für diesen Mann Rettung zu bewirken, dann lautete
die Antwort: Wer ihn retten will, muß ein desinfizierendes Mittel und
einen heilenden Verband für seine Wunden beschaffen (»Öl und
Wein«), ihm ein sicheres Quartier für die nächsten Nächte (eine »Her-
berge«) besorgen und das dafür nötige Geld aufwenden. So gesehen,
wird das Opfer des Überfalls zunächst in ein Gefüge von Ursachen
und Wirkungen, Mitteln und Folgen ihrer Anwendung eingeordnet,
wie jeder andere Gegenstand einer theoretischen Erkenntnis oder einer
technischen Effizienzabschätzung auch.

156 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

80 Luk 10,36 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch der »Fremde aus Samaria« hat den Inhalt seiner Erfahrung
zunächst als Glied einer Welt gesehen, die am Leitfaden der Begriffe
»Ursache und Wirkung« aufgebaut war, und ihn in diesen Kontext
ganz sachgerecht eingeordnet. Das wird aus der Zweckrationalität sei-
nes Handelns deutlich. Er wußte, daß Eile geboten war, um die schüt-
zende Herberge zu erreichen. Für den reisenden Samariter aber tauchte
aus diesem Kontext der Notleidende in einer völlig neuen Qualität auf:
als Quelle eines sittlich verpflichtenden Anspruchs. Diesen Anspruch
beantwortete er zunächst durch das Bewußtsein »das meint mich«, und
sodann durch die Einsicht: »Für mich steht hier das Ganze meiner sitt-
lichen Existenz auf dem Spiel. Hier eröffnet sich mir die Chance, durch
ungeteilte Selbsthingabe mich selber zu finden, aber auch die Gefahr,
durch Verweigerung mich selbst zu verlieren.« Diese Einsicht ließ dem
Samariter keinen Raum mehr für die abwägende Frage, wieviel Zeit er
für die Sorge um den Verletzen aufwenden müsse und ob das, was er
leisten konnte, die Unterbrechung seiner Geschäftsreise wirklich loh-
ne, oder für die Frage, wieviel Geld der Herbergsvater ihm bei seiner
Rückkehr wohl abverlangen werde, nicht einmal für die Frage, wie groß
die Gefahr sei, nun selber zum Opfer der in der Nachbarschaft des Or-
tes lauernden Räuber zu werden.

Die sittliche Erfahrung, die der Samariter gemacht hat, verdankte
sich so einer spezifischen »Emergenz« ihres Gegenstandes.

An diesem Beispiel kann eine allgemeine Einsicht deutlich ge-
macht werden: Wenn unser Anschauen und unser Denken, wie sich
gezeigt hat, einer notwendigen Dialektik unterliegen, aus der sie je-
weils historisch verändert hervorgehen, dann ist zu vermuten, daß dies
auch und sogar in erster Linie von den Ideen gilt, die als »regulative
Prinzipien« diesem Anschauen und Denken die Gesetze vorschreiben.
Und wenn sich weiterhin gezeigt hat, daß die Dialektik des Wahrneh-
mens und Begreifens auf einer zweifachen »Emergenz« beruht, dann
wird dies auch von der Dialektik der Ideen gelten: Ideen sind Zielvor-
stellungen von der Erfüllung der Aufgaben, die die Vernunft uns stellt,
um unser Anschauen und Denken zur Begegnung mit Gegenständen
fähig zu machen. Und es sind diese Aufgaben, die einen unvermeidli-
chen Widerspruch implizieren, der nur durch Postulate der Hoffnung
aufgehoben werden kann.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 157

Ein neues Verständnis der Dialektik

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben
der Vernunft: drei Schritte zur Erkenntnis ihrer Dialektik

Diese Dialektik der Vernunftaufgaben zeigt sich in drei Schritten des
Erkennens und Wollens, an die sich jeweils Konsequenzen und weiter-
führende Fragen anschließen. Die Abfolge dieser Schritte kann in fol-
gender Weise nachgezeichnet werden:

a) Erster Schritt: Eine Erfahrung:
Alles Gegebene verwandelt sich in Aufgegebenes

Der erste Schritt besteht in der Erfahrung, daß alles, was uns »gege-
ben« wird, sich alsbald in ein »Aufgegebenes« verwandelt. Deshalb fol-
gen wir in unserem Erkennen und Wollen überhaupt gewissen Ideen,
d.h. verpflichtenden Zielvorstellungen.

Nichts kann in unserer Theorie und Praxis »für uns« werden,
ohne daß wir an diesem Vorgang aktiv beteiligt wären. Dabei müssen
wir strenge Regeln unserer eigenen Vernunft befolgen, vor allem die
Regeln der Logik, die unser Erkennen und Handeln der subjektiven
Willkür entziehen und dem, was wir erkennend und handelnd hervor-
bringen, »objektive Gültigkeit« verleihen. Die Aufgaben, die wir uns
stellen müssen, um unserem Erkennen und Wollen objektive Geltung
zu geben, werden uns durch die Vernunft vorgezeichnet, die als »all-
gemeine Menschenvernunft« dem Belieben der Individuen entzogen
ist. Aber die Erfüllung dieser Aufgaben ist den Individuen aufgegeben
und kann ihnen von niemandem abgenommen werden. Auf diesem Be-
wußtsein der Unvertretbarkeit beruht es, daß wir uns unserer Indivi-
dualität bewußt werden. Solche Aufgaben, die zwar der allgemeinen
Menschenvernunft entstammen, aber uns als Individuen gestellt sind,
lassen aus der Fülle der Eindrücke, die wir empfangen, uns selbst in
unserer Subjektivität »auftauchen«. Erst so entsteht der Adressat, an
den die Dinge, die sich uns zeigen, ihren Anspruch auf theoretische
und praktische Maßgeblichkeit richten.

158 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Eine Frage: Welche Aufgaben stellt sich die Vernunft?

Auf diesen ersten Schritt folgt die Frage, von welcher Art die Aufgaben
sind, die unsere Vernunft uns stellt, um uns zur Begegnung mit Ge-
genständen fähig zu machen. Und die Antwort lautet: Es sind Auf-
gaben des Ordnens und Gestaltens. »Sapientis est ordinare«, sagten
die Alten. Deshalb folgen wir in unserem Erkennen und Wollen den
beiden Ideen der »Welt« und des »Ich«.

Nur in geordneten Kontexten wird das, was sich uns zeigt, »lehr-
reich«, d.h. für kommende Erfahrungen orientierungskräftig, und
»aufschlußreich«, d.h. neue Wege des Suchens und des Findens auf-
schließend. In Chaos wäre alles möglich, vieles für den Augenblick fas-
zinierend, aber nichts über die konkrete Situation hinaus »denkwür-
dig«, d.h. bleibend bedeutsam und immer neu bedenkenswert. Nur als
Glied eines umfassenden geordneten Zusammenhangs, also einer
»Welt«, kann das, was sich uns einmal gezeigt hat, sich der Zufälligkeit
wechselnden Erlebens und der Beliebigkeit flüchtiger Einfälle als Maß-
stab des Wahren und Falschen gegenüberstellen. Und nur so kann aus
der Flüchtigkeit unseres Erlebens der Gegenstand in seinem widerstän-
digen Eigenstand »auftauchen«.

Dann gilt die Regel: Objektiv gültig ist das, worauf man in immer
neuen Situationen neu zurückkommen kann, um je gegenwärtige Ein-
drücke und Einfälle kritisch zu überprüfen. Solches »Zurückkommen«
aber setzt einen zweiten geordneten Zusammenhang voraus: die Ein-
heit des Ich, dessen Identität sich im Wechsel des Erlebten wieder-
erkennen läßt. Gelingt es uns nicht, aus der Vielfalt unserer Erlebnisse
die Einheit dieses Ich und seiner Geschichte aufzubauen, dann kann
nichts für uns bleibende Bedeutung gewinnen und sich als objektiv gül-
tig erweisen. Nur als Phase in der Geschichte des Ich lassen die Inhalte
objektiv gültigen Erkennens sich von der bloßen Subjektivität flüchti-
gen Erlebens unterscheiden. Darum zeichnet die Idee des »Ich« uns
eine Aufgabe des Ordnens und Gestaltens vor, die für das »Auftau-
chen« der Gegenstände ebenso unerläßlich ist wie die Idee der »Welt«.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 159

Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Zweiter Schritt: Alle Aufgaben der Vernunft zielen auf
eine neues Gegebensein der Gegenstände ab

Ist auf diese Weise geklärt, warum wir uns in unserem Erkennen und
Wollen überhaupt an Ideen orientieren müssen und welches diese un-
erläßlichen Ideen sind, dann wird ein zweiter Schritt des Erkennens
möglich. Dieser besteht in der weiterführenden Erfahrung, daß alles,
was uns als den erkennenden und wollenden Subjekten aufgegeben ist,
darauf abzielt, eine neue Weise des Gegebenseins möglich zu machen.

Die Erfüllung unserer Aufgaben kann nur gelingen, wenn das,
was wir erkennend und handelnd tun, uns nicht zu Herren unserer
Gegenstandswelt macht, sondern zu ihren Dienern. Alles, was wir er-
kennend und wollend leisten, hat die Freisetzung der Gegenstände in
ihren von uns unabhängigen Eigenstand zum Ziel. Ob unsere theoreti-
sche und praktische Eigenaktivität uns wirklich zur Begegnung mit Ge-
genständen fähig gemacht hat, muß sich daran zeigen, daß der Gegen-
stand sich zuletzt unserem Erkennen und Wollen in eigenständiger
Maßgeblichkeit gegenüberstellt. Das Für-uns-Werden des Gegenstands
kommt zwar nicht ohne unsere Eigentätigkeit zustande. Aber es er-
schöpft sich nicht darin, unsere Leistung zu sein. Daß wir nicht bei
unseren eigenen Konstrukten stehengelassen werden, daß sich uns
statt dessen etwas zeigt und nicht vielmehr nichts, bleibt immer ein
kontingentes und nicht selten überraschendes Ereignis. Die Ideen der
Welt und des Ich zeichnen uns die Aufgabe vor, den Raum freizuma-
chen, in dem dieses kontingente Ereignis geschehen kann.

Wir mißverstehen daher die regulative Kraft der Ideen und damit
die Aufgaben, die sie uns stellen, wenn wir meinen, diese Kontingenz
des Ereignisses durch die Notwendigkeit eines von uns selbst erzielten
Resultats überwinden zu können. Was heute häufig und mit Recht als
»Herrschaftswissen« kritisiert und für eine Reihe offenkundiger
Selbstgefährdungen des Menschen in einer »technisierten Welt« ver-
antwortlich gemacht wird, wird zu Unrecht dem Selbstbewußtsein des
neuzeitlichen Subjekts als einem solchen angelastet. Es ist nicht die
Folge seines in der Neuzeit neu gewonnenen Selbstbewußtseins, son-
dern eines folgenreichen Selbst-Mißverständnisses. Gerade wenn wir
entdeckt haben, daß sich für uns alles Gegebene sogleich in ein Auf-
gegebenes verwandelt, kommt es darauf an, die Eigenart unserer Auf-
gabe recht zu erfassen. Dazu aber müssen wir begreifen, daß alles, was
uns aufgegeben ist, darauf abzielt, eine neue Weise möglich zu ma-

160 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen, wie der Gegenstand uns gegeben wird, und daß wir zuletzt vor
der neuen Gegebenheit des Gegenstandes selbstkritisch zurücktreten
müssen. Nur dieses Zurücktreten läßt aus der Vielfalt unsere Reflexio-
nen und Konstruktionen das Wirkliche zu jener Objektivität »auftau-
chen«, kraft derer es sich uns und all unseren Ansichten und Absichten
als Maßstab unserer kritischen Selbstbeurteilung »entgegenwirft« (ob-
jicitur), und uns so zum Objekt werden kann.

d) Eine Folgerung: Alles Ordnen und Gestalten dient der Öffnung
eines Begegnungsraums, der eine zukunftsoffene Geschichte
möglich macht

Das, was soeben »Zurücktreten« genannt worden ist, ist kein sekundä-
rer Akt einer moralisch motivierten Mäßigung, die zu den primären
Akten des Ordnen und Gestaltens hinzuträte. Vielmehr kann alles Ord-
nen und Gestalten sein Ziel nur erreichen, wenn es von vorne herein
den Charakter des »Raumgebens« hat, das den Gegenständen die Mög-
lichkeit einräumt, den ihnen gemäßen Ort im Beziehungsgefüge man-
nigfacher Begegnungen mit anderen Gegenständen zu finden. Die An-
schauungsformen von Raum und Zeit, aber auch die Verstandesbegriffe
der Substanz und der Kausalität, durch die wir unseren Versuchen der
Lozierung im Raum und der Datierung in der Zeit objektive Geltung
verschaffen, sind dazu bestimmt, den Gegenständen den ihrer jeweili-
gen Eigenart entsprechenden Begegnungsraum und das entsprechende
Gefüge der Fristen und Stunden einzuräumen. Alle »apriorischen Ge-
setze« des Anschauens und Begreifens sind daran zu messen, inwieweit
sie dem »kontingenten Ereignis« dienen, von dem an früherer Stelle die
Rede war und das als das »Auftauchen« des Gegenstands aus den Vor-
stellungen und Konstrukten des Subjekts bezeichnet worden ist.

Das schließt ein, daß wir uns jedesmal, wenn der Gegenstand sich
zeigt, für eine Veränderung unseres Anschauens und Denkens offen-
halten. Die »Welt«, die wir durch unsere Begriffe aufbauen, ist eine
geschichtlich sich entwickelnde Welt. Und es ist der Dialog des Sub-
jekts mit seinen Gegenständen, aus der die geordnete Ganzheit der
Welt in ihrer jeweils geschichtlich bestimmten Konkretheit immer
neu hervorgeht. Und Gleiches gilt für die Einheit des Ich, die immer
neu dem Wandel abgerungen werden muß, der diesem Ich im Dialog
mit der Wirklichkeit widerfährt.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 161

Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber immer wieder wird sich zeigen: Sich für den Wandel unserer
Anschauungsformen und Begriffe und sogar unserer Ideen offenzuhal-
ten, ist etwas anderes, als ihre Maßgeblichkeit zu bestreiten. Was wir
einmal wirklich gesehen (und uns nicht nur so vorgestellt) haben, was
wir einmal begriffen (und uns nicht nur so ausgedacht) haben, bleibt
der Maßstab, an dem wir unsere subjektiven Ansichten und Absichten
messen müssen. Das einmal Erkannte bedarf neuer Auslegung; aber es
wird nie außer Kraft gesetzt. Auch die jeweils neue Gestalt unserer
Ideen muß sich durch kritische Auslegung des bisher Wahrgenom-
menen und Begriffenen bewähren. Die Wahrheit der Dinge zeigt sich
uns nicht abseits von unseren Begriffen, durch die wir unseren Wahr-
nehmungen objektive Geltung verleihen, aber auch nicht abseits von
den Ideen, die unseren Begriffsgebrauch leiten. Sie zeigt sich in unse-
ren Ideen, Begriffen und Wahrnehmungen als das vorantreibende Mo-
ment ihrer Umgestaltung und zugleich als Moment ihrer Bewahrung
und bleibenden Denkwürdigkeit.

e) Dritter Schritt: Das Subjekt ist bei der Erfüllung seiner Aufgaben
einer radikalen Selbstgefährdung ausgesetzt, die nur im Lichte
des Gottespostulats überwunden werden kann

Der dritte Schritt des Erkennens besteht in der Einsicht, daß das Sub-
jekt gerade dann, wenn es seine Aufgabe richtig versteht, einer radika-
len Selbstgefährdung ausgesetzt ist und daß es diese Selbstgefährdung
nur überwinden kann, wenn es diese Aufgaben im Lichte des Gottes-
postulates »als göttliche Gebote« begreift.

Die zweifache Erfahrung, daß sich für unser theoretisches und
praktisches Erkennen alles Gegeben alsbald in ein Aufgegebenes ver-
wandelt, daß aber die Aufgaben, die wir in unserem Anschauen und
Denken zu lösen versuchen, dem Ziel dienen, zuletzt der Selbstpräsen-
tation des Gegenstandes, seiner »Emergenz« aus all unseren Reflexio-
nen und Konstruktionen zu dienen, hat eine zweifache Selbstgefähr-
dung unserer Vernunft zur Folge.

Um unserer Aufgabe des Ordnens und Gestaltens gerecht zu wer-
den, verlangen wir von uns selbst, all das, was in unserer Erfahrungs-
welt als Unordnung und Störung der Gestalt aussieht, als irreführen-
den Schein zu beurteilen und durch geeignete Auslegung auf das
Geordnete und Wohlgestaltete zurückzuführen. Und diese Forderung

162 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an uns selbst wird zur Forderung an die Gegenstandswelt: Wir verlan-
gen von allem, was uns mit dem Anspruch auf objektive Geltung ge-
genübertritt, jenes Maß an Rationalität, das es uns gestattet, in unserer
Gegenstandswelt die Spuren jenes Ordnens und Gestaltens wieder-
zuerkennen, zu dem wir uns verpflichtet wissen. Wollten wir diese For-
derung an unsere Gegenstandswelt mit geringerer Strenge erheben,
dann käme das einer pflichtwidrigen Selbstdispensation von der Erfül-
lung unserer Aufgabe gleich.

Was in jüngerer Zeit oft als »Herrschaftsanmaßung der Vernunft«
kritisiert wird, die den Anspruch erhebt, der Natur wie der »Welt der
Zwecke« das Gesetz vorzuschreiben, erweist sich so als Ausdruck eines
Ethos, das nicht »entschärft« werden darf, wenn das denkende und wol-
lende Subjekt seiner Aufgabe nicht untreu werden soll. Das aber be-
deutet im Umkehrschluß: Es ist gerade das Ethos des erkennenden
und wollenden Subjekts, aus dem die Gefahr entspringt, die eigene in-
tellektuelle Leistung nicht nur für die notwendige Bedingung, sondern
zugleich für den zureichenden Grund der Begegnung mit Gegenstän-
den zu halten und für die Kontingenz jenes Ereignisses blind zu wer-
den, das mehrfach im hier vorgetragenen Gedankengang als »Emer-
genz des Gegenstandes« bezeichnet worden ist.

Sobald das Subjekt jedoch diese Gefahr erkennt und zu vermeiden
versucht, setzt es sich der entgegengesetzten Selbstgefährdung aus: Die
berechtigte Absicht, den Gegenständen, die sich uns zeigen wollen,
nicht ins Wort zu fallen, begünstigt dann eine Neigung, die Bemühung
des Ordnens und Gestaltens an irgendeiner Stelle abzubrechen oder
sich selber Ausnahmen von der Pflicht zu strenger Rationalität zu ge-
statten. Dann vergißt man, daß die Dinge nicht »reden« können, wenn
die Vernunft schweigt, sondern darauf angewiesen bleiben, daß wir sie
denkend »zur Sprache bringen«. Die zweifellos nötige Demut ange-
sichts der je größeren Wahrheit der Dinge darf nicht dazu führen, den
Gegenständen auf ihrem »Weg zum Erscheinen« den Dienst zu ver-
weigern, den nur die Vernunft ihnen leisten kann.

Die Frage, wie das Subjekt sich selbst verstehen muß, um diese
zweifache Selbstgefährdung zu vermeiden, läßt die Aktualität der Ant-
wort erkennen, die Kant unter den Bedingungen des späten 18. Jahr-
hunderts auf eine vergleichbare Frage gegeben hat. Damals ging es
um die Frage, wie jener Umschlag von der Moralität in den Terror ver-
mieden werden kann, der die Zeitgenossen der Französischen Revolu-
tion erschreckte. Heute geht es um die Frage, wie es vermieden werden

Erkennen als antwortendes Gestalten A 163

Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann, daß gerade aus dem Bewußtsein von der Pflicht, die dem erken-
nenden und wollenden Subjekt vorgeschrieben ist, der Wille zu einem
»Herrschaftswissen« entsteht, der sein eigenes Ziel notwendig ver-
fehlt. Kants Antwort aber war von der Überzeugung geleitet, daß die
Lösung nicht darin bestehen kann, unser Bewußtsein von unserer
Pflicht, besonders von der Verpflichtung zum politischen Handeln, zu
mildern, sondern nur darin, diese Verpflichtung auf neue Weise aus-
zulegen. Diese Auslegung bestand im »Verständnis unserer Pflichten
als göttliche Gebote« (KdpV A 233, wiederholt Rel A 229). Es gilt zu
prüfen, ob und auf welche Weise diese kantische Antwort in die ver-
änderte Problemsituation von heute übersetzt werden kann.

Die in Sinne Kants verstandenen Pflichten begründen das Ver-
trauen, Gott als der Auftraggeber, der uns seine »Mandata« anvertraut
hat, werde den Lauf der Dinge so ordnen, daß die Taten, durch die wir
seine Aufträge erfüllen, auf einem Wege, den wir nicht zu kennen
brauchen, auch zur Erfüllung seiner göttlichen Absicht beitragen. Die
Erfüllung unserer Pflichten ist, so verstanden, nicht unmittelbar die
Ursache für die Realisierung der göttlichen Absicht; aber wir leisten
einen Beitrag dazu »vermittelst eines intelligiblen Urhebers der Na-
tur«81 , der unsere guten Taten als einen Dienst annimmt, den er selber
zum guten Ende führt. Auf diese Weise wird eine Selbstkritik des sitt-
lichen Subjekts möglich, die nicht zum moralischen Skeptizismus
führt, sondern im Gegenteil zur der Gewißheit, daß nichts, was aus
moralischer Gesinnung geschieht, vergebens getan ist.

Diese kantische Antwort bleibt auch dann in Kraft, wenn sie, in
einer veränderten philosophiehistorischen Situation, neu interpretiert
werden muß.

f) Das Gottespostulat und seine neue Gestalt

Für Kant lag das maßgebliche Beispiel sittlicher Verantwortung in der
Verpflichtung zur politischen Praxis. Hier sollte die Vernunft als ge-
meinsame Vernunft im freien Konsens der Bürger öffentlich und damit
zugleich weltgestaltend wirksam werden. Wenn wir daher unsere ein-
zelnen Pflichten als göttliche Gebote verstehen dürfen, dann findet die
göttliche Absicht, auf deren Realisierung alle göttlichen Gebote aus-

164 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

81 KdpVA 207.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerichtet sind, ihre Erscheinungsgestalt in dem gemeinsam intendier-
ten »Endzweck«, auf den das gemeinschaftliche politische Handeln
freier Subjekte ausgerichtet ist. Dieser Endzweck besteht in der Auf-
richtung einer Welt, in der niemand mehr unschuldig leidet, sondern
das Glück jedes einzelnen dem, was er durch seinen moralischen Le-
benswandel verdient, »streng proportioniert« ist.

Kurz: Die Orientierung am politischen Handeln hat Kant dazu
veranlaßt, die göttliche Absicht als einen »Endzweck« zu denken, dem
alle moralisch denkenden Menschen ihre Zustimmung geben müssen.
Diese Zustimmung bleibt der notwendige Ausdruck des moralischen
Pflichtbewußtseins, auch wenn sich bei dem Versuch, diese Pflicht zu
erfüllen, herausstellt, daß in der Welt, wie sie ist, moralische Gesin-
nung nicht den Erfolg der Handlungen garantiert. Nur das Vertrauen
in Gottes uneingeschränkt moralischen und zugleich ebenso uneinge-
schränkt weltwirksamen Willen kann uns dessen gewiß machen, daß
gute Handlungen – oft auf uns ganz unbekannten Wegen – zur Er-
reichung des sittlichen Endzwecks beitragen.

In der heutigen moralphilosophischen Diskussion hat sich zwar
die Einsicht bestätigt, daß gerade die politische Praxis die Selbstgefähr-
dungen der menschlichen Vernunft besonders deutlich hervortreten
läßt. Der Terror der Jakobiner ist nicht das einzige Beispiel dafür geblie-
ben, daß gerade der Wille zur Strenge moralischen Pflichtbewußtseins
eine terroristische Praxis auslösen kann, die um so hemmungsloser
ausgeführt wird, als sie sich selbst als Ausdruck kompromißloser Rein-
heit der sittlichen Gesinnung versteht. Doch hat die Frage nach den
Ursachen dieses Umschlags zu der Einsicht geführt: Die Gefahr ent-
steht nicht erst dort, wo die politische Praxis beginnt, sondern ent-
stammt der Eigenart des Denkens, aus der diese Praxis hervorgeht. Eine
Vernunft, die zunächst auf rein theoretischem Felde die Gesetzgebung
über die Gegenstandswelt beansprucht und dabei nicht selten den Phä-
nomenen Gewalt antut, schafft erst die Voraussetzungen für eine Pra-
xis, die auch auf gesellschaftlichem Felde imNamen der Vernunft jeden
Widerstand gewaltsam zu brechen bereit ist. Und das Erschrecken über
die so ermöglichte gesellschaftliche Gewalt schlägt auf ihre theoreti-
schen Prämissen zurück und stellt jenen Willen zur Rationalität, von
dem an früherer Stelle die Rede war, unter den Verdacht, der Ursprung
aller Übel zu sein. Der heute vielfach proklamierte »Tod des Subjekts«82

Erkennen als antwortendes Gestalten A 165

Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der Vernunft

82 R. Schaeffler, Christliche Philosophie und neuzeitliche Subjektivität, oder: späte

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spiegelt diesen Vorgang, in welchem, um es mit Platon zu sagen, ein
maßloses Vertrauen in das rationale Argumentieren (ἀγὰν πιστεύειν
τοῖϚ λόγοιϚ) in eine Geringschätzung aller Rationalität (μισολογία)
umschlägt83 .

In dieser Lage erscheint es zweifelhaft, ob Kant wohlberaten war,
seine Postulatenlehre am Leitfaden der Kategorien »Mittel« und
»Zweck« zu entwickeln und die göttliche Absicht in einem »Endzweck«
zu suchen, dem unsere Handlungen als Mittel zugeordnet werden kön-
nen. Die Art, wie sich die Selbstgefährdung der Vernunft, die aller po-
litischen Praxis vorausgeht, heute darstellt, legt es nahe, das orientie-
rende Beispiel für das Verständnis sittlicher Verpflichtung in jener
Aufgabe zu suchen, die dem theoretisch und praktisch urteilenden
Subjekt schon vor aller Praxis gestellt ist: in jenem Ordnen und Gestal-
ten, das wir durch unsere Anschauungsformen und Begriffe vollzie-
hen. Dabei geht es nicht darum, daß unsere Vernunft Zwecke definiert
und wir nach geeigneten Mittel suchen, um sie zu erreichen, sondern,
wie sich gezeigt hat, um ein »Raumgeben«, das es dem Gegenstand
gestattet, gegenüber all unserem Vorstellen und Begreifen seinen wi-
derständigen Eigenstand zur Geltung zu bringen. Das aber muß, wenn
es nicht von vorne herein vergeblich sein soll, in jedem Akt des Erken-
nens und Wollens geschehen, nicht erst am Ende einer langen Reihe
von Bedingungen und Folgen. Überall dort, wo unsere Erkennen und
Wollen nicht in seine subjektiven Ansichten und Absichten verstrickt
bleibt, hat jene Emergenz des Gegenstandes sich schon ereignet, die die
Voraussetzung allen objektiven Geltens ist.

Das Vertrauen darauf, daß unser Wahrnehmen und Begreifen die-
ser Emergenz des Gegenstandes dienen kann und trotz aller Selbst-
gefährdung unserer Vernunft immer wieder dienen wird, beruht dar-
auf, daß wir die wirksame Realisierung der göttlichen Absicht nicht
von unserer intellektuellen Leistung erwarten, sondern hoffen dürfen,
daß wir in unserem stets unzulänglichen Wahrnehmen und Begreifen
Zeichen jenes göttlichen Schöpfungswillens setzen, der an allen Ge-
schöpfen als ermächtigende Macht und als freisetzende Freiheit wirk-
sam wird. Ermächtigende Macht und freisetzende Freiheit müssen das
Verhältnis des Subjekts zu seinen Gegenständen bestimmen, wenn un-

166 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

Trauer um einen überwundenen Feind, in: M. Zichy/H. Schmidinger (Hrsg.), Tod des
Subjekts?, Innsbruck 2005, 24–36.
83 Phaidon 89 d.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ser Denken und Handeln seiner Aufgabe gerecht werden will. Das aber
ist nur möglich, wenn wir unser Denken und Wollen als die Erschei-
nungsgestalt verstehen dürfen, in der das Wirken Gottes erfahrbare
Gegenwart gewinnt. Denn dieses göttliche Wirken ist immer schon
das, was menschliches Wirken nur abbildhaft bedeutet: ermächtigende
Macht und freisetzende Freiheit. Dies sind die beiden Wesenseigen-
schaften desjenigen Gottes, den wir postulieren müssen, wenn die Auf-
gaben, die uns als erkennenden und wollenden Subjekten gestellt sind,
erfüllbar sein sollen.

5. »Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«:
Wesenseigenschaften Gottes im Kontext einer neu
verstandenen Postulatenlehre84

a) Zur Problemlage

Von Descartes über Kant bis Hegel (und darüber hinaus) ist es die Leit-
frage der Transzendentalphilosophie gewesen: »Worauf beruht es, daß
uns Objekte mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit gegenübertreten?«
Diese Frage wurde als die Frage verstanden, was das Subjekt leisten
müsse, wenn es aus seinen subjektiven Befangenheiten befreit und zu-
gleich fähig werden soll, aus dem Material subjektiver Eindrücke die
Welt der Objekte aufzubauen. Insofern ist die neuzeitliche Transzen-
dentalphilosophie wesentlich Subjektivitätstheorie gewesen. Das lei-
tende Thema der so verstandenen Transzendentalphilosophie lautete
»Gegenstandskonstitution«. Als Ergebnisse dieser Konstitution konn-
ten die Gegenstände keinen Eigenstand gegenüber dem Subjekt be-
anspruchen, das sie hervorgebracht hatte – vorausgesetzt das Subjekt
war bei dieser Konstitution nach allgemeingültigen Vernunftregeln
verfahren.

Gegen diese Auffassung von den Bedingungen des Erkennens
wird seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts der Einwand erhoben, es

Erkennen als antwortendes Gestalten A 167

»Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«

84 Die folgenden Ausführungen enthalten die gekürzte Fassung eines Vortrages, den ich
unter dem Titel »Freiheit, die frei macht – Zur Weitentwicklung eines transzendentalen
Gottesbegriffs« im November 2011 in Paderborn gehalten habe. Die ungekürzte Fas-
sung ist in dem Sammelband B. Irlenborn/Ch. Tapp (Hrsg.), Gott und Vernunft, Frei-
burg 2013 erschienen.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handle sich um ein »Herrschaftswissen«, das aus dem Willen zu einer
»Herrschaftspraxis« entspringt, die ihrerseits die Lebensumwelt des
Menschen zerstört. Doch gibt es, trotz aller Kritik an einer Transzen-
dentalphilosophie, die sich als Subjektivitätstheorie versteht, keinen
Weg hinter sie zurück. Wenn einmal entdeckt ist, daß die Welt unserer
Gegenstände nicht ohne unser Zutun zustande kommt, kann diese Ent-
deckung nicht mehr vergessen werden. Aber es ist nötig, über diese Art
von Transzendentalphilosophie hinauszugehen. Auch eine weiter-
entwickelte Transzendentalphilosophie wird die Tätigkeit des Subjekts
beschreiben, die nötig ist, wenn wir gegenüber unseren subjektiven
Ansichten und Absichten kritische Distanz gewinnen und den Maß-
geblichkeitsanspruch der Gegenstände entdecken wollen. Aber diese
Tätigkeit des Subjekts muß als »antwortendes Gestalten« beschrieben
werden. Auch nach dieser Auffassung gibt die Vernunft dem, was uns
als Gegenstand gegenübertritt, seine Gestalt. Aber sie tut dies, indem
sie einen Anspruch des Wirklichen beantwortet. Und wenn diese Ant-
wort sich, gemessen am Anspruch der Sache, als korrekturbedürftig er-
weist, entfaltet sich zwischen der Vernunft und dem Wirklichen ein
Dialog, der eine offene Zukunft noch vor sich hat.
(a) Die erste Leitfrage einer in diesem Sinne weiterentwickelten

Transzendentalphilosophie lautet: Wie gewinnt der Gegenstand
gegenüber den Formen, in denen wir ihn anschauen und denken,
jenen Eigenstand, kraft dessen er zum Maßstab ihrer Überprü-
fung werden kann? Er kann sich uns nur zeigen, wenn wir ihn
schon anschauen und denken.Wie kann er sich dann auf eineWei-
se zeigen, die sich den Formen unseres Anschauens und Denkens
nicht einfügt, sondern uns nötigt, diese Formen zu ändern? Wie
befreit der Gegenstand sich wieder von der Gestalt, die er durch
unser Anschauen und Denken gewonnen hat? Wo dies geschieht,
erweist der Gegenstand uns gegenüber einen neue Form »wider-
ständiger Eigenständigkeit« und in diesem Sinne eine neue Weise,
wie er »sich uns mit Maßgeblichkeit entgegenwirft« (se nobis ob-
jicit), also eine neue Weise der Objektivität.

(b) Daran schließt sich die zweite Frage an: Wie gewinnt unser An-
schauen und Denken die Fähigkeit, angesichts dieser neuen Weise
von Objektivität nicht zu verstummen, sondern zu neuen An-
schauungs- und Denkformen zu finden?

Denn wenn soeben davon gesprochen wurde, daß der Gegenstand sich
aus der Gestalt wieder befreien muß, die wir ihm durch unser An-

168 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schauen und Denken gegeben haben, dann ist nun hinzuzufügen: Auch
diese Befreiung geschieht nicht ohne unser Zutun, sondern dadurch,
daß wir in einem neuen Akt antwortenden Gestaltens einen neuen
Kontext aufbauen, in dem der Gegenstand sich uns auf neue Weise
zeigen kann.

Aus dem Gesagten ergibt sich eine weiterführende Deutung des
Dialogs mit der Wirklichkeit. Das dialogische Wechselverhältnis zwi-
schen dem Subjekt und seinem Gegenstand ist von solcher Art, daß
beide sich wechselseitig in ihren Eigenstand freisetzen. Es ist der An-
spruch der Sache, der das Subjekt dazu aufruft, seine subjektiven An-
sichten und Absichten kritisch zu überprüfen und so seine eigenen Be-
fangenheiten und Vorurteile durch die Freiheit des Urteils zu
überwinden. Und es ist dieses freie Urteil des Subjekts, das die Sache
von unseren subjektiven Anschauungen und Begriffen unterscheidbar
macht und so erst in ihren Eigenstand freisetzt.

b) Freiheit, die frei macht – ein transzendentalphilosophischer
Gottesbegriff

Die Grundthesen einer weiterentwickelten Postulatenlehre lauten:
(a) Der befreiende Charakter des Anspruchs, durch den der Gegen-

stand uns nicht überwältigt, sondern zur Freiheit des Urteils her-
vorruft, ist das Kennzeichen, durch das der Gegenstand sich als
erfahrbare Gegenwartsgestalt des befreienden göttlichen An-
spruchs zu erkennen gibt.

(b) Entsprechend ist die Kraft des Subjekts, den Gegenstand nicht
durch eine einseitige »Gesetzgebung der Vernunft« zum bloßen
Spiegel des Subjekts zu machen, sondern in seinen »widerständi-
gen Eigenstand« freizusetzen, das Kennzeichen dafür, daß die Ge-
setzgebung, die die Vernunft kraft ihrer Ideen über die Gegen-
standswelt ausübt, die Abbildgestalt ist, in der die freisetzende
Gesetzgebung des Schöpfers über seine Schöpfung für uns gegen-
wärtig und erfahrbar wird.

Der Begriff »Freiheit, die frei macht« leitet uns an, die Spuren des gött-
lichen Wirkens in jeder Begegnung mit den Gegenständen unserer Er-
fahrung zu entdecken.

Freilich gilt hier, wie bei jedem philosophischen Gottesbegriff die
Warnung: Ob irgendwelche Begriffe sich dazu eignen, als Gottesbegrif-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 169

»Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fe gebraucht zu werden, läßt sich nur entscheiden, indem man sich auf
Zeugnisse religiöser Erfahrung bezieht. Nur wer aus eigener Erfahrung
weiß, was er tut, wenn er »Gott« sagt, kann darüber urteilen, ob er in
dem, wovon ein philosophischer Begriff spricht, diejenige Wirklichkeit
wiedererkennt, die er »Gott« nennt. Deshalb ist zunächst zu fragen:
Kann der Begriff »Freiheit, die frei macht« eine Rolle in der Sprache
derer spielen, die religiöse Erfahrungen gemacht haben und sie aus-
legen?

c) »Freiheit, die frei macht« – ein religiöser Gottesbegriff

»Freiheit, die frei macht« ist unzweifelhaft ein bibelgemäßes Gottes-
prädikat und wird in religiösen Erzählungen verwendet. Das bekann-
teste Beispiel ist der biblische Bericht von der Herausführung Israels
aus dem »Sklavenhaus« Ägypten. Gott hat aus freiem Entschluß ein
Volk erwählt und aus dem Sklavenhaus Ägypten in die Freiheit ge-
führt.

»Freiheit, die frei macht« ist nicht nur ein Prädikat, das von Gott
ausgesagt werden kann, sondern darüber hinaus ein Gottesname. Er
dient an bevorzugter Stelle zur Selbstbenennung Gottes: »Ich bin der
Herr, Dein Gott, der dich aus dem Sklavenhaus Ägypten geführt
hat«85 . Der Name »Freiheit, die frei macht« dient aber nicht nur zur
Selbstbenennung Gottes, sondern wird auch zum Bekenntnisnamen
im Munde der Menschen: »Der Gott lebt, der uns aus Ägypten geführt
hat«. Dieser Name kann als Eidesname verwendet werden: »So wahr
der Gott lebt, der uns aus Ägypten geführt hat«86 .

Dieser Name erfüllt eine zweifache Funktion: Er ist Ausdruck
eines Wiedererkennens: Was Gott an den Vätern gewirkt hat, kehrt in
immer neuer Gestalt als seinWirken an den Söhnen und Töchtern wie-
der. Daran zeigt sich, daß der Gott der Väter auch in der Zeit der Nach-
fahren immer noch lebt (»Gott lebt, der …«). Und er ist Ausdruck eines
Unterscheidens: So hat Josua diesen Namen verwendet: »Ihr müßt
wählen, welchen Göttern ihr dienen wollt«. Und er hat hinzugefügt,
worum es bei dieser Unterscheidung geht: »Wollt ihr den Göttern der
Väter dienen? Oder denen des Landes?« Und wir dürfen interpretieren:

170 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

85 Ex 20,1.
86 Jer 16,14.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Göttern der Sippe und der Scholle. Und da die Sippe die Urform der
Gesellschaft ist, der Ackerbau die Urform der Wirtschaft, können wir
weitergehend fragen: Wollt Ihr den Göttern der Gesellschaft und der
Wirtschaft dienen, die alsbald und immer wieder zu Herrschaftsgöttern
werden, zu »Göttern Ägyptens«? »Oder wollt ihr dem Gott dienen, der
euch aus dem Sklavenhaus geführt hat?«87

An diesen Befund schließt sich die Frage an: Ist »Freiheit, die frei
macht« auch im spezifisch religiösen Zusammenhang nicht nur ein
Gottesname, sondern zugleich ein Gottesbegriff? Um diese Frage zu
entscheiden, ist zunächst daran zu erinnern, was Begriffe überhaupt
im religiösen Zusammenhang leisten können, vor allem wenn man
nicht aus dem Auge verliert, daß Religion es immer mit dem Unbe-
greiflichen zu tun hat. Auch im religiösen Zusammenhang wird argu-
mentiert, und dazu werden Begriffe gebraucht. Aber weder Begriffe
noch Argumente können die Anrufung des Namens ersetzen, durch
die der Mensch in die lebendige Beziehung mit der Gottheit eintritt88 .
Darum gilt es, gegenüber einer unkritischen Selbstüberschätzung des
Begriffs »die Ehre des Namens zu retten«89 (Lyotard).

Aber der religiöse Mensch macht selbst die Erfahrung, daß der
Name, so sehr er zur Unterscheidung bestimmt ist, den, der ihn ge-
braucht, nicht immer vor Verwechselungen bewahrt. Dann entsteht
die Gefahr, vor der das zweite Gebot des Dekalogs warnt: »den Namen
Gottes nicht auf das Trughafte zu übertragen«90 . Das abschreckende
Beispiel einer solchen Übertragung des Gottesnamens auf das Trughaf-
te ist die Verehrung des »goldenen Jungstiers« (»Kalbes«) durch die
Israeliten in der Wüste. Diesem sowohl in Ägypten als auch in Kanaan
gebräuchlichen Symbol von Fruchtbarkeit, aber auch von Königs-
macht, wandten seine Verehrer sich mit dem Rufe zu: »Das ist dein
Gott, Israel, der dich aus Ägypten geführt hat.«91 Sie hatten den Na-
men Gottes auf das Trughafte von Göttern der Macht und der Frucht-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 171

»Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«

87 Jos 24,15.
88 Hermann Cohen, Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Berlin
1917, Neudruck Wiesbaden 1978, 463.
89 Jean-Francois Lyotard, Réponse à la question »Qu'est-ce que le postmoderne«?, in:
Tumulte, Paris 1982, deutsch in: Wolfgang Welsch, Wege aus der Moderne, Meisen-
heim 1988, 13–192.
90 Gewöhnlich übersetzt als »ihn nicht eitel zu nennen« oder »ihn zu mißbrauchen« –
Ex 20,7.
91 Ex 32,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


barkeit übertragen. Angesichts solcher Gefahren bewähren sich reli-
giöse Begriffe in dem Maße, in dem sie sich als geeignet erweisen, die
Vielfalt religiöser Erfahrungen, die die religiösen Menschen entweder
selber machen oder von anderen glaubhaft bezeugt finden, auf ein cha-
rakteristisches Prinzip des göttlichen Handelns zurückzuführen und so
den Gott in dem, was er wirkt, wiederzuerkennen. Daß dies nicht im-
mer leicht ist und ein erhebliches Maß an Geduld und göttlichem Bei-
stand erfordert, kommt in der Bitte eines Kirchenliedes zum Ausdruck:
»Herr, halte uns in Deiner Huld und hilf, daß wir Dich mit Geduld in
Deinem Tun erkennen«.

Nun läßt sich zeigen: Vielfache Weisen, wie in der Sprache der
Religion von Gott gesprochen wird, bezeichnen Modi seiner befreien-
den Freiheit. »Freiheit, die frei macht« gehört zu den Unterscheidungs-
merkmalen, an denen erkannt werden kann, daß hier wirklich Gott und
nicht ein Dämon am Werke gewesen ist. So wird dieser Begriff zu
einem Kriterium, um diesen Gott von anderen, vermeintlichen »Göt-
tern« zu unterscheiden. »Jede Macht, die uns berauscht und bannt, ist
ein falscher Gott« (Gerhard Krüger).

»Freiheit, die frei macht« erscheint so als das »principium actu-
um«, also in einem an Aristoteles orientierten Sprachgebrauch als die-
jenige »göttliche Natur«, die den Übergang von Gottes Sein (seiner es-
sentia) zu seinem Wirken vermittelt. So erweist sich der Begriff
»Freiheit, die frei macht« als religiöser Gottesbegriff. Wird dieser Be-
griff dem Beter angeboten, der aus eigener Erfahrung weiß, was er tut,
wenn er »Gott« sagt, dann wird er darin den Gott wiedererkennen, von
dem und zu dem er spricht. So kann der Beter bestätigen: »Hoc est,
quod dico Deum.«

Vor anderen Begriffen, die dem Beter angeboten werden können,
um den Gott zu bezeichnen, auf den seine Verehrung sich bezieht, hat
dieser Begriff einen methodischen Vorteil. Es ist ein Begriff, der die
Unbegreiflichkeit Gottes nicht aufhebt, sondern deutet: Es ist die Frei-
heit Gottes, die es unmöglich macht, sein Wirken aus Gründen a priori
zu deduzieren. Und es ist ein Begriff, der es möglich macht, sich dem
unbegreiflichen Gott anzuvertrauen. Gott macht uns frei, weil Gottes
Vertrauen uns »etwas zutraut« (»commendat«): Nur gegen den, der
Gottes Aufträgen (seinen »mandata«) zu widerstehen versucht, wendet
Gottes Freiheit sich in der Form der Übermacht. Für die »Gerechten«
bewährt Gottes Freiheit sich als Freiheit, die frei macht.

Die nächste weiterführende Frage lautet dann: Leistet dieser reli-

172 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


giöse Gottesbegriff nicht schon alles, was man von einem Gottesbegriff
erwarten kann? Ist es dann nicht überflüssig, noch nach einem philoso-
phischen Gottesbegriff zu suchen? Was kann von einem solchen spezi-
fisch philosophischen Gottesbegriff erwartet werden?

d) Was kann ein spezifisch philosophischer Begriff leisten,
wenn er als Gottesbegriff verwendet wird?

Ein philosophischer Begriff ist ein zunächst säkularer Begriff. Aber er
kann – trotz oder gerade wegen seiner säkularen Herkunft – einem
kritischen Selbstverständnis der Religion dienen, wenn er ihr den uni-
versalen Kontext zurückgibt, den sie beansprucht, den sie aber zu ver-
lieren droht, wo sie zu einem besonderen »Sektor« des menschlichen
Lebens geworden ist.

Religiöse Aussagen über Gott, »der gewirkt hat, was im Anfang
geschah und im Laufe der Zeit immer neu geschieht« oder »dessen Na-
me angerufen werden kann, auch wenn Himmel und Erde vergehen«,
stehen immer schon im Kontext eines umfassenden Verständnisses der
gesamten Erfahrungswirklichkeit. Dieser Kontext aber kann verloren-
gehen, wenn in einer Gesellschaft »Religion« als bloßer Sektor des ge-
sellschaftlichen und individuellen Lebens verstanden wird, der andere
Sektoren neben sich hat. Dann entsteht in dieser Gesellschaft der Ein-
druck, die Rede von Gott sei nur für die Religion bedeutsam, während
es auf anderen Feldern des Lebens notwendig ist, sich einer rein säku-
laren Sprache zu bedienen. Auch im Leben der Glaubenden selbst spielt
eine solche Religion nur noch auf einem begrenzten Sektor ihres Le-
bens eine Rolle, vor allem in Grenzsituationen, während für jene Frage,
deren Beantwortung unseren Alltag bestimmt, religiöse Kriterien
kaum noch herangezogen werden.

Nun hat nicht nur die Religion, sondern auch die Philosophie es
mit dem »Seienden als solchem und im Ganzen« zu tun. Wenn daher
die Religion selber in dem Gott, von dem Philosophen sprechen, denje-
nigen wiedererkennt, auf den sie sich in spezifisch religiösen Akten der
Verehrung und der Verkündigung bezieht, dann eröffnet sich auch für
sie eine Möglichkeit, die universale, alle Lebensbereiche umfassende
Bedeutung der religiösen Rede von Gott zurückzugewinnen. Aber
wenn sich zeigen sollte, daß ein solches philosophisches Sprechen von
Gott möglich ist, dann hätte das ein Ergebnis, das auch der Philosophie

Erkennen als antwortendes Gestalten A 173

»Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugute käme. Ein wichtiges Thema der Philosophie ist die Beschrei-
bung von Aufgaben, die die Vernunft dem Verstande stellt. Die Ziel-
vorstellungen von der Erfüllung dieser Aufgaben heißen »Ideen«. Die-
se Ideen können in den Verdacht geraten, realitätsferne Konstrukte der
Vernunft zu sein. Religion aber kann ihnen den Bezug zu Erfahrungen
zurückgeben: Was für die Vernunft eine bloße »Idee« ist, das ist für die
Religion lebendig erfahrene Gegenwart.

Dadurch treten Religion und Philosophie in ein Verhältnis gegen-
seitiger Auslegung. Es wird zu einem Bewährungskriterium für beide,
ob diese wechselseitige Auslegung gelingt. Die Frage, die sich daraus
ergibt, lautet freilich: Welche Art von philosophischen Begriffen ist
es, die als Gottesbegriffe verwendet werden können und dann das weit-
hin abgebrochene Gespräch zwischen der religiösen Botschaft und un-
serer säkularen Welt- und Selbsterfahrung neu zu vermitteln ver-
mögen?

e) »Et hoc est, quod omnes dicunt Deum«
oder: Der Begriff »Freiheit, die frei macht« als Thema des Dialogs
zwischen dem Glauben und der Philosophie

In meinem Vortrag »Sprechen Glaube, Philosophie und Theologie vom
selben Gott?« (veröffentlicht in: Philosophisch von Gott reden, Frei-
burg 2006) habe ich zunächst einige Ausschließungskriterien formu-
liert, an denen philosophische Gottesbegriffe gemessen werden müs-
sen, um zu entscheiden, ob ein philosophischer Begriff wirklich von
Gott und nicht von etwas anderem spricht. Dies aber, so hat sich erwie-
sen, muß sich daran zeigen, ob solche Begriffe von denen angeeignet
werden können, die aus eigener Erfahrung wissen, was es heißt, von
Gott zu sprechen.

Einige dieser Kriterien lauten:
• Wer nicht weiß, daß bei der Anrufung des Namens die Ehre Got-

tes und das Heil des Menschen und der Welt auf dem Spiele steht
und daß ein irregeleiteter Versuch, in die Korrelation mit Gott
einzutreten, Heil in Unheil verwandeln kann, weiß nicht, was er
tut, wenn er zu Gott und sekundär von Gott spricht.

• Wer nicht weiß, daß die Korrelation zwischen Gott und demMen-
schen auf Akten der göttlichen und menschlichen Freiheit beruht,

174 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spricht nicht vom selben Gott, von dem der biblische Glaube
spricht.

• Wer nicht weiß, daß die christliche Weise, zu Gott und von Gott
zu sprechen, auf der »eschatologischen Ansage der Stunde« be-
ruht, in der die Zeiten und mit ihnen Gesetz und Propheten »zur
Fülle gelangen«, hat nicht mehr vom selben Gott gesprochen, von
dem der christliche Glaube spricht.

Der hier vorgeschlagene Begriff – »Freiheit, die frei macht« – scheint
den genannten Kriterien besser zu entsprechen als die »klassischen«
Gottesbegriffe (esse subsistens oder ens perfectissimum).

Dieser Begriff trägt der Kontingenz der menschlichen Freiheit
Rechnung, die auf eine unverfügbare Freiheit Gottes verweist; darum
ist dieser Begriff offen für die Frage nach einer Geschichte des Verhält-
nisses zwischen Gott und den Menschen und für die weiterführende
Frage, ob diese Geschichte auf eine kommende »Fülle der Zeit« aus-
gerichtet ist.

Ein philosophischer Gottesbegriff, so wurde an früherer Stelle ge-
sagt, kann einem kritischen Selbstverständnis der Religion dienen,
wenn er ihr den universalen Kontext zurückgibt, den sie beansprucht,
den sie aber zu verlieren droht, wo sie zu einem bloßen »Sektor« des
menschlichen Lebens geworden ist. Dieses Merkmal trifft auf den Be-
griff der »freimachenden Freiheit« gerade dann zu, wenn er in dem hier
beschriebenen transzendentalphilosophischen Sinne gebraucht wird.
Denn wenn ohne das Verhältnis von »Befreiung des Subjekts aus sei-
nen Befangenheiten und Vorurteilen« und »Freisetzung des Objekts in
seinen Eigenstand« kein Wirkliches uns mit dem Anspruch auf Maß-
geblichkeit gegenübertreten kann, dann bestimmt jene Bedingung, von
der diese Weise der Begegnung abhängt, unsere gesamte Erfahrungs-
welt. Und wenn der religiöse Mensch in der so verstandenen »freima-
chenden Freiheit« den Gott wiedererkennt, den er verehrt, dann wird
ihm zugleich deutlich, daß dieser Gott nicht nur einen partiellen »Sek-
tor« seines Lebens bestimmt, sondern sein Dasein und seine Welt im
ganzen.

Zugleich aber ist ein solcher Gottesbegriff geeignet, die Religion
vor gewissen Ideologisierungen zu schützen, von denen sie immer wie-
der bedroht wird.

Das Vertrauen auf Gottes befreiende Freiheit läßt keinen Raum
für Beliebigkeit, die sich der Verbindlichkeit unseres sittlichen Auf-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 175

»Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trags durch Berufung auf die Gnade Gottes entziehen will. Denn dieses
Vertrauen richtet sich auf einen Gott, der uns die Erfüllung seines Auf-
trages zugleich zutraut und anvertraut: des Auftrages, unserWelt so zu
gestalten, daß Gottes befreiendes Wirken in ihr unverstellt erfahrbar
werden kann.

Der Dienst an Gottes befreiender Freiheit rechtfertigt keinen
menschlichen Herrschaftsanspruch als »Mittel zu einer kommenden
Freiheit« und deshalb keine »provisorische Diktatur der Befreier«.
Menschliche Befreiung bewirkt nicht die »wahre« Freiheit, sondern
kann immer nur auf je neue Weise erfahrbar machen, was die befrei-
ende Freiheit Gottes immer schon an unserer gesamten Erfahrungs-
welt und speziell an uns Menschen gewirkt hat.

Die Berufung auf Gottes befreiende Freiheit rechtfertigt auch kein
Verbot von theoretischer Kritik und praktischem Widerstand gegen
menschliche Befreiungsprogramme. Wer sich das Bewußtsein dafür
bewahrt, daß alle von Menschen bewirkte Befreiung bloßer, aber auch
wirklicher Ektypus der befreienden Freiheit Gottes ist, bewahrt alles
menschliche Wirken vor dem immer neuen Umschlag von Anmaßung
in Verzweiflung.

Auf solche Weise leitet der philosophische Begriff den Glauben
dazu an, die Spuren von Gottes freimachender Freiheit, von der die
Glaubenszeugnisse sprechen, überall dort freizulegen, wo sich uns
überhaupt etwas zeigt und nicht vielmehr nichts. So wird deutlich,
daß die Botschaft nicht eine »religiöse Sonderwelt« beschreibt, sondern
auch die profane Erfahrungswelt zu deuten vermag.

Die Botschaft des Glaubens ihrerseits bezeugt der Philosophie, daß
der Gott, den der Philosoph nur postulieren kann, sich in Ereignissen
manifestiert hat, die zu Inhalten der religiösen Erfahrung geworden
sind.

Auf die einleitend gestellte Frage »Freiheit, die frei macht – ein
Gottesbegriff?« kann nun die Antwort gegeben werden: Ja – ein solcher
Begriff kann ein philosophischer Gottesbegriff werden. Und es ist eine
weiterentwickelte Transzendentalphilosophie, die ihm diese Bedeutung
verleiht.

176 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verzeichnis der zitierten Literatur

Bibelstellen
Gen 35,14: zitiert 65
Ex 20,1: zit. 170
Ex 20,7: zit. 121
Ex 32,7: zit. 171
Jos 24,25: zit. 171
Ps 97,5 ff.: zit. 132
Jes 6,1: zit. 62
Jes 6,6f: zit. 53
Jer 16,14: zit. 170
Mt 17,5: zit. 63, 66
Luk 10,30: zit. 156
Luk 19,17: zit. 129
Apg. 9,4: zit. 63
Rom 12,2: zit. 121
2 Petr. 1,16: zit. 62

Aristoteles
Περί σοϕιστικῶν ἐλέγχων – Über sophistische Fehlschlüsse, Opera
I,167 ff., Akademie-Ausg. ed. Immanuel Bekker, Berlin 1831: 72
Nikomachische Ethik, Opera I, 1094 ff.: 136

Cohen, Hermann
Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Berlin 1917,
Neudruck Wiesbaden 1978: 171

Eliade, Mircea
Traité d'histoire des religions, Paris 1949, deutsch: Die Religionen und das
Heilige (RuH): 67, 135

Gaudium er Spes
Erklärung des 2. Vatikanischen Konzils, Acta Apostolicae sedis 1966: 49

Erkennen als antwortendes Gestalten A 177

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegel, Georg Friedrich Wilhelm
Phänomenologie des Geistes, Ausg. Glockner II: 74, 145, 149
Philosophie der Geschichte, Ausg. Glockner XI: 145
System der Philosophie, Ausg. Glockner X: 145

Husserl, Edmund
Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins, Halle 1928: 38, 148

Kandinski, Wassily
Über das Geistige in der Kunst: 19

Kant, Immanuel
Kritik der reinen Vernunft, Riga 1781: 17, 18, 29, 33, 72, 81, 100, 101, 103,
142, 148
Kritik der praktischen Vernunft, Riga 1788: 30, 125, 142, 143, 164

Klee, Paul
Über die moderne Kunst, Bern-Bümplitz 1945: 19

Leibniz, Gottfried Wilhelm
Monadologie, Philosophische Schriften, Ausg. Gerhardt, Band VI, 607 ff.:
99

Lévinas, Emmanuel
Die Spur des Anderen, Tijdschrift voor filosofie Leuven 1963, aufgenom-
men in die Sammlung »Die Spur des Anderen«, Freiburg 1983: 107
Totalilté et infini, Den Haag 1961: 122

Lyotard, Jean-Francois
Réponse à la question »Qu'est-ce que le postmoderne«?, in: Tumulte, Paris
1982, deutsch in: Wolfgang Welsch, Wege aus der Moderne, Meisenheim
1988: 121

Otto, Rudolf
Das Heilige, Breslau 1917: 65

Petrus Damiani
»De divina omnipotentia«, Migne Patrologia Latina Bd. 145: 73

Platon
Phaidon: 71, 146, 166
7. Brief: 72
Politeia: 139, 180

178 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Verzeichnis der zitierten Literatur

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophistes: 141
Timaios: 147

Schaeffler, Richard
Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit – Eine Untersuchung zur Logik
der Erfahrung, Freiburg 1995: 16, 33, 117
Aussagen über das, was ›im Anfang‹ geschah, in: Intern. Kath. Zeitschrift
»Communio« (1991) 340–351: 131
Ansätze zu einer philosophischen Pneumatologie bei Kant, in: F. Marty/
F. Ricken, Kant über Religion, Stuttgart 1992: 149
Der höchste Standpunkt der Transzendentalphilosophie, in: Th. Schmidt/
S. Wiedenhofer, Religiöse Erfahrung, Freiburg 2010: 149
Christliche Philosophie und neuzeitliche Subjektivität, oder: späte Trauer
um einen überwundenen Feind, in: M. Zichy/H. Schmidinger (Hrsg.), Tod
des Subjekts?, Innsbruck 2005: 165
Freiheit, die frei macht, in: B. Irlenborn/Ch. Tapp (Hrsg.), Gott und Ver-
nunft. Neue Perspektiven zur Transzendentalphilosophie Richard Schaeff-
lers, Freiburg 2013: 167

Spinoza, Baruch
Ethica, Opera, ed. Carl Gebhardt: 98

Sprüche der Väter
deutsch in: Paul Riessler, Altjüdisches Schrifttum außerhalb der Bibel,
Augsburg 1928: 129

Thomas von Aquin
Summa theologica, pars I: 23, 147
Quaestiones disputatae de anima: 120

Erkennen als antwortendes Gestalten A 179

Verzeichnis der zitierten Literatur

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stichwortregister

Erkennen als antwortendes Gestalten A 181

Die Zahlen nach den Stichworten beziehen sich auf die Seiten dieses Buches,
fettgedruckte Seitenangaben bezeichnen solche Seiten, auf denen das Stich-
wort in einer Überschrift vorkommt.

Anschauung, Anschauungsformen;
auch: Raum und Zeit 11–15, 18 f.,
21 f., 22, 29, 32, 34, 76–78, 81,
82 f., 89 f., 104 f., 147, 150, 152 f.,
153f., 157, 161 f., 168 f., 261–26

Aufgabe; vor allem: Vernunftauf-
gabe 12, 20, 32, 39, 48, 45, 50–56,
80–87, 122, 125, 135, 142–146,
152–155, 158, 160, 168, 174

Auslegung 19, 24, 26, 77, 78 f., 83,
108, 119 f., 125, 126 f., 139, 146 f.,
160f., 162 f.–164, 174

Begegnen, Begegnung 14 f., 20 f., 24,
31, 36 f., 39 f., 45 f., 49–51, 65, 83–
85, 90 f., 93, 107, 116, 119, 123,
126 f., 128, 130, 134

Bild; auch: Abbild 27, 60 f., 64, 67,
114, 128–132, 135–140, 167

Bildung; auch: formatio 45, 48, 56,
61 f., 115 f., 116 f.

–, speziell: Begriffsbildung 74, 125,
135f., 155

Charakter, charakteristisch 41, 88 f.,
91 f., 98, 100, 103, 105, 106, 108,
114, 115, 116 f.

Dialektik 23, 43, 68, 82, 86, 118,
121 f., 138, 145

Eigenstand; insbesondere: wider-
ständiger Eigenstand 12–14, 21 f.,
24–26, 43, 46, 58, 87–90, 98 f., 101,
105 f., 108 f., 111 f., 115, 118–121,
123, 127 f., 130 f., 135–137, 154,
160, 166–169, 175

Emergenz; auch: auftauchen 45f.,
53, 59, 85, 118, 119–124, 137,
154–163, 166

Freiheit 14–16f., 24–27, 62 f., 98,
109, 111, 138, 141, 167, 169, 170,
175

Gefahr, Gefährdung; auch: Selbst-
gefährdung 22, 23–27, 69, 160,
162, 165 f., 171 f.

Geschichte 17 f., 29–31, 44, 47–50,
68, 75, 91, 104, 108, 110, 114, 122,
135, 144 f., 154, 159, 161, 175

Gesetz; auch: Regel 33 f., 55, 73 f.,
88, 94, 100 f., 104, 114, 161, 163

–, speziell: Sittengesetz 108, 144
Gesetzgebung 14, 25, 32, 76, 117,

149–151, 165, 168

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Stichwortregister

Ideen, allgemein 17–19, 24, 34 f., 38,
71, 74–79, 80, 120–123, 140–145,
147, 154, 158, 160, 169, 174

Ideen: Welt 24, 35, 39, 41, 51, 58,
83–86

Ideen: Ich 38f., 81–84

Kategorien; auch: Verstandesbegrif-
fe 13, 29, 58, 80, 83, 92, 97, 99,
112, 122 f., 125 f., 132, 153 f., 154,
161

Kausalität; auch: Ursache 21, 87, 92,
99 f., 105, 107, 109, 113, 118, 121,
127, 129, 132, 135, 161

Kultur; auch: kultivieren 16, 29, 45,
48, 51–53, 55 f., 62, 125, 135

Macht; insbesondere: ermächtigende
Macht 14, 25, 27, 60 f., 167, 171 f.

Perspektive; auch: Perspektiven-
wechsel 21 f., 24, 45, 48, 122, 129,
140

Postulat 25, 86, 138, 144, 148, 157,
162, 164, 167, 169 f.

Substanz; auch: Substantialität,
Eigenstand 13f., 21, 24, 43, 87, 92,
98, 108, 127

Umgestaltung, Gestaltwandel 14,
16, 21, 35 f., 37, 69, 113, 117, 121,
153, 194, 162

Urteil, urteilen, Urteilskraft 14,
24 f., 49, 51–54, 69, 72, 74, 76, 80,
87, 117, 121, 125, 138, 153 f., 161,
169–171

Verantwortung 67, 75, 80, 104, 108,
114, 116–118, 124, 126, 160, 164

Verheißung 64, 69, 110

Wahrheit; auch: Veritas 15, 22 f., 40,
47, 52, 61, 63, 71, 75 f., 146, 151–
153, 156, 162 f.

Wahrnehmen, Wahrnehmung 29,
32, 40, 48, 67, 71, 88, 106, 180

https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860557 - am 25.01.2026, 05:16:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhalt
	Vorrede
	1. Eine Erläuterung der gestellten Frage
	2. Zur Eigenart der transzendentalphilosophischen Fragestellung
	3. Drei vorbereitende Schritte
	4. Der Begriff des »antwortenden Gestaltens« als Hinweis auf eine mögliche Lösung der transzendentalen Frage
	a) Eine persönliche Vorbemerkung zur Formulierung des Themas: Eine Beobachtung, die mich beeindruckt hat
	b) Der »philosophische Hintergrund« meines Interesses am Gespräch mit den Künstlern
	c) Weiterführende Reflexionen
	d) Eine zweifache Selbstgefährdung unseres Anschauens und Denkens
	e) Ein neues Verständnis von »Dialektik«
	f) Thesen und weiterführende Fragen


	Erster Teil: Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik
	1. Eine erste Annäherung an das Problem: Ein neuzeitliches Verständnis der Anschauung von Raum und Zeit – und erste Zweifel an seiner Angemessenheit
	2. Was heißt »anschauen« und »wahrnehmen«?
	a) Die Gestaltungskraft der Sinne
	b) Anschauen als antwortendes Gestalten
	α) Die Raum-Anschauung
	β) Die Zeit-Anschauung
	γ) Die besondere Bedeutung des »inneren Sinns«

	c) Die »je größere Wahrheit« und die Wahrnehmung als Phase im Dialog

	3. Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung zum Gegenstand
	4. Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe
	a) Das ethische Wahrnehmen
	b) Das ästhetische Wahrnehmen
	c) Der geschulte Blick des Forschers
	d) Die religiöse Wahrnehmung und die »Öffnung des Auges«

	5. Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung
	a) Eine methodisch wichtige Unterscheidung: Religiöse Wahrnehmung ist nicht »Gotteswahrnehmung«
	b) Die religiös wahrgenommene Welt: ein Ensemble von Bildern des Heiligen
	c) Der Gottesdienst als Schule der religiösen Wahrnehmung
	d) Was die religiöse Wahrnehmung als »Grenzfall« lehren kann


	Zweiter Teil: Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe – eine Neufassung der transzendentalen Logik
	1. Eine kurze historische Besinnung
	a) Einige Beispiele aus der Geschichte des Begriffs »Logik«
	b) Folgerungen für eine Weiterentwicklung der transzendentalen Logik

	2. Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als seine kritische Auslegung
	3. Zu den transzendentalen Ideen
	a) Anschauungsformen und Ideen – Übereinstimmung, Differenz und hermeneutische Beziehung
	b) Die bleibende Bedeutung der Wahrnehmung, die Vielgestaltigkeit der Vernunftideen und ihr dialektisches Verhältnis untereinander

	4. Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«
	a) »Substanz« und »Kausalität« – zwei korrelative Begriffe
	b) Die Begriffe »Substanz« und »Kausalität« und die wahrgenommenen Raum- und Zeitgestalten
	c) Folgerungen vor das Verständnis der übrigen Kategorien
	α) Die Kategorien der Modalität: Möglichkeit, Wirklichkeit, Notwendigkeit
	αα) Zwei Weisen des Verständnisses von »Möglichkeit«
	ββ) Der Begriff der »Kontingenz«

	β) Die Kategorien der Quantität: Einheit, Vielheit, Allheit
	γ) Ein Ausblick auf die Kategorien der Qualität: Bejahung, Verneinung, Abgrenzung


	5. Zwei weiterführende Fragen: Zwei weiterführende Fragen: Die Möglichkeit innerweltlicher Substanzen und kreatürlicher Freiheit und Kants Begriff des »Charakters« als mögliches Lösungsangebot
	a) Der Begriff der »innerweltlichen Substanz« – ein widersprüchlicher Begriff?
	b) Der Begriff der »kreatürlichen Freiheit« – ein Widerspruch in sich?
	c) Kants Lösungsangebot: seine Lehre vom »empirischen« und vom »intelligiblen Charakter«
	α) Kants Lehre vom des »empirischen Charakter« und seine Bedeutung für das Verständnis endlicher Substanzen
	β) Kants Lehre vom »intelligiblen Charakter« und seine Bedeutung für das Verständnis der Freiheit endlicher Wesen
	γ) Unzulänglichkeiten des kantischen Lösungsversuchs und die Frage nach seiner möglichen Weiterentwicklung


	6. Versuch einer weiterführenden Deutung
	a) Zum Begriff des »empirischen Charakters« und zu seinem Zusammenhang mit den Begriffen »Substanz« und »Kausalität«
	b) Der »Charakter« und seine sinnenhafte Erscheinungsgestalt
	c) Das wahrgenommene Antlitz des Anderen als Beispiel für das Wahrnehmen als responsorisches Gestalten und für die kritische Auslegung der Wahrnehmung durch Begriffe
	d) Der Charakter – Prinzip der Lebensgeschichte und zugleich ihr Produkt
	e) Die »lebendige Substanz« ist fähig, eine Geschichte zu haben. – Zugleich eine Antwort auf die Frage, ob ein endliches Wesen »Substanz« sein könne
	f) Das »Leben« der Substanz als ihre Fähigkeit zu »antwortender Selbst- und Umweltgestaltung«
	g) Eine veränderte Bestimmung des Verhältnisses von »Charakter«, »Freiheit« und »Geschichte« – zugleich eine Antwort auf die Frage: Wie sind freie Handlungen inmitten der Zeit möglich?

	7. Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand
	a) Die Dialektik des Begreifens und die »Emergenz« des begriffenen Gegenstands
	b) Die »Emergenz« des Gegenstandes und der »Perspektivenwechsel« des Begreifens

	8. Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe
	a) Die Ideen der Vernunft und die vielfältigen Aufgaben, die sie dem Begreifen stellen
	b) Die Vielfältigkeit der Verstandesbegriffe
	α) »Kausalität« und »Substanz« im unterschiedlichen Kontext der wissenschaftlichen Empirie bzw. der ästhetischen Erfahrung
	β) »Kausalität« und »Substanz« im Kontext der sittlichen bzw. der religiösen Welt
	γ) Beispiele, die erläutern können, was mit »Vergegenwärtigung« gemeint ist

	c) Die Vielgestaltigkeit der Verstandeskategorien,


	Dritter Teil: Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung – eine Neufassung der transzendentalen Dialektik
	1. Zur Geschichte des Begriffs »Dialektik«
	a) Platons Dialektikverständnis
	b) Dialektik bei den mittelalterlichen Aristotelikern
	c) Kants Dialektikverständnis
	d) Hegels Dialektikverständnis

	2. Eine vergleichende Rückschau und ein Vorschlag eines neuen Verständnisses von Dialektik
	a) Der leitende Gesichtspunkt des Vergleichs von »Sein« und »Erscheinen«
	b) Sein und Erscheinen – Deutungen ihrer Differenz und Beziehung
	c) Weiterführende Fragen und ein neuer Vorschlag

	3. Ein neues Verständnis der Dialektik
	a) Die Dialektik der Wahrnehmung
	b) Die Dialektik des Begreifens
	c) Die Dialektik der Ideen
	d) Ein Beispiel und was es lehrt

	4. Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der Vernunft: drei Schritte zur Erkenntnis ihrer Dialektik
	a) Erster Schritt: Eine Erfahrung: Alles Gegebene verwandelt sich in Aufgegebenes
	b) Eine Frage: Welcher Aufgabe stellt sich die Vernunft?
	c) Zweiter Schritt: Alle Aufgaben der Vernunft zielen auf eine neues Gegebensein der Gegenstände ab
	d) Eine Folgerung: Alles Ordnen und Gestalten dient der Öffnung eines Begegnungsraums, der eine zukunftsoffene Geschichte möglich macht
	e) Dritter Schritt: Das Subjekt ist bei der Erfüllung seiner Aufgaben einer radikalen Selbstgefährdung ausgesetzt, die nur im Lichte des Gottespostulats überwunden werden kann
	f) Das Gottespostulat und seine neue Gestalt

	5. »Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«: Wesenseigenschaften Gottes im Kontext einer neu verstandenen Postulatenlehre
	a) Zur Problemlage
	b) Freiheit, die frei macht – ein transzendentalphilosophischer Gottesbegriff
	c) »Freiheit, die frei macht« – ein religiöser Gottesbegriff
	d) Was kann ein spezifisch philosophischer Begriff leisten, wenn er als Gottesbegriff verwendet wird?
	e) »Et hoc est, quod omnes dicunt Deum« oder: Der Begriff »Freiheit, die frei macht« als Thema des Dialogs zwischen dem Glauben und der Philosophie


	Verzeichnis der zitierten Literatur
	Stichwortregister

