
Aktualität und Aktualismus. Anmerkungen zur

Aufgabe radikaler Demokratietheorie1

Oliver Marchart

Abstract Oliver Marchart diskutiert in seinem Beitrag das Verhältnis radikaler Demokra-

tietheorie zu Zeitdiagnose sowie die Forderung nach Aktualität, die an Politische Theorie

oft herangetragen wird. Dazu unterscheidet er zwischen der an Machiavelli und Gramsci

geschulten Analyse der aktuellen Lage einer hegemonialen Konjunktur und einem schlag-

wortgetriebenenAktualismus, der sich in keine theoriegeleiteteDistanz zu seinemGegenstand

setzen kann. Darüber hinaus wird empfohlen zwischen dem Zeit- und demTheoriekern radi-

kaler Demokratietheorien zu unterscheiden. Es wird argumentiert, dass letztere zwar in einer

spezifischen historischen Konjunktur entstanden sind, ihr Theoriekern – die Forderung nach

einer Demokratisierung der Demokratie und die These vom Primat des Politischen – jedoch

nach wie vor Gültigkeit besitzen.

In his contribution, Oliver Marchart discusses the relationship of radical democratic the-

ory to a diagnosis of the times and the demand for actuality often addressed to political theory.

To this end, he distinguishes between the analysis of the current situation of a hegemonic

conjuncture, trained on Machiavelli and Gramsci, and a buzzword-driven actualism that

cannot put itself at a theory-guided distance from its subject. Furthermore, it is recommended

to distinguish between the temporal and the theoretical core of theories of radical democracy. It

is argued that although the latter emerged in a specific historical conjuncture, their theoretical

core – the demand for a democratisation of democracy and the thesis of the primacy of the

political – is still valid.

1 Funded by the European Union (ERC, PREDEF, 101055015). Views and opinions expressed are

however those of the author only and do not necessarily reflect those of the European Union

or the European Research Council Executive Agency. Neither the European Union nor the

granting authority can be held responsible for them.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 Transformationen des Politischen

Einleitung

Die Freiburger Tagung »Transformationen des Politischen. Radikale Demokratie-

theorie für die 2020er Jahre«, die im Oktober 2022 am Freiburger Institute for Ad-

vanced Studies (FRIAS) stattfand, hatte zum Ziel, radikale Demokratietheorien auf

den Aktualitätsprüfstand zu stellen. Und was wäre dem Geist radikaler Demokra-

tietheorien angemessener als ein solcher Gestus selbstreflexiver Befragung? Inwie-

weit werden diese Theorien in ihren Grundzügen und Anwendungsweisen der po-

litischen Lage der 2020er Jahre gerecht? Die Frage scheint berechtigt, unterschei-

det sich der zeithistorische Kontext, in dem radikale Demokratietheorien entwi-

ckelt wurden, doch unzweifelhaft von unserem – wenngleich damit noch nicht ge-

sagt ist, worin und wie sehr. Viele der einschlägigen Varianten radikaldemokrati-

scherTheoriebildung,wie siemit Namenwie Jacques Rancière, Etienne Balibar, Er-

nesto Laclau, Chantal Mouffe oder Miguel Abensour verbunden wird, entstanden

vor dem Erfahrungshintergrund der späten 1970er und 1980er Jahre – und auch die

etwas älteren Ansätze von Claude Lefort und Cornelius Castoriadis gewannen in

diesem Zeitraum an Einfluss und Sichtbarkeit. Angesichts des zeitlichen Abstands

wurden im Call for Papers der Freiburger Tagung eine »kritische Revision der Theo-

riendesPolitischen«undeine »Reaktualisierung radikaldemokratischerAnsätze für

die 2020er Jahre«gefordert.Dieser Forderung liegt dieBeobachtungzugrunde,dass

im letzten Jahrzehnt die von radikaldemokratischen Ansätzen vehement eingefor-

derte Dynamisierung des Politischen – die Beschwörung von politischer Konflik-

tualität – sich in Form eines aggressiven Rechtspopulismus falsch verwirklicht ha-

be, weshalb, so die Schlussfolgerung, die liberale Ordnung nun besser verteidigt

denn gestört oder angegriffenwerdenmüsse.DamitwerdenEinwände gegenTheo-

rien radikaler Demokratie gebündelt, die so oder ähnlich immer wieder zu hören

sind. Radikale Demokratietheorien, heißt es, entstammten einer Zeit der »Postpo-

litik«, also den Blair- und Schröder-Jahren und ihrer Politik »jenseits von links und

rechts«; einer Zeit, in der noch der von Chantal Mouffe diagnostizierte »Konsens in

derMitte« herrschte (Mouffe 2007). Angesichts des damaligen postpolitischenKon-

sensesmögen radikaldemokratischeTheorien die Rückkehr des Politischen,mithin

des Konflikts zurecht beschworen haben, heute aber, wird gesagt, seien wir mit ei-

ner enormen Ausweitung der Kampfzone konfrontiert: vom Erfolg autoritärer Po-

pulismen über eine tatsächliche oder vermeintliche Polarisierung im Zuge der Co-

rona-Proteste bis hin zurWiederkehrdes Faschismus imWolfs- oder imSchafspelz.

Darauswird der Schluss gezogen, es gebe heute ein Zuviel anKonflikt, nicht ein Zu-

wenig.Die zentrale Forderung nach konfliktiver Politik sei hinfällig oder zumindest

hinterfragungswürdig. Und sofern die liberale Ordnung nun von den Falschen at-

tackiert werde, müsse angesichts einer drohenden »illiberalen Demokratie«, wenn

nicht eines antiliberalen Neofaschismus, der Schulterschluss mit Liberalismus und

liberalenWerten vollzogen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Oliver Marchart: Aktualität und Aktualismus 111

Nun bin ich von dem Einwand, wir wären mit einer Situation überbordender

Konfliktualität konfrontiert, nicht überzeugt, und von der scheinbar naheliegenden

Schlussfolgerung, wir müssten angesichts der Bedrohung westlicher liberaler Ord-

nungen von Liberalismuskritik Abstand nehmen, noch weniger. Zwar gehören die

Zeiten eines umfassenden neoliberalen Konsenses, sollte der je geherrscht haben,

zweifellos der Vergangenheit an. Es müsste jedoch angesichts der tatsächlichen

oder scheinbaren Reantagonisierung gefragt werden,welcher Art die gegenwärtigen

Konflikte sind. Radikale Demokratietheorien haben schließlich nie für Konflikt

völlig ungeachtet seiner Natur und Ausrichtung plädiert. Sie haben sich nie für

den nackten Konflikt um seiner selbst willen ausgesprochen. Das hieße radikale

Demokratie mit einer Apologie des Hobbes’schen Naturzustands zu verwechseln.

Schon im demokratischen Republikanismus Machiavellis geht es um den Konflikt

zwischen popolo minuto und popolo grasso. Ähnlich lenkt der Marxismus unseren

Blick auf den Klassenkampf, der in der Erfahrung der Neuen Sozialen Bewegungen

in eine Reihe nicht-klassenbasierter Kämpfe ausfächert, wie sie im Zentrum des

radikaldemokratischenEntwurfs von Laclau undMouffe stehen (Laclau undMouffe

1991). In all diesen Fällen sind Konfliktparteien politisch definiert, ist Konfliktua-

lität folglich alles andere als unbestimmt. Auch heute geht es offensichtlich nicht

darum, jede Konfrontation unbesehen abzufeiern. Nicht nur, weil wir nach Pegida

und Corona-Protesten gelernt haben, dass auch Antidemokraten protestieren –

eine Erkenntnis, die bereits seit dem Aufstieg des Faschismus verfügbar gewesen

wäre. Es stellt sich auch die Frage, inwieweit es sich bei vielen der aktuellen Ausein-

andersetzungen nicht um inszenierte Scheinkonflikte handelt. Die verschiedenen

Spielarten eines nativistischen Rechtsextremismus, der das soziale Konfliktpo-

tential entschärft, indem er es in einen Schaubühnenkonflikt um Migration und

Identität transformiert, treten in den westlichen liberalen Demokratien zumeist

großmäulig als Systemalternativen auf, sind dann aber ohne weiteres bereit, als

Mehrheitsbeschaffer für konservative und christdemokratische Parteien herzuhal-

ten, wie zuletzt etwa in Österreich, Schweden, Finnland und Spanien. Das Resultat

ist nicht etwa eine Alternative zum neoliberalen Status quo, sondern dessen zu-

nehmend autoritäre Absicherung. Genausowenig ist es auf der anderen Seite des

politischen Spektrums gelungen, den Status quo nachhaltig herauszufordern, da

sich linke und radikaldemokratische Alternativen wie Syriza, Podemos oder La

France Insoumise letztlich als zu schwach erwiesen.

Dass der Neoliberalismus durch Finanz- und Wirtschaftskrise und die viel-

beschworene Rückkehr des Staates im Zuge der Pandemiebewältigung final ge-

schwächt und damit Kritik am Neoliberalismus hinfällig geworden wäre, kann

also bezweifelt werden. Ein trivialer Grund besteht schon allein darin, dass er von

Anfang an als Projekt der elite capture angelegt war und die neoliberal eingefangenen

Funktionseliten in Wirtschaft, Medien, Denkfabriken, Universitäten und politi-

schen Parteien nach wie vor im Amt sind und sich als dogmatisch unirritierbar

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 Transformationen des Politischen

erwiesen haben. Selbst die meisten rechtsextremen, oder wie der mediale Euphe-

mismus lautet: rechtspopulistischen Parteien, sind, jedenfalls in den westlichen

EU-Mitgliedstaaten, wirtschaftspolitisch militant neoliberal und sozialdarwinis-

tisch. Natürlich erfordert die Legitimationskrise des Neoliberalismus politische

Adaptionen: von sozialen Zugeständnissen bis hin zur Umstellung auf einen noch

autoritäreren Neoliberalismus.2 Aber nichts ist vom Tisch. Kaum wurde etwa das

Dogma vom ungehinderten Freihandel durch Trump und in gewissemMaße Biden

vorübergehend aus dem neoliberalen Kanon aussortiert, kämpft schon die SPD

darum, das Freihandelsabkommen mit den USA zu reanimieren, und eine grüne

Außenministerin tourt durch Lateinamerika, um dafür zu werben, Verhandlungen

über das Freihandelsabkommen mit den Mercosur-Staaten wieder aufzunehmen.

Da sage noch jemand, es gebe keinen Konsens in der Mitte. There is no alternative,

still. Trotz Legitimationskrise: Der Paradigmenwechsel, den die neoliberale Revo-

lution der 1980er Jahre herbeigeführt hat, könnte noch lange nicht zurückgerollt

werden. In den westeuropäischen liberalen Demokratien bewegen sich die meisten

der angeblich alternativen Angebote, einschließlich des Angebots der AfD, nach

wie vor im Rahmen des zwar autoritär adaptierten, aber grundsätzlich intakten

neoliberalen Paradigmas.3

Sind also radikaldemokratische Theorien revisionsbedürftig? Bleiben wir zu-

nächst auf der diagnostischen Ebene. Ganz unabhängig von der Frage, ob nun der

neoliberale »Konsens in der Mitte« der Vergangenheit angehört oder nicht, sehen

wir uns heute einem antidemokratischen und depolitisierenden hegemonialen

Block gegenüber, der eine Radikalisierung demokratischer Forderungen noch viel

dringlicher erscheinen lässt als zu den Zeiten Blairs und Schröders.4 Es wäre ein

analytischer wie politischer Fehler, in den rechtsextremen »Systemalternativen«,

die, wie von Chantal Mouffe vorhergesagt, von genau diesem Konsens im Zentrum

befeuert wurden, etwas wesentlich anderes sehen zu wollen als die faschistischen

Fußtruppen des neoliberalen Machtblocks selbst, der im Zweifelsfall auf immer

2 Wobei der Neoliberalismus natürlich immer schon autoritär war, nicht zufällig hat er seinen

sozialexperimentellen Ausgang von Pinochets Chile genommen.

3 Dass noch längermit demNeoliberalismus, dessen Abgang von überenthusiastischen Beob-

achtern bereits besungenwurde, gerechnetwerdenmuss, lässt sich auch aus der gelungenen

Konstitutionalisierung neoliberaler Kernideen erschließen – man denke nur an die Veran-

kerung von »Schuldenbremsen« in Verfassungen (so flexibel im Notfall damit umgegangen

werden mag – die Rückkehr zur Austeritätspolitik ist damit immer schon programmiert).

4 Depolitisierend wirkt die Formation nicht nur aufgrund der Inszenierung von politischen

Pseudokonflikten zwischenAlternativen, die keine sind, oder eines neoliberalenKonstitutio-

nalismus, der essentielle policies dem Spiel des politischen Konflikts zu entziehen versucht,

sondern auch aufgrund der Moralisierung und/oder gouvernementalen Pazifizierung politi-

scher Konfliktlagen durch den von Nancy Fraser so bezeichneten »progressiven Neoliberalis-

mus«.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Oliver Marchart: Aktualität und Aktualismus 113

autoritärere Modi der Beherrschung umzuschalten gewillt ist. Deshalb sollte man

nicht unbedacht in denChor jener einstimmen,die die vomsogenanntenRechtspo-

pulismus belagerte liberale Demokratie demUntergang geweiht sehen. Unablässig

sindwirmit demVersuchunsererRekrutierung für dieVerteidigung eines liberalis-

tischen Minimalmodells von Demokratie konfrontiert, wobei doch die Gespenster,

die das Modell bedrohen, gerade von jenen gerufen wurden, die jede tatsächlich

demokratische Alternative als illegitim, »illiberal«, unvernünftig, unrealistisch, po-

pulistisch, ja extremistisch, wenn nicht kommunistisch denunzierten, während sie

sich zugleich mit Rechtsextremen arrangierten oder deren Aufstieg förderten.

Wenn wir also nach der Aktualität radikaler Demokratietheorie fragen, dann

wüsste ich nicht, was sich so substantiell gebessert haben sollte, dass das Projekt

einer Demokratisierung der Demokratie ad acta gelegt werden könnte. Die Ursache

sozialer und politischer Verwerfungen besteht nicht in einemMangel an Liberalis-

mus, sondern in einemMangel an Demokratie, zu der in einemmodernen, vom Li-

beralismus nicht okkupierten Verständnis auch ein Projekt ökonomischer Egalisie-

rung und Solidarisierung zählt. Mehr denn je sind, so betrachtet, die real existie-

renden liberalen Ordnungen, in denen wir im globalen Westen leben, demokrati-

sierungsbedürftig (von den autoritären Ordnungen anderswo ganz zu schweigen).

Mehr denn je ist ein Projekt radikaler Demokratisierung notwendig. Es empfiehlt

sich daher, zu unterscheiden zwischen der Zeitgebundenheit der Entstehung radi-

kaler Demokratietheorien und der Gültigkeit ihrer Grundpostulate.

Zeit- und Theoriekern radikaler Demokratie

Dazu ist zunächst der verbreitete Eindruck zu korrigieren, Theorien radikaler

Demokratie wären tatsächlich aus der historischen Erfahrung der Linken mit der

Third Way-Politik von Clinton, Blair und Schröder hervorgegangen. Schon dieser

Eindruck ist falsch. Zwar haben sich zentrale Vertreterinnen radikaler Demokra-

tietheorie an der neoliberalen »Postpolitik« u.a. der Third Way-Sozialdemokratie

abgearbeitet, aber festnageln auf diese Konjunktur lässt sich nur deren Zeitdiagno-

se von damals, nicht ihr demokratietheoretischer Einsatz. Ihre zentralen Postulate

sind tatsächlich älter als der Third Way-Neoliberalismus, gingen sie doch aus den

Erfahrungen der neuen emanzipativen Kämpfe der 1970er und frühen 1980er Jahre

hervor. Sie besitzen somit, was ihren Entstehungskontext betrifft, einen Zeitkern,

wovon die Gültigkeit ihres programmatischen Postulats einer notwendigen Demo-

kratisierung der Demokratie, die über die Vermittlung durch einen ökonomistisch

verkürzten Klassenkampf hinausgeht und neuere Kämpfe etwa des Feminismus,

des Antirassismus oder der Ökologiebewegung einschließt, unberührt bleibt. Der

Zeitkern ist vomTheoriekern zu unterscheiden. Neben (1) dem programmatischen

Postulat der Demokratisierung der Demokratie zählt zu diesem Theoriekern (2) das

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 Transformationen des Politischen

ontologische Postulat eines Primats des Politischen. Auch dieses Postulat geht aus der-

selben historischen Erfahrung einer aufbrechenden marxistischen und parteiso-

zialistischen Orthodoxie hervor. Es ist das Ergebnis einer verbreiteten Abwendung

vom marxistischen Ökonomismus und also vom Primat des Ökonomischen. Denn

basierend auf dem ontologischen Primat der Ökonomie war von den Nachlass-

verwaltern der ersten Sozialen Bewegung, der Arbeiterbewegung, ein Primat des

Klassenkampfes – verstanden als Kampf zwischen gesellschaftlichen Akteuren, die

über ihre Stellung im Produktionsprozess definiert waren – abgeleitet worden.Mit

dem Entstehen der Neuen Sozialen Bewegungen hatte diese Erzählung historisch

an Plausibilität verloren. Im Primat des Politischen, der den des Ökonomischen

ablöste, drückte sich also ein neu erwachterWunschnachHandlungsmacht jenseits

ökonomischer, historischer oder dialektisch-materialistischer Garantien aus.

Man sieht, wie Zeitkern und Theoriekern voneinander getrennt und doch his-

torisch vermittelt sind. Einerseits steht die Idee eines ontologischen Primats des

Politischen für sich undmuss – schon um den ökonomischen Apriorismusmarxis-

tischer Orthodoxie zu entkommen – universelle Geltung beanspruchen, denn an-

sonsten könnte ja nicht von einem ontologischen Primat gesprochen werden.5 Onto-

logisch gedacht sind alle Gesellschaften politisch institutiert und politisch reinsti-

tuierbar – von daher die Gleichursprünglichkeit von Konflikt und Kontingenz als

unhintergehbare quasi-transzendentale Bedingungen sozialer Ordnung als solcher

(Marchart 2010). Andererseits kann erst im Zuge der historischen Erfahrung ver-

allgemeinerter Konfliktualität und Fungibilität sozialer Ordnung die Idee von der

ontologischenNatur des Politischen, oder technisch gesagt: des Antagonismus auf-

kommen.Dasheißt abergeradenicht,dassnur inden 1970er-und 1980er JahrenGe-

sellschaften antagonistisch verfasst gewesen wären und es früher nicht waren oder

heute nicht mehr sind. Das zu behaupten wäre schlicht absurd. Stattdessen müs-

sen wir, um nicht in Widerspruch zur Behauptung zu geraten, alle Konflikte seien

immer Konflikte zwischen konkreten politisch definierten Parteiungen, zwischen

einer ontischen Ebene konkreter Konflikte und einer ontologischen der Konfliktua-

lität schlechthin, also des Antagonismus, differenzieren.6

Das hat Folgen, wenn es darum gehen soll, radikaldemokratische Theorien auf

ihre Revisionsbedürftigkeit hin abzuklopfen. Als revisionsbedürftig im strengen

Sinn können zunächst nur überholte Zeitdiagnosen betrachtet werden. In dieser

Hinsicht können sicher frühere Diagnosen kontrovers diskutiert und, wie gerade

in Bezug auf die Resilienz neoliberaler Politiken angedeutet, divergierende Ein-

schätzungen ausgetauscht werden. Doch bleibt davon der eigentliche Theoriekern

5 Ontologie ist die Lehre von der Natur des – hier: sozialen – Seins im Allgemeinen.

6 Es versteht sich in einem konstruktivistischen Ansatz von selbst, dass diese Parteiungen dem

Konflikt nicht vorgelagert sind, sondern als Parteiungen durch ihn hervorgebracht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Oliver Marchart: Aktualität und Aktualismus 115

radikaler Demokratietheorien weitgehend unberührt. Radikale Demokratietheo-

rien, die ihr Hauptanliegen nicht länger in der Demokratisierung der Demokratie

fänden, wären keine. Und auch das sozialontologisch garantierte Primat des Po-

litischen kann nicht einfach aufgegeben werden. Denn wird abgelassen von der

Annahme, dass soziale Ordnung aufgrund ihrer unüberwindbaren Kontingenz

durch politisches Handeln konfliktiv (re-)instituierbar ist, wird auch das Ziel einer

Demokratisierung von Demokratie hinfällig. Im Extremfall befänden wir uns dann

in einer Welt, in der unser Handeln durch historische Zwangsgesetze, den öko-

nomischen Profitimperativ, unaufhaltsame technologische Entwicklungen oder

schlicht die Gene vorherbestimmt wäre und Politik somit auf das Management des

Unausweichlichen beschränkt bliebe.EineWelt, in der demPolitischen kein ontolo-

gischer Primat zukommt, ist eine Welt ohne Demokratie. Revisionsbedürftig wäre

der Theoriekern nur dann, wenn wir übereinkämen, dass das Politische aus der

Welt verschwunden ist oder retrodeterministisch durch einen Primat des Ökono-

mischen abzulösen wäre. Die Ubiquität von Protesten – von Black Lives Matter über

Klimaproteste bis hin zumKampf gegen die PensionsreformMacrons – scheintmir

das Gegenteil zu belegen. Immer wieder brechen Antagonismen auf, die scheinbar

als überwunden galten, während neue Antagonismen entstehen. Es zeugt also

keineswegs von einem verstiegenen Hang zur Metaphysik, eine Ontologie des

Politischen vertreten zu wollen; es zeugt von politischem Realismus.

Politische Theorie und Zeitdiagnose

Wenn also das Projekt einer Demokratisierung der Demokratie nach wie vor nicht

passé, ja wenn es sogar dringlicher denn je ist, dann stellen sich strategische An-

schlussfragen.Die klassischeFrage:Was tun?,die gelegentlich an radikaleDemokra-

tietheorien adressiert wird, ist freilich nur vermittelt theorierelevant.Theorie wird

uns keine unmittelbare Antwort darauf geben können, wie in einer konkreten poli-

tischen Situation vorzugehen ist. So wünschenswert das wäre, es hießeTheoriemit

Erwartungen überfrachten, die sie nur enttäuschen kann, denn politische Hand-

lungsschritte lassen sich nicht theoretisch ableiten, sondern nur in praxe erproben

– bei allen Risiken, die das mit sich bringt. Die Zeiten, in denen ein Politbüro, das

sich im Besitz der »korrekten«Theorie wähnte, politische Tageslosungen ausgeben

konnte, sind klarerweise vorbei. Aber was kommt danach? War an den Besitz der

korrekten Theorie im marxistischen Dispositiv noch eine Art Heilserwartung ge-

knüpft, sofern ja die theoretisch verbürgte Einsicht in die Gesetze der Geschich-

te und der Ökonomie den unausweichlichen politischen Erfolg verbürgte (weshalb

selbst intellektuellwenigbeeindruckendeGestaltenwieStalinoderKimIl Sungviel-

bändige theoretische Gesamtwerke hinterließen), so kippte diese Theoriegläubig-

keit in ihr Gegenteil: eine über die politischen Lager hinweg geteilte Theorieskep-

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 Transformationen des Politischen

sis, wenn nicht Theorieverachtung. Im herrschenden liberalen Utilitarismus, der

nur gratifiziert, was von unmittelbarer Nützlichkeit ist, bleibt fürTheorie, die ihren

praktischen Wert nur mittelbar erweisen kann, kein Platz. Wie selbstverständlich

wird vonTheoriebildung erwartet, dass sie auf einer Flughöhe verbleibt, auf der kei-

neArbeit amBegriff, ja ambestenüberhaupt keine intellektuelleAnstrengungerfor-

derlich ist, um Texten (von möglichst geringem Umfang) einen Gebrauchswert ab-

gewinnen zu können.Nicht nur an den neoliberalisierten Universitäten verschwin-

den Theorieprofessuren. Auch auf der Linken droht Theoriegläubigkeit in Antiin-

tellektualismus umzuschlagen. Bücher wie Hardts und Negris Empire (Hardt und

Negri 2002) oder zuvor Hegemonie und radikale Demokratie von Laclau und Mouffe

konnten noch an der regulativen Idee vom großen »theoretischenWurf«,wie sie im

ausklingendenmarxistischenDispositiv Geltung behielt, partizipieren. Aber dieses

Genre ist längst von kleinformatiger Manifest- und aktivistischer Handreichungs-

literatur abgelöst worden. Nicht dass letztere nicht auch ihre Berechtigung hätte,

aber zur Arbeitsgrundlage solcher Literatur gehört, dass gerade keine erwähnens-

werteTheorieanstrengung notwendig ist, um sie zu konsumieren.7

Was für den praktischen Anwendungswert vonTheorie gilt, das gilt auch für de-

ren diagnostischen Anwendungswert. So ist es nicht Aufgabe von Politischer Theo-

rie, ein Analyseinstrumentarium bereitzustellen, wie es in den empirischen Sozial-

wissenschaften zu finden wäre. Was dort unter dem Titel der »Theorien mittlerer

Reichweite« firmiert, ist keine Theorie. Es wäre ein Irrtum zu glauben, Politische

Theoriemüsste sich alsMagdderEmpirie verdingen. ImGegenteil.Durchdie syste-

matische Entfaltung eines Kategorienapparats ziehtTheorie eine Distanz zu ihrem

Gegenstand ein und eröffnet so überhaupt erst den Blick auf ihn. PolitischeTheorie

geht also nicht im Gegenstand – der Politik oder einer bestimmten politischen Si-

tuation – auf, kann aber umgekehrt auch nicht umstandslos aus ihm heraustreten

und wie ein Gebirgsadler über der Politik schweben. Wäre politische Theorie ein-

fach nur Teil des Handgemenges, wäre sie nicht Theorie; würde sie sich aber als je-

demHandgemenge enthoben imaginieren,wäre sie keine politischeTheorie. Erst im

prekären Spalt zwischen einem argumentativ zu entfaltenden Theorieapparat und

einer konkret zu bewertenden politischen Situation eröffnet sich ein Raum für das

theoretisch informierte Urteilsvermögen. Erst dieser Spielraum,der jede unmittel-

bare Anwendung von Theorie verhindert, eröffnet die Chance auf erhellende Ein-

sicht und praktisches Urteil.8

7 Das Bild ist zugegebenermaßen überspitzt. Denken lässt sich nicht abstellen; und der

Wunsch, zu verstehen, ist an die Konstruktion von und die Arbeit mit Theorien gebunden.

Nach wie vor bilden sich beispielsweise Kapital-Lesekreise, auch wenn das wohl vor allem

dem Fetischcharakter des Marx’schen Hauptwerks geschuldet ist.

8 Wobei jede Einsicht nur Einsicht aus Sicht der jeweiligen Theorie ist und Plausibilität gewinnt

nur vor dem Hintergrund des sie stützenden theoretischen Apparats.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Oliver Marchart: Aktualität und Aktualismus 117

AufTheorien radikaler Demokratie übertragen, lässt sich vor demHintergrund

dieserÜberlegungen feststellen, dass es nicht Aufgabe radikalerDemokratietheorie

sein kann, soziologistische, philosophistische oder essayistische Zeitdiagnosen ab-

zuliefern,wie sie den Buchmarkt ohnehin überschwemmen.Diewöchentliche Aus-

rufung immer höher gehängter Großdiagnosen, von etwa Byung Chul Han mit Ti-

teln wieMüdigkeitsgesellschaft, Transparenzgesellschaft oder Palliativgesellschaft zu un-

freiwillig selbstparodistischer Meisterschaft gebracht, hat mit ernsthafter Zeitdia-

gnose wenig zu tun. Genauso verfehlt wäre es, die Aufgaben für radikale Demokra-

tietheorie dann eben tiefer hängenundetwa regelmäßigepolitischeTageskommen-

tare einfordern zu wollen. Sosehr es gegebenenfalls nötig werden kann, wenn man

sich dieser pathetischen Formel bedienen möchte, die Stimme zu erheben – radi-

kaldemokratische Autoren setzen sich im Regelfall doch deutlich ab von der Sozi-

alfigur des »engagierten Intellektuellen«, wie sie Jean-Paul Sartre verkörperte, der

seine Stimme täglich und zu allem erhob. Was radikaldemokratische Autorinnen

wie Mouffe, Rancière, Balibar und andere auszeichnet, ist ein Denken »in der Kon-

junktur«,wie dies bei Althusser hieß,unddamit einDenkenhistorischer Aktualität.

Dieses Denken von Aktualität ist nicht zu verwechseln mit Aktualitätsbewirtschaf-

tung,wie imFall der ad hoc-Stellungnahmen vonMedienintellektuellen zuTageser-

eignissenoderModethemen.Aktualität ist imkonjunkturellenSinnzuverstehenals

ein strategisches Kräfteverhältnis, dessen jeweiliger Zustand aus Verschiebungen

in der hegemonialen Formation hervorgeht. So kann Chantal Mouffe in ihrem pro-

grammatischen Buch zum Linkspopulismus von einem »populistischen Moment«

sprechen, wenige Jahre später aber in ihremManifest zur »grünen demokratischen

Revolution« eine Schwächung dieses Moments konstatieren (Mouffe 2018; Mouffe

2022). Damit ist gerade nicht gemeint, wie Kritikerinnen es Laclau,Mouffe und an-

deren Vertretern der Essex School zu Unrecht vorrechnen, dass die Zeit des linken

Populismus endgültig vorbeiwäreundalle entsprechendenProjekte gescheitertwä-

ren. Populismus, als eine theoretisch verbürgte Grunddimension aller Politik (La-

clau 2005), kann als solcher gar nicht »scheitern«, sondern nur konjunkturell auf-

und abebben. Die diagnostische Kunst besteht im theoriegeleiteten Urteil darüber,

ob der populistische Moment – der Moment einer populistischen Intervention in

das Kräftefeld der Politik – gekommen ist oder nicht.

Der überbrückende Spalt zwischen Theorie und Praxis

Das führt uns vomProblemderAnalyse- zurückzudemderpraktischenAnleitungs-

funktion vonTheorie: zur Frage, was zu tun sei. KannTheorie strategisches Verän-

derungshandeln anleiten? Nun ist die diagnostische Urteilskraft, die sich im Spiel-

raumzwischenTheorie undGegenstand einnistet, identischmit der politischenUr-

teilskraft, die strategisch orientiertes Handeln erfordert. Kein Zweifel:Theorie lässt

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 Transformationen des Politischen

sich nicht unmittelbar in politisches Handeln übersetzen – wo dies versucht wird,

ist der Misserfolg meist vorprogrammiert. Das bedeutet aber nicht, dass sie nicht

eine mittelbare Rolle für politisches Handeln übernehmen kann. Obwohl sie kei-

ne unmittelbare Anwendungsfunktion besitzt, hat sie doch Orientierungsfunkti-

on, sofern sie den Handelnden einen Plausibilitäts- und Selbstverständigungsrah-

men zu Verfügung stellt – kein Netz und keinen doppelten Boden, aber doch einen

Rahmen zur strategischen Beurteilung vonHandlungsoptionen in einer gegebenen

Konjunktur.

Bleiben wir beim Beispiel des Linkspopulismus. Vor dem Hintergrund einer-

seits der politischen Proteste der spanischen 15-MBewegung von 2011/2012 und der

Populismustheorien Gramscis und der Essex School andererseits entwickelte eine

Gruppe von Mitarbeiterinnen der Institute für Philosophie und für Politikwissen-

schaft der Madrider Complutense Universität die sogenannte »Podemos Hypothe-

se«: die Hypothese, dass die konjunkturellen Verwerfungen innerhalb der hegemo-

nialen Formation Spaniens Raum für eine linkspopulistische Option in der Partei-

enlandschaft geschaffen hatten–und tatsächlichwurde dieseHypothese imprakti-

schen Experiment der Europawahl 2014 und der spanischen Parlamentswahlen von

2015, 2016 und, mit geringerem Erfolg, 2019 bestätigt. Es wurde also ein »populis-

tischer Moment« zunächst korrekt diagnostiziert und die praktische Schlussfolge-

rung gezogen, es müsse nun eine Partei gegründet werden. Nur kennt dieWelt der

Politik keinenStillstand.Nachder Fusion vonPodemosmit derTraditionslinkender

Izquierda Unida sah Inigo Errejon, der wohl überzeugteste Laclauianer in der Pode-

mos-Führung (Errejon und Mouffe 2016), dass die neue Formation Unidas Podemos

(UP) die linkspopulistische Strategie aufgegeben hatte und in Wahlen enttäuschte.

Er verließ Podemos und gründete mit Manuela Carmena 2019 die zunächst erfolg-

reiche Liste Más Madrid und die weniger erfolgreiche nationale Liste Más País. Im-

mer klarer deutete sich an, dass der »populistische Moment« abzuklingen drohte

unddie hegemoniale Formation sichwieder stabilisiert hatte. Für die vorgezogenen

Neuwahlen von 2023 schließlich entwickelte er mit der populären Arbeitsministe-

rin Yolanda Díaz, die von dem gescheiterten ehemaligen UP-Führer Pablo Iglesias

sabotiert worden war, das neue Projekt Sumar, eine Plattform der Kräfte links der

Sozialisten, der sich nach mühsamen Verhandlungen auch Unidas Podemos anzu-

schließen gezwungen sah, um nicht gänzlich aufgerieben zu werden.

Nichts andiesernoch langenicht abgeschlossenenSagagingunmittelbar aus ei-

nerTheorie hervor, und doch bot die Hegemonie- und Populismustheorie der Essex

School einen Intellegibilitätsrahmen für politische Überlegungen und strategische

Entscheidungen. Sie erlaubte den Akteuren, eine reflexive Distanz zum tagespoli-

tischen Geschäft zu gewinnen, und verhinderte so zunächst, dass sie sich gänzlich

im Präsentismus der Platzbesetzungen oder im Klein-Klein taktischer Winkelzüge

verhedderten. Sie stattete die Akteurinnen mit einer auf der Analyse der Konjunk-

tur basierendenHandlungsperspektive aus.Ankeiner Stelle kannTheorie allerdings

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Oliver Marchart: Aktualität und Aktualismus 119

die praktische Beurteilung einer Konjunktur präjudizieren. Jedes politische Urteil,

jede strategische Entscheidung ist eine Wette – im besten Fall eine theoretisch in-

formierte Wette: ein educated guess im Raum des Praktischen. Ob ein populistischer

Moment besteht oder imVergehenbegriffen ist, lässt sich zwar vor einemsinnvollen

Theoriehintergrund vermuten, ist letztlich aber nur praktisch zu erweisen. Darin

besteht das Paradoxe des Spalts zwischenTheorie undPraxis.Ohne eineTheorie des

Populismus (und persönliche Erfahrungen in der populistischen politischen Kultur

Lateinamerikas, wie im Fall Errejons) hätte man möglicherweise nicht einmal die

»Podemos-Hypothese« entwickeln können.Der Spalt trenntTheorie vonPraxis,und

nurweil er trennt, das heißt: gerade weil theoretische Distanznahme praktisch pro-

duktiv ist, dient er zugleich als Brücke. Dazu muss freilich auch umgekehrt Politi-

sche Theorie praktisch informiert und an sozialen Kämpfen orientiert bleiben. Sie

darf nicht zu idealerTheorie und damit »Politischer Philosophie« im akademischen

Sinne verkommen. PolitischeTheorie, abgespalten von und doch gebunden an poli-

tischesHandeln, hat genauswenig zu schaffenmit Schreibtischentwürfen von idea-

len Welten der Gerechtigkeit wie sie unvermittelt nutzbare Handlungsempfehlun-

gen liefern könnte.

Radikaldemokratische Binnendifferenzierungen

Fassen wir das bisher Gesagte zusammen. Vor allem anderen noch ist radikale De-

mokratietheorie eines:Theorie.Wer sich vonTheorie als solcher verabschiedenwill,

kanndas tun, läuft damit aberGefahr, im Immanentismusunreflektierter Aktion zu

versinken, erfordert doch jede über den Tellerrand von ad hoc-Aktionen hinausbli-

ckende Strategie bereits so etwaswieTheorie imweitesten Sinn,ob diese nungut ist

oder schlecht, ausgearbeitet oder rudimentär, zielführend oder selbstzerstörerisch.

Wer bewusst an Theorie festhält, wird vermutlich versuchen, eine passable, halb-

wegs ausgearbeitete und irgendwie zielführende Theorie zu entwerfen, ohne sich

von ihr Handlungsgarantien zu erhoffen.9 Das gilt selbstverständlich auch für ra-

dikale Demokratietheorien. Radikale Demokratietheorie sollte einen kategorialen

Apparat bereitstellen, der es ermöglicht, die politische Konjunktur sowie die stra-

tegischen Handlungsoptionen innerhalb dieser Konjunktur auf realistische Weise

zu beurteilen. Dazu kommt, sofern wir am Anspruch innerer Schlüssigkeit festhal-

ten wollen, dass die Prinzipien praktischer Politik nicht in offenem Widerspruch

zum theoretischen Begriff des Politischen, der einer bestimmtenTheorie zugrunde

9 Mehr ist ohnehin nicht zu erreichen, denn eine, wieman im Jargon der Forschungsförderung

sagen würde, »exzellente« Theorie, die in jeder Hinsicht die volle Punktezahl einfährt, exis-

tiert nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 Transformationen des Politischen

liegt, stehen sollten, und dass sich dieser theoretische Begriff wiederum im Rea-

litätscheck praktischer Politik bewähren sollte, ohne dass deshalb Politik und das

Politische schon ineinander aufgingen. Der Begriff der politischen Differenz ver-

weist auf dieses reversible oder chiasmatische Verhältnis zwischen »ontischer« Po-

litik und dem »ontologischen« Politischen (Marchart 2010). Das lässt sich natürlich

auch auf das Verhältnis von radikaldemokratischer Politik – als einer auf Demo-

kratisierungderDemokratie gerichteten Praxis –und radikaldemokratischerTheo-

rie übertragen. Ein radikaldemokratischer Begriff des Politischen sollte keine welt-

fremde Vorstellung von Politik propagieren, und die strategische Ausrichtung radi-

kaldemokratischer Politik sollte nicht von einer idealisierenden Vorstellung von der

Natur des Politischen angeleitet sein.

DieFragederTheorie,bzw.der je spezifischenAusbuchstabierungeinesBegriffs

des Politischen in seinem Verhältnis zu Politik, ist also nicht allein von akademi-

schem Interesse. Und tatsächlich unterscheiden sich radikaldemokratische Ansät-

ze zum Teil erheblich voneinander. Es ist hier nicht der Ort, um einen detaillierten

Überblick zu geben, aber halten wir das Offensichtliche fest: radikaldemokratische

Ansätze bilden keinen einheitlichenTheoriekorpus. Das heißt nicht, dass sich nicht

etwas Ordnung in das Gewirr bringen ließe. Ich schlage vor, radikale Demokratie-

theorien entlang der beiden Kriterien der demokratischen Zielbestimmung und des po-

litischen Mitteleinsatzes zu unterscheiden. Legt man diese Kriterien an, öffnet sich

eineWasserscheide. In Bezug auf die Zielvorstellung von Demokratie, also das De-

mokratieverständnis, lassen sichTheorien,die ein Ideal derHerrschaftsfreiheit ver-

folgen, von solchen unterscheiden, für die Macht- und Herrschaftsverhältnisse ein

unauslöschliches Merkmal von Gesellschaft darstellen. Tendieren erstere zu einem

an-archischen, wenn nicht anarchistischen Verständnis von Demokratie, so stehen

letztere in einer Tradition, die sich eher auf Gramsci undMachiavelli zurückführen

lässt. In Bezug auf die Wahl der politischenMittel lassen sich wiederum jeneTheo-

rien, die der explosiven Revolte oder dem Aufstand den Vorzug geben, von solchen

unterscheiden, die im politischen Handeln eher die Mühen der Ebene und ggf. die

Rolle von Institutionen hervorheben. Bei genauerer Betrachtung wird man eine er-

staunlicheKoinzidenz zwischen beidenGruppen feststellen.Wer ein eher an-archi-

sches und anti-staatliches Verständnis von Demokratie hat (wie etwaMiguel Aben-

sour, Jacques Rancière oder SheldonWolin), besitzt im Regelfall auch ein insurrek-

tionistisches Politikverständnis. Wer ein im politischen Sinne »realistisches« Ver-

ständnis vonDemokratie hat,wird imMitteleinsatz eher auf dieNotwendigkeit ver-

weisen, einen gegenhegemonialen Kollektivwillen zu konstruieren oder plebejische

Institutionen einzurichten (wie etwa Ernesto Laclau und Chantal Mouffe oder John

McCormick, sofern man ihn der radikalen Demokratie zurechnenmöchte).

Ichmöchte an dieser Stelle nicht in eine Diskussion dieserTheorien einsteigen,

sondern vielmehr von vornherein eine Seite beziehen und die systematischen Kon-

sequenzendieserEntscheidungandeuten. InBezugaufdasDemokratieverständnis

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Oliver Marchart: Aktualität und Aktualismus 121

erscheint mir die an-archische oder anarchistische Auslegung an der spezifischen

Natur vonDemokratie vorbeizugehen. Ist die Abwesenheit allerHerrschaft tatsäch-

lich die zentrale Zielbestimmung von Demokratie? Weshalb dann nicht gleich von

Anarchie sprechen?Und inBezugaufdie politischenMittel lässt sich ebensodie Fra-

ge stellen, ob, wenngleich Protest am Anfang jeder politischenMobilisierung steht,

ein bloßer Insurrektionismus politisch nachhaltige Effekte haben kann. Reicht es

aus, hegemoniale Machtstrukturen einfach nur aufzubrechen oder müssen nicht

auch gegenhegemoniale Strukturen befestigt werden? Für die Errichtung einer de-

mokratischenGegenhegemoniewird sich der Anti-EtatismusmancherTheorien als

Sackgasse erweisen (Marchart 2020).Genauso ist jeder Insurrektionismus politisch

strategieblind. Strategien müssen entworfen werden, Mehrheiten organisiert, po-

litische Widerstände überwunden, die »Festungen und Kasematten« (Gramsci) zi-

vilgesellschaftlicher wie staatlicher Institutionen eingenommen und transformiert

in einem Prozess, den Gramsci als Staat-Werden bezeichnet hat. Kurzum: die hori-

zontalePolitik sozialerBewegungen,sonotwendig sie fürdieDemokratisierungder

Demokratie ist,mussorganisatorisch indieMachtvertikaleübersetztwerden.Nicht

alle radikale Demokratietheorien bieten das notwendige Rüstzeug, um zu verste-

hen, dass horizontale Politikformen längerfristig nur erfolgreich sind, wenn sie in

einem »orthogonalen« Verhältnis zu vertikalen Politikformen stehen.

Demokratie als Herrschaftsform: Das Prinzip der Volkssouveränität

Die Entscheidung für die gramscianische und machiavellische Seite der radikalde-

mokratischen Binnendifferenz erlaubt es, ein in sich halbwegs stimmiges Theorie-

kondensat zu entwickeln. Das kann hier nur in Umrissen dargestellt werden.Wird

postfundamentalistischakzeptiert,dass eineGesellschaft,die jedeFormvonMacht,

Herrschaft und Konfliktualität überwunden hätte, schlicht undenkbar ist,10 dann

liegt auf der Hand, dass Demokratie nicht mit Herrschaftsfreiheit synonym sein

kann. Auch unter – durchaus namhaften – Vertreterinnen radikaler Demokratie-

theorie kommt es zur Verwechslung von Demokratiemit Herrschaftsfreiheit. Doch

Demokratie ist nicht Anarchie,weil sie nicht derName für die Abwesenheit eines je-

den Grundes (einer jeden arché) ist. Sie ist vielmehr im Demos selbst gegründet. So

wie sie nicht Herrschaftslosigkeit bedeutet, bedeutet sie auch nicht die Herrschaft

des Beliebigen oder der Beliebigen, wie Rancière in einer Verwechslung von Kon-

tingenzmit Arbitrarität nahelegt, weshalb er auf das antike Lotteriesystem zurück-

greift (Rancière 2011), sondern Demokratie bedeutet, wie man weiß, schlicht Herr-

10 Der Sammelname für dieses Phänomenbündel lautet Antagonismus, worunter jene ontolo-

gische Instanz zu verstehen ist, die jede gesellschaftliche Ordnung zugleich formt und ver-

formt (Marchart 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 Transformationen des Politischen

schaft (kratos) des Demos.Modern und nicht antik ausgelegt, führt derWortsinn zu

einem demokratischen Begriff von Volkssouveränität – ein Konzept, das von vie-

len auf der anderen Seite derWasserscheide abgelehnt wird. Politisch führt er zum

demokratischen Verständnis von Populismus als der praktisch-politischen Präfigu-

ration einer künftigen Herrschaft des Demos.11

Dazumuss freilich die spezifischeNaturmoderner Demokratie akzeptiert wer-

den. In der modernen demokratischen Revolution finden Kontingenz- und Kon-

fliktaffirmation zusammen.12 Die gesellschaftliche Ordnung wird als veränderbar

wahrgenommen, ja ihre Veränderung wird geradezu politisches Programm. Und

das geschieht, sofern Veränderung radikal sein soll, im Medium des Konflikts. Die

Revolution ist die Figur, mit der die Moderne Konflikt wie Kontingenz gleicherma-

ßen affirmiert.Genausodrückt sich das Politische,darauf lässt sich imAnschluss an

Ernesto Laclau hinweisen (Laclau 2007;Marchart 2019),modern imSpalt der Reprä-

sentation aus, also nicht im Lotteriemodell oder in Unmittelbarkeitsvorstellungen

vondirekter oder gar liquiderDemokratie.Denn es ist geradedieNichtidentität von

Repräsentant und Repräsentierten, die garantiert, dass die politische Auseinander-

setzung – als Kampf partikularer Akteure um die Repräsentation des Allgemeinen

–weitergeht. In diesem Sinne ist moderne Demokratie ein Regime der Affirmation

des Politischen. Und schließlich unterscheiden sich moderne demokratische Prin-

zipien grundsätzlich von antiken wie feudalständischen Werten, weil sie auf Uni-

versalisierung angelegt sind. Lefort (1990) hat das an den Menschenrechten als dem

»generischen Prinzip« der Demokratie exemplifiziert. Einmal instituiert ist die Le-

gitimationsbasis gelegt für immerweitereGruppen,die für sichdasRecht aufRech-

te einfordern. Aber diese Ausweitungslogik beginnt schon bei der modernen Idee

von Demokratie als Herrschaft des Demos. Denn wer ist dieser Demos? In der at-

tischen Demokratie sind es die männlichen Bürger ungeachtet ihres Besitzstatus.

Das war historisch betrachtet zwar fortschrittlicher als das Zensuswahlrecht der li-

beralenRegimedes 19. Jahrhunderts, aber es existierte inAthenkeinnormativerAn-

11 Radikaldemokratischer Populismus wäre so zu verstehen als ein Demokratisierungsprojekt

imNamen eines potentiell oder künftig herrschenden Demos, wie immer dessen Herrschaft

dann ausgestaltet wäre.

12 Hieran erkennt man den Unterschied zur antiken Demokratie. Zwar kannman den Griechen

wohl Kontingenzbewusstsein zuschreiben, aber Konfliktaffirmation mit Sicherheit nicht.

Natürlich, der griechische Agon, der regelgeleitete Wettstreit, auf den Arendt so große Stü-

cke hielt, wird seit Burckhardt und Nietzsche als wichtiges Merkmal der griechischen Welt

verbucht und ist mit den an Arendt geschulten agonistischen Demokratietheorien zurück-

gekehrt. Der innere Antagonismus aber, der in Griechenland im Schreckbild der stasis – des

Bürgerkriegs – auftrat, traf dort weder auf Affirmation noch Anerkennung. Im Gegenteil, für

die Griechen drohte die stasis das Band der Polis zu zerreißen und die Eintracht der Polis-Bür-

ger zu zerstören. Eine Schreckensvision. Für Griechenland galt also: Kontingenzakzeptanz: ja.

Konfliktaffirmation: nein.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Oliver Marchart: Aktualität und Aktualismus 123

spruch, die Grenzen des Demos auszuweiten. Selbst den Sklaven undMetöken, die

aufseiten der attischen Demokraten 403 v.d.Z. gegen das Heer der Dreißig Oligar-

chen gezogen waren, gestanden die siegreichen Demokraten kein Bürgerrecht zu.

Nichts an der attischenDemokratie war auf Universalisierung desDemos angelegt.

Mit dermodernen Erfindung des Prinzips der Volkssouveränität ändert sich et-

was Grundsätzliches. Die Grenzen des Demos beginnen zu wandern; es gibt keinen

letztinstanzlichennormativenGrund, an demsie ein für allemal festgezurrtwerden

könnten.13 Wie kommt das? Das Subversive am modernen Begriff der Volkssouve-

ränität entspringt, anders als man denkenmag, nicht seiner durch liberale Institu-

te eingeschränkten Geltungskraft, sondern gerade der von der Fürstensouveränität

ererbten absoluten, uneingeschränkten und unteilbaren Geltung. Absolutheit, Un-

eingeschränktheit und Unteilbarkeit sind ja die klassischen Kriterien von Souverä-

nität. Daher kann es strenggenommen nur einen Souverän geben, und genau darin

bestand der Kampfwert des gegen den spätabsolutistischenMonarchen ins Feld ge-

führten Prinzips der Volkssouveränität. Ist der liberale Konstitutionalismus bereit,

die Macht mit dem König zu teilen, so besteht der Demokratismus der Jakobiner

und dann der Radikalen des 19. Jahrhunderts auf demPrinzip unteilbarer Volkssou-

veränität. Allerdings findet das Volk, das den Platz eines entkörperten Monarchen

einnimmt, vor dem Hintergrund der Unverfügbarkeit letzter Gründe nun seiner-

seits zu keiner endgültigen Verkörperung, es bleibt unverfügbar (wie von Claude

Lefort beschrieben) und übernimmt doch die Funktion eines politischen Allquan-

tors. Die Herrschaft des Demos ist die Herrschaft Aller. Ganz so wie im klassischen

SloganderSansPapier-Bewegung: Alle,die hier sind, sind vonhier.DenndasPrinzip

der Volkssouveränität ist genauso wie die demokratischen Prinzipien von Freiheit,

Gleichheit und Solidarität auf Ausweitung angelegt, es gehorcht einem Universali-

sierungsimperativ. Im Unterschied zu antiken oder feudalständischenWerten, die

wie korporative Freiheiten ja auch nur im Plural zu Verfügung standen, handelt es

sich jetzt um universalisierungsfähige, ja universalisierungsbedürftige Prinzipien.

Undder,wennauchper seunerreichbareGrenzfall vonUniversalisierung ist dasAb-

solute.Dasheißt: jedeBewegungdemokratischerUniversalisierunghat zum imagi-

nären Zielpunkt ein Absolutum vollständiger Universalisierung, selbst wenn dieser

Horizont, wie jeder Horizont, nicht einholbar ist.

Die Antinomie von Politik und Ethik der Demokratie

Nur die imperative Natur ihrer Prinzipien erklärt die Sogwirkung moderner De-

mokratie – die Antike besaß keine Sogwirkung. Demokratische Volkssouveränität

wird gerade aufgrund ihres scheinbar überkommenen absolutistischen Erbes zum

13 Für die moderne Politikwissenschaft stellt sich damit das sogenannte »boundary-Problem«.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


124 Transformationen des Politischen

politischen Allquantor, der sicherstellt, dass tendenziell Alle in den Genuss von

Freiheits-,Gleichheits- und Solidareffekten kommen.Darin gründet der normative

Prinzipienhorizont derDemokratie.AmEnde aller Tage, auchwenndieses Ende nie

kommen wird, ist Freiheit wirklich demokratisch nur als Freiheit Aller, Gleichheit

nur als Gleichheit zwischen Allen, und Solidarität nur als Solidarität Allermit Allen.

Deshalb existiert im Vorstellungshorizont des demokratischen Radikalismus des

19. Jahrhunderts auch keinerlei Zielkonflikt zwischen diesen Prinzipien – anders

als im liberalen Denken, in dem im Regelfall ein Zielkonflikt zwischen Freiheit und

Gleichheit unterstellt wird. Im Gegenteil, der Erfinder der demokratischen Devi-

se: Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit, die heute an allen öffentlichen Gebäuden

Frankreichs prangt, ist niemand anderer als Robespierre, der am 18. Dezember

1790 der Société des amis de la Constitution vorschlug, das Wappen und die Flagge der

Nationalgarde solle die Worte tragen: »Le Peuple Français« und darunter »Liberté,

Égalité, Fraternité«. Die politischen Prinzipien des demokratischen Horizonts sind

untrennbar verknüpft mit dem Prinzip der Volkssouveränität.14

Allerdings: der absolute Anspruch – ich würde ihn als ethischen Anspruch be-

zeichnen –, den Demokratie an uns stellt, ist real nicht einlösbar.Nicht weil Demo-

kratie aufgrund ihrer messianischen Natur immer à venir, immer im Kommen blie-

be, sondern weil jeder Demokratisierungserfolg politisch errungen werden muss

und hierzu Grenzziehungen, Antagonismen und Ausschlüsse erforderlich sind. Ei-

ne absolute Demokratie, die alle einschlösse, auch die Feinde der Demokratie, hätte

das Politische ausgelöscht, ja wäre tatsächlichmit Anarchie identisch, und eswurde

ja gesagt, dass Demokratie kein herrschaftsfreier Raum sein kann. Demokratie ist

dieHerrschaft des Demos.Und der Demos kann nur an das Ziel der Selbstherrschaft

gelangen, wenn er die Herrschaft über jene anstrebt, die ihn beherrschen. Damit

aber schließt er die Herrschenden, bezeichnen wir sie mit dem klassischen Begriff

der Oligarchie, aus dem Demos aus.Weniger als in der Verabschiedung aller Herr-

schaftsverhältnisse besteht radikaleDemokratie, verstanden alsDemokratisierung,

in der Umwälzung – buchstäblich: der Revolution – der bestehenden Herrschafts-

verhältnisse.

Um es in eine paradoxe Definition zu gießen: Demokratie ist die Herrschaft

der Herrschaftsunterworfenen. Das ist der politische Zug von Demokratisierung als

Durchsetzungshandeln.Dieser wird freilich konterkariert durch den ethischen Zug

radikaler Demokratie. Denn wird der universalistische Anspruch der demokrati-

schen Prinzipien ernst genommen und der Demos als ein Allquantor verstanden,

müssten die (vormals) Herrschenden, ja müssten selbst die Feinde der Demokratie

in den Demos eingeschlossen werden. Aber gerade weil es normativer Anspruch

14 Lacanianisch könnteman sagen, die drei Register der Freiheit, Gleichheit und Solidarität wer-

den in einem borromäischen Knoten vom Symptom des Demos – »Le Peuple français« – zu-

sammengehalten.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Oliver Marchart: Aktualität und Aktualismus 125

von Demokratie darin besteht, letztlich Alle in die Kategorie des Demos zu in-

kludieren, muss jeder dennoch unvermeidbare Ausschluss hinterfragt werden.

Doch steht dieses ethische Gesetz der Selbsthinterfragung in einem unauflösbar

antinomischen Verhältnis zum politischen Gesetz der Selbstdurchsetzung des

demotischen Herrschaftsanspruchs. Demokratie ist also, unter postfundamenta-

listischen Vorzeichen, die Herrschaft des Demos und zugleich die Hinterfragung

dieser Herrschaft.15

Dass die liberalen westlichen Demokratien dem Anspruch auf potentiell un-

endliche Universalisierung der demokratischen Prinzipien nicht genügen, ist

kein Geheimnis. Der eingeschränkte Geltungskreis von Freiheit, Gleichheit und

Solidarität entspricht zwar unserer liberaldemokratischenRealität, läuft der demo-

kratischen Revolution aber zuwider, in welcher Demokratie ja schließlich vor dem

Hintergrund universeller, nicht beschränkt gültiger Prinzipien erkämpft werden

sollte. Auch wenn keine politische Ordnung ohne konstitutives Außen denkbar ist

und irgendeine Art von Exklusion unausweichlich bleibt, tut das dem Geltungs-

anspruch eines inklusiven Volkssouveränitätsprinzips keinen Abbruch. Es zwingt

vielmehr zum fortgesetzten Kampf um die Erweiterung seines Anwendungsbe-

reichs – etwa durch einen inklusiven demokratischen Populismus. Gerade weil

der Anspruch auf Einschluss Aller in die Kategorie des Demos aus praktischen wie

theoretischen Gründen uneinholbar ist, fordert er uns die Anstrengung ab, den

demokratischen Horizont, unter je gegebenen Umständen, so weit wie möglich

auszudehnen. Nichts anderes bedeutet: Demokratisierung der Demokratie.

Radikale Demokratie, verstanden als eine Politik, die an die Wurzeln der De-

mokratie reicht, ist in dieser Hinsicht keine beliebige Spielart von Demokratie, so

wie etwa Liberaldemokratie, Sozialdemokratie, Christdemokratie usw. Sie klatscht

der Demokratie nicht eine ihr äußerlicheWeltanschauung auf, um zu einem Kom-

promiss oder Amalgam zwischen dieser und der Demokratie zu gelangen, sondern

sie schöpft aus der Tradition der demokratischen Revolution selbst – aus keiner an-

deren. Dazu muss diese Tradition natürlich erst rekonstruiert und von ihren in die

Irre führenden Verknüpfungen mit anderen Ideologemen befreit und so als eigen-

ständiges Paradigma politischen Denkens wieder zu Tage befördert werden. Das

beginnt beimaufden JakobinismuszurückgehendendemokratischenRadikalismus

der Revolutionen des 19. Jahrhunderts und endet bei denTheorien heutiger radika-

ler Demokratie (Marchart 2021).Das zentrale Postulat dieser Unternehmung lautet:

Demokratie findet ihrenGrund in sich selbst und ist nicht,wie der Liberalismus be-

hauptet, nur im Kompositum einer liberalen Demokratie zu haben. Statt eine Son-

15 Ich betone das deshalb, weil diese ethische Komponente der Selbsthinterfragung eine Res-

source ist, die aus der demokratischen Tradition selbst gewonnen ist und nicht von außen,

durch ein liberales, letztlich antidemokratisches Institutionenkorsett auferlegt wurde, wie

es ein demophober Liberalismus ersonnen hat.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 Transformationen des Politischen

derform von Demokratie ist radikale Demokratie deren einzige Form. Ich denke

hierin liegt die Aufgabe der radikaldemokratischen Theoriebildung in den 2020er

Jahren: die eigenständige Kontur radikaler Demokratie – und das heißt Demokra-

tie als solcher – zu rekonstruieren und so Demokratie zu präfigurieren.

Fazit: Die Aktualismusfalle

Ebendiese Arbeit wird blockiert von der gängigen Verwechslung des – immer ver-

mittelten–politischenGebrauchswerts vonTheorienmit theorieähnlicher, von ech-

ter Theoriearbeit jedoch weitgehend unberührter Aktualitätsbewirtschaftung. Tat-

sächlich ist der Ruf nach Aktualität zumeist dem Wunsch geschuldet, den Aktua-

lismus medialer Debatten oder schlagwortgetriebenerTheoriemoden zu bedienen.

Unter Aktualismus verstehe ich eine Spielart jener Ideologie des Immediatismus

und Präsentismus, des zeitlich wie räumlich Unvermittelten, wie sie in medialen,

kulturbetrieblichen und aktivistischen Zusammenhängen verbreitet ist. Die intel-

lektuellen Produkte des Aktualismus finden Absatz, weil sie der schnellen Taktung

medialen Agenda-settings entsprechen. Ihr natürliches Habitat ist die Bahnhofs-

buchhandlung. Oder sie finden, sofern sie politischer gestrickt sind, ihren Weg in

politisierte bis hin zu aktivistische Szenen, weil sie unmittelbare Einsicht in sozia-

le Problemlagen oder sofortige praktischeWirksamkeit verheißen. Immer steht im

Zentrum der Verheißung das Angebot auf direkten – intellektuellen oder politisch-

praktischen – Zugriff auf den Gegenstand. Damit verunmöglicht es die Ideologie

des Aktualismus, einen Schritt zurück zu tun und eine gewisse Distanz zum Ge-

genstandderBeobachtungeinzuziehen,demmannichtsdestotrotz verhaftet bleibt.

Als Reflexionsmittel istTheorie einMediumderDistanznahme,das dennoch gesell-

schaftlichen Kämpfen eingelagert bleibt. Wer also Immediatismus, Präsentismus

und Aktualismus zurückweist, verfällt damit nicht notwendigerweise der Illusion

wertneutraler Wissenschaft oder einer akademischen désinvolture.Theorie, und Po-

litischeTheorie umsomehr, ist immer parteiisch –doch heißt das nicht, dass sie im

Handgemenge unterginge.

Wie ich in diesem Artikel argumentiert habe, erlaubt erst theoriegeleitete Di-

stanznahme, die politische Lage, verstanden als aktuelle Konjunktur der hegemo-

nialen Formation einer Gesellschaft, realistisch zu beurteilen. Was Machiavelli als

»verità effettuale della cosa« bezeichnet hat, was also von wirklicher Aktualität ist,

lässt sich nicht aktualistisch festpinnen. Das ist von Relevanz, weil uns die theorie-

geleitete Analyse einer hegemonialen Konjunktur zu ganz anderen Einsichten ge-

langen lässt als ein Aktualismus, der über den Tellerrand der unmittelbaren Situa-

tion nicht hinausblickt. Nur aktualistische Kurzsichtigkeit kann uns beispielsweise

zudermerkwürdigenÜberzeugungverleiten,dasneoliberaleParadigma läge in sei-

nen letztenZügenund »der Staat«wäre zurückgekehrt (so etwaGerbaudo2021),nur

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Oliver Marchart: Aktualität und Aktualismus 127

weil gerade pandemiebedingt eine Menge Geld in die Hand genommen wurde und

bereits imZugeder Finanzkrise der immer schonunpopuläreNeoliberalismusnoch

unpopulärer geworden ist.Manmuss schon ein Stück herauszoomen,umzu erken-

nen, dass sich der Neoliberalismus nicht etwa vor unseren Augen auflöst, sondern

nur taktische Anpassungen vollzieht, um sich umso brutaler in den gesellschaftli-

chen Institutionen zu verankern. Wie Gramsci gewarnt hat: ist ein hegemonialer

Block einmal errichtet, begleitet er uns für lange Zeit. Dabei ist nicht ausgeschlos-

sen, dass bröckelnde Zustimmung mit autoritärem Zwang kompensiert wird. Vor

diesemHintergrund erscheint dieVerschärfung sozialerKonfliktlagennicht so sehr

als Endkampf zwischen der »liberalen Demokratie« hier und einer tödlichen Be-

drohung durch »den Rechtspopulismus« dort. Sie deutet vielmehr auf einen Schau-

kampf zwischenunterschiedlichen parteipolitischenArtikulationsformen eines au-

toritärenNeoliberalismus innerhalb einer liberalen Demokratie, die niemals so libe-

ralwar,wie sie sichzuverkaufenversuchte.SchonderLiberalismushat alspolitische

Ideologie eine – oft verleugnete – autoritäre Schlagseite (wie ließe sich sonst der

Wähleraustausch zwischen AfD und FDP erklären?), und umsomehr die institutio-

nalisierte Herrschaft des Liberalismus, die wir Demokratie nennen, obwohl sie mit

demZiel der Bändigung undMinimierung demokratischer Ansprüche eingerichtet

wurde.

Radikale Demokratie, so sie ihrem Namen gerecht wird, stellt also keineswegs

nur eine weitere Spielart liberalerTheorie dar. Sie führt uns vielmehr am Liberalis-

mus vorbei zurück zu den ursprünglichen Prinzipien von Demokratie, von denen

her überhaupt erst Demokratisierung gedacht werden kann. Damit steht sie quer

zur (neo-)liberalenGegenwart einer nur scheinbar bereits verwirklichtenDemokra-

tie. Aktualismus bleibt in dieser Gegenwart gefangen. Jeder Aktualismus besitzt ei-

nen uneingestandenen Status quo-Bias und verhindert jenen Schritt zurück oder

voraus, der Demokratie als das erkennen lässt,was überhaupt erst herzustellen wä-

redurch fortgesetzteProzessederDemokratisierung.AufdieseWeiserblockiertder

aktualistische Ruf nach »Aktualität« unser politisches Vorstellungsvermögen. Wo

Aktualität bloß bewirtschaftet wird, ist jedes Denken von Alternativen zum Status

quo bereits stillgestellt.16 Weder lässt sich so die aktuelle Lage einer hegemonialen

Konjunktur erfassen noch wird dem Unzeitgemäßen radikaler Demokratie Raum

gegeben. Denn radikale Demokratie steht in unzeitgemäßer Distanz zur globalen

Gegenwart des Autoritarismus in seiner illiberalen wie in seiner liberalen Gestalt.

GenuineAufgabe radikalerDemokratietheoriewäredannwohl, imRückgriff auf die

gründenden Prinzipien des demokratischenHorizonts, dessen historische Sogwir-

kung die gegenwärtigen Autoritarismen zu drosseln versuchen, dem vorzugreifen,

was nichts anderes wäre als Demokratie selbst.

16 Die »Alternative für Deutschland« ist, als extremistische Form des autoritären Neoliberalis-

mus, markantester Ausdruck von Alternativlosigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


128 Transformationen des Politischen

Literatur

Errejon, Ínigo, Chantal Mouffe (2016) Podemos. In the Name of the People, London:

Lawrence andWishart.

Gerbaudo, Paolo (2021)The Great Recoil. Politics after Populism and Pandemic, London:

Verso.

Hardt, Michael, Antonio Negri (2002) Empire. Die neueWeltordnung, Frankfurt a.M.:

Campus.

Laclau, Ernesto (2005)On Populist Reason, London und New York: Verso.

Laclau, Ernesto (2007) Emanzipation undDifferenz,Wien: Turia+Kant.

Laclau, Ernesto,ChantalMouffe (1991)Hegemonie und radikaleDemokratie,Wien: Pas-

sagen.

Lefort, Claude (1990) »Menschenrechte und Politik«, in Ulrich Rödel (Hg.): Autonome

Gesellschaft und libertäre Demokratie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 239–280.

Marchart, Oliver (2010) Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy,

Lefort, Laclau, Badiou und Agamben, Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver (2013) Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der

Gesellschaft, Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver (2019) »Don Alejandro’s fantasy: radical democracy and the neg-

ative concept of representation‹, in Lisa Disch, Mathijs van de Sande, Nadia

Urbinati (Hg.):TheConstructivist Turn in Political Representation,Edinburgh: Edin-

burgh University Press, S. 141–62.

Marchart, Oliver (2020) »Apologie des Etatismus. Vorschläge zur Behebung des in-

stitutionentheoretischenDefizits radikaler Demokratie«, in SteffenHerrmann,

Matthias Flatscher (Hg.): Institutionen des Politischen. Perspektiven der radikalenDe-

mokratietheorie, Baden-Baden: Nomos, S. 169–202.

Marchart, Oliver (2021) »Die Vorgeschichte radikaler Demokratie. Historisch-pro-

grammatische Anmerkungen zum Stand politischer Theorie«, in Oliver Flügel-

Martinsen, Franziska Martinsen, Martin Saar (Hg.): Das Politische (in) der Politi-

schenTheorie, Baden-Baden: Nomos, S. 21–42.

Mouffe, Chantal (2007) Über das Politische. Wider die kosmopolitische Vision, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal (2018) Für einen linken Populismus, Berlin: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal (2022) Towards a Green Democratic Revolution. Left Populism and the

Power of Affects, London und New York: Verso.

Rancière, Jacques (2011)DerHass der Demokratie, Berlin: August Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005 - am 12.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

