I. Der Blick auf Muslim*innen

1. Der 11. September hat alles verandert

Jeder wird dir das gleiche sagen. Vor dem 11. September und nach dem 11 September,
da war eine Veranderung. [..] Die erste Generation waren die Gastarbeiter. Keine Bil-
dung, egal. Da ist also jemand aus der dritten Welt gekommen und ihm muss gehol-
fen werden. Danach die Kinder, die hier geboren und hier zur Schule gegangen sind.
Sind eigentlich keine Auslander, aber sind kulturell anders erzogen worden. Die erste
Ceneration wurde also vergessen, dann gucken die Leute zwei Generationen an. Jetzt
geht es nur noch um die Jugendlichen, mit denen die StraRen nicht gut funktionieren,
um Schiiler, die den Unterricht stéren. Griinde fiir diesen Wandel sind zum einen die
Generationen und der 11. September (Abdellatif, 27.01.2019).

Scheikh Abdellatif ist seit 1995 die religiose Autoritit der marokkanischen Al-Taqwa Mo-
schee und hatte die Entwicklung seiner Gemeinde — anders als die tiirkischen Hodschas,
diein der Regel alle fiinfJahre wechseln — seither begleitet und geprigt. Als wir im Januar
2019 im Anschluss an das Nachmittagsgebet zum Tee in der Moschee zusammensaflen,
erliuterte er mir die Entwicklung der Moschee und seine Perspektive auf die histori-
schen Fluchtlinien des gesellschaftlichen Blicks auf Muslim*innen.

Zwar hatten die >Gastarbeiter*innenc« in Deutschland bereits in den frithen 1980er
Jahren begonnen, sich selbst zu organisieren und fiir sich Gebetsriume zu erschlief3en,
fithrten aber bis Ende der 1990er Jahre ein politisches Schattendasein als >Auslinder*in-
nen«. Der Scheikh benannte klar den kolonialen Blick auf die Arbeitsmigration »aus der
dritten Welt« die — etwa in deutschen Schulbiichern fir den Geschichtsunterricht — noch
bis in die 2000er Jahre als »Armutswanderung« (Mannitz & Schiffauer, 2002: 90-91) ge-
rahmt wurde. Diese Wahrnehmung der Immigrierten als ungebildete und riickstindige
Bediirftige unterschligt den Beitrag, welchen diese fiir den Wirtschaftsaufschwung der
Bundesrepublik geleistet hatten und dient gleichsam der Konstruktion eines deutschen
Selbstbildes als soziale Wohlstandsnation (ebd.). Onkel Ismail, der als Gastarbeiter mit
18 Jahren aus Marokko nach Deutschland gekommen war, um im Bergbau zu arbeiten

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

und der einer der Griinder der Al-Taqwa Moschee ist, sah die Verhiltnisse aus einer an-
deren Perspektive:'

Allah subhdna wa-ta‘ala, unser Herr, hat alles geplant. Guck mal, in Deutschland war
man damals arm, die hatten keine Leute mehr. Und in Marokko die hatten genug Leute
da, die keine Arbeit hatten. Und wer hat den richtigen Plan? Allah subhana wa-ta‘ala.
(Ismail, 12.05.2019).

Anders als die deutsche Geschichtsschreibung war Ismail sich des Beitrags, den die Gast-
arbeiter fiir die Wirtschaft der an menschlichen Ressourcen armen Bundesrepublik leis-
teten, sehr bewusst. Die politischen Handlungsbedarfe, welche sich aus ihrem Bleiben
ergaben, wurden von staatlicher Seite jedoch nur unzureichend wahrgenommen (Bade,
2013:19). Die erste Generation, die >Onkel«wie Ismael, Yusuf oder Osama, die den Grund-
stein fir die Moscheen in der Bundesrepublik gelegt hatten, wurde schlicht vergessen
und die aus dieser verschleppten Integrationspolitik resultierenden Probleme — so die
implizite Argumentation des Scheikh — werden heute den Jugendlichen angelastet, die
im 6ffentlichen Raum als Stérfaktor wahrgenommen wiirden. Dieser heute dominieren-
de Blick auf muslimische Jugendliche ist Abdellatif zufolge mafigebliches Resultat der
Anschlige auf das World Trade Center am 11. September 2001.

Auch der tiirkeistimmige Abdullah, Mittvierziger, Oberarzt und Lehrer des iltesten
Jungenkurses in der Al-Tagwa Moschee bestitigte die gravierenden Verinderungen nach
9/11 und hob insbesondere die Verschiebungen in der 6ffentlichen Themensetzung und
der Benennungspraxis von Muslim*innen hervor.

Der11.September hatalles verandert. Friiher ging es um Kopftuch und Schweinefleisch
essen, immer wieder, zum Beispiel im Philosophieunterricht. Und mitdem11. Septem-
ber hat das alles eine ganz andere Gewichtung angenommen. Da ging es auf einmal
um >Extremistcund >Terrorists, sIslamiste, sWahhabite, >Salafist« (Abdullah, 09.12.2018).

Sei es zuvor in Diskussionen noch um religiése Praktiken gegangen, wie das Verbot
des Verzehrs von Schweinefleisch oder das 6ffentlich sichtbare Symbol des islamischen
Kopftuchs, so sei das Sprechen iiber Islam seit 9/11 von den oben aufgelisteten Labels
dominiert. Wihrend Abdullahs Vater ein Leben im tiirkischen Diaspora Milieu gefiihrt
hatte, in welchem man bemiitht war, die eigene Religiositit von der Gesellschaft ab-
gewandt aufrecht zu erhalten, gehérte Abdullah selbst jener zweiten Generation an,
die ihre muslimische Identitit sichtbar in die Gesellschaft hineintrug. Wahrend des
Studiums stand er der salafistischen Szene nahe und betrieb Straflen-Missionierung
(street-da’'wa). Der gesellschaftliche Argwohn Muslim*innen gegeniiber wurde nach 9/11
indes behordlich in vielfiltige konkrete Mafinahmen iibersetzt. So schloss etwa die
Universitit, in der Abdullah seinerzeit sein Medizinstudium absolvierte, den bis dahin
von muslimischen Studierenden gerne genutzten Gebetsraum. Und auch der 6ffentliche

1 Die Honoratioren der ersten Generation werden von vielen jiingeren Briidern mit‘ammo angespro-
chen, was im Arabischen gleichermaRen die Bezeichnung fiir Onkel vaterlicherseits, wie auch eine
allgemeine Respektsbezeichnung fiir dltere Médnner ist. Viele Briider in der Moschee sprechen sie
auch auf Deutsch als Onkel an.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

Aktivismus wurde schnell unterbunden, da es schlicht keine Informationsmaterialien
mehr gab.

Von jetzt auf gleich hatte weder die saudische Botschaft Koraniibersetzungen verteilt,
noch haben wir von den Moscheen Faltblatter bekommen. Wahrscheinlich gab es von
oben Druck: >Hier mit eurem Islam jetzt mal n bisschen Ruhe.< Und dann ist das alles
versandet [..]. Mein Papa hat gesagt, spatestens mit dem Studium musst du deinen
Bart abmachen. So wirst du keine Anstellung finden in irgendeinem Klinikum. Nach
dem 11. September — iiberleg mal — ich habe 2002 angefangen zu arbeiten. Ich hab’
gesagt, nein, das ist eine Prifung von Allah. Wenn ich jetzt so undankbar ware, dass
ich mich verstelle... mir geht es nicht um den Bart. Wo ich nicht gerne mit dem Bart
gesehen bin, da werden die mir auch nicht meine CGebete dulden! Und wo kein Gebet
fir mich ist, gibt es fir mich auch keine Arbeit (ebd.).

Nach Abschluss seines Medizinstudiums bewarb er sich in verschiedenen Krankenhiu-
sern. In den Vorstellungsgesprichen formulierte er klar seine religiésen Bediirfnisse und
erhielt schliefllich seine heutige Stelle. Er darf im Krankenhaus beten und auch mit Bart
operieren, sofern er diesen unter einer Sturmhaube verbirgt.

Abdelkarim, ein weiterer Lehrer der Al-Taqwa Moschee, berichtete, wie sich Kollegen
nach 9/11 plotzlich abwandten oder dass fremde Menschen ihn, der einen langen Bart
und hiufig den bodenlangen Qamis tragt, auf offener Strafle als Taliban oder Bin Laden
diffamierten. Es gebe zwar auch heute noch »diese Blicke«, doch sei es alles in Allem bes-
ser geworden. Dennoch forderte er: »Diese Angst muss weg, diese Angst... du hast sofort
Angst« (ebd.). Es ist Abdulkarims Sohn Bilal, der jenen Wunsch duflerte, der das Buch
einleitet: Er wollte »normaler deutscher Muslim« sein. Bilal war 2001 noch nicht auf der
Welt und doch sollte das Ereignis Einfluss darauf nehmen, wie er in seinem Geburtsland
Deutschland wahrgenommen wird.

Der 11. September riickte insbesondere jene Muslim*innen ins Rampenlicht, die
sich in der Offentlichkeit sichtbar als solche zu erkennen gaben, sei es durch das Kopf-
tuch, oder die, wie Adulkarim oder Abdullah, optisch in das medial vermittelte Bild
des Extremisten, Salafisten oder Terroristen passten. Hin und wieder vermutete auch
ein*e Gesprachspartnerin, der Anschlag auf das World Trade Center sei ein Inside Job
der USA gewesen, entweder zwecks Schaffung eines Vorwandes, in den Irak einzumar-
schieren, um sich Zugang zu den dortigen Olquellen zu verschaffen oder um im Sinne
des Huntington'schen Kulturkampfes die Muslim*innen als Feindbild aufzubauen.* Der

2 Das Narrativ des Inside-Jobs scheint sich unter Muslim*innen hartnickig zu halten, wurde mir ge-
genlber allerdings nur sehr vorsichtig gedufiert. Wahrend meiner jiingeren Forschung zur Salafi-
yya hingegen (2023), lernte ich (aufierhalb des Feldforschungsortes) einen Gesprachspartner ken-
nen, der dieses Narrativ glaubhaft abstritt. Er hatte Ende der1990er Jahre das Islamische Zentrum
Miinster besucht, wo er zum inneren Kreis um den dgyptischen Dschihad-ldeologen Usama Ay-
oub gehorte. Ayoub war enger Vertrauter des dschihadistischen Vordenkers Sayyed Imam al-Sha-
rif, auch bekannt als Dr. Fadl, und arbeitete in Pakistan zusammen mit dem spateren Al-Qaida
Griinder Aiman al-Zawahiri an der Organisation der arabischen Mujahedin fiir den afghanischen
Widerstand gegen die sowjetische Invasion. Ayoub war in den1990ern nach Deutschland geflohen
und hatte bald das Zentrum in der westfilischen Universititsstadt aufgebaut. Mein Gespréchs-
partner bestatigte Kontakte Ayoubs zu Muhammad Atta, einem der Attentiter des 11. Septem-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—

43


https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Argwohn und die Verdachtslogik, die seit dem 11. September den gesellschaftlichen und
politischen Blick auf Muslim*innen prigen, wirkt bis heute nach. Scheikh Abdellatif
kritisiert die in der Gesellschaft mittlerweile dominante Assoziation von Terrorismus
mit Muslim*innen, die mafgeblich durch die Medien konstruiert worden sei:

Wenn ich sage Banane, dann denkst du an etwas krummes Gelbes. Wenn ich sage Au-
to... Es kommen schnell Bilder in euren Kopf. Wenn ich sage Terrorismus, was kommt
schnell in die Gedanken? Muslime! Wer hat das gemacht? Wer hat das gebaut? Medi-
en! Das ist leider die Entwicklung. Menschen waren vorher gut, jetzt sind sie schlecht.
Warum? Weil sie Muslime sind. Warum? Wegen der Bilder! (Abdellatif, 27.01.2019).

Wenngleichder Blick auf Muslim®innen in Deutschland und Nordwesteuropa historisch
von verschiedenen dquivalenten Alterititsdiskursen geprigt ist — tiber den kolonialen
Blick des Orientalismus (Said, 1978), den von Huntington (1993) beschworenen Kultur-
kampf, oder die Integrationsdebatten und Anerkennungsdiskurse um die Jahrtausend-
wende (Haddad, 2017:19-36) — so war fiir meine Gesprichspartner*innen der11. Septem-
ber jener Punkt, der fiir das Alltagsleben und Erleben in der deutschen Gesellschaft eine
tiefgreifende Zasur bedeutete. Fiir die heutigen Eltern und Lehrer*innen der sogenann-
ten zweiten Generation hatte sich mit dem Anschlag und dem im Folgenden durch die
Bush Regierung ausgerufenen globalen War on Terror alles verindert: Arbeitskolleg*innen
wandten sich ab, Karrierewege wurden versperrt, Gebetsriume geschlossen. Wihrend
es in den Migrationsdebatten bis dato um die Parallelgesellschaften von >Asylant*innen«
und Auslinder*innen ging, lasst sich nun eine Interessenverschiebung in Richtung Re-
ligionszugehorigkeit verzeichnen und stellte fortan explizit die Muslim*innen ins Ram-
penlicht, so dass manche Autor*innen von einer »Islamisierung« der Integrationsdebat-
ten« (Schubert und Meyer, 2011: 15) sprechen. Die Bilder, die diesen Prozess begleiteten
und stimulierten, wurden seinerzeit noch weitestgehend durch das Fernsehen und die
Printmedien verbreitet.’ Die Versicherheitlichung des Blickes auf Muslim*innen hat sich
seither nicht nur in den Sicherheitsbehérden und der Politik etabliert, sondern ist suk-
zessive auch in das Bildungswesen, in die Wissenschaft und die pidagogische Praxis dif-
fundiert (vgl. Hafez, 2014; Schiffauer, 2015b). Juschkat und Leimbach sprechen von ei-
nem »hegemonialen Radikalisierungsparadigma« (2017), aus dessen Warte gerade jun-
ge Muslim*innen als fiir Radikalisierung gefihrdet und vice versa als gefihrlich gese-
hen werden (ebd.: 17). Fiir diese Assoziation von Terrorismus und Muslim*innen macht
Scheikh Abdellatif mafigeblich den »Mediendiskurs Islam« (Karis, 2013:14) verantwort-
lich.* Fiir jene muslimischen Jugendlichen, die nach dem 11. September geboren wur-

ber, und sei diesem auch personlich im Miinsteraner Zentrum begegnet. Atta war zweifelsohne
im dschihadistischen Milieu in Deutschland vernetzt, was einen Inside Job des CIA zwar nicht aus-
schlie’t, aber zumindest in Frage stellt.

3 Sabine Schiffer weist etwa auf die Verwendung des Bildes>Muslime im Gebet<hin und belegt, dass
dieses sowohl fiir die Bebilderung von Berichten iiber das Gemeindeleben verwendet wird alsauch
zur lllustration extremistischer Aktivitaten (Schiffer, 2005: 24).

4 Karis (2013) untersucht aus diskursanalytischer Perspektive das Islambild in der Berichterstattung
der tagesthemen 1979 bis 2010 und stellt fest, dass dies nicht stabil ist, sondern aus konkurrieren-
den Deutungsmustern besteht, die sich historisch wandeln. »Der Mediendiskurs Islam wird mithin

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

den und die heute als Generation-Z bezeichnet werden, findet dieser Mediendiskurs Is-
lam mafigeblich in digitalen Riumen und auf Social Media Plattformen im Internet statt
und ist iiber das Smartphone allzeit zuginglich und abrufbar. Wie aber rezipieren diese
jungen deutschen Muslim*innen den aktuellen Diskurs und wie positionieren sie sich
gegeniiber den kolportierten Bildern von Muslim*innen? Dieser Frage gehe ich nun an-
hand der Beispiele von Zeynep, Bassem und Younes, die alle zur Zeit der Forschung 15
Jahre alt waren und die zehnte Klasse besuchten, nach. Sie eréffnen gleichsam das so-
ziodemographische Feld zwischen religios distanzierten und religios konsequenten jun-
gen Muslim*innen sowie zwischen Tiirkei- und Marokkostimmigen, um welche sich die
Moscheen in meinem Feldforschungsort zuvorderst bemithen und die im Fokus dieser
Arbeit stehen.

2. Generation Z zwischen den Extremen
Bassem und Younes - schwimmen in der Meinungsflut

Im Mirz 2019 war ich der Einladung des 15-jihrigen Younes gefolgt, ihn zuhause zu besu-
chen. Ich hatte ihn wihrend der Begleitung des Islamischen Religionsunterrichts an der
Hauptschule Nord kennengelernt. Nun fand ich mich im Flur der Mietswohnung wieder
und wurde der Familie vorgestellt, die aus dem Rif im Nordosten Marokkos stammt und
sich als berberisch versteht. Younes hatte auch seinen Cousin Bassem >zur Verstirkung«
eingeladen und nachdem wir es uns zu dritt im Wohnzimmer bequem gemacht hatten,
entwickelte sich ein Gesprich, das schnell eine eigene Dynamik annahm. So gewahr-
ten die Jungen sich gegenseitig zwar nur begrenzt Raum fiir ausfithrliche Darstellungen
etwa zur Geschichte ihrer Eltern oder eigener Lebenserfahrungen. Der dialogische Cha-
rakter des Gesprichs, das gegenseitige Ankniipfen an die Gedanken des Anderen, die
Kommentare und Einwinde boten jedoch Aufschluss iiber die relevanten Themen und
ihre Positionen dazu und illustrierte, was die Jugendlichen bewegt. Von etwaigen Fra-
gen zu alltagsbezogenen Themen drifteten die Jungen immer wieder in Diskussionen
miteinander ab und schwenkten zu grofRen politischen und religiosen Fragen, zu denen
sie eifrig auf dem Smartphone nach YouTube-Videos recherchierten, um das Erzihlte zu
demonstrieren oder zu validieren. Wihrend Bassem oft die Agenda setzte und hitzkép-
fig verschiedene Belange zur Sprache brachte, kommentierte Younes meist besonnener
und relativierte bisweilen die Vorstf3e seines Cousins.

Younes und Bassem beschrieben sich selbst als wenig religios. Sie berichteten eher
beiliufig, dass sie zwar im Alter von 11 bis 13 den Unterricht in der Al-Tagwa Moschee

[..] als der Ort angesehen, an dem gesellschaftliches Wissen (iber den Islam diskursiv produziert
wird. Bei diesem Wissen handelt es sich [...] ausdriicklich nicht nur um jene Islam-Klischees und
Stereotype, deren Vorhandenseinin der Forschung oftmals beklagt wird, sondern auch um solche
Konstrukte,deren Vorhandensein die Forschung als Ausweis einer>ausgewogenen<Darstellung be-
grilt« (Karis, 2013:14). Der Mediendiskurs erschafft also nicht nur>Radikale<undSalafisten, son-
dern ebenso dieliberalen< oder sgemafiigten Muslim*innen, »die >Parallelgesellschaft< ebenso,
wie die>gelungene Integration« (ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—

45


https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

besucht, aktuell aber die Religion, die ihre Eltern noch >streng«lebten, eher flexibel prak-
tizieren witrden. Man sei halt smoderner« geworden und Party gehore eben auch da-
zu, meinte Younes. Indes echauffierte sich Bassem leidenschaftlich etwa iiber Mitschii-
ler*innen, die im Hauswirtschaftsunterricht auf die Einhaltung islamischer Speisege-
bote bestiinden und das von der Lehrerin im Supermarkt gekaufte Fleisch ablehnten,
denn Deutschland sei »immer noch christliches Land.« (Bassem, 26.03.2019). Auch kri-
tisierte er den Unwillen oder die mangelnden Fihigkeiten tiirkischer Biirger*innen, die
Landessprache zu sprechen: »Ich gehe bei Erdemli [tiirkischer Supermarkt] rein und
nicht einer redet Deutsch. Was ist das?! Keiner kann Deutsch, obwohl du in Deutsch-
land bist!« (Ebd., Anm. d. Verf.). Die beiden marokkostimmigen Jungen sprachen, wie
auch der am Anfang des Buches genannte Bilal fast ausschlieflich Deutsch. Tamazight
(bzw. Tarifit, den Tamazight-Dialekt des Rif), die Muttersprache ihrer berberischen El-
tern oder das marokkanische Arabisch verstanden sie, sprachen diese hingegen allen-
falls rudimentir. Die deutsche Sprache war fiir sie somit ein zentrales Identifikations-
moment als marokkostimmige Deutsche und sie forderten die Beherrschung auch von
tiirkei- und marokkostimmigen Biirger*innen ein. Auch im Umgang mit der Religion
erwarteten die Jungen, die selbst nicht beteten oder im Ramadan fasteten eine Anpas-
sungsleistung von praktizierenden Muslim*innen. So miisse man in dem christlichen
Land flexibel mit der Einhaltung islamischer Normen umgehen. Mit diesem Argumen-
tationsgang reproduzierten sie jene Topoi der bundesrepublikanischen Integrationsde-
batten, in welchen Muslim*innen noch immer als Fremde von der Gesellschaft ausge-
schlossen werden und sich im Gastgeberland zu assimilieren hitten. Trotz dieser Di-
stanzierung von den religios und ethnisch geprigten migrantischen Milieus lisst sich
auch ihre Identitit als Muslim*innen mobilisieren, wie sich einige Minuten spiter zeig-
te. Das Gesprich kehrte wieder zum Moscheeunterricht in der Al-Taqgwa Moschee zu-
riick und Younes dachte laut dariiber nach, wie sein damaliger Lehrer hieR, als Bassem
das Wort ergriff, um das Gesprich in eine andere Richtung zu lenken:

Bassem: »Mich regt immer auf, wenn ich in den Medien hoére .. also immer, wenn
irgendwas passiert, die ziehen immer ber die Religion her. Wenn irgendein musli-
mischer Tater irgendwas gemacht hat: >Islamischer Mann!s, >islamischer Mann!. Und
das zieht einen so in den Dreck. Sie miissen doch nicht die Religion in eine Tat rein-
ziehen. Das war einfach ein Hund und fertig aus. Eine Frau abgestochen, einen Mann
abgestochen — war als Mensch ein Hund, aber das hat nichts mit seiner Religion zu
tun. Sowas gibt’s auch im Christentum. Sowas gibt’s auch im Judentum, sowas gibt’s
iberall. Und dann muss man in den Medien doch nicht so die Religion reinziehen.
Keine einzige Religion sagt:»Stich eine Person ab oder téte Unglaubige!<So ein Mann,
der auf die Strae geht und sagt: >Islam heif3t Unterdriickung und Unterwerfung...«.

Younes unterbricht Bassem: »Ah! Kennen Sie Michael Stiirzenberger?® (Beginnt auf dem
Smartphone zu suchen.). Ich gucke mal grad ein bekanntes Video von dem. Ich klicke
jetzt irgendwas an, okay? Vom Sehen her muss man den eigentlich kennen, weil...
(spielt ein Video ab, redet aber weiter, ohne dass wir dazu kommen, auf den Inhalt zu hiren).

5 Ich hatte Younes oft gebeten, mich zu duzen, was ihm in der Schule zumeist gelang. Auch Bassem
hatte ich es angeboten, doch da wir uns erst an jenem Tag kennengelernt hatte, gelang es ihm
nicht und auch Younes fiel wieder in die gewohnte Anrede Erwachsenen gegeniiber zuriick.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

Der hetzt gegen den Islam. Also der will, dass der Islam aus Deutschland entfernt
wird«. (Protokoll, 26.03.2019).

Durch die wahrgenommene Fokussierung der Medien auf >den islamischen Mann,
der immer dann im Mittelpunkt stehe, wenn »irgendein Moslem irgendwas gemacht
hat« (Bassem, 26.03.2019), fithlen sich die Jungen, auch als Muslime angesprochen und
»in den Dreck« (ebd.) gezogen. Wenngleich etwa Bassem kurz zuvor harsche Kritik an
konsequent praktizierenden Mitschiiler*innen geiibt hatte, mobilisierte der Gedanke an
die mediale Reprisentation von Islam und Muslim*innen die Selbstpositionierung als
Muslim.® Thren Unmut dariiber, wie sie als muslimisch gelesene junge Manner etwa von
dem genannten islamfeindlichen Rechtspopulisten Michel Stiirzenberger portritiert
werden, brachten sie deutlich zum Ausdruck.” Auch von anderen Jugendlichen gleichen
Alters, wie etwa dem tiirkeistimmigen Samet, den ich kennenlernte, als ich die in der
Einleitung (Abs. 2.3) genannten Jungen Mesut und Erkan im Oktober 2018 zum Schischa
rauchen in den Park begleitete, wurde der Islamkritiker als Provokateur wahrgenommen
(Samet, 15.10.2018). »Der Typ steht in Fuflgingerzonen und schimpft auf Islam! Weil er
keine Muslime kennt und sie auch nicht kennenlernen willl« (ebd.), erklirte Samet. Um
mir Stiirzenbergers Rhetorik zu demonstrieren, rief auch er auf dem Smartphone ein
YouTube-Video auf, in welchem der Rechtspopulist an einer Straflenecke steht und in
ein Mikrofon skandiert:

... jeder Tiirke und jeder Moslem, der wirklich friedlich und integriert und moderatist,
misste sich dafiir einsetzen, dass die ganze Gewalt und das Téten und die Frauenun-

6 Als Beispiele sei etwa die Berichterstattung iiber verschiedene dschihadistisch motivierte Terror-
anschlige oder die sexuellen Ubergriffe der Silvesternacht 2015 iiberwiegend durch nordafrikani-
sche junge Manner in K6In genannt, an welche sich heftige Debatten (iber mannliche Gefliichtete
aus mehrheitlich islamischen Landern angeschlossen hatten. Innerhalb der Ethnologie kam es et-
wa zu einem kurzen Schlagabtausch zwischen Susanne Schréter und Samuli Schielke (18.07.2018).
Schroter ist eine der dominantesten Stimmen der deutschen Islamdebatte und fallt zuvorderst
durchislamkritische Beitrage in bevorzugt konservativen Medien auf, in denen sie Kopftuchzwang
und das »islamistische Patriarchat< anprangert. Schielke warf ihr in seiner Replik auf einen Arti-
kel zu Kélner Silvesternacht in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (Schroter, 12.06.2018) einen
kulturalisierenden Impetus vor und attestierte: lhre Thesen gelten in Fachkreisen als (ibertrieben
zugespitzt, analytisch schwach, und zum Teil als sachlich falsch.« (Schielke, 18.07.2018).

7 Michael Stiirzenberger (*1964) ist ein rechtspopulistischer Agitator und gilt dem Landesamt fir
Verfassungsschutz Bayern als die »zentrale Person der verfassungsschutzrelevanten islamfeindli-
chen Szene in Bayern« (Bayerisches Staatsministerium des Innern, fiir Sport und Integration 2020,
215). Er verbreitet seine Thesen iber den islamfeindlichen Blog Politically Incorrect oder die You-
Tube Kanile Michael Stiirzenberger oder EWO-Live (Europiischer Widerstand-Online), war Bundes-
vorsitzender der rechtspopulistischen Partei Die Freiheit und trat bei Veranstaltungen verschie-
dener PEGIDA Lokalgruppen auf (ebd. 215-216). Der Verfassungsschutz beurteilt Stiirzenbergers
Aktivitdten wie folgt: »Derartige kollektive Stigmatisierungen von Muslimen und ihres Glaubens
Uberschreiten die Grenzen einer sachlichen und auf eine geistig-kulturelle Auseinandersetzung
abzielenden Kritik am Islam. Aufgrund der darin zum Ausdruck kommenden pauschalen Diffa-
mierung einer bestimmten Bevélkerungsgruppe als aggressiv und gefahrlich richten sie sich ins-
besondere gegen die im Grundgesetz verbriefte Garantie der Menschenwiirde (Art. 1 GG) sowie
gegen das Grundrecht der Religionsfreiheit (Art. 4 GG).« (Ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—

47


https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

terdriickung und die Scharia gestrichen werden! Gestrichen werden aus dem Koran!
(Malarich, 16.04.2013, 0:21— 0:40) .8

Hier manifestiert sich die Klaviatur, auf welcher der Redner seine Polemik zum Klingen
bringt: Wer sich nicht proaktiv und lautstark von vermeintlich islamisch legitimierter
Gewalt distanziert, der steht unter Verdacht, derartiges schweigend gutzuheifRen oder
willentlich zu férdern. Stiirzenberger schiirt bewusst Angste vor einer Unterwanderung
und Islamisierung Deutschlands und inszeniert Muslim*innen pauschal als Gefahr fir
die Demokratie. Anders, als Samet hatten Bassem und Younes nicht die Zeit, das auf dem
Smartphone gefundene Video des Rechtspopulisten gemeinsam mit mir anzuschauen,
denn Bassem fand in seinen vom YouTube-Algorithmus vorgeschlagenen Videos gleich
ein anderes, das vorzuspielen ihm wichtiger erschien:

Guck mal! Das ist jetzt eine Szene aus einem Film. Das ist so ein Mann, der ist so IS,
..wie heifdt das? Islamist!

[Die Szene zeigt einen Mann mit Glatze und langem weifSen Bart, der in ein dunkelgraues Ge-
wand gekleidet auf der Bank in einer Gefangniszelle sitzt.] Und der Mann daneben, der hat
auch sowas an, da meinten sie [die Polizei im Film] auch direkt Moslem. Der wurde
auch so behandelt, als ware er ein Islamist. Deswegen wurde er auch gefangen genom-
men (Bassem, 26.03.2019; Anm. d. Verf.).

Wir schauten uns das Video an. Die nichste Einstellung zeigte einen Mann mit gestutz-
tem Oberlippenbart in khakifarbenem Hemd der ebenfalls allein in seiner Zelle auf einer
Pritsche sitzt. Drei Mdnner im Anzug betreten den Trakt und begeben sich in die Zelle
des Mannes, den Bassem als Islamisten bezeichnete. Auch ohne Kontext des Films wird
deutlich, dass es sich um Polizisten oder Agenten eines Geheimdienstes handelt. Einer
der Médnner wendet sich an den Islamisten und briillt.

Polizist: »Sag mir, fiir wen du arbeitest! Wer erteilt dir die Befehle, du skrupelloses
Scheusal?«

Der Islamist antwortet in ruhigem und bestimmtem Ton: »Allah ist mein Befehlsgeber. Ich
fithre einen heiligen Krieg.«

Der Polizist briillt: »Was genau soll an dem Entfithren und Ausrauben von Moslems,
sie lebendig zu begraben und ihre Kehle durchzuschneiden heiliger Krieg sein, ver-
dammt?! Mieses Stiick Dreck!«

Islamist: »Der Koran befiehlt uns, dass wir so lange unermidlich weiterkimpfen, bis
jeder ein Moslem ist. Der Prophet Muhammad bekiampfte die Feinde Allahs bis zum
Lebensende. Tapfer setzte er sein Schwert fiir Allah ein. Und wir tun es ihm gleich.«
Der Zellennachbar schaltet sich zur Verwunderung aller in das Cesprich ein und erwidert
dem Islamisten: »Muhammad war niemals Verursacher eines Krieges. Allah riet ihm
zur Weisheit in seinen Taten! Und er trug ihm auf, dies weiterzuverbreiten. Dschihad
bedeutet, man moge den Weg Allahs gehen, wiahrend man auf der Suche nach der
Wahrheit ist. Unser Prophet kimpfte nur, wenn er von Feinden angegriffen wurde, um

8 In dem Video tritt der Islamkritiker bei einer Kundgebung der rechtspopulistischen Partei Die Frei-
heit am 13.04.2013 in Miinchen auf und agitiert gegen die geplante Errichtung eines Islam-Zen-
trums (Malarich, 16.04.2013).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

zu Uberleben. Er verteidigte seine Ehre und seine Besitztiimer. In seinen gesamten 23
Jahren als Prophet kimpfte er nur fiir zwei Monate... Mége Allah uns unsere Siinden
vergeben.<

Das Video ist zu Ende und Bassem legt das Smartphone in den Schof3.

Bassem: »Hort sich viel weiser an als das, was der Islamist da sagt« (Protokoll,
26.03.2019).

Offensichtlich war Bassem beeindruckt von der Gegenrede des Zellennachbarn im Video,
welche dieser an den Islamisten und gegen dessen Verstindnis von Dschihad richtet.”®
Ich nutzte das Stichwort >Islamist« und fragte die Jungen, ob ihnen der Begriff >Salafis-
mus< geliufig sei. Nicht nur war der Begriff ihnen bekannt; Younes gestand auch sei-
ne Sympathien fiir den wohl prominentesten salafistischen Prediger Pierre Vogel, wor-
aufhin Bassem umgehend seine Abneigung diesem gegeniiber betonte. Auch die 2016
verbotene Lies!-Kampagne — in deren Rahmen Anhinger der Salafiyya Mitte der 2010er
Jahre vor Schulen und in Fufigingerzonen deutsche Ubertragungen des Koran verteilt
hatten — und ihr Griinder Ibrahim Abou-Nagie waren Younes bekannt, dieser sei aber
»..zu krass! Der sagt: Ja, du bist in der Holle, du bist in der Holle! Du, du, du unglaubig!
Alle in die Hélle!« (Younes, 26.03.2019). Younes hatte sich offensichtlich mit den Positio-
nen der beiden Salafisten beschiftigt, unterschied er doch zwischen dem eher politisch-
missionarischen Aktivismus des Pierre Vogel und dem Takfirismus (abgeleitet von takfir;
jdn. fiir unglaubig erklaren) von Abou-Nagie.

Es dauerte etwa eine halbe Stunde, bis Bassem und Younes ein Ereignis ins Gesprich
brachten, das zu damaligem Zeitpunkt wohl keine*n meiner Gesprachspartner*innen
unberiihrt gelassen hatte und dass, so nehme ich an, implizit die vorherigen Themen-
setzungen stimuliert hatte. Am 15. Mirz 2019 — elf Tage vor unserem Treffen bei Younes
zuhause — veriibte ein australischer Rechtsradikaler einen Anschlag auf zwei Moscheen
im neuseelindischen Christchurch und erschoss 51 Menschen, die sich zum Freitags-
gebet versammelt hatten. Er hatte sich wihrend der Tat per Helmkamera gefilmt und

9 Der oben aufgefiihrte transkribierte O-Ton des Videos entstammt der Audioaufzeichnung des Ge-
sprachs. Unter dem von den Jungen verwendeten Link war das Video nicht mehr vorhanden. Es
handelte sich um einen Ausschnitt aus dem tirkisch-amerikanischen Spielfilm Fiinf Minarette in
New York [Originaltitel: New York'ta 5 Minare], 2010, 1:26:02-1:27:25.

10 DerBegriff>sDschihad<stammtaus dem Arabischen und bedeutet>Bemithung<oder>Anstrengung«
(Damir-Ceilsdorf, 2023: 20). Im Koran hat der Begriff unterschiedliche Bedeutungen, die in der
klassischen Rechtswissenschaft in mit den Kategorien dessgrofRen<Dschihad (§ihad al-’akbar) und
des >kleinen< Dschihad (gihad al-’asgar) gefasst werden. Das Konzept des grofien Dschihad, das
auch als »Dschihad der Seele« (§ihad an-nafs) bezeichnet wird, zielt auf »das Bemiihen, den eige-
nen Glauben zu starken und gegen eigene unlautere Eigenschaften, Verhaltensweisen und Gefiih-
le anzugehen« (ebd.). Das Konzept des kleinen Dschihad (gihad as-sayf, physischer Kampf mit dem
Schwert) bezieht sich auf militarisches Vorgenhen etwa zur Verteidigung islamischen Territoriums
gegen Eroberung oder Besatzung oder auch zu dessen offensiver Erweiterung (ebd.). Das Gros der
zeitgendssischen islamischen Celehrten erachtet den militarischen Dschihad heute nur im Ver-
teidigungsfall als legitim (ebd.). Zentral fiir dieses Verstiandnis ist ein Koranvers, demzufolge es
keinen Zwang in der Religion gibt. Gruppierungen des dschihadistischen Spektrums stiitzen ihre
Ideologie indes nur auf Verse, die zum Kampfauffordern. Diese seien spater offenbart worden und
hatten somit frithere, die sich gegen den Kampf aussprechen, ungiiltig gemacht (ebd. 20—21).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—

49


https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

das 17 Minuten lange, von gamification-Asthetik und roher Brutalitit charakterisierte Vi-
deo, im Netz verdffentlicht, wo es sich unverziiglich viral verbreitete." Facebook gab an,
in den ersten 24 Stunden nach der Tat etwa 1,5 Millionen Kopien des Videos aus dem
Netzwerk geloscht zu haben (Hein, 18.03.2019). Bassem und Younes erkliren, dass das
Christchurch-Attentat sie in einer Annahme bestirke habe, von welcher sie angesichts
der politischen Verwerfungen der Welt zunehmend itberzeugt waren:

Younes: »Wir reden immer gerne ber Politik. Und wir haben uns gedacht, Erste Welt-
krieg gab’s schon, Zweite Weltkrieg gab’s schon. Und wir haben uns (iberlegt, wenn
man jetzt die Politik der anderen Lander sieht, wird’s auch den Dritten Weltkrieg ge-
ben.«

Bassem: »Merkt man doch. Guck mal, wie viel Krieg. Guck mal, was passiert. Die einen
gehen aufKirche drauf und zerstoren das Christus Dings, der andere geht mitvollauto-
matischen Waffen in eine Moschee und ballert die Leute da ab. Und das gehtimmer so
weiter. Wenn ich dich schlage, schldgst du zuriick. Das geht immer so weiter, bis einer
am Boden liegt. Und dann ist vorbei.«

Younes: »Ausgerechnet Neuseeland. Also ich personlich kannte Australien, aber Neu-
seeland habe ich mal so von gehért, aber..nee, und so ein unbekanntes Land wurde
angegriffen. Sowas... Das war ein Zeichen!«

Bassem: »Boah aber wie die reagiert haben, ne. So muss jeder Mensch reagieren. Die
[Premierministerin Jacinda Ardern] trug so Kopftuch...sogar die Polizisten. Vor sowas
habe ich richtig Respekt. Ich wiirde zu jedem einzelnen gehen und seine Hand kiis-
sen. Biker-Gangs gehen vor Moschee und sagen: >sWir passen auf, wihrend ihr betet.c
Ein Mann, der sah aus wie ein Christ, nimmt so ein Schild und schreibt drauf: Ihr seid
meine Briider, geht ihr beten, wiahrend ich Ausschau halte... Ich kriege wirklich Ganse-
haut.«

MK: »Was habt ihr denn gedacht, als ihr das erste Mal davon gehdrt habt?«

Bassem: »Also ehrlich gesagt, ich war mit meinem Vater im Auto. Und dann kam so eine
Nachricht von seinem Handy. Stand da so: 46 Menschen in Neuseeland erschossen, in
Moschee. Da dachte ich so: Boah, krass..da habe ich erstmal gefragt: Papa, ist Neusee-
land in Deutschland? (lacht) Hat der mich erstmal ausgelacht. Dann hat mich das nicht
mehr gejuckt, ganz ehrlich. Aber danach wurde mir so ein Video geschickt. Kennen Sie
das Video?« (Transkript, 26.03.2019; Anm. d. Verf.).

Ich hatte das Video des Attentiters bereits in den sozialen Medien angezeigt bekommen,
die ersten Sekunden angeschaut und abgeschaltet, nachdem ich realisiert hatte, dass es
wirklich die Ermordung von Menschen aus der Titerperspektive zeigt. Ich verneinte die
Frage entsprechend. Unter den Jugendlichen, mit denen ich im Frithjahr 2019 in Kontakt
stand, hatten viele das Video auf dem Smartphone gespeichert oder konnten es gleich
online aufrufen, manche hatten es sogar weiterverbreitet und die meisten hatten es an-
gesehen.

B8 Gamification bezeichnet die Verwendung von Design Elementen wie sie in Videospielen Verwen-
dung finden, in nicht-gaming Kontexten (Deterding et al. 2011). Im Falle des Christchurch Vide-
os, wie auch verschiedener dschihadistischer Anschlagsvideos verwenden die Produzierenden die
Optik sog. Ego Shooter-Videospiele.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

Wihrend Bassem die vom Handy abgelesene Nachricht des Attentats nicht weiter in-
teressiert hatte, wurde erst durch die Konfrontation mit der audiovisuellen Dokumen-
tation des Totens die Aufmerksamkeit der Jungen fiir den Anschlag geweckt. Das Video
scheint mageblich die kognitive Offnung fiir die individuelle Betroffenheit als auch ein
Interesse an den gesellschaftlichen Reaktionen geférdert zu haben. So bewunderte Bas-
sem die Solidaritit der Neuseelinder*innen die sich etwa im Kopftuch der Prisidentin,
das sie zum Kondolenz-Besuch in der Moschee angelegt hatte, oder der Wache durch
Biker-Gangs vor den Moscheen ausdriickte. In der Hochachtung des Jungen fiir die 6f-
fentliche Solidarititsbekundung formulierte er, wie ich meine, auch den Wunsch nach
einem Miteinander von Muslim*innen und nicht-Muslim*innen fiir den eigenen Alltag
in der Bundesrepublik — und kritisierte letztlich das Fehlen desselben.

Das Gesprich mit Bassem und Younes illustriert die Komplexitit und Vielfalt der
Identifikationen und Selbstpositionierungen zweier finfzehnjihriger als muslimisch
gelesener Jungen in der deutschen mediatisierten Gesellschaft. Sie charakterisierten
sich selbst als wenig religios, da sie moderner seien als die Generationen vor ihnen. In
ihrer Kritik an den mangelnden Kompetenzen oder der Weigerung vieler Tiirkei- und
marokkostimmiger Migrant*innen, Deutsch zu sprechen, manifestiert sich die Rele-
vanz, welche die Sprache als identifikatorisches Moment fiir die Jungen hatte. Da sie die
Sprachen Marokkos — Tamazight und Arabisch — nur noch rudimentir beherrschten,
war ihre Muttersprache Deutsch. Durch die Ubernahme der Rahmung Deutschlands
als christliches Land, an welches sich Muslim*innen anzupassen hitten, reproduzierten
sie auch einen Alterititsdiskurs der Integrationsdebatten. Die mediale Verdichtung
dieser Debatten in der Fokussierung auf den islamischen Mann<empfanden die Jungen
indes als Demiitigung, was ihre Selbstpositionierung als Muslime erst mobilisierte. Da
diese mitnichten gefestigt war, griffen sie als Hilfestellung fiir die Meinungsbildung
auf die Videoplattform YouTube zuriick, die mittlerweile allgemein eine grofie Relevanz
als »Wissensplattform« (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019: 4) erlangt hat. YouTube bietet
den User*innen allerdings keine rundum neutralen Ergebnisse an, sondern beeinflusst
das Nutzungserlebnis mit automatisierten Empfehlungsalgorithmen, die auf Grund-
lage von Schlagworten, bisherigem Nutzungsverhalten sowie den Standortdaten von
User*innen weitere potenziell interessante Inhalte vorschlagen (Ernst & Schmitt, 2020:
27). »Algorithmen konnen nicht nur die Art, Diversitit und Relevanz von Informationen
beeinflussen, sondern indirekt auch das gesellschaftliche Klima und die offentliche
Meinung« (ebd.). Wie etwa Baaken, Hartwig & Meyer (2019) in ihrer Untersuchung der
»Peripherie des religiés begriindeten Extremismus auf YouTube« aufzeigen, neigt der
Empfehlungsalgorithmus im Interessengebiet Islam dazu, extremistische Inhalte zu
beférdern, indem er auf unverfingliche Suchanfragen auch Content extremistischer
Urheber*innen vorschligt. Die Themensetzungen der Jungen — begonnen bei der Dar-
stellung des islamischen Mannes als gewaltaffin hin zum Islamkritiker Stiirzenberger
weiter zur argumentativen Auseinandersetzung mit einem Dschihadisten im Filmaus-
schnitt — fand maflgeblich in Interaktion mit YouTube statt. Die inhaltlichen Spriinge
des Gesprichsverlaufs weisen, so nehme ich an, auf die Polarisierung des 6ffentlichen
Informationsangebots zu Islam im Internet zwischen extremistisch-islamfeindlichen
und islamistischen Positionen hin. Diese Extrempositionen stehen in reziproker Be-
ziehung zueinander, begiinstigen und verstirken sich also gegenseitig. Angesichts der

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

kaum iiberschaubaren Meinungsvielfalt beschrieb Bassem mit resigniertem Unterton
die groRe Verunsicherung, mit der junge Menschen als User*innen der vielfiltigen
online verfiigbaren Medienformate konfrontiert sind: »Das ist so schwer, ne!? Diese
Politiksache! Ich bin mir auch nicht zu hundert Prozent sicher bei meinen Auflerungen.
Also zu hundert Prozent kann man sich nicht sicher sein, weil das sind einfach nur
Meinungen, Vermutungen, Theorien, Mythos, sowas« (Bassem, 26.03.2019).

Das hier dargelegte Gesprich mit Bassem und Younes demonstriert das Spannungs-
feld identifikatorischer Beziige, das sich zwischen ihrem Heimatland Deutschland, den
an den Herkunftslindern der Eltern orientierten migrantischen Milieus, der entspre-
chenden Sprachen und religiésen Orientierungen und dem islamfeindlichen 6ffentli-
chem Diskurs auftut und in dem die Jungen navigieren, sich positionieren und versu-
chen, eine Meinung zu bilden.

Zeynep - kein Problem solange wir nur putzen

Zeynep ist eine tiirkeistimmige, zur Zeit der Forschung 15-jihrige junge Frau, die ich
im Rahmen der Teilnahme am islamischen Religionsunterricht des zehnten Jahrgangs
am Goethe Gymnasium kennenlernte. Sie zeigte sich vom Interesse des nicht-musli-
mischen Besuchers an ihrer Religion fasziniert und suchte im Schulalltag immer wie-
der den Raum fiir ein Gesprich. Als Zeynep sich mir vorstellte, betonte sie bereits, dass
ihr »Religion sehr wichtig ist, sogar wichtiger als alles anderel« (Zeynep, 19.02.2019).
Zeynep war in der Mddchenabteilung (kadnlar genglik teskilat) der zur Milli Goriig geho-
rigen Sultan Mehmet Moschee aktiv. Die Moschee, ihr Zuhause, der Freundeskreis und
die Nachbarschaft konstituierten jenes religiése und tirkischsprachige Milieu, das Bas-
sem oben fiir seine mangelnde Anpassungsbereitschaft so scharf kritisiert hat. Zeyneps
Freizeitgestaltung war iiberwiegend an der Religionsausiibung orientiert und fand zu-
meist im Kontext der Moschee und der Madchengruppe statt. Sie betete, fastete im Ra-
madan und hatte bereits eine kleine Pilgerfahrt (umra) nach Mekka unternommen, von
der sie begeistert berichtete. Das Kopftuch hatte sie gegen den Willen ihrer Eltern schon
in der finften Klasse angelegt, da auch andere Mddchen damit begonnen hatten. Riick-
blickend sieht sie diese Entscheidung kritisch, da sie aus bewussten Beweggriinden ge-
troffen werden solle und nicht, um der sozialen Erwartungshaltung der peer-group und
dem Wunsch nach Zugehorigkeit zu entsprechen. Auch sei sie mittlerweile der Stigma-
tisierung und der gesellschaftlichen Exklusionsmechanismen gewahr, mit welchen >be-
deckte« Frauen in der deutschen Gesellschaft konfrontiert seien:

Vor allem Arbeit ist so das Thema. Man kann ja zum Beispiel mit Kopftuch nicht Poli-
zistin werden—in der Tiirkei geht das. Aber das sind halt die Regeln. Wir setzen uns oft
damitauseinander und so planen wirauch unsere Zukunft. Was will ich studieren? Wie
habeich gute Moglichkeiten, trotzdem mit Kopftuch zu arbeiten? (Zeynep, 19.02.2019).

Das Tragen des Kopftuchs als sichtbare Performanz der islamischen Identitit wird in der
als modern verstandenen hegemonialen Offentlichkeit gemeinhin mit Riickstidndigkeit,
Ignoranz und Unterwiirfigkeit muslimischer Frauen assoziiert (Gole, 2004: 24). Demge-
mifd weist Deutschland einen der hochsten Grade struktureller Diskriminierung kopf-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

tuchtragender muslimischer Frauen auf dem Arbeitsmarkt auf (Weichselbaumer, 2016:
17)."* Wie Bassem und Younes bekriftigte auch Zeynep ihre Aussage durch den Riickgriff
auf digitalen Content, den sie auf dem Smartphone aufrief. Sie prasentierte mir ein Me-
me, das auf Instagram zirkulierte und dessen Text sie mir vorlas: »Das Kopftuch war kein
Problem, solange die Frauen nur geputzt haben. Dann haben sie sich weitergebildet und
dann wurde es zu einem Problem. [...] Das finde ich auch!« (Zeynep, 19.02.2019). Die-
se strukturelle Diskriminierung wird, wie mir auch Zeyneps Kopftuch tragende Freun-
dinnen erklirten, bei der Berufswahl schon lange im Vorfeld strategisch einkalkuliert
(Protokoll, 27.02.2019) und mindert, wie Zeyneps Beispiel demonstriert, keineswegs die
Ambitionen, den hoheren Bildungsweg zu beschreiten. Vielmehr scheint die Partizipa-
tion am 6ffentlichen Bildungssystem fiir sie der Weg zu sein, um sich als Teilnehmende
in der Gesellschaft zu verorten. So seien »alle in einer Gesellschaft. Aber auch wenn wir
anders aussehen, auch wenn wir eine andere Religion haben, wir sind in einer Gesell-
schaft. Parallel...? Okay, das kann man so sehen, Schulleben und Freizeitleben. Aber das
ist bei jedem so« (Zeynep. 19.02.2019). Zeynep deutet den Begriff der Parallelgesellschaft,
deren Errichtung Muslim*innen oftmals vorgeworfen wird, um und konzipiert hier ei-
ne legitime Parallelitit des gesamtgesellschaftlichen Raumes der Schule einerseits und
andererseits der privaten Sphire, deren Ausgestaltung letztlich der Freiheit der Einzel-
nen unterliege. Sie forderte somit implizit das im Grundgesetz verbriefte Gleichheits-
versprechen fiir sich ein. Trotz der Diskriminierungserfahrungen in Deutschland, der
tirkischen Muttersprachlichkeit und der familidr potenziell gegebenen Anschlussmaog-
lichkeiten fiir ein Leben in der Tiirkei sei eine Auswanderung dorthin keine Option fiir
sie, da sie in Deutschland geboren und zuhause ist.

Zeyneps eben genannter Verweis auf Instagram lenkte das Gesprach schlieRlich auch
aufdie Rolle der Medien fiir das Islambild in Deutschland. Sie kritisiert grundsitzlich die
Berichterstattung, lenkt ihre Kritik indes aber schnell aufjene, welche der populistischen
Islamkritik durch Gewalt und Terror letztlich ihre Motive liefern. Das Bild in den Medien
sei demnach

nicht gut, weil das einfach Vorurteile sind. Beispielsweise zum Thema IS. Es ist einfach
so: Alle IS-Anhénger sind Muslime, aber nicht alle Muslime sind IS-Anhanger. Also die
[IS] denken, dass die selber die Scharia ausiiben, wie es im Koran steht. Ist aber nicht

12 In Konsequenz, so belegt Doris Weichselbaumer (2016), miissen muslimische Frauen mit tiirki-
schem Namen, die auf dem Bewerbungsfoto Kopftuch tragen 4,5-mal mehr Bewerbungen versen-
den, um dieselbe Anzahl an Einladungen zum Bewerbungsgesprach zu erhalten, wie eine Bewer-
berin ohne Kopftuch und mit deutschem Namen (Weichselbaumer, 2016:17). Weichselbaumer be-
zieht sich fiir diese Feststellung auf einen Literaturlberblick bei Hofer et al. (2013: 20ff.), welche
die Diskriminierungvon Migrant*innen auf dem dsterreichischen Arbeitsmarkt untersucht haben.
Sie konstatiert einen der hochsten Grade struktureller Diskriminierung kopftuchtragender mus-
limischer Frauen auf dem Arbeitsmarkt in der Literatur zu experimenteller Diskriminierungsfor-
schung (ebd. 2016: 17) und konkludiert: »To German employers, migrants represent an outgroup,
which may lead to their rejection. Social Identity Theory predicts that women wearing the head-
scarfshould be particularly negatively affected, as they signal a strong identification with the Mus-
lim outgroup and may be perceived as particularly distant. [...] If integration is to succeed, the ex-
isting discrimination in the labor market needs to be eliminated« (Weichselbaumer, 2016: 18).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—

53


https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

so. Nimm zum Beispiel die Kriegsverse. IS interpretiert das einfach selber und die Me-
dien berichten dann schlecht iiber den Islam, wenn es zum Beispiel einen Anschlag
gibt. Aber das hat auch eine Vorgeschichte. Ich glaube, dass an den Menschen eine Ce-
hirnwasche ausgelibt wird, denn die Religion ist zwar sehr wichtig, aber man wiirde
niemanden umbringen dafiir. Im Islam und ich glaube auch in den anderen Religio-
nen, ist es ja so, dass Mord eine sehr grofRe Stinde ist und das, was der IS zum Beispiel
macht, ist ja das: die bringen Menschen um. Und die denken, das ist richtig. Aber es
gibt auf der Welt gar keine Gesellschaft—auch nichtin Saudi-Arabien —wo die Religion
richtig ausgeiibt wird, wie es im Koran steht. Gibt’s einfach nicht. Zum Beispiel im Ko-
ran stehtja auch: Bedeckt euch! Da steht aber nicht Vollverschleierung, da steht auch
nicht Burka, da steht auch nicht einfach nur das Kopftuch. Das interpretiert jeder an-
ders. Und die Medien spielen schon eine sehr grofde Rolle. Das ist einfach traurig. Zum
Beispiel wenn eine deutsche Person sowas machen wiirde, heifdt es einfach psychische
Krankheiten, diese Person ist einfach krank. Aber wenn da zum Beispiel ein Tiirke oder
so irgendwas macht, dann heifst es in den Medien immer Muslime, Muslime, Muslime
sind so und so. Das ist einfach traurig. Eigentlich ist unsere Religion eine sehr friedliche
Religion (Zeynep, 19.02.2019; Anm. d. Verf.).

Wie Bassem und Younes dufierte auch Zeynep Kritik an der Darstellung des Islam in
den Medien. Diese Kritik kam jedoch nicht ohne die Verurteilung des Dschihadismus
aus, der sich fur die Generation von Zeynep, Younes und Bassem zuvorderst in der me-
dialen Reprisentation des sogenannten Islamischen Staates manifestierte. Zwar riumte
Zeynep ein, dass das Islamverstindnis der Dschihadisten durchaus in den Quellen an-
gelegt sei, aber letztlich eine Fehlinterpretation des Islam darstelle, die durch Gehirnwi-
sche eingeimpft werde. Diese Interpretation werde, so die Argumentation, von den Me-
dien ungerechtfertigterweise reproduziert und auf alle Muslim*innen itbertragen. Wie
Bassem kritisiert auch Zeynep die Doppelmoral der Medien, die etwa bei einem Anschlag
durch Tiirken, Araber oder Muslim*innen den Islam als Erklirung heranziehen, wih-
rend Gewaltdelikte durch eine »deutsche Person« mehrheitlich auf psychische Aspekte
zuriickgefithrt witrden.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

Abbildung 3: Der Blick auf Muslim*innen. (Memedroid.com, ohne Ur-
heber, abrufbar unter: https://es.memedroid.com/memes/detail/360078
9/Tristemente-es-verdad; letzter Zugriff: 31.01.2025; 16.05).

Als ich Zeynep am 19. Mirz 2019, vier Tage nach dem Attentat von Christchurch in
der Aula der Schule traf, beschiftigte sie wieder das Thema der medialen Darstellung
von Muslim*innen und sie 6ffnete auf dem Smartphone ein Bild, das ihre Perspektive
illustrieren sollte. Ich warf interessiert einen Blick auf ihr Display, auf dem die Karika-
tur einer muslimischen Familie zu sehen war (vgl. Abb. 3): Die Mutter mit Kopftuch und
einer Tiite mit Baguette-Broten; der Vater in Qamis und Hikelkappe, eine Gebetskette
und einen Regenschirm in den Hinden haltend; und ein Junge mit einem Fuf3ball im
Arm. Im Vordergrund eine Kamera, auf dessen Objektiv der Begriff >subjektiv« zu lesen
und durch welches die Frau anstatt der Brote mit Dynamitstangen, der Mann statt des
Regenschirms mit einem ein Maschinengewehr und der Junge statt des Balls mit einer
Bombe in Hinden zu sehen ist.

Zeynep: »Siehst Du, das habe ich gemeint, das zeigt es ganz gut, was ich dir letztes Mal
sagen wollte, mit den Medien.... Hast du denn mitgekriegt in Neuseeland?«

MK: »)a, schon.«

Zeynep: »So schrecklich! Dieses Video.«

MK: »Und wie geht es Dir so damit?«

Zeynep: »Naja, da ging schon das Geriicht um, in der Stadt sei auch so ein Verriickter
und der hatte das auch vor! Das haben Freunde auf Instagram geschrieben.«

Zeynep hatte das Video ebenfalls angesehen, Ihr Onkel hatte es in die WhatsApp Gruppe der Fa-
milie gestellt, in welcher sie das jiingste Mitglied war und es mit eine Warnhinweis versehen,
dass es nichts fiir zarte Gemiiter sei. Dass sich bereits Geriichte in den sozialen Medien verbreite-
ten, es gebe Nachahmungstiter, verweist auf die emotionale Intensitit, mit welcher das Video
rezipiert wurde. (Protokoll, 19.03.2019).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—

55


https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad

56

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Das Attentat von Christchurch war der wohl grofte Anschlag, der nicht in Pakistan,
Afghanistan oder dem Irak stattfand, sondern in einem Land der nicht-muslimischen
swestlichen< Welt explizit auf Muslim*innen abzielte. Die visuellen und audiovisuellen
Dokumentationen, die der Titer selbst unmittelbar auf Facebook verdffentlicht hatte,
zirkulierten in den sozialen Medien und wurden von vielen Muslim*innen — egal ob
jung oder alt, religits wie Zeynep oder von Religion distanziert wie Bassem und Younes
- emotional rezipiert. Uber die Betroffenheit angesichts der Ermordung von 51 Glau-
bensschwestern und -briidern aus Hass auf den Islam hinaus, evozierte das Attentat bei
meinen Gesprichspartner*innen auch ein Empfinden von Ungerechtigkeit gegeniiber
dem hegemonialen gesellschaftlichen Bild von Muslim*innen und insbesondere der
medialen Reprisentationen, die von Narrativen der Gewaltaffinitit und Riickstindig-
keit gepragt sind. In diesem Lichte stellte Christchurch ein Ereignis dar, dem trotz der
Grausambkeit der Tat zugleich ein Moment der Gerechtigkeit innewohnte, sofern es den
nicht-muslimischen Gesellschaften des Westens aufzeigte, dass terroristische Attentate
nicht allein vom Islam motiviert werden. Mit den Worten des bosnienstimmigen Yakup,
eines etwa fiinfzigjihrigen Besuchers der Al-Taqwa Moschee: »...fitr uns [Muslim*innen]
ist das doch eigentlich gut. Jetzt sehen endlich mal alle, auch bei uns gibt es solche und
solche. Diese Spinner gibt es halt @iberall« (Yakup, 17.03.2019; Anm. d. Verf.). Dariiber
hinaus hatte der Anschlag einmal mehr demonstriert, dass die zunehmende und von
den meisten als muslimisch gelesenen Menschen alltiglich erlebte Islamfeindlichkeit
in den Lindern Nordwesteuropas nicht allein ein von Islamisten instrumentalisiertes
Opfernarrativ darstellt, sondern als globale Ideologie reale und tddliche Konsequenzen
hat.

Aufschaukelungsprozesse

Zeynep, Bassem und Younes gehéren der Generation-Z an, jener Generation Jugendli-
cher, die um die Jahrtausendwende geboren wurde und deren soziales Leben und po-
litische Bildungsprozesse mafgeblich durch soziale Medien und allgegenwirtige Kon-
nektivitit definiert werden (Comerford, Ayad & Guhl, 2021: 5). Das Web 2.0, das sich
gleichermaflen um die Jahrtausendwende etablierte, hatte Medienkonsumenten zu sog.
Prosumenten (engl. prosumern) gemacht, die nicht nur passiv Konsumierende sondern
nunmehr auch aktiv produzierende und disseminierende Akteur*innen sind (Lang et
al. 2021: Abs.1; Dickel & Schrape, 2015: 443).” Mit den Partizipationsmoglichkeiten des
Web 2.0 ging auch die Hoffnung auf eine technikinduzierte gesellschaftliche Transfor-
mation einher, die sich in einem »Empowerment der Massen« (Bolz, 2006: 68) und der
neuen »Weisheit der Vielen«, sowie dem damit einhergehenden Bedeutungsverlust des
Expertentums duflern werde (Surowiecki 2007, zit. in Dickel & Schrape, 2015:444f.). Die-
se Visionen Internet basierter Demokratisierung, Dezentralisierung und Emanzipation
werden aber zunehmend als Medienutopien (ebd.) kritisch hinterfragt. So bezweifelte
Roesler bereits 1997, dass die Digitalisierung zur Herausbildung einer »idealen Offent-
lichkeit« fithren werde: »Das Internet wird [...] den Traum der Aufklirung nach vollstin-

13 Prosumentistein Amalgam aus Konsument und Produzent (Dickel & Schrape, 2015: 443) oder pro-
vider (Lang et al. 2021: Abs.1).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

diger Gleichheit in der Konstituierung von Offentlichkeit nicht verwirklichen kénnen. Es
bleiben Selektionskriterien erhalten, sie werden blof3 [...] verschoben« (Roesler, 1997:191).
Die verschiedenen Kommunikationsplattformen und Anwendungen boten vielmehr die
Méglichkeit alternative digitale Offentlichkeiten zu etablieren, die einen »idealen Reso-
nanzraum fiir emotionale Ansteckungs- und Aufschaukelungsprozesse« (Grof3 & Yanni-
kos, 2022:38) darstellen und der Bildung »digitaler Affektkulturen« (digital affect cultures,
Déveling, Harju & Sommer, 2018: 4-7), d.h. emotional aufgeladener Gemeinschaften
Vorschub leisten. Sie wirken »...identit4tsstiftend, geben ein Gefiihl von Anerkennung
und Zugehorigkeit und sind durch gemeinsame kollektive Emotionen, Rituale und Sym-
bole getragen« (Grof3 & Yannikos, 2022: 38). Insofern hat die Online-Kommunikation die
Moglichkeiten sozialer Mobilisierung vervielfiltigt und ausgeweitet und dariiber hinaus
die Zugangsbarrieren zu marginalisierten und devianten Szenen wie dem Salafismus
oder rechtsextremen Milieus, ihren Inhalten und Diskursen abgebaut. Gleichzeitig ist
eine Professionalisierung der Mediennutzung extremistischer Gruppierungen zu ver-
zeichnen, die sich gezielt in mediale Mainstream-Diskurse einmischen und diese zu be-
einflussen suchen (Ebner & Davey, 2017: 26; Klapp, 2024b: 16-20) und zunehmend inter-
national vernetzt sind (Wickerlig, 2019). Nicht zuletzt tragen auch die Algorithmen der
jeweiligen Plattformen, sei es YouTube, Instagram oder TikTok, dazu bei, dass User*in-
nen schnell in extremistische Online-Okosysteme hineingelangen (Baaken, Hartwig &
Meyer, 2019). Diese Beobachtungen belegen eine hohe Relevanz der Social Media basier-
ten Kommunikation fur die gesellschaftlichen Polarisierungsdynamiken zwischen isla-
mistischen Ansprachen und islamfeindlicher Agitation. Wie die Gesprichsverliufe oben
gezeigt haben, nehmen beide Positionen fortwihrend Bezug aufeinander und konstitu-
ieren das Spannungsfeld des Islamdiskurses in Deutschland wie es die 6ffentliche Mei-
nung dominiert. Mit dieser sehen sich die Jugendlichen, wie obige Beispiele gezeigt ha-
ben, alltiglich konfrontiert. Ich trete nun einen Schritt von der Ebene der Akteur*innen
zuriick und skizziere im Folgenden diesen jiingeren gesellschaftlichen Islamdiskurs und
seine Polarisierungsdynamiken, die sich seit der Jahrtausendwende vollzogen haben.

3. Die Radikalisierung des Islamdiskurses

Die erste Generation der Gastarbeiter*innen in Deutschland wurde, wie Abdellatif oben
beschreibt, von Politik und Gesellschaft vergessen und auch die zweite Generation fithrte
bis zur Jahrtausendwende gewissermaflen ein Schattendasein. Dieses sollte jedoch mit
9/11 enden, denn fortan fand das Sprechen tber Islam und Muslim*innen in den Lin-
dern Nordwesteuropas massenmedial und 6ffentlich statt. Die dschihadistischen An-
schlage der 2000er und frithen 2010er Jahre, der Mord an dem niederlindischen Filme-
macher Theo van Goch 2004 oder der >Karikaturenstreite, der 2005 einsetzte, fithrten auf
Seiten von Politik und Medien zu einem erhéhten Bedarf nach fachlicher Expertise zu
Themen mit Islambezug.* Neben Theolog*innen und Orientalist“innen, die sich bereits

14 Die dédnische Tageszeitung Jyllands Posten hatte am 30. September 2005 eine Reihe von 12 Kari-
katuren des Propheten Muhammad abgedruckt. Als die Karikaturen 2006 auch in der islamischen
Welt verbreitet wurden, kam es weltweit zu heftigen Protesten und gewalttitigen Auseinander-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—

57


https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

zuvor mit der Materie beschiftigt hatten, duferten sich nun vermehrt auch fachfrem-
de Journalist*innen, Publizist*innen und Politiker*innen zum Thema. Der Typus der
kritischen >Islam-Expertin« respektive des >Islam-Experten« war geboren, wurde fortan
von Presse, Politik und Sicherheitsbehérden konsultiert und machte Muslim*innen die
Deutungshoheit im Diskurs streitig (Wackerlig, 2019: 14). Schneiders hat bereits 2009
fiir die Bundesrepublik den Netzwerkcharakter eines »gut vernetzten Zirkels« von Ak-
teur*innen um Necla Kelek, Henryk M. Broder, Alice Schwarzer und anderen identifi-
ziert, deren Islamkritik bisweilen kaum mehr war als dirftig camouflierte Islamfeind-
lichkeit ist (vgl. Schneiders, 2015: VII).” Diese »publizistischen Meinungsfithrer der des-
integrativen Gegenaufklirung«, wie der Migrationsforscher Klaus J. Bade (2013: 28) die
Akteur*innen der islamkritischen Publizistik nennt, inszenieren Islam — entkoppelt von
der real existenten Gefahrenlage durch dschihadistischen Terrorismus — als stete ge-
samtgesellschaftliche Bedrohung (Juschkat & Leimbach, 2017: 12). Einen Markstein der
islamfeindlichen Literatur in Deutschland stellt das im Jahr 2010 verdffentlichte Buch
Deutschland schafft sich ab (2010) des ehemaligen Berliner Finanzsenators Thilo Sarrazin
dar. Sarrazins Thesen iiber vererbbare Intelligenz, die naturdeterministische Annahmen
auf identifikatorische Aspekte wie Ethnizitit und Religiositit iibertragen, diskreditier-
ten den Autoren im wissenschaftlichen wie im politischen Kontext weitestgehend von
selbst (Haddad, 2017: 49). Dennoch wurde das Buch dermafien breit rezipiert, dass Po-
litik, Medien und auch Wissenschaft sich an der Widerlegung von Sarrazins Thesen re-
gelrecht abmithten.’ Bade (2013) betont, dass seit der Sarrazin-Debatte die Aktivititen

setzungen mit zahlreichen Toten (Jdger, 2009: 305). Der Streit um die Grenzen der Meinungsfrei-
heit dauert seitdem an und hat in dem dschihadistischen Terroranschlag auf die Redaktion der
Pariser Satirezeitung Charlie Hebdo einen traurigen Hohepunkt erreicht, bei dem 11 Menschen er-
mordet wurden. Die Zeitschrift hatte Gber Jahre hinweg immer wieder Schmah-Karikaturen des
Propheten und seiner Anhianger*innen abgedruckt.

15 Wennim Folgenden von Islamkritik die Rede ist, dann beziehe ich mich auf eben diese »verbram-
te Islamkritik« (Schneiders, 2015: VII), die »seit Mitte der Nullerjahre des 21. Jahrhunderts zum
zentralen Vehikel fiir den Transport islamfeindlicher Einstellungen in die Mitte der Cesellschaft«
(ebd.) wurde. Diese >Islamkritik< reicht, wie Bade in einer Endnote beschreibt, von »..wertebezo-
gener Religionskritik bis herab zur vulgir-aufklarerischen Islamdenunziation« (Bade 2013, S. 39,
Note 24). Seit den ersten Publikationen von Schneiders (2009) und Bade (2013) zum Thema haben
die Polarisierung der Debatte und die Mobilisierung der islamfeindlichen Bewegung an Dynamik
gewonnen. So belegt Wackerlig (2019) anhand einer ausfiithrlichen Netzwerkanalyse eine trans-
atlantische islamfeindliche Bewegung und beschreibt ihre Events, Organisationen und Medien.
Neben diesen zeitgendssischen Forschungslinien zu 6ffentlich-medialen Formen derslslamkritik<
existieren auch Strange einer theologischen bzw. kirchengeschichtlichen Auseinandersetzung mit
der Polemik der Kirchen bzw. ihrer Vertreterinnen gegen den Islam etwa in der frihmittelalterli-
chen christlichen Theologie (Middelbeck-Varwick, 2011) oder wihrend der Aufklarung (Klein und
Platow, 2008). Sie fokussieren den gleichen Gegenstand der islamfeindlichen Polemik, die jedoch
aus einer anderen Perspektive formuliert wurde und nach Heiner Bielefeld (2011: 136) keine Kon-
tinuitdt zu heuteigen islamfeindlichen Positionen aufweist.

16  Haddad (2017) sieht Sarrazins Erfolg in der »Verkniipfung von Polemik und scheinbar rationa-
ler, weil in Prozentzahlen ausgedriickter Zustandsbeschreibung« (S. 49) begriindet, und merkt an,
dass die »Wirkung von numerischen Daten als vertrauensgenerierende Unterflitterungen noch
immer unvermindert« sei (ebd.). Dem entsprechend wurde insbesondere Sarrazins statistisches
Datenmaterial einer genaueren Priifung unterzogen woraus wiederum Debatten um die korrek-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

von islamfeindlichen »demagogischen Blog-Agitatorenx« (S. 29), welche einen »diskursi-
ven Biirgerkrieg« (S. 30) fiithren, die Agenda der bundesdeutschen Migrationsdebatten
setzen. Diese Rhetorik erscheint angesichts der Agitation des oben genannten Rechts-
populisten Michael Stiirzenberger oder der Titel rezenter islambezogener Sachbiicher,
wie Sarrazins Folgewerk Feindliche Ubernahme (Sarrazin, 2018) oder Der Islamische Faschis-
mus von Hamed Abdel-Samad (2014) kaum tibertrieben. Derartige Islamkritik befeuert
gezielt den »Misstrauensdiskurs« (Schiffauer, 2015a: 24) und trigt zu einer »Verdichtung
des Fremden im Muslim« (ebd.: 15) bei, die gesellschaftliche moral panics hervorbringt
(ebd.: 24)." Als 2014 der sog. Islamische Staat in Syrien sein Kalifat ausrief und europii-
sche Muslim*innen zur Ausreise als foreign fighters bewegen konnte, verlieh der Entwick-
lung zusitzliche Brisanz und ab 2015 mobilisierte schliefilich die islamfeindliche Be-
wegung Patriotische Europder gegen die Islamisierung des Abendlandes (PEGIDA) regelmifiig
tausende Demonstrierende zur Teilnahme an Kundgebungen, auf denen auch oben ge-
nannter Rechtspopulist Michael Stiirzenberger zu héren war. Auf dem Nihrboden ten-
denziell autoritaristischer und fremdenfeindlicher Einstellungen in der deutschen Ge-
sellschaft (vgl. Decker & Brahler 2020b, 15-25; Brihler et al. 2020: 79—84), konnte Islam-
bzw. Muslimfeindlichkeit zu einer der »verbreitetsten Formen gruppenbezogener Men-
schenfeindlichkeit in Deutschland« (Schneiders, 2015: VII; vgl. Brahler et al. 2020: 64)
avancieren.’ Die grassierende Islamfeindlichkeit miindete schliefilich auch in mérde-
rischen muslimfeindlichen Terrorismus. So trat die lange kritisierte strukturelle Diskri-
minierung von Migrant*innen im Allgemeinen und Muslim*innen im Besonderen durch
staatliche Institutionen 2011 schliefilich dramatisch zutage, als die rechtsterroristische
Mordserie des Nationalsozialistischen Untergrunds (NSU) publik wurde, die mit rassisti-
schem Beiklang als »Doner-Morde< oder sMordserie Bosporus«< bezeichnet wurde. Trotz
Indizien, die fiir eine Verortung der Tater im rechtsextremistischen Spektrum sprachen,

te Nutzung sozialwissenschaftlicher Daten resultierten. Eine Berliner Forscher*innengruppe um
Naika Foroutan stellte kurz nach Erscheinen von Deutschland schafft sich ab in einen empirischen
Cegenentwurf (2010) »relevante Fortschritte in der Integration« von in Deutschland lebenden
Muslim*innen vor, die »statistisch messbar und nachweisbar« (S. 13) sind. Haddad kommentiert,
dass der Gegenentwurf die »rationalistische Logik« der von Sarrazin angestofienen Debatte re-
produziere (2017: 50) und somit dem Paradigma der »Vermessung der Muslime« (Schepelern Jo-
hansen & Spielhaus, 2018) folgt, welches eine Dekade der Islamforschung gepragt hat.

17 Der Begriff der moral panics geht nach Schiffauer (2015a: 15) auf Stanley Cohen (1972) zuriick und
meint»Kollektive Hysterien, die offenbar periodisch in Zivilgesellschaften auftauchen« (Schiffau-
er, 2015a:15). Als historisches Beispiel nennt Schiffauer die Kommunismuspanik der McCarthy-Ara
in den USA (ebd.).

18  Oliver Decker und Kolleg*innen verzeichnen in der Leipziger Autoritarismus Studie 2020 (Titel: Auto-
ritire Dynamiken. Alte Ressentiments—neue Radikalitdt) zwar einen geringen Riickgang von »Muslim-
feinschaft« (S. 64) im Vergleich zu 2018, sehen sie aber weiterhin als »stark ausgepragt und auch
2020 im Osten signifikant hoher als im Westen [...]. So gibt jede bzw. jeder zweite Ostdeutsche an,
sich »durch die vielen Muslime [..] wie ein Fremder im eigenen Land« zu fithlen. In Westdeutsch-
land sind es mit 44,8 % allerdings auch fast die Halfte« (S. 64—65).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—

59


https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

wurde nahezu ausschliefflich im familidren Umfeld der Opfer-Familien ermittelt.” Auch
alsam19. Februar 2020 ein rechtsextremer Terrorist in der hessischen Stadt Hanau neun
junge, itberwiegend muslimische Menschen in einer Schischa-Bar ermordete, folgte ei-
ne »Kette behérdlichen Versagens« (Initiative 19. Februar Hanau, 2021).*° Die politische
und sicherheitsbehérdliche Handhabung von Ereignissen wie diesen diirfte das Vertrau-
eninden Staat und dessen symbolische Bemithungen um Anerkennung und Integration
der Muslim*innen nachhaltig beschidigen.

Ein Fanal fiir die muslimischen Gemeinschaften in Deutschland stellte aber die Er-
mordung von Marwa asch-Scherbini durch einen islamfeindlichen Russlanddeutschen
im Jahr 2009 in einem Dresdner Gerichtssaal dar. Der Mann hatte die dgyptische Phar-
mazeutin und ehemaligen Handball-Nationalspielerin auf einem Spielplatz wegen ih-
res Kopftuchs beleidigt, und sie, als sie sich vor Gericht gegentiberstanden, mit einem
Messer ermordet. Dass mediale und politische Reaktionen nach der Ermordung asch-
Scherbinis tagelang ausblieben, bestitigte fiir viele Muslim*innen die Gleichgiltigkeit
des Staates ihnen gegeniiber (Schmitz, 2016: 135). Dieses Ereignis markierte, wie der
Aussteiger Dominic Schmitz in seinem Sachbuch Ich war Salafist (2016) erliutert, den
Startschuss fiir den 6ffentlichkeitswirksamen Aktivismus der aufkeimenden salafisti-
schen-Szene in der Bundesrepublik (ebd.). Anfang der 2010er erreichte der von Younes
erwihnte, prominente deutsche Konvertit Pierre Vogel mit seinen Vortrigen an 6ffentli-
chen Plitzen wie auch im Internet tausende junger Menschen. Der Verein Die Wahre Reli-
gion (DWR) und die ihr angeschlossene Lies!-Stiftung verteilten in Fugingerzonen und
vor Schulen bald gratis den Koran und erregten so breite 6ffentliche Aufmerksambkeit.
Als dem Kopf von DWR, Ibrahim Abou Nagie, die Unterstiitzung einer terroristischen
Vereinigung nachgewiesen wurde, kam es 2016 zum Vereinsverbot.” Die zunehmend re-

19 Der fremden- und muslimfeindlichen Terrorzelle fielen zwischen 2000 und 2007 neun Menschen
mit Migrationshintergrund und eine Polizistin zum Opfer. Erst spat geriet die Rolle der Sicherheits-
behérden in den Fokus, insbesondere die Verstrickung des Verfassungsschutzes, deren Landesam-
ter vereinzelt aktiv Ermittlungen behinderten (Sundermann, 27.06.2017).

20  So kam es unerklarlichen Verzogerungen am Haus des Titers sowie zu einem bedrohlichen Uber-
griff einer Sondereinheit der Polizei gegeniiber wartenden Familienangehdorigen eines Opfers in
der Tatnacht. Im Umfeld des Hauses des Taters waren in jener Nacht 13 Polizisten einer Truppe im
Einsatz, die zuvor aufgrund der Beteiligung in einer rechtsradikalen Chatgruppe aufgelost wurde.
Obwohl auch in anderen Bundesldandern rechtsextreme Chatgruppen bei der Polizei aufgedeckt
wurden (ZEIT Online, 16.09.2020), stellte sich der damalige Innenminister Horst Seehofer weiter-
hin gegen eine Studie zu Rassismus in der Polizei (ZEIT Online, 18.09.2020). In Folge der Morde von
Hanau wurde von der Partnerschaft fiir Demokratie in Hanau, einem Projekt das vom Bundesminis-
terium fiir Familie, Senioren, Frauen und Jugend gefordert wurde, die Kampagne #SayTheirNames
ins Leben gerufen, damit die Namen der ermordeten jungen Menschen jene des Taters (iberde-
cken. Die Namen der in Hanau Ermordeten lauten Gokhan Giiltekin, Sedat Gurbiiz, Said Nesar
Hashemi, Mercedes Kierpacz, Hamza Kenan Kurtovi¢, Vili-Viorel Paun, Fatih Saragoglu, Ferhat Un-
var und Kaloyan Velkov. (Bundesministerium fiir Familie, Senioren, Frauen und Jugend, 0.D.).

21 Das Bundesamt fiir Verfassungsschutz schitzte die Organisation Die wahre Religion wie folgt ein:
»Durch sie wird eine verfassungsfeindliche Einstellung und kimpferisch-aggressive Grundhaltung
bei den liberwiegend jungen, zum Teil minderjahrigen Anhdngern geschaffen und geschiirt. Dies
reicht bis zu einer Befiirwortung von und einem Aufruf zu Gewalt und der Ausreise von bisher min-
destens 140 Aktivisten und Unterstiitzern nach Syrien bzw. in den Irak, um sich dort dem Kampf
terroristischer Gruppierungen anzuschliefien.« (Bundesministerium des Innern, 15.11.2016).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

pressiven Maflnahmen gegen die Szene fithrten, wie mir der Salafi Abdurrashid erklirte,
allmihlich zum Riickzug aus der Offentlichkeit in privatere und insbesondere in digitale
Riume (Abdurrashid, 08.06.2022). In den letzten Jahren wissen auch andere islamisti-
sche Stromungen und Gruppen - etwa die durch ihre Social-Media-Kanile bekannten
Akteure von >Generation Islam« — jede sich bietende Gelegenheit zu nutzen, um publi-
kumswirksam eine Wertediktatur zu beklagen und das Opfernarrativ der vermeintlich
existenziell bedrohten Gemeinschaft der Muslim*innen zu beschwéren. Als 2018 das In-
tegrationsministerium des Landes Nordrhein-Westfalen ein Kopftuchverbot an Schulen
fiir Kinder unter 14 Jahren anregte, lancierte die Gruppe, die ideologisch im Umfeld der
in Deutschland verbotenen Hizb ut-Tahrir angesiedelt wird (Nordbruch, 2018), die Twit-
terkampagne #NichtOhneMeinKopftuch, die es mit itber 70.000 Beitrigen in kurzer Zeit in
die Twitter Trends schaffte. Die Kampagne zielte auf die breite Masse junger Muslim*in-
nen, insbesondere auf Frauen, und konnte auch an den Universititen zahlreiche Unter-
stiitzer*innen gewinnen, wie mir einige Studierende mitteilten. Der ideologische Hin-
tergrund der Initiatoren war indes den wenigsten bekannt. Eine Reaktion aus dem La-
ger der rechtsextremen Identitiren Bewegung lief nicht lange auf sich warten. Mit einer
kleinen Anzahl von Fake-Profilen, Bots und reichweitenstarker Akteure wollten die Iden-
titiren »den Hashtag kapern und mit muslimfeindlichen Inhalten tiberschwemmen. Der
Tenor der Beitrige war die vermeintliche Unvereinbarkeit des Islams mit freiheitlichen
Grundrechten« (jugendschutz.net, 0.D.), der so oder so dhnlich in den Islam-Debatten
der Linder Nordwesteuropas von Frankreich bis England widerhallt.

Die aufgefithrten Beispiele stellen Ereignisse nationaler, teils auch internationaler
Tragweite dar und stecken exemplarisch das diskursive Spannungsfeld ab, in dem Mus-
lim*innen in Deutschland ihre alltigliche Normalitit und ihre religiése Subjektivitit ge-
stalten. Sie tun dies — wie Zeynep, Bassem und Younes illustrierten — zwischen wirk-
michtigen islamistischen Dogmen auf der einen und fremden- bzw. muslimfeindlichen
Positionen auf der anderen Seite, die sich aufeinander beziehen und gegenseitig verstir-
ken. In bemerkenswertem Gleichklang kolportieren beide Ideologien das Narrativ der
Inkompatibilitit zwischen Islam und Europa und f6rdern somit die Desintegration von
Muslim*innen in der Bundesrepublik.

4. Die eigene Story basteln

Mit der Dominanz der eben beschriebenen Alterititsdiskurse geht die permanente In-
fragestellung nach legitimer gesellschaftlicher Teilhabe einher, mit der sich Muslim*in-
nen in Deutschland alltiglich konfrontiert sehen und die letztlich Strategien der Selbst-
positionierung erfordert. Diese Herausforderung gestaltet sich fiir die Generation-Z an-
ders als fiir ihre Eltern, die in ihrer wenig mediatisierten Kindheit — in vielen religiésen
Haushalten waren mit dem islamischen Erwachen in den 1980ern etwa die Fernseher
verschwunden (Schiffauer, 2010: 81) — noch in relativ geschlossenen ethnisch- bzw. na-
tionalreligiésen Diaspora-Milieus sozialisiert worden waren. So mancher*r sah sich oft
erstin der Schule zum ersten Mal explizit mit den Werten und Normen der bundesrepu-
blikanischen Gesellschaft konfrontiert und wurde sich erst dort der Exklusion aus dieser
bewusst. Der tiirkeistimmige Zekeriya war zur Zeit der Forschung Mitte 30, in Deutsch-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

land geboren und in einer religiosen Familie im Milli Goriig-Milieu aufgewachsen. Er
besuchte das stadtweit als >Tiirkenschule« bekannte Goethe-Gymnasium und war nach
dem Abitur fiir einige Jahre als Funktionir in der Islamischen Gemeinschaft Milli Gorits
europaweit titig. Mittlerweile war Zekeriya Vater zweier Kinder. Er erliuterte, inwiefern
er heute iiber eine doppelte Perspektive verfiigt, die frither eine Herausforderung und
heute eine Bereicherung darstelle:

Man ist irgendwie in zwei Welten zuhause. Du hast ja eine Interaktion mit Deinen EI-
tern und hast eine Interaktion mit der Schule, mit der AuRenwelt. Und deswegen wur-
deich quasi gezwungen, beide Welten zu verstehen bzw. mich in beide hineinzuverset-
zen. Das ist immer eine Bereicherung, wenn man beide Seiten kennt, denn wozu der
eine A sagt, sagt der andere immer B. [..] ..auch ideologisch. Wenn es zum Beispiel
um den Irakkrieg ging und man amerikanische Sender horte, sagte der Nachrichten-
sprecher:>Es wurden heute 50 Terroristen umgebracht.« Dann sagte aber der arabische
Sender: >Es wurden 50 Freiheitskimpfer getétet.« Sind das jetzt Terroristen oder Frei-
heitskimpfer? A und B, du hastjetzt beide Sichtweisen und du bastelst dir selbst deine
eigene Story daraus (Zekeriya, 19.03.2019).

Auch Zekeriyas Reflektion der eigenen Position als tiirkischer Muslim in der deutschen
Gesellschaft kam nicht ohne einen Verweis auf die Konsequenzen des 11. September aus,
mit dem die USA ja den Einmarsch in den Irak im Zuge des War on Terror gerechtfer-
tigt hatten. In der Welt des Tiirkei-orientierten religiésen Milli Goriig-Milieus, in dem
er seine Kindheit verbracht hatte, wurden die Ereignisse breit rezipiert; hier galten die
Amerikaner als Invasoren und die Mujahedin als Freiheitskimpfer.** Erst die Konfronta-
tion mit der >Aulenwelt< der deutschen Gesellschaft in der 6ffentlichen Schule hatte ihm
auch jene Perspektive aufgezeigt, die die ihm bekannten Verhiltnisse und Zuschreibun-
gen auf den Kopf stellten und durch welche die Freiheitskimpfer plotzlich zu Terroristen
wurden. Sukzessive stellte sich, wie er erklirte, ein Verstindnis fiir beide oft schwer mit-
einander in Einklang zu bringende Perspektiven ein. Zekeriyas Erliuterung seines dop-
pelten Blicks erinnert unweigerlich an den Begriff des >doppelten Bewusstseins« (double
consciousness), den der schwarze Soziologe und Biirgerrechtler W.E.B. Du Bois mit sei-
nem Essay Strivings of the Negro People (1897) gepragt hat. Auch fiir Du Bois war die Schule
jener Ort, an welchem er mit seiner Andersartigkeit konfrontiert worden war und wo er
schliefilich seine Rolle als schwarzer Amerikaner in der Gesellschaft erkannt habe, wie er
in folgender vielzitierter Passage beschreibt:

Then it dawned upon me with a certain suddenness that | was different from the oth-
ers; or like, mayhap, in heart and life and longing, but shut out from their world by a
vast veil. | had thereafter no desire to tear down that veil, to creep through; | held all
beyond it in common contempt, and lived above it in a region of blue sky and great
wandering shadows. That sky was bluest when | could beat my mates at examination-

22 Sokamen etwa die Mujahedin des afghanischen Widerstands gegen die Sowjetunion, wie Gulbud-
din Hekmatyar oder Ahmad Shah Massoud, in den 1980er Jahren regelméRig nach Deutschland,
um auch in den Moscheen der Milli Goriis Spendengelder fir den Krieg zu sammeln. (Schiffauer,
2010: 83).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

time, or beat them at a foot-race, or even beat their stringy heads. Alas, with the years
all this fine contempt began to fade; for the world | longed for, and all its dazzling op-
portunities, were theirs, not mine. But they should not keep these prizes, | said; some,
all, I would wrest from them. Just how | would do it | could never decide: by reading
law, by healing the sick, by telling the wonderful tales that swam in my head, — some
way (Du Bois, 1897: 194).

Du Bois meint mit seinem doppelten Bewusstsein (double consciousness) ein spezifisches
Empfinden, sich selbst zuvorderst mit den Augen anderer zu betrachten und seine In-
nenwelt am Maf3stab eines Auflen zu messen das entweder mit Verachtung oder Mitleid
aufdie eigene Prisenz reagiert (ebd.). Das doppelte Bewusstsein bezeichnet die Erkennt-
nis der eigenen Dualitit als Minderheit gleichzeitig innerhalb wie auferhalb der Gesell-
schaft zu stehen. Es resultiert aus dem Zustand einerseits Bezugspunkt von Politik zu
sein und andererseits von der 6ffentlichen politischen Kultur ausgeschlossen zu werden
(Meer, 2010: 40). Um im Widerstreit dieser unvereinbaren Ideale nicht zerrissen zu wer-
den, bediirfe es einer verbissenen Stirke sich im Angesicht der Mehrheitsgesellschaft zu
beweisen (Du Bois, 1897: 194).

Zwar scheint hinsichtlich der Anwendung von Du Bois Konzept auf Muslim*innen
der Einwand nahezuliegen, dass die Religionszugehérigkeit zum Islam — anders als die
schwarze Hautfarbe der Afro-Amerikaner*innen — prinzipiell abgelegt werden und anti-
muslimischer Rassismus demgemif nicht existieren konne. Demgegeniiber sind in den
letzten zwanzig Jahren zahlreiche Studien entstanden, in welchen die Erfahrungen von
Muslim*innen mit Konzepten wie race oder Rassismus begriffen wird (z.B. Islam, 2020;
Karakagoglu & Wojciechowicz, 2017; Modood, 2005; Opratko, 2019; Shooman, 2014). Die
amerikanische Soziologin Inaash Islam (2020) betont, dass der Umgang eines racial so-
cial system mit seinen Muslim*innen ausschlaggebend sei, der etwa in den USA als racia-
lizing (etwa rassifizierend) verstanden werden miisse und es unausweichlich mache, die
Erfahrungen von Muslim*innen als rassistisch und nicht allein auf religiéser Differenz
basierend zu werten (ebd: 432).%* Ozyiirek (2015) belegt in ihrer Studie Being German, be-
coming Muslim, dass auch ethnisch deutsche Konvertit*innen zum Islam mit Exklusion
durch Rassifizierung konfrontiert sind: »Mainstream society marginalizes German con-
verts to Islam, and questions their Germanness and Europeanness, based on the belief
that one cannot be a German or European and a Muslim at the same time.« (Ebd.: 3).”*

23 Islam (2020) iibernimmt den Begriff des racializing, der im Deutschen etwa mit Rassifizierung
libersetzt werden kann, von Omi & Winant (1994).

24  Dassich nunausgerechnet das Beispiel deutscher Konvertit*innen heranziehe, um den Mechanis-
mus des antimuslimischen Rassismus zu demonstrieren und den Ungerechtigkeitserfahrungen
geborener Muslim*innen Glaubwiirdigkeit zu verleihen, mégen manche Leser*innen gleicherma-
3en als unndtig, wenn nicht als weitere Ungerechtigkeit empfinden. Dies umso mehr, da viele
deutsche Konvertit“innen die Rassismen der Mehrheitsgesellschaft gegentiber geborenen bzw.
migrantischen Muslim*innen reproduzieren (Ozyiirek, 2015: 51-68). Da das Beispiel aber die Ein-
wande, dass es sich bei antimuslimischem Rassismus nicht um Rassismus handeln kdnne, meiner
Meinung nach eindriicklich widerlegt, hoffe ich auf das Verstiandnis der muslimischen Leser*innen
und dass in diesem Falle der Zweck die Mittel heiligt.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—

63


https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Alle in diesem Kapitel bislang zu Wort gekommenen Gesprichspartner*innen be-
richteten weniger von rassistischen Erfahrungen, die sie aufgrund ihrer Lesbarkeit als
Menschen mit Migrationsgeschichte, als Tiirk*innen oder Marokkaner*innen gemacht
hitten, als vielmehr von Stigmatisierungen als Muslim*innen. Gelichwohl sind sie sich
einig, dass man in Deutschland seinen eigenen Islam freier leben konne als in den meis-
ten islamischen Staaten. Gerade jene von ihnen, die als religios gefestigte und praktizie-
rende Muslim*innen verstanden werden kénnen, haben direkte Erfahrungen mit anti-
muslimischem Rassismus gemacht und waren — wie Du Bois beschreibt — zugleich be-
strebt, eine erfolgreiche Bildungslaufbahn zu verfolgen. Der tiirkeistimmige Abdullah
etwa, der wihrend des Studiums der Salafiyya nahestand, war zur Zeit der Forschung als
Oberarzt titig und als einziger nicht marokkostimmiger Bruder als angesehener Lehrer
in der Al-Tagwa Moschee aktiv. Zeynep und Zekeriya, die eine erfolgreiche Gymnasias-
tin, der andere Doktorand, engagierten sich in der Milli Gériig-Bewegung, deren Dach-
verband IGMG die Kultivierung des doppelten Bewusstseins gewissermafien institutio-
nalisiert hat, indem der Verband durch die gleichzeitige Forderung von Frommigkeit
und Allgemeinbildung einen Typus von Akademiker*innen hervorbringt, den Schiffauer
(2010) mit Gramsci als »organischen Intellektuellen« (ebd.: 159) bezeichnet. Wie Zekeriya
sind diese im Herkunftskontext verwurzelt, im Geiste der Organisation sozialisiert und
stellen ihre im staatlichen Bildungssystem erworbenen Kompetenzen und organisatio-
nalen Fihigkeiten in den Dienst des Verbandes (ebd.).” Der doppelte Blick wird hier be-
wusst kultiviert und eingesetzt, um im Rahmen der rechtsstaatlichen Méglichkeiten der
Bundesrepublik islamische Riume fiir alle Belange des Lebens — vom geschlechterseg-
regierten Schwimmunterricht bis hin zu Studierendenwohnheimen — zu schaffen (vgl.
Kap. I1.3). Auch die Schiilerin Zeynep hat sich mit der Rolle als kopftuchtragende jun-
ge Frau in der bundesrepublikanischen Gesellschaft insofern arrangiert, als sie selbst-
bewusst die Legitimitit eines Lebens in der >Parallelgesellschaft« einfordert. IThre An-
eignung des Begriffs impliziert eine Parallelitit des religiésen Lebens in der (privaten)
Freizeit einerseits und der gesellschaftlichen Teilnahme im 6ffentlichen Bildungssektor
andererseits. Diese Forderung lasst sich als Wunsch nach einem downscaling (Zillinger,
2017: 52) verstehen, dem Bediirfnis die eigene Religiositit aus dem gesellschaftlichen
Rampenlicht in den privaten Raum zuriickzufithren, wo sie Legitimitit beanspruchen
kann. Ein derartiges >Parallellebenc fithre letztlich jeder, ob Muslim*in oder nicht. Bereits
die Gastarbeiter*innen hatten zur Revitalisierung der Religion Riume in den trostloses-
ten Nischen unserer Stidte geschaffen, »nicht selten eingeklemmt zwischen Nachtclubs,
Bordellen und Kneipen« (Schiffauer, 2010: 47). Zwar nehmen Muslim*innen heute selbst-
bewusst an nahezu allen Teilbereichen des gesellschaftlichen Lebens Teil, doch zeigt das
Beispiel Zeyneps, dass gerade lesbare Muslim*innen noch immer, etwa auf dem Arbeits-
markt, ihre Nischen suchen miissen und sich diese aktiv erschliefRen.

25  Bei Gramsci ist das Pendant des »organischen Intellektuellen« der kommunistischen Partei der
»traditionelle Intellektuelle«, der sich aus seinem Herkunftsmilieu gel6st hat und fiir die biirger-
liche Intelligenz steht (Schiffauer, 2010: 161). Schiffauer weist ferner darauf hin, dass diese fiir den
Marxisten Gramsci nicht Emanzipation, sondern Konformitit bedeute, eine Vereinnahmung durch
die hegemoniale Klasse (ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Der Blick auf Muslim*innen

Wiahrend viele meiner religiésen Gespriachspartner*innen iiber den von Zekeriya be-
schriebenen doppelten Blick verfiigten und sich selbstbewusst als Muslim*innen in der
Gesellschaft verorteten, zeigten die beiden marokkostimmigen Hauptschiiler, besten
Freunde und Cousins Bassem und Younes, die der Religion distanziert gegeniiberstan-
den, sich insbesondere angesichts der Meinungsvielfalt des online zuginglichen Med;i-
endiskurses Islam in hohem Mafie verunsichert. Wihrend sie sich einerseits von reli-
giosen Muslim*innen distanzierten, aktivierte die islamfeindliche Agitation eines Mi-
chael Stiirzenberger ihre Selbstpositionierung als Muslime, da sie sich wie Bassem es
ausdriickte, »in den Dreck« gezogen fithlten. Die Parteinahme fiir ihre Religion bzw. die
Religion ihrer Eltern stellte somit eine situative Reaktanz auf die diffamierenden und
als unfair empfundenen Askriptionen dar. Auch die Auseinandersetzung mit dem Sa-
lafismus bot fiir die Jungen kein tiberzeugendes kohirentes Sinnangebot und war fir
Younes — wie zeitweise fiir Massen junger Muslim*innen in Deutschland - lediglich in
der Person Pierre Vogels attraktiv. Vom Takfirismus — der Exkommunikation anderer
Muslim*innen - wie vom Prediger Abou Nagie praktiziert oder dem im Filmausschnitt
dargestellten Dschihadismus distanzierten sich die Jungen vehement. Das wechselhaf-
te Navigieren der Jungen gegeniiber den Rechtfertigungsordnungen der nicht-muslimi-
schen Mehrheitsgesellschaft, der ethnisch nationalen Milieus, der islamischen Religio-
sitit und der Welt der 6ffentlichen Meinung illustriert die Herausforderung, einen eige-
nen Standpunkt zu entwickeln. Anders als das oben beschriebene doppelte Bewusstsein
scheinen sich die Jungen eher in einem Spannungsfeld der verschiedenen Referenzrah-
men und Rechtfertigungsordnungen wiederzufinden, die fiir sie jedoch nur schwer in
Sinn zu setzen waren, da sowohl die Religion als auch das elterliche Herkunftsmilieu und
dessen Sprachlichkeit und Traditionen, tendenziell an Verbindlichkeit verloren. Diesen
Jugendlichen fillt es offenkundig deutlich schwerer, zwischen Position A und B und den
im digitalen Meinungsuniversum verbreiteten Theorien und Mythen C und D die >eigene
Story« zu entwerfen.

Die Ausfithrungen zur Polarisierung der Islamdebatten in Deutschland haben illus-
triert, inwiefern den internetbasierten sozialen Medien, die sich in den letzten zwei De-
kaden als grundlegende gesellschaftliche Infrastruktur etabliert haben, auch eine Rolle
als »Katalysator« (Detsch, 10.02.2020)* kollektiver Hysterien, Ressentiments und Radi-
kalismen zukommt. Die Aufschaukelungsdynamik zwischen Islamfeindlichkeit und Is-
lamismus verstirkt den desintegrativen Impetus der Ideologien, durch welchen die le-
gitime Teilnahme von Muslim*innen an der deutschen Gesellschaft fortwihrend in Fra-
ge gestellt wird. Um diesen Infragestellungen zu begegnen, miissen Muslim*innen sich
im Spannungsfeld der pluralen Rechtfertigungsordnungen der Religion, der elterlichen
Traditionen, der 6ffentlichen Meinung und der staatsbiirgerlichen Welt selbst sinnhaft
verorten. Diese Herausforderung scheinen jene eher produktiv verarbeiten zu kénnen,
die das Du Bois’sche doppelte Bewusstsein entwickelt haben, religis sozialisiert wur-
den und ihre prekire gesellschaftliche Positionierung durch Erfolg im Bildungssystem
auszugleichen suchen. Der Bildungserfolg junger Muslim*innen ist aber mitnichten als
genereller Abbau von Exklusionsmechanismen zu werten, konzentrieren sich doch gera-
de kopftuchtragende junge Frauen auf berufliche Nischen, in denen geringes Konflikt-

26  So die Extremismus-Forscherin Julia Ebner im Interview mit Claudia Detsch, 2020.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—

65


https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

potenzial zu erwarten ist. Jenen Jugendlichen, die weder religiés erzogen wurden, noch
sich bewusst als Muslim*innen identifizieren, die eine geringe identifikatorische Bin-
dung an den Herkunftskontext der Eltern haben und wie Bassem und Younes eher zu den
Bildungsverlierern gehoren, fillt es offenbar deutlich schwerer, angesichts der digitalen
Meinungsflut eine selbstbewusste Position einzunehmen. Und dies, trotz des regen In-
teresses an und der aktiven Auseinandersetzung mit politischen Themen und Prozessen.
Ausdiesen Beobachtungen einen Zusammenhang zwischen religioser Erziehung und er-
folgreicher Allgemeinbildung herzuleiten, die zu einer produktiven Verarbeitung der Ex-
klusionserfahrungen fithren kann, erscheint an dieser Stelle verfriiht. Sie wird aber von
unterschiedlichen Gesprichspartner*innen benannt und an verschiedenen Stellen des
Buches wiederholt aufgegriffen werden. Zuletzt hat dieses Kapitel das soziodemogra-
phische Feld jener Jugendlichen erdffnet, um welche sich die Moscheen bemithen und
welchen sie fiir die Zukuntft in der tendenziell bedrohlichen Gesellschaft ihr Verstind-
nis von Islam mitgeben wollen. Die im Rahmen der Forschung untersuchten Moscheen
haben dazu ginzlich unterschiedliche Ansitze herausgebildet, deren Genese auf einer
Vielzahl von Faktoren beruht, die ich im Folgenden untersuchen werde.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30, - O T—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

