
I. Der Blick auf Muslim*innen 

1. Der 11. September hat alles verändert 

Jeder wird dir das gleiche sagen. Vor dem 11. September und nach dem 11 September, 
da war eine Veränderung. […] Die erste Generation waren die Gastarbeiter. Keine Bil
dung, egal. Da ist also jemand aus der dritten Welt gekommen und ihm muss gehol
fen werden. Danach die Kinder, die hier geboren und hier zur Schule gegangen sind. 
Sind eigentlich keine Ausländer, aber sind kulturell anders erzogen worden. Die erste 
Generation wurde also vergessen, dann gucken die Leute zwei Generationen an. Jetzt 
geht es nur noch um die Jugendlichen, mit denen die Straßen nicht gut funktionieren, 
um Schüler, die den Unterricht stören. Gründe für diesen Wandel sind zum einen die 
Generationen und der 11. September (Abdellatif, 27.01.2019). 

Scheikh Abdellatif ist seit 1995 die religiöse Autorität der marokkanischen Al-Taqwa Mo
schee und hatte die Entwicklung seiner Gemeinde – anders als die türkischen Hodschas,

 die in der Regel alle fünf Jahre wechseln – seither begleitet und geprägt. Als wir im Januar
 2019 im Anschluss an das Nachmittagsgebet zum Tee in der Moschee zusammensaßen,
 erläuterte er mir die Entwicklung der Moschee und seine Perspektive auf die histori

schen Fluchtlinien des gesellschaftlichen Blicks auf Muslim*innen. 
Zwar hatten die ›Gastarbeiter*innen‹ in Deutschland bereits in den frühen 1980er

 Jahren begonnen, sich selbst zu organisieren und für sich Gebetsräume zu erschließen,
 führten aber bis Ende der 1990er Jahre ein politisches Schattendasein als ›Ausländer*in

nen‹. Der Scheikh benannte klar den kolonialen Blick auf die Arbeitsmigration »aus der
 dritten Welt« die – etwa in deutschen Schulbüchern für den Geschichtsunterricht – noch
 bis in die 2000er Jahre als »Armutswanderung« (Mannitz & Schiffauer, 2002: 90–91) ge

rahmt wurde. Diese Wahrnehmung der Immigrierten als ungebildete und rückständige
 Bedürftige unterschlägt den Beitrag, welchen diese für den Wirtschaftsaufschwung der
 Bundesrepublik geleistet hatten und dient gleichsam der Konstruktion eines deutschen
 Selbstbildes als soziale Wohlstandsnation (ebd.). Onkel Ismail, der als Gastarbeiter mit
 18 Jahren aus Marokko nach Deutschland gekommen war, um im Bergbau zu arbeiten
 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

und der einer der Gründer der Al-Taqwa Moschee ist, sah die Verhältnisse aus einer an
deren Perspektive:1 

Allah subhāna wa-taʿālā, unser Herr, hat alles geplant. Guck mal, in Deutschland war 
man damals arm, die hatten keine Leute mehr. Und in Marokko die hatten genug Leute 
da, die keine Arbeit hatten. Und wer hat den richtigen Plan? Allah subhāna wa-taʿālā. 
(Ismail, 12.05.2019). 

Anders als die deutsche Geschichtsschreibung war Ismail sich des Beitrags, den die Gast
arbeiter für die Wirtschaft der an menschlichen Ressourcen armen Bundesrepublik leis
teten, sehr bewusst. Die politischen Handlungsbedarfe, welche sich aus ihrem Bleiben 
ergaben, wurden von staatlicher Seite jedoch nur unzureichend wahrgenommen (Bade, 
2013: 19). Die erste Generation, die ›Onkel‹ wie Ismael, Yusuf oder Osama, die den Grund
stein für die Moscheen in der Bundesrepublik gelegt hatten, wurde schlicht vergessen 
und die aus dieser verschleppten Integrationspolitik resultierenden Probleme – so die 
implizite Argumentation des Scheikh – werden heute den Jugendlichen angelastet, die 
im öffentlichen Raum als Störfaktor wahrgenommen würden. Dieser heute dominieren
de Blick auf muslimische Jugendliche ist Abdellatif zufolge maßgebliches Resultat der 
Anschläge auf das World Trade Center am 11. September 2001. 

Auch der türkeistämmige Abdullah, Mittvierziger, Oberarzt und Lehrer des ältesten 
Jungenkurses in der Al-Taqwa Moschee bestätigte die gravierenden Veränderungen nach 
9/11 und hob insbesondere die Verschiebungen in der öffentlichen Themensetzung und 
der Benennungspraxis von Muslim*innen hervor. 

Der 11. September hat alles verändert. Früher ging es um Kopftuch und Schweinefleisch 
essen, immer wieder, zum Beispiel im Philosophieunterricht. Und mit dem 11. Septem

ber hat das alles eine ganz andere Gewichtung angenommen. Da ging es auf einmal 
um ›Extremist‹ und ›Terrorist‹, ›Islamist‹, ›Wahhabit‹, ›Salafist‹ (Abdullah, 09.12.2018). 

Sei es zuvor in Diskussionen noch um religiöse Praktiken gegangen, wie das Verbot 
des Verzehrs von Schweinefleisch oder das öffentlich sichtbare Symbol des islamischen 
Kopftuchs, so sei das Sprechen über Islam seit 9/11 von den oben aufgelisteten Labels 
dominiert. Während Abdullahs Vater ein Leben im türkischen Diaspora Milieu geführt 
hatte, in welchem man bemüht war, die eigene Religiosität von der Gesellschaft ab
gewandt aufrecht zu erhalten, gehörte Abdullah selbst jener zweiten Generation an, 
die ihre muslimische Identität sichtbar in die Gesellschaft hineintrug. Während des 
Studiums stand er der salafistischen Szene nahe und betrieb Straßen-Missionierung 
(street-da’wa). Der gesellschaftliche Argwohn Muslim*innen gegenüber wurde nach 9/11 
indes behördlich in vielfältige konkrete Maßnahmen übersetzt. So schloss etwa die 
Universität, in der Abdullah seinerzeit sein Medizinstudium absolvierte, den bis dahin 
von muslimischen Studierenden gerne genutzten Gebetsraum. Und auch der öffentliche 

1 Die Honoratioren der ersten Generation werden von vielen jüngeren Brüdern mitʿammo angespro
chen, was im Arabischen gleichermaßen die Bezeichnung für Onkel väterlicherseits, wie auch eine 
allgemeine Respektsbezeichnung für ältere Männer ist. Viele Brüder in der Moschee sprechen sie 
auch auf Deutsch als Onkel an. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 43 

Aktivismus wurde schnell unterbunden, da es schlicht keine Informationsmaterialien 
mehr gab. 

Von jetzt auf gleich hatte weder die saudische Botschaft Koranübersetzungen verteilt, 
noch haben wir von den Moscheen Faltblätter bekommen. Wahrscheinlich gab es von 
oben Druck: ›Hier mit eurem Islam jetzt mal n bisschen Ruhe.‹ Und dann ist das alles 
versandet […]. Mein Papa hat gesagt, spätestens mit dem Studium musst du deinen 
Bart abmachen. So wirst du keine Anstellung finden in irgendeinem Klinikum. Nach 
dem 11. September – überleg mal – ich habe 2002 angefangen zu arbeiten. Ich hab’ 
gesagt, nein, das ist eine Prüfung von Allah. Wenn ich jetzt so undankbar wäre, dass 
ich mich verstelle… mir geht es nicht um den Bart. Wo ich nicht gerne mit dem Bart 
gesehen bin, da werden die mir auch nicht meine Gebete dulden! Und wo kein Gebet 
für mich ist, gibt es für mich auch keine Arbeit (ebd.). 

Nach Abschluss seines Medizinstudiums bewarb er sich in verschiedenen Krankenhäu
sern. In den Vorstellungsgesprächen formulierte er klar seine religiösen Bedürfnisse und 
erhielt schließlich seine heutige Stelle. Er darf im Krankenhaus beten und auch mit Bart 
operieren, sofern er diesen unter einer Sturmhaube verbirgt. 

Abdelkarim, ein weiterer Lehrer der Al-Taqwa Moschee, berichtete, wie sich Kollegen 
nach 9/11 plötzlich abwandten oder dass fremde Menschen ihn, der einen langen Bart 
und häufig den bodenlangen Qamis trägt, auf offener Straße als Taliban oder Bin Laden 
diffamierten. Es gebe zwar auch heute noch »diese Blicke«, doch sei es alles in Allem bes
ser geworden. Dennoch forderte er: »Diese Angst muss weg, diese Angst… du hast sofort 
Angst« (ebd.). Es ist Abdulkarims Sohn Bilal, der jenen Wunsch äußerte, der das Buch 
einleitet: Er wollte »normaler deutscher Muslim« sein. Bilal war 2001 noch nicht auf der 
Welt und doch sollte das Ereignis Einfluss darauf nehmen, wie er in seinem Geburtsland 
Deutschland wahrgenommen wird. 

Der 11. September rückte insbesondere jene Muslim*innen ins Rampenlicht, die 
sich in der Öffentlichkeit sichtbar als solche zu erkennen gaben, sei es durch das Kopf
tuch, oder die, wie Adulkarim oder Abdullah, optisch in das medial vermittelte Bild 
des Extremisten, Salafisten oder Terroristen passten. Hin und wieder vermutete auch 
ein*e Gesprächspartner*in, der Anschlag auf das World Trade Center sei ein Inside Job 
der USA gewesen, entweder zwecks Schaffung eines Vorwandes, in den Irak einzumar
schieren, um sich Zugang zu den dortigen Ölquellen zu verschaffen oder um im Sinne 
des Huntington’schen Kulturkampfes die Muslim*innen als Feindbild aufzubauen.2 Der 

2 Das Narrativ des Inside-Jobs scheint sich unter Muslim*innen hartnäckig zu halten, wurde mir ge
genüber allerdings nur sehr vorsichtig geäußert. Während meiner jüngeren Forschung zur Salafi
yya hingegen (2023), lernte ich (außerhalb des Feldforschungsortes) einen Gesprächspartner ken
nen, der dieses Narrativ glaubhaft abstritt. Er hatte Ende der 1990er Jahre das Islamische Zentrum 
Münster besucht, wo er zum inneren Kreis um den ägyptischen Dschihad-Ideologen Usama Ay
oub gehörte. Ayoub war enger Vertrauter des dschihadistischen Vordenkers Sayyed Imam al-Sha
rif, auch bekannt als Dr. Fadl, und arbeitete in Pakistan zusammen mit dem späteren Al-Qaida 
Gründer Aiman al-Zawahiri an der Organisation der arabischen Mujahedin für den afghanischen 
Widerstand gegen die sowjetische Invasion. Ayoub war in den 1990ern nach Deutschland geflohen 
und hatte bald das Zentrum in der westfälischen Universitätsstadt aufgebaut. Mein Gesprächs
partner bestätigte Kontakte Ayoubs zu Muhammad Atta, einem der Attentäter des 11. Septem

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Argwohn und die Verdachtslogik, die seit dem 11. September den gesellschaftlichen und 
politischen Blick auf Muslim*innen prägen, wirkt bis heute nach. Scheikh Abdellatif 
kritisiert die in der Gesellschaft mittlerweile dominante Assoziation von Terrorismus 
mit Muslim*innen, die maßgeblich durch die Medien konstruiert worden sei: 

Wenn ich sage Banane, dann denkst du an etwas krummes Gelbes. Wenn ich sage Au
to… Es kommen schnell Bilder in euren Kopf. Wenn ich sage Terrorismus, was kommt 
schnell in die Gedanken? Muslime! Wer hat das gemacht? Wer hat das gebaut? Medi

en! Das ist leider die Entwicklung. Menschen waren vorher gut, jetzt sind sie schlecht. 
Warum? Weil sie Muslime sind. Warum? Wegen der Bilder! (Abdellatif, 27.01.2019). 

Wenngleichder Blick auf Muslim*innen in Deutschland und Nordwesteuropa historisch 
von verschiedenen äquivalenten Alteritätsdiskursen geprägt ist – über den kolonialen 
Blick des Orientalismus (Said, 1978), den von Huntington (1993) beschworenen Kultur
kampf, oder die Integrationsdebatten und Anerkennungsdiskurse um die Jahrtausend
wende (Haddad, 2017: 19–36) – so war für meine Gesprächspartner*innen der 11. Septem
ber jener Punkt, der für das Alltagsleben und Erleben in der deutschen Gesellschaft eine 
tiefgreifende Zäsur bedeutete. Für die heutigen Eltern und Lehrer*innen der sogenann
ten zweiten Generation hatte sich mit dem Anschlag und dem im Folgenden durch die 
Bush Regierung ausgerufenen globalen War on Terror alles verändert: Arbeitskolleg*innen 
wandten sich ab, Karrierewege wurden versperrt, Gebetsräume geschlossen. Während 
es in den Migrationsdebatten bis dato um die Parallelgesellschaften von ›Asylant*innen‹ 
und Ausländer*innen ging, lässt sich nun eine Interessenverschiebung in Richtung Re
ligionszugehörigkeit verzeichnen und stellte fortan explizit die Muslim*innen ins Ram
penlicht, so dass manche Autor*innen von einer »›Islamisierung‹ der Integrationsdebat
ten« (Schubert und Meyer, 2011: 15) sprechen. Die Bilder, die diesen Prozess begleiteten 
und stimulierten, wurden seinerzeit noch weitestgehend durch das Fernsehen und die 
Printmedien verbreitet.3Die Versicherheitlichung des Blickes auf Muslim*innen hat sich 
seither nicht nur in den Sicherheitsbehörden und der Politik etabliert, sondern ist suk
zessive auch in das Bildungswesen, in die Wissenschaft und die pädagogische Praxis dif
fundiert (vgl. Hafez, 2014; Schiffauer, 2015b). Juschkat und Leimbach sprechen von ei
nem »hegemonialen Radikalisierungsparadigma« (2017), aus dessen Warte gerade jun
ge Muslim*innen als für Radikalisierung gefährdet und vice versa als gefährlich gese
hen werden (ebd.: 17). Für diese Assoziation von Terrorismus und Muslim*innen macht 
Scheikh Abdellatif maßgeblich den »Mediendiskurs Islam« (Karis, 2013:14) verantwort
lich.4 Für jene muslimischen Jugendlichen, die nach dem 11. September geboren wur

ber, und sei diesem auch persönlich im Münsteraner Zentrum begegnet. Atta war zweifelsohne 
im dschihadistischen Milieu in Deutschland vernetzt, was einen Inside Job des CIA zwar nicht aus
schließt, aber zumindest in Frage stellt. 

3 Sabine Schiffer weist etwa auf die Verwendung des Bildes ›Muslime im Gebet‹ hin und belegt, dass 
dieses sowohl für die Bebilderung von Berichten über das Gemeindeleben verwendet wird als auch 
zur Illustration extremistischer Aktivitäten (Schiffer, 2005: 24). 

4 Karis (2013) untersucht aus diskursanalytischer Perspektive das Islambild in der Berichterstattung 
der tagesthemen 1979 bis 2010 und stellt fest, dass dies nicht stabil ist, sondern aus konkurrieren
den Deutungsmustern besteht, die sich historisch wandeln. »Der Mediendiskurs Islam wird mithin 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 45 

den und die heute als Generation-Z bezeichnet werden, findet dieser Mediendiskurs Is
lam maßgeblich in digitalen Räumen und auf Social Media Plattformen im Internet statt 
und ist über das Smartphone allzeit zugänglich und abrufbar. Wie aber rezipieren diese 
jungen deutschen Muslim*innen den aktuellen Diskurs und wie positionieren sie sich 
gegenüber den kolportierten Bildern von Muslim*innen? Dieser Frage gehe ich nun an
hand der Beispiele von Zeynep, Bassem und Younes, die alle zur Zeit der Forschung 15 
Jahre alt waren und die zehnte Klasse besuchten, nach. Sie eröffnen gleichsam das so
ziodemographische Feld zwischen religiös distanzierten und religiös konsequenten jun
gen Muslim*innen sowie zwischen Türkei- und Marokkostämmigen, um welche sich die 
Moscheen in meinem Feldforschungsort zuvorderst bemühen und die im Fokus dieser 
Arbeit stehen. 

2. Generation Z zwischen den Extremen 

Bassem und Younes – schwimmen in der Meinungsflut 

Im März 2019 war ich der Einladung des 15-jährigen Younes gefolgt, ihn zuhause zu besu
chen. Ich hatte ihn während der Begleitung des Islamischen Religionsunterrichts an der 
Hauptschule Nord kennengelernt. Nun fand ich mich im Flur der Mietswohnung wieder 
und wurde der Familie vorgestellt, die aus dem Rif im Nordosten Marokkos stammt und 
sich als berberisch versteht. Younes hatte auch seinen Cousin Bassem ›zur Verstärkung‹ 
eingeladen und nachdem wir es uns zu dritt im Wohnzimmer bequem gemacht hatten, 
entwickelte sich ein Gespräch, das schnell eine eigene Dynamik annahm. So gewähr
ten die Jungen sich gegenseitig zwar nur begrenzt Raum für ausführliche Darstellungen 
etwa zur Geschichte ihrer Eltern oder eigener Lebenserfahrungen. Der dialogische Cha
rakter des Gesprächs, das gegenseitige Anknüpfen an die Gedanken des Anderen, die 
Kommentare und Einwände boten jedoch Aufschluss über die relevanten Themen und 
ihre Positionen dazu und illustrierte, was die Jugendlichen bewegt. Von etwaigen Fra
gen zu alltagsbezogenen Themen drifteten die Jungen immer wieder in Diskussionen 
miteinander ab und schwenkten zu großen politischen und religiösen Fragen, zu denen 
sie eifrig auf dem Smartphone nach YouTube-Videos recherchierten, um das Erzählte zu 
demonstrieren oder zu validieren. Während Bassem oft die Agenda setzte und hitzköp
fig verschiedene Belange zur Sprache brachte, kommentierte Younes meist besonnener 
und relativierte bisweilen die Vorstöße seines Cousins. 

Younes und Bassem beschrieben sich selbst als wenig religiös. Sie berichteten eher 
beiläufig, dass sie zwar im Alter von 11 bis 13 den Unterricht in der Al-Taqwa Moschee 

[…] als der Ort angesehen, an dem gesellschaftliches Wissen über den Islam diskursiv produziert 
wird. Bei diesem Wissen handelt es sich […] ausdrücklich nicht nur um jene Islam-Klischees und 
Stereotype, deren Vorhandenseinin der Forschung oftmals beklagt wird, sondern auch um solche 
Konstrukte,deren Vorhandensein die Forschung als Ausweis einer ›ausgewogenen‹ Darstellung be
grüßt« (Karis, 2013: 14). Der Mediendiskurs erschafft also nicht nur ›Radikale‹ und ›Salafisten‹, son
dern ebenso die ›liberalen‹ oder ›gemäßigten Muslim*innen‹, »die ›Parallelgesellschaft‹ ebenso, 
wie die ›gelungene Integration‹« (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

besucht, aktuell aber die Religion, die ihre Eltern noch ›streng‹ lebten, eher flexibel prak
tizieren würden. Man sei halt ›moderner‹ geworden und Party gehöre eben auch da
zu, meinte Younes. Indes echauffierte sich Bassem leidenschaftlich etwa über Mitschü
ler*innen, die im Hauswirtschaftsunterricht auf die Einhaltung islamischer Speisege
bote bestünden und das von der Lehrerin im Supermarkt gekaufte Fleisch ablehnten, 
denn Deutschland sei »immer noch christliches Land.« (Bassem, 26.03.2019). Auch kri
tisierte er den Unwillen oder die mangelnden Fähigkeiten türkischer Bürger*innen, die 
Landessprache zu sprechen: »Ich gehe bei Erdemli [türkischer Supermarkt] rein und 
nicht einer redet Deutsch. Was ist das?! Keiner kann Deutsch, obwohl du in Deutsch
land bist!« (Ebd., Anm. d. Verf.). Die beiden marokkostämmigen Jungen sprachen, wie 
auch der am Anfang des Buches genannte Bilal fast ausschließlich Deutsch. Tamazight 
(bzw. Tarifit, den Tamazight-Dialekt des Rif), die Muttersprache ihrer berberischen El
tern oder das marokkanische Arabisch verstanden sie, sprachen diese hingegen allen
falls rudimentär. Die deutsche Sprache war für sie somit ein zentrales Identifikations
moment als marokkostämmige Deutsche und sie forderten die Beherrschung auch von 
türkei- und marokkostämmigen Bürger*innen ein. Auch im Umgang mit der Religion 
erwarteten die Jungen, die selbst nicht beteten oder im Ramadan fasteten eine Anpas
sungsleistung von praktizierenden Muslim*innen. So müsse man in dem christlichen 
Land flexibel mit der Einhaltung islamischer Normen umgehen. Mit diesem Argumen
tationsgang reproduzierten sie jene Topoi der bundesrepublikanischen Integrationsde
batten, in welchen Muslim*innen noch immer als Fremde von der Gesellschaft ausge
schlossen werden und sich im Gastgeberland zu assimilieren hätten. Trotz dieser Di
stanzierung von den religiös und ethnisch geprägten migrantischen Milieus lässt sich 
auch ihre Identität als Muslim*innen mobilisieren, wie sich einige Minuten später zeig
te. Das Gespräch kehrte wieder zum Moscheeunterricht in der Al-Taqwa Moschee zu
rück und Younes dachte laut darüber nach, wie sein damaliger Lehrer hieß, als Bassem 
das Wort ergriff, um das Gespräch in eine andere Richtung zu lenken: 

Bassem: »Mich regt immer auf, wenn ich in den Medien höre … also immer, wenn 
irgendwas passiert, die ziehen immer über die Religion her. Wenn irgendein musli

mischer Täter irgendwas gemacht hat: ›Islamischer Mann!‹, ›islamischer Mann!‹. Und 
das zieht einen so in den Dreck. Sie müssen doch nicht die Religion in eine Tat rein
ziehen. Das war einfach ein Hund und fertig aus. Eine Frau abgestochen, einen Mann 
abgestochen – war als Mensch ein Hund, aber das hat nichts mit seiner Religion zu 
tun. Sowas gibt’s auch im Christentum. Sowas gibt’s auch im Judentum, sowas gibt’s 
überall. Und dann muss man in den Medien doch nicht so die Religion reinziehen. 
Keine einzige Religion sagt: ›Stich eine Person ab oder töte Ungläubige!‹ So ein Mann, 
der auf die Straße geht und sagt: ›Islam heißt Unterdrückung und Unterwerfung…‹«. 
Younes unterbricht Bassem: »Ah! Kennen Sie Michael Stürzenberger?5 (Beginnt auf dem 
Smartphone zu suchen.). Ich gucke mal grad ein bekanntes Video von dem. Ich klicke 
jetzt irgendwas an, okay? Vom Sehen her muss man den eigentlich kennen, weil… 
(spielt ein Video ab, redet aber weiter, ohne dass wir dazu kommen, auf den Inhalt zu hören). 

5 Ich hatte Younes oft gebeten, mich zu duzen, was ihm in der Schule zumeist gelang. Auch Bassem 
hatte ich es angeboten, doch da wir uns erst an jenem Tag kennengelernt hatte, gelang es ihm 
nicht und auch Younes fiel wieder in die gewohnte Anrede Erwachsenen gegenüber zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 47 

Der hetzt gegen den Islam. Also der will, dass der Islam aus Deutschland entfernt 
wird«. (Protokoll, 26.03.2019). 

Durch die wahrgenommene Fokussierung der Medien auf ›den islamischen Mann‹, 
der immer dann im Mittelpunkt stehe, wenn »irgendein Moslem irgendwas gemacht 
hat« (Bassem, 26.03.2019), fühlen sich die Jungen, auch als Muslime angesprochen und 
»in den Dreck« (ebd.) gezogen. Wenngleich etwa Bassem kurz zuvor harsche Kritik an 
konsequent praktizierenden Mitschüler*innen geübt hatte, mobilisierte der Gedanke an 
die mediale Repräsentation von Islam und Muslim*innen die Selbstpositionierung als 
Muslim.6 Ihren Unmut darüber, wie sie als muslimisch gelesene junge Männer etwa von 
dem genannten islamfeindlichen Rechtspopulisten Michel Stürzenberger porträtiert 
werden, brachten sie deutlich zum Ausdruck.7 Auch von anderen Jugendlichen gleichen 
Alters, wie etwa dem türkeistämmigen Samet, den ich kennenlernte, als ich die in der 
Einleitung (Abs. 2.3) genannten Jungen Mesut und Erkan im Oktober 2018 zum Schischa 
rauchen in den Park begleitete, wurde der Islamkritiker als Provokateur wahrgenommen 
(Samet, 15.10.2018). »Der Typ steht in Fußgängerzonen und schimpft auf Islam! Weil er 
keine Muslime kennt und sie auch nicht kennenlernen will!« (ebd.), erklärte Samet. Um 
mir Stürzenbergers Rhetorik zu demonstrieren, rief auch er auf dem Smartphone ein 
YouTube-Video auf, in welchem der Rechtspopulist an einer Straßenecke steht und in 
ein Mikrofon skandiert: 

… jeder Türke und jeder Moslem, der wirklich friedlich und integriert und moderat ist, 
müsste sich dafür einsetzen, dass die ganze Gewalt und das Töten und die Frauenun

6 Als Beispiele sei etwa die Berichterstattung über verschiedene dschihadistisch motivierte Terror
anschläge oder die sexuellen Übergriffe der Silvesternacht 2015 überwiegend durch nordafrikani
sche junge Männer in Köln genannt, an welche sich heftige Debatten über männliche Geflüchtete 
aus mehrheitlich islamischen Ländern angeschlossen hatten. Innerhalb der Ethnologie kam es et
wa zu einem kurzen Schlagabtausch zwischen Susanne Schröter und Samuli Schielke (18.07.2018). 
Schröter ist eine der dominantesten Stimmen der deutschen Islamdebatte und fällt zuvorderst 
durch islamkritische Beiträge in bevorzugt konservativen Medien auf, in denen sie Kopftuchzwang 
und das ›islamistische Patriarchat‹ anprangert. Schielke warf ihr in seiner Replik auf einen Arti
kel zu Kölner Silvesternacht in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (Schröter, 12.06.2018) einen 
kulturalisierenden Impetus vor und attestierte: Ihre Thesen gelten in Fachkreisen als übertrieben 
zugespitzt, analytisch schwach, und zum Teil als sachlich falsch.« (Schielke, 18.07.2018). 

7 Michael Stürzenberger (*1964) ist ein rechtspopulistischer Agitator und gilt dem Landesamt für 
Verfassungsschutz Bayern als die »zentrale Person der verfassungsschutzrelevanten islamfeindli

chen Szene in Bayern« (Bayerisches Staatsministerium des Innern, für Sport und Integration 2020, 
215). Er verbreitet seine Thesen über den islamfeindlichen Blog Politically Incorrect oder die You
Tube Kanäle Michael Stürzenberger oder EWO-Live (Europäischer Widerstand-Online), war Bundes
vorsitzender der rechtspopulistischen Partei Die Freiheit und trat bei Veranstaltungen verschie
dener PEGIDA Lokalgruppen auf (ebd. 215–216). Der Verfassungsschutz beurteilt Stürzenbergers 
Aktivitäten wie folgt: »Derartige kollektive Stigmatisierungen von Muslimen und ihres Glaubens 
überschreiten die Grenzen einer sachlichen und auf eine geistig-kulturelle Auseinandersetzung 
abzielenden Kritik am Islam. Aufgrund der darin zum Ausdruck kommenden pauschalen Diffa
mierung einer bestimmten Bevölkerungsgruppe als aggressiv und gefährlich richten sie sich ins
besondere gegen die im Grundgesetz verbriefte Garantie der Menschenwürde (Art. 1 GG) sowie 
gegen das Grundrecht der Religionsfreiheit (Art. 4 GG).« (Ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

terdrückung und die Scharia gestrichen werden! Gestrichen werden aus dem Koran! 
(Malarich, 16.04.2013, 0:21 – 0:40).8 

Hier manifestiert sich die Klaviatur, auf welcher der Redner seine Polemik zum Klingen 
bringt: Wer sich nicht proaktiv und lautstark von vermeintlich islamisch legitimierter 
Gewalt distanziert, der steht unter Verdacht, derartiges schweigend gutzuheißen oder 
willentlich zu fördern. Stürzenberger schürt bewusst Ängste vor einer Unterwanderung 
und Islamisierung Deutschlands und inszeniert Muslim*innen pauschal als Gefahr für 
die Demokratie. Anders, als Samet hatten Bassem und Younes nicht die Zeit, das auf dem 
Smartphone gefundene Video des Rechtspopulisten gemeinsam mit mir anzuschauen, 
denn Bassem fand in seinen vom YouTube-Algorithmus vorgeschlagenen Videos gleich 
ein anderes, das vorzuspielen ihm wichtiger erschien: 

Guck mal! Das ist jetzt eine Szene aus einem Film. Das ist so ein Mann, der ist so IS, 
…wie heißt das? Islamist! 
[Die Szene zeigt einen Mann mit Glatze und langem weißen Bart, der in ein dunkelgraues Ge
wand gekleidet auf der Bank in einer Gefängniszelle sitzt.] Und der Mann daneben, der hat 
auch sowas an, da meinten sie [die Polizei im Film] auch direkt Moslem. Der wurde 
auch so behandelt, als wäre er ein Islamist. Deswegen wurde er auch gefangen genom

men (Bassem, 26.03.2019; Anm. d. Verf.). 

Wir schauten uns das Video an. Die nächste Einstellung zeigte einen Mann mit gestutz
tem Oberlippenbart in khakifarbenem Hemd der ebenfalls allein in seiner Zelle auf einer 
Pritsche sitzt. Drei Männer im Anzug betreten den Trakt und begeben sich in die Zelle 
des Mannes, den Bassem als Islamisten bezeichnete. Auch ohne Kontext des Films wird 
deutlich, dass es sich um Polizisten oder Agenten eines Geheimdienstes handelt. Einer 
der Männer wendet sich an den Islamisten und brüllt. 

Polizist: »Sag mir, für wen du arbeitest! Wer erteilt dir die Befehle, du skrupelloses 
Scheusal?« 
Der Islamist antwortet in ruhigem und bestimmtem Ton: »Allah ist mein Befehlsgeber. Ich 
führe einen heiligen Krieg.« 
Der Polizist brüllt: »Was genau soll an dem Entführen und Ausrauben von Moslems, 
sie lebendig zu begraben und ihre Kehle durchzuschneiden heiliger Krieg sein, ver
dammt?! Mieses Stück Dreck!« 
Islamist: »Der Koran befiehlt uns, dass wir so lange unermüdlich weiterkämpfen, bis 
jeder ein Moslem ist. Der Prophet Muhammad bekämpfte die Feinde Allahs bis zum 
Lebensende. Tapfer setzte er sein Schwert für Allah ein. Und wir tun es ihm gleich.« 
Der Zellennachbar schaltet sich zur Verwunderung aller in das Gespräch ein und erwidert 
dem Islamisten: »Muhammad war niemals Verursacher eines Krieges. Allah riet ihm 
zur Weisheit in seinen Taten! Und er trug ihm auf, dies weiterzuverbreiten. Dschihad 
bedeutet, man möge den Weg Allahs gehen, während man auf der Suche nach der 
Wahrheit ist. Unser Prophet kämpfte nur, wenn er von Feinden angegriffen wurde, um 

8 In dem Video tritt der Islamkritiker bei einer Kundgebung der rechtspopulistischen Partei Die Frei
heit am 13.04.2013 in München auf und agitiert gegen die geplante Errichtung eines Islam-Zen

trums (Malarich, 16.04.2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 49 

zu überleben. Er verteidigte seine Ehre und seine Besitztümer. In seinen gesamten 23 
Jahren als Prophet kämpfte er nur für zwei Monate… Möge Allah uns unsere Sünden 
vergeben.«9 
Das Video ist zu Ende und Bassem legt das Smartphone in den Schoß. 
Bassem: »Hört sich viel weiser an als das, was der Islamist da sagt« (Protokoll, 
26.03.2019). 

Offensichtlich war Bassem beeindruckt von der Gegenrede des Zellennachbarn im Video, 
welche dieser an den Islamisten und gegen dessen Verständnis von Dschihad richtet.10 
Ich nutzte das Stichwort ›Islamist‹ und fragte die Jungen, ob ihnen der Begriff ›Salafis
mus‹ geläufig sei. Nicht nur war der Begriff ihnen bekannt; Younes gestand auch sei
ne Sympathien für den wohl prominentesten salafistischen Prediger Pierre Vogel, wor
aufhin Bassem umgehend seine Abneigung diesem gegenüber betonte. Auch die 2016 
verbotene Lies!-Kampagne – in deren Rahmen Anhänger der Salafiyya Mitte der 2010er 
Jahre vor Schulen und in Fußgängerzonen deutsche Übertragungen des Koran verteilt 
hatten – und ihr Gründer Ibrahim Abou-Nagie waren Younes bekannt, dieser sei aber 
»…zu krass! Der sagt: Ja, du bist in der Hölle, du bist in der Hölle! Du, du, du ungläubig! 
Alle in die Hölle!« (Younes, 26.03.2019). Younes hatte sich offensichtlich mit den Positio
nen der beiden Salafisten beschäftigt, unterschied er doch zwischen dem eher politisch- 
missionarischen Aktivismus des Pierre Vogel und dem Takfirismus (abgeleitet von takfir; 
jdn. für ungläubig erklären) von Abou-Nagie. 

Es dauerte etwa eine halbe Stunde, bis Bassem und Younes ein Ereignis ins Gespräch 
brachten, das zu damaligem Zeitpunkt wohl keine*n meiner Gesprächspartner*innen 
unberührt gelassen hatte und dass, so nehme ich an, implizit die vorherigen Themen

setzungen stimuliert hatte. Am 15. März 2019 – elf Tage vor unserem Treffen bei Younes 
zuhause – verübte ein australischer Rechtsradikaler einen Anschlag auf zwei Moscheen 
im neuseeländischen Christchurch und erschoss 51 Menschen, die sich zum Freitags
gebet versammelt hatten. Er hatte sich während der Tat per Helmkamera gefilmt und 

9 Der oben aufgeführte transkribierte O-Ton des Videos entstammt der Audioaufzeichnung des Ge
sprächs. Unter dem von den Jungen verwendeten Link war das Video nicht mehr vorhanden. Es 
handelte sich um einen Ausschnitt aus dem türkisch-amerikanischen Spielfilm Fünf Minarette in 
New York [Originaltitel: New York’ta 5 Minare], 2010, 1:26:02-1:27:25. 

10 Der Begriff ›Dschihad‹ stammt aus dem Arabischen und bedeutet ›Bemühung‹ oder ›Anstrengung‹ 
(Damir-Geilsdorf, 2023: 20). Im Koran hat der Begriff unterschiedliche Bedeutungen, die in der 
klassischen Rechtswissenschaft in mit den Kategorien des ›großen‹ Dschihad (ǧihād al-ʾakbar) und 
des ›kleinen‹ Dschihad (ǧihād al-ʾaṣġar) gefasst werden. Das Konzept des großen Dschihad, das 
auch als »Dschihad der Seele« (ǧihād an-nafs) bezeichnet wird, zielt auf »das Bemühen, den eige
nen Glauben zu stärken und gegen eigene unlautere Eigenschaften, Verhaltensweisen und Gefüh
le anzugehen« (ebd.). Das Konzept des kleinen Dschihad (ǧihād as-sayf, physischer Kampf mit dem 
Schwert) bezieht sich auf militärisches Vorgenhen etwa zur Verteidigung islamischen Territoriums 
gegen Eroberung oder Besatzung oder auch zu dessen offensiver Erweiterung (ebd.). Das Gros der 
zeitgenössischen islamischen Gelehrten erachtet den militärischen Dschihad heute nur im Ver
teidigungsfall als legitim (ebd.). Zentral für dieses Verständnis ist ein Koranvers, demzufolge es 
keinen Zwang in der Religion gibt. Gruppierungen des dschihadistischen Spektrums stützen ihre 
Ideologie indes nur auf Verse, die zum Kampf auffordern. Diese seien später offenbart worden und 
hätten somit frühere, die sich gegen den Kampf aussprechen, ungültig gemacht (ebd. 20–21). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

das 17 Minuten lange, von gamification-Ästhetik und roher Brutalität charakterisierte Vi
deo, im Netz veröffentlicht, wo es sich unverzüglich viral verbreitete.11 Facebook gab an, 
in den ersten 24 Stunden nach der Tat etwa 1,5 Millionen Kopien des Videos aus dem 
Netzwerk gelöscht zu haben (Hein, 18.03.2019). Bassem und Younes erklären, dass das 
Christchurch-Attentat sie in einer Annahme bestärkt habe, von welcher sie angesichts 
der politischen Verwerfungen der Welt zunehmend überzeugt waren: 

Younes: »Wir reden immer gerne über Politik. Und wir haben uns gedacht, Erste Welt

krieg gab’s schon, Zweite Weltkrieg gab’s schon. Und wir haben uns überlegt, wenn 
man jetzt die Politik der anderen Länder sieht, wird’s auch den Dritten Weltkrieg ge
ben.« 
Bassem: »Merkt man doch. Guck mal, wie viel Krieg. Guck mal, was passiert. Die einen 
gehen auf Kirche drauf und zerstören das Christus Dings, der andere geht mit vollauto
matischen Waffen in eine Moschee und ballert die Leute da ab. Und das geht immer so 
weiter. Wenn ich dich schlage, schlägst du zurück. Das geht immer so weiter, bis einer 
am Boden liegt. Und dann ist vorbei.« 
Younes: »Ausgerechnet Neuseeland. Also ich persönlich kannte Australien, aber Neu
seeland habe ich mal so von gehört, aber…nee, und so ein unbekanntes Land wurde 
angegriffen. Sowas… Das war ein Zeichen!« 
Bassem: »Boah aber wie die reagiert haben, ne. So muss jeder Mensch reagieren. Die 
[Premierministerin Jacinda Ardern] trug so Kopftuch…sogar die Polizisten. Vor sowas 
habe ich richtig Respekt. Ich würde zu jedem einzelnen gehen und seine Hand küs
sen. Biker-Gangs gehen vor Moschee und sagen: ›Wir passen auf, während ihr betet.‹ 
Ein Mann, der sah aus wie ein Christ, nimmt so ein Schild und schreibt drauf: Ihr seid 
meine Brüder, geht ihr beten, während ich Ausschau halte… Ich kriege wirklich Gänse
haut.« 
MK: »Was habt ihr denn gedacht, als ihr das erste Mal davon gehört habt?« 
Bassem: »Also ehrlich gesagt, ich war mit meinem Vater im Auto. Und dann kam so eine 
Nachricht von seinem Handy. Stand da so: 46 Menschen in Neuseeland erschossen, in 
Moschee. Da dachte ich so: Boah, krass…da habe ich erstmal gefragt: Papa, ist Neusee
land in Deutschland? (lacht) Hat der mich erstmal ausgelacht. Dann hat mich das nicht 
mehr gejuckt, ganz ehrlich. Aber danach wurde mir so ein Video geschickt. Kennen Sie 
das Video?« (Transkript, 26.03.2019; Anm. d. Verf.). 

Ich hatte das Video des Attentäters bereits in den sozialen Medien angezeigt bekommen, 
die ersten Sekunden angeschaut und abgeschaltet, nachdem ich realisiert hatte, dass es 
wirklich die Ermordung von Menschen aus der Täterperspektive zeigt. Ich verneinte die 
Frage entsprechend. Unter den Jugendlichen, mit denen ich im Frühjahr 2019 in Kontakt 
stand, hatten viele das Video auf dem Smartphone gespeichert oder konnten es gleich 
online aufrufen, manche hatten es sogar weiterverbreitet und die meisten hatten es an
gesehen. 

11 Gamification bezeichnet die Verwendung von Design Elementen wie sie in Videospielen Verwen
dung finden, in nicht-gaming Kontexten (Deterding et al. 2011). Im Falle des Christchurch Vide
os, wie auch verschiedener dschihadistischer Anschlagsvideos verwenden die Produzierenden die 
Optik sog. Ego Shooter-Videospiele. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 51 

Während Bassem die vom Handy abgelesene Nachricht des Attentats nicht weiter in
teressiert hatte, wurde erst durch die Konfrontation mit der audiovisuellen Dokumen
tation des Tötens die Aufmerksamkeit der Jungen für den Anschlag geweckt. Das Video 
scheint maßgeblich die kognitive Öffnung für die individuelle Betroffenheit als auch ein 
Interesse an den gesellschaftlichen Reaktionen gefördert zu haben. So bewunderte Bas
sem die Solidarität der Neuseeländer*innen die sich etwa im Kopftuch der Präsidentin, 
das sie zum Kondolenz-Besuch in der Moschee angelegt hatte, oder der Wache durch 
Biker-Gangs vor den Moscheen ausdrückte. In der Hochachtung des Jungen für die öf
fentliche Solidaritätsbekundung formulierte er, wie ich meine, auch den Wunsch nach 
einem Miteinander von Muslim*innen und nicht-Muslim*innen für den eigenen Alltag 
in der Bundesrepublik – und kritisierte letztlich das Fehlen desselben. 

Das Gespräch mit Bassem und Younes illustriert die Komplexität und Vielfalt der 
Identifikationen und Selbstpositionierungen zweier fünfzehnjähriger als muslimisch 
gelesener Jungen in der deutschen mediatisierten Gesellschaft. Sie charakterisierten 
sich selbst als wenig religiös, da sie moderner seien als die Generationen vor ihnen. In 
ihrer Kritik an den mangelnden Kompetenzen oder der Weigerung vieler Türkei- und 
marokkostämmiger Migrant*innen, Deutsch zu sprechen, manifestiert sich die Rele
vanz, welche die Sprache als identifikatorisches Moment für die Jungen hatte. Da sie die 
Sprachen Marokkos – Tamazight und Arabisch – nur noch rudimentär beherrschten, 
war ihre Muttersprache Deutsch. Durch die Übernahme der Rahmung Deutschlands 
als christliches Land, an welches sich Muslim*innen anzupassen hätten, reproduzierten 
sie auch einen Alteritätsdiskurs der Integrationsdebatten. Die mediale Verdichtung 
dieser Debatten in der Fokussierung auf den ›islamischen Mann‹ empfanden die Jungen 
indes als Demütigung, was ihre Selbstpositionierung als Muslime erst mobilisierte. Da 
diese mitnichten gefestigt war, griffen sie als Hilfestellung für die Meinungsbildung 
auf die Videoplattform YouTube zurück, die mittlerweile allgemein eine große Relevanz 
als »Wissensplattform« (Baaken, Hartwig & Meyer, 2019: 4) erlangt hat. YouTube bietet 
den User*innen allerdings keine rundum neutralen Ergebnisse an, sondern beeinflusst 
das Nutzungserlebnis mit automatisierten Empfehlungsalgorithmen, die auf Grund
lage von Schlagworten, bisherigem Nutzungsverhalten sowie den Standortdaten von 
User*innen weitere potenziell interessante Inhalte vorschlagen (Ernst & Schmitt, 2020: 
27). »Algorithmen können nicht nur die Art, Diversität und Relevanz von Informationen 
beeinflussen, sondern indirekt auch das gesellschaftliche Klima und die öffentliche 
Meinung« (ebd.). Wie etwa Baaken, Hartwig & Meyer (2019) in ihrer Untersuchung der 
»Peripherie des religiös begründeten Extremismus auf YouTube« aufzeigen, neigt der 
Empfehlungsalgorithmus im Interessengebiet Islam dazu, extremistische Inhalte zu 
befördern, indem er auf unverfängliche Suchanfragen auch Content extremistischer 
Urheber*innen vorschlägt. Die Themensetzungen der Jungen – begonnen bei der Dar
stellung des islamischen Mannes als gewaltaffin hin zum Islamkritiker Stürzenberger 
weiter zur argumentativen Auseinandersetzung mit einem Dschihadisten im Filmaus
schnitt – fand maßgeblich in Interaktion mit YouTube statt. Die inhaltlichen Sprünge 
des Gesprächsverlaufs weisen, so nehme ich an, auf die Polarisierung des öffentlichen 
Informationsangebots zu Islam im Internet zwischen extremistisch-islamfeindlichen 
und islamistischen Positionen hin. Diese Extrempositionen stehen in reziproker Be
ziehung zueinander, begünstigen und verstärken sich also gegenseitig. Angesichts der 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

kaum überschaubaren Meinungsvielfalt beschrieb Bassem mit resigniertem Unterton 
die große Verunsicherung, mit der junge Menschen als User*innen der vielfältigen 
online verfügbaren Medienformate konfrontiert sind: »Das ist so schwer, ne!? Diese 
Politiksache! Ich bin mir auch nicht zu hundert Prozent sicher bei meinen Äußerungen. 
Also zu hundert Prozent kann man sich nicht sicher sein, weil das sind einfach nur 
Meinungen, Vermutungen, Theorien, Mythos, sowas« (Bassem, 26.03.2019). 

Das hier dargelegte Gespräch mit Bassem und Younes demonstriert das Spannungs
feld identifikatorischer Bezüge, das sich zwischen ihrem Heimatland Deutschland, den 
an den Herkunftsländern der Eltern orientierten migrantischen Milieus, der entspre
chenden Sprachen und religiösen Orientierungen und dem islamfeindlichen öffentli
chem Diskurs auftut und in dem die Jungen navigieren, sich positionieren und versu
chen, eine Meinung zu bilden. 

Zeynep – kein Problem solange wir nur putzen 

Zeynep ist eine türkeistämmige, zur Zeit der Forschung 15-jährige junge Frau, die ich 
im Rahmen der Teilnahme am islamischen Religionsunterricht des zehnten Jahrgangs 
am Goethe Gymnasium kennenlernte. Sie zeigte sich vom Interesse des nicht-musli
mischen Besuchers an ihrer Religion fasziniert und suchte im Schulalltag immer wie
der den Raum für ein Gespräch. Als Zeynep sich mir vorstellte, betonte sie bereits, dass 
ihr »Religion sehr wichtig ist, sogar wichtiger als alles andere!« (Zeynep, 19.02.2019). 
Zeynep war in der Mädchenabteilung (kadınlar gençlik teşkilatı) der zur Milli Görüş gehö
rigen Sultan Mehmet Moschee aktiv. Die Moschee, ihr Zuhause, der Freundeskreis und 
die Nachbarschaft konstituierten jenes religiöse und türkischsprachige Milieu, das Bas
sem oben für seine mangelnde Anpassungsbereitschaft so scharf kritisiert hat. Zeyneps 
Freizeitgestaltung war überwiegend an der Religionsausübung orientiert und fand zu
meist im Kontext der Moschee und der Mädchengruppe statt. Sie betete, fastete im Ra
madan und hatte bereits eine kleine Pilgerfahrt (umra) nach Mekka unternommen, von 
der sie begeistert berichtete. Das Kopftuch hatte sie gegen den Willen ihrer Eltern schon 
in der fünften Klasse angelegt, da auch andere Mädchen damit begonnen hatten. Rück
blickend sieht sie diese Entscheidung kritisch, da sie aus bewussten Beweggründen ge
troffen werden solle und nicht, um der sozialen Erwartungshaltung der peer-group und 
dem Wunsch nach Zugehörigkeit zu entsprechen. Auch sei sie mittlerweile der Stigma
tisierung und der gesellschaftlichen Exklusionsmechanismen gewahr, mit welchen ›be
deckte‹ Frauen in der deutschen Gesellschaft konfrontiert seien: 

Vor allem Arbeit ist so das Thema. Man kann ja zum Beispiel mit Kopftuch nicht Poli
zistin werden – in der Türkei geht das. Aber das sind halt die Regeln. Wir setzen uns oft 
damit auseinander und so planen wir auch unsere Zukunft. Was will ich studieren? Wie 
habe ich gute Möglichkeiten, trotzdem mit Kopftuch zu arbeiten? (Zeynep, 19.02.2019). 

Das Tragen des Kopftuchs als sichtbare Performanz der islamischen Identität wird in der 
als modern verstandenen hegemonialen Öffentlichkeit gemeinhin mit Rückständigkeit, 
Ignoranz und Unterwürfigkeit muslimischer Frauen assoziiert (Göle, 2004: 24). Demge
mäß weist Deutschland einen der höchsten Grade struktureller Diskriminierung kopf

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 53 

tuchtragender muslimischer Frauen auf dem Arbeitsmarkt auf (Weichselbaumer, 2016: 
17).12 Wie Bassem und Younes bekräftigte auch Zeynep ihre Aussage durch den Rückgriff 
auf digitalen Content, den sie auf dem Smartphone aufrief. Sie präsentierte mir ein Me
me, das auf Instagram zirkulierte und dessen Text sie mir vorlas: »Das Kopftuch war kein 
Problem, solange die Frauen nur geputzt haben. Dann haben sie sich weitergebildet und 
dann wurde es zu einem Problem. […] Das finde ich auch!« (Zeynep, 19.02.2019). Die
se strukturelle Diskriminierung wird, wie mir auch Zeyneps Kopftuch tragende Freun
dinnen erklärten, bei der Berufswahl schon lange im Vorfeld strategisch einkalkuliert 
(Protokoll, 27.02.2019) und mindert, wie Zeyneps Beispiel demonstriert, keineswegs die 
Ambitionen, den höheren Bildungsweg zu beschreiten. Vielmehr scheint die Partizipa
tion am öffentlichen Bildungssystem für sie der Weg zu sein, um sich als Teilnehmende 
in der Gesellschaft zu verorten. So seien »alle in einer Gesellschaft. Aber auch wenn wir 
anders aussehen, auch wenn wir eine andere Religion haben, wir sind in einer Gesell
schaft. Parallel…? Okay, das kann man so sehen, Schulleben und Freizeitleben. Aber das 
ist bei jedem so« (Zeynep. 19.02.2019). Zeynep deutet den Begriff der Parallelgesellschaft, 
deren Errichtung Muslim*innen oftmals vorgeworfen wird, um und konzipiert hier ei
ne legitime Parallelität des gesamtgesellschaftlichen Raumes der Schule einerseits und 
andererseits der privaten Sphäre, deren Ausgestaltung letztlich der Freiheit der Einzel
nen unterliege. Sie forderte somit implizit das im Grundgesetz verbriefte Gleichheits
versprechen für sich ein. Trotz der Diskriminierungserfahrungen in Deutschland, der 
türkischen Muttersprachlichkeit und der familiär potenziell gegebenen Anschlussmög
lichkeiten für ein Leben in der Türkei sei eine Auswanderung dorthin keine Option für 
sie, da sie in Deutschland geboren und zuhause ist. 

Zeyneps eben genannter Verweis auf Instagram lenkte das Gespräch schließlich auch 
auf die Rolle der Medien für das Islambild in Deutschland. Sie kritisiert grundsätzlich die 
Berichterstattung, lenkt ihre Kritik indes aber schnell auf jene, welche der populistischen 
Islamkritik durch Gewalt und Terror letztlich ihre Motive liefern. Das Bild in den Medien 
sei demnach 

nicht gut, weil das einfach Vorurteile sind. Beispielsweise zum Thema IS. Es ist einfach 
so: Alle IS-Anhänger sind Muslime, aber nicht alle Muslime sind IS-Anhänger. Also die 
[IS] denken, dass die selber die Scharia ausüben, wie es im Koran steht. Ist aber nicht 

12 In Konsequenz, so belegt Doris Weichselbaumer (2016), müssen muslimische Frauen mit türki
schem Namen, die auf dem Bewerbungsfoto Kopftuch tragen 4,5-mal mehr Bewerbungen versen
den, um dieselbe Anzahl an Einladungen zum Bewerbungsgespräch zu erhalten, wie eine Bewer
berin ohne Kopftuch und mit deutschem Namen (Weichselbaumer, 2016: 17). Weichselbaumer be
zieht sich für diese Feststellung auf einen Literaturüberblick bei Hofer et al. (2013: 20ff.), welche 
die Diskriminierung von Migrant*innen auf dem österreichischen Arbeitsmarkt untersucht haben. 
Sie konstatiert einen der höchsten Grade struktureller Diskriminierung kopftuchtragender mus

limischer Frauen auf dem Arbeitsmarkt in der Literatur zu experimenteller Diskriminierungsfor

schung (ebd. 2016: 17) und konkludiert: »To German employers, migrants represent an outgroup, 
which may lead to their rejection. Social Identity Theory predicts that women wearing the head
scarf should be particularly negatively affected, as they signal a strong identification with the Mus

lim outgroup and may be perceived as particularly distant. […] If integration is to succeed, the ex
isting discrimination in the labor market needs to be eliminated« (Weichselbaumer, 2016: 18). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

so. Nimm zum Beispiel die Kriegsverse. IS interpretiert das einfach selber und die Me

dien berichten dann schlecht über den Islam, wenn es zum Beispiel einen Anschlag 
gibt. Aber das hat auch eine Vorgeschichte. Ich glaube, dass an den Menschen eine Ge
hirnwäsche ausgeübt wird, denn die Religion ist zwar sehr wichtig, aber man würde 
niemanden umbringen dafür. Im Islam und ich glaube auch in den anderen Religio
nen, ist es ja so, dass Mord eine sehr große Sünde ist und das, was der IS zum Beispiel 
macht, ist ja das: die bringen Menschen um. Und die denken, das ist richtig. Aber es 
gibt auf der Welt gar keine Gesellschaft – auch nicht in Saudi-Arabien – wo die Religion 
richtig ausgeübt wird, wie es im Koran steht. Gibt’s einfach nicht. Zum Beispiel im Ko
ran steht ja auch: Bedeckt euch! Da steht aber nicht Vollverschleierung, da steht auch 
nicht Burka, da steht auch nicht einfach nur das Kopftuch. Das interpretiert jeder an
ders. Und die Medien spielen schon eine sehr große Rolle. Das ist einfach traurig. Zum 
Beispiel wenn eine deutsche Person sowas machen würde, heißt es einfach psychische 
Krankheiten, diese Person ist einfach krank. Aber wenn da zum Beispiel ein Türke oder 
so irgendwas macht, dann heißt es in den Medien immer Muslime, Muslime, Muslime 
sind so und so. Das ist einfach traurig. Eigentlich ist unsere Religion eine sehr friedliche 
Religion (Zeynep, 19.02.2019; Anm. d. Verf.). 

Wie Bassem und Younes äußerte auch Zeynep Kritik an der Darstellung des Islam in 
den Medien. Diese Kritik kam jedoch nicht ohne die Verurteilung des Dschihadismus 
aus, der sich für die Generation von Zeynep, Younes und Bassem zuvorderst in der me
dialen Repräsentation des sogenannten Islamischen Staates manifestierte. Zwar räumte 
Zeynep ein, dass das Islamverständnis der Dschihadisten durchaus in den Quellen an
gelegt sei, aber letztlich eine Fehlinterpretation des Islam darstelle, die durch Gehirnwä
sche eingeimpft werde. Diese Interpretation werde, so die Argumentation, von den Me
dien ungerechtfertigterweise reproduziert und auf alle Muslim*innen übertragen. Wie 
Bassem kritisiert auch Zeynep die Doppelmoral der Medien, die etwa bei einem Anschlag 
durch Türken, Araber oder Muslim*innen den Islam als Erklärung heranziehen, wäh
rend Gewaltdelikte durch eine »deutsche Person« mehrheitlich auf psychische Aspekte 
zurückgeführt würden. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 55 

Abbildung 3: Der Blick auf Muslim*innen. (Memedroid.com, ohne Ur
heber, abrufbar unter: https://es.memedroid.com/memes/detail/360078 
9/Tristemente-es-verdad; letzter Zugriff: 31.01.2025; 16.05). 

Als ich Zeynep am 19. März 2019, vier Tage nach dem Attentat von Christchurch in 
der Aula der Schule traf, beschäftigte sie wieder das Thema der medialen Darstellung 
von Muslim*innen und sie öffnete auf dem Smartphone ein Bild, das ihre Perspektive 
illustrieren sollte. Ich warf interessiert einen Blick auf ihr Display, auf dem die Karika
tur einer muslimischen Familie zu sehen war (vgl. Abb. 3): Die Mutter mit Kopftuch und 
einer Tüte mit Baguette-Broten; der Vater in Qamis und Häkelkappe, eine Gebetskette 
und einen Regenschirm in den Händen haltend; und ein Junge mit einem Fußball im 
Arm. Im Vordergrund eine Kamera, auf dessen Objektiv der Begriff ›subjektiv‹ zu lesen 
und durch welches die Frau anstatt der Brote mit Dynamitstangen, der Mann statt des 
Regenschirms mit einem ein Maschinengewehr und der Junge statt des Balls mit einer 
Bombe in Händen zu sehen ist. 

Zeynep: »Siehst Du, das habe ich gemeint, das zeigt es ganz gut, was ich dir letztes Mal 
sagen wollte, mit den Medien…. Hast du denn mitgekriegt in Neuseeland?« 
MK: »Ja, schon.« 
Zeynep: »So schrecklich! Dieses Video.« 
MK: »Und wie geht es Dir so damit?« 
Zeynep: »Naja, da ging schon das Gerücht um, in der Stadt sei auch so ein Verrückter 
und der hätte das auch vor! Das haben Freunde auf Instagram geschrieben.« 
Zeynep hatte das Video ebenfalls angesehen, Ihr Onkel hatte es in die WhatsApp Gruppe der Fa
milie gestellt, in welcher sie das jüngste Mitglied war und es mit eine Warnhinweis versehen, 
dass es nichts für zarte Gemüter sei. Dass sich bereits Gerüchte in den sozialen Medien verbreite
ten, es gebe Nachahmungstäter, verweist auf die emotionale Intensität, mit welcher das Video 
rezipiert wurde. (Protokoll, 19.03.2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad
https://es.memedroid.com/memes/detail/3600789/Tristemente-es-verdad


56 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Das Attentat von Christchurch war der wohl größte Anschlag, der nicht in Pakistan, 
Afghanistan oder dem Irak stattfand, sondern in einem Land der nicht-muslimischen 
›westlichen‹ Welt explizit auf Muslim*innen abzielte. Die visuellen und audiovisuellen 
Dokumentationen, die der Täter selbst unmittelbar auf Facebook veröffentlicht hatte, 
zirkulierten in den sozialen Medien und wurden von vielen Muslim*innen – egal ob 
jung oder alt, religiös wie Zeynep oder von Religion distanziert wie Bassem und Younes 
– emotional rezipiert. Über die Betroffenheit angesichts der Ermordung von 51 Glau
bensschwestern und -brüdern aus Hass auf den Islam hinaus, evozierte das Attentat bei 
meinen Gesprächspartner*innen auch ein Empfinden von Ungerechtigkeit gegenüber 
dem hegemonialen gesellschaftlichen Bild von Muslim*innen und insbesondere der 
medialen Repräsentationen, die von Narrativen der Gewaltaffinität und Rückständig
keit geprägt sind. In diesem Lichte stellte Christchurch ein Ereignis dar, dem trotz der 
Grausamkeit der Tat zugleich ein Moment der Gerechtigkeit innewohnte, sofern es den 
nicht-muslimischen Gesellschaften des Westens aufzeigte, dass terroristische Attentate 
nicht allein vom Islam motiviert werden. Mit den Worten des bosnienstämmigen Yakup, 
eines etwa fünfzigjährigen Besuchers der Al-Taqwa Moschee: »…für uns [Muslim*innen] 
ist das doch eigentlich gut. Jetzt sehen endlich mal alle, auch bei uns gibt es solche und 
solche. Diese Spinner gibt es halt überall« (Yakup, 17.03.2019; Anm. d. Verf.). Darüber 
hinaus hatte der Anschlag einmal mehr demonstriert, dass die zunehmende und von 
den meisten als muslimisch gelesenen Menschen alltäglich erlebte Islamfeindlichkeit 
in den Ländern Nordwesteuropas nicht allein ein von Islamisten instrumentalisiertes 
Opfernarrativ darstellt, sondern als globale Ideologie reale und tödliche Konsequenzen 
hat. 

Aufschaukelungsprozesse 

Zeynep, Bassem und Younes gehören der Generation-Z an, jener Generation Jugendli
cher, die um die Jahrtausendwende geboren wurde und deren soziales Leben und po
litische Bildungsprozesse maßgeblich durch soziale Medien und allgegenwärtige Kon
nektivität definiert werden (Comerford, Ayad & Guhl, 2021: 5). Das Web 2.0, das sich 
gleichermaßen um die Jahrtausendwende etablierte, hatte Medienkonsumenten zu sog. 
Prosumenten (engl. prosumern) gemacht, die nicht nur passiv Konsumierende sondern 
nunmehr auch aktiv produzierende und disseminierende Akteur*innen sind (Lang et 
al. 2021: Abs.1; Dickel & Schrape, 2015: 443).13 Mit den Partizipationsmöglichkeiten des 
Web 2.0 ging auch die Hoffnung auf eine technikinduzierte gesellschaftliche Transfor
mation einher, die sich in einem »Empowerment der Massen« (Bolz, 2006: 68) und der 
neuen »Weisheit der Vielen«, sowie dem damit einhergehenden Bedeutungsverlust des 
Expertentums äußern werde (Surowiecki 2007, zit. in Dickel & Schrape, 2015: 444f.). Die
se Visionen Internet basierter Demokratisierung, Dezentralisierung und Emanzipation 
werden aber zunehmend als Medienutopien (ebd.) kritisch hinterfragt. So bezweifelte 
Roesler bereits 1997, dass die Digitalisierung zur Herausbildung einer »idealen Öffent
lichkeit« führen werde: »Das Internet wird […] den Traum der Aufklärung nach vollstän

13 Prosument ist ein Amalgam aus Konsument und Produzent (Dickel & Schrape, 2015: 443) oder pro
vider (Lang et al. 2021: Abs.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 57 

diger Gleichheit in der Konstituierung von Öffentlichkeit nicht verwirklichen können. Es 
bleiben Selektionskriterien erhalten, sie werden bloß […] verschoben« (Roesler, 1997: 191). 
Die verschiedenen Kommunikationsplattformen und Anwendungen boten vielmehr die 
Möglichkeit alternative digitale Öffentlichkeiten zu etablieren, die einen »idealen Reso
nanzraum für emotionale Ansteckungs- und Aufschaukelungsprozesse« (Groß & Yanni
kos, 2022: 38) darstellen und der Bildung »digitaler Affektkulturen« (digital affect cultures, 
Döveling, Harju & Sommer, 2018: 4–7), d.h. emotional aufgeladener Gemeinschaften 
Vorschub leisten. Sie wirken »…identitätsstiftend, geben ein Gefühl von Anerkennung 
und Zugehörigkeit und sind durch gemeinsame kollektive Emotionen, Rituale und Sym
bole getragen« (Groß & Yannikos, 2022: 38). Insofern hat die Online-Kommunikation die 
Möglichkeiten sozialer Mobilisierung vervielfältigt und ausgeweitet und darüber hinaus 
die Zugangsbarrieren zu marginalisierten und devianten Szenen wie dem Salafismus 
oder rechtsextremen Milieus, ihren Inhalten und Diskursen abgebaut. Gleichzeitig ist 
eine Professionalisierung der Mediennutzung extremistischer Gruppierungen zu ver
zeichnen, die sich gezielt in mediale Mainstream-Diskurse einmischen und diese zu be
einflussen suchen (Ebner & Davey, 2017: 26; Klapp, 2024b: 16–20) und zunehmend inter
national vernetzt sind (Wäckerlig, 2019). Nicht zuletzt tragen auch die Algorithmen der 
jeweiligen Plattformen, sei es YouTube, Instagram oder TikTok, dazu bei, dass User*in
nen schnell in extremistische Online-Ökosysteme hineingelangen (Baaken, Hartwig & 
Meyer, 2019). Diese Beobachtungen belegen eine hohe Relevanz der Social Media basier
ten Kommunikation für die gesellschaftlichen Polarisierungsdynamiken zwischen isla
mistischen Ansprachen und islamfeindlicher Agitation. Wie die Gesprächsverläufe oben 
gezeigt haben, nehmen beide Positionen fortwährend Bezug aufeinander und konstitu
ieren das Spannungsfeld des Islamdiskurses in Deutschland wie es die öffentliche Mei
nung dominiert. Mit dieser sehen sich die Jugendlichen, wie obige Beispiele gezeigt ha
ben, alltäglich konfrontiert. Ich trete nun einen Schritt von der Ebene der Akteur*innen 
zurück und skizziere im Folgenden diesen jüngeren gesellschaftlichen Islamdiskurs und 
seine Polarisierungsdynamiken, die sich seit der Jahrtausendwende vollzogen haben. 

3. Die Radikalisierung des Islamdiskurses 

Die erste Generation der Gastarbeiter*innen in Deutschland wurde, wie Abdellatif oben 
beschreibt, von Politik und Gesellschaft vergessen und auch die zweite Generation führte 
bis zur Jahrtausendwende gewissermaßen ein Schattendasein. Dieses sollte jedoch mit 
9/11 enden, denn fortan fand das Sprechen über Islam und Muslim*innen in den Län
dern Nordwesteuropas massenmedial und öffentlich statt. Die dschihadistischen An
schläge der 2000er und frühen 2010er Jahre, der Mord an dem niederländischen Filme
macher Theo van Goch 2004 oder der ›Karikaturenstreit‹, der 2005 einsetzte, führten auf 
Seiten von Politik und Medien zu einem erhöhten Bedarf nach fachlicher Expertise zu 
Themen mit Islambezug.14 Neben Theolog*innen und Orientalist*innen, die sich bereits 

14 Die dänische Tageszeitung Jyllands Posten hatte am 30. September 2005 eine Reihe von 12 Kari
katuren des Propheten Muhammad abgedruckt. Als die Karikaturen 2006 auch in der islamischen 
Welt verbreitet wurden, kam es weltweit zu heftigen Protesten und gewalttätigen Auseinander

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

zuvor mit der Materie beschäftigt hatten, äußerten sich nun vermehrt auch fachfrem
de Journalist*innen, Publizist*innen und Politiker*innen zum Thema. Der Typus der 
kritischen ›Islam-Expertin‹ respektive des ›Islam-Experten‹ war geboren, wurde fortan 
von Presse, Politik und Sicherheitsbehörden konsultiert und machte Muslim*innen die 
Deutungshoheit im Diskurs streitig (Wäckerlig, 2019: 14). Schneiders hat bereits 2009 
für die Bundesrepublik den Netzwerkcharakter eines »gut vernetzten Zirkels« von Ak
teur*innen um Necla Kelek, Henryk M. Broder, Alice Schwarzer und anderen identifi
ziert, deren Islamkritik bisweilen kaum mehr war als dürftig camouflierte Islamfeind
lichkeit ist (vgl. Schneiders, 2015: VII).15 Diese »publizistischen Meinungsführer der des
integrativen Gegenaufklärung«, wie der Migrationsforscher Klaus J. Bade (2013: 28) die 
Akteur*innen der islamkritischen Publizistik nennt, inszenieren Islam – entkoppelt von 
der real existenten Gefahrenlage durch dschihadistischen Terrorismus – als stete ge
samtgesellschaftliche Bedrohung (Juschkat & Leimbach, 2017: 12). Einen Markstein der 
islamfeindlichen Literatur in Deutschland stellt das im Jahr 2010 veröffentlichte Buch 
Deutschland schafft sich ab (2010) des ehemaligen Berliner Finanzsenators Thilo Sarrazin 
dar. Sarrazins Thesen über vererbbare Intelligenz, die naturdeterministische Annahmen 
auf identifikatorische Aspekte wie Ethnizität und Religiosität übertragen, diskreditier
ten den Autoren im wissenschaftlichen wie im politischen Kontext weitestgehend von 
selbst (Haddad, 2017: 49). Dennoch wurde das Buch dermaßen breit rezipiert, dass Po
litik, Medien und auch Wissenschaft sich an der Widerlegung von Sarrazins Thesen re
gelrecht abmühten.16 Bade (2013) betont, dass seit der Sarrazin-Debatte die Aktivitäten 

setzungen mit zahlreichen Toten (Jäger, 2009: 305). Der Streit um die Grenzen der Meinungsfrei

heit dauert seitdem an und hat in dem dschihadistischen Terroranschlag auf die Redaktion der 
Pariser Satirezeitung Charlie Hebdo einen traurigen Höhepunkt erreicht, bei dem 11 Menschen er
mordet wurden. Die Zeitschrift hatte über Jahre hinweg immer wieder Schmäh-Karikaturen des 
Propheten und seiner Anhänger*innen abgedruckt. 

15 Wenn im Folgenden von Islamkritik die Rede ist, dann beziehe ich mich auf eben diese »verbräm

te Islamkritik« (Schneiders, 2015: VII), die »seit Mitte der Nullerjahre des 21. Jahrhunderts zum 
zentralen Vehikel für den Transport islamfeindlicher Einstellungen in die Mitte der Gesellschaft« 
(ebd.) wurde. Diese ›Islamkritik‹ reicht, wie Bade in einer Endnote beschreibt, von »…wertebezo
gener Religionskritik bis herab zur vulgär-aufklärerischen Islamdenunziation« (Bade 2013, S. 39, 
Note 24). Seit den ersten Publikationen von Schneiders (2009) und Bade (2013) zum Thema haben 
die Polarisierung der Debatte und die Mobilisierung der islamfeindlichen Bewegung an Dynamik 
gewonnen. So belegt Wäckerlig (2019) anhand einer ausführlichen Netzwerkanalyse eine trans
atlantische islamfeindliche Bewegung und beschreibt ihre Events, Organisationen und Medien. 
Neben diesen zeitgenössischen Forschungslinien zu öffentlich-medialen Formen der ›Islamkritik‹ 
existieren auch Stränge einer theologischen bzw. kirchengeschichtlichen Auseinandersetzung mit 
der Polemik der Kirchen bzw. ihrer Vertreter*innen gegen den Islam etwa in der frühmittelalterli

chen christlichen Theologie (Middelbeck-Varwick, 2011) oder während der Aufklärung (Klein und 
Platow, 2008). Sie fokussieren den gleichen Gegenstand der islamfeindlichen Polemik, die jedoch 
aus einer anderen Perspektive formuliert wurde und nach Heiner Bielefeld (2011: 136) keine Kon
tinuität zu heuteigen islamfeindlichen Positionen aufweist. 

16 Haddad (2017) sieht Sarrazins Erfolg in der »Verknüpfung von Polemik und scheinbar rationa
ler, weil in Prozentzahlen ausgedrückter Zustandsbeschreibung« (S. 49) begründet, und merkt an, 
dass die »Wirkung von numerischen Daten als vertrauensgenerierende Unterfütterungen noch 
immer unvermindert« sei (ebd.). Dem entsprechend wurde insbesondere Sarrazins statistisches 
Datenmaterial einer genaueren Prüfung unterzogen woraus wiederum Debatten um die korrek

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 59 

von islamfeindlichen »demagogischen Blog-Agitatoren« (S. 29), welche einen »diskursi
ven Bürgerkrieg« (S. 30) führen, die Agenda der bundesdeutschen Migrationsdebatten 
setzen. Diese Rhetorik erscheint angesichts der Agitation des oben genannten Rechts
populisten Michael Stürzenberger oder der Titel rezenter islambezogener Sachbücher, 
wie Sarrazins Folgewerk Feindliche Übernahme (Sarrazin, 2018) oder Der Islamische Faschis
mus von Hamed Abdel-Samad (2014) kaum übertrieben. Derartige Islamkritik befeuert 
gezielt den »Misstrauensdiskurs« (Schiffauer, 2015a: 24) und trägt zu einer »Verdichtung 
des Fremden im Muslim« (ebd.: 15) bei, die gesellschaftliche moral panics hervorbringt 
(ebd.: 24).17 Als 2014 der sog. Islamische Staat in Syrien sein Kalifat ausrief und europäi
sche Muslim*innen zur Ausreise als foreign fighters bewegen konnte, verlieh der Entwick
lung zusätzliche Brisanz und ab 2015 mobilisierte schließlich die islamfeindliche Be
wegung Patriotische Europäer gegen die Islamisierung des Abendlandes (PEGIDA) regelmäßig 
tausende Demonstrierende zur Teilnahme an Kundgebungen, auf denen auch oben ge
nannter Rechtspopulist Michael Stürzenberger zu hören war. Auf dem Nährboden ten
denziell autoritaristischer und fremdenfeindlicher Einstellungen in der deutschen Ge
sellschaft (vgl. Decker & Brähler 2020b, 15–25; Brähler et al. 2020: 79–84), konnte Islam- 
bzw. Muslimfeindlichkeit zu einer der »verbreitetsten Formen gruppenbezogener Men
schenfeindlichkeit in Deutschland« (Schneiders, 2015: VII; vgl. Brähler et al. 2020: 64) 
avancieren.18 Die grassierende Islamfeindlichkeit mündete schließlich auch in mörde
rischen muslimfeindlichen Terrorismus. So trat die lange kritisierte strukturelle Diskri
minierung von Migrant*innen im Allgemeinen und Muslim*innen im Besonderen durch 
staatliche Institutionen 2011 schließlich dramatisch zutage, als die rechtsterroristische 
Mordserie des Nationalsozialistischen Untergrunds (NSU) publik wurde, die mit rassisti
schem Beiklang als ›Döner-Morde‹ oder ›Mordserie Bosporus‹ bezeichnet wurde. Trotz 
Indizien, die für eine Verortung der Täter im rechtsextremistischen Spektrum sprachen, 

te Nutzung sozialwissenschaftlicher Daten resultierten. Eine Berliner Forscher*innengruppe um 
Naika Foroutan stellte kurz nach Erscheinen von Deutschland schafft sich ab in einen empirischen 
Gegenentwurf (2010) »relevante Fortschritte in der Integration« von in Deutschland lebenden 
Muslim*innen vor, die »statistisch messbar und nachweisbar« (S. 13) sind. Haddad kommentiert, 
dass der Gegenentwurf die »rationalistische Logik« der von Sarrazin angestoßenen Debatte re
produziere (2017: 50) und somit dem Paradigma der »Vermessung der Muslime« (Schepelern Jo
hansen & Spielhaus, 2018) folgt, welches eine Dekade der Islamforschung geprägt hat. 

17 Der Begriff der moral panics geht nach Schiffauer (2015a: 15) auf Stanley Cohen (1972) zurück und 
meint »Kollektive Hysterien, die offenbar periodisch in Zivilgesellschaften auftauchen« (Schiffau
er, 2015a: 15). Als historisches Beispiel nennt Schiffauer die Kommunismuspanik der McCarthy-Ära 
in den USA (ebd.). 

18 Oliver Decker und Kolleg*innen verzeichnen in der Leipziger Autoritarismus Studie 2020 (Titel: Auto
ritäre Dynamiken. Alte Ressentiments – neue Radikalität) zwar einen geringen Rückgang von »Muslim

feinschaft« (S. 64) im Vergleich zu 2018, sehen sie aber weiterhin als »stark ausgeprägt und auch 
2020 im Osten signifikant höher als im Westen […]. So gibt jede bzw. jeder zweite Ostdeutsche an, 
sich »durch die vielen Muslime […] wie ein Fremder im eigenen Land« zu fühlen. In Westdeutsch

land sind es mit 44,8 % allerdings auch fast die Hälfte« (S. 64–65). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

wurde nahezu ausschließlich im familiären Umfeld der Opfer-Familien ermittelt.19 Auch 
als am 19. Februar 2020 ein rechtsextremer Terrorist in der hessischen Stadt Hanau neun 
junge, überwiegend muslimische Menschen in einer Schischa-Bar ermordete, folgte ei
ne »Kette behördlichen Versagens« (Initiative 19. Februar Hanau, 2021).20 Die politische 
und sicherheitsbehördliche Handhabung von Ereignissen wie diesen dürfte das Vertrau
en in den Staat und dessen symbolische Bemühungen um Anerkennung und Integration 
der Muslim*innen nachhaltig beschädigen. 

Ein Fanal für die muslimischen Gemeinschaften in Deutschland stellte aber die Er
mordung von Marwa asch-Scherbini durch einen islamfeindlichen Russlanddeutschen 
im Jahr 2009 in einem Dresdner Gerichtssaal dar. Der Mann hatte die ägyptische Phar
mazeutin und ehemaligen Handball-Nationalspielerin auf einem Spielplatz wegen ih
res Kopftuchs beleidigt, und sie, als sie sich vor Gericht gegenüberstanden, mit einem 
Messer ermordet. Dass mediale und politische Reaktionen nach der Ermordung asch- 
Scherbinis tagelang ausblieben, bestätigte für viele Muslim*innen die Gleichgültigkeit 
des Staates ihnen gegenüber (Schmitz, 2016: 135). Dieses Ereignis markierte, wie der 
Aussteiger Dominic Schmitz in seinem Sachbuch Ich war Salafist (2016) erläutert, den 
Startschuss für den öffentlichkeitswirksamen Aktivismus der aufkeimenden salafisti
schen-Szene in der Bundesrepublik (ebd.). Anfang der 2010er erreichte der von Younes 
erwähnte, prominente deutsche Konvertit Pierre Vogel mit seinen Vorträgen an öffentli
chen Plätzen wie auch im Internet tausende junger Menschen. Der Verein Die Wahre Reli
gion (DWR) und die ihr angeschlossene Lies!-Stiftung verteilten in Fußgängerzonen und 
vor Schulen bald gratis den Koran und erregten so breite öffentliche Aufmerksamkeit. 
Als dem Kopf von DWR, Ibrahim Abou Nagie, die Unterstützung einer terroristischen 
Vereinigung nachgewiesen wurde, kam es 2016 zum Vereinsverbot.21 Die zunehmend re

19 Der fremden- und muslimfeindlichen Terrorzelle fielen zwischen 2000 und 2007 neun Menschen 
mit Migrationshintergrund und eine Polizistin zum Opfer. Erst spät geriet die Rolle der Sicherheits
behörden in den Fokus, insbesondere die Verstrickung des Verfassungsschutzes, deren Landesäm

ter vereinzelt aktiv Ermittlungen behinderten (Sundermann, 27.06.2017). 
20 So kam es unerklärlichen Verzögerungen am Haus des Täters sowie zu einem bedrohlichen Über

griff einer Sondereinheit der Polizei gegenüber wartenden Familienangehörigen eines Opfers in 
der Tatnacht. Im Umfeld des Hauses des Täters waren in jener Nacht 13 Polizisten einer Truppe im 
Einsatz, die zuvor aufgrund der Beteiligung in einer rechtsradikalen Chatgruppe aufgelöst wurde. 
Obwohl auch in anderen Bundesländern rechtsextreme Chatgruppen bei der Polizei aufgedeckt 
wurden (ZEIT Online, 16.09.2020), stellte sich der damalige Innenminister Horst Seehofer weiter
hin gegen eine Studie zu Rassismus in der Polizei (ZEIT Online, 18.09.2020). In Folge der Morde von 
Hanau wurde von der Partnerschaft für Demokratie in Hanau, einem Projekt das vom Bundesminis

terium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend gefördert wurde, die Kampagne #SayTheirNames 
ins Leben gerufen, damit die Namen der ermordeten jungen Menschen jene des Täters überde
cken. Die Namen der in Hanau Ermordeten lauten Gökhan Gültekin, Sedat Gürbüz, Said Nesar 
Hashemi, Mercedes Kierpacz, Hamza Kenan Kurtović, Vili-Viorel Păun, Fatih Saraçoğlu, Ferhat Un
var und Kaloyan Velkov. (Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend, o.D.). 

21 Das Bundesamt für Verfassungsschutz schätzte die Organisation Die wahre Religion wie folgt ein: 
»Durch sie wird eine verfassungsfeindliche Einstellung und kämpferisch-aggressive Grundhaltung 
bei den überwiegend jungen, zum Teil minderjährigen Anhängern geschaffen und geschürt. Dies 
reicht bis zu einer Befürwortung von und einem Aufruf zu Gewalt und der Ausreise von bisher min

destens 140 Aktivisten und Unterstützern nach Syrien bzw. in den Irak, um sich dort dem Kampf 
terroristischer Gruppierungen anzuschließen.« (Bundesministerium des Innern, 15.11.2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 61 

pressiven Maßnahmen gegen die Szene führten, wie mir der Salafi Abdurrashid erklärte, 
allmählich zum Rückzug aus der Öffentlichkeit in privatere und insbesondere in digitale 
Räume (Abdurrashid, 08.06.2022). In den letzten Jahren wissen auch andere islamisti
sche Strömungen und Gruppen – etwa die durch ihre Social-Media-Kanäle bekannten 
Akteure von ›Generation Islam‹ – jede sich bietende Gelegenheit zu nutzen, um publi
kumswirksam eine Wertediktatur zu beklagen und das Opfernarrativ der vermeintlich 
existenziell bedrohten Gemeinschaft der Muslim*innen zu beschwören. Als 2018 das In
tegrationsministerium des Landes Nordrhein-Westfalen ein Kopftuchverbot an Schulen 
für Kinder unter 14 Jahren anregte, lancierte die Gruppe, die ideologisch im Umfeld der 
in Deutschland verbotenen Hizb ut-Tahrir angesiedelt wird (Nordbruch, 2018), die Twit
terkampagne #NichtOhneMeinKopftuch, die es mit über 70.000 Beiträgen in kurzer Zeit in 
die Twitter Trends schaffte. Die Kampagne zielte auf die breite Masse junger Muslim*in
nen, insbesondere auf Frauen, und konnte auch an den Universitäten zahlreiche Unter
stützer*innen gewinnen, wie mir einige Studierende mitteilten. Der ideologische Hin
tergrund der Initiatoren war indes den wenigsten bekannt. Eine Reaktion aus dem La
ger der rechtsextremen Identitären Bewegung ließ nicht lange auf sich warten. Mit einer 
kleinen Anzahl von Fake-Profilen, Bots und reichweitenstarker Akteure wollten die Iden
titären »den Hashtag kapern und mit muslimfeindlichen Inhalten überschwemmen. Der 
Tenor der Beiträge war die vermeintliche Unvereinbarkeit des Islams mit freiheitlichen 
Grundrechten« (jugendschutz.net, o.D.), der so oder so ähnlich in den Islam-Debatten 
der Länder Nordwesteuropas von Frankreich bis England widerhallt. 

Die aufgeführten Beispiele stellen Ereignisse nationaler, teils auch internationaler 
Tragweite dar und stecken exemplarisch das diskursive Spannungsfeld ab, in dem Mus
lim*innen in Deutschland ihre alltägliche Normalität und ihre religiöse Subjektivität ge
stalten. Sie tun dies – wie Zeynep, Bassem und Younes illustrierten – zwischen wirk
mächtigen islamistischen Dogmen auf der einen und fremden- bzw. muslimfeindlichen 
Positionen auf der anderen Seite, die sich aufeinander beziehen und gegenseitig verstär
ken. In bemerkenswertem Gleichklang kolportieren beide Ideologien das Narrativ der 
Inkompatibilität zwischen Islam und Europa und fördern somit die Desintegration von 
Muslim*innen in der Bundesrepublik. 

4. Die eigene Story basteln 

Mit der Dominanz der eben beschriebenen Alteritätsdiskurse geht die permanente In
fragestellung nach legitimer gesellschaftlicher Teilhabe einher, mit der sich Muslim*in
nen in Deutschland alltäglich konfrontiert sehen und die letztlich Strategien der Selbst
positionierung erfordert. Diese Herausforderung gestaltet sich für die Generation-Z an
ders als für ihre Eltern, die in ihrer wenig mediatisierten Kindheit – in vielen religiösen 
Haushalten waren mit dem islamischen Erwachen in den 1980ern etwa die Fernseher 
verschwunden (Schiffauer, 2010: 81) – noch in relativ geschlossenen ethnisch- bzw. na
tionalreligiösen Diaspora-Milieus sozialisiert worden waren. So mancher*r sah sich oft 
erst in der Schule zum ersten Mal explizit mit den Werten und Normen der bundesrepu
blikanischen Gesellschaft konfrontiert und wurde sich erst dort der Exklusion aus dieser 
bewusst. Der türkeistämmige Zekeriya war zur Zeit der Forschung Mitte 30, in Deutsch

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

land geboren und in einer religiösen Familie im Milli Görüş-Milieu aufgewachsen. Er 
besuchte das stadtweit als ›Türkenschule‹ bekannte Goethe-Gymnasium und war nach 
dem Abitur für einige Jahre als Funktionär in der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş 
europaweit tätig. Mittlerweile war Zekeriya Vater zweier Kinder. Er erläuterte, inwiefern 
er heute über eine doppelte Perspektive verfügt, die früher eine Herausforderung und 
heute eine Bereicherung darstelle: 

Man ist irgendwie in zwei Welten zuhause. Du hast ja eine Interaktion mit Deinen El
tern und hast eine Interaktion mit der Schule, mit der Außenwelt. Und deswegen wur
de ich quasi gezwungen, beide Welten zu verstehen bzw. mich in beide hineinzuverset
zen. Das ist immer eine Bereicherung, wenn man beide Seiten kennt, denn wozu der 
eine A sagt, sagt der andere immer B. […] …auch ideologisch. Wenn es zum Beispiel 
um den Irakkrieg ging und man amerikanische Sender hörte, sagte der Nachrichten
sprecher: ›Es wurden heute 50 Terroristen umgebracht.‹ Dann sagte aber der arabische 
Sender: ›Es wurden 50 Freiheitskämpfer getötet.‹ Sind das jetzt Terroristen oder Frei
heitskämpfer? A und B, du hast jetzt beide Sichtweisen und du bastelst dir selbst deine 
eigene Story daraus (Zekeriya, 19.03.2019). 

Auch Zekeriyas Reflektion der eigenen Position als türkischer Muslim in der deutschen 
Gesellschaft kam nicht ohne einen Verweis auf die Konsequenzen des 11. September aus, 
mit dem die USA ja den Einmarsch in den Irak im Zuge des War on Terror gerechtfer
tigt hatten. In der Welt des Türkei-orientierten religiösen Milli Görüş-Milieus, in dem 
er seine Kindheit verbracht hatte, wurden die Ereignisse breit rezipiert; hier galten die 
Amerikaner als Invasoren und die Mujahedin als Freiheitskämpfer.22 Erst die Konfronta
tion mit der ›Außenwelt‹ der deutschen Gesellschaft in der öffentlichen Schule hatte ihm 
auch jene Perspektive aufgezeigt, die die ihm bekannten Verhältnisse und Zuschreibun
gen auf den Kopf stellten und durch welche die Freiheitskämpfer plötzlich zu Terroristen 
wurden. Sukzessive stellte sich, wie er erklärte, ein Verständnis für beide oft schwer mit
einander in Einklang zu bringende Perspektiven ein. Zekeriyas Erläuterung seines dop
pelten Blicks erinnert unweigerlich an den Begriff des ›doppelten Bewusstseins‹ (double 
consciousness), den der schwarze Soziologe und Bürgerrechtler W.E.B. Du Bois mit sei
nem Essay Strivings of the Negro People (1897) geprägt hat. Auch für Du Bois war die Schule 
jener Ort, an welchem er mit seiner Andersartigkeit konfrontiert worden war und wo er 
schließlich seine Rolle als schwarzer Amerikaner in der Gesellschaft erkannt habe, wie er 
in folgender vielzitierter Passage beschreibt: 

Then it dawned upon me with a certain suddenness that I was different from the oth
ers; or like, mayhap, in heart and life and longing, but shut out from their world by a 
vast veil. I had thereafter no desire to tear down that veil, to creep through; I held all 
beyond it in common contempt, and lived above it in a region of blue sky and great 
wandering shadows. That sky was bluest when I could beat my mates at examination- 

22 So kamen etwa die Mujahedin des afghanischen Widerstands gegen die Sowjetunion, wie Gulbud
din Hekmatyar oder Ahmad Shah Massoud, in den 1980er Jahren regelmäßig nach Deutschland, 
um auch in den Moscheen der Milli Görüş Spendengelder für den Krieg zu sammeln. (Schiffauer, 
2010: 83). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 63 

time, or beat them at a foot-race, or even beat their stringy heads. Alas, with the years 
all this fine contempt began to fade; for the world I longed for, and all its dazzling op
portunities, were theirs, not mine. But they should not keep these prizes, I said; some, 
all, I would wrest from them. Just how I would do it I could never decide: by reading 
law, by healing the sick, by telling the wonderful tales that swam in my head, — some 
way (Du Bois, 1897: 194). 

Du Bois meint mit seinem doppelten Bewusstsein (double consciousness) ein spezifisches 
Empfinden, sich selbst zuvorderst mit den Augen anderer zu betrachten und seine In
nenwelt am Maßstab eines Außen zu messen das entweder mit Verachtung oder Mitleid 
auf die eigene Präsenz reagiert (ebd.). Das doppelte Bewusstsein bezeichnet die Erkennt
nis der eigenen Dualität als Minderheit gleichzeitig innerhalb wie außerhalb der Gesell
schaft zu stehen. Es resultiert aus dem Zustand einerseits Bezugspunkt von Politik zu 
sein und andererseits von der öffentlichen politischen Kultur ausgeschlossen zu werden 
(Meer, 2010: 40). Um im Widerstreit dieser unvereinbaren Ideale nicht zerrissen zu wer
den, bedürfe es einer verbissenen Stärke sich im Angesicht der Mehrheitsgesellschaft zu 
beweisen (Du Bois, 1897: 194). 

Zwar scheint hinsichtlich der Anwendung von Du Bois Konzept auf Muslim*innen 
der Einwand nahezuliegen, dass die Religionszugehörigkeit zum Islam – anders als die 
schwarze Hautfarbe der Afro-Amerikaner*innen – prinzipiell abgelegt werden und anti
muslimischer Rassismus demgemäß nicht existieren könne. Demgegenüber sind in den 
letzten zwanzig Jahren zahlreiche Studien entstanden, in welchen die Erfahrungen von 
Muslim*innen mit Konzepten wie race oder Rassismus begriffen wird (z.B. Islam, 2020; 
Karakaşoğlu & Wojciechowicz, 2017; Modood, 2005; Opratko, 2019; Shooman, 2014). Die 
amerikanische Soziologin Inaash Islam (2020) betont, dass der Umgang eines racial so
cial system mit seinen Muslim*innen ausschlaggebend sei, der etwa in den USA als racia
lizing (etwa rassifizierend) verstanden werden müsse und es unausweichlich mache, die 
Erfahrungen von Muslim*innen als rassistisch und nicht allein auf religiöser Differenz 
basierend zu werten (ebd: 432).23 Özyürek (2015) belegt in ihrer Studie Being German, be
coming Muslim, dass auch ethnisch deutsche Konvertit*innen zum Islam mit Exklusion 
durch Rassifizierung konfrontiert sind: »Mainstream society marginalizes German con
verts to Islam, and questions their Germanness and Europeanness, based on the belief 
that one cannot be a German or European and a Muslim at the same time.« (Ebd.: 3).24 

23 Islam (2020) übernimmt den Begriff des racializing, der im Deutschen etwa mit Rassifizierung 
übersetzt werden kann, von Omi & Winant (1994). 

24 Dass ich nun ausgerechnet das Beispiel deutscher Konvertit*innen heranziehe, um den Mechanis

mus des antimuslimischen Rassismus zu demonstrieren und den Ungerechtigkeitserfahrungen 
geborener Muslim*innen Glaubwürdigkeit zu verleihen, mögen manche Leser*innen gleicherma

ßen als unnötig, wenn nicht als weitere Ungerechtigkeit empfinden. Dies umso mehr, da viele 
deutsche Konvertit*innen die Rassismen der Mehrheitsgesellschaft gegenüber geborenen bzw. 
migrantischen Muslim*innen reproduzieren (Özyürek, 2015: 51–68). Da das Beispiel aber die Ein
wände, dass es sich bei antimuslimischem Rassismus nicht um Rassismus handeln könne, meiner 
Meinung nach eindrücklich widerlegt, hoffe ich auf das Verständnis der muslimischen Leser*innen 
und dass in diesem Falle der Zweck die Mittel heiligt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Alle in diesem Kapitel bislang zu Wort gekommenen Gesprächspartner*innen be
richteten weniger von rassistischen Erfahrungen, die sie aufgrund ihrer Lesbarkeit als 
Menschen mit Migrationsgeschichte, als Türk*innen oder Marokkaner*innen gemacht 
hätten, als vielmehr von Stigmatisierungen als Muslim*innen. Gelichwohl sind sie sich 
einig, dass man in Deutschland seinen eigenen Islam freier leben könne als in den meis
ten islamischen Staaten. Gerade jene von ihnen, die als religiös gefestigte und praktizie
rende Muslim*innen verstanden werden können, haben direkte Erfahrungen mit anti
muslimischem Rassismus gemacht und waren – wie Du Bois beschreibt – zugleich be
strebt, eine erfolgreiche Bildungslaufbahn zu verfolgen. Der türkeistämmige Abdullah 
etwa, der während des Studiums der Salafiyya nahestand, war zur Zeit der Forschung als 
Oberarzt tätig und als einziger nicht marokkostämmiger Bruder als angesehener Lehrer 
in der Al-Taqwa Moschee aktiv. Zeynep und Zekeriya, die eine erfolgreiche Gymnasias
tin, der andere Doktorand, engagierten sich in der Milli Görüş-Bewegung, deren Dach
verband IGMG die Kultivierung des doppelten Bewusstseins gewissermaßen institutio
nalisiert hat, indem der Verband durch die gleichzeitige Förderung von Frömmigkeit 
und Allgemeinbildung einen Typus von Akademiker*innen hervorbringt, den Schiffauer 
(2010) mit Gramsci als »organischen Intellektuellen« (ebd.: 159) bezeichnet. Wie Zekeriya 
sind diese im Herkunftskontext verwurzelt, im Geiste der Organisation sozialisiert und 
stellen ihre im staatlichen Bildungssystem erworbenen Kompetenzen und organisatio
nalen Fähigkeiten in den Dienst des Verbandes (ebd.).25 Der doppelte Blick wird hier be
wusst kultiviert und eingesetzt, um im Rahmen der rechtsstaatlichen Möglichkeiten der 
Bundesrepublik islamische Räume für alle Belange des Lebens – vom geschlechterseg
regierten Schwimmunterricht bis hin zu Studierendenwohnheimen – zu schaffen (vgl. 
Kap. II.3). Auch die Schülerin Zeynep hat sich mit der Rolle als kopftuchtragende jun
ge Frau in der bundesrepublikanischen Gesellschaft insofern arrangiert, als sie selbst
bewusst die Legitimität eines Lebens in der ›Parallelgesellschaft‹ einfordert. Ihre An
eignung des Begriffs impliziert eine Parallelität des religiösen Lebens in der (privaten) 
Freizeit einerseits und der gesellschaftlichen Teilnahme im öffentlichen Bildungssektor 
andererseits. Diese Forderung lässt sich als Wunsch nach einem downscaling (Zillinger, 
2017: 52) verstehen, dem Bedürfnis die eigene Religiosität aus dem gesellschaftlichen 
Rampenlicht in den privaten Raum zurückzuführen, wo sie Legitimität beanspruchen 
kann. Ein derartiges ›Parallelleben‹ führe letztlich jeder, ob Muslim*in oder nicht. Bereits 
die Gastarbeiter*innen hatten zur Revitalisierung der Religion Räume in den trostloses
ten Nischen unserer Städte geschaffen, »nicht selten eingeklemmt zwischen Nachtclubs, 
Bordellen und Kneipen« (Schiffauer, 2010: 47). Zwar nehmen Muslim*innen heute selbst
bewusst an nahezu allen Teilbereichen des gesellschaftlichen Lebens Teil, doch zeigt das 
Beispiel Zeyneps, dass gerade lesbare Muslim*innen noch immer, etwa auf dem Arbeits
markt, ihre Nischen suchen müssen und sich diese aktiv erschließen. 

25 Bei Gramsci ist das Pendant des »organischen Intellektuellen« der kommunistischen Partei der 
»traditionelle Intellektuelle«, der sich aus seinem Herkunftsmilieu gelöst hat und für die bürger
liche Intelligenz steht (Schiffauer, 2010: 161). Schiffauer weist ferner darauf hin, dass diese für den 
Marxisten Gramsci nicht Emanzipation, sondern Konformität bedeute, eine Vereinnahmung durch 
die hegemoniale Klasse (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Der Blick auf Muslim*innen 65 

Während viele meiner religiösen Gesprächspartner*innen über den von Zekeriya be
schriebenen doppelten Blick verfügten und sich selbstbewusst als Muslim*innen in der 
Gesellschaft verorteten, zeigten die beiden marokkostämmigen Hauptschüler, besten 
Freunde und Cousins Bassem und Younes, die der Religion distanziert gegenüberstan
den, sich insbesondere angesichts der Meinungsvielfalt des online zugänglichen Medi
endiskurses Islam in hohem Maße verunsichert. Während sie sich einerseits von reli
giösen Muslim*innen distanzierten, aktivierte die islamfeindliche Agitation eines Mi
chael Stürzenberger ihre Selbstpositionierung als Muslime, da sie sich wie Bassem es 
ausdrückte, »in den Dreck« gezogen fühlten. Die Parteinahme für ihre Religion bzw. die 
Religion ihrer Eltern stellte somit eine situative Reaktanz auf die diffamierenden und 
als unfair empfundenen Askriptionen dar. Auch die Auseinandersetzung mit dem Sa
lafismus bot für die Jungen kein überzeugendes kohärentes Sinnangebot und war für 
Younes – wie zeitweise für Massen junger Muslim*innen in Deutschland – lediglich in 
der Person Pierre Vogels attraktiv. Vom Takfirismus – der Exkommunikation anderer 
Muslim*innen – wie vom Prediger Abou Nagie praktiziert oder dem im Filmausschnitt 
dargestellten Dschihadismus distanzierten sich die Jungen vehement. Das wechselhaf
te Navigieren der Jungen gegenüber den Rechtfertigungsordnungen der nicht-muslimi
schen Mehrheitsgesellschaft, der ethnisch nationalen Milieus, der islamischen Religio
sität und der Welt der öffentlichen Meinung illustriert die Herausforderung, einen eige
nen Standpunkt zu entwickeln. Anders als das oben beschriebene doppelte Bewusstsein 
scheinen sich die Jungen eher in einem Spannungsfeld der verschiedenen Referenzrah
men und Rechtfertigungsordnungen wiederzufinden, die für sie jedoch nur schwer in 
Sinn zu setzen waren, da sowohl die Religion als auch das elterliche Herkunftsmilieu und 
dessen Sprachlichkeit und Traditionen, tendenziell an Verbindlichkeit verloren. Diesen 
Jugendlichen fällt es offenkundig deutlich schwerer, zwischen Position A und B und den 
im digitalen Meinungsuniversum verbreiteten Theorien und Mythen C und D die ›eigene 
Story‹ zu entwerfen. 

Die Ausführungen zur Polarisierung der Islamdebatten in Deutschland haben illus
triert, inwiefern den internetbasierten sozialen Medien, die sich in den letzten zwei De
kaden als grundlegende gesellschaftliche Infrastruktur etabliert haben, auch eine Rolle 
als »Katalysator« (Detsch, 10.02.2020)26 kollektiver Hysterien, Ressentiments und Radi
kalismen zukommt. Die Aufschaukelungsdynamik zwischen Islamfeindlichkeit und Is
lamismus verstärkt den desintegrativen Impetus der Ideologien, durch welchen die le
gitime Teilnahme von Muslim*innen an der deutschen Gesellschaft fortwährend in Fra
ge gestellt wird. Um diesen Infragestellungen zu begegnen, müssen Muslim*innen sich 
im Spannungsfeld der pluralen Rechtfertigungsordnungen der Religion, der elterlichen 
Traditionen, der öffentlichen Meinung und der staatsbürgerlichen Welt selbst sinnhaft 
verorten. Diese Herausforderung scheinen jene eher produktiv verarbeiten zu können, 
die das Du Bois’sche doppelte Bewusstsein entwickelt haben, religiös sozialisiert wur
den und ihre prekäre gesellschaftliche Positionierung durch Erfolg im Bildungssystem 
auszugleichen suchen. Der Bildungserfolg junger Muslim*innen ist aber mitnichten als 
genereller Abbau von Exklusionsmechanismen zu werten, konzentrieren sich doch gera
de kopftuchtragende junge Frauen auf berufliche Nischen, in denen geringes Konflikt

26 So die Extremismus-Forscherin Julia Ebner im Interview mit Claudia Detsch, 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

potenzial zu erwarten ist. Jenen Jugendlichen, die weder religiös erzogen wurden, noch 
sich bewusst als Muslim*innen identifizieren, die eine geringe identifikatorische Bin
dung an den Herkunftskontext der Eltern haben und wie Bassem und Younes eher zu den 
Bildungsverlierern gehören, fällt es offenbar deutlich schwerer, angesichts der digitalen 
Meinungsflut eine selbstbewusste Position einzunehmen. Und dies, trotz des regen In
teresses an und der aktiven Auseinandersetzung mit politischen Themen und Prozessen. 
Aus diesen Beobachtungen einen Zusammenhang zwischen religiöser Erziehung und er
folgreicher Allgemeinbildung herzuleiten, die zu einer produktiven Verarbeitung der Ex
klusionserfahrungen führen kann, erscheint an dieser Stelle verfrüht. Sie wird aber von 
unterschiedlichen Gesprächspartner*innen benannt und an verschiedenen Stellen des 
Buches wiederholt aufgegriffen werden. Zuletzt hat dieses Kapitel das soziodemogra
phische Feld jener Jugendlichen eröffnet, um welche sich die Moscheen bemühen und 
welchen sie für die Zukunft in der tendenziell bedrohlichen Gesellschaft ihr Verständ
nis von Islam mitgeben wollen. Die im Rahmen der Forschung untersuchten Moscheen 
haben dazu gänzlich unterschiedliche Ansätze herausgebildet, deren Genese auf einer 
Vielzahl von Faktoren beruht, die ich im Folgenden untersuchen werde. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004 - am 13.02.2026, 13:45:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

