
III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 

Die folgende Darstellung praktisch-theologischer Subdiskurse zu ›Spiritualität‹ 
präsentiert die Ergebnisse des Auswertungsverfahrens in Orientierung an diskurs
analytischen Vorgehensweisen. Die Gliederung des Kapitels spiegelt die Abfolge, in 
der sich auf Basis umfassender Lektüre und darauffolgender Analyse von Texten zu 
›Spiritualität‹ die Subdiskurse des praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurses 
erheben ließen. 

So zeigten dezidiert als konfessionell markierte Texte unter Titeln wie »Evan
gelische Spiritualität« (2003) oder »Christliche Spiritualität« (2009) entscheidende 
Differenzen zu anderen praktisch-theologischen Texten ohne solche Markierung, 
prominent zum Beispiel im Sammelband »Individualisierung – Spiritualität – 
Religion« (2008), die gerade den disziplinenübergreifenden Spiritualitätsdiskurs 
suchen. Die Analyse von Texten aus dem Umfeld dieser beiden Bereiche zeigt zwei 
ebenso markante wie gegensätzliche Argumentationslinien.1 Diese beiden Sub
diskurse werden unter den Überschriften ihrer zentralen Denkfiguren ›Profil‹ und 
›Entgrenzung‹ als erstes dargestellt (Kap. III.1 und III.2). 

Offensichtlich wird ›Spiritualität‹ jedoch auch in weiteren praktisch-theologi
schen Kontexten häufig thematisiert. Dies gilt vor allem für den Kontext von Spiri
tual Care, für den Kontext des Körpers bzw. der Körpererfahrung sowie für den Kon
text theologischer Ausbildung. In der großen Menge praktisch-theologischer Ver
öffentlichungen zu ›Spiritualität‹ zu ganz unterschiedlichen Themen sind es insbe
sondere diese drei Kontexte, in denen sich spezifische Subdiskurse – die Subdiskur
se ›Mehrdimensionalität‹ (Kap. III.3), ›Erfahrung‹ (Kap. III.4) und ›Unverfügbarkeit‹ 
(Kap. III.5) – ausgebildet haben. Dabei wird der Begriff ›Spiritualität‹ jeweils mit 
kontextspezifisch typischen Denkfiguren und Argumentationslinien verknüpft. 

Die Darstellung schließt mit einer Systematisierung der Zugangsweisen (Kap. 
III.6), die erste Schlussfolgerungen erlaubt. 

1 Diese überlappen interessanterweise mit den Diskursen, die Reglitz unter den Überschrif
ten »Gelebte Religion« und »Spiritualität« erhoben hatte (vgl. Reglitz, Erklären und Deuten, 
276f). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

1. Profil 

1.1 Einleitung zu ›Spiritualität‹ und Konfession 

Die Aufnahme des Begriffs ›Spiritualität‹ in den deutschsprachigen protestanti
schen Diskurs wird von vielen Beteiligten mit der Erscheinung des EKD-Textes 
»Evangelische Spiritualität« (1979) verbunden. In diesem Text wird das Anliegen 
benannt, »eine weithin verlorengegangene Dimension des Christseins«2 neu zu 
erschließen. Dazu erfolgt der Rückgriff auf den älteren französischen Begriff 
»spiritualité«, der vor allem in katholischer Ordenstheologie verortet wird.3 

Dieses Anliegen, sich mit ›Spiritualität‹ zu beschäftigen, findet sich bis heute 
immer wieder auch in praktisch-theologischen Texten. Das ist im einschlägigen 
Artikel ›Spiritualität‹ in der TRE von Karl-Friedrich Wiggermann ebenso der Fall 
wie in Texten Christian Möllers oder später bei Jörg Schneider sowie prominent 
bei Corinna Dahlgrün.4 Prominentester Vertreter dieser Argumentation in der 
Praktischen Theologie ist Peter Zimmerling, der neben vielen kürzeren Texten zum 
Thema die Monographie »Evangelische Spiritualität« (2003) veröffentlichte und 
später das dreibändige »Handbuch Evangelische Spiritualität« (2017–2020) heraus
gab. Sie alle setzen die genannte Argumentation so fort, dass sie kritisieren, dass 
der Begriff ›Spiritualität‹ in jüngerer Zeit immer breiter verwendet und dabei selbst 
immer »undeutlicher«5 geworden sei. Aktuell sei deshalb eine Rückbesinnung auf 
die ursprünglich protestantischen bzw. christlichen Formen und auf die Theologie 

2 Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Evangelische Spiritualität. Überlegungen und An
stöße zur Neuorientierung, Gütersloh 1979, 7. 

3 Vgl. a.a.O., 10. 
4 Vgl. dazu Karl-Friedrich Wiggermann, Art. Spiritualität, in: TRE 35 (2002), 708–717: 708.713; 

Christian Möller, »Spiritualität«? Überlegungen zur reformatorischen Wahrheit eines Mode

wortes, in: Michael Herbst (Hg.), Spirituelle Aufbrüche. Perspektiven evangelischer Glau
benspraxis (Festschrift für Manfred Seitz zum 75. Geburtstag), Göttingen 2003, 19–29: 19; Co
rinna Dahlgrün, Christliche Spiritualität. Formen und Traditionen der Suche nach Gott (mit 
einem Nachwort von Ludwig Mödl), Berlin/New York 2009, 2.117. Ähnlich auch Jörg Schnei
der, Moderne Frömmigkeit zwischen Zeitgeist und Zeitlosigkeit. Auf dem Weg zu einer evan
gelischen Theologie der Spiritualität, in: International Journal of Practical Theology 15 (2011), 
293–329: 295.315. 

5 Evangelische Kirche in Deutschland, Evangelische Spiritualität, 11. So schreibt Wiggermann 
»Der postmoderne Begriff ›Spiritualität‹ gibt oft noch dem flachsten Bestreben den ›Heili
gen‹-Schein des Bedeutsamen.« (Wiggermann, Spiritualität, 709). Außerdem grenzt er sich 
ab unter anderem von »Wildwuchsentwicklung« (a.a.O., 712) und »naturreligiösen Fehlfor
men« (a.a.O., 712). Jörg Schneider bezeichnet in diesem Sinn ›Spiritualität‹ als »esoterisch 
kontaminiert« (Schneider, Moderne Frömmigkeit, 293). Und Möller bezeichnet ›Spiritualität‹ 
als »inflationär, verschwommen und dennoch attraktiv« (Möller, Spiritualität, 19). Dahlgrün 
spricht von einem »Verschwimmen des Begriffs« (Dahlgrün, Christliche Spiritualität, 117). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 53 

vonnöten, um evangelische (bzw. bei Dahlgrün: christliche) ›Spiritualität‹ für heute 
neu präzise zu bestimmen. 

1.2 Textgrundlage 

Basis einer ersten Analyse zu ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie bilden 
nachfolgend Texte von Peter Zimmerling und Corinna Dahlgrün, da diese sich 
ausführlich monographisch mit »evangelischer« bzw. »christlicher« ›Spiritualität‹ 
befassen. Es wird jeweils ihre Argumentation selbst kurz vorgestellt, bevor dann 
übergreifende Argumentationslinien und Deutungsmuster erhoben und analysiert 
werden. 

Peter Zimmerling (2003): Evangelische Spiritualität 
Peter Zimmerling zielt mit seiner Monographie »Evangelische Spiritualität« (2003) 
darauf, die evangelische ›Spiritualität‹ zu erneuern, indem er die Leitfrage verfolgt, 
»worin der spezifische Beitrag der evangelischen Christenheit zur christlichen Spi
ritualität besteht«6. Die folgende Darstellung orientiert sich v.a. an der Monogra
phie und zieht weitere Beiträge Zimmerlings nur dann heran, wenn sie Entschei
dendes zur Fragestellung ergänzen. 

Zimmerling beschreibt zunächst, warum ihm eine neue Einheit von ›Spirituali
tät‹ und Theologie wichtig ist und welche Herausforderungen sich daraus für heuti
ge evangelische ›Spiritualität‹ ergeben (Kap. 1).7 Nach Darstellung und Analyse der 
›Spiritualität‹ ausgewählter Persönlichkeiten seit der Reformation (Martin Luther, 
Teresa von Avila, Nikolaus Ludwig Graf von Zinzendorf, Dietrich Bonhoeffer; Kap. 
2) nimmt er Bezug auf verschiedene Formen aktueller evangelischer ›Spiritualität‹ 
(u.a. Kirchentag, charismatische Bewegungen; Kap. 3). Im letzten Kapitel akzentu
iert er ausgewählte »Gestaltungsformen einer erneuerten evangelischen Spirituali
tät«8 (u.a. Gebet, Bibellesen, Pilgern, Fasten; Kap. 4), indem er praktische Hinweise 
zu deren Umsetzung gibt. 

6 Peter Zimmerling, Evangelische Spiritualität. Wurzeln und Zugänge, Göttingen 2003, 5. Das 
Anliegen der Erneuerung formuliert er mit der Überschrift seines ersten Kapitels »Unterwegs 
zu einer erneuerten evangelischen Spiritualität« (a.a.O., 15). Bereits hier wird deutlich, dass 
Zimmerling zwar »evangelische Spiritualität« profiliert, diese jedoch ökumenisch eingebet
tet verstanden wissen will (vgl. ebd.). 

7 A. a. O., 15–48. Als Herausforderung sieht er z.B. eine Neuakzentuierung der Trinität (vgl. 
a.a.O., 27–31), die »Reintegration von Sozialität und Erfahrung« (a.a.O., 36–39) und die Be
rücksichtigung der »kontemplativen Dimension« (a.a.O., 40–44). 

8 A. a. O., 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

›Evangelische Spiritualität‹ definiert Zimmerling dabei als »den äußere Gestalt 
gewinnenden gelebten Glauben«9. Dabei verwendet er die Begriffe ›Frömmigkeit‹ 
und ›Spiritualität‹ beinahe synonym, wodurch die Rede von ›Spiritualität‹ etwas un
scharf bleibt.10 

Abschließend kommt Zimmerling zu dem Fazit, dass zum einen die Rückbesin
nung auf (vor-)reformatorische Formen von ›Spiritualität‹ gefordert, zum anderen 
die Weiterentwicklung evangelischer ›Spiritualität‹ nötig sei, vor allem, was »Emo
tionalität und Sinnlichkeit«11 betrifft. Inhaltlich nimmt er also eine Akzentuierung 
von emotionaler Erfahrung im Bereich gelebten evangelischen Glaubens vor, formal 
greift er dazu auf protestantische Frömmigkeitsgeschichte zurück. 

Corinna Dahlgrün (2009): Christliche Spiritualität 
Corinna Dahlgrün geht in ihrer Monographie »Christliche Spiritualität. Formen 
und Traditionen der Suche nach Gott« (2009) der Leitfrage nach, was »christli
che Spiritualität« ist.12 Dazu nimmt sie eine »Phänomenologische Annäherung« 
vor, indem sie die Suche nach Gott in sechs »wesentlich scheinenden Varianten 
typisiert«13 und diese anhand der Biographien von Persönlichkeiten der Kirchen
geschichte beschreibt (Kap. I).14 Anschließend unternimmt Dahlgrün den »Versuch 

9 A. a. O., 16. Er bezieht sich hier auf den Text der EKD »Evangelische Spiritualität« von 1979 
(vgl. ebd.). 

10 Vgl. z.B. Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 193f. Die genannten Argumente für die Ver
wendung von ›Spiritualität‹ tragen nicht zur Präzisierung bei: »Er [der Begriff ›Spiritualität‹; 
erg.: K. D.] ist im Bereich der gesamten Ökumene verständlich; er verweist auf eine Vielzahl 
und Vielfalt von Spiritualitäten; er bringt das in der abendländischen Theologie lange unge
nügend berücksichtigte Wirken des Geistes neu zu Bewusstsein; der Aspekt der Gestaltwer
dung macht deutlich, dass die kirchliche Dimension zum Glauben untrennbar dazugehört.« 
(A. a. O., 15). 

11 A. a. O., 25.285. 
12 Corinna Dahlgrün, Christliche Spiritualität. Formen und Traditionen der Suche nach Gott (mit 

einem Nachwort von Ludwig Mödl), Berlin/New York 2009. An anderer Stelle grenzt sie dar
über hinaus ab: »Evangelische Spiritualität ist eine Ausprägung christlicher Spiritualität, sie 
weist also keine ganz neuen Aspekte auf, aber sie betont manches in besonderer Weise« (Co
rinna Dahlgrün, Evangelische Spiritualität. Was ist das?, in: Praxis Gemeindepädagogik, 68 
[2015]), 8–10: 9). 

13 Dahlgrün, Christliche Spiritualität, 83. An anderer Stelle spricht sie von »Idealtypen« (a.a.O., 
5). 

14 Diese »Wege« sind: Gott suchen 1. in der Einsamkeit, 2. im anderen, 3. in der Gemeinschaft, 4. 
in mir selbst, 5. vergebens suchen, 6. im Alltag (vgl. a.a.O., 6–82). Dahlgrün geht nicht weiter 
darauf ein, wie sie zur Auswahl bzw. Bezeichnung dieser Wege kommt. Für das Verständnis 
christlicher Spiritualität ergibt sich, dass in allen Varianten eine »Gotteserfahrung« (a.a.O., 
83) am Anfang steht, die unter anderem dazu führt, den »Eigenwille[n] […] mit dem Willen 
Gottes nach Möglichkeit in Übereinstimmung« (a.a.O., 84) zu bringen. Theologisch begrün
det Dahlgrün dies mit dem Doppelgebot der Liebe (Mt 22,37-39), das ein »anthropologisches 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 55 

einer Definition« (Kap. II): Dabei zielt sie zunächst auf Charakteristika von ›Spi
ritualität‹, indem sie im Anschluss an den katholischen Theologen Kees Waaijman 
andere historische Begriffe heranzieht, welche »für die gemeinte Sache verwandt 
worden sind«15. Dann geht sie dem Begriff ›Spiritualität‹ selbst nach und schließt 
mit einer eigenen Definition: 

»Spiritualität ist die von Gott auf dieser Welt hervorgerufene liebende Beziehung 
des Menschen zu Gott und Welt, in der der Mensch immer von neuem sein Leben 
gestaltet und die er nachdenkend verantwortet.«16 

In einem nächsten Schritt stellt Dahlgrün historische Beispiele christlicher ›Spiri
tualität‹ vor, um die Bandbreite ihrer konkreten Gestaltung zu verdeutlichen (Kap. 
III).17 Anschließend zielt sie durch Bearbeitung verschiedener theologischer Aspek
te (das Heilige, das Verhältnis von Rechtfertigung und Heiligung sowie die Frage 
nach »geistlicher Führung«) darauf ab, »Kriterien für eine christliche Spirituali
tät«18 aufzustellen (Kap. IV). Und schließlich stellt Dahlgrün Methoden christlicher 
›Spiritualität‹ (unter anderem unter den Überschriften »Kirchenjahr«, »Andacht«, 
»Kunst«) vor (Kap. V).19 

Dreieck« (a.a.O., 85) konstituiere, bei dem darauf zu achten sei, dass die drei Pole der Liebe 
zu Gott, dem Nächsten und dem Ich im Gleichgewicht gehalten werden (vgl. ebd.). 

15 A. a. O., 100. Dies sind die biblischen Begriffe Gottesfurcht, Heiligkeit, Gnade/Erbarmen und 
Vollkommenheit (vgl. a.a.O., 101), die hellenistischen Begriffe Gnosis, Asketik, Kontemplati

on, Hingabe, Frömmigkeit (vgl. a.a.O., 105) sowie die modernen Begriffe Kabbala, Mystik und 
Inneres Leben (vgl. a.a.O., 110). 

16 A. a. O., 153. Mit diesen Worten fasst Dahlgrün ihre ausführliche Definition (vgl. a.a.O., 152f) 
zusammen. An anderer Stelle ergänzt sie, dass christliche ›Spiritualität‹ »eine Einstellung, 
eine Haltung« (a.a.O., 421) ist. 

17 Dies ist notwendig, da sie mit Josef Sudbrack davon ausgeht: »Man wird auch Spiritualität 
und besonders christliche Spiritualität und Mystik erst dann recht ›verstehen‹, wenn man 
sich von der theoretischen Abstraktion ab- und dem konkreten Phänomen zuwendet« (Josef 
Sudbrack, Einführung, in: Bernard McGinn/John Meyendorff u.a. [Hg.], Geschichte der christ
lichen Spiritualität [Bd. 1], Würzburg 1993, 11–20: 12 zit.n. Dahlgrün, Christliche Spiritualität, 
155). 

18 A. a. O., 369. Diese Kriterien sind unter anderem das Wissen darum, dass die Suche nach Gott 
»von Gott initiiert« ist, »das Wissen um die grundsätzliche Erfahrbarkeit Gottes«, »Christo
zentrik«, die »Sehnsucht nach Gott«, »Hoffnung«, eine »eschatologische Grundhaltung«, ein 
Leben nach dem Doppelgebot der Liebe, das »Bemühen um Heiligung«, »Regelmäßigkeit 
und Verbindlichkeit«, eine Lebenshaltung im Sinne einer Selbstverpflichtung, regelmäßiges 
Gebet und Bibellektüre, die Suche nach christlicher »Gemeinschaft« (vor allem in Form von 
»Gottesdient« und »Sakrament«), die Suche nach einem »geistlichen Ratgeber«, eine Haltung 
der Demut und des Gehorsams, ein Leben in »Freiheit« und »Ungesichertheit« (alles: a.a.O., 
421f [im Original teilweise hervorgehoben]). 

19 Die Anwendung spezifischer Methoden begründet sie unter Bezugnahme auf Manfred Josut
tis: »Indem Methoden Handeln strukturieren und begrenzen, regulieren sie den Zugriff auf 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Dahlgrün liefert mit der Rede von ›Spiritualität‹ also ein durch die Geschichte bis 
heute reichendes schillerndes Mosaik an Beispielen und signalisiert – innerhalb des 
durch ihre Kriterien abgesteckten Bereichs – Offenheit für ganz unterschiedliche 
Erfahrungen und Formen des christlichen Glaubens. 

1.3 Argumentationslinien und Denkfiguren 

In der Einzeldarstellung wurde bereits deutlich, inwiefern in den genannten Texten 
ähnliche Argumentationslinien und zugrunde liegende gemeinsame Denkfiguren 
vorliegen. Dies ist nun detailliert darzustellen. 

1.3.1 Kirchenkritik 
Ausgangspunkt der Argumentation in den analysierten Texten ist durchgehend die 
deutliche Abgrenzung von einem Spiritualitätsverständnis, das sich jenseits christ
licher ›Spiritualität‹ verortet.20 Eng damit verbunden ist eine kirchenkritische Ar
gumentationsweise, um evangelische bzw. christliche ›Spiritualität‹ dann umso po
sitiver profilieren zu können. 

Zimmerlings Argumentation etwa beruht auf einer Gegenwarts- und Gesell
schaftsanalyse, in der er unter der Überschrift »Die Wiederkehr der Religion«21 
von zwei miteinander verknüpften Grundthesen ausgeht: Zum einen erfolge die
se Wiederkehr der Religion »im Wesentlichen neben den Kirchen und an ihnen 
vorbei«22. Diese These impliziert, dass Zimmerling die zurückgehende Bedeutung 
der Institution Kirche negativ bewertet. Gründe hierfür sieht er in der »einseiti
ge[n] Betonung der sozialethischen Seite der christlichen Botschaft«23, darüber 

die Wirklichkeit, auf die sie eingestellt sind. Auch Methoden in der Religion können dieser 
Aufgabe dienen, indem sie das Göttliche vor einer Bemächtigung durch die Menschen, aber 
vielleicht auch die Menschen vor der Überwältigung durch das Göttliche schützen.« (Man

fred Josuttis, Religion als Handwerk. Zur Handlungslogik spiritueller Methoden, Gütersloh 
2002, 53 zit.n. Dahlgrün, Christliche Spiritualität, 424). 

20 Bei Zimmerling bezieht sich »Abgrenzung« aber dezidiert nicht auf die ›Spiritualität‹ inner
halb der christlichen Ökumene (vgl. Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 285). Der Be
griff dient also zur Abgrenzung des Christentums. Auch Reglitz verwendet den Begriff »Ab
grenzung« im Zusammenhang des von ihr erhobenen Spiritualitätsdiskurses (vgl. Reglitz, 
Erklären und Deuten, 279). Dahlgrün wiederum verhandelt den Aspekt der Abgrenzung un
ter dem Stichwort »Unterscheidung der Geister« (Dahlgrün, Christliche Spiritualität, 99.370- 
398). Vgl. dazu auch Corinna Dahlgrün, Die Gabe, die Geister zu unterscheiden. Von den Kri
terien christlicher Spiritualität, in: Ralph Kunz/Claudia Kohli Reichenbach (Hg.), Spiritualität 
im Diskurs. Spiritualitätsforschung in theologischer Perspektive (Praktische Theologie im re
formierten Kontext 4), Zürich 2012, 81–97. 

21 Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 126. 
22 A. a. O., 128. Vgl. dazu auch a.a.O., 18. 
23 A. a. O., 16 [Ergänzung: K. D.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 57 

hinaus in einem »spirituell ausgedörrten Normalprotestantismus«24 sowie in der 
mangelnden Gemeinschaft in volkskirchlichen Gemeinden25. Zum anderen seien 
»persönliche spirituelle Erlebnisse«26 für Menschen heute von großer Bedeutung. 
Immer wieder konnotiert Zimmerling dabei sowohl die gegenwärtige Gesellschaft 
insgesamt als auch die Kirche mit emotional eingefärbter Sprache negativ.27 

In Dahlgrüns Situationsbeschreibung findet sich eine ganz ähnliche Argumen
tation und Bildsprache, wenn sie davon ausgeht, dass »das geistliche Leben inner
halb unserer Kirche […] immer ärmer geworden ist«, dass Frömmigkeit vielerorts 
»ausgetrocknet« ist und viele Menschen nicht mehr »wissen, wie sie eigentlich be
ten sollen«.28 Dahlgrün sieht darin Folgen eines allgemeinen Traditionsabbruchs.29 

Eine erste gemeinsame Denkfigur besteht also darin, sich tendenziell gesell
schafts- und kirchenkritisch zu äußern. Diese kritische Haltung beruht ihrerseits 
auf Abgrenzung – sowohl von einem weiten Spiritualitätsbegriff und außerkirchli
chen Formen von ›Spiritualität‹ als auch von innerkirchlicher Frömmigkeit, der es 
an Vitalität mangele. 

1.3.2 Tradition 
Die Abgrenzung von anderen Formen und Deutungen von ›Spiritualität‹ verbinden 
die Autor*innen eng mit dem Bezug auf die eigene konfessionelle Tradition. 

So zeigt sich Zimmerling mit seiner Rede von ›Spiritualität‹ konsequent einer 
kirchlich gebundenen Tradition bzw. Frömmigkeit verpflichtet, was sich in seiner 

24 A. a. O., 18. 
25 Zimmerling beschreibt sie als »lediglich Gottesdienstgemeinden« (a.a.O., 37). 
26 A. a. O., 132. Zimmerling nimmt hier u.a. Bezug auf Ulrich Becks »Risikogesellschaft« (ebd.) 

und Gerhard Schulzes »Erlebnisgesellschaft« (a.a.O., 133). 
27 Dies gilt besonders im Zusammenhang der Themen »Einheit von Theologie und Spirituali

tät« (vgl. a.a.O., 18f), »Reintegration von Sozialität und Erfahrung« (vgl. a.a.O., 36–39) und »Ei
genrecht der kontemplativen Dimension« (vgl. a.a.O., 40–44). Seine Argumentation unter
streicht Zimmerling zusätzlich, indem er ›Spiritualität‹ mit den Metaphern »Quelle« (a.a.O., 
18) und »Wurzelboden« (a.a.O., 19), »verschüttet« (a.a.O., 5.18.39) und »vergessen[]« (a.a.O., 
15) verbindet und die Theologie in der Gefahr sieht, »ortlos« (a.a.O., 19) zu werden. Zimmer

ling spricht wiederholt auch vom »landeskirchlichen Protestantismus« (a.a.O., 5) bzw. vom 
»spirituell ausgedörrten Normalprotestantismus« (a.a.O., 18.136) bzw. »spirituell ausgedörr
ten Protestantismus (a.a.O., 92). Dies entspricht den negativ konnotierten Bezeichnungen 
»Volkskirche« (a.a.O., 130) und »Amtskirche« (a.a.O., 18), die er als »säkularisiert« (vgl. a.a.O., 
40) beschreibt. 

28 Alle Zitate: Dahlgrün, Christliche Spiritualität, 2. 
29 Vgl. a.a.O., 91–93. Zu ihrer ausgeprägt negativen Wahrnehmung des Traditionsabbruchs im 

Zusammenhang der beiden Phasen der Ausbildung zum Pfarrberuf vgl. Corinna Dahlgrün, 
»Sich zum Guten gewöhnen«. Von der Notwendigkeit geistlicher Beratung, in: Sabine Her
misson/Martin Rothgangel (Hg.), Theologische Ausbildung und Spiritualität (Wiener Forum 
für Theologie und Religionswissenschaft 12), Göttingen 2016, 145–161: 145f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

exemplarischen Beschreibung von Biographien (z.B. von Martin Luther und Diet
rich Bonhoeffer) und protestantischen Praktiken zeigt. Für den auf diese Weise von 
ihm abgesteckten Bereich formuliert er, was von der Frömmigkeitsgeschichte her 
als ›evangelische Spiritualität‹ bezeichnet werden kann. Mit der Rede von ›Spiritua
lität‹ verfolgt Zimmerling das Anliegen, die diagnostizierte Wiederkehr der Religion 
möge nicht an der evangelischen Kirche vorbei erfolgen.30 Seine Kirchen- und Theo

logiekritik impliziert, dass im Hinblick auf den Spiritualitäts-Boom für die evange
lische Kirche enorme Handlungsmöglichkeiten bestehen, wenn sie ihre Fehler kor
rigiert. Eine dieser Handlungsmöglichkeiten besteht für Zimmerling in der Besin
nung auf die biblische Botschaft sowie auf die Tradition insgesamt.31 Im Hinblick 
auf die Geschichte christlicher Frömmigkeit bewertet er den Einfluss der Aufklä
rung und der liberalen Theologie negativ, die Zeit der frühkirchlichen Gemeinden 
in der Minderheitssituation und die Zeit des Pietismus hingegen ebenso wie die 
Theologie Martin Luthers positiv.32 Insgesamt verstärkt Zimmerling stringent sei
ne zugrundeliegende Argumentation: Kirche und Theologie haben sich selbst in eine 
Krise geführt, deren Ausweg in der Rückbesinnung auf evangelische ›Spiritualität‹ 
besteht. 

Eine ganz ähnliche Argumentationslinie zeigt sich in Dahlgrüns Rede von ›Spi
ritualität‹: Neben dem wiederholt thematisierten und problematisierten (christ
lichen) Traditionsabbruch erwähnt Dahlgrün Bereiche, in denen dieser ihres 
Erachtens nicht erfolgte, z.B. in religiösen Gemeinschaften und »kerngemeindli
chen Kreisen«33. Dahlgrün benennt dann Ähnlichkeiten zwischen der Situation von 
Christ*innen heute und jener der ersten christlichen Gemeinden, und macht auf 
diese Weise deutlich, dass sie zum einen die Urgemeinden als Ideal für die heutige 
Situation konzipiert und zum anderen implizit davon ausgeht, dass eine Annähe
rung an diese Vergangenheit die Art und Weise ist, durch die Menschen auch heute 
ihre Sehnsucht nach ›Spiritualität‹ in der christlichen Religion erfüllen können.34 
Der Begriff ›Spiritualität‹ dient Dahlgrün folglich zum einen dazu, an christliche 
Tradition anzuknüpfen und so auf die Bedürfnisse Einzelner einzugehen und zum 
anderen dazu, Handlungsmöglichkeiten der Kirche zu beschreiben. 

30 Vgl. Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 18. 
31 Als konkrete Beispiele erwähnt er unter anderem: Vor dem Hintergrund biblischer Tex

te »muss ich eine schwere Krankheit nicht länger bloß als Lebensbeschränkung ansehen« 
(a.a.O., 30) oder »Die Heiligen machen mir bewusst, dass ich eingebettet bin in eine lange 
Generationenfolge von Menschen« (a.a.O., 33). 

32 Vgl. a.a.O., 23–26. Individualisierung bewertet er dabei insgesamt negativ, da sie die 
Menschen vom Gemeinschaftsbezug wegführe: Zimmerling spricht von »Individualismus« 
(a.a.O., 37). Ähnliches stellt auch Reglitz im von ihr erhobenen Spiritualitätsdiskurs fest (vgl. 
Reglitz, Erklären und Deuten, 247). 

33 Dahlgrün, Christliche Spiritualität, 91 Anm. 203. 
34 Vgl. a.a.O., 93f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 59 

Mit der Rede von ›Spiritualität‹ verbunden ziehen beide Autor*innen ihre pro
testantische Tradition heran, um dem weiten Begriff ›Spiritualität‹ ein konfessio
nelles Profil zu geben. Mit der Rede von ›Spiritualität‹ wird dem diagnostizierten 
»Traditionsabbruch«35 die ›Tradition‹ entgegen gestellt. 

1.3.3 Praxis 
Die Denkfigur, der diagnostizierten Situation des Traditionsabbruchs und der re
ligiösen Pluralität mit der Rückbesinnung auf Tradition und mit verstärkter Profi
lierung zu begegnen, wird in beiden untersuchten Ansätzen weitergeführt und mit 
der Konnotation der ›Praxis‹ versehen.36 

So nimmt Zimmerling die evangelische Kirche als vom Untergang bedroht wahr 
und beschreibt als Handlungsmöglichkeit: Theologie und Kirche müssen Erfahrun
gen wieder mehr betonen.37 Mit seiner Rede von ›Spiritualität‹ signalisiert er also, 
dass entgegen der von ihm negativ beschriebenen gegenwärtigen Situation, z.B. in 
Form einer »Intellektualisierung des Glaubens im Protestantismus«38, eine Zukunft 
für die Kirche möglich ist. 

Indem er den Begriff ›Spiritualität‹ wählt, akzentuiert Zimmerling dabei auch 
»Emotionalität und Körperlichkeit«39 bei Rückbesinnung auf die Wurzeln evangeli
scher bzw. christlicher ›Spiritualität‹. Denn seiner Wahrnehmung nach sind Men
schen auf der »Suche nach spirituellen Erfahrungen«40. Konkret soll sich deshalb 
auch die Theologie mit der ›Spiritualität‹ befassen, da sie in besonderem Maße über 
genügend Zeit und Ressourcen dafür verfüge.41 Studierende ebenso wie Pfarrerin
nen und Pfarrer sollen sich mit spiritueller Praxis auseinandersetzen, da diese die 
Grundlage ihrer Arbeit in der Kirche bildet.42 Im Hinblick auf die beschriebene ak
tuelle Problemlage der Kirche bringt Zimmerling durch appellative Sprache eine ge

35 Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 133. Er spricht auch von »Traditionsvergessenheit« 
(a.a.O., 31) und nennt »das mangelhafte Traditionsbewusstsein vieler protestantischer Chris
ten« (a.a.O., 33). Auch Dahlgrün spricht vom »Traditionsabbruch« (u.a. Dahlgrün, Christliche 
Spiritualität, 93). 

36 Reglitz verhandelte eine ähnliche Beobachtung in der von ihr analysierten Literatur unter 
dem Stichwort »Bias der Praxis« (Reglitz, Erklären und Deuten, 249). 

37 Vgl. Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 38. Vgl. dazu Reglitz: »›Spiritualität‹ verweist so
mit nicht nur auf einen Negativbefund, sie ist auch mit Erwartung behaftetes Heilmittel.« 
(Reglitz, Erklären und Deuten, 248). 

38 Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 18. 
39 Ebd. 
40 A. a. O., 39. 
41 Vgl. a.a.O., 18. 
42 Vgl. a.a.O., 18f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

wisse Dringlichkeit zum Ausdruck, die auf seiner Annahme beruht, dass Theologie 
ohne Verbindung zu ›Spiritualität‹ »nicht überlebensfähig«43 ist. 

Etwas anders akzentuiert Dahlgrün ›Spiritualität‹ in erster Linie als »eine Ein
stellung, eine Haltung«44, die zu bestimmten Verhaltensweisen führt. Die Rede von 
›Spiritualität‹ impliziert auch bei ihr Aktivitäten und Handlungsmöglichkeiten ent
gegen des wahrgenommenen Traditionsabbruchs, allerdings hauptsächlich auf der 
individuellen Ebene. Die Rückbesinnung auf die Tradition ist für Dahlgrün wie für 
Zimmerling mit der Annahme verbunden, dass Theologie und ›Spiritualität‹ nicht 
voneinander zu trennen sind und auch Glaube und ›Spiritualität‹ sich gegenseitig 
beeinflussen.45 Immer wieder nimmt Dahlgrün in diesem Zusammenhang Bezug 
auf den Begriff der ›Heiligung‹, die »wesentlich zu gelebter Spiritualität«46 dazuge
höre und die »einzig angemessene«47 Reaktion auf die Rechtfertigung sei, indem sie 
»diesem Wissen auch die entsprechenden Taten folgen«48 lässt. Biblisch begründet 
Dahlgrün ihre Fokussierung auf »Heiligung« wiederholt mit dem paulinischen Satz: 
»Das ist der Wille Gottes, eure Heiligung.« (1 Thess, 4,3)49 Insgesamt führt diese star
ke Akzentuierung der Heiligung zu appellativen Formulierungen (»sollte«50) und ei
ner Betonung von »Selbsterkenntnis«, »Selbstdisziplin« und »Ausdauer«.51 Schluss
endlich dient Dahlgrüns Rede von ›Spiritualität‹ einer Profilierung christlicher ›Spi
ritualität‹, die sie an die lutherische Rechtfertigungslehre bindet und zugleich stark 
auf den Aspekt der Heiligung zuspitzt. Der Akzent liegt hier, wie durch den wieder
holten Fokus auf ›Heiligung‹ bereits angedeutet, auf menschlichen Handlungsmög
lichkeiten. Auch Zimmerling verknüpft unter Verweis auf Bonhoeffer ›Spiritualität‹ 
und Übung.52 Gemeinsam ist beiden Argumentationslinien vor allem, dass ›Spiri

43 A. a. O., 19. Es fallen auch die Worte »muss« (a.a.O., 29), »unerlässlich« (a.a.O., 28), »nötig« 
(a.a.O., 32), »unverzichtbar« (a.a.O., 29.34), »bedrohen« (a.a.O., 36), »höchste Zeit« (a.a.O., 38), 
»dringend« (a.a.O., 40). 

44 Dahlgrün, Christliche Spiritualität, 421. 
45 Vgl. a.a.O., 1f.99f. 
46 A. a. O., 398. 
47 A. a. O., 419. »Heiligung« versteht Dahlgrün dementsprechend als »ein im rechten Geist voll

zogenes methodisches Gestalten von Spiritualität« (a.a.O., 398f) bzw. eine Art von Frömmig

keit (vgl. a.a.O., 406). 
48 A. a. O., 423. Diese Taten können eher passiv als ein »Sich-offen-Halten[] für Gott« (a.a.O., 

407) oder eher aktiv verstanden werden (vgl. a.a.O., 423f). 
49 Vgl. a.a.O., 380.400.423. In Bezug auf die Definition von ›Spiritualität‹ ergibt sich die Frage, 

ob Dahlgrüns Abgrenzung der auf die Beziehung zu Gott konzentrierten ›Spiritualität‹ von 
der auf menschliche Aktivität setzenden Frömmigkeit ganz aufgeht (siehe dazu a.a.O., 110). 
Denn mit ihrer eigenen Betonung menschlicher Aktivität in der Heiligung scheint Dahlgrün 
teilweise eher von ›Frömmigkeit‹ zu sprechen denn von ›Spiritualität‹. 

50 Siehe z.B. a.a.O., 88.523. 
51 Vgl. a.a.O., 94. 
52 Vgl. Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 46f.192. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 61 

tualität‹ kein rein geistiges oder kognitives Phänomen bezeichnet, das sich losgelöst 
von Erleben und Lebenspraxis verstehen ließe. Vielmehr trägt der Begriff ›Spiritua
lität‹ selbst die Konnotation der ›Praxis‹. 

1.4 Zwischenfazit 

Der Vergleich der Argumentationslinien macht deutlich, dass im Hinblick auf die 
Rede von ›Spiritualität‹ die genannten Autor*innen vor einem negativ skizzierten 
Hintergrund darauf zielen, ein konfessionelles Profil von ›Spiritualität‹ herauszu
arbeiten.53 Dazu verwenden sie Theologumena und Denkfiguren und nennen ent
sprechende Personen und Praktiken evangelischer bzw. christlicher Theologie und 
Kirche. Die häufige Rede von »Tradition«54 bringt zusätzlich ihre spezifisch konfes
sionelle Profilierung von ›Spiritualität‹ zum Ausdruck. Der protestantischen Tradi
tion entspricht dabei unter anderem, dass ›Spiritualität‹ quasi synonym zu ›Fröm
migkeit‹ verwendet wird. 

Inhaltlich eng mit der prominenten Rezeption konfessioneller Positionen ver
knüpft ist die Verbindung von ›Spiritualität‹ und Theologie oder von Praxis und 
Theorie der ›Spiritualität‹. Hier zeigt sich eine Verbindung zum Kontext theologi
scher Ausbildung, auf den immer wieder hingewiesen wird.55 

Die gemeinsame Argumentationslinie im Hinblick auf ›Spiritualität‹ besteht 
folglich in der konfessionellen Profilierung, die mit einer Abgrenzung einhergeht 
– sowohl gegenüber einem weiten Verständnis von ›Spiritualität‹, wie es in der 
Alltagssprache, aber auch in der nicht-theologischen Wissenschaft verwendet 
wird, als auch gegenüber einem postulierten Defizit an ›Spiritualität‹ innerhalb 
und außerhalb der protestantischen Kirchen. Der Rekurs auf ›Tradition‹ erfolgt 
dabei durchgehend in positiver Weise, während auf Basis des wahrgenommenen 
Traditionsabbruchs eine tendenziell negative Gegenwarts-, Gesellschafts- und 
Kirchendeutung formuliert wird, aus der eine immer wieder appellative Argumen
tation hinsichtlich der Notwendigkeit von ›Spiritualität‹ resultiert. 

Die Rede von ›Spiritualität‹ erfolgt also, um eine Wende bezüglich der nega
tiv gedeuteten aktuellen Situation von Theologie und Kirche einzuleiten. Dies ge

53 Zimmerling kritisiert wiederholt die »Profillosigkeit evangelischer Spiritualität« (a.a.O., 38; 
vgl. auch a.a.O., 37). Reglitz verwendet den Begriff ›Profil‹ ebenfalls, schreibt ihn allerdings 
besonders der Publikation »Lutherische Spiritualität« (2005) der VELKD zu (vgl. Reglitz, Er
klären und Deuten, 254). 

54 Vgl. z.B. Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 5.18.31-33.133; Dahlgrün, Christliche Spiritua
lität, 88.93.131. 

55 Vgl. Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 19 und auch den Aufsatz von Dahlgrün, »Sich 
zum Guten gewöhnen« (s. oben Kap. III Anm. 29). Ähnlich betont auch Wiggermann, dass 
an »den evangelisch-theologischen Fakultäten und Hochschulen […] das Angebot geistlicher 
Begleitung durch einen Spiritual« (Wiggermann, Art. Spiritualität, 713) fehlt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

schieht, indem die etymologischen Wurzeln des Begriffs und die (Rück-)Besinnung 
auf konfessionelle ›Tradition‹ akzentuiert werden, um der ›Spiritualität‹ ›Profil‹ zu 
verleihen. So soll die mit der ›Tradition‹ verbundene ›Spiritualität‹ durch die Rück
besinnung auf die Vergangenheit sowohl Theologie als auch Kirche Zukunft ermög
lichen. 

2. Entgrenzung 

2.1 Einleitung zu ›Spiritualität‹ und Individualisierung 

Der Begriff ›Spiritualität‹ findet sich auch als Titel des Sammelbandes »Individua
lisierung – Spiritualität – Religion« (2008), in dem Beiträge zu einem interdiszipli
nären Forschungsprojekt unter der Leitung von Wilhelm Gräb zur Verknüpfung von 
Individualisierung und Religion veröffentlicht sind. Die Beiträge umfassen Positio
nen aus der Theologie, der Religionssoziologie und Religionspsychologie sowie der 
Religionswissenschaft. Die interdisziplinäre Ausrichtung des Projekts signalisiert 
im Hinblick auf das Verständnis von ›Spiritualität‹ ein anderes Interesse als es im 
Subdiskurs ›Profil‹ der Fall ist. 

Das Stichwort ›Spiritualität‹ wird in diesem Sammelband hauptsächlich im 
einleitenden Teil von Gräb selbst sowie von Hubert Knoblauch gesetzt und in den 
entsprechenden Beiträgen begründet.56 Der soziologische Ansatz Knoblauchs zu 
›Spiritualität‹ ist prominent im einleitenden Theorieabschnitt des Bandes platziert. 
Dies spiegelt wiederum die Beobachtung, dass sein Spiritualitätsverständnis im 
praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs insgesamt breit rezipiert wird. Die 
Rezeption reicht von Lehrbüchern der Praktischen Theologie, zum Beispiel von 
Martina Kumlehn und Christian Grethlein,57 über praktisch-theologische Mo
nographien58 bis hin zur Zitation in einzelnen Beiträgen zu ›Spiritualität‹, zum 

56 Und dabei verweisen z.B. die Religionswissenschaftler*innen Sebastian Murken und Sussan 
Namini auf die Ausführungen Gräbs und Knoblauchs im selben Band (vgl. Sebastian Murken/ 
Sussan Namini, Spirituelle Lebenshilfe – Überlegungen zur Individualisierung und Funktio
nalisierung gegenwärtiger religiöser Angebote, in: Wilhelm Gräb/Lars Charbonnier [Hg.], In
dividualisierung – Spiritualität – Religion. Transformationsprozesse auf dem religiösen Feld 
in interdisziplinärer Perspektive [Studien zu Religion und Kultur 1], Berlin/Münster 2008, 
173–186: 173). 

57 Vgl. Martina Kumlehn, Kap. II.10. Frömmigkeit/Spiritualität, in: Kristian Fechtner/Jan Her
melink/Martina Kumlehn/Ulrike Wagner-Rau, Praktische Theologie. Ein Lehrbuch (Theolo
gische Wissenschaft. Sammelwerk für Studium und Beruf 15), Stuttgart 2017, 265–287: 283 
und Christian Grethlein, Praktische Theologie, Berlin/Boston ²2016, 179f. 

58 Vgl. Bayreuther, Meditation, 303f und Detlef Lienau, Religion auf Reisen. Eine empirische 
Studie zur religiösen Erfahrung von Pilgern (PThK 24), Freiburg i. B. 2015, 28–35. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 63 

Beispiel im »Handbuch Evangelische Spiritualität«59. Daneben wird Knoblauchs 
Definition von ›Spiritualität‹ selbstverständlich auch in der Soziologie breit re
zipiert und ist auch von da aus wirkungsvoll für den (praktisch-)theologischen 
Spiritualitätsdiskurs, vermittelt zum Beispiel über Texte von Friederike Benthaus- 
Apel.60 

Gräbs eigener Fokus auf ›Spiritualität‹ im oben genannten Sammelband ist wie
derum eingebettet in seine breit rezipierte Forschung zu gelebter Religion und Kul
turtheologie. Seine Überlegungen zu ›Spiritualität‹ werden deshalb eher unter dem 
Stichwort ›Religion‹ zitiert, denn unter der Überschrift ›Spiritualität‹.61 

Insgesamt ergibt sich rund um den Begriff ›Spiritualität‹ ein Verweisungszu
sammenhang im Bereich Praktischer Theologie, der sich im Kontext der Verknüp
fung von Religion und Individualisierung bewegt und interdisziplinär am religions
soziologischen Zugriff Knoblauchs auf ›Spiritualität‹ orientiert ist. 

2.2 Textgrundlage 

Basis der nachfolgenden Analyse sind neben praktisch-theologischen Texten von 
Wilhelm Gräb zum Thema ›Spiritualität‹ auch soziologische Texte von Hubert Knob
lauch und Friederike Benthaus-Apel. 

Wilhelm Gräb (2008): Religion der Individuen 
Sowohl der Aufsatz »Spiritualität – die Religion der Individuen« (2008) mit dem dar
in beschriebenen Verständnis von ›Spiritualität‹ als auch der Titel des Sammelban

59 Vgl. Ralph Kunz/Rebecca A. Giselbrecht, Evangelische Spiritualität und Bildung, in: Peter 
Zimmerling (Hg.), Handbuch Evangelische Spiritualität (Bd. 2), Göttingen 2018, 291–313: 291 
und Friedemann Walldorf, Transparenz und Transformation. Historische und gegenwärtige 
Aspekte evangelischer Missionsspiritualität, in: Peter Zimmerling (Hg.), Handbuch Evange
lische Spiritualität (Bd. 3), Göttingen 2020, 847–866: 847. 

60 Vgl. Friederike Benthaus-Apel, Zwischen Tabu und hohem Bedarf. (Religions-)Soziologische 
Perspektiven auf Spiritualität, in: Bernd Beuscher/Hildegard Mogge-Grotjahn (Hg.), Spiritua
lität interdisziplinär. Entdeckungen im Kontext von Bildung, Sozialer Arbeit und Diakonie 
(Religionspädagogik 2), Münster 2014, 15–38 und Friederike Benthaus-Apel, »Spiritualität« – 
eine moderne Form religiösen Bekennens? Religionssoziologische Perspektiven, in: Thomas 
K. Kuhn u.a. (Hg.), Bekennen – Bekenntnis – Bekenntnisse. Interdisziplinäre Zugänge, Leipzig 
2015, 265–287. 

61 Vgl. z.B. Ruth Conrad, Weil wir etwas wollen! Plädoyer für eine Predigt mit Absicht und Inhalt 
(Evangelisch-katholische Studien zu Gottesdienst und Predigt 2), Neukirchen-Vluyn 2014, 36 
und Annette Haußmann, Ambivalenz und Dynamik. Eine empirische Studie zu Religion in 
der häuslichen Pflege (Praktische Theologie im Wissenschaftsdiskurs 26), Berlin 2019, 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

des »Individualisierung – Spiritualität – Religion« und die von ihm dazu verfasste 
Einleitung zeigen Wilhelm Gräbs Argumentation zu ›Spiritualität‹ auf.62 

Ziel seiner Argumentation ist es zu verdeutlichen, dass mit ›Spiritualität‹ eine 
»eigene Sozialgestalt des Religiösen«63 und ein »bewusstes Sich-Verhalten von Men
schen zu der sie gründenden, transzendenten, geistigen Wirklichkeit«64 gemeint 
ist. ›Spiritualität‹ definiert Gräb dementsprechend über die drei zentralen Begrif
fe Individuum, Transzendenzerfahrung und Sinndeutung, wobei das Individuum 
im Zentrum steht. ›Spiritualität‹ realisiert 

»den Bezug zur Transzendenz bzw. zur Unbedingtheitsdimension der Lebens
führung als unhintergehbar eigenaktive, vom Individuum installierte und dann 
auch individuelle, undogmatische, de-institutionalisierte Ausdrucksmöglichkeit 
suchender Sinndeutung«65. 

Die Suche nach Sinn in der ›Spiritualität‹ umfasst dabei für Gräb sinnliche Erfah
rungen, Gefühle und Geist.66 Er akzentuiert also mit ›Spiritualität‹ die Rolle des In
dividuums – einerseits im Vergleich zu dessen Position bei der Rede von ›Religi
on‹/›Religiosität‹ sowie andererseits gegenüber der Rede von ›Frömmigkeit‹, die er 
alle eng mit institutionalisierter Religion und Kirche verknüpft sieht.67 

Die Sinndeutung, um die es Gräb letztlich geht, bedarf »einer transzendental- 
anthropologischen Theorie der Religion, ihre Rückführung auf die religiöse, d.h. 
sinndeutende Funktion des humanen Selbstbewusstseins«68. Dementsprechend 
führt Gräbs Argumentation zu ›Spiritualität‹ in mehreren Schritten über die Ver
knüpfung von ›Spiritualität‹ mit Gefühl (2.) und Tradition (3.) zum Zusammenhang 
von ›Spiritualität‹ und Sinn (4. und 5.). 

62 Wilhelm Gräb, Spiritualität – die Religion der Individuen, in: Ders./Lars Charbonnier (Hg.), In
dividualisierung – Spiritualität – Religion. Transformationsprozesse auf dem religiösen Feld 
in interdisziplinärer Perspektive (Studien zu Religion und Kultur 1), Berlin/Münster 2008, 
31–44 [im Folgenden: Religion der Individuen] und Wilhelm Gräb, Einleitung: Individuali
sierung – Spiritualität – Religion. Transformationsproesse auf dem religiösen Feld in inter
disziplinärer Perspektive, in: Ders./Lars Charbonnier (Hg.), Individualisierung – Spiritualität 
– Religion (Studien zu Religion und Kultur 1), 9–19 [im Folgenden: Einleitung]. 

63 Gräb, Einleitung, 10. 
64 Gräb, Religion der Individuen, 32. 
65 A. a. O., 34. 
66 Vgl. a.a.O., 36. 
67 Vgl. a.a.O., 34. 
68 A. a. O., 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 65 

Hubert Knoblauch (2009): Populäre Religion 
Der Soziologe Hubert Knoblauch veröffentlicht seit dem Jahr 2000 Texte zum The

ma ›Spiritualität‹.69 Spätestens seine 2005 formulierten fünf Merkmale von ›Spiri
tualität‹ werden regelmäßig auch in praktisch-theologischen Texten zitiert.70 2008 
ist er mit seinem Aufsatz »Spiritualität und die Subjektivierung der Religion«71 im 
genannten Sammelband von Wilhelm Gräb vertreten. Durch die vielschichtige Re
zeption im praktisch-theologischen Diskurs prägt sein Verständnis von ›Spirituali
tät‹ auch den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs entscheidend mit. Eine 
Analyse seiner Rede von ›Spiritualität‹ trägt deshalb entscheidend auch zu dessen 
Verständnis bei. 

Basis der Analyse bildet in erster Linie Knoblauchs Monographie »Populäre Re
ligion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft« (2009), in der er seine Fassung 
von ›Spiritualität‹ in den soziologisch analysierten Zusammenhang einer sich ver
ändernden Gesellschaft und Religion einbettet. 

Knoblauchs Ziel besteht dabei darin, den Ansatz der »unsichtbaren Religion« 
seines Lehrers Thomas Luckmann mittels seiner eigenen Konzeption einer »popu
lären Religion« fortzuschreiben.72 Sein Verständnis der »Transformation der Reli
gion« (Kap. I) formuliert Knoblauch dementsprechend in Abgrenzung von der Sä
kularisierungsthese und begründet anschließend seine Verwendung des Begriffs 
›Transzendenz‹ anstelle von ›Religion‹ (Kap. II). Nach einer Darstellung fundamen
talistischer Bewegungen, des New Age und alternativer Spiritualität (Kap. III) stellt 
Knoblauch den Zusammenhang der Phänomene »Erfahrung, Spiritualität und ih
re Popularisierung« (Kap. IV) dar. Unter der Überschrift »Die populäre Religion« 
(Kap. V) verknüpft er Religion mit den Einflüssen der Medien und des Marktes und 
schließt mit einem zusammenfassenden Kapitel zur Transformation von Religion 
und Gesellschaft (Kap. VI). An zahlreichen Stellen unterfüttert Knoblauch seine Ar
gumentation mit Beispielen populärer Religion und ›Spiritualität‹ aus dem inner- 
und außerkirchlichen Bereich.73 

69 Hubert Knoblauch, »Jeder sich selbst sein Gott in der Welt« – Subjektivierung, Spiritualität 
und der Markt der Religion, in: Robert Hettlage/Ludgera Vogt (Hg.), Identitäten in der mo

dernen Welt, Wiesbaden 2000, 201–216. 
70 Vgl. Hubert Knoblauch, Einleitung. Soziologie der Spiritualität, in: Zeitschrift für Religions

wissenschaft 13 (2005), 123–131. 
71 Hubert Knoblauch, Spiritualität und die Subjektivierung der Religion, in: Wilhelm Gräb/Lars 

Charbonnier (Hg.), Individualisierung – Spiritualität – Religion. Transformationsprozesse auf 
dem religiösen Feld in interdisziplinärer Perspektive (Studien zu Religion und Kultur 1), Ber
lin/Münster 2008, 45–57. 

72 Vgl. Hubert Knoblauch, Populäre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft, 
Frankfurt a.M. 2009, 11. 

73 Die Bandbreite reicht von Marienerscheinungen (vgl. a.a.O., 131–137) bis zu Ayurveda (vgl. 
a.a.O., 168–171) und Halloween (vgl. a.a.O., 246f). Insgesamt unterscheidet Knoblauch grob 
drei Formen von Spiritualität: christliche geprägte Formen mit starkem Erfahrungsbezug 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Friederike Benthaus-Apel (2015): Form religiösen Bekennens 
Die Religionssoziologin Friederike Benthaus-Apel veröffentlicht sowohl im soziolo
gischen als auch im (praktisch-)theologischen Kontext zu ›Spiritualität‹.74 So the
matisiert sie im Band »Bekennen – Bekenntnis – Bekenntnisse« (2015) des Kirchen
historikers Thomas K. Kuhn ›Spiritualität‹ auf Basis soziologischer Konzeptionen 
zu Individualisierung anhand des Feldes des Yoga.75 Sie zielt dabei darauf ab, Er
klärungen für »die Beliebtheit des Spiritualitätsbegriffs«76 zu liefern. 

Aus soziologischer Perspektive analysiert Benthaus-Apel die Rede von ›Spiritua
lität‹ als spezifische Form der »Kommunikation über Religion«77 und stellt sie in den 
Zusammenhang von »Prozessen der Selbstthematisierung«78 wie sie für Individua
lisierung typisch sind. Benthaus-Apel liefert Erklärungsmodelle zur Bedeutung von 
Religion im bundesdeutschen Kontext und zeigt, wie ›Spiritualität‹ zum »Leitbegriff 
eines individualisierten Verständnisses von Religion«79 wurde. Abschließend beant
wortet sie am Beispiel des Yoga die Frage, inwiefern ›Spiritualität‹ »als eine moder
ne Form religiösen Bekennens verstanden werden kann«80 bzw. inwiefern von ei
ner »Ent-Differenzierung«81 von Religion und Gesundheitswesen gesprochen wer
den kann. 

Ihre Thematisierung von ›Spiritualität‹ begründet Benthaus-Apel mit der weiten 
Verbreitung des Begriffs in der Religionssoziologie sowie in der Praktischen Theo

logie und der Sozialen Arbeit.82 Ihr argumentativer Ansatzpunkt ist die These, dass 
Menschen mit der Rede von ›Spiritualität‹ Kommunikation über Religion betreiben. 
Diese fungiert in formaler Hinsicht als »soziale Institution der individualisierten re

(z.B. pfingstlerisch, charismatisch), Formen alternativer Religiosität (z.B. schamanische Tech
niken, Yoga, Esoterik) und populäre Spiritualität im Sinne allgemein gefasster theistischer 
und pantheistischer Erfahrungen (vgl. Knoblauch, Spiritualität und die Subjektivierung der 
Religion, 50–54). 

74 Vgl. z.B. Uta Karstein/Friederike Benthaus-Apel, Asien als Alternative oder Kompensation? 
Spirituelle Körperpraktiken und ihr transformatives Potential (nicht nur) für das religiöse 
Feld, in: Robert Gugutzer/Moritz Böttcher (Hg.), Körper, Sport und Religion. Zur Soziologie 
religiöser Verknüpfungen, Wiesbaden 2012, 311–339 und Friederike Benthaus-Apel, »Spiri
tualität« – eine moderne Form religiösen Bekennens? Religionssoziologische Perspektiven, 
in: Thomas K. Kuhn u.a. (Hg.), Bekennen – Bekenntnis – Bekenntnisse. Interdisziplinäre Zu
gänge, Leipzig 2015, 265–287. 

75 Vgl. Benthaus-Apel, »Spiritualität« – eine moderne Form religiösen Bekennens, 280–287. 
76 A. a. O., 269. 
77 A. a. O., 267. 
78 Ebd. 
79 A. a. O., 269. 
80 Ebd. 
81 A. a. O., 286. 
82 Vgl. a.a.O., 265. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 67 

ligiösen Selbstthematisierung«83. So können Menschen religiöse Deutungen zum 
Ausdruck bringen, ohne den Begriff ›Religion‹ verwenden zu müssen und ohne sich 
an eine spezifische Religion zu binden. Zugleich bringt die Rede von ›Spiritualität‹ 
inhaltlich sowohl »die Einheit von Seele, Geist und Körper«84 zum Ausdruck als auch 
einen Transzendenzbezug, was häufig eng mit einer Aufwertung des Körpergefühls 
verbunden ist. Hauptreferenz für Benthaus-Apels Verständnis von ›Spiritualität‹ ist 
die Spiritualitätsdefinition von Hubert Knoblauch.85 

2.3 Argumentationslinien und Denkfiguren 

Im Detail argumentieren die genannten Autor*innen unterschiedlich, ihre Argu
mentationslinien sowie die vorgeschlagenen Lösungsmöglichkeiten weisen jedoch 
übereinstimmende Grundzüge auf. Der gemeinsame gedankliche Ausgangspunkt 
liegt dabei durchgehend in den sinkenden Mitgliedszahlen der Kirchen. So geht 
Gräb von der Beobachtung aus, dass religiöse »Erzähltraditionen und Symbolsys
teme vielfach depotenziert und fragmentiert«86 sind. An anderer Stelle spricht 
er deshalb auch von einer »Krise«87 der Kirchen, die zusätzlich in Konkurrenz zu 
Massenmedien und Alltagskultur stehen.88 Auch Knoblauch stellt sinkende Mitglie
derzahlen der Kirchen fest.89 Benthaus-Apel schließlich beschreibt, wie Menschen 
sich seit den 1960er Jahren von der »hegemonialen christlich-kirchlichen Kultur«90 
abgrenzen. 

2.3.1 Entgrenzung 
Neben diesem gemeinsamen Ausgangspunkt wird von den Autor*innen das Thema 
›Grenzen‹ mit dem argumentativen Ziel einer ›Entgrenzung‹ verhandelt. 

Bei Gräb steht die Rede von ›Spiritualität‹ in zweierlei Hinsicht im Zusammen
hang mit Abgrenzung. Dies betrifft erstens den Spiritualitätsbegriff selbst sowie 
zweitens den von ihm weit gefassten Religionsbegriff. 

Einerseits lehnt Gräb eine »diffuse« Rede von ›Spiritualität‹ und einen »allzu 
unbedarfte[n] Umgang mit Religion« ab, den er als »Missbrauch« bezeichnet.91 Er 

83 A. a. O., 285. 
84 Ebd. 
85 Vgl. a.a.O., 279. 
86 Gräb, Religion der Individuen, 43. 
87 Wilhelm Gräb, Religion und Glaube/Spiritualität, in: Kristin Merle (Hg.), Kulturwelten. Zum 

Problem des Fremdverstehens in der Seelsorge (Studien zu Religion und Kultur 3), Berlin/ 
Münster 2013, 35–54: 36. 

88 Vgl. a.a.O., 52. 
89 Vgl. Knoblauch, Populäre Religion, 40. 
90 Benthaus-Apel, »Spiritualität« – eine moderne Form religiösen Bekennens, 275. 
91 Alle Zitate in diesem Satz: Gräb, Religion der Individuen, 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

kritisiert damit das alltagssprachlich vage Verständnis von ›Spiritualität‹. Anderer
seits wendet er sich auch gegen eine generelle Absage an den Spiritualitätsbegriff, 
wenn diese mit einer negativen Deutung von Individualisierung einhergeht.92 Denn 
er hält es für wenig zielführend, Individualisierung insgesamt negativ zu beurtei
len – und für ebenso unnötig, aus diesem Grund dann auch generell die Rede von 
›Spiritualität‹ abzulehnen. Gräbs doppelte Abgrenzung gegenüber einem zu diffu
sen Spiritualitätsbegriff und gegenüber der Negierung des Begriffs überhaupt dient 
ihm anschließend rhetorisch für seine eigene, positive Rezeption des Begriffs ›Spi
ritualität‹. 

Damit in Verbindung steht eine weitere und indirekte Abgrenzung: Gräb kon
notiert die nicht-religiöse Aufnahme von Sinnfragen negativ, weil diese »dann doch 
nur um den Preis der Gefühlsamputation und der Sistierung einer aufs Ganze ge
henden Sinnreflexion«93 erfolgt. Diese Formulierung enthält eine Wertung, durch 
die Gräb implizit eine Opposition von Religion und »Nicht-Religion« schafft.94 Er 
selbst tritt für ein weites Verständnis von Religion und ›Spiritualität‹ ein und grenzt 
sich damit sowohl von einem engen Religionsbegriff als auch von »Nicht-Religion« 
ab. 

Insgesamt positioniert er sich mit dieser vierfachen Abgrenzung in einem wei
ten und gerade nicht durch eindeutige Grenzziehungen markierten Bereich zwi
schen verfasster Religion und nicht-religiöser Sinnfindung, wenn er ›Spiritualität‹ 
thematisiert. Die von ihm genannten Abgrenzungen dienen letztlich einer Entgren
zung im Sinne einer Öffnung für Religion jenseits verfasster Religion. 

Auch Knoblauch hat Religion und Transzendenzerfahrungen jenseits verfasster 
Religion als Referenzgrößen im Blick, wenn er von ›Spiritualität‹ spricht. Dabei baut 
er auf Luckmanns Grundannahme, dass Religion trotz sinkender Mitgliederzahlen 
der Kirchen nicht verschwindet, auf. Er fokussiert sich explizit auf die »Entgren
zung«95 von Religiösem und Nicht-Religiösem. So nimmt nach Knoblauch einer
seits Kirche »populärkulturelle Formen«96 und Inhalte auf. Die populäre Kultur an
dererseits bearbeitet religiöse Themen und Symbole.97 Die Entwicklungen der letz
ten Jahrzehnte deutet Knoblauch also als Hinweis darauf, dass Religion in Form und 

92 Vgl. Gräb, Einleitung, 9. 
93 Gräb, Religion der Individuen, 43. 
94 Gegen »Nicht-Religion« bringt Gräb ›Spiritualität‹ z.B. so zum Ausdruck: »Spiritualität ist 

letztendlich, wo sie sich ausdrückt, immer auf bestimmte, auf Traditionen aufruhende und 
durch Religionsexperten gepflegte religiöse Deutungsgehalte angewiesen.« (a.a.O., 41). 

95 Knoblauch, Populäre Religion, 266f. 
96 A. a. O., 268. Knoblauch nennt z.B. populäre Formen der Liturgie, zahlreiche Aspekte der Rei

setätigkeit der Päpste in neuerer Zeit und den Evangelischen Kirchentag (vgl. a.a.O., 251–254). 
97 Vgl. a.a.O., 197. Einerseits mache Kirche Werbung wie Wirtschaftsunternehmen (vgl. a.a.O., 

194), während andererseits der Tod von der populären Religion wieder in die Öffentlichkeit 
gebracht worden sei (vgl. a.a.O., 256). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 69 

Inhalt undeutlicher wird.98 Die Verbreitung des Begriffs ›Spiritualität‹ ist für ihn da
her »Ausdruck einer grundlegenden Transformation der Religion«99. Und die Rede 
von ›Spiritualität‹ wiederum dient bei Knoblauch dem Anliegen, die Gemeinsam
keiten von Transzendenzerfahrungen innerhalb und außerhalb der Religion, ins
besondere der Kirche, herauszuarbeiten. Somit kann Knoblauch über den Begriff 
›Spiritualität‹ die These Luckmanns von der unsichtbaren Religion bestätigen bzw. 
aktualisiert fortschreiben. Er verbindet damit einen tendenziell kirchen- und theo
logiekritischen sowie spiritualitätsfreundlichen Impetus: 

»Die akademische Theologie, die Kirchen, aber auch die Wissenschaften der Reli
gion setzen der populären Religion deswegen Grenzen und bestimmen, was rich
tige Religion ist. Die Fronten werden gezogen durch Begriffe wie ›rückwärtsge
wandter‹ Fundamentalismus, ›naiver‹ Aberglaube oder ›Banalisierung‹ der Religi
on. Andere, wenig verdächtige Kampfbegriffe lauten ›Profanisierung‹, ›Trivialisie
rung‹ oder ›Vulgarisierung‹, die eine noble Distanzierung von den Kommunikati

onsformen zu ermöglichen scheinen, die indessen von den Kirchen selbst betrie
ben werden.«100 

Nach Knoblauchs Beobachtung reagieren die Kirchen auf den mit der Ausbreitung 
populärer Religion verbundenen Machtverlust vor allem mit Abgrenzung.101 Dabei 
verlieren sie aus dem Blick, dass ›Spiritualität‹ auch innerhalb der Kirchen zu finden 
ist – und damit Entgrenzung bereits stattfindet.102 

Benthaus-Apel schließlich knüpft sozialgeschichtlich an die wachsende Beliebt
heit von ›Spiritualität‹ seit den 1960er Jahren an: Während Menschen seitdem so
wohl außer- als auch innerkirchlich die Perspektive der Leibfeindlichkeit kritisie
ren, integriert die Rede von ›Spiritualität‹ die Abwendung von der Kirche und die 
Leiblichkeit in positiver Weise. Dem Körpergefühl kommt dabei »eine fraglose Evi
denz religiösen Erlebens«103 zu. Zugleich markiert Benthaus-Apel die Rede von ›Spi
ritualität‹ als Lösung für die von ihr genannten gesellschaftlichen Probleme: Den 
zunehmenden Gebrauch der Rede von ›Spiritualität‹ in (Alternativ-)Medizin, Thera

pie und Gesundheitswesen im Kontext der Transformationsprozesse von Religion 
beschreibt sie als »einen Prozess partieller Ent-Differenzierung«104, als einen Pro
zess der ›Entgrenzung‹. ›Spiritualität‹ dient dabei als Lösung für die problemati

98 Vgl. a.a.O., 25. 
99 A. a. O., 41. 
100 A. a. O., 199. 
101 Vgl. a.a.O., 79. 
102 Vgl. a.a.O., 185. 
103 Benthaus-Apel, »Spiritualität« – eine moderne Form religiösen Bekennens, 285. 
104 A. a. O., 286. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

schen Aspekte der gesellschaftlichen Situation, die es »zu bewältigen«105 gilt. Auf 
diese »durch zunehmende ökonomische und soziale Unsicherheit und durch eine 
rationale, leistungsorientierte und funktional ausdifferenzierte Lebensführung ge
kennzeichnet[e; erg. KD]«106 gesellschaftliche Situation reagiert ›Spiritualität‹ mit 
ihrem Transzendenzbezug und ihrer Annahme einer Einheit von Körper, Geist und 
Seele, wie Benthaus-Apel mit ihrer Analyse der Raumgestaltung eines Yoga-Studios 
zeigt. ›Spiritualität‹ kann also als Lösung fungieren, indem sie eine ›Entgrenzung‹ 
zwischen ›Religion‹ und ›Gesundheit‹ vornimmt. 

Insgesamt zeigt sich, dass die Autor*innen in diesem Kontext ›Spiritualität‹ 
durchgehend im Sinne von ›Entgrenzung‹ konzipieren. 

2.3.2 Individualisierung 
Ihre theoretische Basis hat die Denkfigur ›Spiritualität‹ als Ausdruck von Entgren
zung in den untersuchten Texten im Fokus auf Prozesse der Individualisierung. Die
se Verknüpfung ist hier noch einmal zu belegen und inhaltlich detailliert darzustel
len. 

So dient die Rede von ›Spiritualität‹ bei Gräb einerseits der positiven Aufnah
me und Deutung von Individualisierung. Andererseits dient ›Spiritualität‹ als heu
tige Form von Religion dazu, die Bedeutung (auch) des (christlichen) Glaubens zu 
rechtfertigen. Insgesamt zielt Gräbs Argumentation besonders auf den interdiszi
plinären Diskurs und präsentiert sich als anschlussfähig vor allem für den Spiritua
litätsdiskurs der Soziologie – mit häufigen Verweisen auf Berger, Luckmann und 
Luhmann.107 Gräb befürwortet dementsprechend eine Form von Religion, die In
halte nicht dogmatisch vorgibt, sondern mit ihren Traditionen an die Sinndeutun
gen von Individuen anknüpft und ihre eigenen Traditionen übersetzen muss, um 
gesellschaftlich bedeutsam zu bleiben.108 Diese Form von Religion nennt er ›Spiri
tualität‹. 

105 A. a. O., 285. 
106 Ebd. 
107 In ihrer Analyse des Diskurses über »gelebte Religion« kommt Reglitz zu einem ähnlichen 

Ergebnis: Es »ist die Rechtfertigung der akademischen Theologie im Hinblick auf ihre gesell
schaftliche Bedeutung und als universitäre Wissenschaft in seinen Mittelpunkt getreten.« 
(Reglitz, Erklären und Deuten, 274). 

108 In diesem Zusammenhang ist seine Verwendung von Metaphern (in anderen Texten) interes
sant: Indem Gräb Kirche negativ so beschreibt, dass der Glaube als Spiritualität »aus den en
gen Grenzen einer kirchlichen Dogmatik« (Wilhelm Gräb, Wie Glaube entsteht. Das Konzept 
der Spiritualität, in: ThPQ 156 [2008], 132–141: 134) befreie, empfiehlt er auch eine »sprach
liche Verflüssigung« (Wilhelm Gräb, Praktisch-theologische Wahrnehmung und Theorie ge
lebter Religion, in: Georg Lämmlin/Stefan Scholpp [Hg.], Praktische Theologie der Gegenwart 
in Selbstdarstellungen, Tübingen 2001, 239–255: 252), mit der Menschen ihren eigenaktiv an
geeigneten Glauben zum Ausdruck bringen könnten. Im Hinblick auf den Sinn spricht Gräb 
von der von Menschen »vorgestellten und empfundenen, transzendenten, geistigen Wirk

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 71 

»Gelebte Spiritualität ist konstitutiv individuell und damit vielfältig. Das bedeu
tet aber dann doch nicht, dass religiöse Gemeinschaften, Institutionen und Tradi
tionen, schließlich auch säkulare Ritual- und Sinndeutungsanbieter überflüssig 
werden. Sie spielen für die Spiritualität der Individuen immer eine wichtige Rol
le, oft auch stärker als sie selbst es zugeben. Zumeist sind die Formen und Inhalte, 
in denen Individuen ihre Sinneinstellungen kommunizieren, längst nicht so indi
viduell, wie sie den Individuen erscheinen.«109 

Religiöse und säkulare Sinnanbieter sind für Gräb demnach notwendig, da erstens 
jede*r als ›spirituell‹ zu bezeichnen ist, der oder die »nach sich selbst fragt und den 
Sinn«110 des Seins sucht, und da zweitens Menschen zur Kommunikation über die
se Sinnzusammenhänge »die Welt der fiktionalen Erzählungen und mythischen Bil
der, der Parabeln, der Beispiel- und Gleichnisgeschichten, der Metaphern und Sym
bole, die die religiösen Überlieferungen geschaffen haben«111, brauchen. 

Auch Knoblauch knüpft bei den Individuen an und möchte mit seiner Definiti
on von ›Spiritualität‹ das Selbstverständnis der Akteure mit soziologischen Aspek
ten des Phänomens verbinden. Dementsprechend formuliert er fünf Merkmale von 
›Spiritualität‹: 

»Dazu gehört der tendenziell antiinstitutionelle (antikirchliche) Charakter sowohl 
der christlichen wie auch der esoterischen Bewegungen, ihre Art des Anti-Dogma

tismus, die Ganzheitlichkeit, die Popularisierung und der entschiedene Subjekti
vismus, der sich durch eine ausgeprägte Erfahrungsbetontheit auszeichnet.«112 

Die subjektiven Erfahrungen sind das entscheidende Merkmal.113 Da diese in der 
Gesellschaft insgesamt eine immer größere Rolle spielen, ist für Knoblauch ›Spiri
tualität‹ dem größeren Phänomen der Subjektivierung zuzurechnen.114 Knoblauch 

lichkeit als der Quelle seines Sinnbewusstseins« (Gräb, Religion der Individuen, 35). Vgl. dazu 
auch die »unversiegliche Sinnquelle« (Gräb, Wie Glaube entsteht, 139). 

109 Gräb, Religion der Individuen, 44. 
110 A. a. O., 43. 
111 Ebd. Bereits früher verknüpfte er Religion und Sehnsucht: »Das Aufkommen der Religion im 

Leben der Menschen ist primär eine [sic!] solches des Suchens und Fragens, der Sehnsucht und 
des Verlangens. Dieses findet dann möglicherweise auch zur objektiven Religion, den Symbo

len und Ritualen in der Mediengesellschaft, den Symbolen und Ritualen in der Kirche – aber 
da hängt viel ab von den Zufällen des Lebensgeschicks.« (Wilhelm Gräb, Sinn fürs Unendli
che. Religion in der Mediengesellschaft, Gütersloh 2002, 316 [Hervorhebungen im Original]). 

112 Knoblauch, Populäre Religion, 124. 
113 Vgl. a.a.O., 130. 
114 Vgl. a.a.O., 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

nimmt gar eine »doppelte Subjektivierung«115 wahr: Zum einen ist das Subjekt Aus
gangspunkt der ›Spiritualität‹ als einer Form der Religiosität, die »das Innere als öf
fentliches Thema entfaltet«116. Zum anderen sollen die entsprechenden Erfahrungen 
weniger einzigartig denn vielmehr authentisch »am eigenen Leib gemacht werden 
– also subjektiv«117. 

Im Unterschied zu Gräbs Begriffsverwendung grenzt sich Knoblauch von den 
Schlagworten ›Individualität‹ und ›Individualisierung‹ ab, um das Subjekt der ›Spi
ritualität‹ nicht als »vorsozial«118 zu markieren. Vielmehr betont er, dass Transzen
denzerfahrungen oft im Raum von Gemeinschaft gemacht werden und dass Fragen 
der Autonomie dabei nicht im Vordergrund stehen, sondern alle Erfahrungen durch 
die populäre Kultur geprägt sind.119 Die Rede von ›Spiritualität‹ dient bei Knoblauch 
letztlich dazu, diese aktuellen gesamtgesellschaftlichen Transformationsprozesse 
für den Bereich der Religion wahrzunehmen und zu beschreiben. 

Bei Benthaus-Apel schließlich nimmt im konkreten Fall eines Yoga-Studios der 
Altar die Funktion ein, »die Traditionslinien des Yogaverständnisses der einzelnen 
Lehrenden des Yogastudios erkennbar zu machen«120. Ganz selbstverständlich wer
den dabei verschiedene religiöse Traditionen aufgenommen.121 Der Begriff der ›Spi
ritualität‹, der seinerseits als Grund für den Altar genannt wird, fungiert »als ei
ne soziale Institution der individualisierten religiösen Selbstthematisierung«122. In 
diesem Sinn deutet Benthaus-Apel die Rede von ›Spiritualität‹ als moderne Form 
religiösen Bekennens – so auch der Titel des analysierten Textes. Sie versteht da
bei ›Spiritualität‹ als »typisches Merkmal von Subjektivierungs- und Individualisie
rungsprozessen in modernen Gesellschaften«123. Wer sich selbst als ›spirituell‹ be
zeichnet, will dabei nach Benthaus-Apel etwas Bestimmtes zum Ausdruck bringen, 
das sich von außen so fassen lässt: 

115 A. a. O., 265. Eng verbunden sind diese Prozesse von Individualisierung und Subjektivierung 
und auch die Ausbreitung von ›Spiritualität‹ als populäre Religion für Knoblauch mit der Ent
wicklung der Medien (vgl. a.a.O., 211–219). In jüngster Zeit sind dabei mit den Social Media 
isolierte Einzelne nicht mehr wie noch mit Fernsehen und Radio nur als Rezipienten, sondern 
als Mitproduzenten populärer Religion bzw. ›Spiritualität‹ zu verstehen (vgl. a.a.O., 216). So 
kommt es zu einer »Rekomposition auch des religiösen Wissens« (a.a.O., 78) durch das Sub
jekt. 

116 A. a. O., 272. 
117 A. a. O., 271. 
118 Knoblauch, Spiritualität und die Subjektivierung der Religion, 55. 
119 Vgl. ebd. und Knoblauch, Populäre Religion, 41. 
120 Benthaus-Apel, »Spiritualität« – eine moderne Form religiösen Bekennens, 284. 
121 Vgl. a.a.O., 285. 
122 Ebd. 
123 A. a. O., 267. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 73 

»Mit dem Terminus der Spiritualität wurde somit ein Bedeutungsraum von Reli
gion wieder geöffnet, der das in der Aufklärung begonnene Programm einer reli
giösen Individualisierung sowie die Stärkung religiöser Mündigkeit forcierte.«124 

Durch Bezug auf das Heilige auf Basis unterschiedlicher Traditionen sowie durch 
Bezug auf Transzendenzerfahrungen im Sinne einer »Sakralisierung des Kör
pers«125 werden im Yogastudio »religiöse Deutungen zur Verfügung gestellt«126, 
die dabei helfen, die Herausforderungen gegenwärtiger Gesellschaftsordnung zu 
»bewältigen«127. ›Spiritualität‹ wird damit ein Begriff, der diesen Versuch der indi
viduellen Bewältigung mit all ihren Facetten zum Ausdruck bringt. ›Spiritualität‹ 
im Zusammenhang mit Yoga trägt nach Benthaus-Apel Individualisierung als eine 
für ihr Verständnis notwendige Konnotation. 

Individualisierung – bei Knoblauch akzentuiert als Subjektivierung – ist damit 
in den untersuchten Texten die verbindende Denkfigur, auf der die Rede von ›Spiri
tualität‹ als Entgrenzung beruht. 

2.4 Zwischenfazit 

Insgesamt weist die Analyse der Argumentationslinien und Denkmuster bei Gräb, 
Knoblauch und Benthaus-Apel eine zentrale Gemeinsamkeit darin auf, den Blick 
von einer (innen-)kirchlichen Perspektive auf außerkirchliche Formen von ›Spiri
tualität‹ auch jenseits verfasster Religion zu weiten. Dabei liegt der gemeinsame Fo
kus auf dem Bereich, der inner- und außerkirchliche Formen von ›Spiritualität‹ bzw. 
›Religion‹ verbindet. Als gemeinsame Denkfigur dieses Subdiskurses ergibt sich die 
›Entgrenzung‹. 

Die Definitionen von ›Spiritualität‹ weisen enge Verbindungen auf. So stehen 
die Distanz zu bzw. die Kritik an Institution und Dogma sowie der genannte Fokus 
auf Einzelne im Zentrum. Mit der Rede von ›Spiritualität‹ wird eine Öffnung für 
Sinndeutung (Gräb), Transzendenzerfahrung (Knoblauch) oder Formen spiritueller 
Praxis (Benthaus-Apel) über die Grenzen verfasster Religion – insbesondere christ
licher Kirche – hinaus erreicht. 

Im Detail ergeben sich dann freilich auch Unterschiede. So fokussiert sich Gräb 
eher auf Religion innerhalb und außerhalb der Kirche128 und auch Benthaus-Apel ist 
vor allem an der Teilnahme an »religiösen Angeboten«129 interessiert, die sich nicht 
nur außerhalb, sondern auch innerhalb der Kirche finden. Für Knoblauch hingegen 

124 A. a. O., 278. 
125 A. a. O., 285. 
126 Ebd. 
127 Ebd. 
128 Vgl. Gräb, Religion der Individuen, 43. 
129 Benthaus-Apel, »Spiritualität« – eine moderne Form religiösen Bekennens, 273. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

geht es eher darum, ein neues Verständnis von Religion insgesamt zu finden und zu 
formulieren.130 

Daneben ist jedoch ebenso zu beobachten, dass die beschriebene Entgrenzung 
jeweils inklusive Anliegen verfolgt: So erfasst Gräb mit seiner Rede von ›Spirituali
tät‹ alle »auf absoluten Sinn ausgreifende Sinndeutung«131 im Bereich der Religion 
und der Kultur. Dabei stellt er mit seinem weiten Verständnis von ›Spiritualität‹ als 
Religion der Individuen einen ausgesprochen positiv bewerteten Zugang von In
dividualisierung neben die negativ konnotierte Darstellung des Relevanzverlustes 
von Religion und Kirche. Sein Ansatz präsentiert sich damit als für andere Diszipli
nen anschlussfähig, da er sich einerseits darum bemüht, religionsunabhängig zu ar
gumentieren und andererseits an die positive Deutung von Individualisierung an
knüpft.132 Die praktische Konsequenz dieses Ansatzes ist eine große Offenheit für 
individualisierte Sinndeutungen. 

Auch Knoblauch erfasst mit seiner Rede von ›Spiritualität‹ die Vielfalt individu
eller außergewöhnlicher Transzendenzerfahrungen bzw. das Streben danach in ih
rer Breite. So erreicht er einerseits ebenfalls ein positives Anknüpfen an Prozesse 
von Individualisierung und Subjektivierung und den Fokus auf Erfahrungen. An
dererseits kann er auf diese Weise ohne Abwertung über verschiedene Formen von 
Transzendenzerfahrungen sprechen (z.B. anstelle der früheren negativ konnotier
ten Rede von »Aberglauben«133), indem er die abwertende Rede über bestimmte For
men von Transzendenzerfahrungen als Defensivreaktion in Theologie und Kirche 
deutet. 

Und auch für Benthaus-Apel ist ›Spiritualität‹ zwar einerseits abgrenzend »se
mantischer Ausdruck der Konstruktion einer Gegenwelt zur hegemonialen christ
lich-kirchlichen Kultur«134, der andererseits aber stark inklusiv wirkt, indem hier 
»jeder/jede mit einer heilenden Kraft in sich selbst in Verbindung steht«135. 

Diesen unterschiedlichen Nuancen ihres gemeinsamen Anliegens der Inklusion 
entspricht, dass Knoblauch dezidiert von anti-dogmatischen und anti-institutionel
len Einstellungen im Zusammenhang von ›Spiritualität‹ spricht, während Gräb die
se als undogmatisch bzw. in Distanz zum Dogma bezeichnet und Benthaus-Apel von 
der Rezeption verschiedener Traditionslinien spricht. In dieser feinen Unterschei
dung spiegeln sich die tendenziell anti-kirchlichen (Knoblauch) bzw. un-kirchlichen 
(Benthaus-Apel) bzw. pro-religiösen (Gräb) Standpunkte der Autor*innen. 

130 Vgl. Knoblauch, Populäre Religion, 26. 
131 Gräb, Religion der Individuen, 40. 
132 Vgl. dazu, was Reglitz zum Machtfeld »interdisziplinäre Wissenschaftslandschaft/kulturwis

senschaftliche Theologie« zusammenfasst (vgl. Reglitz, Erklären und Deuten, 281). 
133 Vgl. Knoblauch, Populäre Religion, 240. 
134 Benthaus-Apel, »Spiritualität« – eine moderne Form religiösen Bekennens, 275. 
135 A. a. O., 283. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 75 

Insgesamt sind die Argumentationsmuster der Rede von ›Spiritualität‹ in die
sem Subdiskurs aber durch ihre Offenheit für ›Religion‹ über das verfasste Chris
tentum in der Kirche hinaus gekennzeichnet, was sich im gemeinsamen Streben 
nach ›Entgrenzung‹ spiegelt. ›Spiritualität‹ wird also auch selbst als ein weiter und 
offener Begriff konzipiert und trägt auch selbst die Konnotation ›Entgrenzung‹. 

3. Mehrdimensionalität 

3.1 Einleitung zu ›Spiritualität‹ und Spiritual Care 

Im Kontext von Spiritual Care findet sich eine umfangreiche und dynamische De
batte zu Selbstverständnis und Aufgaben von Spiritual Care und Seelsorge, in de
ren Rahmen auch ›Spiritualität‹ regelmäßig thematisiert und in den verschiede
nen Argumentationen als ein mehr oder weniger entscheidender Faktor herange
zogen wird. Es diskutieren den Begriff ›Spiritualität‹ hier Beteiligte unter anderem 
aus Theologie, Medizin und Gesundheitswissenschaften, Psychologie und Religi
onswissenschaft. 

Zwei Merkmale kennzeichnen die Debatte im deutschsprachigen Kontext: Ei
nerseits handelt es sich um einen von Anfang an entscheidend international ge
prägten Austausch, nicht zuletzt weil seine Wurzeln in der Palliativmedizin bzw. 
bei der Gründerin der Hospizbewegung Cicely Saunders zu suchen sind.136 Ande
rerseits handelt es sich um einen von Seiten der Theologie ökumenischen und ins
gesamt interdisziplinären Diskurs. Konkret sind auf katholisch-theologischer Seite 
als zentrale Protagonist*innen im deutschsprachigen Bereich unter anderem Eck
hard Frick und Doris Nauer zu nennen, in Österreich außerdem Birgit und Andreas 
Heller.137 Für den Bereich universitär verankerter Studiengänge zu Spiritual Care in 
der Schweiz stehen Veröffentlichungen von Isabelle Noth, Ralph Kunz und Simon 
Peng-Keller.138 

136 Vgl. dazu u.a. Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Spiritual Care durch Seelsorge. Zum 
Beitrag der evangelischen Kirche im Gesundheitswesen (Eine Handreichung der Ständigen 
Konferenz für Seelsorge in der EKD), Hannover 2020, 8. ›Spiritualität‹ wird in der Handrei
chung als ein ›Religion‹ übergeordneter Begriff präsentiert (vgl. a.a.O., 11). 

137 Vgl. u.a. Eckhard Frick/Konrad Hilpert, Spiritual Care von A bis Z, Berlin 2021; Doris Nauer, 
Spiritual Care statt Seelsorge, Stuttgart 2015; Birgit Heller/Andreas Heller, Spiritualität und 
Spiritual Care. Orientierungen und Impulse, 2., erg. u. erw. Auflage Bern 2018. 

138 Vgl. u.a. Isabelle Noth/Georg Wenz/Emmanuel Schweizer (Hg.), Seelsorge und Spiritual Ca
re in interkultureller Perspektive, Göttingen 2017; Simon Peng-Keller/David Neuhold/Ralph 
Kunz/Hanspeter Schmitt (Hg.), Dokumentation als seelsorgliche Aufgabe. Elektronische Pa
tientendossiers im Kontext von Spiritual Care, Zürich 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Der Diskurs zu Spiritual Care ist auch in der hier fokussierten evangelischen 
Praktischen Theologie dynamisch und differenziert sich stetig aus, sodass eine Aus
wahl zu analysierender Texte herausfordernd und eine Nennung aller aktuellen Ak
teur*innen nicht möglich ist. Es gilt deshalb, möglichst prominente wie kontrast
reiche Positionen heranzuziehen, um die Rede von ›Spiritualität‹ im Kontext von 
Spiritual Care zu analysieren. 

3.2 Textgrundlage 

Auch angesichts der Fülle an Beiträgen zu Spiritual Care im Bereich Praktischer 
Theologie steht es für die Frage nach ›Spiritualität‹ außer Frage, die Monographie 
»Spiritual Care« (2007/2017) von Traugott Roser an den Anfang der Analyse zu 
stellen. Mit dieser hat Roser die praktisch-theologische Debatte zu Spiritual Care 
wie kein Zweiter geprägt. Besonders ertragreich wird die Frage nach ›Spiritualität‹ 
dann in Gegenüberstellung zu Texten Isoldes Karles, da beide ganz unterschiedliche 
Aspekte in die Debatte um Seelsorge und Spiritual Care einbringen. Als dritte Stim
me wird außerdem die von Ulrich Körtner herangezogen, der sich aus systematisch- 
theologischer Perspektive mit ›Spiritualität‹ im Krankenhaus befasst.139 

Traugott Roser (2007/2017): Spiritual Care als Organisationsbegriff 
Der Begriff »Spiritual Care« und die damit verbundene Rede von ›Spiritualität‹ ist 
im Bereich evangelischer Theologie eng mit dem Namen Traugott Roser verbunden, 
der seit 2005 zum Thema veröffentlicht. Von 2010 bis 2013 hatte er gemeinsam mit 
dem katholischen Theologen und Mediziner Eckhard Frick die Stiftungsprofessur 
für Spiritual Care an der Universitätsklinik in München inne.140 Seine Monographie 
»Spiritual Care« (2007), die 2017 in überarbeiteter zweiter Auflage mit dem Unterti

139 Als Bestätigung dieser Auswahl an Diskursbeiträgen lässt sich auf Christoph Schneider-Harp
precht verweisen, der für seine Überlegungen zu Spiritual Care ebenfalls auf Traugott Ro
ser, Ulrich Körtner und Isolde Karle verweist (vgl. Christoph Schneider-Harpprecht, Spiritual 
Care und christliche Seelsorge im Krankenhaus, in: Dagmar Kreitzscheck/Heike Springhart 
[Hg.], Geschichten vom Leben. Zugänge zur Theologie der Seelsorge [Festschrift für Wolf

gang Drechsel], Leipzig 2018, 305–323). Auch Simon Peng-Keller nimmt an zentraler Stelle 
auf Traugott Roser und Isolde Karle Bezug, um den Stand der Diskussion um Spiritual Ca
re darzustellen (vgl. Simon Peng-Keller, »Spiritual Care« im Werden. Zur Konzeption eines 
neuen interdisziplinären Forschungs- und Praxisgebiets, in: Spiritual Care 6 [2017], 175–181: 
176). 

140 Vgl. https://www.hfph.de/hochschule/lehrende/prof-dr-med-eckhard-frick-sj/spiritual-care 
/erste-professur-fuer-spiritual-care-in-deutschland [Abruf am 06.03.2023]. Gemeinsam ver
öffentlichten sie unter anderem den Sammelband Eckhard Frick/Traugott Roser (Hg.), Spiri
tualität und Medizin. Gemeinsame Sorge für den kranken Menschen (Münchner Reihe Pal
liative Care 4), 2., aktual. Auflage Stuttgart 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hfph.de/hochschule/lehrende/prof-dr-med-eckhard-frick-sj/spiritual-care/erste-professur-fuer-spiritual-care-in-deutschland
https://www.hfph.de/hochschule/lehrende/prof-dr-med-eckhard-frick-sj/spiritual-care/erste-professur-fuer-spiritual-care-in-deutschland
https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.hfph.de/hochschule/lehrende/prof-dr-med-eckhard-frick-sj/spiritual-care/erste-professur-fuer-spiritual-care-in-deutschland
https://www.hfph.de/hochschule/lehrende/prof-dr-med-eckhard-frick-sj/spiritual-care/erste-professur-fuer-spiritual-care-in-deutschland


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 77 

tel »Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen« erschien, bildet die zentrale 
Grundlage für die nachfolgende Darstellung.141 

Rosers Ziel ist es, Spiritual Care als »Organisationsbegriff«142 darzustellen: »Spi
ritual Care ist die Organisation gemeinsamer Sorge um die individuelle Teilnahme 
und Teilhabe an einem als sinnvoll erfahrenen Leben im umfassenden Verständ
nis«143. Er wendet sich in erster Linie an Theolog*innen, die in der Seelsorge tätig 
sind.144 Ausgehend von methodischen Überlegungen (Teil A) stellt Roser an exem
plarischen Themenbereichen von Spiritual Care (Anfang des Lebens, Transplanta
tionsmedizin, Demenz; Teil B-D) die Herausforderungen und Möglichkeiten von 
Seelsorge im Krankenhaus dar (Teil E). Vor diesem Hintergrund reflektiert er den 
Beitrag von Seelsorge zu Spiritual Care. 

Die Thematisierung von ›Spiritualität‹ begründet er mit der WHO-Definition 
von Palliative Care (2002), die für ihn auch den Anknüpfungspunkt für den inter
disziplinären Dialog über ›Spiritualität‹ darstellt: 

»Palliativmedizin/Palliative Care ist ein Ansatz zur Verbesserung der Lebensqua
lität von Patienten und ihren Familien, die mit Problemen konfrontiert sind, wel
che mit einer lebensbedrohlichen Erkrankung einhergehen. Dies geschieht durch 
Vorbeugen und Lindern von Leiden durch frühzeitige Erkennung, sorgfältige Ein
schätzung und Behandlung von Schmerzen sowie anderen Problemen körperli
cher, psychosozialer und spiritueller Art.«145 

Sein eigenes Verständnis von ›Spiritualität‹ beleuchtet Roser im Anschluss daran 
von verschiedenen Seiten: Erstens beschreibt ›Spiritualität‹ eine »anthropologische 
Kategorie […], die mit einem Anliegen verbunden ist, das sich aus dem ganzheitli
chen Personenverständnis ableitet und dem Offenhalten von Uneindeutigkeit und 
von unabschließbaren Prozessen dient«146. Der Begriff ›Spiritualität‹ ist für Roser 

141 Traugott Roser, Spiritual Care. Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen (Münchner 
Reihe Palliative Care 3), 2., erw. und aktual. Auflage Stuttgart 2017, 15 [nachfolgender Kurz
titel: Spiritual Care]. 

142 A. a. O., 15. 
143 Ebd. Seelsorge definiert er entsprechend als »Sorge um die Teilnahme und Teilhabe am Le

ben in der Gottesbeziehung, aus der heraus sich alle anderen Beziehungen gestalten« (Trau
gott Roser, Seelsorge und Spiritual Care, in: Michael Klessmann [Hg.], Handbuch der Kran
kenhausseelsorge, 4., erw. Auflage Göttingen 2013, 58–76: 69). 

144 Vgl. Roser, Spiritual Care, 23. 
145 WHO 2002 zit.n. Roser, Spiritual Care, 383. Basis dieser Definition wiederum ist die bereits 

1946/1948 erarbeitete WHO-Definition von Gesundheit, die bereits den Ansatz der Ganzheit
lichkeit zum Ausdruck bringt: »Die Gesundheit ist ein Zustand des vollständigen körperli
chen, geistigen und sozialen Wohlergehens und nicht nur das Fehlen von Krankheit oder Ge
brechen.« (WHO 1946 zit.n. Roser, Spiritual Care, 377). 

146 Roser, Spiritual Care, 409. Vgl. auch a.a.O., 453. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

dementsprechend entscheidend durch »Unschärfe« charakterisiert.147 Zur Veran
schaulichung der unscharfen Begriffsbestimmung zieht Roser zwei Metaphern 
heran und veranschaulicht damit seine eigene positive Deutung der Unschärfe von 
›Spiritualität‹: Trotz seiner Unschärfe soll der Begriff ›Spiritualität‹ nicht zu einem 
»leeren Sammelbehälter«148 werden, vielmehr ist ›Spiritualität‹ nach Roser positiv 
konnotiert als »Diamant[], dessen vielfältige Facetten sich je nach Betrachtungs
winkel zeigen oder verborgen bleiben«149. Die Definition von ›Spiritualität‹ hält 
Roser dabei offen: »Spiritualität ist das, was der Patient dafür hält«150. Diese For
mulierung macht deutlich: Es geht um die Position der Einzelnen. Dem Verständnis 
Rosers von ›Spiritualität‹ als anthropologische Kategorie ist demnach einerseits 
inhärent, dass sie grundsätzlich für alle Menschen gelten kann, unabhängig von 
deren Kultur oder Weltanschauung.151 Andererseits gilt: »Der Begriff Spiritualität 
enthält damit immer einen Aspekt der Freiheit aber auch der Zumutung: Denn der 
Einzelne muss sich als spiritueller Akteur erst konstruieren.«152 Die Unschärfe und 

147 Vgl. a.a.O., 399. Diese ist »sowohl durch den multikulturellen Kontext der Palliativmedizin 
und der Hospizbewegung als auch durch das subjektzentrierte Anliegen bedingt« (ebd.). 

148 A. a. O., 400. 
149 A. a. O., 400f unter Verweis auf Michael Wright, Hospice Care and Models of Spirituality, 

in: EJPC 11 (2004), 75–78. Vgl. auch Roser, Spiritual Care, 453. Spiritualität gilt hier als Be
griffsfeld: »Spiritualität vollzieht sich demnach als persönlichkeitszentrierte Entwicklung 
und Wachstum (Werden/becoming), als Leben-in-Relationen zu Gemeinschaft, Kultur und 
Beziehungen (connecting), als Sinnfindung in Situationen der Verwundbarkeit (finding mea

ning) und schließlich als Transzendenzbezug (transcending).« (Traugott Roser, Vierte Säule 
im Gesundheitswesen? Dienstleistungen der Seelsorge im Kontext des Sterbens, in: Isolde 
Karle/Günter Thomas [Hg.], Krankheitsdeutung in der postsäkularen Gesellschaft. Theologi
sche Ansätze im interdisziplinären Gespräch, Stuttgart 2009, 580–592: 587 [im Original teil
weise hervorgehoben]). 

150 Roser, Spiritual Care, 407 [im Original hervorgehoben]. Dem entspricht, dass auch Glaube 
und Religiosität bei Roser »immer eine individuelle Gestalt« (Traugott Roser, Spiritual Care – 
neuere Ansätze seelsorglichen Handelns, in: Ulrich H. J. Körtner/Sigrid Müller u.a. [Hg.], Spi
ritualität, Religion und Kultur am Krankenbett [Schriftenreihe Ethik und Recht in der Medizin 
3], Wien/New York 2009, 81–90: 89) haben. An anderer Stelle formuliert Roser so: »Spirituali
tät ist in dieser Hinsicht ein Moment des Seins, das Individualität verbürgt, in einem Umfeld, 
das gewohnt ist, nach Vergleichbarkeiten zu suchen, das Generalisierbare zu diagnostizieren 
und empirisch valide Behandlungsstrategien zur Anwendung zu bringen. Individuelle Spi
ritualität steht als symbolischer Garant für Einmaligkeit und Individualität von Patienten« 
(Traugott Roser, Innovation Spiritual Care, in: Eckhard Frick/Traugott Roser [Hg.], Spirituali
tät und Medizin. Gemeinsame Sorge für den kranken Menschen [Münchner Reihe Palliative 
Care 4], 2., aktual. Auflage Stuttgart 2011, 45–55: 47). 

151 Vgl. Roser, Spiritual Care, 399.454. 
152 Roser, Spiritual Care – neuere Ansätze, 89 [im Original teilweise hervorgehoben]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 79 

Offenheit des Begriffs macht ›Spiritualität‹ also einerseits in einer großen Breite 
»anschlussfähig«153, andererseits erfordert sie individuelle Positionierung. 

Als zweiten Aspekt beschreibt Roser ›Spiritualität‹ als systemischen Begriff in 
»einer Verschränkung der kulturellen, organisationalen, familiären und der indivi
duellen Ebene, die sich jeweils zueinander verhalten wie Makro- zu Mikroebene«154. 

Drittens weist Roser im Anschluss an die begriffsgeschichtliche Erforschung des 
Spiritualitätsbegriffs durch den katholischen Theologen Simon Peng-Keller darauf 
hin, dass die Vielfalt des modernen Spiritualitätsbegriffs ihre Wurzeln bereits in der 
christlich geprägten Begriffsgeschichte hat.155 Roser selbst deutet christliche ›Spi
ritualität‹ im Anschluss an die Abschiedsreden des Johannesevangeliums: 

»In parakletischer Perspektive bedeutet Spiritual Care eine Sorge um ein Leben, 
das vom Geist Christi durchdrungen ist, aus der Kraft des nachösterlichen Geistes 
schöpft und damit in eschatologischer Perspektive zu verstehen ist.«156 

Inhaltlich gibt Roser ›Spiritualität‹ damit aus christlicher Perspektive eine pneuma
tologisch-eschatologische Konnotation. Für weitere Konkretionen ›biblischer Spiri
tualität‹ verweist er auf Corinna Dahlgrün.157 

Seinem Fokus auf die Einbettung von Spiritual Care in das Gesundheitssystem 
bzw. in die konkrete Organisation entsprechend ist der Begriff ›Spiritualität‹ bei Ro
ser insgesamt vieldimensional zu verstehen und gleichermaßen auf Organisation, 
Individuum und die eschatologische Perspektive bezogen. 

Ulrich Körtner (2014): Religion und Medizin 
›Spiritualität‹ im Bereich des Dialogs von Praktischer Theologie und Gesundheits
wesen wird auch vom Systematischen Theologen und Ethiker Ulrich Körtner thema
tisiert. Körtner befasst sich mit ›Spiritualität‹ in der innertheologischen Diskussi
on und auch im Bereich der Medizinethik u.a. mit dem Sammelband »Spiritualität, 
Religion und Kultur am Krankenbett« (2008) und dem Aufsatz »Spiritualität und 

153 Roser, Spiritual Care, 400 u.a. 
154 A. a. O., 454. Siehe hier auch Abb. 8. An anderer Stelle formuliert er: »Die organisationale 

Bedeutung von Spiritual Care besteht nicht zuletzt darin, dass sie eine Ausprägung von und 
zugleich ein Garant für einen ganzheitlichen Ansatz […] ist« (Roser, Innovation Spiritual Care, 
52). 

155 Vgl. Roser, Spiritual Care, 440–444. Vgl. dazu Simon Peng-Keller, Zur Herkunft des Spirituali
tätsbegriffs. Begriffs- und spiritualitätsgeschichtliche Erkundungen mit Blick auf das Selbst
verständnis von Spiritual Care, in: Spiritual Care 3,1 (2014), 36–47. 

156 Roser, Spiritual Care, 461. 
157 Vgl. ebd. unter Verweis auf Dahlgrün, Christliche Spiritualität, 157–178. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Medizin« (2014).158 Im Zentrum der folgenden Analyse steht der zuletzt genannte 
jüngste Aufsatz »Spiritualität und Medizin«. 

Hier ist im Zusammenhang mit der Medizinethik Körtners Argumentation über 
die theologischen Disziplingrenzen hinaus gerichtet, wobei er für einen »sorgfälti
gen und kritischen Umgang mit dem Begriff Spiritualität«159 plädiert. Denn die Re
de von ›Spiritualität‹ impliziert für ihn die Anforderung, »Gesundheit und Heil, Hei
lung und Erlösung, Sein und Sinn«160 im Zusammenhang zu sehen und damit Re
ligion und Medizin in ihrer historisch gewachsenen engen Verbindung zu verhan
deln, die erst in der Moderne aufgehoben wurde.161 Dementsprechend befragt Kört
ner den Begriff ›Spiritualität‹ auf seine heutige Verwendung (u.a. auch im Bereich 
Spiritual Care), seine Geschichte, seinen christlichen Gehalt. Abschließend präsen
tiert er seine theologisch begründeten Thesen zu einem »erweiterten Begriff von 
Spiritualität in der Medizin«162, der als Bindeglied zwischen den Disziplinen Theo

logie und Medizin dienen soll.163 
Hinsichtlich seines Verständnisses von ›Spiritualität‹ geht es ihm im Gespräch 

von Medizin, Pflege, Philosophie und Theologie darum, das Verständnis von Medi
zin zu erweitern, was anthropologische Grundfragen und damit den Zusammen
hang von Heil und Heilung angeht.164 So stellt er ›Spiritualität‹ einerseits christlich 
profiliert dar,165 andererseits präsentiert er sie in einer Weise, die eine Integrati
on in das Gesundheitssystem ermöglicht, weil sie durch ihre Offenheit auch nicht- 
christlichen Zugängen zu ›Spiritualität‹ Raum lässt.166 Um den Begriff ›Spirituali
tät‹ genauer fassen zu können, nimmt Körtner für den Dialog mit der Medizin unter 
Verweis auf die Wiener interreligiöse Ärzteplattform die Unterscheidung von ›Reli
gion‹, ›Religiosität‹ und ›Spiritualität‹ nach David B. Larson auf. ›Religion‹ ist dem

158 Ulrich H. J. Körtner, Wiederkehr der Religion? Das Christentum zwischen neuer Spiritualität 
und Gottvergessenheit, Gütersloh 2006 [nachfolgender Kurztitel: Wiederkehr]; Ulrich H. J. 
Körtner/Sigrid Müller u.a. (Hg.), Spiritualität, Religion und Kultur am Krankenbett (Schriften
reihe Ethik und Recht in der Medizin 3), Wien/New York 2009; Ulrich H. J. Körtner, Spirituali
tät und Medizin. Überlegungen zu ihrem Verhältnis aus theologischer und medizinethischer 
Sicht, in: ThZ 70 (2014), 337–357. 

159 Körtner, Spiritualität und Medizin, 339. 
160 A. a. O., 354. 
161 Vgl. a.a.O., 337. 
162 A. a. O., 339. Die Thesen stehen unter folgenden Überschriften: »professional attitudes«; End

lichkeit akzeptieren; Medizin – eine Kunst; Die Ressource Vertrauen; Kommunikation; Spiri
tualität als organisationstheoretisches Thema (a.a.O., 354–356). 

163 Vgl. a.a.O., 353. 
164 Vgl. ebd. 
165 Vgl. a.a.O., 341. 
166 Vgl. a.a.O., 354–356. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 81 

nach »eine bestimmte Antwort auf die Sinnfrage«167 unter vielen, die sich auf Tran
szendenz bezieht. ›Religiosität‹ ist deren persönliche Aneignung. Und ›Spiritualität‹ 
ist zwar auf die Sinnfrage bezogen, aber auch ohne Bezüge auf Transzendenz denk
bar.168 Damit ist ›Spiritualität‹ für Körtner ein weiterer Begriff als ›Religiosität‹. 

Wiederholt betont Körtner außerdem die ursprünglich christliche Herkunft von 
›Spiritualität‹, zeichnet dazu die französische und englische Sprachgeschichte nach 
und akzentuiert ›Spiritualität‹ dann inhaltlich über den Heiligen Geist: »Geistliches 
Leben als die Gesamtheit christlicher Lebensführung ist also ein Leben aus Glaube, 
Liebe und Hoffnung in der Einheit von Gottesliebe und Nächstenliebe«169. 

Insgesamt stellt Körtner ›Spiritualität‹ zweidimensional vor – zum einen weit 
gefasst für den Dialog u.a. mit der Medizin im Sinne persönlich angeeigneter Ant
wort auf die Sinnfrage auch ohne Transzendenzbezug, zum anderen eng gefasst für 
die christliche Füllung des Begriffs, begriffsgeschichtlich abgeleitet als christliche 
Lebensführung. 

Isolde Karle (2018): Spiritual Care und differente Systemlogiken 
Isolde Karle nimmt u.a. über die Aufsätze »Perspektiven der Krankenhausseelsor
ge« (2010) und »Chancen und Risiken differenter Systemlogiken im Krankenhaus. 
Perspektiven einer Kooperation von Seelsorge und Spiritual Care« (2018)170 Stellung 
zur Debatte um Spiritual Care und positioniert sich damit zugleich auch, was ihr 
Verständnis von ›Spiritualität‹ angeht. Schwerpunkt der folgenden Darstellung ist 
der genannte jüngere Aufsatz zu Seelsorge und Spiritual Care, da Karle hier ›Spiri
tualität‹ verstärkt verhandelt. 

Indem sie abwägt, welche Chancen und Schwierigkeiten Spiritual Care für die 
Krankenhausseelsorge hat, richtet sich Karles Argumentation wie die von Roser v.a. 
auf die innertheologische bzw. innerkirchliche Debatte um Spiritual Care.171 Zu
nächst zeichnet sie dazu die Bedeutung von Heil und Heilung und deren enge Ver

167 A. a. O., 341. Körtner bezieht sich auf Detlef Pollack, der Religion als »Erfahrung von Transzen
denz am Ort der Immanenz« (Körtner, Wiederkehr, 36) verstehe, und grenzt sich in diesem 
Zusammenhang auch explizit von Wilhelm Gräb ab, da man synkretistische Spiritualität und 
Gewohnheitsatheismus als solche wahr- und ernstnehmen solle und eine Vereinnahmung 
offensichtlich »apologetisch« motiviert sei (vgl. a.a.O., 84f). 

168 Zu allen drei Definition im Anschluss an Larson vgl. Körtner, Spiritualität und Medizin, 341. 
169 Ebd. unter Verweis auf Röm 12,1. 
170 Isolde Karle, Perspektiven der Krankenhausseelsorge. Eine Auseinandersetzung mit dem 

Konzept des Spiritual Care, in: WzM 62 (2010), 537–555 und Isolde Karle, Chancen und Risiken 
differenter Systemlogiken im Krankenhaus. Perspektiven einer Kooperation von Seelsorge 
und Spiritual Care, in: Spiritual Care 7 (2018), 57–67. 

171 Das zeigt sich v.a. an den von ihr genannten Referenzen: Dies sind u.a. Traugott Roser (vgl. 
Karle, Chancen und Risiken, 59f-61.65f), Doris Nauer (a.a.O., 63f), Simon Peng-Keller (a.a.O., 
57.66), Eberhardt Hauschildt (a.a.O., 59.62.65), Friedrich D. E. Schleiermacher (a.a.O. 62). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

bindung im Christentum sowie die erst relativ junge »Differenzierung von medi
zinischen und religiösen Leitperspektiven«172 nach. Anschließend wägt sie Unter
schiede und Grenzen sowie Perspektiven des Verhältnisses von Seelsorge und Spi
ritual Care ab, um abschließend zu folgern, dass es Seelsorge zentral darum geht, 
»solidarische Kirche Jesu Christi am Ort des Leidens zu sein und das Bewusstsein 
für das Nichtberechenbare, Nichtverfügbare und Nichtwissbare wach zu halten.«173 

Eine explizite Definition von ›Spiritualität‹ nimmt Karle nicht vor, da der Be
griff bei ihr indirekt – über die Auseinandersetzung mit Spiritual Care – in den 
Blick kommt. Deutlich ist, dass sie ›Spiritualität‹ über die Seelsorge eng mit der 
Rede von der »Seele« verbindet sowie auf Basis soziologisch-systemtheoretischer 
Betrachtung mit der Rede von »Ganzheitlichkeit« in der funktional differenzierten 
Gesellschaft der Moderne. 

Insgesamt dient die Rede von ›Spiritualität‹ bei Karle in erster Linie dazu, die 
mit einem weiten Verständnis von ›Spiritualität‹ häufig verbundenen idealisierten 
Anliegen der Neutralität, Ganzheitlichkeit, Sinnfindung und Religions- bzw. Kir
chendistanz im Kontext der Diskussion um Spiritual Care aus theologischer Per
spektive kritisch zu hinterfragen. Daneben nützt Karle den weiten Begriff ›Spiri
tualität‹ v.a. kritisch dazu, die unterschiedlichen Logiken der betreffenden Syste
me (Gesundheit und Religion) zu verdeutlichen. Den Einbezug von ›Spiritualität‹ in 
das Medizinsystem versteht sie zugleich auch als Ausdruck einer neuen Wahrneh
mung und Reflexion von Leiden im Gesundheitssystem, was sie positiv bewertet. Im 
Zusammenhang von »spiritueller Sorge«174 und »Sorge um die Seele«175 schließlich 
knüpft auch sie dezidiert positiv an den Begriff ›Spiritualität‹ an. 

3.3 Argumentationslinien und Denkfiguren 

Auf mehreren Ebenen ergeben sich hinsichtlich der Rede von ›Spiritualität‹ im Kon
text Spiritual Care verbindende Argumentationslinien, welche die kontextspezifi
schen Konnotationen von ›Spiritualität‹ ausmachen. Dies betrifft die Aspekte der 
Mehrdimensionalität, der begrifflichen Unschärfe und Positionalität, was ›Spiritua
lität‹ angeht, sowie deren Konnotationen Well-Being und Macht. 

3.3.1 Mehrdimensionalität 
Eine gemeinsame Struktur der Argumentationen ergibt sich zunächst da, wo von 
›Spiritualität‹ im Zusammenhang einer mehrdimensional verstandenen Anthropo
logie die Rede ist. 

172 A. a. O., 58. 
173 A. a. O., 66. 
174 A. a. O., 61. 
175 A. a. O., 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 83 

Das Spezifikum von Rosers Rede von ›Spiritualität‹ besteht dabei darin, dass 
er einerseits explizit macht, dass der Spiritualitätsbegriff ihm als Theologen im 
Kontext Krankenhaus von Seiten des Gesundheitswesens zugetragen bzw. »ange
boten«176 wird. Hierin spiegelt sich für ihn der Paradigmenwechsel des Gesund
heitswesens zur Mehrdimensionalität.177 Die Beschäftigung mit ›Spiritualität‹ im 
Gesundheitswesen erfolgt nach Roser dabei mit dem Ziel, Menschen entsprechend 
umfassend zu versorgen. Spiritual Care wird hier »als vierte Säule einer somatisch, 
psychisch und sozial ausgerichteten ganzheitlichen Therapie begriffen«178 und »Teil 
einer multiprofessionell vereinbarten Behandlungsstrategie«179. Gesundheit und 
Therapie werden damit beide mehrdimensional verstanden und die Thematisierung 
von ›Spiritualität‹ wird Teil des Strebens nach Ganzheitlichkeit.180 ›Spiritualität‹ 
ist also bei Roser auch selbst mit Ganzheitlichkeit bzw. Mehrdimensionalität 
konnotiert.181 

Bei Körtner ist »Mehrdimensionalität«182 sogar das Schlüsselwort für das Ver
ständnis von ›Spiritualität‹. Seine Rede von Mehrdimensionalität bezieht sich auf 
Ethik sowie Anthropologie und soll durch Austausch und Zusammenarbeit von 
somatischer Medizin, Pflege, Psychotherapie, Philosophie und Theologie zustande 
kommen.183 Argumentativer Ausgangspunkt hierfür ist für Körtner die »Sehnsucht 
nach Spiritualität«184, die er unmittelbar mit der »Sehnsucht nach Ganzheitlich
keit«185 verknüpft sieht. Die Ursache dieser Sehnsucht sieht er in einem Unbehagen 
der Menschen an der Moderne und deren »Dualismus, der Trennung von Geist und 
Materie, von Leib und Seele, von Innen und Aussen (…), von Medizin und Religi

176 Vgl. Roser, Spiritual Care, 461. 
177 Vgl. a.a.O., 453. 379. 390. 
178 A. a. O., 429. 
179 Traugott Roser, Spiritual Care – neuere Ansätze seelsorglichen Handelns, 84. Oder anders 

formuliert: »Auch am naturwissenschaftlich-rationalen und ökonomisch strukturierten Ort 
Klinik geht es um ein Leben, das soziale Bezüge ebenso umfasst wie religiöse Vorstellungen 
und Praktiken.« (Traugott Roser, Transformation in Raum und Zeit. Seelsorge als verändernde 
Kraft im Gesundheitswesen, in: Pastoraltheologie 106 [2017], 434–448: 442). 

180 Vgl. Roser, Spiritual Care, 453. 
181 Roser formuliert: »Spiritualität ist eine der Dimensionen, die das Menschsein ausmachen« 

(Roser, Innovation Spiritual Care, 47). Rosers eigener Spiritualitätsbegriff ist dabei eher der 
Mehrdimensionalität, der des Gesundheitswesens insgesamt eher der Ganzheitlichkeit ver
bunden (vgl. Roser, Spiritual Care, 376.429.439). 

182 Körtner, Spiritualität und Medizin, 353. 
183 Als notwendig dafür erachtet er das Gespräch und die Zusammenarbeit der Disziplinen Me

dizin, Pflege, Philosophie und Theologie in Theorie und Praxis (vgl. ebd.). 
184 A. a. O., 342. 
185 Ebd. Auch Körtner, Wiederkehr, 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

on«186. Eine Medizin, die »ohne die Arbeitshypothese ›Gott‹«187 auskommt und sich 
der christlichen Bedeutung von ›Spiritualität‹ nicht bewusst ist, tut nach Körtner 
gut daran, in den interdisziplinären Dialog um ›Spiritualität‹ einzusteigen und 
damit an ihre historisch gewachsene Verbindung mit der Religion anzuknüpfen, 
um dem »unteilbaren Menschen, der mehr ist als die Summe seiner anatomischen, 
psychischen und mentalen Teile«188, gerecht zu werden. Für Körtner bringt der Be
griff der ›Mehrdimensionalität‹ zum Ausdruck, dass und inwiefern ›Spiritualität‹ 
im Hinblick auf das Gesundheitswesen von Bedeutung ist.189 

Karle kommt – ebenso wie Roser – von Spiritual Care ausgehend auf ›Spiritua
lität‹ zu sprechen. Auch ihre Rede von ›Spiritualität‹ trägt deutlich die Konnotation 
der Mehrdimensionalität.190 So hat ›Spiritualität‹ für Karle einen engen Bezug zur 
Seele, da Spiritual Care »die spirituelle Dimension im Erleben von Krankheit«191 in 
den Blick nimmt. Spiritual Care befasst sich mit Seele und Geist, Wertvorstellungen, 
Hoffnung, Gefühlen und Vorstellungen über Leben und Sterben.192 Durch Spiritual 
Care wird die »Sorge um die Seele […] eine Grunddimension innerhalb des Medizin
systems«193 und es ist nicht mehr nur Religion für die Seele zuständig. Die Ursache 
für diese Neuerung sieht Karle in »einer Sehnsucht nach Ganzheitlichkeit«194 in der 
funktional differenzierten Gesellschaft: 

»In vieler Hinsicht reagiert diese Sehnsucht auf die fragmentierte moderne Le
benswelt, die dem Individuum zumutet, viele verschiedene Selbste für viele ver

186 Körtner, Spiritualität und Medizin, 342. 
187 A. a. O., 337. 
188 A. a. O., 354. 
189 Den Begriff ›Ganzheitlichkeit‹ überlasst er der Rede anderer (vgl. zu Ganzheitlichkeit a.a.O., 

337.342 und zur Mehrdimensionalität a.a.O., 353). 
190 In einem früheren Aufsatz von 2010 beschreibt Karle ihr Verständnis von ›Spiritualität‹ aus

führlicher: »So geht es bei der Suche nach Spiritualität nicht unbedingt um die Suche nach 
Gott, sondern eher um die Suche nach dem Ich, um die Suche nach Sinn in Situationen, die 
als unbarmherzig kontingent erfahren werden, in denen man die Kontrolle über das eigene 
Leben verloren hat und zutiefst verunsichert ist. Moderne Spiritualität ist ein synkretistisches 
Phänomen, collagiert mit Elementen von Esoterik, New Age, Christentum und Buddhismus. 
Die Tendenz zur Entkonkretisierung von Religion ist dabei unübersehbar. Deshalb geht diese 
Form moderne Spiritualität auch Hand in Hand mit einer zunehmenden Entkirchlichung. Es 
erscheint auf diesem Hintergrund zweifelhaft, ob die Kirchen vom ›Megatrend Spiritualität‹ 
profitieren können, selbst wenn sie sich auf die spätmoderne Spiritualität in ihren eigenen 
Praxen, sei es in Heilungsgottesdiensten oder in der Krankenhausseelsorge, einstellen.« (Kar
le, Perspektiven der Krankenhausseelsorge, 545 [Hervorhebungen im Original]). 

191 Karle, Chancen und Risiken, 59. 
192 Vgl. ebd. 
193 Ebd. [im Original teilweise hervorgehoben]. 
194 A. a. O., 62 [im Original teilweise hervorgehoben]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 85 

schiedene soziale Kontexte auszubilden. Was dem Individuum bleibt, ist das Pro
blem seiner Identität, seiner Einheit oder Ganzheit.«195 

Auch Karle nennt den Begriff der Ganzheitlichkeit im Kontext von ›Spiritualität‹, 
nimmt aber wie Körtner eine kritische Haltung zu ihr ein. Expliziter und konkre
ter als dieser benennt sie die Risiken einer Integration der spirituellen Dimension 
in das medizinische System. Denn eine solche Integration kann auch mit »Über
griffigkeiten«196 einhergehen und »totale, repressive Züge«197 annehmen, weshalb 
»Taktgefühl«198 im Bereich Spiritual Care und insbesondere im Hinblick auf ›Spiri
tualität‹ für sie eine entscheidende Rolle spielt. 

Insgesamt benennen alle drei Autor*innen im Zusammenhang mit ›Spiri
tualität‹ an zentraler Stelle den Ausdruck ›Ganzheitlichkeit‹. Das für die Rede 
von ›Spiritualität‹ allerdings bei allen zugrunde liegende gemeinsame Argumen
tationsmuster ist das der ›Mehrdimensionalität‹ – mit der eben nicht, wie mit 
›Ganzheitlichkeit‹ suggeriert, Vollständigkeit konnotiert ist. Vielmehr geht es den 
Autor*innen um eine Erweiterung der Perspektiven auf Menschen und ihre Krank
heit bzw. Gesundheit. Dass diese Perspektivenerweiterung im Gesundheitswesen 
aktuell erfolgt, wird von allen Autor*innen positiv bewertet und als eine Chance 
dafür gesehen, Theologie und Medizin bzw. Seelsorge und Gesundheitswesen 
miteinander ins Gespräch zu bringen. 

3.3.2 Begriffliche Unschärfe und Positionalität 
Mit den interdisziplinären Zusammenhängen der Denkfigur ›Mehrdimensionali
tät‹ eng verbunden ist eine weitere Argumentationslinie, welche die zwei auf den 
ersten Blick gegensätzlichen Aspekte der begrifflichen Unschärfe von ›Spiritualität‹ 
und deren Fokussierung auf spezifische Inhalte miteinander verbindet. Alle drei Au
tor*innen nehmen diese Verknüpfung in sehr unterschiedlicher Weise vor. Dass die 
Verknüpfung jedoch erfolgt, ist für die Argumentationen und das Verständnis von 
›Spiritualität‹ jeweils zentral und deshalb hier genauer darzustellen. 

Roser widmet dem Thema der »begrifflichen Unschärfe«199 von ›Spiritualität‹ ein 
Teilkapitel und befasst sich auch mit der Frage nach der individuellen Bestimmung 
von ›Spiritualität‹. Denn die »definitorische Uneindeutigkeit ist Mangel und Stär
ke«200 von ›Spiritualität‹ zugleich. Dementsprechend impliziert das weite Verständ
nis von ›Spiritualität‹ bei Roser für Spiritual Care eine »offene und nicht-normati

195 Ebd. Damit sind selbstverständlich auch »Freiheitsgewinne« (ebd. [im Original hervorgeho
ben]) verbunden. 

196 A. a. O., [im Original hervorgehoben]. 
197 Ebd. 
198 Ebd. [im Original hervorgehoben]. 
199 Roser, Spiritual Care, 399. 
200 A. a. O., 400. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

ve Haltung der Begleitung anbietenden Person«201. Dieser Offenheit entsprechend 
steht die Rede von ›Spiritualität‹ bei Roser auch für eine »Distanz zu den institu
tionalisierten Formen von Religion […] im Sinn von Individualisierung und Sub
jektivierung«202. ›Spiritualität‹ hat damit die Aufgabe »Individualität, Subjektivi
tät und Authentizität zu gewährleisten.«203 Für Seelsorgende bedeutet dies, Vielfalt 
und Widersprüchlichkeiten bei ihrem Gegenüber auszuhalten und vor allem darauf 
zu zielen, dass Einzelne ihre Situation deuten können.204 So gewinnt der grundsätz
lich unscharfe Bereich ›Spiritualität‹ bei der Begegnung mit einer Person an Kon
tur.205 Oder in anderen Worten: Offenheit und Bestimmtheit treffen aufeinander.206 

Der grundsätzlich offene und weit gefasste Begriff ›Spiritualität‹ gewinnt je
weils konkrete Gestalt. Begriffliche Unschärfe und individuelle Positionalität stehen 
bei Roser damit in engem Zusammenhang und bilden eine zweipolige Denkfigur im 
Kontext der Rede von ›Spiritualität‹. 

Im Unterschied zu Roser will Körtner gerade die christliche ›Spiritualität‹ profi
lieren, und zwar in zwei Richtungen – nämlich »[i]n Auseinandersetzung mit heu
tigen Formen synkretistischer Spiritualität wie mit dem modernen Gewohnheits
atheismus«207. Dementsprechend stellt er dem »Modewort«208 ›Spiritualität‹, das 
er »synkretistisch«209 konnotiert, sein (christliches) Verständnis von Spiritualität 
entgegen. Diese Gegenüberstellung beruht auf verschiedenen Grundannahmen. So 
sieht Körtner im Hinblick auf die Rede von ›Spiritualität‹ ein Problem darin, dass 
auch von christlicher Seite aus eine »synkretistische Theologie der Religionen«210 
vertreten wird, welche die Mystik als gemeinsamen Kern aller Religionen sieht, die 

201 A. a. O., 406f. 
202 A. a. O., 429. Dies wiederum sei gerade im multikulturellen Kontext von Bedeutung: »Gera

de im Zusammenhang mit der Forderung nach kultureller Kompetenz und Kultursensitivität 
ist die Achtung individueller Spiritualität als einer gemeinsamen Haltung von Bedeutung, 
weil sie davor schützt, den Einzelnen ebenso auf seine Zugehörigkeit zu einer bestimmten 
ethnischen oder religiösen Gruppe zu reduzieren, wie – in der Medizin – auf seine Rolle als 
Patient.« (Roser, Seelsorge und Spiritual Care, 66f). 

203 A. a. O., 70. 
204 Vgl. Roser, Spiritual Care, 403.410. 
205 Vgl. A. a. O., 406. Dies gilt auch über das persönliche Gespräch hinaus im organisationalen 

Kontext: Die »programmatisch-pragmatische Unschärfe des Spiritualitätsbegriffs wird durch 
Seelsorge in Spiritual Care in individuelle Bestimmtheit durch Konsultation, Zusammenar

beit und Koordination und durch Überweisung überführt.« (A. a. O., 412). 
206 Vgl. a.a.O., 453. 
207 Körtner, Wiederkehr, 68f. 
208 Körtner, Spiritualität und Medizin, 340. 
209 Nach einer Aufzählung verschiedenster Formen heutiger Spiritualität spricht Körtner von 

»unterschiedlichsten synkretistischen Mischungen und westlichen Adaptationen von Ele
menten östlicher Religionen« (ebd.). 

210 A. a. O., 339. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 87 

einzelnen Religionen dabei aber vereinnahmt und verwischt.211 Dieser und anderen 
Deutungen des Begriffs stellt er die ursprünglich christliche Deutung von ›Spiritua
lität‹ entgegen, die für ihn vor allem »geistliches Leben«212 und eine »Lebensführung 
gemäss dem Liebesgebot«213 bedeutet. 

Die besondere Verknüpfung von Unschärfe bzw. Offenheit und Positionalität 
zeigt sich bei Körtner darin, dass er die Thesen zu ›Spiritualität‹, in die sein Text 
mündet, jeweils explizit christlich begründet, deren Konkretion jedoch allgemein
gültig ohne dezidiert religiöses Vokabular formuliert.214 Auch bei Körtner sind also 
Unschärfe – oder besser: Offenheit – und Positionalität in einer Denkfigur mitein
ander verknüpft, wobei die entsprechende Argumentation im Vergleich zu der Ro
sers sozusagen umgekehrt funktioniert: Das christlich-positionelle Argument steht 
am Anfang und wird dann so offen umformuliert, dass auch Positionen jenseits des 
christlichen Glaubens daran anschließen können. 

Karle schließlich geht ebenso wie Roser vom weiten Spiritualitätsbegriff des 
Medizinsystems aus, der die Voraussetzung für Spiritual Care bildet und »in einer 
pluralistischen Gesellschaft möglichst neutral und unbestimmt gefasst«215 werden 
muss. In diesem Zusammenhang zitiert sie die katholischen Theologen Simon 
Peng-Keller und Eckhard Frick. Im Unterschied zu Roser problematisiert sie jedoch 
zwei Aspekte der Rede von ›Spiritualität‹, die eng miteinander verbunden sind, und 
arbeitet dann die Bedeutung von religiöser Positionalität heraus. 

Sie problematisiert erstens die Annahme einer weltanschaulich neutralen ›Spi
ritualität‹, da »jeder Spiritual Care Giver mit einer impliziten oder expliziten An
thropologie, mit gewissen Grundannahmen und Plausibilitäten im Hinblick auf ei
ne religiös oder nicht-religiös getönte Spiritualität«216 agiert, ohne deren Reflexion 
erhöhte »Manipulationsgefahr«217 besteht. Die Ursache für die Annahme scheinba
rer Objektivität sieht Karle in der individualistischen Engführung des Spiritualitäts
begriffs.218 Denn diese klammert aus, dass die Rede von ›Spiritualität‹ »immer et
was mit religiösen, esoterischen, im Moment oft auch kirchenfeindlichen Seman
tiken und Strömungen zu tun [hat; erg.: K. D.], die gesellschaftlich plausibel und 

211 Vgl. a.a.O., 339f. Vgl. auch Körtner, Wiederkehr, 97. 
212 Körtner, Spiritualität und Medizin, 341 [im Original hervorgehoben]. 
213 Ebd. 
214 So beschreibt er ›Spiritualität‹ als »Kommunikation zwischen Mensch und Gott und zwischen 

den Menschen untereinander« (a.a.O., 356) und deutet damit »die Atmosphäre, in der die 
Kommunikation zwischen Arzt und Patient stattfindet« (ebd.). 

215 Karle, Chancen und Risiken, 59. 
216 A. a. O., 60 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
217 Ebd. 
218 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

anschlussfähig sind«219. Dabei werden Aspekte wie Kultur und Geschlecht unter
schätzt.220 

Zweitens – und das klang im Genannten bereits an – geht für Karle mit Spiritual 
Care und dem damit verbundenen weiten Spiritualitätsbegriff nicht selten auch ein 
»gewisser antikirchlicher Affekt«221 einher, auf dessen Basis Spiritual Care ebenso 
wie entsprechende Spiritual Care Giver als »viel breiter aufgestellt«222 gesehen wer
den als religiös bzw. konfessionell gebundene Seelsorge bzw. Seelsorgende. 

Dem auf diese Weise problematisierten Spiritualitätsbegriff stellt Karle dann 
das spezifisch christliche Verständnis von ›Spiritualität‹ gegenüber.223 Gerade im 
konkreten religiösen Profil von Seelsorger*innen liegt dabei für Karle eine Chance. 
Denn es sei entscheidend zu beachten, dass Seelsorgende immer auch eine Traditi
on und die damit verbundene Gemeinschaft repräsentieren.224 Geht diese konkrete 
›Spiritualität‹ aufgrund idealisierter Neutralität hingegen unter, wird »Religion ent
konkretisiert, entleert und abstrakt […] und die religiöse Sprachfähigkeit verküm
mert«225. 

Die zugrunde liegende Denkfigur ist eine mit ›Spiritualität‹ verknüpfte Verbin
dung von Unschärfe und Positionalität. Diese ist bei Karle eher im Sinne einer Ge
genüberstellung oder Unterscheidung einer religions- und damit traditionsunab
hängigen, individualistischen, schwer greifbaren und vagen Rede und Praxis von 
›Spiritualität‹ von der reflektiert traditionsgebundenen und damit konkreten Seel
sorge zu verstehen. Letztere bringt eine »konstruktive Außenperspektive«226 ins Ge
sundheitssystem ein. Diesem Spiritualitätsverständnis stellt Karle also christliche 
›Spiritualität‹ bzw. Religion gegenüber.227 

219 Ebd. 
220 Vgl. ebd. unter Verweis auf Emmanuel Lartey, In living color. An intercultural approach to 

pastoral care and counseling, London 2003. 
221 Karle, Chancen und Risiken, 60 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
222 Ebd. 
223 Vgl. a.a.O., 59 unter Verweis auf Eberhardt Hauschildt, »Spiritual Care« – Eine Herausforde

rung für die Seelsorge?, in: Materialdienst der Evangelischen Zentralstelle für Weltanschau

ungsfragen 3 (2013), 83–90. 
224 Vgl. Karle, Chancen und Risiken, 61.65. 
225 A. a. O., 61. Dies entspricht auch der Kritik Karles an einem rein funktionalen Religionsbe

griff: »Wird Religion als religiöse Kommunikation verstanden, richtet sich der Blick primär 
auf die sichtbare, kontingent gegebene Religion, die kulturell und historisch Gestalt gewon
nen hat. Wird Religion hingegen abstrakt und privatisiert verstanden, wird sie entkörperlicht 
und entsinnlicht, formalisiert und schematisiert« (a.a.O., 62 [im Original teilweise hervorge
hoben]). 

226 A. a. O., 65. 
227 Diese Gegenüberstellung zweier Pole wird auch an den wenigen Beispielen bildhafter Spra

che in der Argumentation deutlich: So steht die »markante Physiognomie« konkreter Reli

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 89 

Bei allen drei Autor*innen ist die Rede von ›Spiritualität‹ durch den interdiszi
plinären Kontext, in dem sich der Diskurs um Spiritual Care bewegt, über die Denk
figur der ›Mehrdimensionalität‹ eng mit der zweipoligen Denkfigur ›Unschärfe und 
Positionalität‹ verbunden. Diese wird von den Autor*innen jeweils unterschiedlich 
in die Argumentation mit einbezogen. Gemeinsam ist allen drei Argumentations
gängen die Gegenüberstellung eines weiten Spiritualitätsbegriffs mit einer inhalt
lichen Konkretisierung von ›Spiritualität‹. 

3.3.3 Well-Being und Macht 
Schließlich findet sich noch eine dritte Argumentationslinie, die ebenfalls im Zu
sammenhang der Rede von ›Spiritualität‹ scheinbar gegensätzliche Themen mitein
ander verknüpft. Auch hier findet sich die Verbindung bei allen drei Autor*innen – 
und ist damit gerade in ihrer scheinbaren Spannung eine entscheidende Konnota
tion von ›Spiritualität‹ im Kontext von Spiritual Care. Es handelt sich um die Ver
knüpfung von ›Well-Being‹ und ›Macht‹. 

Roser versteht die Unschärfe des Spiritualitätsbegriffs in erster Linie als »Chan
ce«228. Darüber hinaus verknüpft er ›Spiritualität‹ »mit dem Begriff des Glaubens 
als Lebenskraft«229 im Sinne der fides qua creditur und definiert im Anschluss 
daran »Lebenssättigung« als Leitbegriff für die Seelsorge: »Das Ziel ist die Ermög
lichung der aktiven Teilnahme und passiven Teilhabe an einem Leben im vollen 
Sinn von Well-Being, von Schalom.«230 Nicht mehr nur Gesundheit ist demnach 
Ziel des Gesundheitswesens, sondern – durch den Akzent auf Palliative Care – 
Well-Being.231 Aus theologischer Perspektive versteht Roser hierunter allerdings 
nicht »wellness« oder »Wohlfühlen«, sondern Wohlbefinden im Sinne dessen, was 
biblisch mit »Schalom« bezeichnet wird.232 Durch diese Deutung sind Seelsorge 
als Spiritual Care und auch ›Spiritualität‹ bei Roser weniger Teil der kategorialen 
Unterscheidung »gesund vs. krank«, sondern streben vielmehr dimensional und 
in der Perspektive christlicher Hoffnung auf Schalom ein möglichst umfassendes 
Well-Being an.233 Der Aspekt der Hoffnung ist dabei für Roser entscheidend, weil 
sich Spiritual Care dadurch in gewisser Weise einer Überbewertung des funktio
nierenden gesunden Körpers als Ziel des Gesundheitssystems entziehen kann. 

gion der »dünnen«, weil entkonkretisierten Religion entgegen, und der »Bedeutungsnebel« 
rund um ›Spiritualität‹ den »Ecken und Kanten« der Religion (a.a.O., 62). 

228 Roser, Spiritual Care, 399.405.443.453. 
229 A. a. O., 462 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
230 A. a. O., 468. 
231 A. a. O., 384. 
232 Vgl. a.a.O., 379f. 
233 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Insgesamt sind Rosers Aussagen zu ›Spiritualität‹ von einer positiven Argu
mentation und entsprechend positiver bzw. optimistischer Sprache geprägt.234 Der 
Aspekt des »Aushaltens« von Leid spielt bei ihm nur eine untergeordnete Rolle.235 
Roser akzentuiert vor allem die Möglichkeiten und Chancen, die mit der Rede von 
›Spiritualität‹ einhergehen: 

»Wo auch immer Seelsorge sich im Gesundheitswesen einbringt, verlangt sie 
einen Perspektivwechsel, ersetzt sie einen Ander-Ort und markiert eine Ander- 
Zeit. Begreift Seelsorge ihr Handeln, Da-Sein und Begleiten in diesem Sinn, dann 
sagt sie bewusst Ja zum Kontext des Gesundheitswesens und beteiligt sich am 
Diskurs, im Bewusstsein dessen, dass es auch um Macht und Geltungsansprüche 
geht. Seelsorge ›besiedelt‹ gezielt die zunehmend für Spirituelles freigehaltenen 
Räume und Zeiten und tut das, was ihrer Tradition entspricht: Sie führt Gespräche, 
die pastoralpsychologisch geschult sind, aber keine Psychotherapie darstellen, 
sie berät in ethischen Fragen und Fragen der Therapieentscheidung, ohne nor
mative Ansprüche geltend zu machen, sie ermöglicht der Gesprächspartnerin 
oder dem Gesprächspartner freie Bestimmung der individuellen Spiritualität, 
des Glaubens und der Wertvorstellungen, ohne normative Vorgaben zu machen. 
Sie eröffnet damit ihrem Gegenüber Raum, um sich anders zu zeigen, sich an
ders zu beteiligen und anders gesehen zu werden, als dies im System vielleicht 
vorgesehen ist und geschieht.«236 

Die positive Herangehensweise bzw. Darstellung dominiert bei Roser auch die im 
genannten Zitat nur mit wenigen Worten angedeuteten Probleme und Herausfor
derungen (»Macht«, »Tradition«, »normative Vorgaben«, »anders … als dies im Sys
tem vielleicht vorgesehen ist«), die sich daraus für Seelsorge im Gesundheitssystem 
ergeben können. ›Spiritualität‹ dient der positiven Konnotation von Spiritual Care. 

Körtner hingegen nimmt in einem ganzen Abschnitt unter der Überschrift »Die 
Ambivalenz von Religion und Spiritualität«237 Bezug darauf, dass bisherige empi
rische Studien sowohl negative als auch positive Auswirkungen von Religion und 
›Spiritualität‹ zeigen und kritisiert eine rein auf positives Denken reduzierte Rede 
von ›Spiritualität‹ explizit.238 Er nimmt dabei auch explizit kritisch Stellung.239 Die 

234 In Verknüpfung mit ›Spiritualität‹ und Spiritual Care ist die Verwendung positiver Begriffe 
auffällig: ganzheitlich (a.a.O., 429), umfassend (a.a.O., 453.463), eingebunden (a.a.O., 411), 
integrativ (a.a.O., 436), inklusiv (a.a.O., 453), Potenzial (a.a.O., 444), angeboten (a.a.O., 461), 
Chance (a.a.O., 405, 453, 412, 434, 443), well-being (a.a.O., 377, 379f, 411, 436, 468). 

235 Vgl. a.a.O., 16.192.380. 
236 A. a. O., 498f. 
237 Körtner, Spiritualität und Medizin, 350 [im Original hervorgehoben]. 
238 Vgl. a.a.O., 350–353. 
239 Vgl. a.a.O., 353. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 91 

Rede von ›Spiritualität‹ trägt damit auch bei ihm die Konnotation ›Well-Being‹, al
lerdings mit kritischem Impetus. 

Karle sieht – im Gegensatz zu Roser und deutlicher als Körtner – im Zusammen
hang der Rede von Lebensqualität und Sinnfindung durch Spiritual Care das Risi
ko für ein »Harmoniediktat der neuen Spiritualität«240. Christliche ›Spiritualität‹ 
hingegen kann und soll nach Karle auch Disharmonie und Sinnlosigkeit aushalten. 
Möglich wird dieses Aushalten in der Seelsorge durch den Gottesbezug.241 Karle un
terstreicht dies mit dem Verweis auf den gewaltsamen Tod Jesu.242 

Die Herausforderung einer (zu) positiven Deutung von ›Spiritualität‹ verbindet 
folglich die unterschiedlichen Argumentationen zu ›Spiritualität‹ und Spiritual Ca
re. Bei allen drei Autor*innen ist diese verbunden mit der Thematik der Macht. 

Bei Roser wird dies neben den oben genannten Andeutungen an seiner bildlichen 
Rede von einem »Gerangel um Patienten und Kompetenzen«243 zwischen Seelsorge 
und Psychotherapie deutlich.244 Die positive Darstellung der Chancen und Möglich
keiten von ›Spiritualität‹ durch Spiritual Care wird vor diesem Hintergrund als Ro
sers Umgang mit der Machtthematik im Gesundheitswesen erkennbar: Wendet sich 
Seelsorge verstärkt der Frage nach ›Spiritualität‹ zu, ergeben sich auch für Seelsor
ge neue Möglichkeiten der Integration in das Gesundheitssystem und dadurch ihres 
Fortbestehens auch im Krankenhaus. 

240 Karle, Chancen und Risiken, 63 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
241 Vgl. a.a.O., 64. 
242 Vgl. a.a.O., 63. Aus diesem Grund kritisiert sie die Definition von Spiritual Care bei Roser (vgl. 

a.a.O., 64). 
243 Roser, Spiritual Care, 436. Dies ist eine der wenigen Stellen, an denen Roser bildliche Spra

che verwendet. Roser weist außerdem darauf hin: »Durch die Entwicklung von Spiritual Ca
re als ein integratives Konzept im Rahmen des Gesundheitswesens wird das Verhältnis der 
Disziplinen und Professionen und damit nötige Abgrenzungen und Zuständigkeiten neu be
stimmt werden müssen.« (Ebd.). An anderer Stelle beschreibt er die Furcht von Seiten der 
Theologie, »dass andere Berufsgruppen, insbesondere Medizin und diverse Therapieberu
fe sich das Feld spiritueller Begleitung aneignen« (Traugott Roser, Könnte es von Bedeutung 
sein, in der Seelsorge von Gott zu reden?, in: WzM 70 [2018], 132–147: 140f). Er selbst betont 
hingegen gerade die Herausforderung, sich offen mit dem Spiritualitätsdiskurs in den Ge
sundheitswissenschaften und dessen empirischen Studien auseinanderzusetzen (vgl. a.a.O., 
141). 

244 In anderen Texten thematisiert Roser ausführlicher die Frage nach Zuständigkeiten: »Nüch
tern betrachtet dienen solche Überlegungen als Ausgangspunkt zu einer Verlagerung der 
Zuständigkeit für existentielles Wohlbefinden von der Seelsorge an nicht-religiöse Psycho
logie/-therapie.« (Roser, Innovation Spiritual Care, 49). Es »wird deutlich, dass die inhaltliche 
Füllung des Begriffs Spiritualität – mit weniger oder mehr religiösen Anteilen – Konsequen
zen hat für die Operationalisierung in therapeutische Handlungskonzepte und nicht zuletzt 
für die Klärung der Frage, welche Profession den Zuschlag für Spiritual Care erhalten soll« 
(a.a.O., 49f). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Anders als Roser macht Körtner explizit deutlich, dass bei der Begriffsbestim
mung von ›Spiritualität‹ auch »pragmatische Interessen«245 eine Rolle spielen: Es 
geht um Fragen der Finanzierung und der Konkurrenz, z.B. zur Psychotherapie.246 
Das Rekurrieren auf einen ins Positive verzerrten Spiritualitätsbegriff steht damit 
in engem Zusammenhang. 

Auch Karle macht deutlich, dass der Wunsch des Medizinsystems, ausgehend 
vom palliativen Bereich die Integration einer spirituellen bzw. seelisch-geistigen 
Dimension in das Gesundheitswesen anzustreben, aus Sicht der Seelsorge impli
ziert, dass sie »nicht mehr als gegebenenfalls verzichtbar betrachtet«247 werden 
kann. Der Einbezug des Well-Being durch die Rede von ›Spiritualität‹ wertet dabei 
die praktische Bedeutung von Seelsorge auf. Entscheidender als diese pragmati
sche bzw. macht-orientierte Argumentation ist für Karle jedoch, die Unterschiede 
der Systemlogiken von Gesundheitssystem und Religionssystem – die sich im 
unterschiedlichen Verständnis von ›Spiritualität‹ spiegeln – zunächst »anzuer
kennen«248, um dann im Hinblick auf Spiritual Care die Rolle von Seelsorge zu 
klären.249 

Insgesamt lässt sich festhalten, dass bei den Autor*innen ›Well-Being‹ und 
Macht auf unterschiedliche Weise miteinander verknüpft sind. Deutlich wird je
doch auch, dass das häufig mit ›Spiritualität‹ assoziierte ›Well-Being‹ und die Frage 
der Macht im Gesundheitssystem durchgehend miteinander in Verbindung stehen. 
Beide sind mit der Denkfigur der ›Mehrdimensionalität‹ verknüpft. 

3.4 Zwischenfazit 

Als zentrale gemeinsame Argumentationslinie der genannten Ansätze zu ›Spiritua
lität‹ im Bereich von Spiritual Care erweist sich der Begriff der ›Mehrdimensiona
lität‹. Er ist die argumentative Basis für die daran anschließenden polaren Denk
figuren ›Unschärfe und Positionalität‹ sowie ›Well-Being und Macht‹. In Ausein
andersetzung mit dem Menschenbild und dem Gesundheitsbegriff der Medizin – 
alle zitieren die WHO – lehnen die Autor*innen eine Engführung von Gesundheit 
und Wohlbefinden auf physische Gesundheit ab und unterstützen die Einbeziehung 
von ›Spiritualität‹ ins Medizinsystem. Roser spricht von ›Spiritualität‹ als der »vier
ten Säule« im Gesundheitssystem, Körtner fordert einen interdisziplinären Dialog 
von Medizin, Pflege, Philosophie und Theologie, Karle argumentiert ausgehend von 

245 Körtner, Spiritualität und Medizin, 346. 
246 Vgl. a.a.O., 348f. 
247 Karle, Chancen und Risiken, 59. 
248 Ebd. 
249 Dies muss »nicht konfliktfrei« (ebd.) erfolgen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 93 

einer »Sehnsucht nach Ganzheitlichkeit« in der funktional differenzierten Gesell
schaft. Alle Autor*innen knüpfen dabei an die wachsende Verbreitung der Rede von 
›Spiritualität‹ in der Medizin bzw. im Gesundheitswesen an. Sie verstehen ›Spiri
tualität‹ als Oberbegriff, unter den als Spezialfall auch ›christliche Spiritualität‹ fällt. 
Diese breite Verwendung von ›Spiritualität‹ ist ihr Anknüpfungspunkt für das inter
disziplinäre Gespräch über ›Spiritualität‹ im Gesundheitswesen bzw. besonders im 
Krankenhaus. Zugleich ist ihre Perspektive dezidiert christlich. 

Eine Differenzierung innerhalb der Denkfigur ›Mehrdimensionalität‹ ergibt 
sich, da die Argumentationen von Roser und Karle mit praktisch-theologischem Fo
kus sehr am konkreten System und den konkreten Fragestellungen im Krankenhaus 
orientiert sind und ihre Gesamtargumentation von der Palliative Care herkommt, 
während Körtners Argumentation eher am Wissenschaftsdiskurs andockt und an 
der systematisch-theologischen Positionierung im interdisziplinären Gespräch 
mit der Medizin interessiert ist. Diese unterschiedlichen Herangehensweisen 
sind verbunden mit einem eher weiten (Roser, Karle) bzw. einem eher christlich 
zugespitzten (Körtner) Spiritualitätsbegriff. 

Im Kontext von Spiritual Care und auf Basis der Denkfigur ›Mehrdimensiona
lität‹ wird versucht, einen Spiritualitätsbegriff zu formulieren, der an einen wei
ten wissenschaftlichen Gebrauch von ›Spiritualität‹ anknüpft, mit dem das Gesund
heitswesen bzw. die Medizin arbeiten kann, und der zugleich Raum lässt für eine 
christliche Füllung. Diese Zweipoligkeit spiegelt sich in den beigeordneten Denkfi
guren der ›Unschärfe und Positionalität‹ sowie ›Well-Being und Macht‹. 

4. Erfahrung 

4.1 Einleitung zu ›Spiritualität‹ und Körper 

Ein weiterer Kontext fällt auf, in dem in der Praktischen Theologie vielfach von ›Spi
ritualität‹ die Rede ist. Es handelt sich um den Bereich ›Körper‹, genauer gesagt: der 
körperbezogenen Praxis. Dies ist nicht überraschend, da der Körper spätestens seit 
den 1960er Jahren mit der Orientierung an den Humanwissenschaften zum Thema 
in der Praktischen Theologie wird.250 In den letzten Jahren werden dabei vermehrt 
auch Körper und ›Spiritualität‹ miteinander verknüpft und diese Verbindung reflek
tiert. 

250 Vgl. Albrecht Grözinger, Vom Verschwinden und der Wiederkehr des Körpers in der Prakti
schen Theologie, in: Christina Aus der Au/David Plüss (Hg.), Körper – Kulte. Wahrnehmungen 
von Leiblichkeit in Theologie, Religions- und Kulturwissenschaften (Christentum und Kultur 
6), Zürich 2007, 75–91: 87f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Ganz unterschiedliche Praktiken bilden hier den Ausgangspunkt. Sabine Bay
reuther untersucht die Praxis christlicher Meditation, Tatjana K. Schnütgen den 
Tanz.251 Peter Bubmann befasst sich mit Musik und Singen im Zusammenhang 
mit ›Spiritualität‹. Dabei stellt er Singen als Zusammengehörigkeit von »Aktivität 
und Empfänglichkeit«252, von Individualität und Sozialität dar.253 Antonia Rumpf 
untersucht moderne Fastenpraktiken und spricht in diesem Zusammenhang eben
falls immer wieder auch von ›Spiritualität‹.254 Auch sie beobachtet, dass die Praxis 
des Fastens teilweise als intensive Körpererfahrung erlebt wird, während andere 
Fastende eher den Aspekt der Sozialität herausstellen.255 

Besonders umfassend wird die Praxis des Pilgerns erforscht und diskutiert. Der 
Diskurs reicht weit über die Praktische Theologie hinaus. Sowohl in der Religions
wissenschaft (Sebastian Murken, Isabella Schwaderer) als auch in der Soziologie 
(Patrick Heiser) und der Psychologie (Tatjana Schnell) wird diese populäre Praxis 
thematisiert.256 Zahlreiche Veröffentlichungen zum Pilgern im Bereich der Prakti
schen Theologie stammen außerdem von Detlef Lienau.257 Auch Ralph Kunz hat eine 
Monographie zum Thema vorgelegt, in der er Pilgern als »ein sehr diffuses spiritu
elles Phänomen«258 beschreibt. 

251 Sabine Bayreuther, Meditation. Konturen einer spirituellen Praxis in semiotischer Perspekti
ve (APrTh 43), Leipzig 2010; Tatjana K. Schnütgen, Tanz zwischen Ästhetik und Spiritualität. 
Theoretische und empirische Annäherungen (Research in contemporary religion 26), Göttin
gen 2019. 

252 Peter Bubmann, Singen als Modell christlicher Spiritualität und die Bedeutung der Hymno

logie für die Aszetik, in: Ann-Sophie Markert/Saskia von Münster (Hg.), Musik, Spiritualität, 
Lebenskunst. Studien zu Ästhetik und Musik aus theologischer Perspektive (Beiträge zu Lit
urgie und Spiritualität 35), Leipzig 2022, 15–23: 16. 

253 Vgl. a.a.O., 23. 
254 Vgl. Antonia Rumpf, Wozu fasten? Eine empirische Theologie moderner Fastenpraktiken in 

Deutschland (rerum religionum 13), Bielefeld 2024, 67. 
255 Vgl. a.a.O., 194–198 bzw. 211–218. 
256 Vgl. Sebastian Murken/Franziska Dambacher, Religion, Freizeit und Tourismus. »Ich bin dann 

mal weg«: Religionspsychologische Überlegungen zur gegenwärtigen Popularität von Pilger
reisen, in: Psychologie in Österreich 30 (2010), 6–12; Isabella Schwaderer, Pilgern – eine re
ligionswissenschaftliche Einordnung eines zeitgenössischen Phänomens, in: Theologie der 
Gegenwart 62 (2019), 95–106; Patrick Heiser/Christian Kurrat (Hg.), Pilgern gestern und heu
te. Soziologische Beiträge zur religiösen Praxis auf dem Jakobsweg, Münster/Berlin 2012; Tat
jana Schnell, Psychologie des Lebenssinns, 2., überarb. u. erw. Auflage Berlin 2020. 

257 Vgl. v.a. Detlef Lienau, Religion auf Reisen. Eine empirische Studie zur religiösen Erfahrung 
von Pilgern (PThK 24), Freiburg i. B. 2015. 

258 Ralph Kunz, Pilgern – Glaube auf dem Weg (Forum Theologische Literaturzeitung 36), Leipzig 
2019, 23. Auch Traugott Roser hat eine – allerdings eher autobiographische – Monographie 
zum Thema veröffentlicht (vgl. Traugott Roser, ¡Hola! bei Kilometer 410. Mit allen Sinnen auf 
dem Jakobsweg, Göttingen 2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 95 

4.2 Textgrundlage 

Für die Analyse der Rede von ›Spiritualität‹ im Kontext Körper in der Praktischen 
Theologie werden zunächst zwei Monographien herangezogen, die den Begriff ›Spi
ritualität‹ in ihrem Titel tragen und damit zentral platzieren. Es sind dies »Medita
tion. Konturen eine spirituelle Praxis in semiotischer Perspektive« von Sabine Bay
reuther sowie »Tanz zwischen Ästhetik und Spiritualität« von Tatjana K. Schnüt
gen. Dem wird die Monographie »Religion auf Reisen« von Detlef Lienau zum Pil
gern angefügt, sodass die Textgrundlage aus drei Dissertationen besteht, die Kör
perpraktiken im christlich-protestantischen Bereich untersuchen und den Begriff 
›Spiritualität‹ mehr oder weniger prominent verwenden. Als gemeinsame grundle
gende Denkfiguren der Argumentation lassen sich ›(Körper-)Erfahrung‹, ›Deutung‹ 
und ›Sozialität‹ als Konnotationen von ›Spiritualität‹ ausmachen. 

Sabine Bayreuther (2010): Meditation als spirituelle Praxis 
Sabine Bayreuther befasst sich in ihrer Dissertation »Meditation. Konturen einer 
spirituellen Praxis in semiotischer Perspektive« (2010) unter der Leitfrage »Was ist 
(eigentlich) Meditation?«259 mit den drei Meditationsmethoden Schriftgebet, Her
zensgebet und Zen, »die gegenwärtig im Rahmen kirchlicher Meditationspraxis be
sonders weit verbreitet sind«260. Um genauer zu bestimmen, was unter ›Meditation‹ 
verstanden wird, stellt sie zunächst einleitend Grundbegriffe der Semiotik vor (Kap. 
I) und untersucht dann ausführlich die drei genannten Meditationsmethoden (Kap. 
II). Abschließend setzt sie diese in Bezug zu gesellschaftlichen und kirchlichen Ent
wicklungen (Kap. III). 

Ausgangspunkt für ihre Untersuchung der Meditationsmethoden Schriftmedi
tation, Herzensgebet und Zen ist das »bewegungslose Sitzen auf dem Boden als ste
reotypes Merkmal von Meditation«261. In Bayreuthers Studie steht also eine kon
krete körperbezogene Praxisform in unterschiedlichen Ausformungen im Zentrum, 
von der aus sie auf ›Spiritualität‹ zu sprechen kommt. Dementsprechend erfasst sie 
Meditation zunächst »als eine religiöse Praxis, die zugleich voraussetzungsarm und 
von geringer Komplexität ist«262. Entscheidend ist die Haltung der Passivität, bei 
der das Individuum vor allem mit seiner Leiblichkeit und nicht wie im Alltag üblich 
»mit seiner Verstandestätigkeit«263 konnotiert wird. 

259 Sabine Bayreuther, Meditation. Konturen einer spirituellen Praxis in semiotischer Perspekti
ve (APrTh 43), Leipzig 2010, 42.285. 

260 A. a. O., 14. 
261 Ebd. 
262 A. a. O., 299. 
263 A. a. O., 300. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Im Hinblick auf ›Spiritualität‹ knüpft Bayreuther an die Rede vom »Megatrend 
Spiritualität« an, der für Theologie und Kirche eine Herausforderung darstellt, 
weil er diesen einen »Markt« bietet, den Bayreuther als Herausforderung interpre
tiert.264 

Auf dieser Annahme beruht ihre Argumentation zu ›Spiritualität‹: Nach Hin
weisen auf theologische Überlegungen zu ›Spiritualität‹ bei Peter Zimmerling und 
Hans-Martin Barth und auf die verbreiteten exegetischen und begriffsgeschicht
lichen Herleitungen und Deutungen des Begriffs ›Spiritualität‹ in der Theologie 
stellt Bayreuther den Abgleich der von ihr erarbeiteten Konturierung von Medi
tation mit der soziologischen Spiritualitätsdefinition von Hubert Knoblauch ins 
Zentrum.265 Entsprechungen von ›Spiritualität‹ und ›Meditation‹ sieht sie in allen 
von Knoblauch genannten Charakteristika von ›Spiritualität‹ gegeben: Erfahrungs- 
orientierung, Demokratisierung (teilweise verbunden mit Anti-Intellektualismus), 
Distanz zu Großorganisationen (verbunden mit individualisierter Religiosität), 
Distanz zum Dogma sowie der »Überwindung funktionaler Differenzierung der 
Lebensbereiche«266. Sie kommt zu dem Fazit: »Meditation ist also eine typische 
spirituelle Praxis, und sie ist zugleich eine Praxis, die auch in der Kirche beheimatet 
ist.«267 Bayreuther versteht folglich im Anschluss an Knoblauch ›Spiritualität‹ als 
etwas, das religiöse Praxis innerhalb und außerhalb der Kirche verbindet, das 
seinen Schwerpunkt jedoch außerhalb der verfassten Religion hat. 

Detlef Lienau (2015): Pilgern 
Detlef Lienau befasst sich in zahlreichen Veröffentlichungen mit dem Thema 
»Pilgern«. Grundlage der folgenden Analyse bildet vor allem seine Dissertation 
»Religion auf Reisen. Eine empirische Studie zur religiösen Erfahrung von Pil
gern« (2015).268 Hierin geht es Lienau darum, Theorie mit Empirie und Praxis zu 
verbinden und so im Anschluss an Gräb gelebte Religion zu erforschen: 

264 Vgl. a.a.O., 303.306 unter Verweis auf Polak, Megatrend oder Megaflop, 392 und Kirchenamt 
der EKD (Hg.), Kirche der Freiheit. Perspektiven für die Kirche im 21. Jahrhundert, Hannover 
2006, 14. Es sei hier angemerkt, dass die Auseinandersetzung mit dem Bezugsproblem Sä
kularisierung im einschlägigen EKD-Impulspapier »Kirche der Freiheit« aus dem Jahr 2006 
seitdem wiederholt für ebendiese Logik kritisiert wurde (vgl. Isolde Karle, Kirche im Reform

stress, Gütersloh 2010; Christoph Meyns, Kirchenreform und betriebswirtschaftliches Den
ken. Modelle – Erfahrungen – Alternativen, Gütersloh 2013), da sie sich deutlich einer Markt

logik unterwirft. 
265 Vgl. Bayreuther, Meditation, 303f. 
266 A. a. O., 305 [im Original hervorgehoben]. 
267 Ebd. 
268 Detlef Lienau, Religion auf Reisen. Eine empirische Studie zur religiösen Erfahrung von Pil

gern (PThK 24), Freiburg i. B. 2015. Darüber hinaus hat Lienau seine Überlegungen in zahlrei
chen Aufsätzen mit verschiedenen thematischen Schwerpunkten veröffentlicht, z.B. Detlef 
Lienau, Individualisierung von Religion?, in: ZfR 26 (2018), 85–107. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 97 

»Der theoretisch entwickelte Begriff von Religion als subjektive Sinndeutung for
dert, dass diese subjektive religiöse Praxis wahrgenommen wird, um durch sie 
wiederum den Religionsbegriff präzisieren zu können.«269 

Lienau setzt dies am populären »Erfahrungsfeld«270 Pilgern um. Dazu geht er von 
theoretischen Überlegungen zu den drei zentralen Bereichen Religion, Leiblichkeit 
und Pilgertheorien aus (Teil I), um dann in einer empirischen Studie sowohl Pilgerli
teratur als auch Einzelinterviews mit Pilger*innen zu analysieren (Teil II). Abschlie
ßend fasst Lienau die gewonnenen Erkenntnisse zusammen und endet mit einem 
Ausblick hinsichtlich Forschung und religiöser bzw. kirchlicher Praxis (Teil III). 

Gedanklicher Ausgangspunkt für die gesamte Studie ebenso wie für seine Rede 
von ›Spiritualität‹ sind die Veränderungen im religiösen Feld, die Lienau als »religi
onskulturellen Wandel«271 bezeichnet. Auf ›Spiritualität‹ kommt er dabei in unter
schiedlichen Kontexten zu sprechen. Dies sind seine theoretischen Überlegungen 
zum Religionsbegriff sowie die Reflexion der von ihm auf Basis seiner Interviews 
gebildeten Typen religiöser Erfahrung.272 

Mit der Rede von ›Spiritualität‹ erfasst Lienau verschiedene Aspekte des religi
onskulturellen Wandels gleichzeitig. Dies ist erstens die Verschiebung von Inhal
ten zum Prozess: Es geht »um eine Gewichtsverlagerung von Faktizität zu Modali
tät und Prozessualität, von der Eigenart dessen, woraufhin man sich transzendiert, 
zum Empfinden des Transzendierens an sich«273. Eng damit verbunden ist zwei
tens, dass die Rede von »religiöser Erfahrung« nach Lienau bislang häufig »perfor
mative und leibliche Dimensionen«274 vernachlässigt, während die Rede von ›Spi
ritualität‹ demgegenüber – wie Lienau es unter Rückgriff auf Knoblauch betont – 
diese leiblichen Dimensionen integriert, die als »subjektiv« und zugleich als »objek
tives Gegebensein« erfahren werden.275 Alle genannten Aspekte können dabei nach 
Lienau unter der Bezeichnung ›Religion‹ als Deutung von Erfahrung im Horizont 
des Unbedingten eingebunden werden, weshalb er diesen Begriff gegenüber ›Spiri
tualität‹ bevorzugt. ›Spiritualität‹ versteht Lienau im Anschluss an Gräb als fokus
siert auf den »Selbstvollzug von Religion«276. 

269 Lienau, Religion auf Reisen, 12. 
270 A. a. O., 11. 
271 A. a. O., 378. Damit formuliert er explizit neutral statt negativ als »Relevanzverlust« (a.a.O., 

27). 
272 Vgl. a.a.O., 28–38 und 392–395. 
273 A. a. O., 40. Oder in anderen Worten: »Das Spüren selbst, nicht erst der gespürte Gehalt, gilt 

als Aufweis des Bezugs auf einen Letztgrund.« (Ebd.). 
274 A. a. O., 45. 
275 Beide Zitate: a.a.O., 52. 
276 A. a. O., 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Die Rede von ›Spiritualität‹ dient bei Lienau in erster Linie dazu, den Religi
onsbegriff hinsichtlich entsprechender Verschiebungen im religiösen Feld zu ak
zentuieren. Dies betrifft die im Zusammenhang mit ›Spiritualität‹ häufig zu beob
achtende Abgrenzung von »traditionellen religiösen Organisationsformen«277, die 
Betonung von sinnlichen und emotionalen Formen religiöser Erfahrung278, sowie 
die Annahme, dass »auch Innerweltliches zum Feld spiritueller Erfahrung werden 
kann«279, während religiöse Traditionen »nur als Anregung persönlicher Erfahrung 
wichtig«280 sind. 

Seine Interviewstudie mit Pilger*innen führt ihn außerdem zur Formulierung 
von zwei Typen religiöser Erfahrung, denen er verschiedene Formen von ›Spiritua
lität‹ zuordnet: So beschreibt er die religiösen Erfahrungen des aktivischen Typus 
»als Beziehungsspiritualität«281, da diese Pilger*innen einen Zusammenhang zwi
schen »Sinneseindruck und Transzendenz«282 selbst deutend herstellen. Dem pas
sivischen Typus hingegen schreibt er eine »Einbindungsspiritualität«283 verstanden 
als »paradox anmutende selbstbestimmte Suche nach Selbstaufhebung«284 zu. Ins
besondere der Nachweis dieser zweiten passivischen Gruppe bildet für Lienau die 
Begründung für eine stärkere Berücksichtigung leiblicher Aspekte in der Debatte 
um religionskulturellen Wandel und ›Spiritualität‹. 

Tatjana K. Schnütgen (2019): Tanz 
Mit einem weit weniger populären und verbreiteten Thema befasst sich Tatjana K. 
Schnütgen, die in ihrer Dissertation »Tanz zwischen Ästhetik und Spiritualität« 
(2019) danach fragt, »ob Tanz aus Sicht der Tanzenden für ihre Spiritualität relevant 
ist«285. Diese Frage bettet sie in die weitere Frage danach ein, »ob der Zusammen
hang von ästhetischer und religiöser bzw. spiritueller Erfahrung im Kirchentanz 
plausibel gemacht werden kann«286. 

Beiden Fragen geht sie in den drei großen thematischen Abschnitten ihrer Ar
beit nach. Ausgehend von einem umfassenden Theorieteil (Teil A) zum Bereich des 
Kirchentanzes – inklusive einiger Ergebnisse teilnehmender Beobachtung über die 
Befragung von Tanzenden in kirchlichen Tanzszenen – schließt Schnütgen mit der 

277 A. a. O., 31. 
278 Vgl. a.a.O., 33. 
279 A. a. O., 34. 
280 A. a. O., 35. 
281 A. a. O., 388. 
282 Ebd. 
283 A. a. O., 392. 
284 Ebd. 
285 Tatjana K. Schnütgen, Tanz zwischen Ästhetik und Spiritualität. Theoretische und empirische 

Annäherungen (Research in contemporary religion 26), Göttingen 2019, 25. 
286 A. a. O., 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 99 

Auswertung der von ihr geführten Interviews (Teil B) unter der Überschrift »Figura
tionen des Kirchentanzes – Spiritualität im Horizont ästhetischer Erfahrung« (Teil 
C). Ihre Studie versteht Schnütgen dabei als Beitrag »zur Erforschung gelebter Re
ligion in einer post-christlichen Gesellschaft«287. 

Für ihre Arbeitsdefinition von ›Spiritualität‹ zielt sie darauf, diese sowohl für 
den praktisch-theologischen Diskurs als auch für die von ihr erhobenen Erfahrun
gen anschlussfähig zu machen.288 Hierzu verweist sie zunächst auf die etymologi
schen Wurzeln des Begriffs.289 Ihr eigenes Spiritualitätsverständnis beschreibt sie 
dann vor allem im Hinblick auf die Erfahrungen und das Erleben von Menschen: 

»spirituelle Erfahrung berührt Menschen in ihrer Existenz, ihr eignet etwas Pro
zesshaftes. Spirituelle Praxis schafft – wie der Tanz – Schwellenräume und wirkt 
so auf das (Er-)Leben von Menschen ein.«290 

Die anschließend von ihr entwickelte Arbeitsdefinition von ›Spiritualität‹ umfasst 
darüber hinaus auch eine inhaltliche Ebene: »Spiritualität ist individuell gestalte
te Praxis, die sich von Glaubensüberzeugungen und Suchbewegungen nach Sinn 
nährt.«291 Entscheidend ist für Schnütgen hierbei die Perspektive: »spirituell ist, 
was Menschen subjektiv dafür halten, solange es um ihre eigene Praxis geht«292. 
Im evangelisch-lutherischen Spiritualitätsdiskurs nimmt Schnütgen hingegen un
terschwellig eine Ablehnung dieser Art von ›Spiritualität‹ wahr.293 Für ihre Zuspit
zung von ›Spiritualität‹ auf das Individuum übernimmt Schnütgen deshalb von Pe
ter Zimmerling die Argumentation, dass Individuen sich durch den Bedeutungsver
lust institutionalisierter Religion in der Postmoderne frei für eine von vielen mög
lichen Formen von ›Spiritualität‹ entscheiden (können) und dabei erfahrungsnahe 
Formen bevorzugen.294 Anstelle der Dogmen einer Institution sind für sie aber im 
Hinblick auf ›Spiritualität‹ persönliche religiöse Erlebnisse ausschlaggebend.295 Der 
in dieser Weise auf das individuelle Erleben fokussierte und ohne explizit christliche 
Verweise formulierte Spiritualitätsbegriff bildet den Ausgangspunkt für die Ausein
andersetzung Schnütgens mit dem Zusammenhang von Tanz und Kirche. 

287 A. a. O., 532. 
288 Vgl. a.a.O., 32. 
289 »Das Wort spiritus verweist auf Vorstellungen von Seele, Geist, Begeisterung und Sinn, spirare 

auf das lebensnotwendige Atmen.« (Ebd. Hervorhebungen im Original]. 
290 A. a. O., 18. 
291 A. a. O., 33 [im Original hervorgehoben]. 
292 Ebd. 
293 Vgl. a.a.O., 38. 
294 Vgl. a. a. o., 34 unter Verweis u.a. auf Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 127f. 
295 Vgl. Schnütgen, Tanz, 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

4.3 Argumentationslinien und Denkfiguren 

Verbindendes Element zwischen den drei Studien ist der Zugang zu ›Spiritualität‹ 
über eine konkrete körperbezogene Praxisform. Dabei ergeben sich als zentrale 
Denkfiguren der Fokus auf (Körper-)Erfahrung, deren Deutung im Verhältnis 
zu (christlicher) Tradition sowie die Verknüpfung individueller Erfahrung mit 
Sozialität. 

4.3.1 Erfahrung 
Die zentrale gemeinsame Denkfigur der analysierten Texte zeigt sich darin, dass die 
Rede von ›Spiritualität‹ im Kontext ›Körper‹ eng mit der Verknüpfung von ›Körper‹ 
und ›Erfahrung‹ verbunden und tendenziell in Opposition zu einer Vereinseitigung 
kognitiver Aspekte konzipiert wird. 

So arbeitet Bayreuther – zunächst ohne Bezug auf ›Spiritualität‹ – heraus, dass 
für die Praxis und das Verständnis von Meditation Passivität als Grundhaltung ent
scheidend scheint.296 Dies gelte insbesondere für die äußere körperliche Passivi
tät. Ziel dieser passiven Haltung ist die »Intensivierung der Erlebnisqualität der 
Wahrnehmung«297. Insgesamt hat der Körper dabei tendenziell dienende Funktion 
für die Meditation, indem er wie beim Schriftgebet als Medium zur Verringerung 
der »Distanz zwischen Mensch und Gott«298 oder im Herzensgebet der Wahrneh
mungsschulung dient. Der Verstand wird in seiner Rolle für Meditation dabei nicht 
genannt oder sogar negativ konnotiert.299 Als entscheidend für die Meditation wird 
in der christlichen Tradition vielmehr das Herz »als ein Organ der Spiritualität« und 
»Ort der Gottesgegenwart oder der Gottesbegegnung« beschrieben.300 Religiöses 
Erleben bzw. ›Spiritualität‹ kommen in Bayreuthers Untersuchung zu Meditation 
also als Konsequenz einer spezifischen körperlichen Praxis in den Blick. 

Lienau betont in seiner Studie zum Pilgern die immense Bedeutung von Leib
lichkeit und Erleben im Zusammenhang der Rede von ›Spiritualität‹ ausführlicher, 
wobei auch in seiner Argumentation die Haltung der Passivität eine entscheiden
de Rolle spielt. Für ihn bringt bereits die Rede von ›Spiritualität‹ selbst die Aufwer
tung von (Körper-)Erfahrung zum Ausdruck: »Geglaubt wird, was sich erleben lässt 
und als gut und richtig erweist.«301 Lienau bezieht sich hier neben Knoblauch auch 
auf Gräbs Definition von ›Spiritualität‹, um zu akzentuieren, dass diese »wesent

296 Vgl. Bayreuther, Meditation, 288f. 
297 A. a. O., 287. 
298 A. a. O., 293. 
299 Vgl. a.a.O., 296. 
300 Beide Zitate a.a.O., 295. 
301 Lienau, Religion auf Reisen, 379. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 101 

lich selbst vollzogene Erfahrung«302 ist. Dementsprechend spitzt Lienau seinen zu
vor aufgestellten »Werkstattbegriff«303 von Religion als »Deutung von Erfahrung im 
Horizont des Unbedingten«304 und im Anschluss an Gräb und Knoblauch subjekt
theoretisch zu: 

»Als Spiritualität tritt die Subjektivität von Religion reflexiv ihrer selbst bewusst in 
Erscheinung. Ihr spezifisches Deutungsmuster besteht darin, dass der Transzen
denzbezug als eigene Erfahrung gedeutet wird. Spiritualität vollzieht nicht nur 
deutend Erfahrungen, sondern weiß darum. Erst indem sie als je eigene Erfah
rungen bewusst werden, werden sie als Erfahrungen relevant. Sie beziehen sich 
auf einen selbst, gehören zu einem und bleiben einem nichts Äußerliches. Die
se Authentizität ist zugleich Beglaubigung und Inhalt. Spiritualität ist – weil sie 
sich selbst als Erfahrung versteht – reflexiv gewordene Religiosität. Sie ist wesent
lich Vollzug, in dem sich ganzheitlicher integraler Daseinssinn einstellt; Reflexion 
und Ausdruck sind gegenüber der unmittelbaren sich selbst beglaubigenden Er
fahrung des Vollzugs sekundär.«305 

Entscheidend ist für Lienau, dass mit ›Spiritualität‹ »eine Art zweiter Naivität«306 
entsteht, die auf Natur und Leiblichkeit setzt, um eine »unmittelbarkeitsgrundierte 
Gewissheit«307 zu erfahren: 

»Die in der Spiritualität um ihre Subjektivität wissende Religion zeigt gerade we
gen des Wissens um ihre subjektive Bedingtheit eine Tendenz, kontrafaktisch Un
mittelbarkeit und objektives Gegebensein zu behaupten.«308 

Mit diesem subjekttheoretisch bestimmten Spiritualitätsverständnis verbunden ist 
darüber hinaus, was Lienau mit dem Auffinden zweier Typen religiöser Erfahrung 
beim Pilgern verbindet.309 Denn neben den »Aktivischen« (»verwirklicht sich in Au
tonomie und Anderssein«310) findet er auch »Passivische«, also Menschen, die sich 
bewusst für eine »Aufhebung der eigenen Autonomie«311 (insbesondere »gegenüber 

302 A. a. O., 37 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
303 A. a. O., 43. 
304 Ebd. So Lienau im Anschluss an Ulrich Barth, Was ist Religion? Sinndeutung zwischen Erfah

rung und Letztbegründung, in: ZThK 93 (1996), 538–560 (vgl. Lienau, Religion auf Reisen, 22). 
305 Lienau, Religion auf Reisen, 37 [Hervorhebung im Original]. 
306 A. a. O., 411 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
307 A. a. O., 410 [im Original hervorgehoben]. 
308 A. a. O., 52. 
309 Vgl. dazu a.a.O., 383–398. 
310 A. a. O., 377. 
311 A. a. O., 414. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

religiösen Mächten«312) entscheiden. Die mit dem Spiritualitätsbegriff akzentuierte 
Subjektivität religiöser Erfahrung ist demnach so zu verstehen, »dass auch Formen 
der Selbstaufhebung integriert werden«313. Der Fokus von ›Spiritualität‹ auf die In
dividualität darf folglich nicht aktivistisch bzw. kognitivistisch überhöht werden, 
wenn er religiösen Erfahrungen beim Pilgern umfassend gerecht werden soll. Viel
mehr ist gerade auch die passivische religiöse Erfahrung der Selbstaufhebung in die 
Rede von ›Spiritualität‹ zu integrieren. 

Auch in Schnütgens Studie zum Tanz sind ›Spiritualität‹ und Körper eng mit dem 
Erleben verbunden.314 Für die im Tanz und beim Sehen von Tanz gemachte »ästheti
sche Erfahrung« nimmt Schnütgen Hans Ulrich Gumbrechts Begriff der »Präsenz« 
auf, für die der Körper eine zentrale Rolle spielt: 

»Der Moment der Präsenz überwindet die Subjekt-Objekt-Spaltung, er verschafft 
ein intensives Erleben und verortet den Menschen körperlich ganz auf der Erde.«315 

Für Tanzende ebenso wie für diejenigen, die den Tanz ansehen, gilt dabei: »Präsenz, 
die sich durch ästhetisches Erleben herstellt, ist eine existenzielle Erfahrung.«316 
Diese wiederum bildet den Anknüpfungspunkt für Schnütgens Rede von ›Spiritua
lität‹, die sie mit dem Begriff »Transformation« verbindet: 

»Sowohl in der Rezeption von (Kunst-)Tanz als auch bei der aktiven Teilnahme am 
Tanzen, das sich in der Gleichzeitigkeit von Perzeption und Performanz vollzieht, 
ist das Erreichen eines Schwellenzustands möglich, in dem sich verschiedene Ar
ten von Transformation ereignen können. Dabei ist zu denken an die häufig zitier
te Erfahrung der Präsenz, getönt von einem als gnadenhaft erlebten Da-sein-Dür

312 A. a. O., 408. 
313 A. a. O., 414. 
314 Hierbei wird zunächst deutlich, dass Tanz und Kirche über lange Zeit kaum in Verbindung 

miteinander gebracht wurden, vermutlich aufgrund der »vorwiegend negativen Sicht des 
Körperlichen im Christentum« (Schnütgen, Tanz, 17). Und obwohl sich diesbezüglich in den 
letzten Jahrzehnten manches verändert hat, stellt Schnütgen auch für das aktuelle Verhältnis 
von Tanz und evangelischer Spiritualität fest: »Dem konfessionsspezifischen Diskurs haftet 
eine unterschwellige Verurteilung von gestalteten Formen erfahrungsorientierter Spirituali
tät an. Wer meditiert, tanzt, wandert oder singt, um sich mit einer Suchbewegung nach Sinn 
auf den Weg zu machen, macht sich des Strebens nach ›Selbstverwirklichung‹ verdächtig.« 
(A. a .O., 38). 

315 A. a. O., 48. Schnütgen verweist hier v.a. auf Hans Ulrich Gumbrecht, Diesseits der Herme

neutik. Die Produktion von Präsenz, Frankfurt a.M. 2004. 
316 Schnütgen, Tanz, 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 103 

fen, ebenso wie die zahlreichen Erfahrungen von gesteigerter Bereitschaft, sich 
selbst als schön, lebendig, verbunden und in Ordnung anzunehmen.«317 

Diese Deutung des Tanzes verknüpft folglich die Rede von ›Spiritualität‹ mit mögli
chen Erfahrungen von Transformation auf zwei Ebenen: Transformation spirituel
ler Formen und Transformation des Lebens der am Tanz Beteiligten. 

Dem Zusammenhang von Körper und Erfahrung schreibt Schnütgen dabei in 
doppelter Hinsicht eine zentrale Rolle zu, was ›Spiritualität‹ angeht. Zum einen wird 
der Körper für Schnütgen idealerweise selbst »als Ort der Gotteserfahrung begrif
fen«318. Zum anderen bereichert Körperwissen die christliche ›Spiritualität‹: 

»Der Körper wird in christliche Religionspraxis integriert, und zwar als lebendiges 
Konglomerat, nicht mehr als Widerpart von Seele und Geist. Das Körperwissen 
Tanzender wird christlicher Spiritualität zur Verfügung gestellt.«319 

Materiale ästhetische und geistige Erfahrung sind nach Schnütgen beim Tanz zu
sammenzudenken und können auf christliche ›Spiritualität‹ einwirken.320 Die Rede 
von ›Spiritualität‹ dient bei Schnütgen folglich dazu, die religiöse Erfahrung nicht 
ausschließlich geistig und seelisch zu verstehen, sondern diese auch für Leiblichkeit 
und Körperwissen zu öffnen. Der Begriff der ›Spiritualität‹ beinhaltet bei Schnütgen 
dabei nicht per se selbst den Aspekt der Körperlichkeit, er beinhaltet jedoch – und 
das ist der Zugewinn der Rede von ›Spiritualität‹ bei Schnütgen – durch den Aspekt 
der ästhetischen Erfahrung die Offenheit hierfür. 

Insgesamt wird deutlich, dass die Rede von ›Spiritualität‹ im Kontext Körper 
durchgehend mit persönlicher Erfahrung verknüpft ist, wobei der Körper – bzw. 
einzelne seiner Bereiche wie das »Herz« im Hinblick auf Meditation – als Ort re
ligiöser Erfahrung verstanden und als Gegenstück zu Verstand bzw. Geist konstru
iert werden. ›Spiritualität‹ trägt damit in diesem Kontext selbst die Konnotation der 
›(Körper-)Erfahrung‹. 

4.3.2 Deutung von Erfahrung 
Eng mit der Denkfigur ›(Körper-)Erfahrung‹ verknüpft ist die Deutung der beschrie
benen Körpererfahrungen. 

So bindet Bayreuther den Begriff ›Spiritualität‹ an der Stelle in ihre Argumenta
tion ein, wo sie ›Meditation‹ als Antwort auf das »Bedürfnis vieler Menschen nach 

317 A. a. O., 497 [Hervorhebungen im Original] unter Verweis auf Erika Fischer-Lichte, Ästhetische 
Erfahrung. Das Semiotische und das Performative, Tübingen/Basel 2001. 

318 Schnütgen, Tanz, 511. 
319 A. a. O., 531. 
320 Vgl. a.a.O., 495. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

geistlicher Erfahrung«321 versteht. Entscheidend ist für Bayreuther dabei, dass Me
ditation als Praxis »voraussetzungsarm«322 ist. Dies ist das Schlüsselwort ihrer Ar
gumentation in diesem Zusammenhang: Vorerfahrungen bezüglich religiöser Voll
züge und Kenntnis von Tradition und Lehre einer Religion sind für die untersuch
ten Formen von Meditation nicht nötig.323 Denn Meditation als typische Form von 
›Spiritualität‹ unterscheidet sich von anderen religiösen Formen wie vor allem dem 
Gottesdienst, der »erheblich voraussetzungsreicher«324 ist und »eine Kenntnis und 
Vertrautheit mit vielerlei Codes in mehreren semiotischen Systemen«325 erfordert. 
Sowohl was die praktische Ausführung als auch die inhaltliche Füllung von Medita
tion angeht, ist eine Kenntnis von oder Bindung an eine spezifische religiöse Tradi
tion nicht notwendig. 

Für Bayreuther hat dies bedeutsame Konsequenzen, denn so ist es der Kirche 
durch Meditation möglich, »viele Menschen anzusprechen«326, wodurch sie in »mis
sionarischer Hinsicht«327 ein Zugewinn ist. In Bayreuthers Argumentation fällt da
bei insbesondere die Verknüpfung der Begriffe ›Markt‹, ›Wachstum‹ und ›voraus
setzungsarm‹ im Anschluss an die Argumentation des EKD-Impulspapiers »Kir
che der Freiheit« (2006) auf, die ein ökonomisches Denkmuster abbilden, nach dem 
das Produkt ›Spiritualität‹ der Akteurin Kirche zu einem wachsenden Absatz ver
helfen kann.328 Entsprechend der Logik des EKD-Impulspapiers kommt Bayreuther 
zu dem abschließenden Fazit, es wäre »ein Verlust, sie [die Meditation als spiritu
elle Praxis; erg.: K. D.] anderen ›Anbietern‹ auf dem spirituellen Markt zu überlas
sen«329. 

Die Verwendung des inhaltlich sehr weit gefassten Begriffs ›Spiritualität‹ dient 
bei Bayreuther also der funktionalisierten Deutung von ›Meditation‹ als missionari
sches Medium von Kirche in Zeiten der Individualisierung. Die Logik der Rede von 
›Spiritualität‹ ist hier: Durch die spezifisch christliche Deutung einer zunächst in
haltlich weit gefassten spirituellen Praxis kann die Bindung von Menschen an die 
Institution Kirche erfolgen. 

Bei Lienau ist der Begriff ›Spiritualität‹ Ausdruck der (relativen) Emanzipation 
von institutionell-religiöser Tradition – und zwar in beiden Formen, die er empi

321 Bayreuther, Meditation, 303. 
322 A. a. O., 299.301.305.307f. 
323 Vgl. a.a.O., 299.305.307. 
324 A. a. O., 299. 
325 Ebd. 
326 A. a. O., 307. 
327 A. a. O., 301. 
328 Vgl. oben Kap. III Anm. 264. 
329 Bayreuther, Meditation, 310. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 105 

risch erhebt: der theistischen wie der pantheistischen.330 Denn die von ihm inter
viewten Pilger*innen signalisieren insgesamt Distanz von traditionellen Deutungs
mustern, die sich ihnen beim Pilgern anbieten (Kirchen, Gottesdienste etc.).331 

Lienau selbst bezeichnet es als paradox, dass zur Verfügung stehende Deutungs
muster immer kulturell vorgeprägt sind, dies aber in Form »zweiter Naivität«332 
nicht reflektiert wird. Denn so geht »die gesteigerte Subjektivität spiritueller Reli
giosität in eins […] mit dem Ausblenden eben dieser Subjektivität«333. Er kritisiert 
die unreflektierte Überschätzung von Erfahrungen, die häufig mit der Rede von 
›Spiritualität‹ einhergeht, da Erleben immer »vorstrukturiert«334 und deshalb mit 
spezifischen Deutungen verbunden sei. 

Neben dieser grundsätzlichen Kritik macht Lienau am Beispiel des Pilgerns je
doch auch deutlich, dass mit der Rede von ›Spiritualität‹ körperbasierte religiöse Er
fahrung und christliche Tradition miteinander in Bezug gesetzt werden können.335 
Er selbst führt die mit dem Begriff ›Spiritualität‹ gekennzeichneten Veränderungen 
im religiösen Feld in eine sozusagen »kirchenpraktisch orientierte« Schlussfolge
rung weiter: Pilgern biete »eine dem religionskulturellen Wandel angemessene Pra

330 Vgl. Lienau, Religion auf Reisen, 396. Oder in anderen Worten: Der Prozess gewinnt gegen
über dem Inhalt an Bedeutung (vgl. a.a.O., 393). Dies gilt jedoch nur begrenzt, da Lienau 
für alle Religionsformen annimmt: »Sie leben in religiösen Netzwerken und greifen – wenn
gleich oft unbewusst – auf sozial kommunizierte Symbole zurück.« (a.a.O., 396 Anm. 485). 
Auf Basis seiner empirischen Ergebnisse wendet er sich hier gegen Knoblauch, dessen enge 
Verknüpfung von Subjektivität und pantheistischer Religiosität unter der Bezeichnung ›Spi
ritualität‹ zu einseitig sei, da in Lienaus Interviews auch Menschen, die eine eher theistische 
Religiosität vertreten, diese durch subjektive Erfahrung beglaubigen (vgl. a.a.O., 396). 

331 Vgl. a.a.O., 401. 
332 A. a. O., 411. 
333 A. a. O., 410. Vgl. dazu auch a.a.O., 382. 
334 A. a. O., 379. 
335 Die Unterscheidung von Selbstbezeichnung und wissenschaftlicher Bezeichnung im enge

ren Sinn als ›religiös‹ und/oder ›spirituell‹ spielt bei Lienau keine Rolle. Er spricht zwar im 
Zusammenhang mit ›Spiritualität‹ wiederholt von »Umgangssprache« und bezieht sich auf 
die Ergebnisse des Religionsmonitors (der mit Selbstbezeichnung arbeitet, vgl. unten Kap. 
IV.1), dennoch geht es ihm v.a. um die wissenschaftliche Begriffsverwendung und in diesem 
Rahmen um die Präzisierung des Religionsbegriffs durch die Integration der Bedeutungs
gehalte von ›Spiritualität‹ als selbst vollzogene religiöse Erfahrung. Damit verbindet er im 
Hinblick auf anonyme religiöse Erfahrung sogar explizit die Annahme: »[W]eil die Außen
perspektive die Aufgabe des Verstehens hat, kann und muss sie die Beteiligten gegebenen
falls besser verstehen, als diese sich selbst.« (Lienau, Religion auf Reisen, 53). Für Lienau muss 
folglich keine Übereinstimmung von wissenschaftlicher und umgangssprachlicher Rede von 
›Spiritualität‹ und ›Religiosität‹ bestehen. Auch dass Menschen sich selbst als nicht-religiös 
bezeichnen, schließt für Lienau nicht aus, ihre Aussagen aus Theorieperspektive als religiös 
zu deuten (vgl. a.a.O., 28). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

xis […] und gute Handlungschancen für die Kirchen«336. Dabei formuliert er kon
trastreich und pointiert zugunsten christlicher Tradition: 

»Kirche sollte solche Räume freier Selbstentfaltung wohlwollend wahrnehmen 
und sensibel fördern. Dazu kann dann auch gehören, gegen oberflächliche Veräu
ßerlichungen des Pilgerns die Tiefe der eigenen Tradition einzubringen. Spielt Kirche 
die Fremdheit eines eschatologisch ausgerichteten neutestamentlich-altkirchlichen 
Pilgerbegriffs ein, dann weitet sie über zeitgenössische Aspekte der Selbstfindung 
hinaus den Blick für das beim Pilgern Mögliche.«337 

Diese Zielorientierung von Lienaus Rede – über ›Spiritualität‹ und ›Pilgern‹ auf 
kirchliches Handeln hin – erweist sich als gedanklicher Ausgangs- und Zielpunkt 
der Argumentation: Der Pilgerweg nach Santiago als ursprünglicher Ort christli
cher Praxis kann mit seinen Deutungsmustern auch in Zeiten religionskulturellen 
Wandels Anknüpfungspunkt für kirchliches Handeln sein. Die Referenz von ›Spiri
tualität‹ auf den Zusammenhang von Erfahrung und Deutung ist für Lienau damit 
zentral. 

Schnütgens Studie des Tanzes zeigt diesbezüglich eine umgekehrte Argumenta
tionsrichtung. Ein möglicher Grund hierfür ist, dass Kirchentanz weitaus weniger 
verbreitet und populär ist als das Pilgern. Dementsprechend finden sich bei Schnüt
gen andere Verknüpfungen von ›Spiritualität‹ mit Erfahrungsdeutung, mit denen 
sie auch Konfliktlinien beschreibt. Zunächst stellt Schnütgen als Ursache der feh
lenden Tradition im Hinblick auf Kirchentanz einen Gegensatz vor: Da im Tanz »das 
Erleben auf einer vorwiegend nicht-verbalsprachlichen Ebene bzw. vorsprachlichen 
Ebene abläuft«338, entsteht eine Spannung zur Wort-Zentrierung protestantischen 
Gottesdienstes und dem durch »Rationalität und Subjektivität«339 geprägten evan
gelischen Habitus. Darüber hinaus beobachtet Schnütgen, dass von theologischer 
Seite aus immer wieder Bedingungen dafür aufgestellt werden, was als christlich- 
religiöse Sinndeutung anerkannt wird und was nicht.340 Dies lehnt sie mit dem Ver
weis auf das Priestertum aller Gläubigen jedoch ab und knüpft damit an ihr eingangs 
genanntes weites Verständnis von ›Spiritualität‹ an:341 ›Spiritualität‹ gehe inhaltlich 
weit über das hinaus, »was religiöse Institutionen oder deren Experten als religiös 

336 A. a. O., 378. 
337 A. a. O., 437 [Hervorhebungen: K. D.]. 
338 Schnütgen, Tanz, 25. 
339 A. a. O., 40. 
340 Vgl. a.a.O., 39 unter Verweis auf Christian Möller, Lutherische Spiritualität – Reformatorische 

Wurzeln und geschichtliche Ausprägungen, in: Hans Krech/Udo Hahn (Hg.), Lutherische Spi
ritualität – Lebendiger Glaube im Alltag, Hannover 2005, 15–37: 34). 

341 Vgl. Schnütgen, Tanz, 39 unter Verweis auf Ulrich Barth, Aufgeklärter Protestantismus, Tü
bingen 2004, 294. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 107 

bestimmt haben«342. Die Deutung wird von ›Spiritualität‹ verbindet sie eng mit der 
individuellen Erfahrung beim Tanz. 

Diese allgemeine Definition von ›Spiritualität‹ entspricht der konkreten Praxis 
des Tanzens insofern, als dieses selbst keinen semantischen Gehalt hat und 

»auch ohne expliziten Bezug auf religiöse Denkfiguren, Deutungen und Textbezü
ge für die Tanzenden ein Erleben zustande kommt, das mit spiritueller Erfahrung 
zu tun hat, zum Beispiel in der Öffnung für Lebendigkeit, im Sich-Zeigen, Sich- 
Riskieren.«343 

Schnütgen spricht in diesem Zusammenhang ganz umfassend auch vom »Hei
ligen«.344 Im Hinblick auf den Kirchentanz ergeben sich dabei für sie zahlreiche 
Anknüpfungspunkte für eine religiöse Deutung, »wenn im Kirchenraum getanzt 
wird und Bezüge zu Liturgie, Bibeltexten und religiösen Haltungen wie Dankbar
keit, Freude oder Gottsuche vorhanden sind«345. 

Insgesamt erfüllt also die Rede von ›Spiritualität‹ bei Schnütgen zwei Aufga
ben: Hauptsächlich dient sie als Abgrenzungsbegriff von institutionalisierter Religi
on hinsichtlich vorgegebener Dogmen und zielt darauf, »ganz unterschiedliche Spi
ritualitäten wahrnehmen zu können und deren Leistungen zu würdigen«346. Dabei 
akzentuiert ihre Rede von ›Spiritualität‹ außerdem die Möglichkeit, Leiblichkeit und 
Religiosität miteinander zu verbinden. Der Körper ist für sie die Basis für eine weit 
verstandene und über das Christentum hinausgehende Rede von ›Spiritualität‹. 

Als gemeinsame Denkfigur ergibt sich: ›Spiritualität‹ beschreibt Körpererfah
rungen, die als nicht- oder vorsprachliches Gegenbild zu kognitiver Deutung kon
zipiert werden. Christliche Deutung von Erfahrungen wird als eine von vielen Mög
lichkeiten der Deutung verstanden. Die Rede von ›Spiritualität‹ selbst ist eng mit 
der Deutung von (Körper-)Erfahrung verknüpft. 

4.3.3 Sozialität 
Schließlich trägt die Rede von ›Spiritualität‹ im praktisch-theologischen Kontext der 
Thematisierung von Körper noch eine weitere Konnotation: Dies ist die sowohl mit 
den Denkfiguren ›Erfahrung‹ als auch ›Deutung von Erfahrung‹ verknüpfte Denkfi
gur ›Spiritualität und Sozialität‹. 

342 Thomas A. Lotz, Zur Methodologie phänomenologisch-empirischer Theologie, in: Astrid Din
ter/Hans-Günter Heimbrock/Kerstin Söderblom (Hg.), Einführung in die empirische Theolo
gie. Gelebte Religion erforschen, Göttingen 2007, 60–71: 74 zit.n. Schnütgen, Tanz, 25. 

343 Schnütgen, Tanz, 530. 
344 Vgl. a.a.O., 499. 
345 A. a. O., 498. Sie buchstabiert dies an verschiedenen Beispielen evangelischer ›Spiritualität‹ 

wie z.B. Gebet und Gottesdienst aus (vgl. a.a.O., 502–510). 
346 A. a. O., 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Bei der Meditationspraxis sind nach Bayreuther »Begegnungen jenseits lehrmä
ßiger Differenzen möglich, die christliche Praxis bereichern.«347 Denn Meditation 
als voraussetzungsarme Praxis spricht nach Bayreuther einerseits religiös nicht- 
sozialisierte Menschen an, zugleich kann sie andererseits das geistliche Leben von 
Pfarrer*innen vertiefen. Die Rede von ›Spiritualität‹ dient damit einer Öffnung so
wohl für Menschen innerhalb und außerhalb der Kirche als auch für außerchristli
che Erscheinungsformen von Meditation, um damit Menschen am Rande bzw. au
ßerhalb der Kirche zu erreichen und zugleich Menschen in der Kirche ein leicht zu
gängliches, ganzheitliches Angebot zu machen.348 Die Rede von ›Spiritualität‹ mar
kiert damit bei Bayreuther einen Bereich »am Rand der Kirche«349, der gleichzeitig 
von Distanz und Zugehörigkeit zu Institution und Dogma geprägt ist.350 Bayreu
ther trägt mit ihrer Rede von ›Spiritualität‹ die Konnotation der Sozialität ein. Denn 
durch die inhaltliche Offenheit von ›Meditation‹ ebenso wie von ›Spiritualität‹ wird 
das »Wachstum«351 Einzelner eng mit einem Wachstum der Kirche in Verbindung 
gesetzt. 

Lienau bringt den Aspekt der Sozialität ebenfalls an zentraler Stelle seiner Ar
gumentation zum Ausdruck: als Gegenstück zu der von Pilger*innen selbst immer 
wieder benannten Subjektivität aller Erfahrung und Deutung. Entscheidend ist für 
ihn dabei, dass im Anschluss an Knoblauch Individuation und Vereinzelung nicht 
gleichgesetzt werden können, dass also auch subjektive Erfahrung sozial eingebet
tet ist und so Sozialität letztlich die religiöse Erfahrung des Pilgerns immer mit
prägt.352 Denn sowohl das Pilgern selbst als auch die Kommunikation über das Pil
gern sind sozial geprägt, wie die von ihm geführten Interviews zeigen.353 Auch ist 

347 Bayreuther, Meditation, 308. Sie fährt fort: »Es liegt jedoch eine Gefahr darin, dass mit der 
gemeinsamen Praxis auch die Lehre und die Ziele vermischt werden, so dass Meditation ihre 
jeweilige religiöse Prägung verliert. Diese Gefahr ist dadurch besonders hoch, dass Medita

tion häufig antiinstitutionell und antiintellektuell in Erscheinung tritt und die Bereitschaft 
zur Nivellierung von Unterschieden groß ist.« (Ebd.). 

348 An anderer Stelle formuliert sie: »Bewusst das spirituelle Erbe für die heutige Zeit zu entfal
ten, könnte für Kirche eine Chance darstellen, eine gesellschaftliche Entwicklung mitzuge

stalten und über die Mitgestaltung dieser Entwicklung selbst zu wachsen – nicht nur quanti
tativ, sondern vor allem qualitativ.« (Sabine Bayreuther, Spiritualität als Thema wissenschaft
licher Reflexion, in: Wolfgang Drechsel/Sabine Kast-Streib [Hg.], Seelsorge und Geistliche 
Begleitung. Innen- und Außenperspektiven, Leipzig 2014, 83–89: 89). 

349 Bayreuther, Meditation, 307. 
350 Diesen Widerspruch löst Bayreuther nicht auf. Auch wird nicht deutlich, wie es gehen soll, 

dass Kirche als Institution Formen institutions- und dogmenkritischer Spiritualität nicht »in 
einer Nische« (ebd.) platziert. 

351 Ebd. 
352 Vgl. Lienau, Religion auf Reisen, 412. 
353 Vgl. a.a.O., 412f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 109 

zu beobachten, dass Pilgern nicht auf wahllosen Strecken, sondern auf traditionel
len Pilgerwegen erfolgt und so zum einen Begegnung mit anderen Pilgern ermög
licht als auch ein Anknüpfen an den traditionellen Symbolbestand des Weges er
möglicht.354 Lienau macht deutlich, dass bei aller Fokussierung von ›Spiritualität‹ 
auf die »Subjektivität selbst gemachter Erfahrung«355 die soziale Prägung immer 
mitzudenken ist. Damit markiert er implizit auch eine Kritik am auf Individuali
sierung zugespitzten Begriff ›Spiritualität‹ selbst. Für ihn ist ›Spiritualität‹ durch 
ihre Deutung notwendigerweise mit Sozialität verknüpft. 

Ausführlich bearbeitet Schnütgen die Frage der Sozialität. Zentral ist für sie der 
Aspekt der Transformation durch Tanz auf zwei Ebenen: Tanzspiritualität verändert 
einerseits religiöse Formen in der Kirche sowie andererseits das Leben der Tanzen
den.356 Konkret kommt es durch Tanz einerseits zu einer Transformation spiritu
eller Formen in der Kirche, sodass z.B. das Motiv des Leibes Christi im Tanz selbst 
erfahren wird und auch die feiernde Gemeinde sich im Gottesdienst aktiv als Leib 
Christi erlebt.357 Zum anderen erwarten Menschen transformierende Erfahrungen 
ihres Lebens durch Tanz.358 Für Schnütgen ist dementsprechend das Soziale 

»im Tanz von hoher Bedeutung und zeigt sich in den gemeinsamen Figurationen, 
in gegenseitiger Wahrnehmung und vielfach in Berührungen. Dem glaubenden 
Subjekt wird durch die Spielregeln des Tanzes hindurch ein Raum eröffnet, in dem 
es sich auf den Anderen hin überschreiten kann. Eine von Subjektivität und Indi
vidualität geprägte Spiritualität kann sich transformieren in eine, die außerdem 
Intersubjektivität und Soziales zu schätzen weiß und solche Erfahrung bewusst zu 
gewinnen sucht.«359 

Damit trägt ›Spiritualität‹ selbst die Konnotation der Sozialität und der Transfor
mation, die beide wiederum eng miteinander verknüpft sind. Am Beispiel des Tan
go Argentino beschreibt Schnütgen exemplarisch entsprechende Erfahrungen von 
Tänzer*innen: Diese »erleben es als beglückend, vom Gegenüber als Mensch mit 
Würde und Schönheit gesehen zu werden«360. Die Sozialität der Erfahrung ist ein 
entscheidender Aspekt der individuellen Erfahrung, die selbst wiederum Transfor
mation bewirkt. Dies gilt auch unabhängig von der Anwesenheit eines Publikums, 
wie Schnütgen feststellt: 

354 Vgl. a.a.O., 437f. 
355 A. a. O., 414. 
356 Vgl. Schnütgen, Tanz, 528f. 
357 Vgl. a.a.O., 506f. 
358 Vgl. a.a.O., 510. 
359 A. a. O., 511. 
360 A. a. O., 525. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

»Einige Kirchentänzer erleben den Tanz in der Gleichzeitigkeit als Teilnehmende 
und Beobachtende, und vielfach wird von der Vorstellung ausgegangen, in Gegen
wart eines Dritten zu tanzen. […] Anzunehmen ist, dass die Atmosphären, die in 
den Tanzräumen durch die gemeinsame Bewegung produziert werden, in Wech

selwirkung treten können mit religiösen Gehalten, die darin kommuniziert wer
den.«361 

Gerade durch den Körper nimmt die Rede von ›Spiritualität‹ bei Schnütgen am Bei
spiel des Tanzes den Aspekt des Sozialen mit auf. Die Rede von ›Spiritualität‹ ist 
damit bei Schnütgen Marker einer Individualität, die mit Sozialität untrennbar ver
knüpft ist. Sie bildet so auch die Verbindung zwischen der religiösen Individualisie
rung und der Anbindung von Tanz an christliche bzw. kirchliche Traditionen und 
Gemeinschaft. 

So unterschiedlich die Argumentationen im Hinblick auf die Verknüpfung von 
›Spiritualität‹ und Sozialität im Kontext von Körpererfahrung auch sind, so deut
lich wird zugleich ihre Verbindung: Das scheinbar rein individuelle Körpererleben 
ist als Erleben und in seiner Deutung an Andere gebunden. So wird die Rede von 
›Spiritualität‹ mit ihrem Fokus auf subjektives Erleben um die Konnotation der So
zialität erweitert. 

4.4 Zwischenfazit 

Ausgangspunkt der Argumentationslinien im Hinblick auf ›Spiritualität‹ und Kör
per ist die veränderte Rolle von (christlicher) Religion in der Gesellschaft und da
mit indirekt auch die sich verändernde kirchliche Praxis. Die Rede von ›Spirituali
tät‹ geht dabei mit der Betonung individueller Erfahrung einerseits sowie mit einer 
großen inhaltlichen Offenheit andererseits einher. 

Erklärt wird die Bedeutung des Körpers für ›Spiritualität‹ in den analysier
ten Texten zum einen soziologisch mit dem zunehmenden Fokus auf subjektive 
Erfahrungen, zum anderen weisen die Autor*innen auf historische Beispiele 
(christlich-)religiöser Körperpraktiken hin, z.B. wiederholtes lautes Nachsprechen 
biblischer Texte, das Pilgern, sowie mittelalterliches Mysterienspiel.362 Insgesamt 
nimmt die Rede von ›Spiritualität‹ eine Scharnierfunktion zwischen Individua
lisierung bzw. subjektiver Erfahrung und Körper auf der einen und der Deutung 
derselben auf der anderen Seite ein. Ausgehend von konkreten Körperpraktiken im 
religiösen Feld wird christliche Tradition als ein Deutungsangebot und Kirche als 
eine Anbieterin von Deutung unter vielen beschrieben. 

361 A. a. O., 524. 
362 Vgl. Bayreuther, Meditation, 58.60 und Schnütgen, Tanz, 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 111 

Im Detail ergeben sich freilich Unterschiede: So zitieren Lienau und Bayreu
ther explizit Knoblauchs Definition von ›Spiritualität‹, womit einhergeht, dass der 
Körperbezug über den Begriff der »Ganzheitlichkeit« bereits in der Nennung von 
›Spiritualität‹ mitschwingt. Bei Schnütgen wird ›Spiritualität‹ eher so beschrieben, 
dass der Begriff sich jenseits seiner Etymologie und damit seiner Anbindung an den 
»Geist« als offen für die Materialität ästhetischer Erfahrung beim Tanz erweist. So 
kristallisiert sich auch hier letztlich eine gemeinsame Denkfigur heraus: ›Spiritua
lität‹ wird im Kontext ›Körper‹ als Gegenstück zu Verstand und einseitig kognitiv- 
geistig konzipierter Deutung von Erfahrung konstruiert. ›Spiritualität‹ trägt damit 
in diesem Kontext selbst die Konnotation »nicht-Verstand«. In dieser Hinsicht weist 
der Subdiskurs ›(Körper-)Erfahrung‹ in eine ähnliche Richtung wie die Denkfigur 
der ›Mehrdimensionalität‹ im Kontext von Spiritual Care. 

Auch der nächste Schritt weist eine Ähnlichkeit zur Denkfigur ›Mehrdimensio
nalität‹ auf: Von einem weiten Spiritualitätsbegriff ausgehend werden auch im Kon
text von Körpererfahrung Schlussfolgerungen gezogen, was die Rede von ›Spiritua
lität‹ im Kontext kirchlichen Handelns betrifft. Die Rede von ›Spiritualität‹ bietet 
im Kontext von Körpererfahrung die Möglichkeit, die leiblichen Erfahrungen mit 
Elementen christlicher Tradition zu deuten. So ist es letztendlich das Element der 
Deutung, welches beeinflusst, wie die jeweils mit den Körpererfahrungen verbun
dene Rede von ›Spiritualität‹ konkret zu verstehen ist: Während die Rede von ›Spiri
tualität‹ zunächst die Funktion der Öffnung über (christliche) Religion hinaus über
nimmt, steht zugleich die Deutung von Körpererfahrung für deren Begrenzung. 

Trotz der möglichen Einbeziehung von Tradition in die Deutung des körperli
chen Erlebens ergibt sich kaum eine Nähe zum oben beschriebenen Subdiskurs ›Pro
fil‹, da der Begriff der »Tradition« im Kontext von Körpererfahrung zwar als christli
cher Marker im weiten Bereich dessen dient, was das religiöse Feld heute ausmacht, 
die Unterschiede zur Denkfigur ›Profil‹ überwiegen jedoch: Im Kontext von Kör
pererfahrung findet sich kaum abgrenzende oder appellative Argumentation, wenn 
von ›Spiritualität‹ die Rede ist. Auch ist wenig die Rede von einem negativ bewer
teten christlichen Traditionsabbruch. Vielmehr stellt sich der mögliche Bezug auf 
christliche ›Tradition‹ als positiv für die Deutung von Erfahrungen beim Pilgern dar 
bzw. ist (neue) ›Tradition‹ im Hinblick auf Meditation und Kirchentanz sogar erst zu 
schaffen. Die Rede von ›Spiritualität‹ im Kontext Körper knüpft an ein weites Spiri
tualitätsverständnis an, um anschließend an die Analyse entsprechender Praktiken 
christliche Deutung als eine Option anzubieten. 

Als argumentativer Anknüpfungspunkt für die Rede von ›Spiritualität‹ und Kör
per dient der Fokus auf Individualisierung und subjektives Erleben, was eine Nähe 
zum Subdiskurs ›Entgrenzung‹ nach sich zieht. Für den mit ›Spiritualität‹ verbun
denen Fokus auf körperlich-leibliche Erfahrung wird jedoch wie bei Gräb hervor
gehoben, dass Deutung notwendigerweise sozial eingebunden und im besten Fall 
hilfreich ist. Als Merkmal des Subdiskurses ›Erfahrung‹ erweist sich, dass kognitive 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Aspekte als Gegenstück zu Körpererfahrung konstruiert werden. Die Rede von ›Spi
ritualität‹ im Kontext Körper fordert also dazu heraus, Deutungsmuster plausibel 
zu machen im Hinblick auf die Deutung der konkreten Erfahrungen, die Menschen 
machen. 

5. Unverfügbarkeit 

5.1 Einleitung zu ›Spiritualität‹ und Ausbildung zum Pfarrberuf 

Im Kontext von ›Spiritualität‹ und Ausbildung zum Pfarrberuf im praktisch-theo
logischen Diskurs fällt immer wieder der Begriff »Aszetik«, auf diesen es deshalb 
zunächst einzugehen gilt, bevor das weitere Feld des gesamten Diskurses in diesem 
Bereich in den Blick kommt. 

Der Praktische Theologe Manfred Seitz veröffentlichte schon Ende der 1970er 
Jahre eine erste Monographie, die den Begriff ›Spiritualität‹ im Titel trug.363 Bei der 
Eröffnung des »Instituts für evangelische Aszetik« in Neuendettelsau 2014 sah er 
Jahrzehnte später in seinem Festvortrag das »Hoffnungswort ›Spiritualität‹«364 be
reits als »überanstrengt«365 und bemängelte, dass ihr pneumatologischer Bezug ver
loren gegangen sei. Dennoch sind Aszetik und ›Spiritualität‹ weiterhin eng mitein
ander verbunden, wenn z.B. Aszetik von ihren Vertreter*innen verstanden wird als 
»diejenige Teildisziplin der akademischen Praktischen Theologie, die sich mit der 
Gestalt des persönlich gelebten Glaubens« bzw. der »Erforschung christlicher Spi
ritualität« beschäftigt.366 Die fortbestehende Verknüpfung von Aszetik und ›Spiri
tualität‹ wird auch bestätigt von der Beobachtung Klaus Raschzoks, der Arbeiten zu 
›Spiritualität‹ u.a. von Manfred Josuttis, Peter Zimmerling und Corinna Dahlgrün 
als »Resonanzen« evangelischer Aszetik versteht.367 Denn sie alle wünschen, wie im 

363 Manfred Seitz, Praxis des Glaubens. Gottesdienst, Seelsorge und Spiritualität, Göttingen 
1978. 

364 Manfred Seitz, Die Dauerreflexion über Spiritualität beenden! Entwurf einer Lehre vom 
christlichen Leben (Evangelische Aszetik), in: Christian Eyselein/Christel Keller-Wentorf/ 
Gerhard Knodt/Klaus Raschzok (Hg.), Evangelische Aszetik. Ein Programm macht Schule, 
Leipzig 2021, 27–36: 28. 

365 Ebd. 
366 Beide Zitate: Christian Eyselein/Christel Keller-Wentorf/Gerhard Knodt/Klaus Raschzok, Vor

wort, in: Dies. (Hg.), Evangelische Aszetik. Ein Programm macht Schule, Leipzig 2021, 5f: 5. 
367 Klaus Raschzok, Evangelische Aszetik. Zur Wiederentdeckung einer Disziplin der akademi

schen Praktischen Theologie und ihrer Forschungs- und Lehrgestalt, in: Christian Eyselein/ 
Christel Keller-Wentorf/Gerhard Knodt/Klaus Raschzok (Hg.), Evangelische Aszetik. Ein Pro
gramm macht Schule, Leipzig 2021, 41–71: 60. Selbst ordnen diese sich nicht der Aszetik zu 
(vgl. a.a.O., 61). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 113 

Programm evangelischer Aszetik angelegt, eine Integration von Theologie und ›Spi
ritualität‹ auch im Theologiestudium. 

Die Nähe bzw. Überlappung des Zusammenhangs von ›Spiritualität‹ und Ausbil
dung zum Subdiskurs ›Profil‹ ist damit offensichtlich. Zugleich reicht dieses Thema 
unter der Überschrift »Aszetik« einerseits über den Kontext von ›Spiritualität‹ und 
theologischer Ausbildung hinaus (wie am Subdiskurs ›Profil‹ ersichtlich), anderer
seits bildet er nur einen Teil der Forschung zu ›Spiritualität‹ und theologischer Aus
bildung ab. Denn die Reflexion von ›Spiritualität‹ und Ausbildung zum Pfarrberuf 
erfolgt auch jenseits des spezifischen Forschungsprogramms der Aszetik. Ersicht
lich wird dies unter anderem am Band »Geistesgegenwart« (2022), herausgegeben 
von Dietrich Korsch und Johannes Schilling, der auch über den praktisch-theologi
schen Spiritualitätsdiskurs im engeren Sinn hinausweist. Hier wird der Begriff ›Spi
ritualität‹ mit dem Untertitel »Spiritualität in der theologischen Ausbildung und im 
Pfarramt« ebenfalls ins Zentrum der Überlegungen gestellt. 

Übergreifend klingt jedoch ein Motiv an, das die folgende Analyse als zentrale 
Denkfigur im Kontext von ›Spiritualität‹ und Ausbildung zum Pfarrberuf erweist. 
So verweist Korsch in seinem Nachwort auf den Ursprung von ›Spiritualität‹: »Es ist 
Gottes Geist selbst, der im Menschenleben seine ausdrucksvolle Gestalt annimmt. 
Dessen Gegenwart kann nicht hergestellt werden; auf sie ist nur immer hinzuwei
sen.«368 Hier klingt das Motiv der ›Unverfügbarkeit‹ an. Das gleiche gilt für den 
Sammelband »Theologische Ausbildung und Spiritualität« (2016), herausgegeben 
von Sabine Hermisson und Martin Rothgangel, der universitätstheologische und 
kirchenleitende Perspektiven sowie Praxisberichte zu ›Spiritualität‹ im Theologie

studium umfasst.369 In seiner abschließenden Zwischenbilanz markiert Rothgangel 
dort den Aspekt der ›Unverfügbarkeit‹ im Kontext der Verknüpfung von ›Spirituali
tät‹ und theologischer Ausbildung.370 Auch im Kontext der Aszetik findet sich dieses 
Motiv bei Peter Zimmerling und Klaus Raschzok, wo diese sich mit ›Spiritualität‹ 
und theologischer Ausbildung befassen.371 

368 Dietrich Korsch, Gebildete Spiritualität. Ein kleines Nachwort, in: Ders./Johannes Schilling 
(Hg.), Geistesgegenwart. Spiritualität in der theologischen Ausbildung und im Pfarramt, 
Leipzig 2022, 183–187: 183. 

369 Vgl. Sabine Hermisson/Martin Rothgangel (Hg.), Theologische Ausbildung und Spiritualität 
(Wiener Forum für Theologie und Religionswissenschaft 12), Wien 2016. 

370 Vgl. Martin Rothgangel, ›Spiritualität‹ in der Pfarramtsausbildung. Eine kritische Zwischen
bilanz, in: Sabine Hermisson/Martin Rothgangel (Hg.), Theologische Ausbildung und Spiri
tualität (Wiener Form für Theologie und Religionswissenschaft 12), Göttingen 2016, 183–191: 
185. 

371 Vgl. dazu Peter Zimmerling, Integration der Spiritualität in das Studium der Evangelischen 
Theologie, 125–142: 137f und Klaus Raschzok, Evangelische Aszetik: Zur Wiederentdeckung 
einer Disziplin der akademischen Praktischen Theologie und ihrer Forschungs- und Lehr
gestalt, 13–36: 31 Anm. 92. Beide Texte sind veröffentlicht in Ralph Kunz/Claudia Kohli Rei

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

5.2 Textgrundlage 

Textgrundlage für die folgende Analyse bildet zum einen die Monographie von Sabi
ne Hermisson zur »Spirituellen Kompetenz«, die auf der ausführlichen Analyse kirch
licher Dokumente zur zweiten Phase der theologischen Ausbildung beruht. Zum an
deren wird ein Aufsatz von Ralph Kunz herangezogen, aus dem zeitgleich zu Hermis
sons Dissertation erschienenen und von ihr und Martin Rothgangel herausgegebe
nen Sammelband »Theologische Ausbildung und Spiritualität« (2016). Kunz befasst 
sich hier mit der Frage der Integration von ›Spiritualität‹ in die erste Phase der theo
logischen Ausbildung und reflektiert seine diesbezüglichen Praxiserfahrungen mit 
einer Lehrveranstaltung an der Theologischen Fakultät in Zürich. Den Einstieg zur 
nachfolgenden Analyse bildet ein Aufsatz von Jochen Cornelius-Bundschuh, der sich 
schon 2012 aus kirchenleitender Perspektive mit der Thematik befasste und dabei 
wiederum auf einen Aufsatz von Sabine Hermisson rekurriert. 

Die Texte stehen somit in einem engen Verweisungszusammenhang, bearbeiten 
das Thema jedoch aus unterschiedlicher Perspektive und mit anderem Fokus. Wäh
rend Cornelius-Bundschuh beide Ausbildungsphasen zum Pfarrberuf im Blick hat, 
konzentriert sich Kunz auf das Theologiestudium und Hermisson auf das Vikariat 
als zweite Ausbildungsphase. Deutlich werden jedoch drei verbindende Denkfigu
ren: Funktionalität, Unverfügbarkeit und Freiheit. 

Jochen Cornelius-Bundschuh (2012): Vielfalt der Formen 
Als Praktischer Theologe und in seiner Funktion der Leitung des Prüfungsamtes 
der Badischen Landeskirche veröffentlichte Jochen Cornelius-Bundschuh 2012 den 
Beitrag »Auf der Schwelle beten lernen! Zur geistlichen Bildung in der theologi
schen Ausbildung«372 in einer Festschrift für Ulrike Wagner-Rau. Für seine Rede 
von ›Spiritualität‹ rekurriert er darin neben Wagner-Rau auf Manfred Josuttis, Co
rinna Dahlgrün, Sabine Bayreuther und Sabine Hermisson sowie auf einen »EKD- 
Text zu den Standards der zweiten Phase der Theologischen Ausbildung«373, der 
›Spiritualität‹ zum Thema macht. Dieser Text von Cornelius-Bundschuh bildet den 
ersten Zugang zur Frage nach »Spiritualität und Ausbildung«, der hier untersucht 
werden soll. 

chenbach (Hg.), Spiritualität im Diskurs. Spiritualitätsforschung in theologischer Perspekti
ve (Praktische Theologie im reformierten Kontext 4), Zürich 2012. 

372 Jochen Cornelius-Bundschuh, Auf der Schwelle beten lernen! Zur geistlichen Bildung in der 
theologischen Ausbildung, in: Regina Sommer/Julia Koll (Hg.), Schwellenkunde. Einsichten 
und Aussichten für den Pfarrberuf im 21. Jahrhundert (Ulrike Wagner-Rau zum 60. Geburts
tag), Stuttgart 2012, 141–153 [nachfolgender Kurztitel: Zur geistlichen Bildung]. 

373 A. a. O., 142. Für den EKD-Text nennt Cornelius-Bundschuh keine Quelle. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 115 

Als Ziel seines Textes gibt Cornelius-Bundschuh unter Bezugnahme auf zwei 
einschlägige Zitate von Wagner-Rau an, »einige Aspekte«374 zur geistlichen Bil
dung im Rahmen theologischer Ausbildung benennen zu wollen. In einem ersten 
Abschnitt beschreibt er zunächst, was er unter »geistlicher Bildung« versteht (1.). 
Dazu nimmt er auf den bereits erwähnten Text der EKD Bezug, in dem der Be
griff ›Spiritualität‹ fällt, und benennt, wo und wie ›Spiritualität‹ in der Ausbildung 
zum Pfarrberuf eine Rolle spielt. Für ihn ist ›Spiritualität‹, wie er sie im Kontext 
der theologischen Ausbildung versteht, ein Synonym zu ›Frömmigkeit‹, die es in 
Studium und Vikariat zu bilden gilt: 

»Sie umfasst einerseits die Entwicklung einer kommunizierbaren Haltung zu 
Glaubensfragen etwa in der Auseinandersetzung mit anderen Zugängen zum 
Glauben […]. Zugleich zielt sie darauf, eine Praxis einzuüben, zu reflektieren und 
zu gestalten, in der Glaube Gestalt gewinnt.«375 

Cornelius-Bundschuh selbst spricht deshalb vor allem von Frömmigkeit und geist
licher Bildung. Aber auch der Begriff ›Spiritualität‹ fällt im Text an den Stellen, wo 
Cornelius-Bundschuh nachzeichnet, wie sich diese geistliche Bildung in Studium 
(2.) und Vikariat (3.) konkret gestaltet. Das Studium zielt für Cornelius-Bundschuh 
darauf, dass Studierende eine eigene »Praxis des Glaubens«376 bilden, kritisch re
flektieren und sich mit anderen Formen von Frömmigkeit auseinandersetzen.377 Er 
beobachtet bei Studierenden verschiedene Typen von Frömmigkeit. Auch nimmt er 
Fragen mancher Studierender und die darauf reagierenden Initiativen zur »Ein
übung in spirituelle Praxis an besonderen Orten«378 wahr. Schließlich benennt er 
die besonderen Chancen des Gemeindepraktikums im Hinblick auf geistliche Bil
dung.379 Im Vikariat erfolgt diese nach Cornelius-Bundschuh vor allem als Bildung 
durch das geistliche Leben »vor Ort«380, welches wiederum durch »geistliches Le
ben«381 im Predigerseminar ergänzt wird. Auf diese Weise lernen die angehenden 
Pfarrer*innen den für ihren Beruf erforderlichen »spezifischen Umgang«382 mit ih
rem eigenen geistlichen Leben und dem anderer, um schließlich »ihre eigene Fröm
migkeit und die der verschiedenen Öffentlichkeiten, in denen sie tätig sind, jeweils 

374 A. a. O., 141. 
375 A. a. O., 143 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
376 A. a. O., 147. 
377 Vgl. a.a.O., 147f. 
378 A. a. O., 148. 
379 Vgl. a.a.O., 150. 
380 A. a. O., 151. 
381 A. a. O., 152. 
382 Ebd. Es geht darum, in privaten und verschiedenen öffentlichen Kontexten Frömmigkeiten 

professionell zu gestalten (vgl. a.a.O., 152f). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

angemessen gestalten«383 zu können. Im Erleben und Gestalten, durch »reflektierte 
und kritisch-methodisch verantwortete Frömmigkeit«384 und in der Auseinander
setzung mit der Vielfalt anderer Formen erfolgt geistliche Bildung zu einer Fröm
migkeit, die sich »bewähren«385 kann und »öffentlich und auftragsgemäß vertre
ten«386 werden kann. 

Insgesamt grenzt sich Cornelius-Bundschuh eher von der Rede von ›Spiritua
lität‹ ab, verwendet den Begriff jedoch auch in bestimmten Kontexten, die gerade 
aufgrund dieser Spannung aufschlussreich für seine Rede von ›Spiritualität‹ sind. 

Ralph Kunz (2016): Wechselwirkung 
Als Inhaber des Lehrstuhls für Praktische Theologie an der Universität Zürich ist 
Ralph Kunz leitendes Mitglied am dortigen »Forschungszentrum Spiritualität«. In 
diesem Kontext gab er 2012 mit Claudia Kohli Reichenbach den Sammelband »Spi
ritualität im Diskurs« heraus. Er selbst diskutiert diesen Titel in einem Beitrag un
ter gleicher Überschrift.387 2016 veröffentlichte er dann im Sammelband »Theologi

sche Ausbildung und Spiritualität« von Sabine Hermisson und Martin Rothgangel 
einen Beitrag zum Zusammenhang von ›Spiritualität‹ und Theologiestudium, der 
die Grundlage für die folgende Analyse bildet.388 

Als »reflektierter Erfahrungsbericht«389 über die von ihm mitverantwortete 
Lehrveranstaltung im Wahlpflichtbereich des Grundstudiums der Theologie an der 
Theologischen Fakultät Zürich nimmt Kunz nach einer thematischen Einführung 
zunächst historische Perspektiven auf und stellt dann die Lehrveranstaltung selbst 
genauer vor. Abschließend reflektiert er, »wie wir in Zürich akademische Bildung 
und Spiritualität oder Leben und Glauben zu verbinden suchen«390. Damit wird 
deutlich, worin für Kunz die inhaltliche Zielsetzung besteht: Es geht ihm darum, 
Studium und ›Spiritualität‹ miteinander zu verknüpfen.391 

Eine explizite Definition von ›Spiritualität‹ liefert Kunz dabei nicht. Der Bereich 
dessen, was er unter ›Spiritualität‹ versteht, lässt sich dennoch umreißen. Denn in 

383 A. a. O., 153. 
384 A. a. O., 147. 
385 Ebd. 
386 A. a. O., 151. 
387 Siehe oben Kap. I.2. 
388 Ralph Kunz, »Wie ein Baum gepflanzt an den Wasserbächen.« Der Psalter als Erfahrungs

raum für studentische Spiritualität, in: Sabine Hermisson/Martin Rothgangel (Hg.), Theolo
gische Ausbildung und Spiritualität, Göttingen 2016, 163–179 [nachfolgender Kurztitel: Erfah
rungsraum]. 

389 Kunz, Erfahrungsraum, 164. 
390 A. a. O., 165. 
391 Vgl. a.a.O., 163f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 117 

Kunz’ Text gewinnt der Begriff zum einen in der Gegenüberstellung zum »akademi
schen Studium«392 an Kontur. Zum anderen verbindet Kunz den Begriff mit einem 
Anliegen von Studierenden, das er so beschreibt: 

»Aber es gibt einen spirituellen Hunger. Für diesen haben wir keinen adäqua
teren Ausdruck als ›Spiritualität‹: Frömmigkeit ist zu stark, Religiosität ist zu 
schwammig und Geistlichkeit zu römisch-katholisch. […] Gefragt ist ein indivi
dueller Erfahrungs- und Entdeckungsraum mit dem Angebot einer diskreten 
Begleitung.«393 

Diese Beobachtung und die Annahme einer positiven Wechselwirkung zwischen 
akademischer Bildung und ›Spiritualität‹ bildet für Kunz die argumentative Grund
lage für die Einführung der entsprechenden Lehrveranstaltungen im Bachelor- 
Studium der Theologie, die er im Text vorstellt und reflektiert. Im Anschluss an 
deren ausführliche Begründung und Deutung fasst er abschließend ›Spirituali
tät‹ als »bildungsbewusste praktizierte Theologie«394. Dabei votiert Kunz für ein 
»Kompetenzengeflecht«395, das die Dimensionen »Wissenschaft, Leben und Glau
ben«396 integriert, wie es »umfassend verstandene Bildung«397 anstrebt. So trägt 
das Theologiestudium für Kunz »zur Religionsfähigkeit der Kirche«398 bei. 

In der Argumentation von Kunz ist ›Spiritualität‹ also ein bedeutender Aspekt 
der theologischen Ausbildung und leistet so einen grundlegenden Beitrag dazu, 
dass Kirche überhaupt Kirche sein kann. 

Sabine Hermisson (2016): Funktionalität 
Sabine Hermisson, Pfarrerin und Religionspädagogin, analysiert in ihrer Disserta
tion »Spirituelle Kompetenz« (2016) die aktuellen Ausbildungsleitlinien der luthe
rischen, reformierten und unierten Kirchen im deutschsprachigen Raum auf ihre 
Verwendung des Begriffs ›Spiritualität‹ hin.399 Die Dissertation sowie ihre zahlrei

392 A. a. O., 164. 
393 A. a. O., 170. 
394 A. a. O., 179 [im Original hervorgehoben]. 
395 Ebd. 
396 A. a. O., 178. 
397 A. a. O., 179. 
398 Ebd. 
399 Vgl. Sabine Hermisson, Spirituelle Kompetenz. Eine qualitativ-empirische Studie zu Spiri

tualität in der Ausbildung zum Pfarrberuf (Arbeiten zur Religionspädagogik 60), Göttingen 
2016, 15. Hermisson untersucht kirchliche Ausbildungspläne und Beurteilungsraster der ers
ten und zweiten Ausbildungsphase zum Pfarrberuf im deutschsprachigen Raum, wobei je
weils die Textabschnitte zum Tragen kommen, die sich mit ›Spiritualität‹ befassen. Ihre theo
retischen Grundfragen fokussiert sie dazu auf die zwei Bereiche »Spiritualität als Thema der 
Ausbildung« sowie »Förderung von Spiritualität in der Ausbildung« (a.a.O., 16 [im Original 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

chen kürzeren Texte sind zentrale Referenzen im praktisch-theologischen Diskurs, 
wenn der Themenkomplex ›Spiritualität‹ und Ausbildung zum Pfarrberuf diskutiert 
wird. 

Der Anlass für Hermissons Beschäftigung mit ›Spiritualität‹ in der kirchlichen 
Ausbildung liegt in ihrer Beobachtung, dass Kirchenleitungen in ihren Ausbil
dungsrichtlinien Impulse zur Integration von ›Spiritualität‹ geben.400 Daraus 
ergibt sich die Frage, was unter ›Spiritualität‹ im spezifischen Kontext von Aus
bildung zu verstehen und wie entsprechend mit ihr umzugehen ist. Mit ihrer 
Dissertation knüpft Hermisson also an »die aktuellen Impulse aus der kirchlichen 
Ausbildungspraxis«401 an und untersucht, wie es zur Rede von ›Spiritualität‹ in 
diesen Dokumenten kommt, welche theologischen und pastoralen Annahmen 
damit verknüpft sind und was ›spirituelle Kompetenz‹ genau bezeichnet.402 Dabei 
zielt Hermisson darauf, ausgehend von der Analyse der Ausbildungsdokumente 
im Hinblick auf ›Spiritualität‹ den theologischen Konsequenzen der Rede von 
›Spiritualität‹ im Hinblick auf Theologieverständnis und Amtsverständnis nachzu
gehen.403 Die theoretische Basis ihrer Arbeit bilden theologische Vorüberlegungen 
zu gesellschaftlichen, begriffsgeschichtlichen und theologie-historischen Bedin
gungen rund um ›Spiritualität‹ (Kap. 1). Auf Methodik (Kap. 2) und Ergebnisse (Kap. 
3) folgt die abschließende Diskussion zum Begriff ›spirituelle Kompetenz‹ anhand 
der Aspekte »Funktionalität« und »Spiritualität« (Kap. 4). 

Ihr Spiritualitätsverständnis definiert Hermisson zunächst sehr offen als 
»einen weit gefassten christlichen Spiritualitätsbegriff«404. Dieser »schließt so
wohl Spiritualität als Haltung als auch spirituelle Praxis ein und umfasst damit 
so unterschiedliche Vorstellungen wie ›gelebter Glaube‹, ›persönliche Praxis des 
Glaubens‹ oder ›religiöse Praxis‹«405. In dem auf diese Weise umrissenen Feld an 
Bedeutungen spiegelt sich, dass Hermisson in erster Linie theologische Autor*in
nen als Gewährsleute für ihr Spiritualitätsverständnis heranzieht. Die Unschärfe 
des Begriffs innerhalb wie außerhalb von Kirche und Theologie benennt sie zwar, 
integriert sie jedoch nicht in ihre eigene Definition.406 

hervorgehoben]). Vgl. dazu auch meine Rezension: Katja Dubiski, Rez. zu Sabine Hermis

son, Spirituelle Kompetenz, Göttingen 2016 und Sabine Hermisson/Martin Rothgangel (Hg.), 
Theologische Ausbildung und Spiritualität, Göttingen 2016, in: ThLZ 143,5 (2018), 547–549. 

400 Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 49. 
401 A. a. O., 15. 
402 Vgl. a.a.O., 13. 
403 Vgl. a.a.O., 15. 
404 A. a. O., 32. 
405 Ebd. 
406 Vgl. a.a.O., 28–32. Das liegt in ihrer Fragestellung zur kirchlichen Ausbildungspraxis begrün

det, führt allerdings zu einer weitgehenden Ausblendung von Begriffsaspekten der angel
sächsischen Traditionslinie (vgl. a.a.O., 27f). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 119 

Die Ergebnisse ihrer Studie fasst Hermisson in vier Punkten zusammen: 
Erstens stellt sie fest, dass ›Spiritualität‹ fast durchgängig mit Wörtern aus dem 
Begriffsfeld »können« verbunden wird, wobei die Zuordnung von ›Spiritualität‹ 
und ›Kompetenz‹ »in einer eigentümlichen Schwebe«407 bleibt. Im Hinblick auf 
›Spiritualität‹ werden in den meisten Dokumenten mit dieser Kombination die ak
tive Seite und die Kommunikation von ›Spiritualität‹ betont.408 Zweitens zeigt sich, 
dass die funktionale Perspektive auf ›Spiritualität‹ in der Ausbildung, d.h. ein Spiri
tualitätsverständnis »von den Anforderungen der künftigen Berufsaufgabe her«409, 
ein »Proprium der evangelischen Ausbildung des deutschen Sprachraum[s]«410 ist. 
Drittens stellt Hermisson fest, keine ausgearbeitete theologische Begründung für 
›spirituelle Kompetenz‹ in der kirchlichen Ausbildung gefunden zu haben. Auch 
das Verhältnis von ›Spiritualität‹ und Theologie wird ihrer Beobachtung nach nicht 
reflektiert.411 Die Frage nach der Förderung spiritueller Kompetenz zeigt viertens, 
dass sich inhaltliche Spannungen zwischen der funktionalen Fokussierung der Aus
bildungsleitungen und der eigen-sinnigen ›Spiritualität‹ externer Kursleitungen 
ergeben.412 

Insgesamt ist damit bei Hermisson die Rede von ›Spiritualität‹ vor allem durch 
ihre skeptische bzw. kritische Argumentation geprägt, was eine rein funktionale 
Konnotation von ›Spiritualität‹ angeht. 

5.3 Argumentationslinien und Denkfiguren 

In der Gesamtbetrachtung der Argumentationslinien im Hinblick auf die Rede von 
›Spiritualität‹ im Kontext der Ausbildung zum Pfarrberuf erweisen sich drei Denk
figuren in den analysierten Texten als zentral. Dabei sind die Aspekte der Unver
fügbarkeit und der Freiheit eng miteinander verbunden, während die funktionale 
Begründung für die Rede von ›Spiritualität‹ in allen drei Texten deren Rahmen bil
det. 

407 A. a. O., 215. 
408 Vgl. a.a.O., 131f.215. Persönliche Spiritualität ist im Vergleich dazu in den analysierten Doku

menten deutlich weniger wichtig (vgl. a.a.O., 130). 
409 A. a. O., 216. 
410 A. a. O., 217. Vgl. dazu auch a.a.O., 186.214. Denn über die bislang benannten Quellen hin

aus analysiert Hermisson »Umfeldtexte« (a.a.O., 84), d.h. ergänzende Texte kirchenleitender 
Gremien und Einzelpersonen, sowie darüber hinaus Paralleltexte der römisch-katholischen, 
der lutherischen Kirche in den USA sowie der anglikanischen Kirche von England (vgl. a.a.O., 
87f). Dieser Außenvergleich ermöglicht Hermisson, die differenzierten inner-evangelischen 
Ergebnisse stärker in ihrer Gemeinsamkeit erkennen und darstellen zu können. 

411 Vgl. a.a.O., 219. Es »finden sich keine soziologischen, bildungstheoretischen oder pastoral
theologischen Überlegungen, die dem Kontext ›spiritueller Kompetenz‹ zuzuordnen sind« 
(a.a.O., 107). 

412 Vgl. a.a.O., 165f.219. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

5.3.1 Funktionalität 
Mit ihrem Fokus auf Funktionalität arbeitet Hermisson einen Aspekt heraus, der in 
allen hier analysierten Texten von Bedeutung ist: Alle drei Autor*innen sehen den 
Anlass für ihre Bearbeitung des Themas in der Nennung von ›Spiritualität‹ durch 
andere – sei es durch Kirchenleitungen (Cornelius-Bundschuh, Hermisson) oder 
durch Studierende (Kunz). Bei allen Unterschieden im Detail ist die Verknüpfung 
von ›Spiritualität‹ mit ›Funktionalität‹ das verbindende Element der Argumenta
tionen. Da Hermisson am ausführlichsten auf die Dimension der Funktionalität 
im Zusammenhang von ›Spiritualität‹ und Ausbildung zum Pfarrberuf aufmerksam 
macht, bildet ihre Argumentation den Ausgangspunkt der Darstellung. 

Für Hermisson ist die weite Verbreitung der Rede von ›Spiritualität‹ in den Aus
bildungsrichtlinien der Kirchen der Anlass für ihre Frage nach ›Spiritualität‹. Neben 
diesem formalen Grund ist es vor allem ein inhaltlicher Aspekt – die Spannung zwi
schen ›Spiritualität‹ und Funktionalität, die für Hermisson »einiges Konfliktpoten
tial birgt«413 –, anhand dessen sie ›Spiritualität‹ weiter konturiert. Es ist also das von 
ihr als Gegensatz herausgearbeitete Begriffspaar von funktionalem Amtsverständ
nis und ›Spiritualität‹ bei zeitgleich zunehmender Rede von ›Spiritualität‹ in den 
Ausbildungsrichtlinien, das die Grundlage für ihre Deutung von ›Spiritualität‹ bil
det.414 ›Spiritualität‹ ist eines der Aufgabenfelder im Pfarrberuf, weshalb diese auch 
in die Ausbildung zu integrieren ist. 

Auch für Cornelius-Bundschuhs Rede von ›Spiritualität‹ ist es ein Impuls von an
derer – in diesem Fall von praktisch-theologischer und von kirchlicher – Seite, der 
Anstoß zur Bearbeitung der Thematik gibt. Es handelt sich um die Rede von der 
Notwendigkeit persönlicher Glaubenspraxis von Pfarrer*innen, wie sie bei Ulrike 
Wagner-Rau415 und im EKD-Text unter der Überschrift »geistliche Bildung«416 zum 
Ausdruck kommt. Cornelius-Bundschuh verdeutlicht, auf wie vielfältige Weise der 
Begriff und das Thema ›Spiritualität‹ darüber hinaus insbesondere auch in der Pra
xis der Ausbildung eine Rolle spielen. Bereits hier deutet sich an, dass für seine ei
gene Argumentation rund um ›Spiritualität‹ die Vielfalt ihrer Formen entscheidend 
ist. Er hebt hervor, dass die Rede von ›Spiritualität‹, wie sie bei der EKD und in ver
schiedenen Ausbildungszusammenhängen auftaucht, deshalb bedeutsam ist, weil 
»geistliche Bildung« und »Frömmigkeit« als Ausdruck der »persönlichen Praxis des 

413 A. a. O., 232. Vgl. dazu auch a.a.O., 12. 
414 Dass sich hier der Zugang zu ›Spiritualität‹ als durchgehend funktional erweist, entspricht 

aus theologischer Perspektive der »Funktionalität des evangelischen Pfarramtes« (a.a.O., 
225). 

415 Er verwendet die Worte »müssen« und »brauchen« (Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen 
Bildung, 141 unter Verweis auf Ulrike Wagner-Rau, Auf der Schwelle. Das Pfarramt im Pro
zess kirchlichen Wandels, Stuttgart 2009, 134). 

416 Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen Bildung, 142. Zur Quellenlage s. oben Kap. III Anm. 373. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 121 

Glaubens«417 der angehenden Pfarrer*innen so überhaupt in die theologische Aus
bildung integriert werden.418 Nur durch diese Integration kann das Ziel der ange
messenen und professionellen Gestaltung von Frömmigkeit(en) erreicht werden.419 
›Spiritualität‹ im Kontext der Ausbildung zum Pfarrberuf in beiden Ausbildungs
phasen ist damit auch bei Cornelius-Bundschuh eng mit Funktionalität verbunden. 

Kunz schließlich stellt die Annahme, dass eine Spannung zwischen Bildung und 
›Spiritualität‹ besteht, als argumentativen Ausgangspunkt vor. Er beschreibt, wie 
diese Spannung seit Zwingli durch eine deutliche Trennung von Studium und ›Spi
ritualität‹ und eine Akzentuierung kognitiven Wissens anstelle praktizierter ›Spiri
tualität‹ gestaltet wurde.420 Diese Trennung allerdings kann den »spirituellen Hun
ger«421, den Kunz bei Studierenden wahrnimmt, nicht befriedigen. Deshalb kon
trastiert er diese Trennung mit dem Bild der Baugeschichte des Theologischen Se
minars in Zürich, wo auf die Mauern des alten Kreuzgangs die heutige Bibliothek 
gebaut wurde.422 Mit dem Begriff der Wechselwirkung beschreibt er anschließend 
in abstrakter Weise, was bei einer gelungenen Verbindung beider im Sinne des ge
nannten Bildes geschehen würde: Eine Wechselwirkung zwischen akademischem 
Studium und ›Spiritualität‹ würde sich sowohl auf das akademische Studium selbst 
als auch in der späteren Ausübung des Pfarrberufs positiv auswirken.423 Hier wird 
die enge Verbindung von Funktionalität und ›Spiritualität‹ auch bei Kunz deutlich. 
Ganz am Ende des Textes weitet er dies darüber hinaus noch auf die Bedeutung von 
›Spiritualität‹ für die Kirche als Ganze aus: »Nur so, als umfassend verstandene Bil
dung [d.h. unter Berücksichtigung von ›Spiritualität‹; K. D.], kann das Theologie

studium seinen Beitrag zur Religionsfähigkeit der Kirche leisten.«424 Als Teil der 
Wechselwirkung, zu der es in der pastoralen Ausbildung kommen soll, verbindet 
Kunz ›Spiritualität‹ also in doppelter Weise mit Funktionalität: Diese Verbindung 
gilt sowohl für den Pfarrberuf selbst, als auch für die Folgen pastoraler Kompetenz 
für Einzelne wie für die Kirche insgesamt. 

417 Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen Bildung, 142. 
418 Unter ›Frömmigkeit‹ sieht er akzentuiert die Rolle der Prägung, der persönlichen Gebunden

heit und der regelmäßigen Pflege von Frömmigkeit in ihrer praktischen Gestalt stärker be
tont (vgl. a.a.O., 143). 

419 Vgl. a.a.O., 153. 
420 Vgl. Kunz, Erfahrungsraum, 165f. Kunz schreibt explizit vom »Übersetzen« statt »Singen und 

Beten«, das im Studium eingeübt wird (beides a.a.O., 168), und auch: »Zugespitzt hieß das 
neue Programm: lieber gute Bildung als schlechte Spiritualität« (a.a.O., 166). 

421 A. a. O., 170. 
422 Vgl. a.a.O., 178f. 
423 Vgl. a.a.O., 163f. 
424 A. a. O., 179 unter Verweis auf Christian Albrecht, Bildung in der Praktischen Theologie, Tü

bingen 2003, 202–204. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Damit bildet ›Funktionalität‹ insgesamt in den analysierten Texten ein zentrales 
Grundmuster für die Argumentation zum Zusammenhang von ›Spiritualität‹ und 
Ausbildung. Dies bestätigt einerseits die Ergebnisse von Hermisson und weitet sie 
andererseits über den Kontext der Ausbildungsrichtlinien hinaus. Die Denkfigur 
›Funktionalität‹ findet sich sowohl bei Kunz, der sich dezidiert nur mit der ersten 
Ausbildungsphase, dem Theologiestudium, befasst, als auch bei Cornelius-Bund
schuh, der dem Begriff ›Spiritualität‹ durchaus kritisch gegenübersteht. 

5.3.2 Unverfügbarkeit 
Der Aspekt der Funktionalität ist mit einer weiteren gemeinsamen Denkfigur ver
knüpft, denn ›Spiritualität‹ ist bei allen drei Autor*innen mit ›Unverfügbarkeit‹ kon
notiert. 

So zitiert Cornelius-Bundschuh bereits im ersten Abschnitt seines Aufsatzes ne
ben dem EKD-Text auch Manfred Josuttis, Sabine Hermisson und Jan Hermelink, 
die alle deutlich machen, dass Frömmigkeit bzw. ›Spiritualität‹ als angestrebtes Ziel 
geistlicher Bildung unverfügbar ist. Der Text der EKD selbst erwähnt zwar nicht 
den Begriff ›Spiritualität‹, betont laut Cornelius-Bundschuh jedoch das Wirken Got
tes, durch das geistliche Bildung »der Steuerbarkeit und der Messbarkeit entzogen 
ist«425. Cornelius-Bundschuh selbst schließt mit der expliziten Rede von ›Spiritua
lität‹ an Josuttis an: »Spirituelle Praxis lässt sich nach evangelischem Verständnis 
nicht normieren und instrumentalisieren und nur unter Vorbehalt als Ausbildung 
organisieren.«426 Noch über die Unverfügbarkeit von Bildung hinaus ist es fogllich 
gerade geistliche Bildung bzw. die Bildung von Frömmigkeit bzw. von ›Spirituali
tät‹, deren Gelingen unverfügbar ist. 

Bei Kunz nimmt der Aspekt der Unverfügbarkeit einen noch deutlich zentrale
ren Platz ein. Denn bei ihm impliziert die These von der Wechselwirkung zwischen 
Studium (geübt wird z.B. das Psalmenbeten) und ›Spiritualität‹ (Studierende wer
den durch das Psalmenbeten geprägt), dass die Rede von ›Spiritualität‹ einen Akzent 
auf göttliches Wirken setzt: Kunz spricht hier im Anschluss an Gerhard Ebeling und 
Paul Ricœur von der »Stimme, die in und aus den Texten ruft«427 und vom Worter
eignis als »Geschenk des Textes«428. Es verstärkt sich dabei der Eindruck, dass ›Spi
ritualität‹ für Kunz eine Haltung ist, die in den unterschiedlichsten Bereichen zum 
Tragen kommt: im »spirituellen Hunger«429, im »tief spirituellen Eindruck«430, in 

425 Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen Bildung, 143. 
426 A. a. O., 144. 
427 Kunz, Erfahrungsraum, 178. 
428 Ebd. 
429 A. a. O., 170. 
430 A. a. O., 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 123 

der literarischen Begegnung mit »spirituellen Menschen«431, über »spirituelle Er
fahrungen und Erkenntnisse«432, als »spirituelle Verbindung von Leben und Glau
ben«433 und »in der spirituellen Lektüre«434. Inhaltlich geht es in jeder dieser Wort
kombinationen letztlich darum, sich »ansprechen zu lassen«435. Kunz betont, dass 
im Prozess der Wechselwirkung zwischen akademischem Studium und ›Spirituali
tät‹ bei der Bibellektüre in den Lehrveranstaltungen Studierende gleichzeitig »Sub
jekte und Objekte ihres Lernens«436 sind. Die Denkrichtung dessen, warum und wie 
Kunz auf ›Spiritualität‹ rekurriert, ist demnach die Unverfügbarkeit, aufgrund de
rer sich ›Spiritualität‹ weder bewirken oder hervorrufen noch prüfen lässt.437 Die
ser Aspekt wird im Zusammenhang von Bildung und ›Spiritualität‹ von Kunz als das 
entscheidende Kennzeichen konturiert, das ›Spiritualität‹ ausmacht. 

Auch bei Hermisson markiert die Rede von ›Spiritualität‹ den Aspekt der Unver
fügbarkeit. Wie bereits dargestellt, argumentiert sie, dass ›Spiritualität‹ im Kon
text kirchlicher Ausbildung zum Pfarrberuf hauptsächlich durch die Verhältnisbe
stimmung zu Funktionalität an Kontur gewinnt. Das Gegenüber von ›Spirituali
tät‹ und Funktionalität spitzt Hermisson zu, indem sie einerseits ›Spiritualität‹ im 
Anschluss an Schleiermacher eng mit (Zweck-)Freiheit assoziiert (»Raum«, »Spiel«, 
»Fest«438). Zugleich soll jedoch ›Spiritualität‹ andererseits »in ein funktionales Aus
bildungskonzept«439 integriert werden. Die Verknüpfung beider Pole gelingt auf Ba
sis der protestantisch-theologischen Denkfigur der »Hochschätzung der Unverfüg
barkeit des Geistes«440. Bietet Kirche als Institution den »Rahmen«441 hierfür, dann 
»entsteht ein Raum für Spiritualität«442. 

Die Rede von ›Spiritualität‹ ist damit bei allen drei Autor*innen eng mit dem 
Aspekt der ›Funktionalität‹ verbunden, der Begriff selbst mit ›Unverfügbarkeit‹ kon
notiert. 

431 A. a. O., 175. 
432 A. a. O., 176. 
433 A. a. O., 177 [im Original teilweise hervorgehoben]. 
434 A. a. O., 178. 
435 A. a. O., 177 [im Original hervorgehoben]. 
436 A. a. O., 176. 
437 Vgl. ebd. 
438 Vgl. Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 236f unter Bezug auf Friedrich Schleiermacher. 
439 A. a. O., 239. 
440 A. a. O., 249. 
441 Vgl. a.a.O., 247f. 
442 A. a. O., 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

5.3.3 Freiheit 
Zur ›Unverfügbarkeit‹ tritt darüber hinaus die Denkfigur ›Freiheit‹. 

Cornelius-Bundschuh weitet mit seiner Rede von ›Spiritualität‹ implizit den Blick 
über Kirche und Religion hinaus, ohne spezifische Formen von ›Spiritualität‹ als an
gemessener im Vergleich zu anderen zu bewerten.443 Dazu passt, dass er mit »Spi
ritualität der Zeit«444 ein Gegenstück »zur kirchlichen Tradition«445 konstruiert, die 
es beide mit »der eigenen Frömmigkeit«446 abzugleichen gilt, damit Pfarrer*innen 
»professionell an den Schwellen zwischen innen und außen«447 arbeiten und das 
heißt Frömmigkeit in der Vielfalt der Situationen »jeweils angemessen gestalten«448 
können. Die Rede von ›Spiritualität‹ entspricht also der notwendigen Verbindung 
von Räumen innerhalb und außerhalb der Kirche.449 Die geistliche Bildung von Pfar
rer*innen zielt dabei auf professionelle Arbeit, die »andere Menschen aus ihrem 
Zweifel in den Glauben und aus der Bindung an die eigene Gruppe in den Leib Chris
ti«450 führt und ist damit funktional konnotiert. 

Eng verknüpft ist die Rede von ›Spiritualität‹ bei Cornelius-Bundschuh in die
sem Zusammenhang mit »fremden«, »neuen«, »anderen« und »unterschiedlichen« 
Formen geistlichen Lebens.451 Der Begriff der »Formen geistlichen Lebens« nimmt 
in der Argumentation an den Stellen zu, wo Cornelius-Bundschuh auf geistliches 
Leben in der Gemeinde und in der Kirche insgesamt – im Praktikum und im Vi
kariat – zu sprechen kommt.452 So wird deutlich, dass es Cornelius-Bundschuh bei 
seiner Rede von ›Spiritualität‹ um die Auseinandersetzung mit und die Gestaltung 
von Vielfalt im Blick auf geistliches Leben geht. Die beiden Metaphern, die er im 
Text verwendet, stärken diese These: Dies ist zum einen der Anschluss an Wagner- 

443 Vgl. Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen Bildung, 147: »Sie lassen sich auf Gestalten christ
licher Frömmigkeit ein, aber auch auf religiöse Haltungen und Praktiken in anderen Reli
gionen.« Darüber hinaus konnotiert er ›Spiritualität‹ an zwei Stellen mit dem Buddhismus: 
»Rückzug in ein buddhistisches Zen-Kloster« (a.a.O., 149) und »Impulse aus Asien« (a.a.O., 
152). 

444 A. a. O., 150.153. 
445 A. a. O., 153. Vgl. auch a.a.O., 150. 
446 A. a. O., 150. 
447 A. a. O., 153. 
448 Ebd. 
449 Diesem Anliegen der Öffnung nach außen entspricht auch, dass Cornelius-Bundschuh die 

Vielfalt studentischer ›Frömmigkeit‹ bzw. ›Spiritualität‹ positiv bewertet wissen will, statt de
ren vergangene Homogenität zu betrauern (vgl. a.a.O., 144f). 

450 A. a. O., 153. 
451 Alle Begriffe a.a.O., 142.148. 
452 Vgl. a.a.O., ab 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 125 

Raus Rede von der »Schwelle«453 und zum anderen die Rede vom »Leib Christi«454 
– es geht um die Vielfalt der Räume, zwischen denen sich Pfarrer*innen bewegen, 
sowie um die verschiedenen Glieder am Leib Christi. Und diese Vielfalt der Formen 
zielt nach Cornelius-Bundschuh auf »Freiheit«455, da die unterschiedlichen Räume 
zu unterschiedlichen Perspektiven führen: »Dadurch werden die Vikarinnen und Vi
kare in der für die evangelische Frömmigkeit grundlegenden Freiheit bestärkt«456. 

Auch bei Hermisson stehen ›Spiritualität‹, Unverfügbarkeit und Freiheit in ei
nem engen Zusammenhang. Dabei wird wie bereits dargestellt ›Spiritualität‹ in der 
Theologie – im Unterschied zu Spiritualitätsdiskursen in Medizin und Psychologie 
– »häufig als emphatische[r] Gegenbegriff zu Funktionalität«457 verwendet. Für 
Hermisson ist zur Deutung der theologischen Rede von ›Spiritualität‹ deshalb 
Schleiermachers Verständnis des Gottesdienstes als darstellendes Handeln hilf
reich,458 durch das sie ›Spiritualität‹ als »Raum der Freiheit«459 versteht, der wie ein 
Fest seinen Zweck in sich selbst trägt. Daraus folgt für sie: 

»Spiritualität ist nur dort lebendig, wo sie nicht durch einen äußeren Zweck – wie 
den der Berufsqualifizierung – bestimmt wird. Spiritualität lässt sich nicht von Kir
chenleitungen verordnen, ohne an Lebendigkeit und Authentizität zu verlieren 
und zu einer bloßen Pflichtübung zu verkümmern.«460 

Für die daraus entstehenden Konflikte zwischen ›Spiritualität‹ und funktionalem 
Ausbildungskonzept hinsichtlich Zweckfreiheit, aktiven oder passiven Aspekten 
von ›Spiritualität‹ sowie Einbindung in die Institution Kirche sieht Hermisson 
die Lösung darin, »zumindest eine teilweise Integration«461 von Funktionalität 
und ›Spiritualität‹ zu prüfen. Denn das Zusammenspiel von Funktionalität und 
›Spiritualität‹ in der kirchlichen Ausbildung zum Pfarrberuf scheint ihr genau 
da möglich, wo Kirchenleitungen die Rahmenbedingungen für die Entwicklung 
spiritueller Kompetenz schaffen, ohne selbst die direkte Steuerung in die Hand zu 

453 A. a. O., 141.153. 
454 A. a. O., 148.153. Vgl. auch a.a.O., 152. Er hat dabei die Volkskirche vor Augen: »Die Volkskirche 

als öffentliche Praxis des Evangeliums lebt von der Verschiedenheit der Gaben, auch im Be
reich der Frömmigkeit. Auf dem Weg ins Pfarramt kommt viel darauf an, zu entdecken, was 
dem Leib Christi fehlen würde ohne meine oder ohne die Frömmigkeit anderer« (a.a.O., 148). 

455 A. a. O., 151. 
456 Ebd. 
457 Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 234. Sie zitiert hier u.a. die protestantischen Theolo

gen Christian Möller, Michael Meyer-Blanck, Jochen Cornelius-Bundschuh und Ulrich Körtner 
(vgl. a.a.O., 233f). 

458 Vgl. a.a.O., 236f. 
459 A. a. O., 237. Vgl. dazu den gesamten Zusammenhang a.a.O., 235–238. 
460 A. a. O., 239. 
461 A. a. O., 242. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

nehmen.462 So bleibt Raum für das »institutionskritische Potential von Spirituali
tät«463. Daran anschließend fasst Hermisson auch ihr Verständnis von ›Spiritualität‹ 
präziser. ›Spiritualität‹ hat für sie drei Dimensionen: »Zweckfreiheit, Passivität und 
kritisches Potential«464. ›Spiritualität‹ trägt damit auch bei Hermisson neben der 
Unverfügbarkeit die Konnotation der ›Freiheit‹. 

Schließlich findet sich diese Konnotation auch bei Kunz, wenn auch deutlich 
weniger prominent. Zum Bericht über den eigenen Lernweg der Studierenden 
vor ihrer Lerngruppe betont er: »Das oberste Prinzip für diesen Teil der Übung 
heißt Freiheit«465. Dies deckt sich damit, dass die Lehrveranstaltung im Wahl
pflichtbereich des Studiums verortet und daher freiwillig ist466 und Kunz sie als 
»Einladung«467 verstanden wissen will. ›Spiritualität‹ ist foglich nicht nur in der 
konkreten Durchführung und auf das Verhalten oder die Haltung der Studieren
den bezogen mit ›Freiheit‹ konnotiert, sondern auch, was ihre Thematisierung 
insgesamt im Studium betrifft. 

5.4 Zwischenfazit 

Insgesamt wird deutlich, dass der Begriff ›Spiritualität‹ bei allen drei Autor*innen 
dazu dient, Aspekte der Praxis des Glaubens in der Ausbildung zum Pfarrberuf zu 
thematisieren, da diese zum Pfarrberuf dazu gehören. ›Spiritualität‹ ist also mit 
Funktionalität verbunden, wie insbesondere Hermisson betont. Kunz begründet dies 
damit, dass Kirche dadurch religionsfähig sei und bleibe. Für ihn geht es um ei
ne Wechselwirkung zwischen persönlicher ›Spiritualität‹ und akademischem Studi
um, weshalb er selbst eine entsprechende Lehrveranstaltung zur Verknüpfung von 
›Spiritualität‹ und Wissen bereits im Studium anbietet. Cornelius-Bundschuh be
gründet die Thematisierung von geistlicher Bildung mit der professionellen Gestal
tung des Pfarrberufs, der das Ziel verfolgt, Glauben und christliche Gemeinschaft 
zu stärken. In der Ausbildung gelernt werde die geforderte professionelle Gestal
tung von Frömmigkeit bzw. geistlichem Leben in der Auseinandersetzung mit der 
Vielfalt der Formen geistlichen Lebens. Der Begriff der ›Spiritualität‹ ist für ihn eng 
mit dieser Vielfalt verbunden. 

Unterschiede, die sich neben dieser zentralen gemeinsamen Denkfigur der 
›Funktionalität‹ in den Argumentationslinien ergeben, können über die unter
schiedliche Akteurperspektive der drei Autor*innen gedeutet werden. So nehmen 

462 Vgl. a.a.O., 250. 
463 A. a. O., 249. 
464 Ebd. 
465 A. a. O., 173. 
466 Vgl. a.a.O., 164. 
467 A. a. O., 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 127 

Kunz und Cornelius-Bundschuh im Unterschied zu Hermisson die Position der 
Lehrenden bzw. Ausbildenden für den Pfarrberuf ein. Vor diesem Hintergrund 
ist nachvollziehbar, dass beide Autoren Argumente für die Berechtigung einer 
Thematisierung von ›Spiritualität‹ bzw. ›geistlichem Leben‹ nennen. Hermisson 
setzt diese Thematisierung – ihrem Material entsprechend – schon voraus. Sie zielt 
deshalb stärker auf die Frage, was bei einer Thematisierung von ›Spiritualität‹ im 
Ausbildungskontext konkret zu beachten ist. 

Die grundlegende Denkfigur der ›Funktionalität‹ bringt weitere Gemeinsam
keiten und Unterschiede hervor. So ergibt sich bei Hermisson durch ihren starken 
Fokus auf die Funktionalisierung von ›Spiritualität‹ insgesamt eine eher kritische 
Haltung, was die Bearbeitung von ›Spiritualität‹ in der Ausbildung betrifft. Diese 
zeigt sich darin, dass der Begriff bei ihr die starke Konnotation der Freiheit trägt, 
auch im Sinne einer institutionskritischen Haltung. Dem inhaltlich entsprechend 
reflektiert auch Kunz in seiner konkreten Darstellung der Lehrveranstaltung relativ 
ausführlich, wie die persönliche Freiheit der Studierenden didaktisch gewahrt wer
den soll – womit er ›Spiritualität‹ ebenfalls stark mit Freiheit konnotiert. Cornelius- 
Bundschuh, der insgesamt die Begriffe Frömmigkeit und geistliches Leben bevor
zugt, bringt über die Rede von ›Spiritualität‹ deren inhaltliche Weite und damit den 
Aspekt der Freiheit in seinen Argumentationszusammenhang von geistlicher Bil
dung ein. 

An dieser Stelle wird deutlich: Das Besondere an der Rede von ›Spiritualität‹ im 
Kontext theologischer Ausbildung ist, dass deren durchgehende Konnotationen der 
›Freiheit‹ und ›Unverfügbarkeit‹ jeweils theologisch begründet werden.468 Es werden 
»das Wirken Gottes«469 und die »Gotteserfahrung«470 sowie ›Spiritualität‹ als im Be
wusstsein schlechthinniger Abhängigkeit erfahrbares »Ereignis der Freiheit«471 be
schrieben. Insgesamt ist als Proprium dieses Subdiskurses festzuhalten, dass hier 
im engeren Sinn theologische Begründungen für die Rede von ›Spiritualität‹ – jen
seits im Gesamtdiskurs häufig anzutreffender unspezifischer etymologischer Bezü
ge auf die Pneumatologie – genannt werden. 

Deutlich wird damit auch, was den spezifischen Unterschied zum Subdiskurs 
›Profil‹ ausmacht: In jenem wird – relativ abstrakt – gefordert, dass Theologie und 
›Spiritualität‹ miteinander verbunden werden sollten. Außerdem wird beschrieben, 
welche konkreten Formen kirchliche Praxis von ›Spiritualität‹ kennzeichnen bzw. 
kennzeichnen sollten. Damit verbunden ist eine kirchenkritische Haltung, wenn 

468 Der Begriff findet sich als Merkmal von ›Spiritualität‹ auch z.B. bei Roser, Innovation Spiritual 
Care, 48. 

469 Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen Bildung, 143. 
470 Kunz, Erfahrungsraum, 177. 
471 Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 238 unter Verweis auf Eberhard Jüngel, Indikative der 

Gnade – Imperative der Freiheit (Theologische Erörterungen 4), München 2000, 350. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Kirche den formulierten Vorstellungen nicht genügt. Der Diskurs zu ›Spiritualität‹ 
im Kontext theologischer Ausbildung zum Pfarrberuf hingegen arbeitet die Konno
tation der ›Unverfügbarkeit‹ theologisch aus. Während man im Subdiskurs ›Profil‹ 
Übung und menschliche Aktivität und Praxiserfahrung besonders betont, akzentu
iert der Spiritualitätsdiskurs im Kontext theologischer Ausbildung gerade die Gren
zen, auf die menschliche Praxis wie kirchliche Ausbildung stoßen. Es werden ›Frei
heit‹ und ›Unverfügbarkeit‹ von ›Spiritualität‹ entsprechend hervorgehoben. 

6. Systematisierung der Zugangsweisen 

Nach der Analyse der fünf dargestellten Subdiskurse zu ›Spiritualität‹ im Bereich 
Praktischer Theologie ergeben sich zwei zentrale Erkenntnisse. Dies ist erstens die 
Beobachtung, dass eine theoretische Sättigung erreicht ist. Weitere Kontexte, in de
nen im Bereich Praktischer Theologie ›Spiritualität‹ thematisiert wird (z.B. in den 
Bereichen Geistliche Begleitung, Gottesdienst, Seelsorge, Diakonie), weisen ähnli
che Argumentationslinien und Denkfiguren im Zusammenhang mit ›Spiritualität‹ 
auf wie die dargestellten Subdiskurse, ohne jedoch in gleichem Maße abgegrenz
te Diskurse zu bilden. Vielmehr werden hier einige der erhobenen Denkfiguren auf 
andere Weise miteinander kombiniert. Zweitens zeigt sich, dass jenseits der spezi
fischen Denkfiguren in allen Subdiskursen Individualität und Erfahrung im Zusam
menhang mit ›Spiritualität‹ eine Rolle spielen – freilich in je unterschiedlicher Ge
wichtung. Es scheint sich bei diesen beiden Begriffen im Hinblick auf den praktisch- 
theologischen Diskurs um das inhaltliche Zentrum des Begriffs zu handeln. Dieser 
Beobachtung ist aus theologischer Perspektive weiter nachzugehen (vgl. Kap. V). 

Es gilt nun, den Ertrag der Analyse zu bündeln und zu systematisieren. Dazu 
werden zunächst die entscheidenden Ergebnisse zusammengefasst und dann mit 
denen früherer Studien zu ›Spiritualität‹ aus diskursanalytischer Perspektive vergli
chen. Die anschließende kritische Würdigung der Subdiskurse und ihrer zentralen 
Denkfiguren zielt darauf zu verdeutlichen, in welcher Hinsicht die unterschiedli
chen Konnotationen von ›Spiritualität‹ mehr bzw. weniger ertragreich für die Prak
tische Theologie und deren Reflexion (christlich-)religiöser Praxis sind. 

6.1 Kontextspezifische Konnotationen von ›Spiritualität‹ 

Die erste Sichtung des Spiritualitätsdiskurses in bestimmten Kontexten ergab, dass 
›Spiritualität‹ in bestimmten Kontexten besonders intensiv diskutiert wird. Die ver
tiefte Lektüre zeigte, dass dies vor allem die Verknüpfungen von ›Spiritualität‹ mit 
Konfession, Individualisierung, Spiritual Care, Körper und Ausbildung zum Pfarr
beruf sind. Die Analyse ergab, dass sich zwischen Texten, die den gleichen Themen

bereich bearbeiten, auch gemeinsame übertextliche Denkfiguren und Argumenta

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 129 

tionslinien finden – dass sich also Subdiskurse hinsichtlich der Rede von ›Spiri
tualität‹ in der Praktischen Theologie herausgebildet haben. Durch die gemeinsa
men Denkfiguren und Argumentationslinien werden diese Subdiskurse einerseits 
nach innen zusammengehalten, andererseits ergeben sich so Unterschiede zu an
deren Subdiskursen, was das Verständnis von ›Spiritualität‹ betrifft. Zugleich sind 
die Subdiskurse an einzelnen Stellen miteinander verknüpft. Es resultiert für die 
Praktische Theologie eine netzartige Struktur mit jeweils kontextspezifischen Kon
notation von ›Spiritualität‹. 

In methodischer Hinsicht ist an dieser Stelle festzuhalten, dass sich das Vorge
hen in Orientierung an der Wissenssoziologischen Diskursanalyse bewährt hat, da 
die strukturierte Lektüre und Analyse eine Distanz zur jeweils konkreten Argumen
tation ermöglichte, durch die abstraktere Argumentationslinien und Denkfiguren 
sichtbar und damit die Subdiskurse zu ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 
fassbar wurden. 

Im Einzelnen stellt sich dies folgendermaßen dar: Im Diskurs, der sich im Kon
text von ›Spiritualität‹ und Konfession bewegt, trägt ›Spiritualität‹ die Konnotati
on ›Profil‹. Insbesondere die Abgrenzung nach außen sowie die Konzentration auf 
eigene (konfessionelle) Traditionen erweisen sich als zentrale Themen, die bei der 
Rede von ›Spiritualität‹ mitschwingen. ›Spiritualität‹ repräsentiert dabei die jeweils 
vorgeschlagene Lösung für den Umgang mit der negativ gedeuteten aktuellen Si
tuation der christlichen Kirchen in Deutschland durch die Rückbesinnung auf die 
eigene konfessionelle Tradition. ›Spiritualität‹ wird hier konfessionell profiliert und 
zugleich als ökumenisch offen verstanden. 

Der Diskurs, der sich im Zusammenhang der Rede von ›Spiritualität‹ argumen
tativ vor allem auf Prozesse der Individualisierung bezieht, betont in erster Linie die 
Entgrenzung von Systemen als Folge dieser Individualisierungsprozesse. ›Spiritua
lität‹ trägt damit auch selbst die Konnotation ›Entgrenzung‹ und bildet so die Antwort 
dieses Diskurses auf den beobachteten Bedeutungsverlust institutionalisierter Re
ligion: Als ›Spiritualität‹ ist Religion demnach innerhalb wie außerhalb institutio
nalisierter Religion weiterhin weit verbreitet. 

In gewisser Nähe zum Entgrenzungsdiskurs folgt die leitende Denkfigur im 
Kontext von ›Spiritualität‹ und Spiritual Care in erster Linie anthropologischen 
und im Anschluss daran institutionellen Argumenten einer angestrebten ›Mehrdi
mensionalität‹: Im Gesundheitssystem wird eine gewisse Einseitigkeit durch den 
Fokus auf physische, psychische und soziale Faktoren wahrgenommen, weshalb 
›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie als Antwort darauf im Sinne eines um
fassenden Gesundheitsverständnisses präsentiert wird. Dieses mehrdimensionale 
Gesundheitsverständnis der Institutionen entspricht dem hier vertretenen mehr
dimensionalen Menschenbild: ›Spiritualität‹ gehört demnach zum Menschsein 
dazu. Im Diskurs zu Spiritual Care trägt ›Spiritualität‹ damit die Konnotation 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

der ›Mehrdimensionalität‹ und zwar in anthropologischer, institutioneller und 
gesellschaftlicher Hinsicht. 

Der Diskurs zu ›Spiritualität‹ und Körper wiederum argumentiert in gewisser 
Weise ähnlich wie der Diskurs im Kontext von Spiritual Care. Hier wird ›Spiritua
lität‹ als Antwort auf ein als verengt wahrgenommenes, rein kognitives Verständnis 
von Sinn und Glauben präsentiert. Während aber im Zusammenhang von Spiritual 
Care vor allem die interdisziplinäre Zusammenarbeit im Gesundheitswesen ange
strebt wird, stehen im Kontext ›Spiritualität‹ und Körper individuelle Erfahrungen 
und deren Deutung im Fokus. Wo es um die Frage von ›Spiritualität‹ und Körper 
geht, erweist sich die Kombination von individueller Körpererfahrung und deren 
(in unterschiedlichem Ausmaß traditionsbasierter) Deutung als die entscheidende 
Denkfigur im praktisch-theologischen Diskurs. ›Spiritualität‹ trägt dabei die Kon
notation ›Erfahrung‹ – oder umgekehrt: Erfahrung und ihre Deutung sind zentrale 
Konnotationen von ›Spiritualität‹, wenn es um Körperpraktiken geht. 

Der Aspekt der ›Unverfügbarkeit‹ bildet schließlich die zentrale Konnotation von 
›Spiritualität‹ im Diskurs zur Bedeutung von ›Spiritualität‹ in der theologischen 
Ausbildung zum Pfarrberuf. Auch dieser Diskurs versteht sich als Antwort auf eine 
kognitive Verengung, in diesem Fall die des akademischen Theologie-Studiums. 
›Spiritualität‹ wird hier als Antwort auf die Frage danach präsentiert, wie ange
hende Pfarrer*innen dazu ausgebildet werden können, im Zusammenhang ihres 
Verkündigungsauftrags ihren Glauben zu praktizieren und zu kommunizieren. 
Mit der Akzentuierung der Unverfügbarkeit von ›Spiritualität‹ wird eine dezidiert 
theologische Denkfigur zentral platziert – und damit auch ›Spiritualität‹ selbst 
explizit theologisch konnotiert. 

Insgesamt trägt ›Spiritualität‹ je nach Kontext auch innerhalb des praktisch- 
theologischen Diskurses deutlich unterschiedliche Konnotationen. Diese sind 
jedoch eben nicht rein subjektiv und kontextunabhängig von den jeweiligen Au
tor*innen gesetzt, wie es die Definitionen zu Beginn der untersuchten Texte 
vermuten lassen könnten. Vielmehr finden sich für unterschiedliche Kontexte ganz 
typische Denkfiguren und Argumentationslinien – und damit verbunden jeweils 
für bestimmte Kontexte entsprechende Konnotationen von ›Spiritualität‹. 

6.2 Abgleich der Ergebnisse mit früheren Diskursbezügen 

Im Vergleich mit früheren Untersuchungen zu ›Spiritualität‹, die ebenfalls Diskurs
bezüge vornehmen, wie die oben dargestellten Verknüpfungen von ›Spiritualität‹ 
und ›Diskurs‹ von Astrid Reglitz, Ralph Kunz und Hubert Knoblauch (vgl. Kap. I) 
wird deutlich, welche neuen Erkenntnisse die vorliegende Analyse ergibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 131 

Zunächst bestätigt sich, wie Kunz betont hatte und wie die Darstellung der unter
schiedlichen Konnotationen von ›Spiritualität‹ in den verschiedenen Subdiskursen 
zeigt, dass es für das jeweilige Verständnis von ›Spiritualität‹ in den unterschiedli
chen Subdiskursen essentiell ist, sich zum einen ganz grundsätzlich den Konstrukt
charakter des Begriffs ›Spiritualität‹ selbst sowie zum andern die Kontexte des je
weiligen Subdiskurses bewusst zu machen. 

Insgesamt ist zu beobachten, dass der Begriff ›Spiritualität‹ im praktisch-theo
logischen Diskurs so verwendet wird, dass kirchliche und nicht-kirchliche Formen 
von ›Spiritualität‹ gleichermaßen gemeint und nicht präzise voneinander zu unter
scheiden, geschweige denn abzugrenzen sind. Knoblauch hatte diese Veränderung 
– freilich ohne besondere Beachtung des theologischen Diskurses – bereits treffend 
analysiert. 

Im Vergleich zu der Textbasis, anhand der Reglitz vor über zehn Jahren den evan
gelischen Spiritualitätsdiskurs untersuchte, wird darüber hinaus deutlich, dass ih
re Analyse durch die rasante Entwicklung und Ausweitung der praktisch-theolo
gischen Rede von ›Spiritualität‹ nur noch einen Bruchteil dessen abbildet, was der 
Diskurs inzwischen umfasst. So spiegelt sich z.B. die vertikal-hierarchische Struk
tur von Sakralem und Profanen, wie Reglitz sie für den damaligen Spiritualitäts
diskurs erfasste, heute in erster Linie im Subdiskurs ›Profil‹. Die Denkfigur, dass 
keine Unterscheidung von Sakralem und Profanen mehr vorausgesetzt wird, hatte 
Reglitz noch unter der Überschrift ›gelebte Religion‹ verhandelt. Heute dominiert 
diese Denkfigur – nun allerdings ebenfalls unter der Bezeichnung ›Spiritualität‹ – 
vor allem den Subdiskurs ›Entgrenzung‹. Die Subdiskurse ›Mehrdimensionalität‹, 
›Erfahrung‹ und ›Unverfügbarkeit‹ lassen sich nicht unmittelbar einer der beiden 
Seiten zuordnen, sie erfordern eine Ausdifferenzierung der Argumentation. 

Insgesamt zeigt die Analyse der praktisch-theologischen Subdiskurse zu ›Spi
ritualität‹, dass sich vor allem eine These von Reglitz auch für diejenigen Zusam
menhänge bestätigt, die unter der Überschrift ›Spiritualität‹ seitdem neu entstan
den sind: Alle Argumentationen zu ›Spiritualität‹ arbeiten sich – nur eben auf unter
schiedliche Art und Weise – an einem Thema ab. Es ist dies die Beobachtung rück
läufiger Kirchenmitgliedschaftszahlen und daraus resultierende Fragen und Her
ausforderungen an Theologie und Kirche, die Reglitz unter dem Begriff Säkulari
sierung verhandelt. Reglitz kontrastiert auch in diesem Zusammenhang noch die 
Diskurse ›gelebte Religion‹ und ›Spiritualität‹: 

»Innerhalb des Diskurses über ›gelebte Religion‹ geht es um die methodisch kon
trollierte Sichtbarmachung ›unsichtbarer Religiosität‹. Damit leistet der Diskurs 
einen eigenständigen Beitrag zur Revision der ›harten Säkularisierungstheorien‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

durch qualitative Religionsforschung. Der Spiritualitätsdiskurs hingegen arbeitet 
sich an ›Säkularisierung‹ als kirchlicher Deinstitutionalisierung ab.«472 

Auch diese Argumentationsweisen im Zusammenhang der Rede von Säkularisie
rung finden sich heute beide unter der Überschrift ›Spiritualität‹. Insbesondere die 
Subdiskurse ›Profil‹ und ›Entgrenzung‹ spiegeln die von Reglitz genannte unter
schiedliche Ausrichtung weiterhin. Der Subdiskurs ›Profil‹ setzt ›Spiritualität‹ als 
Lösung gegen das ›Problem Säkularisierung‹. Die gilt auch für den Subdiskurs ›Ent
grenzung‹, allerdings auf andere Weise, nämlich indem Säkularisierung – durch die 
Annahme weit verbreiteter ›Spiritualität‹ innerhalb und außerhalb verfasster Religi
on – letztlich bestritten wird. Die zwischen diesen beiden Polen stehenden Subdis
kurse ›Mehrdimensionalität‹, ›Erfahrung‹ und ›Unverfügbarkeit‹ tragen Positionen 
beider Ausrichtungen in sich und setzen darüber hinaus noch eigene Schwerpunk
te. So differenzieren sich mit dem Spiritualitätsdiskurs auch dessen Bezüge auf die 
Deutung von und den Umgang mit Säkularisierung aus. 

6.3 Diskursives Ringen um Schließung und Öffnung 

Der Vergleich der Argumentationslinien zeigt, dass in allen Subdiskursen darum 
gerungen wird, wie Schließung und Öffnung miteinander ins Verhältnis zu setzen 
sind, was den Umgang mit der Beobachtung von Säkularisierung angeht. Die Pola
rität von Schließung und Öffnung ist damit gleichzeitig Konnotation von ›Spiritua
lität‹ selbst und Merkmal praktisch-theologischer Reflexionsweisen zum Umgang 
mit sinkenden Mitgliedszahlen der Kirchen. 

Die Rede von ›Spiritualität‹ dient dabei einerseits – insbesondere in den analy
sierten Subdiskursen ›Profil‹ und ›Unverfügbarkeit‹ – der Schließung.473 Dies zeigt 
sich daran, dass mit der Rede von ›Spiritualität‹ Aspekte christlich- bzw. konfessio
nell-gebundener Glaubenspraxis betont werden und der traditionsorientierte Be
griff ›Frömmigkeit‹ häufig synonym zu ›Spiritualität‹ Verwendung findet. 

Andererseits dient der Begriff ›Spiritualität‹ der Öffnung des praktisch-theo- 
logischen Diskurses nach außen, vor allem was den interdisziplinären Diskurs mit 
der Soziologie und mit dem Gesundheitswesen angeht, denn auch Disziplinen wie 
die Medizin und die Soziologie verwenden den Begriff ›Spiritualität‹.474 Innertheo
logisch trifft das weite Begriffsverständnis der anderen Disziplinen insbesondere 

472 Reglitz, Erklären und Deuten, 274. Vgl. zum Folgenden auch a.a.O., 290f. »Säkularisierung« 
versteht Reglitz dabei als den »Begriff, unter den sich jene Beobachtungen der Akteure zum 
religiösen Wandel summieren lassen, welche negative Folgen für die Kirche als Institution 
zeitigen.« (a.a.O., 291) 

473 Reglitz sprach von »Abgrenzung« (a.a.O., 279). 
474 Vgl. dazu Reglitz, die allerdings im Hinblick auf ›Spiritualität‹ weniger andere Wissenschaf

ten, denn vielmehr den nicht-wissenschaftlichen Bereich im Blick hat, weshalb »die Rede 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 133 

in den Subdiskursen ›Entgrenzung‹, ›Mehrdimensionalität‹ und ›Erfahrung‹ auf 
die Frage, inwiefern ›Spiritualität‹ mit christlichen bzw. protestantischen Inhalten 
zu füllen ist. 

Besonders interessant ist nun, dass daneben in allen Subdiskursen beide Aspekte 
– Schließung und Öffnung – in gewisser Weise mitschwingen. Dies kann als Hin
weis darauf gelten, dass in allen Subdiskursen darum gerungen wird, ob und wie 
Schließung und Öffnung miteinander ins Verhältnis zu setzen sind. Die jeweiligen 
Konnotationen des Begriffs ›Spiritualität‹ spiegeln dabei unterschiedliche Lösungs
vorschläge: In den Subdiskursen ›Profil‹ mit der Rückbesinnung auf die Traditio
nen der eigenen Konfession und ›Entgrenzung‹ mit dem Anliegen der Wahrnehmung 
und Würdigung der schwindenden Unterschiede von Religion innerhalb und au
ßerhalb der Institution wird dabei eindeutig die eine bzw. andere Seite favorisiert. 
Abgelehnt werden im Subdiskurs ›Profil‹ dementsprechend ein zu weiter Spirituali
tätsbegriff (eine zu weite Öffnung jenseits traditionell-konfessioneller Formen und 
Inhalte) und im Gegensatz dazu im Subdiskurs ›Entgrenzung‹ die Abgrenzungsbe
mühungen (eine zu strenge Schließung) von Theologie und Kirchen nach außen. In 
beiden Subdiskursen wird die dominierende Argumentationsrichtung also deutlich 
zum Ausdruck gebracht. 

Jedoch spielt in gewisser Weise jeweils in beiden Subdiskursen auch der je
weilige Gegenpol eine Rolle. Im Subdiskurs ›Profil‹ erfolgt neben dem Rückbezug 
auf Tradition auch eine Modernisierung im Sinne einer Öffnung, wenn mystische 
und körperbezogene Elemente als Ergänzung zu als einseitig kognitiv-intellektuell 
beschriebener protestantischer Theologie und Praxis akzentuiert werden. Dabei ist 
anzumerken: Zugleich wird diese Einbeziehung mystischer und körperbezogener 
Elemente wiederum begründet mit der Rückbesinnung auf die Wurzeln eigener 
Tradition. Dadurch wird die ›Öffnung‹ mindestens ambivalent, wenn sie nicht 
letztlich sogar eigentlich ›Schließung‹ meint. 

Auch im Subdiskurs ›Entgrenzung‹ taucht die Argumentationsrichtung der 
Schließung neben der hier dominanten Öffnung auf. Sowohl innertheologisch als 
auch soziologisch erfolgt Abgrenzung: Sei es (von theologischer Seite) die Ableh
nung eines zu diffusen Spiritualitätsbegriffs, sei es (von soziologischer Seite an 
Theologie bzw. Kirche gerichtet) der Vorwurf der Abwertung anderer. Argumente 
der Schließung dienen damit letztlich der Öffnung. 

In den übrigen Subdiskursen spielen beide Argumentationsrichtungen glei
chermaßen eine Rolle: Im Subdiskurs ›Mehrdimensionalität‹, der thematisch um 
Spiritual Care kreist, wird die Rolle der eigenen (christlichen) Tradition im Zu
sammenhang mit bzw. im Kontrast zur Frage des Well-Being als Zieldimension 
von Mehrdimensionalität im Gesundheitswesen verhandelt. Es steht folglich zur 

vom Geist in erster Linie der Öffnung gegenüber dem populären spirituellen Markt« (a.a.O., 
245) dient. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Debatte, wieviel Schließung bzw. Öffnung im interdisziplinären Diskurs und mit 
Blick auf andere Bezugssysteme möglich und sinnvoll ist, sodass ›Spiritualität‹ 
als eigene Wirkgröße im Gesundheitssystem verstanden werden kann. Auch im 
Subdiskurs ›Erfahrung‹ steht mit dem Fokus auf den Körper zur Debatte, inwiefern 
(religiöse) Deutung und Kommunikation die individuelle Erfahrung beeinflussen. 
Es geht hier also darum, im Gestus der Öffnung zu fragen, inwiefern religiöse – 
bzw. genauer: christliche – Tradition zur Deutung von Erfahrung hilfreich und eine 
gewisse Schließung demnach eventuell sinnvoll ist. Und schließlich wird auch im 
Subdiskurs ›Unverfügbarkeit‹ zum Thema theologischer Ausbildung die Frage ver
handelt, wieviel persönliche Freiheit und Freiheit des Geistwirkens – bei gesetzter 
Traditionsbindung und geforderter Kompetenz – in Sachen ›Spiritualität‹ möglich 
ist. Auch hier wird um ein angemessenes Verhältnis von Schließung und Öffnung 
gerungen. 

Alle untersuchten Subdiskurse sind von der Polarität der Schließung und Öff
nung durchzogen. Die Orientierung eines Subdiskurses zu ›Spiritualität‹ eher in 
Richtung der Schließung oder der Öffnung erfolgt kontextspezifisch. 

So lässt sich insgesamt die These aufstellen, dass die Rede von ›Spiritualität‹ 
auch deshalb in der Praktischen Theologie großen Anklang findet, weil die diskurs- 
und disziplinenübergreifende Verwendung des Begriffs zwar Eindeutigkeit signa
lisiert, jedoch tatsächlich so vage ist, dass vor allem das Verhältnis von Schließung 
und Öffnung allein auf Basis der Rede von ›Spiritualität‹ alles andere als eindeutig 
ist. Denn die Spannweite der Deutungen ist groß: Mit der Rede von ›Spiritualität‹ 
kann dezidiert nur eine Ausrichtung – entweder Schließung oder Öffnung – vertre
ten werden. Auch ist eine Positionierung an unterschiedlichen Stellen auf dem Kon
tinuum zwischen den beiden Polen möglich. Und es ist sogar denkbar, mit der Rede 
von ›Spiritualität‹ gleichzeitig Öffnung zu signalisieren und Schließung zu meinen 
– oder umgekehrt. 

Die Rede von ›Spiritualität‹ als Art und Weise des Umgangs mit dem gemein
samen Bezugsproblem der Säkularisierung hält damit zunächst offen, was dies im 
Hinblick auf Schließung bzw. Öffnung konkret bedeutet. Die Verbindung von ›Spi
ritualität‹ mit einem spezifischen inhaltlichen Bereich wie Spiritual Care, Körper
erfahrung oder der Ausbildung zum Pfarrberuf ist dann jedoch Hinweis darauf, wo 
die jeweilige Deutung von ›Spiritualität‹ und der vorgeschlagene Umgang mit ›Sä
kularisierung‹ im Bereich zwischen Schließung und Öffnung zu verorten sind. 

6.4 Tradition und Sehnsucht: ›Spiritualität‹ als Lösungsbegriff 
zwischen Vergangenheit und Zukunft 

Die genannte Polarität von Schließung und Öffnung aufnehmend ergeben sich noch 
zwei weitere Linien, die quer zu den analysierten Subdiskursen verlaufen und durch 
die die Subdiskurse miteinander verbunden sind. Oder anders formuliert: In die

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 135 

sen Linien scheinen sich Hinweise auf Merkmale eines subdiskursübergreifenden 
Begriffs von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie zu ergeben. ›Spiritualität‹ 
erweist sich wiederum in zweifacher Hinsicht als Lösungsbegriff für ein Bezugs
problem. 

Denn es wird mit der Rede von ›Spiritualität‹ vor dem Hintergrund des gemein
samen Bezugsproblem Säkularisierung auch um die Rolle von ›Tradition‹ gerun
gen. Das Motiv der ›Tradition‹ (wie und in welchem Umfang wird warum auf wel
che überlieferten Formen und Inhalte zurückgegriffen) kann im praktisch-theologi
schen Diskurs als ein entscheidender Aspekt dafür gelten, was jeweils mit ›Spiritua
lität‹ gemeint ist. Die Rede von ›Spiritualität‹ trägt dementsprechend selbst durch
gehend auch die Konnotation ›Tradition‹. Oder umgekehrt formuliert: Die konkre
te Bedeutung von ›Spiritualität‹ hängt jeweils davon ab, was in einem spezifischen 
Kontext mit ›Tradition‹ gemeint ist und in welchem Umfang dieser ›Tradition‹ Ein
fluss zugeschrieben wird. 

Die Bandbreite dieses Motivs ›Tradition‹ lässt sich an den untersuchten Sub
diskursen verdeutlichen. Während unter ›Profil‹ mit ›Tradition‹ die Rückbesinnung 
auf eine scheinbar eindeutige und vorfindliche (konfessionell-christliche) Tradition 
verstanden wird und unter ›Entgrenzung‹ die Ablehnung von Tradition im Sinne in
stitutionell-kirchlicher Vergemeinschaftung, ist insbesondere eine Betrachtung der 
Denkfiguren in den anderen Subdiskursen anregend. So kann die Rede von ›Spiri
tualität‹ im Rahmen von Spiritual Care dazu herangezogen werden, um in der Vielfalt 
der Möglichkeiten den eigenen Standpunkt formulieren und sich dabei gegebenen
falls an spezifischen Traditionen zu orientieren. Ebenso kann die Rede von ›Spiri
tualität‹ im Zusammenhang von Körpererfahrung dazu dienen, individuelle Erfah
rungen im Bewusstsein darum zu deuten, dass jede Wahrnehmung und jede Deu
tung individueller (religiöser) Erfahrung bereits sozial eingebettet ist. Für die Er
fahrungsdeutung kann in verschiedener Art und Weise und in unterschiedlichem 
Ausmaß auf bestehende Tradition zurückgegriffen werden. Und schließlich kann 
die Rede von ›Spiritualität‹ in kirchlichen und akademisch-theologischen Bildungsprozes
sen, die auf den Pfarrberuf ausgerichtet sind, neben aller inhaltlichen Gebundenheit 
an deren Tradition die Unverfügbarkeit von ›Spiritualität‹ akzentuieren. 

Es zeigt sich also: Hinter dem praktisch-theologischen Ringen um den Begriff 
›Spiritualität‹ steht die Frage, wie Individualisierung mit Formen und Inhalten 
christlich-religiöser Deutungsmuster miteinander in Beziehung gesetzt wird. Nur 
im Subdiskurs ›Profil‹ ist ›Tradition‹ dabei vergangenheitsorientiert gemeint im 
Sinne einer Wiederentdeckung historischer Formen und Inhalte. In den anderen 
Diskursen meint das Ringen mit dem Motiv der ›Tradition‹ insgesamt die – wie 
auch immer geartete und unterschiedlich intensive – aktive und konstruktiv- 
kritische Auseinandersetzung mit bestehenden Deutungsmustern. 

Auch die Thematisierung von ›Sehnsucht‹ und ›Suche‹ im Zusammenhang mit der 
Rede von ›Spiritualität‹ liegt quer zu den analysierten Subdiskursen. Sie verbindet 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

die Subdiskurse miteinander. Es zeigt sich, dass ›Spiritualität‹ jeweils als Reakti
on auf eine spezifische Frage bzw. ein besonderes Anliegen konzipiert wird. So ist 
z.B. im Subdiskurs ›Mehrdimensionalität‹ von einer »Sehnsucht nach Ganzheitlich
keit«475 die Rede und einer »Sehnsucht nach Spiritualität«476. In den anderen Sub
diskursen geht es um eine Suche nach Gott477 und nach dem Sinn478 sowie um ei
ne »Suche nach Spiritualität«479. Alle Nennungen machen deutlich: ›Sehnsucht‹ und 
›Suche‹ konnotieren ›Spiritualität‹ mit Bewegung und Dynamik und damit letztlich 
auch mit Zukunft. 

Für die diskursübergreifenden Spiritualitätsmarker ›Tradition‹ und ›Sehnsucht‹ 
erweist sich die Bedeutung von ›Spiritualität‹ als Lösungsbegriff folglich in zweierlei 
Hinsicht: Im praktisch-theologischen Diskurs ist ›Spiritualität‹ ein Begriff, anhand 
dessen sich Theologie und Kirche vor dem Hintergrund von Säkularisierung auch 
selbst thematisieren. Dies erfolgt zum einen an der Vergangenheit orientiert, indem 
das Verhältnis zur (eigenen) ›Tradition‹ zur Debatte steht. Zum anderen wird mit 
der Rede von ›Spiritualität‹ die Gegenwart, vor allem aber die Zukunft von Theologie 
und Kirche berührt, wenn ›Spiritualität‹ mit ›Suche‹ und ›Sehnsucht‹ und der Frage 
nach Deutungsmustern von Menschen verknüpft wird. 

›Spiritualität‹ trägt damit die Konnotation einer Zukunftsorientierung, die auf 
unterschiedliche Weise und unterschiedlich eng mit dem eher vergangenheitsori
entierten Aspekt der ›Tradition‹ verbunden wird. 

6.5 Kritische Würdigung der Rede von ›Spiritualität‹ 
in praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen 

Abschließend liegt der Fokus noch einmal auf den einzelnen praktisch-theologi
schen Spiritualitätsdiskursen und auf der Frage danach, inwiefern der jeweils im 
Diskurs präsentierte Lösungsbegriff ›Spiritualität‹ argumentativ schlüssig ist und 
damit als für die gegenwärtige Diskussion relevant gelten kann. 

Der Subdiskurs ›Profil‹, der die Frage nach dem Zusammenhang von ›Spiritua
lität‹ und Konfession diskutiert, verknüpft das Anliegen der (Wieder-)Bewusstma
chung protestantischer Frömmigkeitstradition mit dem (Wieder-)Einbezug von Er
fahrung und Praxis in die Rede von ›Spiritualität‹. Insofern trägt er dazu bei, die auf 
kognitive Zugänge beschränkten Begrenzungen protestantischer Tradition zu revi
dieren und innerhalb der eigenen konfessionellen Tradition auch andere Akzente 

475 Körtner, Spiritualität und Medizin, 342; Karle, Chancen und Risiken, 62 [im Original teilweise 
hervorgehoben]. 

476 Körtner, Spiritualität und Medizin, 342. 
477 Dahlgrün, Christliche Spiritualität, 421. 
478 Vgl. Gräb, Religion der Individuen, 36; Karle, Perspektiven der Krankenhausseelsorge, 545. 
479 Karle, Perspektiven der Krankenhausseelsorge, 545; vgl. auch Schnütgen, Tanz, 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 137 

wahrzunehmen. Insbesondere ist jedoch der kirchenkritische Impetus dieses Sub
diskurses, der einen Gegensatz von »echter« protestantischer bzw. christlicher Tra
dition versus volkskirchlicher Frömmigkeit konstruiert, sachlich wenig begründet. 
Dementsprechend wird auch die damit verbundene Rede von ›Spiritualität‹, wel
che mit etymologisch-historischer Begründung sozusagen das christliche »Urhe
berrecht« auf den Begriff beansprucht, der Komplexität des inter- und innerdiszi
plinären Diskurses rund um ›Spiritualität‹ nicht gerecht. 

Ganz anders der Subdiskurs ›Entgrenzung‹, der auf Basis der Deutung von ›Spi
ritualität‹ als Ausdruck von Individualisierung in erster Linie um eine Öffnung für 
den interdisziplinären Diskurs bzw. um die Berücksichtigung außerkirchlicher Po
sitionen bemüht ist. Die Gleichsetzung von Kirchenzugehörigkeit und ›Spirituali
tät‹ wird auch hier aufgebrochen, jedoch im Sinne einer Egalisierung der Bewer
tung von inner- und außerkirchlicher ›Spiritualität‹. Die Herangehensweise ist da
mit deutlich weniger exkludierend als die des Subdiskurses ›Profil‹. Der Diskurs 
geht vielmehr davon aus, dass Kirchenzugehörigkeit nicht mehr die entscheiden
de Variable für das Verständnis von Religion und ›Spiritualität‹ ist. Dieses Vorge
hen und diese Deutung von ›Spiritualität‹ im Sinn der ›Entgrenzung‹ sind realistisch 
und deshalb gewinnbringend für den praktisch-theologischen Diskurs. 

Fraglich ist zugleich, ob damit eine Distanzierung von verfasster Religion, also 
von Kirche, zwingend einhergehen muss, wie sich dies als Gegenpol zur ›Entgren
zung‹ im Diskurs fast durchgehend zeigt. Ist Praktische Theologie weiterhin auf 
Kirche bezogen, indem sie kirchliches Handeln reflektiert und für die Kirche aus
bildet, ist es ihre Aufgabe, ›Spiritualität‹ sowohl kulturwissenschaftlich in den Blick 
zu nehmen als auch dezidiert theologische Schlussfolgerungen daraus zu ziehen.480 
Auch ist mit der ›Entgrenzung‹ die Schwierigkeit verbunden, dass ein Bereich au
ßerhalb populärer Religion bzw. religiöser und säkularer Sinndeutung kaum noch 
zu beschreiben ist, obgleich davon auszugehen ist, dass er existiert.481 Die Ableh
nung von Exklusion führt hier sozusagen zu einer Über-Inklusion, die impliziert, 
dass ›Spiritualität‹ quasi omnipräsent – eben: entgrenzt – ist. 

Eine ebenfalls große inhaltliche Offenheit ist im Subdiskurs ›Mehrdimensionali
tät‹ im Kontext von Spiritual Care mit der Rede von ›Spiritualität‹ verknüpft. Mit der 
Mehrdimensionalität verbunden sind dabei vor allem die beiden zweipoligen Denk
figuren ›begriffliche Unschärfe und Positionalität‹ sowie ›Well-Being und Macht‹. 

480 Vgl. dazu auch Reglitz über ›gelebte Religion‹: »Wer die Debatten um ›gelebte Religion‹ als ei
nen kulturwissenschaftlichen Diskurs inszeniert und seine Aufmerksamkeit fast ausschließ
lich nur noch auf die ›unsichtbaren‹ Gestalten des Religiösen im Alltag lenkt, muss sich die 
Rückfrage gefallen lassen, was derartige Theorien von Glaubenspraxis mit der sichtbaren Kir
che und ihren praktisch-theologischen Problemen zu tun haben.« (Reglitz, Erklären und Deu
ten, 281). 

481 Auch Knoblauch nennt die Deutung z.B. von Ritualen im Bereich des Sports eine »›inflatio
näre‹ Ausweitung des Religionsbegriffes« (Knoblauch, Populäre Religion, 266). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Beide Denkfiguren bringen schon in sich die Vielschichtigkeit der Gemengelage und 
das Ringen um die eigene Position im interdisziplinären Kontext zum Ausdruck. 

So impliziert erstens die Spannung von ›begrifflicher Unschärfe und Positiona
lität‹ in der Rede von ›Spiritualität‹, dass Offenheit für den interdisziplinären Dis
kurs nicht zuletzt auch deshalb eine Bereicherung für die Praktische Theologie ist, 
weil sie zugleich Positionierung erfordert bzw. die Präzisierung der eigenen Positi
on verlangt. Und dies gilt nicht nur für die Menschen, denen Spiritual Care konkret 
zukommt, sondern auch für die Praktische Theologie, die sich theoretisch mit Spi
ritual Care befasst. Die weitere theologische Arbeit am Spiritualitätsbegriff ist des
halb von großer Bedeutung. In der Spannung von ›Well-Being und Macht‹ kommt 
zweitens der konkrete Kontext Krankenhaus in den Blick, der davon geprägt ist, 
dass kirchliche Seelsorge im deutschen Gesundheitssystem momentan noch so viel 
Einfluss hat, dass ihre spezifischen Kompetenzen nicht in Frage gestellt werden.482 
Die durchgehende Bezugnahme auf Fragen der Macht zeigt jedoch, dass die unge
wisse Zukunft von positioneller christlicher ›Spiritualität‹ als externe Komponen
te im machtvollen und auf Well-Being zielenden Zusammenhang des Gesundheits
wesens bereits im Blick ist. Aus praktisch-theologischer Perspektive ist festzuhal
ten, dass die Rede von ›Spiritualität‹ dazu herausfordert, die eigene Position theo
logisch zu begründen. Insgesamt ist der Subdiskurs ›Mehrdimensionalität‹ damit 
anregend auch für Argumentationen zu ›Spiritualität‹ jenseits des konkreten Sach
zusammenhangs Spiritual Care: Wie kann ›Spiritualität‹ im Angesicht disziplinärer 
Vielfalt sinnvoll definiert werden? 

Der Subdiskurs ›Erfahrung‹ nimmt ernst, dass im Zuge von Individualisierungs
prozessen dem eigenen Körpererleben zunehmend Bedeutung für die eigene Verge
wisserung zugeschrieben wird. Besonders interessant an dieser Akzentuierung von 
›Spiritualität‹ ist, dass zwar das Erleben individuell geschieht, dass Sozialität dabei 
aber durchgehend involviert ist und auch reflektiert wird – sei es über die Rolle von 
Deutung, sei es durch die Gegenwart anderer, die das persönliche Erleben unmittel
bar beeinflussen. Mit der verstärkten Einbeziehung von Emotion und Sinnlichkeit 
im Kontext ›Spiritualität‹ und Körper geht außerdem eine grundsätzliche Offenheit 
einher. Dazu gehört auch die Konzeption christlicher Inhalte als ein Angebot unter 
vielen in pluralen Kontexten. Körpererfahrungen wird zunächst ein Wert an sich 
zugeschrieben, der dann auch neue Akzentsetzungen und Interpretationen in Be
zug auf christliche Deutung und Tradition nach sich ziehen kann. Die Argumentati
onsrichtung des Subdiskurses ›Erfahrung‹ läuft der des Subdiskurses ›Profil‹ damit 

482 Gemeint sind hier die oben genannten Kompetenzen, »die in theologischer und pastoralpsy
chologischer Ausbildung geschult werden« (Roser, Spiritual Care, 397) und das spezifische 
»Expertenwissen« (ebd.) von Seelsorgenden bilden, sowie die »theologische[] Bestimmung 
zentraler Begriffe wie ›well-being‹, ›Lebensqualität‹ oder ›total pain‹ im Diskurs und in der 
Praxis« (a.a.O., 411). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 139 

gewissermaßen entgegen: Christliche Symbole müssen sich hier als plausibel für 
die Deutung der gemachten Erfahrungen erweisen statt wie im Subdiskurs ›Pro
fil‹ gesetzt zu sein und nur um Erfahrungen bereichert zu werden. Es ist deshalb 
einerseits eine gründliche Analyse von Erfahrungen im Kontext von ›Spiritualität‹ 
und Körper erforderlich sowie andererseits ein reflektiertes hermeneutisches Vor
gehen. Letzteres gilt insbesondere für die Kategorie der (Körper-)Erfahrung selbst, 
die dezidiert theologisch zu durchdenken und zu konkretisieren wäre. 

Schließlich zeigt der Subdiskurs ›Unverfügbarkeit‹, dass bei aller Kompetenzori
entierung in der theologischen Ausbildung zum Pfarrberuf die Rede von ›Spiritua
lität‹ für etwas steht, das in besonderer Weise zu beachten ist. Trotz gemeinsamer 
Referenz auf die Etymologie des Begriffs in den Subdiskursen ›Profil‹ und ›Unver
fügbarkeit‹ wird vor allem in letzterem reflektiert, dass ›Spiritualität‹ – gerade auch 
in der Bindung an die (evangelische) Tradition – nicht ganz zu fassen ist. Zugleich 
werden hier Tradition und Institution als die Rahmungen verstanden, die der Rede 
von ›Spiritualität‹ gleichermaßen Raum lassen und Kontur geben. Es wäre zu ver
tiefen, was dies für den interdisziplinären Austausch bedeutet. 

Insbesondere sind es also die drei letztgenannten Spiritualitätsdiskurse ›Mehr
dimensionalität‹, ›Erfahrung‹ und ›Unverfügbarkeit‹, die sich in ihrer Vielschichtig
keit und mit ihren Verschränkungen von Schließung und Öffnung, Tradition und 
Sehnsucht als realistisch und für die Debatte um ›Spiritualität‹ als weiterführend 
erwiesen haben. Gerade durch die Komplexität der Argumentationen in diesen 
Subdiskursen wird deutlich, inwiefern ›Spiritualität‹ sich als hilfreicher Begriff der 
Selbstreflexion von Theologie und Kirche erweisen kann. 

6.6 Fazit 

Insgesamt zeigt die Systematisierung der Zugangsweisen zu ›Spiritualität‹ im 
praktisch-theologischen Diskurs: Praktisch-theologische Rede von ›Spiritualität‹ 
ist multidimensional und durch verschiedene Subdiskurse strukturiert. Bei der 
Rede von ›Spiritualität‹ gilt es, stets den Kontext und die damit jeweils mitschwin
genden unterschiedlichen Konnotationen und Zielrichtungen der Argumentation 
wahrzunehmen und zu reflektieren. 

Insbesondere das diskursübergreifende Ringen um ›Schließung und Öffnung‹ 
macht deutlich, dass der inhaltlich vage Begriff ›Spiritualität‹ es ermöglicht, ganz 
unterschiedliche, diskursspezifische Umgangsweisen mit Säkularisierung und den 
damit verbundenen Fragen und Herausforderungen an Theologie und Kirche un
ter einer gemeinsamen Überschrift zu verhandeln. Über die Begriffe ›Suche‹ und 
›Sehnsucht‹ erhält der praktisch-theologische Spiritualitätsdiskurs dabei eine zu
kunftsorientierte Ausrichtung und die Konnotation von Dynamik. 

Dieser Spur von ›Schließung und Öffnung‹ in Kombination mit einer zukunfts
orientierten Rede von ›Sehnsucht‹ und ›Suche‹ im Zusammenhang mit ›Spiri

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

tualität‹ ist nun noch einmal vertieft im interdisziplinären Spiritualitätsdiskurs 
nachzugehen. Denn dieser ist in vielerlei Hinsicht eng mit dem praktisch-theolo
gischen Spiritualitätsdiskurs verzahnt, wie bereits die analysierten Subdiskurse 
zeigten. Dies gilt weit über das bereits analysierte Verständnis von ›Spiritualität‹ 
des Soziologen Hubert Knoblauch hinaus. Neben den häufig für die Argumentation 
zentral platzierten Verweisen auf die Spiritualitätsforschung anderer Diszipli
nen sind dies auch disziplinenübergreifende Projekte und daraus resultierende 
Veröffentlichungen. 

Vor allem religionssoziologische und religionspsychologische Konzepte sind für 
die weitere Analyse von Interesse, da beide Forschungszweige inklusive ihrer Basis
wissenschaften Soziologie und Psychologie eigene Spiritualitätsdiskurse herausge
bildet haben. Im Ringen um den Begriff ›Spiritualität‹ in den unterschiedlichen Dis
ziplinen und im interdisziplinären Dialog mit der Praktischen Theologie kann die 
Analyse von Argumentationslinien und Denkfiguren zu ›Spiritualität‹ erhellen, wo, 
wie, warum und mit welchen Argumenten der Begriff verwendet wird. Die besonde
re Beachtung der Dimensionen ›Schließung und Öffnung‹, ›Tradition‹ sowie ›Sehn
sucht und Suche‹, die sich in den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen 
als Querschnittsthemen ergeben haben, sollen dabei in der folgenden disziplinen
übergreifenden Analyse die Ergebnisse dieses ersten Teils weiter präzisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

