[1l. >Spiritualitat« in der Praktischen Theologie

Die folgende Darstellung praktisch-theologischer Subdiskurse zu >Spiritualitit
prasentiert die Ergebnisse des Auswertungsverfahrens in Orientierung an diskurs-
analytischen Vorgehensweisen. Die Gliederung des Kapitels spiegelt die Abfolge, in
der sich auf Basis umfassender Lektiire und darauffolgender Analyse von Texten zu
>Spiritualitit« die Subdiskurse des praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurses
erheben lief3en.

So zeigten dezidiert als konfessionell markierte Texte unter Titeln wie »Evan-
gelische Spiritualitit« (2003) oder »Christliche Spiritualitit« (2009) entscheidende
Differenzen zu anderen praktisch-theologischen Texten ohne solche Markierung,
prominent zum Beispiel im Sammelband »Individualisierung — Spiritualitit —
Religion« (2008), die gerade den disziplineniibergreifenden Spiritualititsdiskurs
suchen. Die Analyse von Texten aus dem Umfeld dieser beiden Bereiche zeigt zwei
ebenso markante wie gegensitzliche Argumentationslinien." Diese beiden Sub-
diskurse werden unter den Uberschriften ihrer zentralen Denkfiguren >Profilc und
»Entgrenzung« als erstes dargestellt (Kap. III.1 und III.2).

Offensichtlich wird >Spiritualitit« jedoch auch in weiteren praktisch-theologi-
schen Kontexten hiufig thematisiert. Dies gilt vor allem fiir den Kontext von Spiri-
tual Care, fiir den Kontext des Korpers bzw. der Korpererfahrung sowie fiir den Kon-
text theologischer Ausbildung. In der grofien Menge praktisch-theologischer Ver-
offentlichungen zu >Spiritualitit« zu ganz unterschiedlichen Themen sind es insbe-
sondere diese drei Kontexte, in denen sich spezifische Subdiskurse — die Subdiskur-
se>Mehrdimensionalitit« (Kap. I11.3), »Erfahrung« (Kap. I11.4) und >Unverfuigbarkeit«
(Kap. I11.5) — ausgebildet haben. Dabei wird der Begriff >Spiritualitit« jeweils mit
kontextspezifisch typischen Denkfiguren und Argumentationslinien verkniipft.

Die Darstellung schlief3t mit einer Systematisierung der Zugangsweisen (Kap.
111.6), die erste Schlussfolgerungen erlaubt.

1 Diese iiberlappen interessanterweise mit den Diskursen, die Reglitz unter den Uberschrif-
ten »Gelebte Religion« und »Spiritualitit« erhoben hatte (vgl. Reglitz, Erkldaren und Deuten,
276f).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2028, 06:42:44,



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

1. Profil
11 Einleitung zu >Spiritualitat« und Konfession

Die Aufnahme des Begriffs >Spiritualitit< in den deutschsprachigen protestanti-
schen Diskurs wird von vielen Beteiligten mit der Erscheinung des EKD-Textes
»Evangelische Spiritualitit« (1979) verbunden. In diesem Text wird das Anliegen
benannt, »eine weithin verlorengegangene Dimension des Christseins«* neu zu
erschlieflen. Dazu erfolgt der Rickgrift auf den &lteren franzosischen Begrift
»spiritualité«, der vor allem in katholischer Ordenstheologie verortet wird.?

Dieses Anliegen, sich mit >Spiritualitit« zu beschiftigen, findet sich bis heute
immer wieder auch in praktisch-theologischen Texten. Das ist im einschligigen
Artikel »>Spiritualitit in der TRE von Karl-Friedrich Wiggermann ebenso der Fall
wie in Texten Christian Moéllers oder spiter bei Jorg Schneider sowie prominent
bei Corinna Dahlgriin.* Prominentester Vertreter dieser Argumentation in der
Praktischen Theologie ist Peter Zimmerling, der neben vielen kiirzeren Texten zum
Thema die Monographie »Evangelische Spiritualitit« (2003) veroffentlichte und
spater das dreibindige »Handbuch Evangelische Spiritualitit« (2017-2020) heraus-
gab. Sie alle setzen die genannte Argumentation so fort, dass sie kritisieren, dass
der Begriff >Spiritualitit« in jiingerer Zeit immer breiter verwendet und dabei selbst
immer »undeutlicher«<® geworden sei. Aktuell sei deshalb eine Riickbesinnung auf
die urspriinglich protestantischen bzw. christlichen Formen und auf die Theologie

2 Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Evangelische Spiritualitit. Uberlegungen und An-
stofde zur Neuorientierung, Giitersloh 1979, 7.

3 Vgl.a.a.0., 10.

4 Vgl. dazu Karl-Friedrich Wiggermann, Art. Spiritualitat, in: TRE 35 (2002), 708-717: 708.713;
Christian Moller, »Spiritualitat«? Uberlegungen zur reformatorischen Wahrheit eines Mode-
wortes, in: Michael Herbst (Hg.), Spirituelle Aufbriiche. Perspektiven evangelischer Glau-
benspraxis (Festschrift fir Manfred Seitz zum 75. Geburtstag), Gottingen 2003, 19—29: 19; Co-
rinna Dahlgriin, Christliche Spiritualitit. Formen und Traditionen der Suche nach Gott (mit
einem Nachwort von Ludwig Médl), Berlin/New York 2009, 2.117. Ahnlich auch Jorg Schnei-
der, Moderne Frommigkeit zwischen Zeitgeist und Zeitlosigkeit. Auf dem Weg zu einer evan-
gelischen Theologie der Spiritualitit, in: International Journal of Practical Theology 15 (2011),
293—-329: 295.315.

5 Evangelische Kirche in Deutschland, Evangelische Spiritualitit, 11. So schreibt Wiggermann
»Der postmoderne Begriff >Spiritualititc gibt oft noch dem flachsten Bestreben den >Heili-
gen«Schein des Bedeutsamen.« (Wiggermann, Spiritualitit, 709). Auferdem grenzt er sich
ab unter anderem von »Wildwuchsentwicklung« (a.a.0., 712) und »naturreligiésen Fehlfor-
men« (a.a.0., 712). Jorg Schneider bezeichnet in diesem Sinn >Spiritualitit< als »esoterisch
kontaminiert« (Schneider, Moderne Frommigkeit, 293). Und Moller bezeichnet»Spiritualitatc
als »inflationar, verschwommen und dennoch attraktiv« (Méller, Spiritualitat, 19). Dahlgriin
spricht von einem »Verschwimmen des Begriffs« (Dahlgriin, Christliche Spiritualitit, 117).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

vonnoten, um evangelische (bzw. bei Dahlgriin: christliche) >Spiritualitit« fiir heute
neu prizise zu bestimmen.

12 Textgrundlage

Basis einer ersten Analyse zu >Spiritualitit< in der Praktischen Theologie bilden
nachfolgend Texte von Peter Zimmerling und Corinna Dahlgriin, da diese sich
ausfithrlich monographisch mit »evangelischer« bzw. »christlicher« >Spiritualititc
befassen. Es wird jeweils ithre Argumentation selbst kurz vorgestellt, bevor dann
tibergreifende Argumentationslinien und Deutungsmuster erhoben und analysiert
werden.

Peter Zimmerling (2003): Evangelische Spiritualitat

Peter Zimmerling zielt mit seiner Monographie »Evangelische Spiritualitit« (2003)
darauf, die evangelische >Spiritualitit« zu erneuern, indem er die Leitfrage verfolgt,
»worin der spezifische Beitrag der evangelischen Christenheit zur christlichen Spi-
ritualitit besteht«®. Die folgende Darstellung orientiert sich v.a. an der Monogra-
phie und zieht weitere Beitrige Zimmerlings nur dann heran, wenn sie Entschei-
dendes zur Fragestellung erginzen.

Zimmerling beschreibt zunichst, warum ihm eine neue Einheit von »Spirituali-
titcund Theologie wichtig ist und welche Herausforderungen sich daraus fiir heuti-
ge evangelische >Spiritualitit« ergeben (Kap. 1).” Nach Darstellung und Analyse der
>Spiritualititc ausgewihlter Personlichkeiten seit der Reformation (Martin Luther,
Teresa von Avila, Nikolaus Ludwig Graf von Zinzendorf, Dietrich Bonhoeffer; Kap.
2) nimmt er Bezug auf verschiedene Formen aktueller evangelischer >Spiritualitit<
(u.a. Kirchentag, charismatische Bewegungen; Kap. 3). Im letzten Kapitel akzentu-
iert er ausgewahlte »Gestaltungsformen einer erneuerten evangelischen Spirituali-
tit® (n.a. Gebet, Bibellesen, Pilgern, Fasten; Kap. 4), indem er praktische Hinweise
zu deren Umsetzung gibt.

6 Peter Zimmerling, Evangelische Spiritualitit. Wurzeln und Zugéange, Gottingen 2003, 5. Das
Anliegen der Erneuerung formulierter mit der Uberschrift seines ersten Kapitels »Unterwegs
zu einer erneuerten evangelischen Spiritualitit« (a.a.0., 15). Bereits hier wird deutlich, dass
Zimmerling zwar »evangelische Spiritualitit« profiliert, diese jedoch 6kumenisch eingebet-
tet verstanden wissen will (vgl. ebd.).

7 A. a. 0., 15-48. Als Herausforderung sieht er z.B. eine Neuakzentuierung der Trinitat (vgl.
a.a.0., 27-31), die »Reintegration von Sozialitit und Erfahrung« (a.a.0., 36—39) und die Be-
riicksichtigung der»kontemplativen Dimension« (a.a.0., 40—44).

8 A.a. 0., 10.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

53


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

sEvangelische Spiritualitit« definiert Zimmerling dabei als »den duflere Gestalt
gewinnenden gelebten Glauben«®. Dabei verwendet er die Begriffe sFrommigkeit«
und >Spiritualitit« beinahe synonym, wodurch die Rede von >Spiritualitit« etwas un-
scharfbleibt.™

Abschliefiend kommt Zimmerling zu dem Fazit, dass zum einen die Riickbesin-
nung auf (vor-)reformatorische Formen von >Spiritualitit« gefordert, zum anderen
die Weiterentwicklung evangelischer >Spiritualitit« nétig sei, vor allem, was »Emo-
tionalitit und Sinnlichkeit«" betrifft. Inhaltlich nimmt er also eine Akzentuierung
von emotionaler Erfahrung im Bereich gelebten evangelischen Glaubens vor, formal
greift er dazu auf protestantische Frommigkeitsgeschichte zuriick.

Corinna Dahlgriin (2009): Christliche Spiritualitat

Corinna Dahlgriin geht in ihrer Monographie »Christliche Spiritualitit. Formen
und Traditionen der Suche nach Gott« (2009) der Leitfrage nach, was »christli-
che Spiritualitit« ist.”” Dazu nimmt sie eine »Phinomenologische Anniherung«
vor, indem sie die Suche nach Gott in sechs »wesentlich scheinenden Varianten
typisiert«”® und diese anhand der Biographien von Personlichkeiten der Kirchen-
geschichte beschreibt (Kap. I)."* AnschlieRend unternimmt Dahlgriin den »Versuch

9 A. a. 0, 16. Er bezieht sich hier auf den Text der EKD »Evangelische Spiritualitit« von 1979
(vgl. ebd.).

10 Vgl.z.B. Zimmerling, Evangelische Spiritualitat, 193f. Die genannten Argumente flr die Ver-
wendung von >Spiritualitit« tragen nicht zur Prazisierung bei: »Er [der Begriff >Spiritualitits
erg.: K. D.] ist im Bereich der gesamten Okumene verstindlich; er verweist auf eine Vielzahl
und Vielfalt von Spiritualititen; er bringt das in der abendlandischen Theologie lange unge-
niigend beriicksichtigte Wirken des Geistes neu zu Bewusstsein; der Aspekt der Gestaltwer-
dung macht deutlich, dass die kirchliche Dimension zum Glauben untrennbar dazugehért.«
(A.a.0.,15).

1 A.a. 0., 25.285.

12 Corinna Dahlgriin, Christliche Spiritualitat. Formen und Traditionen der Suche nach Gott (mit
einem Nachwort von Ludwig Modl), Berlin/New York 2009. An anderer Stelle grenzt sie dar-
Uber hinaus ab: »Evangelische Spiritualitdt ist eine Auspragung christlicher Spiritualitat, sie
weist also keine ganz neuen Aspekte auf, aber sie betont manches in besonderer Weise« (Co-
rinna Dahlgriin, Evangelische Spiritualitdt. Was ist das?, in: Praxis Gemeindepadagogik, 68
[2015]), 8-10: 9).

13 Dahlgrin, Christliche Spiritualitat, 83. An anderer Stelle spricht sie von »ldealtypen« (a.a.0.,
5.

14  Diese»Wege«sind: Gott suchen1.in der Einsamkeit, 2. im anderen, 3. in der Gemeinschaft, 4.
in mir selbst, 5. vergebens suchen, 6. im Alltag (vgl. a.a.0., 6-82). Dahlgriin geht nicht weiter
darauf ein, wie sie zur Auswahl bzw. Bezeichnung dieser Wege kommt. Fiir das Verstiandnis
christlicher Spiritualitat ergibt sich, dass in allen Varianten eine »Gotteserfahrung« (a.a.0.,
83) am Anfang steht, die unter anderem dazu fithrt, den »Eigenwille[n] [...] mit dem Willen
Gottes nach Méglichkeit in Ubereinstimmung« (a.a.0., 84) zu bringen. Theologisch begriin-
det Dahlgrin dies mit dem Doppelgebot der Liebe (Mt 22,37-39), das ein »anthropologisches

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

einer Definition« (Kap. II): Dabei zielt sie zunichst auf Charakteristika von >Spi-
ritualititc, indem sie im Anschluss an den katholischen Theologen Kees Waaijman
andere historische Begriffe heranzieht, welche »fiir die gemeinte Sache verwandt
worden sind«”. Dann geht sie dem Begriff >Spiritualitit« selbst nach und schlieft
mit einer eigenen Definition:

»Spiritualitatist die von Gott auf dieser Welt hervorgerufene liebende Beziehung
des Menschen zu Gott und Welt, in der der Mensch immer von neuem sein Leben
gestaltet und die er nachdenkend verantwortet.«'®

In einem nichsten Schritt stellt Dahlgriin historische Beispiele christlicher »Spiri-
tualitit« vor, um die Bandbreite ihrer konkreten Gestaltung zu verdeutlichen (Kap.
I11)." Anschliefend zielt sie durch Bearbeitung verschiedener theologischer Aspek-
te (das Heilige, das Verhiltnis von Rechtfertigung und Heiligung sowie die Frage
nach »geistlicher Fithrung«) darauf ab, »Kriterien fir eine christliche Spirituali-
tit«’® aufzustellen (Kap. IV). Und schlieflich stellt Dahlgriin Methoden christlicher
>Spiritualitit« (unter anderem unter den Uberschriften »Kirchenjahr«, »Andachtx,

»Kunst«) vor (Kap. V).

Dreieck« (a.a.0., 85) konstituiere, bei dem darauf zu achten sei, dass die drei Pole der Liebe
zu Gott, dem Nichsten und dem Ich im Gleichgewicht gehalten werden (vgl. ebd.).

15 A.a.0,100. Dies sind die biblischen Begriffe Gottesfurcht, Heiligkeit, Gnade/Erbarmen und
Vollkommenbheit (vgl. a.a.0.,101), die hellenistischen Begriffe Gnosis, Asketik, Kontemplati-
on, Hingabe, Frommigkeit (vgl. a.a.0.,105) sowie die modernen Begriffe Kabbala, Mystik und
Inneres Leben (vgl. a.a.0., 110).

16 A.a.0.,153. Mit diesen Worten fasst Dahlgriin ihre ausfiihrliche Definition (vgl. a.a.0., 152f)
zusammen. An anderer Stelle ergénzt sie, dass christliche >Spiritualitit »eine Einstellung,
eine Haltung« (a.a.0., 421) ist.

17 Dies ist notwendig, da sie mit Josef Sudbrack davon ausgeht: »Man wird auch Spiritualitat
und besonders christliche Spiritualitat und Mystik erst dann recht >verstehen<, wenn man
sich von der theoretischen Abstraktion ab- und dem konkreten Phanomen zuwendet« (Josef
Sudbrack, Einfiihrung, in: Bernard McGinn/John Meyendorff u.a. [Hg.], Geschichte der christ-
lichen Spiritualitat [Bd. 1], Wiirzburg 1993, 11—20: 12 zit.n. Dahlgriin, Christliche Spiritualitit,
155).

18 A.a.0,369. Diese Kriterien sind unter anderem das Wissen darum, dass die Suche nach Gott
»von Gott initiiert« ist, »das Wissen um die grundsatzliche Erfahrbarkeit Gottes«, »Christo-
zentrike, die »Sehnsucht nach Gott«, »Hoffnung, eine »eschatologische Grundhaltung, ein
Leben nach dem Doppelgebot der Liebe, das »Bemithen um Heiligung«, »RegelmaRigkeit
und Verbindlichkeit«, eine Lebenshaltung im Sinne einer Selbstverpflichtung, regelmaRiges
Gebet und Bibellektiire, die Suche nach christlicher »Gemeinschaft« (vor allem in Form von
»Cottesdient«und»Sakrament«), die Suche nach einem»geistlichen Ratgeber, eine Haltung
der Demut und des Gehorsams, ein Leben in »Freiheit« und »Ungesichertheit« (alles: a.a.0.,
421f [im Original teilweise hervorgehoben]).

19 Die Anwendung spezifischer Methoden begriindet sie unter Bezugnahme auf Manfred Josut-
tis: »Indem Methoden Handeln strukturieren und begrenzen, regulieren sie den Zugriff auf

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

55


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Dahlgriinliefert mit der Rede von»>Spiritualitit<also ein durch die Geschichte bis
heute reichendes schillerndes Mosaik an Beispielen und signalisiert — innerhalb des
durch ihre Kriterien abgesteckten Bereichs — Offenheit fiir ganz unterschiedliche
Erfahrungen und Formen des christlichen Glaubens.

1.3 Argumentationslinien und Denkfiguren

In der Einzeldarstellung wurde bereits deutlich, inwiefern in den genannten Texten
dhnliche Argumentationslinien und zugrunde liegende gemeinsame Denkfiguren
vorliegen. Dies ist nun detailliert darzustellen.

1.3.1 Kirchenkritik

Ausgangspunkt der Argumentation in den analysierten Texten ist durchgehend die
deutliche Abgrenzung von einem Spiritualititsverstindnis, das sich jenseits christ-
licher »Spiritualitit« verortet.*® Eng damit verbunden ist eine kirchenkritische Ar-
gumentationsweise, um evangelische bzw. christliche >Spiritualitit« dann umso po-
sitiver profilieren zu kénnen.

Zimmerlings Argumentation etwa beruht auf einer Gegenwarts- und Gesell-
schaftsanalyse, in der er unter der Uberschrift »Die Wiederkehr der Religion«*
von zwei miteinander verkniipften Grundthesen ausgeht: Zum einen erfolge die-
se Wiederkehr der Religion »im Wesentlichen neben den Kirchen und an ihnen
vorbei«**. Diese These impliziert, dass Zimmerling die zuriickgehende Bedeutung
der Institution Kirche negativ bewertet. Griinde hierfir sieht er in der »einseiti-
ge[n] Betonung der sozialethischen Seite der christlichen Botschaft«**, dariiber

die Wirklichkeit, auf die sie eingestellt sind. Auch Methoden in der Religion kénnen dieser
Aufgabe dienen, indem sie das Gottliche vor einer Beméachtigung durch die Menschen, aber
vielleicht auch die Menschen vor der Uberwiltigung durch das Gottliche schiitzen.« (Man-
fred Josuttis, Religion als Handwerk. Zur Handlungslogik spiritueller Methoden, Giitersloh
2002, 53 zit.n. Dahlgriin, Christliche Spiritualitat, 424).

20 Bei Zimmerling bezieht sich »Abgrenzung« aber dezidiert nicht auf die >Spiritualitit<inner-
halb der christlichen Okumene (vgl. Zimmerling, Evangelische Spiritualitit, 285). Der Be-
griff dient also zur Abgrenzung des Christentums. Auch Reglitz verwendet den Begriff »Ab-
grenzung« im Zusammenhang des von ihr erhobenen Spiritualitatsdiskurses (vgl. Reglitz,
Erklaren und Deuten, 279). Dahlgriin wiederum verhandelt den Aspekt der Abgrenzung un-
ter dem Stichwort »Unterscheidung der Geister« (Dahlgriin, Christliche Spiritualitit, 99.370-
398). Vgl. dazu auch Corinna Dahlgriin, Die Gabe, die Ceister zu unterscheiden. Von den Kri-
terien christlicher Spiritualitit, in: Ralph Kunz/Claudia Kohli Reichenbach (Hg.), Spiritualitat
im Diskurs. Spiritualititsforschung in theologischer Perspektive (Praktische Theologie im re-
formierten Kontext 4), Ziirich 2012, 81-97.

21 Zimmerling, Evangelische Spiritualitit, 126.

22 A.a.0,128.Vgl. dazuauch a.a.0.,18.

23 A.a.0.,16 [Ergdnzung: K. D.].

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

hinaus in einem »spirituell ausgedérrten Normalprotestantismus«** sowie in der
mangelnden Gemeinschaft in volkskirchlichen Gemeinden®. Zum anderen seien
»personliche spirituelle Erlebnisse«*® fiir Menschen heute von grofler Bedeutung.
Immer wieder konnotiert Zimmerling dabei sowohl die gegenwirtige Gesellschaft
insgesamt als auch die Kirche mit emotional eingefirbter Sprache negativ.?”

In Dahlgriins Situationsbeschreibung findet sich eine ganz dhnliche Argumen-
tation und Bildsprache, wenn sie davon ausgeht, dass »das geistliche Leben inner-
halb unserer Kirche [...] immer drmer geworden ist«, dass Frommigkeit vielerorts
»ausgetrocknet« ist und viele Menschen nicht mehr »wissen, wie sie eigentlich be-
ten sollen«.?® Dahlgriin sieht darin Folgen eines allgemeinen Traditionsabbruchs.*

Eine erste gemeinsame Denkfigur besteht also darin, sich tendenziell gesell-
schafts- und kirchenkritisch zu duflern. Diese kritische Haltung beruht ihrerseits
auf Abgrenzung — sowohl von einem weiten Spiritualititsbegriff und auRerkirchli-
chen Formen von >Spiritualitit< als auch von innerkirchlicher Frommigkeit, der es
an Vitalitit mangele.

1.3.2 Tradition
Die Abgrenzung von anderen Formen und Deutungen von >Spiritualitit« verbinden
die Autor*innen eng mit dem Bezug auf die eigene konfessionelle Tradition.

So zeigt sich Zimmerling mit seiner Rede von >Spiritualitit« konsequent einer
kirchlich gebundenen Tradition bzw. Frémmigkeit verpflichtet, was sich in seiner

24 A.a.0,18.

25  Zimmerling beschreibt sie als »lediglich Cottesdienstgemeinden« (a.a.0., 37).

26 A.a.0.,132. Zimmerling nimmt hier u.a. Bezug auf Ulrich Becks »Risikogesellschaft« (ebd.)
und Gerhard Schulzes »Erlebnisgesellschaft« (a.a.0., 133).

27  Dies gilt besonders im Zusammenhang der Themen »Einheit von Theologie und Spirituali-
tat« (vgl. a.a.0.,18f), »Reintegration von Sozialitat und Erfahrung« (vgl. a.a.0.,36—39) und »Ei-
genrecht der kontemplativen Dimension« (vgl. a.a.0., 40—44). Seine Argumentation unter-
streicht Zimmerling zusatzlich, indem er>Spiritualitdtc mit den Metaphern »Quelle« (a.a.0.,
18) und »Wurzelboden« (a.a.0., 19), »verschiittet« (a.a.0., 5.18.39) und »vergessen[l« (a.a.0.,
15) verbindet und die Theologie in der Gefahr sieht, »ortlos« (a.a.0., 19) zu werden. Zimmer-
ling spricht wiederholt auch vom »landeskirchlichen Protestantismus« (a.a.0., 5) bzw. vom
»spirituell ausgedorrten Normalprotestantismus« (a.a.0., 18.136) bzw. »spirituell ausgedorr-
ten Protestantismus (a.a.0., 92). Dies entspricht den negativ konnotierten Bezeichnungen
»Volkskirche« (a.a.0.,130) und »Amtskirche« (a.a.0.,18), die er als »sdkularisiert« (vgl. a.a.0.,
40) beschreibt.

28  Alle Zitate: Dahlgriin, Christliche Spiritualitat, 2.

29 Vgl.a.a.0., 91-93. Zu ihrer ausgepragt negativen Wahrnehmung des Traditionsabbruchs im
Zusammenhang der beiden Phasen der Ausbildung zum Pfarrberuf vgl. Corinna Dahlgriin,
»Sich zum Guten gewdhnen«. Von der Notwendigkeit geistlicher Beratung, in: Sabine Her-
misson/Martin Rothgangel (Hg.), Theologische Ausbildung und Spiritualitdt (Wiener Forum
fiir Theologie und Religionswissenschaft 12), Gottingen 2016, 145—161: 145f.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

57


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

exemplarischen Beschreibung von Biographien (z.B. von Martin Luther und Diet-
rich Bonhoeffer) und protestantischen Praktiken zeigt. Fiir den auf diese Weise von
ihm abgesteckten Bereich formuliert er, was von der Frommigkeitsgeschichte her
alssevangelische Spiritualitit« bezeichnet werden kann. Mit der Rede von >Spiritua-
litatcverfolgt Zimmerling das Anliegen, die diagnostizierte Wiederkehr der Religion
maoge nicht an der evangelischen Kirche vorbei erfolgen.*° Seine Kirchen- und Theo-
logiekritik impliziert, dass im Hinblick auf den Spiritualitits-Boom fiir die evange-
lische Kirche enorme Handlungsmoglichkeiten bestehen, wenn sie ihre Fehler kor-
rigiert. Eine dieser Handlungsmdoglichkeiten besteht fiir Zimmerling in der Besin-
nung auf die biblische Botschaft sowie auf die Tradition insgesamt.* Im Hinblick
auf die Geschichte christlicher Frommigkeit bewertet er den Einfluss der Aufkli-
rung und der liberalen Theologie negativ, die Zeit der frithkirchlichen Gemeinden
in der Minderheitssituation und die Zeit des Pietismus hingegen ebenso wie die
Theologie Martin Luthers positiv.** Insgesamt verstirkt Zimmerling stringent sei-
ne zugrundeliegende Argumentation: Kirche und Theologie haben sich selbst in eine
Krise gefiihrt, deren Ausweg in der Riickbesinnung auf evangelische >Spiritualititc
besteht.

Eine ganz dhnliche Argumentationslinie zeigt sich in Dahlgriins Rede von >Spi-
ritualitit: Neben dem wiederholt thematisierten und problematisierten (christ-
lichen) Traditionsabbruch erwihnt Dahlgriin Bereiche, in denen dieser ihres
Erachtens nicht erfolgte, z.B. in religiosen Gemeinschaften und »kerngemeindli-
chen Kreisen«®. Dahlgriin benennt dann Ahnlichkeiten zwischen der Situation von
Christ*innen heute und jener der ersten christlichen Gemeinden, und macht auf
diese Weise deutlich, dass sie zum einen die Urgemeinden als Ideal fiir die heutige
Situation konzipiert und zum anderen implizit davon ausgeht, dass eine Annihe-
rung an diese Vergangenheit die Art und Weise ist, durch die Menschen auch heute
ihre Sehnsucht nach >Spiritualitit in der christlichen Religion erfiillen kénnen.**
Der Begriff »Spiritualitit« dient Dahlgriin folglich zum einen dazu, an christliche
Tradition anzukniipfen und so auf die Bediirfnisse Einzelner einzugehen und zum
anderen dazu, Handlungsmoglichkeiten der Kirche zu beschreiben.

30 Vgl. Zimmerling, Evangelische Spiritualitat, 18.

31 Als konkrete Beispiele erwdhnt er unter anderem: Vor dem Hintergrund biblischer Tex-
te »muss ich eine schwere Krankheit nicht langer blof} als Lebensbeschrinkung ansehen«
(a.a.0., 30) oder »Die Heiligen machen mir bewusst, dass ich eingebettet bin in eine lange
Generationenfolge von Menschen« (a.a.0., 33).

32 Vgl. a.a.0, 23-26. Individualisierung bewertet er dabei insgesamt negativ, da sie die
Menschen vom Gemeinschaftsbezug wegfiihre: Zimmerling spricht von »Individualismus«
(a.a.0.,37). Ahnliches stellt auch Reglitz im von ihr erhobenen Spiritualititsdiskurs fest (vgl.
Reglitz, Erkldren und Deuten, 247).

33 Dabhlgriin, Christliche Spiritualitat, 91 Anm. 203.

34 Vgl.a.a.0., 93f.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Mit der Rede von »Spiritualitit« verbunden ziehen beide Autor*innen ihre pro-
testantische Tradition heran, um dem weiten Begriff >Spiritualitit< ein konfessio-
nelles Profil zu geben. Mit der Rede von >Spiritualitit« wird dem diagnostizierten
»Traditionsabbruch«* die >Tradition« entgegen gestellt.

1.3.3 Praxis

Die Denkfigur, der diagnostizierten Situation des Traditionsabbruchs und der re-
ligiésen Pluralitit mit der Riickbesinnung auf Tradition und mit verstirkter Profi-
lierung zu begegnen, wird in beiden untersuchten Ansitzen weitergefiithrt und mit
der Konnotation der >Praxis« versehen.*®

So nimmt Zimmerling die evangelische Kirche als vom Untergang bedroht wahr
und beschreibt als Handlungsmaglichkeit: Theologie und Kirche miissen Erfahrun-
gen wieder mehr betonen.*” Mit seiner Rede von »Spiritualitit« signalisiert er also,
dass entgegen der von ihm negativ beschriebenen gegenwirtigen Situation, z.B. in
Form einer »Intellektualisierung des Glaubens im Protestantismus«*®, eine Zukunft
fiir die Kirche moglich ist.

Indem er den Begriff >Spiritualitit« wihlt, akzentuiert Zimmerling dabei auch
»Emotionalitit und Kérperlichkeit«* bei Riickbesinnung auf die Wurzeln evangeli-
scher bzw. christlicher >Spiritualitit<. Denn seiner Wahrnehmung nach sind Men-
schen auf der »Suche nach spirituellen Erfahrungen«*°. Konkret soll sich deshalb
auch die Theologie mit der »Spiritualitit« befassen, da sie in besonderem Maf3e iiber
geniigend Zeit und Ressourcen dafiir verfiige.* Studierende ebenso wie Pfarrerin-
nen und Pfarrer sollen sich mit spiritueller Praxis auseinandersetzen, da diese die
Grundlage ihrer Arbeit in der Kirche bildet.** Im Hinblick auf die beschriebene ak-
tuelle Problemlage der Kirche bringt Zimmerling durch appellative Sprache eine ge-

35  Zimmerling, Evangelische Spiritualitat, 133. Er spricht auch von »Traditionsvergessenheit«
(a.2.0.,31) und nennt»das mangelhafte Traditionsbewusstsein vieler protestantischer Chris-
ten« (a.a.0., 33). Auch Dahlgriin spricht vom »Traditionsabbruch« (u.a. Dahlgriin, Christliche
Spiritualitat, 93).

36  Reglitz verhandelte eine dhnliche Beobachtung in der von ihr analysierten Literatur unter
dem Stichwort »Bias der Praxis« (Reglitz, Erklaren und Deuten, 249).

37  Vgl.Zimmerling, Evangelische Spiritualitat, 38. Vgl. dazu Reglitz: »Spiritualitdtc verweist so-
mit nicht nur auf einen Negativbefund, sie ist auch mit Erwartung behaftetes Heilmittel.«
(Reglitz, Erklaren und Deuten, 248).

38  Zimmerling, Evangelische Spiritualitit, 18.

39  Ebd.

40 A.a.0,39.

41 Vgl.a.a0.,18.

42 Vgl.a.a.0,18f.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

59


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

wisse Dringlichkeit zum Ausdruck, die auf seiner Annahme beruht, dass Theologie
ohne Verbindung zu >Spiritualitit« »nicht iiberlebensfihig«*® ist.

Etwas anders akzentuiert Dahlgriin >Spiritualitit< in erster Linie als »eine Ein-
stellung, eine Haltung«**, die zu bestimmten Verhaltensweisen fithrt. Die Rede von
>Spiritualitit«impliziert auch bei ihr Aktivititen und Handlungsmoglichkeiten ent-
gegen des wahrgenommenen Traditionsabbruchs, allerdings hauptsichlich auf der
individuellen Ebene. Die Riickbesinnung auf die Tradition ist fitr Dahlgriin wie fiir
Zimmerling mit der Annahme verbunden, dass Theologie und >Spiritualitit« nicht
voneinander zu trennen sind und auch Glaube und >Spiritualitit« sich gegenseitig
beeinflussen.* Immer wieder nimmt Dahlgriin in diesem Zusammenhang Bezug
auf den Begriff der >Heiligungs, die »wesentlich zu gelebter Spiritualitit«** dazuge-
hére und die »einzig angemessene«*” Reaktion auf die Rechtfertigung sei, indem sie
»diesem Wissen auch die entsprechenden Taten folgen«*® lisst. Biblisch begriindet
Dahlgriin ihre Fokussierung auf »Heiligung« wiederholt mit dem paulinischen Satz:
»Dasist der Wille Gottes, eure Heiligung.« (1 Thess, 4,3)*’ Insgesamt fithrt diese star-
ke Akzentuierung der Heiligung zu appellativen Formulierungen (»sollte«*°) und ei-
ner Betonung von »Selbsterkenntnis«, »Selbstdisziplin« und »Ausdauer«.” Schluss-
endlich dient Dahlgriins Rede von >Spiritualitit< einer Profilierung christlicher »Spi-
ritualitits, die sie an die lutherische Rechtfertigungslehre bindet und zugleich stark
auf den Aspekt der Heiligung zuspitzt. Der Akzent liegt hier, wie durch den wieder-
holten Fokus auf>Heiligung«bereits angedeutet, auf menschlichen Handlungsmaog-
lichkeiten. Auch Zimmerling verkniipft unter Verweis auf Bonhoeffer»Spiritualitit«
und Ubung.” Gemeinsam ist beiden Argumentationslinien vor allem, dass >Spiri-

43 A.a.0,19. Es fallen auch die Worte »muss« (a.a.0., 29), »unerldsslich« (a.a.0., 28), »notig«
(a.a.0.,32),»unverzichtbar«(a.a.0.,29.34), »bedrohen« (a.a.0., 36), »hochste Zeit« (a.a.0., 38),
»dringend« (a.a.0., 40).

44 Dabhlgriin, Christliche Spiritualitit, 421.

45 Vgl.a.a.0.,1f.99f.

46 A.a.0,398.

47 A.a.0., 419.»Heiligung«versteht Dahlgriin dementsprechend als »ein im rechten Geist voll-
zogenes methodisches Gestalten von Spiritualitit« (a.a.0., 398f) bzw. eine Art von Frommig-
keit (vgl. a.a.0., 406).

48 A.a. 0, 423. Diese Taten kénnen eher passiv als ein »Sich-offen-Halten[] fiir Gott« (a.a.0.,
407) oder eher aktiv verstanden werden (vgl. a.a.0., 423f).

49 Vgl a.a.0.,380.400.423. In Bezug auf die Definition von >Spiritualititc ergibt sich die Frage,
ob Dahlgriins Abgrenzung der auf die Beziehung zu Gott konzentrierten >Spiritualitat« von
der auf menschliche Aktivitit setzenden Frommigkeit ganz aufgeht (siehe dazu a.a.0., 110).
Denn mit ihrer eigenen Betonung menschlicher Aktivitat in der Heiligung scheint Dahlgriin
teilweise eher von sFrommigkeitc zu sprechen denn von >Spiritualitdtc.

50 Siehez.B.a.a.0, 88.523.

51 Vgl.a.a.0, 94.

52 Vgl. Zimmerling, Evangelische Spiritualitat, 46f.192.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

tualitit<kein rein geistiges oder kognitives Phinomen bezeichnet, das sich losgeldst
von Erleben und Lebenspraxis verstehen lieRe. Vielmehr trigt der Begriff >Spiritua-
litit« selbst die Konnotation der >Praxis«.

1.4 Zwischenfazit

Der Vergleich der Argumentationslinien macht deutlich, dass im Hinblick auf die
Rede von »>Spiritualitit« die genannten Autor*innen vor einem negativ skizzierten
Hintergrund darauf zielen, ein konfessionelles Profil von >Spiritualitit« herauszu-
arbeiten.” Dazu verwenden sie Theologumena und Denkfiguren und nennen ent-
sprechende Personen und Praktiken evangelischer bzw. christlicher Theologie und
Kirche. Die hiufige Rede von »Tradition«** bringt zusitzlich ihre spezifisch konfes-
sionelle Profilierung von >Spiritualitit« zum Ausdruck. Der protestantischen Tradi-
tion entspricht dabei unter anderem, dass >Spiritualitit< quasi synonym zu >From-
migkeit« verwendet wird.

Inhaltlich eng mit der prominenten Rezeption konfessioneller Positionen ver-
kniipft ist die Verbindung von >Spiritualitit< und Theologie oder von Praxis und
Theorie der >Spiritualitit<. Hier zeigt sich eine Verbindung zum Kontext theologi-
scher Ausbildung, auf den immer wieder hingewiesen wird.”

Die gemeinsame Argumentationslinie im Hinblick auf >Spiritualitit« besteht
folglich in der konfessionellen Profilierung, die mit einer Abgrenzung einhergeht
— sowohl gegeniiber einem weiten Verstindnis von >Spiritualititc, wie es in der
Alltagssprache, aber auch in der nicht-theologischen Wissenschaft verwendet
wird, als auch gegeniiber einem postulierten Defizit an >Spiritualitit« innerhalb
und auflerhalb der protestantischen Kirchen. Der Rekurs auf >Tradition« erfolgt
dabei durchgehend in positiver Weise, wihrend auf Basis des wahrgenommenen
Traditionsabbruchs eine tendenziell negative Gegenwarts-, Gesellschafts- und
Kirchendeutung formuliert wird, aus der eine immer wieder appellative Argumen-
tation hinsichtlich der Notwendigkeit von >Spiritualitit« resultiert.

Die Rede von >Spiritualitit« erfolgt also, um eine Wende beziiglich der nega-
tiv gedeuteten aktuellen Situation von Theologie und Kirche einzuleiten. Dies ge-

53 Zimmerling kritisiert wiederholt die »Profillosigkeit evangelischer Spiritualitit« (a.a.0., 38;
vgl. auch a.a.0,, 37). Reglitz verwendet den Begriff »Profilc ebenfalls, schreibt ihn allerdings
besonders der Publikation »Lutherische Spiritualitit« (2005) der VELKD zu (vgl. Reglitz, Er-
kliren und Deuten, 254).

54  Vgl.z.B.Zimmerling, Evangelische Spiritualitit, 5.18.31-33.133; Dahlgriin, Christliche Spiritua-
litat, 88.93.131.

55  Vgl. Zimmerling, Evangelische Spiritualitit, 19 und auch den Aufsatz von Dahlgriin, »Sich
zum Guten gewdhnen« (s. oben Kap. [ll Anm. 29). Ahnlich betont auch Wiggermann, dass
an»den evangelisch-theologischen Fakultaten und Hochschulen [..] das Angebot geistlicher
Begleitung durch einen Spiritual« (Wiggermann, Art. Spiritualitdt, 713) fehlt.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

61


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

schieht, indem die etymologischen Wurzeln des Begriffs und die (Riick-)Besinnung
auf konfessionelle >Tradition« akzentuiert werden, um der >Spiritualitit<>Profilc zu
verleihen. So soll die mit der >Tradition< verbundene >Spiritualitit« durch die Riick-
besinnung auf die Vergangenheit sowohl Theologie als auch Kirche Zukunft ermég-
lichen.

2. Entgrenzung
2.1 Einleitung zu »>Spiritualitat< und Individualisierung

Der Begriff >Spiritualitit« findet sich auch als Titel des Sammelbandes »Individua-
lisierung — Spiritualitit — Religion« (2008), in dem Beitrige zu einem interdiszipli-
niren Forschungsprojekt unter der Leitung von Wilhelm Grib zur Verkniipfung von
Individualisierung und Religion verdffentlicht sind. Die Beitrige umfassen Positio-
nen aus der Theologie, der Religionssoziologie und Religionspsychologie sowie der
Religionswissenschaft. Die interdisziplinire Ausrichtung des Projekts signalisiert
im Hinblick auf das Verstindnis von »Spiritualitit< ein anderes Interesse als es im
Subdiskurs >Profil der Fall ist.

Das Stichwort >Spiritualitit« wird in diesem Sammelband hauptsichlich im
einleitenden Teil von Grib selbst sowie von Hubert Knoblauch gesetzt und in den
entsprechenden Beitrigen begriindet.® Der soziologische Ansatz Knoblauchs zu
>Spiritualitit«ist prominent im einleitenden Theorieabschnitt des Bandes platziert.
Dies spiegelt wiederum die Beobachtung, dass sein Spiritualititsverstindnis im
praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurs insgesamt breit rezipiert wird. Die
Rezeption reicht von Lehrbiichern der Praktischen Theologie, zum Beispiel von

57

Martina Kumlehn und Christian Grethlein,” tiber praktisch-theologische Mo-

nographien®® bis hin zur Zitation in einzelnen Beitrigen zu >Spiritualitit, zum

56 Und dabei verweisen z.B. die Religionswissenschaftler*innen Sebastian Murken und Sussan
Namini auf die Ausfithrungen Grabs und Knoblauchs im selben Band (vgl. Sebastian Murken/
Sussan Namini, Spirituelle Lebenshilfe — Uberlegungen zur Individualisierung und Funktio-
nalisierung gegenwartiger religioser Angebote, in: Wilhelm Grab/Lars Charbonnier [Hg.], In-
dividualisierung — Spiritualitit — Religion. Transformationsprozesse auf dem religiésen Feld
in interdisziplindrer Perspektive [Studien zu Religion und Kultur 1], Berlin/Miinster 2008,
173-186: 173).

57  Vgl. Martina Kumlehn, Kap. 1l.10. Frommigkeit/Spiritualitat, in: Kristian Fechtner/Jan Her-
melink/Martina Kumlehn/Ulrike Wagner-Rau, Praktische Theologie. Ein Lehrbuch (Theolo-
gische Wissenschaft. Sammelwerk fir Studium und Beruf 15), Stuttgart 2017, 265—287: 283
und Christian Grethlein, Praktische Theologie, Berlin/Boston 22016, 179f.

58  Vgl. Bayreuther, Meditation, 303f und Detlef Lienau, Religion auf Reisen. Eine empirische
Studie zur religiosen Erfahrung von Pilgern (PThK 24), Freiburg i. B. 2015, 28—35.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Beispiel im »Handbuch Evangelische Spiritualitit«**. Daneben wird Knoblauchs
Definition von >Spiritualitit« selbstverstindlich auch in der Soziologie breit re-
zipiert und ist auch von da aus wirkungsvoll fiir den (praktisch-)theologischen
Spiritualititsdiskurs, vermittelt zum Beispiel iiber Texte von Friederike Benthaus-
Apel.®®

Gribs eigener Fokus auf>Spiritualitit<im oben genannten Sammelband ist wie-
derum eingebettet in seine breit rezipierte Forschung zu gelebter Religion und Kul-
turtheologie. Seine Uberlegungen zu >Spiritualitit« werden deshalb eher unter dem
Stichwort >Religion« zitiert, denn unter der Uberschrift >Spiritualitit..®!

Insgesamt ergibt sich rund um den Begriff >Spiritualitit« ein Verweisungszu-
sammenhang im Bereich Praktischer Theologie, der sich im Kontext der Verkniip-
fung von Religion und Individualisierung bewegt und interdisziplinir am religions-
soziologischen Zugriff Knoblauchs auf>Spiritualitit« orientiert ist.

2.2 Textgrundlage

Basis der nachfolgenden Analyse sind neben praktisch-theologischen Texten von
Wilhelm Grib zum Thema >Spiritualitit« auch soziologische Texte von Hubert Knob-
lauch und Friederike Benthaus-Apel.

Wilhelm Grab (2008): Religion der Individuen

Sowohl der Aufsatz »Spiritualitit — die Religion der Individuen« (2008) mit dem dar-
in beschriebenen Verstindnis von »Spiritualitit« als auch der Titel des Sammelban-

59  Vgl. Ralph Kunz/Rebecca A. Giselbrecht, Evangelische Spiritualitit und Bildung, in: Peter
Zimmerling (Hg.), Handbuch Evangelische Spiritualitit (Bd. 2), Gottingen 2018, 291-313: 291
und Friedemann Walldorf, Transparenz und Transformation. Historische und gegenwartige
Aspekte evangelischer Missionsspiritualitit, in: Peter Zimmerling (Hg.), Handbuch Evange-
lische Spiritualitat (Bd. 3), Gottingen 2020, 847—866: 847.

60  Vgl. Friederike Benthaus-Apel, Zwischen Tabu und hohem Bedarf. (Religions-)Soziologische
Perspektiven auf Spiritualitat, in: Bernd Beuscher/Hildegard Mogge-Grotjahn (Hg.), Spiritua-
litat interdisziplinar. Entdeckungen im Kontext von Bildung, Sozialer Arbeit und Diakonie
(Religionspadagogik 2), Miinster 2014, 15-38 und Friederike Benthaus-Apel, »Spiritualitat«—
eine moderne Form religiosen Bekennens? Religionssoziologische Perspektiven, in: Thomas
K.Kuhnu.a. (Hg.), Bekennen—Bekenntnis —Bekenntnisse. Interdisziplindre Zugange, Leipzig
2015, 265-287.

61 Vgl.z.B. Ruth Conrad, Weil wir etwas wollen! Pladoyer fiir eine Predigt mit Absicht und Inhalt
(Evangelisch-katholische Studien zu Gottesdienst und Predigt 2), Neukirchen-Viuyn 2014, 36
und Annette HaufBmann, Ambivalenz und Dynamik. Eine empirische Studie zu Religion in
der hiuslichen Pflege (Praktische Theologie im Wissenschaftsdiskurs 26), Berlin 2019, 60.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

63


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

des »Individualisierung — Spiritualitit — Religion« und die von ihm dazu verfasste
Einleitung zeigen Wilhelm Gribs Argumentation zu >Spiritualitit« auf.®*

Ziel seiner Argumentation ist es zu verdeutlichen, dass mit >Spiritualitit< eine
»eigene Sozialgestalt des Religidsen«® und ein »bewusstes Sich-Verhalten von Men-
schen zu der sie griindenden, transzendenten, geistigen Wirklichkeit«®* gemeint
ist. >Spiritualitit« definiert Grib dementsprechend iiber die drei zentralen Begrif-
fe Individuum, Transzendenzerfahrung und Sinndeutung, wobei das Individuum
im Zentrum steht. »Spiritualitit« realisiert

»den Bezug zur Transzendenz bzw. zur Unbedingtheitsdimension der Lebens-
fihrung als unhintergehbar eigenaktive, vom Individuum installierte und dann
auch individuelle, undogmatische, de-institutionalisierte Ausdrucksmoglichkeit
suchender Sinndeutung«®.

Die Suche nach Sinn in der >Spiritualitit« umfasst dabei fiir Grdb sinnliche Erfah-
rungen, Gefiihle und Geist.® Er akzentuiert also mit >Spiritualitit« die Rolle des In-
dividuums - einerseits im Vergleich zu dessen Position bei der Rede von »>Religi-
on¢/>Religiositit« sowie andererseits gegeniiber der Rede von >Frommigkeit, die er
alle eng mit institutionalisierter Religion und Kirche verkniipft sieht.*’

Die Sinndeutung, um die es Grib letztlich geht, bedarf »einer transzendental-
anthropologischen Theorie der Religion, ihre Riickfithrung auf die religi6se, d.h.
sinndeutende Funktion des humanen Selbstbewusstseins«*®. Dementsprechend
fithrt Grabs Argumentation zu >Spiritualitit« in mehreren Schritten iiber die Ver-
kntipfung von »Spiritualitit« mit Gefithl (2.) und Tradition (3.) zum Zusammenhang
von >Spiritualitit« und Sinn (4. und 5.).

62 Wilhelm Grab, Spiritualitit—die Religion der Individuen, in: Ders./Lars Charbonnier (Hg.), In-
dividualisierung — Spiritualitit — Religion. Transformationsprozesse auf dem religiésen Feld
in interdisziplindrer Perspektive (Studien zu Religion und Kultur 1), Berlin/Miinster 2008,
31—44 [im Folgenden: Religion der Individuen] und Wilhelm Gréb, Einleitung: Individuali-
sierung — Spiritualitidt — Religion. Transformationsproesse auf dem religiésen Feld in inter-
disziplindrer Perspektive, in: Ders./Lars Charbonnier (Hg.), Individualisierung — Spiritualitdt
— Religion (Studien zu Religion und Kultur 1), 9—19 [im Folgenden: Einleitung].

63 Crab, Einleitung, 10.

64  Grab, Religion der Individuen, 32.

65 A.a.0.,34.

66 Vgl.a.a.0,36.

67 Vgl.a.a.0,34.

68 A.a.0,33.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Hubert Knoblauch (2009): Populére Religion

Der Soziologe Hubert Knoblauch verdffentlicht seit dem Jahr 2000 Texte zum The-
ma >Spiritualitit..® Spitestens seine 2005 formulierten fiinf Merkmale von >Spiri-
tualitit« werden regelmifig auch in praktisch-theologischen Texten zitiert.” 2008
ist er mit seinem Aufsatz »Spiritualitit und die Subjektivierung der Religion«™ im
genannten Sammelband von Wilhelm Grab vertreten. Durch die vielschichtige Re-
zeption im praktisch-theologischen Diskurs prigt sein Verstindnis von >Spirituali-
titcauch den praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurs entscheidend mit. Eine
Analyse seiner Rede von >Spiritualitit« trigt deshalb entscheidend auch zu dessen
Verstindnis bei.

Basis der Analyse bildet in erster Linie Knoblauchs Monographie »Populire Re-
ligion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft« (2009), in der er seine Fassung
von >Spiritualitit« in den soziologisch analysierten Zusammenhang einer sich ver-
andernden Gesellschaft und Religion einbettet.

Knoblauchs Ziel besteht dabei darin, den Ansatz der »unsichtbaren Religion«
seines Lehrers Thomas Luckmann mittels seiner eigenen Konzeption einer »popu-
laren Religion« fortzuschreiben.” Sein Verstindnis der »Transformation der Reli-
gion« (Kap. I) formuliert Knoblauch dementsprechend in Abgrenzung von der Si-
kularisierungsthese und begriindet anschlieflend seine Verwendung des Begriffs
>Transzendenz« anstelle von >Religion« (Kap. II). Nach einer Darstellung fundamen-
talistischer Bewegungen, des New Age und alternativer Spiritualitit (Kap. III) stellt
Knoblauch den Zusammenhang der Phinomene »Erfahrung, Spiritualitit und ih-
re Popularisierung« (Kap. IV) dar. Unter der Uberschrift »Die populire Religion«
(Kap. V) verkniipft er Religion mit den Einfliissen der Medien und des Marktes und
schlieft mit einem zusammenfassenden Kapitel zur Transformation von Religion
und Gesellschaft (Kap. VI). An zahlreichen Stellen unterfiittert Knoblauch seine Ar-
gumentation mit Beispielen populdrer Religion und >Spiritualititc aus dem inner-
und auflerkirchlichen Bereich.”

69  Hubert Knoblauch, »Jeder sich selbst sein Cott in der Welt«— Subjektivierung, Spiritualitat
und der Markt der Religion, in: Robert Hettlage/Ludgera Vogt (Hg.), Identititen in der mo-
dernen Welt, Wiesbaden 2000, 201-216.

70  Vgl. Hubert Knoblauch, Einleitung. Soziologie der Spiritualitat, in: Zeitschrift fir Religions-
wissenschaft 13 (2005), 123-131.

71 Hubert Knoblauch, Spiritualitit und die Subjektivierung der Religion, in: Wilhelm Grab/Lars
Charbonnier (Hg.), Individualisierung—Spiritualitit— Religion. Transformationsprozesse auf
dem religiosen Feld in interdisziplinarer Perspektive (Studien zu Religion und Kultur 1), Ber-
lin/Miinster 2008, 45-57.

72 Vgl. Hubert Knoblauch, Populédre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft,
Frankfurt a.M. 2009, 11.

73 Die Bandbreite reicht von Marienerscheinungen (vgl. a.a.0., 131-137) bis zu Ayurveda (vgl.
a.2.0.,168—171) und Halloween (vgl. a.a.0., 246f). Insgesamt unterscheidet Knoblauch grob
drei Formen von Spiritualitat: christliche geprdgte Formen mit starkem Erfahrungsbezug

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

65


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Friederike Benthaus-Apel (2015): Form religiosen Bekennens

Die Religionssoziologin Friederike Benthaus-Apel verdffentlicht sowohl im soziolo-
gischen als auch im (praktisch-)theologischen Kontext zu >Spiritualitit<.” So the-
matisiert sie im Band »Bekennen — Bekenntnis — Bekenntnisse« (2015) des Kirchen-
historikers Thomas K. Kuhn >Spiritualitit« auf Basis soziologischer Konzeptionen
zu Individualisierung anhand des Feldes des Yoga.” Sie zielt dabei darauf ab, Er-
klirungen fiir »die Beliebtheit des Spiritualititsbegriffs«’® zu liefern.

Aus soziologischer Perspektive analysiert Benthaus-Apel die Rede von >Spiritua-
litit«als spezifische Form der »Kommunikation iiber Religion«’” und stellt sie in den
Zusammenhang von »Prozessen der Selbstthematisierung«’® wie sie fiir Individua-
lisierung typisch sind. Benthaus-Apel liefert Erklirungsmodelle zur Bedeutung von
Religion im bundesdeutschen Kontext und zeigt, wie >Spiritualitit<zum »Leitbegriff
eines individualisierten Verstindnisses von Religion«” wurde. AbschliefRend beant-
wortet sie am Beispiel des Yoga die Frage, inwiefern >Spiritualitit« »als eine moder-
ne Form religiésen Bekennens verstanden werden kann«*® bzw. inwiefern von ei-
ner »Ent-Differenzierung«® von Religion und Gesundheitswesen gesprochen wer-
den kann.

Thre Thematisierung von>Spiritualitit<begriindet Benthaus-Apel mit der weiten
Verbreitung des Begriffs in der Religionssoziologie sowie in der Praktischen Theo-
logie und der Sozialen Arbeit.®* Thr argumentativer Ansatzpunkt ist die These, dass
Menschen mit der Rede von >Spiritualitit« Kommunikation iiber Religion betreiben.
Diese fungiert in formaler Hinsicht als »soziale Institution der individualisierten re-

(z.B. pfingstlerisch, charismatisch), Formen alternativer Religiositat (z.B. schamanische Tech-
niken, Yoga, Esoterik) und populdre Spiritualitat im Sinne allgemein gefasster theistischer
und pantheistischer Erfahrungen (vgl. Knoblauch, Spiritualitit und die Subjektivierung der
Religion, 50-54).

74 Vgl. z.B. Uta Karstein/Friederike Benthaus-Apel, Asien als Alternative oder Kompensation?
Spirituelle Korperpraktiken und ihr transformatives Potential (nicht nur) fiir das religiose
Feld, in: Robert Gugutzer/Moritz Bottcher (Hg.), Kérper, Sport und Religion. Zur Soziologie
religioser Verkniipfungen, Wiesbaden 2012, 311-339 und Friederike Benthaus-Apel, »Spiri-
tualitit« — eine moderne Form religiésen Bekennens? Religionssoziologische Perspektiven,
in: Thomas K. Kuhn u.a. (Hg.), Bekennen — Bekenntnis — Bekenntnisse. Interdisziplindre Zu-
ginge, Leipzig 2015, 265—287.

75  Vgl. Benthaus-Apel, »Spiritualitit«—eine moderne Form religiésen Bekennens, 280-287.

76 A.a.0.,269.

77 A.a.0,267.

78  Ebd.
79 A.a.0,269.
80 Ebd.

81 A.a.0,286.
82 Vgl.a.a.0,265.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

ligiésen Selbstthematisierung«®. So kénnen Menschen religiése Deutungen zum
Ausdruck bringen, ohne den Begriff >Religion«verwenden zu miissen und ohne sich
an eine spezifische Religion zu binden. Zugleich bringt die Rede von >Spiritualitit<
inhaltlich sowohl »die Einheit von Seele, Geist und Kérper«®* zum Ausdruck als auch
einen Transzendenzbezug, was hiufig eng mit einer Aufwertung des Kérpergefiihls
verbunden ist. Hauptreferenz fiir Benthaus-Apels Verstindnis von »Spiritualitit« ist
die Spiritualititsdefinition von Hubert Knoblauch.®

2.3 Argumentationslinien und Denkfiguren

Im Detail argumentieren die genannten Autor*innen unterschiedlich, ihre Argu-
mentationslinien sowie die vorgeschlagenen Losungsmoglichkeiten weisen jedoch
ibereinstimmende Grundziige auf. Der gemeinsame gedankliche Ausgangspunkt
liegt dabei durchgehend in den sinkenden Mitgliedszahlen der Kirchen. So geht
Grib von der Beobachtung aus, dass religiése »Erzihltraditionen und Symbolsys-

¢ sind. An anderer Stelle spricht

teme vielfach depotenziert und fragmentiert<®
er deshalb auch von einer »Krise«®” der Kirchen, die zusitzlich in Konkurrenz zu
Massenmedien und Alltagskultur stehen.®® Auch Knoblauch stellt sinkende Mitglie-
derzahlen der Kirchen fest.® Benthaus-Apel schliefilich beschreibt, wie Menschen
sich seit den 1960er Jahren von der »hegemonialen christlich-kirchlichen Kultur«*®

abgrenzen.

2.3.1 Entgrenzung
Neben diesem gemeinsamen Ausgangspunkt wird von den Autor*innen das Thema
»Grenzen« mit dem argumentativen Ziel einer >Entgrenzung« verhandelt.

Bei Grib steht die Rede von »>Spiritualitit« in zweierlei Hinsicht im Zusammen-
hang mit Abgrenzung. Dies betrifft erstens den Spiritualititsbegriff selbst sowie
zweitens den von ihm weit gefassten Religionsbegriff.

Einerseits lehnt Grib eine »diffuse« Rede von »Spiritualitit« und einen »allzu
unbedarfte[n] Umgang mit Religion« ab, den er als »Missbrauch« bezeichnet.”* Er

83 A.a.0,28s.

84  Ebd.

85 Vgl.a.a.0,279.

86  Crab, Religion der Individuen, 43.

87  Wilhelm Crab, Religion und Glaube/Spiritualitdt, in: Kristin Merle (Hg.), Kulturwelten. Zum
Problem des Fremdverstehens in der Seelsorge (Studien zu Religion und Kultur 3), Berlin/
Miinster 2013, 35-54: 36.

88 Vgl.a.a0,52.

89  Vgl. Knoblauch, Populire Religion, 40.

90  Benthaus-Apel, »Spiritualitit«—eine moderne Form religiésen Bekennens, 275.

91  Alle Zitate in diesem Satz: Grab, Religion der Individuen, 31.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

67


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

kritisiert damit das alltagssprachlich vage Verstindnis von »Spiritualitit«. Anderer-
seits wendet er sich auch gegen eine generelle Absage an den Spiritualititsbegriff,
wenn diese mit einer negativen Deutung von Individualisierung einhergeht.’” Denn
er hilt es fiir wenig zielfithrend, Individualisierung insgesamt negativ zu beurtei-
len — und fiir ebenso unnétig, aus diesem Grund dann auch generell die Rede von
>Spiritualitit« abzulehnen. Grabs doppelte Abgrenzung gegeniiber einem zu diffu-
sen Spiritualititsbegriff und gegeniiber der Negierung des Begriffs iiberhaupt dient
ihm anschliefRend rhetorisch fiir seine eigene, positive Rezeption des Begriffs »Spi-
ritualitit..

Damit in Verbindung steht eine weitere und indirekte Abgrenzung: Grib kon-
notiert die nicht-religiése Aufnahme von Sinnfragen negativ, weil diese »dann doch
nur um den Preis der Gefithlsamputation und der Sistierung einer aufs Ganze ge-
henden Sinnreflexion«® erfolgt. Diese Formulierung enthilt eine Wertung, durch
die Grib implizit eine Opposition von Religion und »Nicht-Religion« schafft.** Er
selbst tritt fiir ein weites Verstindnis von Religion und »>Spiritualitit< ein und grenzt
sich damit sowohl von einem engen Religionsbegrift als auch von »Nicht-Religion«
ab.

Insgesamt positioniert er sich mit dieser vierfachen Abgrenzung in einem wei-
ten und gerade nicht durch eindeutige Grenzziehungen markierten Bereich zwi-
schen verfasster Religion und nicht-religioser Sinnfindung, wenn er >Spiritualitit«
thematisiert. Die von ihm genannten Abgrenzungen dienen letztlich einer Entgren-
zung im Sinne einer Offnung fiir Religion jenseits verfasster Religion.

Auch Knoblauch hat Religion und Transzendenzerfahrungen jenseits verfasster
Religion als Referenzgrofien im Blick, wenn er von >Spiritualitit spricht. Dabei baut
er auf Luckmanns Grundannahme, dass Religion trotz sinkender Mitgliederzahlen
der Kirchen nicht verschwindet, auf. Er fokussiert sich explizit auf die »Entgren-
zung«*® von Religiésem und Nicht-Religiésem. So nimmt nach Knoblauch einer-
seits Kirche »populirkulturelle Formen«®® und Inhalte auf. Die populire Kultur an-
dererseits bearbeitet religiése Themen und Symbole.®” Die Entwicklungen der letz-
ten Jahrzehnte deutet Knoblauch also als Hinweis darauf, dass Religion in Form und

92  Vgl. Gréb, Einleitung, 9.

93  Crab, Religion der Individuen, 43.

94  Gegen »Nicht-Religion« bringt Grab >Spiritualitat< z.B. so zum Ausdruck: »Spiritualitat ist
letztendlich, wo sie sich ausdriickt, immer auf bestimmte, auf Traditionen aufruhende und
durch Religionsexperten gepflegte religiose Deutungsgehalte angewiesen.« (a.a.0., 41).

95  Knoblauch, Populire Religion, 266f.

96 A.a.0.,268.Knoblauch nenntz.B. populdre Formen der Liturgie, zahlreiche Aspekte der Rei-
setatigkeit der Papste in neuerer Zeit und den Evangelischen Kirchentag (vgl.a.a.0., 251-254).

97 Vgl.a.a.0.,197. Einerseits mache Kirche Werbung wie Wirtschaftsunternehmen (vgl. a.a.0.,
194), wihrend andererseits der Tod von der popularen Religion wieder in die Offentlichkeit
gebracht worden sei (vgl. a.a.0., 256).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Inhaltundeutlicher wird.®® Die Verbreitung des Begriffs »Spiritualitit«ist fiirihn da-
her »Ausdruck einer grundlegenden Transformation der Religion«*?. Und die Rede
von »>Spiritualitit« wiederum dient bei Knoblauch dem Anliegen, die Gemeinsam-
keiten von Transzendenzerfahrungen innerhalb und auerhalb der Religion, ins-
besondere der Kirche, herauszuarbeiten. Somit kann Knoblauch iiber den Begrift
»Spiritualitit« die These Luckmanns von der unsichtbaren Religion bestitigen bzw.
aktualisiert fortschreiben. Er verbindet damit einen tendenziell kirchen- und theo-
logiekritischen sowie spiritualititsfreundlichen Impetus:

»Die akademische Theologie, die Kirchen, aber auch die Wissenschaften der Reli-
gion setzen der populdren Religion deswegen Grenzen und bestimmen, was rich-
tige Religion ist. Die Fronten werden gezogen durch Begriffe wie >riickwartsge-
wandter< Fundamentalismus, snaiver< Aberglaube oder>Banalisierung«der Religi-
on. Andere, wenig verdachtige Kampfbegriffe lauten>Profanisierungs, >Trivialisie-
rung<oder>Vulgarisierung, die eine noble Distanzierung von den Kommunikati-
onsformen zu ermdglichen scheinen, die indessen von den Kirchen selbst betrie-
ben werden.«'®°

Nach Knoblauchs Beobachtung reagieren die Kirchen auf den mit der Ausbreitung
populirer Religion verbundenen Machtverlust vor allem mit Abgrenzung.™" Dabei
verlieren sie aus dem Blick, dass >Spiritualititcauch innerhalb der Kirchen zu finden
ist — und damit Entgrenzung bereits stattfindet.'*

Benthaus-Apel schliellich kniipft sozialgeschichtlich an die wachsende Beliebt-
heit von >Spiritualitit« seit den 1960er Jahren an: Wihrend Menschen seitdem so-
wohl aufler- als auch innerkirchlich die Perspektive der Leibfeindlichkeit kritisie-
ren, integriert die Rede von >Spiritualitit« die Abwendung von der Kirche und die
Leiblichkeit in positiver Weise. Dem Koérpergefiithl kommt dabei »eine fraglose Evi-
denz religiosen Erlebens«'® zu. Zugleich markiert Benthaus-Apel die Rede von »Spi-
ritualititc als Losung fiir die von ihr genannten gesellschaftlichen Probleme: Den
zunehmenden Gebrauch der Rede von >Spiritualitit«in (Alternativ-)Medizin, Thera-
pie und Gesundheitswesen im Kontext der Transformationsprozesse von Religion

104

beschreibt sie als »einen Prozess partieller Ent-Differenzierung«***, als einen Pro-

zess der >Entgrenzung:. >Spiritualitit« dient dabei als Losung fiir die problemati-

98 Vgl.a.a.0, 25.

99 A.a.0,41.

100 A.a.0,199.

101 Vgl.a.a.0,79.

102 Vgl.a.a.0,18s.

103 Benthaus-Apel, »Spiritualitit«— eine moderne Form religiosen Bekennens, 285.
104 A.a.O., 286.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

69


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

schen Aspekte der gesellschaftlichen Situation, die es »zu bewiltigen«<* gilt. Auf
diese »durch zunehmende 6konomische und soziale Unsicherheit und durch eine
rationale, leistungsorientierte und funktional ausdifferenzierte Lebensfithrung ge-

196 gesellschaftliche Situation reagiert >Spiritualititc mit

kennzeichnet[e; erg. KD]«
ihrem Transzendenzbezug und ihrer Annahme einer Einheit von Kérper, Geist und
Seele, wie Benthaus-Apel mit ihrer Analyse der Raumgestaltung eines Yoga-Studios
zeigt. »Spiritualitit« kann also als Losung fungieren, indem sie eine >Entgrenzung«
zwischen >Religion< und >Gesundheit« vornimmt.

Insgesamt zeigt sich, dass die Autor*innen in diesem Kontext >Spiritualititc

durchgehend im Sinne von >Entgrenzung« konzipieren.

2.3.2 Individualisierung

Thre theoretische Basis hat die Denkfigur >Spiritualitit« als Ausdruck von Entgren-
zung in den untersuchten Texten im Fokus auf Prozesse der Individualisierung. Die-
se Verkniipfung ist hier noch einmal zu belegen und inhaltlich detailliert darzustel-
len.

So dient die Rede von »>Spiritualitit« bei Grib einerseits der positiven Aufnah-
me und Deutung von Individualisierung. Andererseits dient >Spiritualitit« als heu-
tige Form von Religion dazu, die Bedeutung (auch) des (christlichen) Glaubens zu
rechtfertigen. Insgesamt zielt Gribs Argumentation besonders auf den interdiszi-
pliniren Diskurs und prisentiert sich als anschlussfihig vor allem fiir den Spiritua-
litdtsdiskurs der Soziologie — mit hiufigen Verweisen auf Berger, Luckmann und
Luhmann.'” Grib befiirwortet dementsprechend eine Form von Religion, die In-
halte nicht dogmatisch vorgibt, sondern mit ihren Traditionen an die Sinndeutun-
gen von Individuen ankniipft und ihre eigenen Traditionen iibersetzen muss, um
gesellschaftlich bedeutsam zu bleiben.’® Diese Form von Religion nennt er »Spiri-
tualitate.

105 A.a. 0,285

106 Ebd.

107 Inihrer Analyse des Diskurses iiber »gelebte Religion« kommt Reglitz zu einem &hnlichen
Ergebnis: Es »ist die Rechtfertigung der akademischen Theologie im Hinblick auf ihre gesell-
schaftliche Bedeutung und als universitire Wissenschaft in seinen Mittelpunkt getreten.«
(Reglitz, Erkldren und Deuten, 274).

108 Indiesem Zusammenhangistseine Verwendung von Metaphern (in anderen Texten) interes-
sant: Indem Crab Kirche negativ so beschreibt, dass der Glaube als Spiritualitat »aus den en-
gen Grenzen einer kirchlichen Dogmatik« (Wilhelm Grab, Wie Glaube entsteht. Das Konzept
der Spiritualitat, in: ThPQ 156 [2008], 132—141: 134) befreie, empfiehlt er auch eine »sprach-
liche Verfliissigung« (Wilhelm Grab, Praktisch-theologische Wahrnehmung und Theorie ge-
lebter Religion, in: Georg Limmlin/Stefan Scholpp [Hg.], Praktische Theologie der Gegenwart
in Selbstdarstellungen, Titbingen 2001, 239—255: 252), mit der Menschen ihren eigenaktiv an-
geeigneten Glauben zum Ausdruck bringen kénnten. Im Hinblick auf den Sinn spricht Grab
von der von Menschen »vorgestellten und empfundenen, transzendenten, geistigen Wirk-

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

»Gelebte Spiritualitat ist konstitutiv individuell und damit vielfiltig. Das bedeu-
tet aber dann doch nicht, dass religiose Gemeinschaften, Institutionen und Tradi-
tionen, schliefilich auch sdkulare Ritual- und Sinndeutungsanbieter tiberfliissig
werden. Sie spielen fiir die Spiritualitit der Individuen immer eine wichtige Rol-
le, oftauch starker als sie selbst es zugeben. Zumeist sind die Formen und Inhalte,
in denen Individuen ihre Sinneinstellungen kommunizieren, ldngst nicht so indi-
viduell, wie sie den Individuen erscheinen.«'*

Religiése und sikulare Sinnanbieter sind fiir Grib demnach notwendig, da erstens
jede*r als »spirituell« zu bezeichnen ist, der oder die »nach sich selbst fragt und den
Sinn«™° des Seins sucht, und da zweitens Menschen zur Kommunikation iiber die-
se Sinnzusammenhinge »die Welt der fiktionalen Erzahlungen und mythischen Bil-
der, der Parabeln, der Beispiel- und Gleichnisgeschichten, der Metaphern und Sym-
bole, die die religiésen Uberlieferungen geschaffen haben«, brauchen.

Auch Knoblauch kniipft bei den Individuen an und mdéchte mit seiner Definiti-
on von »>Spiritualitit« das Selbstverstindnis der Akteure mit soziologischen Aspek-
ten des Phinomens verbinden. Dementsprechend formuliert er fiinf Merkmale von
>Spiritualititc:

»Dazu gehortdertendenziell antiinstitutionelle (antikirchliche) Charakter sowohl
der christlichen wie auch der esoterischen Bewegungen, ihre Art des Anti-Dogma-
tismus, die Ganzheitlichkeit, die Popularisierung und der entschiedene Subjekti-

vismus, der sich durch eine ausgepragte Erfahrungsbetontheit auszeichnet.«'*

"3 Da diese in der

Die subjektiven Erfahrungen sind das entscheidende Merkmal.
Gesellschaft insgesamt eine immer grofiere Rolle spielen, ist fir Knoblauch »Spiri-

tualitit« dem gréReren Phinomen der Subjektivierung zuzurechnen.”* Knoblauch

lichkeit als der Quelle seines Sinnbewusstseins« (Grab, Religion der Individuen, 35). Vgl. dazu
auch die »unversiegliche Sinnquelle« (Grab, Wie Glaube entsteht, 139).

109 Gréb, Religion der Individuen, 44.

10 A.a. 0,43

111 Ebd. Bereits frither verkniipfte er Religion und Sehnsucht: »Das Aufkommen der Religion im
Leben der Menschen ist primér eine [sic!] solches des Suchens und Fragens, der Sehnsucht und
des Verlangens. Dieses findet dann méglicherweise auch zur objektiven Religion, den Symbo-
len und Ritualen in der Mediengesellschaft, den Symbolen und Ritualen in der Kirche — aber
da hangt viel ab von den Zufillen des Lebensgeschicks.« (Wilhelm Grab, Sinn fiirs Unendli-
che. Religion in der Mediengesellschaft, Gitersloh 2002, 316 [Hervorhebungen im Original]).

112 Knoblauch, Populire Religion, 124.

113 Vgl.a.a.0,130.

14 Vgl.a.a.0, 276.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

Ul


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

115

nimmt gar eine »doppelte Subjektivierung«" wahr: Zum einen ist das Subjekt Aus-

gangspunkt der>Spiritualitit« als einer Form der Religiositit, die »das Innere als 6f-

fentliches Thema entfaltet«*®

.Zum anderen sollen die entsprechenden Erfahrungen
weniger einzigartig denn vielmehr authentisch »am eigenen Leib gemacht werden
— also subjektiv«"?.

Im Unterschied zu Grabs Begriffsverwendung grenzt sich Knoblauch von den
Schlagworten >Individualitit« und >Individualisierung« ab, um das Subjekt der >Spi-

18 zu markieren. Vielmehr betont er, dass Transzen-

ritualitdt« nicht als »vorsozial«
denzerfahrungen oft im Raum von Gemeinschaft gemacht werden und dass Fragen
der Autonomie dabei nicht im Vordergrund stehen, sondern alle Erfahrungen durch
die populire Kultur geprigt sind.™ Die Rede von »Spiritualitit« dient bei Knoblauch
letztlich dazu, diese aktuellen gesamtgesellschaftlichen Transformationsprozesse
fiir den Bereich der Religion wahrzunehmen und zu beschreiben.

Bei Benthaus-Apel schliellich nimmt im konkreten Fall eines Yoga-Studios der
Altar die Funktion ein, »die Traditionslinien des Yogaverstindnisses der einzelnen
Lehrenden des Yogastudios erkennbar zu machen«°. Ganz selbstverstindlich wer-
den dabeiverschiedene religiose Traditionen aufgenommen." Der Begriff der»Spi-
ritualititc, der seinerseits als Grund fir den Altar genannt wird, fungiert »als ei-
ne soziale Institution der individualisierten religiésen Selbstthematisierung«'**. In
diesem Sinn deutet Benthaus-Apel die Rede von »>Spiritualitit« als moderne Form
religiésen Bekennens — so auch der Titel des analysierten Textes. Sie versteht da-
bei >Spiritualitit« als »typisches Merkmal von Subjektivierungs- und Individualisie-

rungsprozessen in modernen Gesellschaften«?

. Wer sich selbst als >spirituell« be-
zeichnet, will dabei nach Benthaus-Apel etwas Bestimmtes zum Ausdruck bringen,

das sich von aufen so fassen lisst:

15  A.a.0, 265. Eng verbunden sind diese Prozesse von Individualisierung und Subjektivierung
und auch die Ausbreitung von»Spiritualititcals populdre Religion fiir Knoblauch mit der Ent-
wicklung der Medien (vgl. a.a.0., 211-219). In jlingster Zeit sind dabei mit den Social Media
isolierte Einzelne nicht mehr wie noch mit Fernsehen und Radio nur als Rezipienten, sondern
als Mitproduzenten populdrer Religion bzw. >Spiritualitit« zu verstehen (vgl. a.a.0., 216). So
kommt es zu einer »Rekomposition auch des religiésen Wissens« (a.a.0., 78) durch das Sub-
jekt.

16 A.a. 0,272

117 A.a. 0., 271.

118 Knoblauch, Spiritualitit und die Subjektivierung der Religion, 55.

119 Vgl. ebd. und Knoblauch, Populére Religion, 41.

120 Benthaus-Apel, »Spiritualitit«— eine moderne Form religiésen Bekennens, 284.

121 Vgl.a.a.0,, 285.

122 Ebd.

123 A.a.0,267.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

»Mit dem Terminus der Spiritualitit wurde somit ein Bedeutungsraum von Reli-
gion wieder gedffnet, der das in der Aufklarung begonnene Programm einer reli-
giosen Individualisierung sowie die Stirkung religioser Miindigkeit forcierte.«'*

Durch Bezug auf das Heilige auf Basis unterschiedlicher Traditionen sowie durch
Bezug auf Transzendenzerfahrungen im Sinne einer »Sakralisierung des Kor-
pers«® werden im Yogastudio »religidse Deutungen zur Verfiigung gestellt«’?¢,
die dabei helfen, die Herausforderungen gegenwirtiger Gesellschaftsordnung zu
»bewiltigen«?’. >Spiritualitit« wird damit ein Begriff, der diesen Versuch der indi-
viduellen Bewiltigung mit all ihren Facetten zum Ausdruck bringt. >Spiritualitit
im Zusammenhang mit Yoga triagt nach Benthaus-Apel Individualisierung als eine
fiir ihr Verstindnis notwendige Konnotation.

Individualisierung — bei Knoblauch akzentuiert als Subjektivierung — ist damit
in den untersuchten Texten die verbindende Denkfigur, auf der die Rede von »Spiri-

tualitdt« als Entgrenzung beruht.

2.4 Zwischenfazit

Insgesamt weist die Analyse der Argumentationslinien und Denkmuster bei Grib,
Knoblauch und Benthaus-Apel eine zentrale Gemeinsambkeit darin auf, den Blick
von einer (innen-)kirchlichen Perspektive auf auerkirchliche Formen von »>Spiri-
tualitit<auch jenseits verfasster Religion zu weiten. Dabei liegt der gemeinsame Fo-
kus aufdem Bereich, der inner- und auflerkirchliche Formen von »Spiritualitit<bzw.
>Religion«verbindet. Als gemeinsame Denkfigur dieses Subdiskurses ergibt sich die
>Entgrenzungc.

Die Definitionen von >Spiritualitit« weisen enge Verbindungen auf. So stehen
die Distanz zu bzw. die Kritik an Institution und Dogma sowie der genannte Fokus
auf Einzelne im Zentrum. Mit der Rede von >Spiritualitit« wird eine Offnung fiir
Sinndeutung (Grib), Transzendenzerfahrung (Knoblauch) oder Formen spiritueller
Praxis (Benthaus-Apel) iiber die Grenzen verfasster Religion — insbesondere christ-
licher Kirche - hinaus erreicht.

Im Detail ergeben sich dann freilich auch Unterschiede. So fokussiert sich Grib

28 und auch Benthaus-Apel ist

29 interessiert, die sich nicht

eher auf Religion innerhalb und aufderhalb der Kirche
vor allem an der Teilnahme an »religiésen Angeboten«
nur aufSerhalb, sondern auch innerhalb der Kirche finden. Fiir Knoblauch hingegen

124 A.a.0.,278.

125 A.a. 0O, 285.

126 Ebd.

127 Ebd.

128 Vgl. Grab, Religion der Individuen, 43.

129 Benthaus-Apel, »Spiritualitit« — eine moderne Form religiosen Bekennens, 273.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

13


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7%

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

gehtes eher darum, ein neues Verstindnis von Religion insgesamt zu finden und zu
formulieren.”°

Daneben ist jedoch ebenso zu beobachten, dass die beschriebene Entgrenzung
jeweils inklusive Anliegen verfolgt: So erfasst Grib mit seiner Rede von »>Spirituali-
tit« alle »auf absoluten Sinn ausgreifende Sinndeutung«™ im Bereich der Religion
und der Kultur. Dabei stellt er mit seinem weiten Verstindnis von >Spiritualitit« als
Religion der Individuen einen ausgesprochen positiv bewerteten Zugang von In-
dividualisierung neben die negativ konnotierte Darstellung des Relevanzverlustes
von Religion und Kirche. Sein Ansatz prisentiert sich damit als fiir andere Diszipli-
nen anschlussfihig, da ersich einerseits darum bemiiht, religionsunabhingig zu ar-
gumentieren und andererseits an die positive Deutung von Individualisierung an-

2 Die praktische Konsequenz dieses Ansatzes ist eine grofRe Offenheit fiir

knupft.
individualisierte Sinndeutungen.

Auch Knoblauch erfasst mit seiner Rede von >Spiritualitit« die Vielfalt individu-
eller auflergewohnlicher Transzendenzerfahrungen bzw. das Streben danach in ih-
rer Breite. So erreicht er einerseits ebenfalls ein positives Ankniipfen an Prozesse
von Individualisierung und Subjektivierung und den Fokus auf Erfahrungen. An-
dererseits kann er auf diese Weise ohne Abwertung tiber verschiedene Formen von
Transzendenzerfahrungen sprechen (z.B. anstelle der fritheren negativ konnotier-
ten Rede von »Aberglauben«®), indem er die abwertende Rede iiber bestimmte For-
men von Transzendenzerfahrungen als Defensivreaktion in Theologie und Kirche
deutet.

Und auch fir Benthaus-Apel ist >Spiritualitit« zwar einerseits abgrenzend »se-
mantischer Ausdruck der Konstruktion einer Gegenwelt zur hegemonialen christ-
lich-kirchlichen Kultur«®*, der andererseits aber stark inklusiv wirkt, indem hier
»jeder/jede mit einer heilenden Kraft in sich selbst in Verbindung steht«"*.

Diesen unterschiedlichen Nuancen ihres gemeinsamen Anliegens der Inklusion
entspricht, dass Knoblauch dezidiert von anti-dogmatischen und anti-institutionel-
len Einstellungen im Zusammenhang von >Spiritualitit« spricht, wihrend Grab die-
se als undogmatisch bzw. in Distanz zum Dogma bezeichnet und Benthaus-Apel von
der Rezeption verschiedener Traditionslinien spricht. In dieser feinen Unterschei-
dung spiegeln sich die tendenziell anti-kirchlichen (Knoblauch) bzw. un-kirchlichen
(Benthaus-Apel) bzw. pro-religiésen (Grib) Standpunkte der Autor*innen.

130 Vgl. Knoblauch, Populdre Religion, 26.

131 Gréb, Religion der Individuen, 40.

132 Vgl. dazu, was Reglitz zum Machtfeld »interdisziplindre Wissenschaftslandschaft/kulturwis-
senschaftliche Theologie« zusammenfasst (vgl. Reglitz, Erklaren und Deuten, 281).

133 Vgl. Knoblauch, Populire Religion, 240.

134 Benthaus-Apel, »Spiritualitit«— eine moderne Form religiosen Bekennens, 275.

135 A.a.0,283.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Insgesamt sind die Argumentationsmuster der Rede von »Spiritualitit« in die-
sem Subdiskurs aber durch ihre Offenheit fiir >Religion« iiber das verfasste Chris-
tentum in der Kirche hinaus gekennzeichnet, was sich im gemeinsamen Streben
nach >Entgrenzung« spiegelt. >Spiritualitit« wird also auch selbst als ein weiter und
offener Begriff konzipiert und tragt auch selbst die Konnotation >Entgrenzungc.

3. Mehrdimensionalitat
3.1 Einleitung zu »>Spiritualitat« und Spiritual Care

Im Kontext von Spiritual Care findet sich eine umfangreiche und dynamische De-
batte zu Selbstverstindnis und Aufgaben von Spiritual Care und Seelsorge, in de-
ren Rahmen auch »>Spiritualitit« regelmifRig thematisiert und in den verschiede-
nen Argumentationen als ein mehr oder weniger entscheidender Faktor herange-
zogen wird. Es diskutieren den Begriff >Spiritualitit< hier Beteiligte unter anderem
aus Theologie, Medizin und Gesundheitswissenschaften, Psychologie und Religi-
onswissenschaft.

Zwei Merkmale kennzeichnen die Debatte im deutschsprachigen Kontext: Ei-
nerseits handelt es sich um einen von Anfang an entscheidend international ge-
pragten Austausch, nicht zuletzt weil seine Wurzeln in der Palliativmedizin bzw.
bei der Griinderin der Hospizbewegung Cicely Saunders zu suchen sind.”*® Ande-
rerseits handelt es sich um einen von Seiten der Theologie 6kumenischen und ins-
gesamt interdiszipliniren Diskurs. Konkret sind aufkatholisch-theologischer Seite
als zentrale Protagonist*innen im deutschsprachigen Bereich unter anderem Eck-
hard Frick und Doris Nauer zu nennen, in Osterreich auferdem Birgit und Andreas
Heller.” Fiir den Bereich universitir verankerter Studienginge zu Spiritual Care in
der Schweiz stehen Veréffentlichungen von Isabelle Noth, Ralph Kunz und Simon
Peng-Keller.™®

136 Vgl. dazu u.a. Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Spiritual Care durch Seelsorge. Zum
Beitrag der evangelischen Kirche im Gesundheitswesen (Eine Handreichung der Standigen
Konferenz fiir Seelsorge in der EKD), Hannover 2020, 8.>Spiritualitat< wird in der Handrei-
chung als ein>Religion« (ibergeordneter Begriff prasentiert (vgl. a.a.0., 11).

137 Vgl. u.a. Eckhard Frick/Konrad Hilpert, Spiritual Care von A bis Z, Berlin 2021; Doris Nauer,
Spiritual Care statt Seelsorge, Stuttgart 2015; Birgit Heller/Andreas Heller, Spiritualitat und
Spiritual Care. Orientierungen und Impulse, 2., erg. u. erw. Auflage Bern 2018.

138 Vgl u.a. Isabelle Noth/Georg Wenz/Emmanuel Schweizer (Hg.), Seelsorge und Spiritual Ca-
re in interkultureller Perspektive, Gottingen 2017; Simon Peng-Keller/David Neuhold/Ralph
Kunz/Hanspeter Schmitt (Hg.), Dokumentation als seelsorgliche Aufgabe. Elektronische Pa-
tientendossiers im Kontext von Spiritual Care, Ziirich 2020.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

75


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Der Diskurs zu Spiritual Care ist auch in der hier fokussierten evangelischen
Praktischen Theologie dynamisch und differenziert sich stetig aus, sodass eine Aus-
wahl zu analysierender Texte herausfordernd und eine Nennung aller aktuellen Ak-
teur*innen nicht maglich ist. Es gilt deshalb, méglichst prominente wie kontrast-
reiche Positionen heranzuziehen, um die Rede von >Spiritualitit« im Kontext von
Spiritual Care zu analysieren.

3.2 Textgrundlage

Auch angesichts der Fiille an Beitragen zu Spiritual Care im Bereich Praktischer
Theologie steht es fiir die Frage nach »>Spiritualitit« aufler Frage, die Monographie
»Spiritual Care« (2007/2017) von Traugott Roser an den Anfang der Analyse zu
stellen. Mit dieser hat Roser die praktisch-theologische Debatte zu Spiritual Care
wie kein Zweiter geprigt. Besonders ertragreich wird die Frage nach »Spiritualitit
dann in Gegeniiberstellung zu Texten Isoldes Karles, da beide ganz unterschiedliche
Aspekte in die Debatte um Seelsorge und Spiritual Care einbringen. Als dritte Stim-
me wird auflerdem die von Ulrich Kértner herangezogen, der sich aus systematisch-

theologischer Perspektive mit >Spiritualititc im Krankenhaus befasst.”®

Traugott Roser (2007/2017): Spiritual Care als Organisationsbegriff

Der Begriff »Spiritual Care« und die damit verbundene Rede von >Spiritualitit« ist
im Bereich evangelischer Theologie eng mit dem Namen Traugott Roser verbunden,
der seit 2005 zum Thema veréffentlicht. Von 2010 bis 2013 hatte er gemeinsam mit
dem katholischen Theologen und Mediziner Eckhard Frick die Stiftungsprofessur
fiir Spiritual Care an der Universititsklinik in Miinchen inne.® Seine Monographie
»Spiritual Care« (2007), die 2017 in iiberarbeiteter zweiter Auflage mit dem Unterti-

139 AlsBestatigung dieser Auswahl an Diskursbeitragen ldsstsich auf Christoph Schneider-Harp-
precht verweisen, der fiir seine Uberlegungen zu Spiritual Care ebenfalls auf Traugott Ro-
ser, Ulrich Kortner und Isolde Karle verweist (vgl. Christoph Schneider-Harpprecht, Spiritual
Care und christliche Seelsorge im Krankenhaus, in: Dagmar Kreitzscheck/Heike Springhart
[Hg.], Geschichten vom Leben. Zuginge zur Theologie der Seelsorge [Festschrift fiir Wolf-
gang Drechsel], Leipzig 2018, 305—323). Auch Simon Peng-Keller nimmt an zentraler Stelle
auf Traugott Roser und Isolde Karle Bezug, um den Stand der Diskussion um Spiritual Ca-
re darzustellen (vgl. Simon Peng-Keller, »Spiritual Care« im Werden. Zur Konzeption eines
neuen interdisziplinaren Forschungs- und Praxisgebiets, in: Spiritual Care 6 [2017], 175—181:
176).

140 Vgl https://www.hfph.de/hochschule/lehrende/prof-dr-med-eckhard-frick-sj/spiritual-care
[erste-professur-fuer-spiritual-care-in-deutschland [Abruf am 06.03.2023]. Gemeinsam ver-
offentlichten sie unter anderem den Sammelband Eckhard Frick/Traugott Roser (Hg.), Spiri-
tualitidt und Medizin. Gemeinsame Sorge fir den kranken Menschen (Miinchner Reihe Pal-
liative Care 4), 2., aktual. Auflage Stuttgart 2011.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://www.hfph.de/hochschule/lehrende/prof-dr-med-eckhard-frick-sj/spiritual-care/erste-professur-fuer-spiritual-care-in-deutschland
https://www.hfph.de/hochschule/lehrende/prof-dr-med-eckhard-frick-sj/spiritual-care/erste-professur-fuer-spiritual-care-in-deutschland
https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.hfph.de/hochschule/lehrende/prof-dr-med-eckhard-frick-sj/spiritual-care/erste-professur-fuer-spiritual-care-in-deutschland
https://www.hfph.de/hochschule/lehrende/prof-dr-med-eckhard-frick-sj/spiritual-care/erste-professur-fuer-spiritual-care-in-deutschland

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

tel »Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen« erschien, bildet die zentrale
Grundlage fiir die nachfolgende Darstellung.'*

Rosers Ziel ist es, Spiritual Care als »Organisationsbegriff«**

darzustellen: »Spi-
ritual Care ist die Organisation gemeinsamer Sorge um die individuelle Teilnahme
und Teilhabe an einem als sinnvoll erfahrenen Leben im umfassenden Verstind-
nis«*. Er wendet sich in erster Linie an Theolog*innen, die in der Seelsorge titig
sind."** Ausgehend von methodischen Uberlegungen (Teil A) stellt Roser an exem-
plarischen Themenbereichen von Spiritual Care (Anfang des Lebens, Transplanta-
tionsmedizin, Demenz; Teil B-D) die Herausforderungen und Maglichkeiten von
Seelsorge im Krankenhaus dar (Teil E). Vor diesem Hintergrund reflektiert er den
Beitrag von Seelsorge zu Spiritual Care.

Die Thematisierung von »>Spiritualitit« begriindet er mit der WHO-Definition
von Palliative Care (2002), die fiir ihn auch den Ankniipfungspunkt fiir den inter-
diszipliniren Dialog tiber >Spiritualitit« darstellt:

»Palliativmedizin/Palliative Care ist ein Ansatz zur Verbesserung der Lebensqua-
litdt von Patienten und ihren Familien, die mit Problemen konfrontiert sind, wel-
che miteiner lebensbedrohlichen Erkrankung einhergehen. Dies geschieht durch
Vorbeugen und Lindern von Leiden durch friithzeitige Erkennung, sorgfaltige Ein-
schatzung und Behandlung von Schmerzen sowie anderen Problemen kérperli-

cher, psychosozialer und spiritueller Art.«*

Sein eigenes Verstindnis von >Spiritualitit« beleuchtet Roser im Anschluss daran
von verschiedenen Seiten: Erstens beschreibt >Spiritualitit« eine »anthropologische
Kategorie [...], die mit einem Anliegen verbunden ist, das sich aus dem ganzheitli-
chen Personenverstindnis ableitet und dem Offenhalten von Uneindeutigkeit und
von unabschlieffbaren Prozessen dient«*¢. Der Begriff >Spiritualitit« ist fiir Roser

141 Traugott Roser, Spiritual Care. Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen (Minchner
Reihe Palliative Care 3), 2., erw. und aktual. Auflage Stuttgart 2017, 15 [nachfolgender Kurz-
titel: Spiritual Care].

142 A.a.0.,15.

143 Ebd. Seelsorge definiert er entsprechend als »Sorge um die Teilnahme und Teilhabe am Le-
ben in der Gottesbeziehung, aus der heraus sich alle anderen Beziehungen gestalten« (Trau-
gott Roser, Seelsorge und Spiritual Care, in: Michael Klessmann [Hg.], Handbuch der Kran-
kenhausseelsorge, 4., erw. Auflage Gottingen 2013, 58—76: 69).

144 Vgl. Roser, Spiritual Care, 23.

145 WHO 2002 zit.n. Roser, Spiritual Care, 383. Basis dieser Definition wiederum ist die bereits
1946/1948 erarbeitete WHO-Definition von Gesundheit, die bereits den Ansatz der Ganzheit-
lichkeit zum Ausdruck bringt: »Die Gesundheit ist ein Zustand des vollstindigen kérperli-
chen, geistigen und sozialen Wohlergehens und nicht nur das Fehlen von Krankheit oder Ge-
brechen.« (WHO 1946 zit.n. Roser, Spiritual Care, 377).

146 Roser, Spiritual Care, 409. Vgl. auch a.a.0,, 453.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

77


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

dementsprechend entscheidend durch »Unschirfe« charakterisiert.'” Zur Veran-
schaulichung der unscharfen Begriffsbestimmung zieht Roser zwei Metaphern
heran und veranschaulicht damit seine eigene positive Deutung der Unschirfe von
>Spiritualitit«: Trotz seiner Unschirfe soll der Begriff »Spiritualitit« nicht zu einem
»leeren Sammelbehilter«**® werden, vielmehr ist >Spiritualitit« nach Roser positiv
konnotiert als »Diamant[], dessen vielfiltige Facetten sich je nach Betrachtungs-
winkel zeigen oder verborgen bleiben«'*. Die Definition von >Spiritualititc hilt
Roser dabei offen: »Spiritualitit ist das, was der Patient dafiir hilt«*°. Diese For-
mulierung macht deutlich: Es geht um die Position der Einzelnen. Dem Verstindnis
Rosers von >Spiritualititc als anthropologische Kategorie ist demnach einerseits
inhirent, dass sie grundsitzlich fir alle Menschen gelten kann, unabhingig von

! Andererseits gilt: »Der Begriff Spiritualitit

deren Kultur oder Weltanschauung.
enthilt damit immer einen Aspekt der Freiheit aber auch der Zumutung: Denn der

Einzelne muss sich als spiritueller Akteur erst konstruieren.«** Die Unschirfe und

147 Vgl. a.a.0,, 399. Diese ist »sowohl durch den multikulturellen Kontext der Palliativmedizin
und der Hospizbewegung als auch durch das subjektzentrierte Anliegen bedingt« (ebd.).

148 A.a. 0., 400.

149 A. a. O, 400f unter Verweis auf Michael Wright, Hospice Care and Models of Spirituality,
in: EJPC 11 (2004), 75—78. Vgl. auch Roser, Spiritual Care, 453. Spiritualitat gilt hier als Be-
griffsfeld: »Spiritualitit vollzieht sich demnach als personlichkeitszentrierte Entwicklung
und Wachstum (Werden/becoming), als Leben-in-Relationen zu Gemeinschaft, Kultur und
Beziehungen (connecting), als Sinnfindung in Situationen der Verwundbarkeit (finding mea-
ning) und schliefilich als Transzendenzbezug (transcending).« (Traugott Roser, Vierte Sdule
im Gesundheitswesen? Dienstleistungen der Seelsorge im Kontext des Sterbens, in: Isolde
Karle/Glinter Thomas [Hg.], Krankheitsdeutung in der postsidkularen Gesellschaft. Theologi-
sche Ansidtze im interdisziplindren Gesprach, Stuttgart 2009, 580-592: 587 [im Original teil-
weise hervorgehoben]).

150 Roser, Spiritual Care, 407 [im Original hervorgehoben]. Dem entspricht, dass auch Glaube
und Religiositit bei Roser »immer eine individuelle Cestalt« (Traugott Roser, Spiritual Care —
neuere Ansatze seelsorglichen Handelns, in: Ulrich H. . Kértner/Sigrid Miller u.a. [Hg.], Spi-
ritualitat, Religion und Kultur am Krankenbett [Schriftenreihe Ethik und Recht in der Medizin
3], Wien/New York 2009, 81-90: 89) haben. An anderer Stelle formuliert Roser so: »Spirituali-
tatistin dieser Hinsicht ein Moment des Seins, das Individualitit verbiirgt, in einem Umfeld,
das gewohntist, nach Vergleichbarkeiten zu suchen, das Generalisierbare zu diagnostizieren
und empirisch valide Behandlungsstrategien zur Anwendung zu bringen. Individuelle Spi-
ritualitat steht als symbolischer Garant fiir Einmaligkeit und Individualitat von Patienten«
(Traugott Roser, Innovation Spiritual Care, in: Eckhard Frick/Traugott Roser [Hg.], Spirituali-
tat und Medizin. Gemeinsame Sorge fiir den kranken Menschen [Miinchner Reihe Palliative
Care 4], 2., aktual. Auflage Stuttgart 2011, 45-55: 47).

151 Vgl. Roser, Spiritual Care, 399.454.

152 Roser, Spiritual Care — neuere Ansitze, 89 [im Original teilweise hervorgehoben].

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Offenheit des Begriffs macht >Spiritualitit« also einerseits in einer grofen Breite
»anschlussfihig«™?, andererseits erfordert sie individuelle Positionierung.

Als zweiten Aspekt beschreibt Roser >Spiritualitit« als systemischen Begriff in
»einer Verschrinkung der kulturellen, organisationalen, familiiren und der indivi-
duellen Ebene, die sich jeweils zueinander verhalten wie Makro- zu Mikroebene«™*.

Drittens weist Roser im Anschluss an die begriffsgeschichtliche Erforschung des
Spiritualititsbegriffs durch den katholischen Theologen Simon Peng-Keller darauf
hin, dass die Vielfalt des modernen Spiritualititsbegriffs ihre Wurzeln bereits in der
christlich geprigten Begriffsgeschichte hat.”® Roser selbst deutet christliche >Spi-
ritualitidtc im Anschluss an die Abschiedsreden des Johannesevangeliums:

»In parakletischer Perspektive bedeutet Spiritual Care eine Sorge um ein Leben,
das vom Geist Christi durchdrungen ist, aus der Kraft des nachésterlichen Geistes

schopft und damit in eschatologischer Perspektive zu verstehen ist.«'>

Inhaltdich gibt Roser>Spiritualitit« damit aus christlicher Perspektive eine pneuma-
tologisch-eschatologische Konnotation. Fiir weitere Konkretionen sbiblischer Spiri-
tualititc verweist er auf Corinna Dahlgriin.”’

Seinem Fokus auf die Einbettung von Spiritual Care in das Gesundheitssystem
bzw. in die konkrete Organisation entsprechend ist der Begriff>Spiritualitit« bei Ro-
ser insgesamt vieldimensional zu verstehen und gleichermaflen auf Organisation,
Individuum und die eschatologische Perspektive bezogen.

Ulrich Kortner (2014): Religion und Medizin

>Spiritualitit« im Bereich des Dialogs von Praktischer Theologie und Gesundheits-
wesen wird auch vom Systematischen Theologen und Ethiker Ulrich Kértner thema-
tisiert. Kortner befasst sich mit >Spiritualitit« in der innertheologischen Diskussi-
on und auch im Bereich der Medizinethik u.a. mit dem Sammelband »Spiritualitit,
Religion und Kultur am Krankenbett« (2008) und dem Aufsatz »Spiritualitit und

153 Roser, Spiritual Care, 400 u.a.

154 A. a. 0., 454. Siehe hier auch Abb. 8. An anderer Stelle formuliert er: »Die organisationale
Bedeutung von Spiritual Care besteht nicht zuletzt darin, dass sie eine Auspragung von und
zugleich ein Garant fiir einen ganzheitlichen Ansatz [...] ist« (Roser, Innovation Spiritual Care,
52).

155 Vgl Roser, Spiritual Care, 440—444. Vgl. dazu Simon Peng-Keller, Zur Herkunft des Spirituali-
tatsbegriffs. Begriffs- und spiritualititsgeschichtliche Erkundungen mit Blick auf das Selbst-
verstandnis von Spiritual Care, in: Spiritual Care 3,1 (2014), 36—47.

156 Roser, Spiritual Care, 461.

157 Vgl. ebd. unter Verweis auf Dahlgriin, Christliche Spiritualitat, 157-178.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

79


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

58 Im Zentrum der folgenden Analyse steht der zuletzt genannte

Medizin« (2014).
jingste Aufsatz »Spiritualitit und Medizin«.

Hier istim Zusammenhang mit der Medizinethik Kortners Argumentation iiber
die theologischen Disziplingrenzen hinaus gerichtet, wobei er fiir einen »sorgfilti-

%9 pladiert. Denn die Re-

gen und kritischen Umgang mit dem Begriff Spiritualitit«
devon>Spiritualitit<impliziert fiir ihn die Anforderung, »Gesundheit und Heil, Hei-
lung und Erlésung, Sein und Sinn«**® im Zusammenhang zu sehen und damit Re-
ligion und Medizin in ihrer historisch gewachsenen engen Verbindung zu verhan-
deln, die erst in der Moderne aufgehoben wurde.’! Dementsprechend befragt Kért-
ner den Begriff >Spiritualititc auf seine heutige Verwendung (u.a. auch im Bereich
Spiritual Care), seine Geschichte, seinen christlichen Gehalt. AbschliefRend prisen-
tiert er seine theologisch begriindeten Thesen zu einem »erweiterten Begriff von
Spiritualitit in der Medizin«'®*, der als Bindeglied zwischen den Disziplinen Theo-
logie und Medizin dienen soll.'*

Hinsichtlich seines Verstindnisses von >Spiritualitat« geht es ihm im Gesprach
von Medizin, Pflege, Philosophie und Theologie darum, das Verstindnis von Medi-
zin zu erweitern, was anthropologische Grundfragen und damit den Zusammen-
hang von Heil und Heilung angeht.’** So stellt er >Spiritualitit« einerseits christlich

165 andererseits prisentiert er sie in einer Weise, die eine Integrati-

profiliert dar,
on in das Gesundheitssystem ermdoglicht, weil sie durch ihre Offenheit auch nicht-
christlichen Zugingen zu >Spiritualititc Raum lisst.'®® Um den Begriff >Spirituali-
tit«genauer fassen zu konnen, nimmt Kortner fir den Dialog mit der Medizin unter
Verweis auf die Wiener interreligiése Arzteplattform die Unterscheidung von >Reli-

giong, >Religiositit« und »Spiritualitit« nach David B. Larson auf. >Religion«ist dem-

158  Ulrich H.]. Kortner, Wiederkehr der Religion? Das Christentum zwischen neuer Spiritualitat
und Gottvergessenheit, Giitersloh 2006 [nachfolgender Kurztitel: Wiederkehr]; Ulrich H. J.
Kortner/Sigrid Miller u.a. (Hg.), Spiritualitdt, Religion und Kulturam Krankenbett (Schriften-
reihe Ethik und Recht in der Medizin 3), Wien/New York 2009; Ulrich H. ]. Kértner, Spirituali-
tatund Medizin. Uberlegungen zu ihrem Verhaltnis aus theologischer und medizinethischer
Sicht, in: ThZ 70 (2014), 337-357.

159  Kortner, Spiritualitat und Medizin, 339.

160 A.a.O.,354.

161 Vgl.a.a.0,337.

162 A.a.0.,339.Die Thesenstehen unter folgenden Uberschriften: »professional attitudes«; End-
lichkeit akzeptieren; Medizin — eine Kunst; Die Ressource Vertrauen; Kommunikation; Spiri-
tualitdt als organisationstheoretisches Thema (a.a.0., 354—356).

163 Vgl.a.a.0,353.

164 Vgl ebd.

165 Vgl.a.a.0,341.

166 Vgl.a.a.0., 354—356.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

167 unter vielen, die sich auf Tran-

nach »eine bestimmte Antwort auf die Sinnfrage«
szendenz bezieht.>Religiositit<ist deren persénliche Aneignung. Und>Spiritualitit«
ist zwar auf die Sinnfrage bezogen, aber auch ohne Beziige auf Transzendenz denk-
bar.'®® Damit ist >Spiritualitit« fiir Krtner ein weiterer Begriff als >Religiositit.

Wiederholt betont Kortner auRerdem die urspriinglich christliche Herkunft von
>Spiritualitit¢, zeichnet dazu die franzésische und englische Sprachgeschichte nach
und akzentuiert »Spiritualitit« dann inhaltlich iiber den Heiligen Geist: »Geistliches
Leben als die Gesamtheit christlicher Lebensfithrung ist also ein Leben aus Glaube,
Liebe und Hoffnung in der Einheit von Gottesliebe und Nichstenliebe«®.

Insgesamt stellt Kortner >Spiritualitit« zweidimensional vor — zum einen weit
gefasst fiir den Dialog u.a. mit der Medizin im Sinne personlich angeeigneter Ant-
wort auf die Sinnfrage auch ohne Transzendenzbezug, zum anderen eng gefasst fiir
die christliche Filllung des Begriffs, begriffsgeschichtlich abgeleitet als christliche
Lebensfithrung.

Isolde Karle (2018): Spiritual Care und differente Systemlogiken

Isolde Karle nimmt u.a. iiber die Aufsitze »Perspektiven der Krankenhausseelsor-
ge« (2010) und »Chancen und Risiken differenter Systemlogiken im Krankenhaus.
Perspektiven einer Kooperation von Seelsorge und Spiritual Care« (2018)"7° Stellung
zur Debatte um Spiritual Care und positioniert sich damit zugleich auch, was ihr
Verstindnis von >Spiritualitit« angeht. Schwerpunkt der folgenden Darstellung ist
der genannte jiingere Aufsatz zu Seelsorge und Spiritual Care, da Karle hier »Spiri-
tualitdt« verstarke verhandelt.

Indem sie abwigt, welche Chancen und Schwierigkeiten Spiritual Care fir die
Krankenhausseelsorge hat, richtet sich Karles Argumentation wie die von Roser v.a.
auf die innertheologische bzw. innerkirchliche Debatte um Spiritual Care."”* Zu-
nichst zeichnet sie dazu die Bedeutung von Heil und Heilung und deren enge Ver-

167 A.a.0.,341.Kortner beziehtsich auf Detlef Pollack, der Religion als »Erfahrung von Transzen-
denz am Ort der Immanenz« (Kértner, Wiederkehr, 36) verstehe, und grenzt sich in diesem
Zusammenhang auch explizit von Wilhelm Grib ab, da man synkretistische Spiritualitat und
Gewohnheitsatheismus als solche wahr- und ernstnehmen solle und eine Vereinnahmung
offensichtlich »apologetisch« motiviert sei (vgl. a.a.0., 84f).

168 Zu allen drei Definition im Anschluss an Larson vgl. Kértner, Spiritualitit und Medizin, 341.

169 Ebd. unter Verweis auf Rom 12,1.

170 Isolde Karle, Perspektiven der Krankenhausseelsorge. Eine Auseinandersetzung mit dem
Konzept des Spiritual Care, in: WzM 62 (2010), 537-555 und Isolde Karle, Chancen und Risiken
differenter Systemlogiken im Krankenhaus. Perspektiven einer Kooperation von Seelsorge
und Spiritual Care, in: Spiritual Care 7 (2018), 57—67.

171 Das zeigt sich v.a. an den von ihr genannten Referenzen: Dies sind u.a. Traugott Roser (vgl.
Karle, Chancen und Risiken, 59f-61.65f), Doris Nauer (a.a.0., 63f), Simon Peng-Keller (a.a.0.,
57.66), Eberhardt Hauschildt (a.a.0., 59.62.65), Friedrich D. E. Schleiermacher (a.a.0. 62).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

81


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

bindung im Christentum sowie die erst relativ junge »Differenzierung von medi-
zinischen und religiésen Leitperspektiven«7* nach. AnschlieRend wigt sie Unter-
schiede und Grenzen sowie Perspektiven des Verhiltnisses von Seelsorge und Spi-
ritual Care ab, um abschliefend zu folgern, dass es Seelsorge zentral darum geht,
»solidarische Kirche Jesu Christi am Ort des Leidens zu sein und das Bewusstsein
fiir das Nichtberechenbare, Nichtverfiigbare und Nichtwissbare wach zu halten.«'”

Eine explizite Definition von >Spiritualitit< nimmt Karle nicht vor, da der Be-
griff bei ihr indirekt — tiber die Auseinandersetzung mit Spiritual Care — in den
Blick kommt. Deutlich ist, dass sie >Spiritualitit< iiber die Seelsorge eng mit der
Rede von der »Seele« verbindet sowie auf Basis soziologisch-systemtheoretischer
Betrachtung mit der Rede von »Ganzheitlichkeit« in der funktional differenzierten
Gesellschaft der Moderne.

Insgesamt dient die Rede von >Spiritualitit< bei Karle in erster Linie dazu, die
mit einem weiten Verstindnis von >Spiritualititc hiufig verbundenen idealisierten
Anliegen der Neutralitit, Ganzheitlichkeit, Sinnfindung und Religions- bzw. Kir-
chendistanz im Kontext der Diskussion um Spiritual Care aus theologischer Per-
spektive kritisch zu hinterfragen. Daneben niitzt Karle den weiten Begriff >Spiri-
tualitit« v.a. kritisch dazu, die unterschiedlichen Logiken der betreffenden Syste-
me (Gesundheit und Religion) zu verdeutlichen. Den Einbezug von >Spiritualitit«in
das Medizinsystem versteht sie zugleich auch als Ausdruck einer neuen Wahrneh-
mung und Reflexion von Leiden im Gesundheitssystem, was sie positiv bewertet. Im

174

Zusammenhang von »spiritueller Sorge«'”* und »Sorge um die Seele«'” schlieRlich

kntipft auch sie dezidiert positiv an den Begriff >Spiritualitit« an.
3.3 Argumentationslinien und Denkfiguren

Aufmehreren Ebenen ergeben sich hinsichtlich der Rede von >Spiritualitit«im Kon-
text Spiritual Care verbindende Argumentationslinien, welche die kontextspezifi-
schen Konnotationen von »>Spiritualitit« ausmachen. Dies betrifft die Aspekte der
Mehrdimensionalitit, der begrifflichen Unschirfe und Positionalitit, was>Spiritua-
litdtc angeht, sowie deren Konnotationen Well-Being und Macht.

3.3.1 Mehrdimensionalitat

Eine gemeinsame Struktur der Argumentationen ergibt sich zunichst da, wo von
>Spiritualitit« im Zusammenhang einer mehrdimensional verstandenen Anthropo-
logie die Rede ist.

172 A.a.0.,58.
173 A.a.0, 66.
174 A.a.0O,61.
175 A.a.0,59.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Das Spezifikum von Rosers Rede von »>Spiritualitit« besteht dabei darin, dass
er einerseits explizit macht, dass der Spiritualititsbegriff ihm als Theologen im
Kontext Krankenhaus von Seiten des Gesundheitswesens zugetragen bzw. »ange-
boten«'”® wird. Hierin spiegelt sich fiir ihn der Paradigmenwechsel des Gesund-
heitswesens zur Mehrdimensionalitit.”” Die Beschiftigung mit >Spiritualitit« im
Gesundheitswesen erfolgt nach Roser dabei mit dem Ziel, Menschen entsprechend
umfassend zu versorgen. Spiritual Care wird hier »als vierte Siule einer somatisch,
psychisch und sozial ausgerichteten ganzheitlichen Therapie begriffen«”® und »Teil
einer multiprofessionell vereinbarten Behandlungsstrategie«'”?. Gesundheit und
Therapie werden damit beide mehrdimensional verstanden und die Thematisierung

180

von »>Spiritualitit« wird Teil des Strebens nach Ganzheitlichkeit."® >Spiritualitdt<

ist also bei Roser auch selbst mit Ganzheitlichkeit bzw. Mehrdimensionalitit

konnotiert.’®!

Bei Kortner ist »Mehrdimensionalitit«'®

sogar das Schliisselwort fiir das Ver-
stindnis von >Spiritualitit«. Seine Rede von Mehrdimensionalitit bezieht sich auf
Ethik sowie Anthropologie und soll durch Austausch und Zusammenarbeit von
somatischer Medizin, Pflege, Psychotherapie, Philosophie und Theologie zustande
kommen."® Argumentativer Ausgangspunkt hierfiir ist fiir Kértner die »Sehnsucht
nach Spiritualitit«’®*, die er unmittelbar mit der »Sehnsucht nach Ganzheitlich-

keit«!s

verkniipft sieht. Die Ursache dieser Sehnsucht sieht er in einem Unbehagen
der Menschen an der Moderne und deren »Dualismus, der Trennung von Geist und

Materie, von Leib und Seele, von Innen und Aussen (..), von Medizin und Religi-

176  Vgl. Roser, Spiritual Care, 461.

177 Vgl.a.a.0., 453.379.390.

178 A.a.0., 429.

179 Traugott Roser, Spiritual Care — neuere Ansitze seelsorglichen Handelns, 84. Oder anders
formuliert: »Auch am naturwissenschaftlich-rationalen und 6konomisch strukturierten Ort
Klinik geht es um ein Leben, das soziale Beziige ebenso umfasst wie religise Vorstellungen
und Praktiken.« (Traugott Roser, Transformation in Raum und Zeit. Seelsorge als verdndernde
Kraft im Gesundheitswesen, in: Pastoraltheologie 106 [2017], 434—448: 442).

180 Vgl. Roser, Spiritual Care, 453.

181 Roser formuliert: »Spiritualitit ist eine der Dimensionen, die das Menschsein ausmachen«
(Roser, Innovation Spiritual Care, 47). Rosers eigener Spiritualitatsbegriff ist dabei eher der
Mehrdimensionalitat, der des Gesundheitswesens insgesamt eher der Ganzheitlichkeit ver-
bunden (vgl. Roser, Spiritual Care, 376.429.439).

182 Kortner, Spiritualitat und Medizin, 353.

183  Als notwendig dafiir erachtet er das Gesprach und die Zusammenarbeit der Disziplinen Me-
dizin, Pflege, Philosophie und Theologie in Theorie und Praxis (vgl. ebd.).

184 A.a.0.,342.

185 Ebd. Auch Kértner, Wiederkehr, 19.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

83


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

on«'®. Eine Medizin, die »ohne die Arbeitshypothese >Gott«**” auskommt und sich
der christlichen Bedeutung von >Spiritualitit« nicht bewusst ist, tut nach Kortner
gut daran, in den interdiszipliniren Dialog um »>Spiritualitit« einzusteigen und
damit an ihre historisch gewachsene Verbindung mit der Religion anzukniipfen,
um dem »unteilbaren Menschen, der mehr ist als die Summe seiner anatomischen,
psychischen und mentalen Teile«'®®, gerecht zu werden. Fiir Kértner bringt der Be-
griff der >Mehrdimensionalitit« zum Ausdruck, dass und inwiefern >Spiritualititc
im Hinblick auf das Gesundheitswesen von Bedeutung ist.’®

Karle kommt — ebenso wie Roser — von Spiritual Care ausgehend auf>Spiritua-
litdtc zu sprechen. Auch ihre Rede von »Spiritualitit« trigt deutlich die Konnotation
der Mehrdimensionalitit.”® So hat >Spiritualitit« fiir Karle einen engen Bezug zur
Seele, da Spiritual Care »die spirituelle Dimension im Erleben von Krankheit«*" in
den Blick nimmt. Spiritual Care befasst sich mit Seele und Geist, Wertvorstellungen,
Hoffnung, Gefiihlen und Vorstellungen iiber Leben und Sterben."” Durch Spiritual
Care wird die »Sorge um die Seele [...] eine Grunddimension innerhalb des Medizin-
systems«™ und es ist nicht mehr nur Religion fiir die Seele zustindig. Die Ursache
fiir diese Neuerung sieht Karle in »einer Sehnsucht nach Ganzheitlichkeit«'** in der
funktional differenzierten Gesellschaft:

»In vieler Hinsicht reagiert diese Sehnsucht auf die fragmentierte moderne Le-
benswelt, die dem Individuum zumutet, viele verschiedene Selbste fiir viele ver-

186 Kortner, Spiritualitat und Medizin, 342.

187 A.a.0,337.

188 A.a.0.,354.

189 Den Begriff sGanzheitlichkeit< Gberlasst er der Rede anderer (vgl. zu Ganzheitlichkeit a.a.O.,
337.342 und zur Mehrdimensionalitit a.a.0., 353).

190 In einem fritheren Aufsatz von 2010 beschreibt Karle ihr Verstindnis von >Spiritualititc aus-
fithrlicher: »So geht es bei der Suche nach Spiritualitit nicht unbedingt um die Suche nach
Gott, sondern eher um die Suche nach dem Ich, um die Suche nach Sinn in Situationen, die
als unbarmherzig kontingent erfahren werden, in denen man die Kontrolle Giber das eigene
Leben verloren hat und zutiefst verunsichertist. Moderne Spiritualitatist ein synkretistisches
Phanomen, collagiert mit Elementen von Esoterik, New Age, Christentum und Buddhismus.
Die Tendenz zur Entkonkretisierung von Religion ist dabei uniibersehbar. Deshalb geht diese
Form moderne Spiritualitit auch Hand in Hand mit einer zunehmenden Entkirchlichung. Es
erscheint auf diesem Hintergrund zweifelhaft, ob die Kirchen vom >Megatrend Spiritualitat«
profitieren konnen, selbst wenn sie sich auf die spitmoderne Spiritualitdt in ihren eigenen
Praxen, seiesin Heilungsgottesdiensten oder in der Krankenhausseelsorge, einstellen.« (Kar-
le, Perspektiven der Krankenhausseelsorge, 545 [Hervorhebungen im Original]).

191  Karle, Chancen und Risiken, 59.

192 Vgl. ebd.

193 Ebd. [im Original teilweise hervorgehoben].

194 A.a.O, 62 [im Original teilweise hervorgehoben].

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

schiedene soziale Kontexte auszubilden. Was dem Individuum bleibt, ist das Pro-
blem seiner Identitit, seiner Einheit oder Ganzheit.«'*

Auch Karle nennt den Begriff der Ganzheitlichkeit im Kontext von >Spiritualitits,
nimmt aber wie Kortner eine kritische Haltung zu ihr ein. Expliziter und konkre-
ter als dieser benennt sie die Risiken einer Integration der spirituellen Dimension
in das medizinische System. Denn eine solche Integration kann auch mit »Uber-
%7 annehmen, weshalb
»Taktgefithl«*® im Bereich Spiritual Care und insbesondere im Hinblick auf>Spiri-

griffigkeiten«®® einhergehen und »totale, repressive Ziige«

tualitit« fir sie eine entscheidende Rolle spielt.

Insgesamt benennen alle drei Autor*innen im Zusammenhang mit >Spiri-
tualititc an zentraler Stelle den Ausdruck >Ganzheitlichkeit«. Das fiir die Rede
von »>Spiritualitit« allerdings bei allen zugrunde liegende gemeinsame Argumen-
tationsmuster ist das der >Mehrdimensionalitit« — mit der eben nicht, wie mit
>Ganzheitlichkeit« suggeriert, Vollstindigkeit konnotiert ist. Vielmehr geht es den
Autor*innen um eine Erweiterung der Perspektiven auf Menschen und ihre Krank-
heit bzw. Gesundheit. Dass diese Perspektivenerweiterung im Gesundheitswesen
aktuell erfolgt, wird von allen Autor*innen positiv bewertet und als eine Chance
dafiir gesehen, Theologie und Medizin bzw. Seelsorge und Gesundheitswesen
miteinander ins Gesprich zu bringen.

3.3.2 Begriffliche Unscharfe und Positionalitat

Mit den interdiszipliniren Zusammenhingen der Denkfigur >Mehrdimensionali-
tit« eng verbunden ist eine weitere Argumentationslinie, welche die zwei auf den
ersten Blick gegensitzlichen Aspekte der begrifflichen Unschirfe von >Spiritualitit«
und deren Fokussierung auf spezifische Inhalte miteinander verbindet. Alle drei Au-
tor*innen nehmen diese Verkniipfung in sehr unterschiedlicher Weise vor. Dass die
Verkniipfung jedoch erfolgt, ist fiir die Argumentationen und das Verstindnis von
»Spiritualitit jeweils zentral und deshalb hier genauer darzustellen.

Roser widmet dem Thema der »begrifflichen Unschirfe«"® von »Spiritualitit< ein
Teilkapitel und befasst sich auch mit der Frage nach der individuellen Bestimmung
von »>Spiritualitit«. Denn die »definitorische Uneindeutigkeit ist Mangel und Star-
ke«**° von»Spiritualitit«zugleich. Dementsprechend impliziert das weite Verstind-
nis von >Spiritualitit« bei Roser fiir Spiritual Care eine »offene und nicht-normati-

195 Ebd. Damit sind selbstverstindlich auch »Freiheitsgewinne« (ebd. [im Original hervorgeho-
ben]) verbunden.

196 A.a.O., [im Original hervorgehoben].

197 Ebd.

198 Ebd. [im Original hervorgehoben].

199 Roser, Spiritual Care, 399.

200 A.a.0. 400.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

85


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

ve Haltung der Begleitung anbietenden Person«**'. Dieser Offenheit entsprechend
steht die Rede von >Spiritualitit« bei Roser auch fir eine »Distanz zu den institu-
tionalisierten Formen von Religion [..] im Sinn von Individualisierung und Sub-
jektivierung«*®*. >Spiritualititc hat damit die Aufgabe »Individualitit, Subjektivi-
tit und Authentizitit zu gewihrleisten.«** Fiir Seelsorgende bedeutet dies, Vielfalt
und Widerspriichlichkeiten bei ihrem Gegeniiber auszuhalten und vor allem darauf
zuzielen, dass Einzelne ihre Situation deuten kénnen.>** So gewinnt der grundsitz-
lich unscharfe Bereich >Spiritualitit« bei der Begegnung mit einer Person an Kon-
tur.® Oder in anderen Worten: Offenheit und Bestimmtheit treffen aufeinander.>*

Der grundsitzlich offene und weit gefasste Begriff »Spiritualitit« gewinnt je-
weils konkrete Gestalt. Begriffliche Unschirfe und individuelle Positionalitit stehen
bei Roser damit in engem Zusammenhang und bilden eine zweipolige Denkfigur im
Kontext der Rede von >Spiritualitit.

Im Unterschied zu Roser will Kortner gerade die christliche >Spiritualitit« profi-
lieren, und zwar in zwei Richtungen — ndmlich »[i]n Auseinandersetzung mit heu-
tigen Formen synkretistischer Spiritualitit wie mit dem modernen Gewohnheits-
208 ,Spiritualitit, das
er »synkretistisch«*® konnotiert, sein (christliches) Verstindnis von Spiritualitit

atheismus«*®’. Dementsprechend stellt er dem »Modewort«

entgegen. Diese Gegeniiberstellung beruht auf verschiedenen Grundannahmen. So
sieht Kortner im Hinblick auf die Rede von >Spiritualitit« ein Problem darin, dass
auch von christlicher Seite aus eine »synkretistische Theologie der Religionen«*°
vertreten wird, welche die Mystik als gemeinsamen Kern aller Religionen sieht, die

201 A.a. 0, 406f.

202 A.a.O0, 429. Dies wiederum sei gerade im multikulturellen Kontext von Bedeutung: »Gera-
de im Zusammenhang mit der Forderung nach kultureller Kompetenz und Kultursensitivitat
ist die Achtung individueller Spiritualitit als einer gemeinsamen Haltung von Bedeutung,
weil sie davor schiitzt, den Einzelnen ebenso auf seine Zugehorigkeit zu einer bestimmten
ethnischen oder religiosen Gruppe zu reduzieren, wie —in der Medizin — auf seine Rolle als
Patient.« (Roser, Seelsorge und Spiritual Care, 66f).

203 A.a.0,70.

204 Vgl. Roser, Spiritual Care, 403.410.

205 Vgl. A a. 0, 406. Dies gilt auch tiber das personliche Gesprach hinaus im organisationalen
Kontext: Die »programmatisch-pragmatische Unschirfe des Spiritualitatsbegriffs wird durch
Seelsorge in Spiritual Care in individuelle Bestimmtheit durch Konsultation, Zusammenar-
beit und Koordination und durch Uberweisung iiberfiihrt.« (A. a. O., 412).

206 Vgl.a.a.0, 453.

207 Kortner, Wiederkehr, 68f.

208 Kortner, Spiritualitit und Medizin, 340.

209 Nach einer Aufzihlung verschiedenster Formen heutiger Spiritualitdt spricht Kortner von
»unterschiedlichsten synkretistischen Mischungen und westlichen Adaptationen von Ele-
menten Ostlicher Religionen« (ebd.).

210 A.a.0,339.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

einzelnen Religionen dabei aber vereinnahmt und verwischt.*" Dieser und anderen
Deutungen des Begriffs stellt er die urspriinglich christliche Deutung von »Spiritua-
litit<entgegen, die fiir ihn vor allem »geistliches Leben«** und eine »Lebensfithrung
gemiss dem Liebesgebot«*” bedeutet.

Die besondere Verkniipfung von Unschirfe bzw. Offenheit und Positionalitit
zeigt sich bei Kortner darin, dass er die Thesen zu >Spiritualitits, in die sein Text
miindet, jeweils explizit christlich begriindet, deren Konkretion jedoch allgemein-
giiltig ohne dezidiert religioses Vokabular formuliert.”* Auch bei Kortner sind also
Unschirfe — oder besser: Offenheit — und Positionalitit in einer Denkfigur mitein-
ander verkniipft, wobei die entsprechende Argumentation im Vergleich zu der Ro-
sers sozusagen umgekehrt funktioniert: Das christlich-positionelle Argument steht
am Anfang und wird dann so offen umformuliert, dass auch Positionen jenseits des
christlichen Glaubens daran anschliefSen konnen.

Karle schliefilich geht ebenso wie Roser vom weiten Spiritualititsbegriff des
Medizinsystems aus, der die Voraussetzung fiir Spiritual Care bildet und »in einer

25 werden

pluralistischen Gesellschaft moglichst neutral und unbestimmt gefasst«
muss. In diesem Zusammenhang zitiert sie die katholischen Theologen Simon
Peng-Keller und Eckhard Frick. Im Unterschied zu Roser problematisiert sie jedoch
zwei Aspekte der Rede von »Spiritualitits, die eng miteinander verbunden sind, und
arbeitet dann die Bedeutung von religioser Positionalitit heraus.

Sie problematisiert erstens die Annahme einer weltanschaulich neutralen >Spi-
ritualititc, da »jeder Spiritual Care Giver mit einer impliziten oder expliziten An-
thropologie, mit gewissen Grundannahmen und Plausibilititen im Hinblick auf ei-

26 agiert, ohne deren Reflexion

ne religios oder nicht-religios getdnte Spiritualitit«
erhéhte »Manipulationsgefahr«*” besteht. Die Ursache fiir die Annahme scheinba-
rer Objektivitit sieht Karle in der individualistischen Engfithrung des Spiritualitits-
begriffs.*® Denn diese klammert aus, dass die Rede von >Spiritualitit« »immer et-
was mit religidsen, esoterischen, im Moment oft auch kirchenfeindlichen Seman-

tiken und Strémungen zu tun [hat; erg.: K. D.], die gesellschaftlich plausibel und

211 Vgl. a.a.0,, 339f. Vgl. auch Kértner, Wiederkehr, 97.

212 Kortner, Spiritualitit und Medizin, 341 [im Original hervorgehoben].

213 Ebd.

214 So beschreibt er»>Spiritualititcals »Kommunikation zwischen Mensch und Gott und zwischen
den Menschen untereinander« (a.a.0., 356) und deutet damit »die Atmosphére, in der die
Kommunikation zwischen Arzt und Patient stattfindet« (ebd.).

215 Karle, Chancen und Risiken, 59.

216 A.a.0, 60 [im Original teilweise hervorgehoben].

217 Ebd.

218 Vgl. ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

87


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

anschlussfihig sind«*”. Dabei werden Aspekte wie Kultur und Geschlecht unter-
schitzt.?*°

Zweitens — und das klang im Genannten bereits an — geht fir Karle mit Spiritual
Care und dem damit verbundenen weiten Spiritualititsbegriff nicht selten auch ein

221

»gewisser antikirchlicher Affekt«*** einher, auf dessen Basis Spiritual Care ebenso

*22 gesehen wer-

wie entsprechende Spiritual Care Giver als »viel breiter aufgestellt«
den als religios bzw. konfessionell gebundene Seelsorge bzw. Seelsorgende.

Dem auf diese Weise problematisierten Spiritualititsbegriff stellt Karle dann
das spezifisch christliche Verstindnis von >Spiritualitit« gegeniiber.””® Gerade im
konkreten religiésen Profil von Seelsorger*innen liegt dabei fiir Karle eine Chance.
Denn es sei entscheidend zu beachten, dass Seelsorgende immer auch eine Traditi-
on und die damit verbundene Gemeinschaft reprisentieren.”** Geht diese konkrete
>Spiritualitit«aufgrund idealisierter Neutralitit hingegen unter, wird »Religion ent-
konkretisiert, entleert und abstrake [...] und die religiose Sprachfihigkeit verkiim-
mert«*?,

Die zugrunde liegende Denkfigur ist eine mit>Spiritualitit« verkniipfte Verbin-
dung von Unschirfe und Positionalitit. Diese ist bei Karle eher im Sinne einer Ge-
geniiberstellung oder Unterscheidung einer religions- und damit traditionsunab-
hingigen, individualistischen, schwer greifbaren und vagen Rede und Praxis von
>Spiritualitit« von der reflektiert traditionsgebundenen und damit konkreten Seel-
sorge zu verstehen. Letztere bringt eine »konstruktive Auflenperspektive«** ins Ge-
sundheitssystem ein. Diesem Spiritualititsverstindnis stellt Karle also christliche

>Spiritualitit« bzw. Religion gegeniiber.**’

219  Ebd.

220 Vgl. ebd. unter Verweis auf Emmanuel Lartey, In living color. An intercultural approach to
pastoral care and counseling, London 2003.

221 Karle, Chancen und Risiken, 60 [im Original teilweise hervorgehoben].

222 Ebd.

223 Vgl. a.a.0,, 59 unter Verweis auf Eberhardt Hauschildt, »Spiritual Care« — Eine Herausforde-
rung fir die Seelsorge?, in: Materialdienst der Evangelischen Zentralstelle fiir Weltanschau-
ungsfragen 3 (2013), 83—90.

224 Vgl. Karle, Chancen und Risiken, 61.65.

225 A.a. 0, 61. Dies entspricht auch der Kritik Karles an einem rein funktionalen Religionsbe-
griff: »Wird Religion als religiose Kommunikation verstanden, richtet sich der Blick primar
auf die sichtbare, kontingent gegebene Religion, die kulturell und historisch Cestalt gewon-
nen hat. Wird Religion hingegen abstrakt und privatisiert verstanden, wird sie entkorperlicht
und entsinnlicht, formalisiert und schematisiert« (a.a.0., 62 [im Original teilweise hervorge-
hoben]).

226 A.a.O, 65.

227 Diese Gegeniiberstellung zweier Pole wird auch an den wenigen Beispielen bildhafter Spra-
che in der Argumentation deutlich: So steht die »markante Physiognomie« konkreter Reli-

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Bei allen drei Autor*innen ist die Rede von >Spiritualitit« durch den interdiszi-
pliniren Kontext, in dem sich der Diskurs um Spiritual Care bewegt, iiber die Denk-
figur der »Mehrdimensionalitit« eng mit der zweipoligen Denkfigur >Unschirfe und
Positionalitit« verbunden. Diese wird von den Autor*innen jeweils unterschiedlich
in die Argumentation mit einbezogen. Gemeinsam ist allen drei Argumentations-
gingen die Gegeniiberstellung eines weiten Spiritualititsbegriffs mit einer inhalt-
lichen Konkretisierung von »Spiritualitit.

3.3.3 Well-Being und Macht

SchlieRlich findet sich noch eine dritte Argumentationslinie, die ebenfalls im Zu-
sammenhang der Rede von >Spiritualitit« scheinbar gegensitzliche Themen mitein-
ander verkniipft. Auch hier findet sich die Verbindung bei allen drei Autor*innen -
und ist damit gerade in ihrer scheinbaren Spannung eine entscheidende Konnota-
tion von >Spiritualitit« im Kontext von Spiritual Care. Es handelt sich um die Ver-
kniipfung von >Well-Being< und >Macht«.

Roser versteht die Unschirfe des Spiritualititsbegriffs in erster Linie als »Chan-
ce«**®. Dariiber hinaus verkniipft er >Spiritualitit« »mit dem Begriff des Glaubens
als Lebenskraft«*” im Sinne der fides qua creditur und definiert im Anschluss
daran »Lebenssittigung« als Leitbegriff fir die Seelsorge: »Das Ziel ist die Ermog-
lichung der aktiven Teilnahme und passiven Teilhabe an einem Leben im vollen
Sinn von Well-Being, von Schalom.«**° Nicht mehr nur Gesundheit ist demnach
Ziel des Gesundheitswesens, sondern — durch den Akzent auf Palliative Care —
Well-Being.” Aus theologischer Perspektive versteht Roser hierunter allerdings
nicht »wellness« oder »Wohlfithlen«, sondern Wohlbefinden im Sinne dessen, was

biblisch mit »Schalom« bezeichnet wird.?*

Durch diese Deutung sind Seelsorge
als Spiritual Care und auch >Spiritualitit« bei Roser weniger Teil der kategorialen
Unterscheidung »gesund vs. krank«, sondern streben vielmehr dimensional und
in der Perspektive christlicher Hoffnung auf Schalom ein méglichst umfassendes
Well-Being an.?®* Der Aspekt der Hoffnung ist dabei fiir Roser entscheidend, weil
sich Spiritual Care dadurch in gewisser Weise einer Uberbewertung des funktio-

nierenden gesunden Korpers als Ziel des Gesundheitssystems entziehen kann.

gion der »diinnenc, weil entkonkretisierten Religion entgegen, und der »Bedeutungsnebel«
rund um >Spiritualitat«den »Ecken und Kanten« der Religion (a.a.0., 62).

228 Roser, Spiritual Care, 399.405.443.453.

229 A.a. 0,462 [im Original teilweise hervorgehoben].

230 A.a.0O,468.

231 A.a.0,384.

232 Vgl.a.a.0,, 379f.

233 Vgl. ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

89


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Insgesamt sind Rosers Aussagen zu >Spiritualitit« von einer positiven Argu-
mentation und entsprechend positiver bzw. optimistischer Sprache geprigt.”** Der
Aspekt des »Aushaltens« von Leid spielt bei ihm nur eine untergeordnete Rolle.”*
Roser akzentuiert vor allem die Méglichkeiten und Chancen, die mit der Rede von

>Spiritualitit« einhergehen:

»Wo auch immer Seelsorge sich im Gesundheitswesen einbringt, verlangt sie
einen Perspektivwechsel, ersetzt sie einen Ander-Ort und markiert eine Ander-
Zeit. Begreift Seelsorge ihr Handeln, Da-Sein und Begleiten in diesem Sinn, dann
sagt sie bewusst Ja zum Kontext des Gesundheitswesens und beteiligt sich am
Diskurs, im Bewusstsein dessen, dass es auch um Macht und Geltungsanspriiche
geht. Seelsorge sbesiedelt« gezielt die zunehmend fiir Spirituelles freigehaltenen
Raume und Zeiten und tut das, was ihrer Tradition entspricht: Sie fiihrt Gesprache,
die pastoralpsychologisch geschult sind, aber keine Psychotherapie darstellen,
sie berdt in ethischen Fragen und Fragen der Therapieentscheidung, ohne nor-
mative Anspriiche geltend zu machen, sie erméglicht der Gesprachspartnerin
oder dem Gesprachspartner freie Bestimmung der individuellen Spiritualitit,
des Glaubens und der Wertvorstellungen, ohne normative Vorgaben zu machen.
Sie eroffnet damit ihrem Gegeniiber Raum, um sich anders zu zeigen, sich an-
ders zu beteiligen und anders gesehen zu werden, als dies im System vielleicht
vorgesehen ist und geschieht.«*3¢

Die positive Herangehensweise bzw. Darstellung dominiert bei Roser auch die im
genannten Zitat nur mit wenigen Worten angedeuteten Probleme und Herausfor-
derungen (»Macht, »Tradition«, »normative Vorgabenc, »anders ... als dies im Sys-
tem vielleicht vorgesehen ist«), die sich daraus fiir Seelsorge im Gesundheitssystem
ergeben konnen. >Spiritualitit« dient der positiven Konnotation von Spiritual Care.

Kortner hingegen nimmt in einem ganzen Abschnitt unter der Uberschrift »Die
Ambivalenz von Religion und Spiritualitit«**” Bezug darauf, dass bisherige empi-
rische Studien sowohl negative als auch positive Auswirkungen von Religion und
>Spiritualitit« zeigen und kritisiert eine rein auf positives Denken reduzierte Rede

238

von >Spiritualitit« explizit.”*® Er nimmt dabei auch explizit kritisch Stellung.*® Die

234 In Verkniipfung mit>Spiritualititc und Spiritual Care ist die Verwendung positiver Begriffe
auffallig: ganzheitlich (a.a.0., 429), umfassend (a.a.0., 453.463), eingebunden (a.a.0., 411),
integrativ (a.a.0., 436), inklusiv (a.a.0., 453), Potenzial (a.a.0., 444), angeboten (a.a.0., 461),
Chance (a.a.0., 405, 453, 412, 434, 443), well-being (a.a.0., 377, 379f, 411, 436, 468).

235 Vgl.a.a.0,,16.192.380.

236 A.a.0., 498f.

237 Kortner, Spiritualitit und Medizin, 350 [im Original hervorgehoben].

238 Vgl.a.a.0,,350-353.

239 Vgl.a.a.0,353.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Rede von >Spiritualitit« trigt damit auch bei ihm die Konnotation >Well-Beings, al-
lerdings mit kritischem Impetus.

Karle sieht — im Gegensatz zu Roser und deutlicher als Kértner — im Zusammen-
hang der Rede von Lebensqualitit und Sinnfindung durch Spiritual Care das Risi-
ko fiir ein »Harmoniediktat der neuen Spiritualitit«**°. Christliche >Spiritualitit«
hingegen kann und soll nach Karle auch Disharmonie und Sinnlosigkeit aushalten.

24 Karle un-

Moglich wird dieses Aushalten in der Seelsorge durch den Gottesbezug.
terstreicht dies mit dem Verweis auf den gewaltsamen Tod Jesu.***

Die Herausforderung einer (zu) positiven Deutung von >Spiritualitit« verbindet
folglich die unterschiedlichen Argumentationen zu >Spiritualitit< und Spiritual Ca-
re. Bei allen drei Autor*innen ist diese verbunden mit der Thematik der Macht.

Bei Roser wird dies neben den oben genannten Andeutungen an seiner bildlichen

*3 zwischen Seelsorge

Rede von einem »Gerangel um Patienten und Kompetenzen«
und Psychotherapie deutlich.** Die positive Darstellung der Chancen und Méglich-
keiten von >Spiritualitit« durch Spiritual Care wird vor diesem Hintergrund als Ro-
sers Umgang mit der Machtthematik im Gesundheitswesen erkennbar: Wendet sich
Seelsorge verstirke der Frage nach >Spiritualitit« zu, ergeben sich auch fiir Seelsor-
ge neue Moglichkeiten der Integration in das Gesundheitssystem und dadurch ihres

Fortbestehens auch im Krankenhaus.

240 Karle, Chancen und Risiken, 63 [im Original teilweise hervorgehoben].

241 Vgl.a.a.0, 64.

242 Vgl.a.a.0,, 63. Aus diesem Grund kritisiert sie die Definition von Spiritual Care bei Roser (vgl.
a.a.0.,, 64).

243 Roser, Spiritual Care, 436. Dies ist eine der wenigen Stellen, an denen Roser bildliche Spra-
che verwendet. Roser weist aufierdem darauf hin: »Durch die Entwicklung von Spiritual Ca-
re als ein integratives Konzept im Rahmen des Cesundheitswesens wird das Verhéltnis der
Disziplinen und Professionen und damit n6tige Abgrenzungen und Zustindigkeiten neu be-
stimmt werden missen.« (Ebd.). An anderer Stelle beschreibt er die Furcht von Seiten der
Theologie, »dass andere Berufsgruppen, insbesondere Medizin und diverse Therapieberu-
fe sich das Feld spiritueller Begleitung aneignen« (Traugott Roser, Kénnte es von Bedeutung
sein, in der Seelsorge von Gott zu reden?, in: WzM 70 [2018], 132-147: 140f). Er selbst betont
hingegen gerade die Herausforderung, sich offen mit dem Spiritualitatsdiskurs in den Ge-
sundheitswissenschaften und dessen empirischen Studien auseinanderzusetzen (vgl.a.a.0.,
141).

244 In anderen Texten thematisiert Roser ausfiihrlicher die Frage nach Zustandigkeiten: »Niich-
tern betrachtet dienen solche Uberlegungen als Ausgangspunkt zu einer Verlagerung der
Zustandigkeit fiir existentielles Wohlbefinden von der Seelsorge an nicht-religiose Psycho-
logie/-therapie.« (Roser, Innovation Spiritual Care, 49). Es »wird deutlich, dass die inhaltliche
Fillung des Begriffs Spiritualitit— mit weniger oder mehr religiésen Anteilen — Konsequen-
zen hat fiir die Operationalisierung in therapeutische Handlungskonzepte und nicht zuletzt
fir die Klarung der Frage, welche Profession den Zuschlag fiir Spiritual Care erhalten soll«
(a.2.0., 49f).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

91


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Anders als Roser macht Kortner explizit deutlich, dass bei der Begriffsbestim-

mung von >Spiritualititc auch »pragmatische Interessen«<®*

eine Rolle spielen: Es
geht um Fragen der Finanzierung und der Konkurrenz, z.B. zur Psychotherapie.**¢
Das Rekurrieren auf einen ins Positive verzerrten Spiritualititsbegriff steht damit
in engem Zusammenhang.

Auch Karle macht deutlich, dass der Wunsch des Medizinsystems, ausgehend
vom palliativen Bereich die Integration einer spirituellen bzw. seelisch-geistigen
Dimension in das Gesundheitswesen anzustreben, aus Sicht der Seelsorge impli-

247 werden

ziert, dass sie »nicht mehr als gegebenenfalls verzichtbar betrachtet«
kann. Der Einbezug des Well-Being durch die Rede von >Spiritualitit« wertet dabei
die praktische Bedeutung von Seelsorge auf. Entscheidender als diese pragmati-
sche bzw. macht-orientierte Argumentation ist fiir Karle jedoch, die Unterschiede
der Systemlogiken von Gesundheitssystem und Religionssystem — die sich im
unterschiedlichen Verstindnis von >Spiritualititc spiegeln — zunichst »anzuer-
kennen«**, um dann im Hinblick auf Spiritual Care die Rolle von Seelsorge zu
kliren.**

Insgesamt lisst sich festhalten, dass bei den Autor*innen >Well-Being« und
Macht auf unterschiedliche Weise miteinander verkniipft sind. Deutlich wird je-
doch auch, dass das hiufig mit»>Spiritualitit« assoziierte sWell-Being« und die Frage
der Macht im Gesundheitssystem durchgehend miteinander in Verbindung stehen.
Beide sind mit der Denkfigur der -Mehrdimensionalitit« verkniipft.

3.4 Zwischenfazit

Als zentrale gemeinsame Argumentationslinie der genannten Ansitze zu»>Spiritua-
litdtc im Bereich von Spiritual Care erweist sich der Begriff der »Mehrdimensiona-
litdtc. Er ist die argumentative Basis fiir die daran anschliefdenden polaren Denk-
figuren >Unschirfe und Positionalitit« sowie >Well-Being und Macht<. In Ausein-
andersetzung mit dem Menschenbild und dem Gesundheitsbegriff der Medizin —
alle zitieren die WHO - lehnen die Autor*innen eine Engfithrung von Gesundheit
und Wohlbefinden auf physische Gesundheit ab und unterstiitzen die Einbeziehung
von»Spiritualitit« ins Medizinsystem. Roser spricht von »Spiritualitit« als der »vier-
ten Sdule« im Gesundheitssystem, Kortner fordert einen interdiszipliniren Dialog
von Medizin, Pflege, Philosophie und Theologie, Karle argumentiert ausgehend von

245 Kortner, Spiritualitdt und Medizin, 346.

246 Vgl.a.a.0.,348f.

247 Karle, Chancen und Risiken, 59.

248 Ebd.

249 Dies muss »nicht konfliktfrei« (ebd.) erfolgen.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

einer »Sehnsucht nach Ganzheitlichkeit« in der funktional differenzierten Gesell-
schaft. Alle Autor*innen kniipfen dabei an die wachsende Verbreitung der Rede von
>Spiritualitit« in der Medizin bzw. im Gesundheitswesen an. Sie verstehen >Spiri-
tualitit<als Oberbegriff, unter den als Spezialfall auch schristliche Spiritualitit« fillt.
Diese breite Verwendung von >Spiritualititcist ihr Ankniipfungspunket fiir das inter-
disziplinire Gesprich tiber >Spiritualitit« im Gesundheitswesen bzw. besonders im
Krankenhaus. Zugleich ist ihre Perspektive dezidiert christlich.

Eine Differenzierung innerhalb der Denkfigur sMehrdimensionalitit« ergibt
sich, da die Argumentationen von Roser und Karle mit praktisch-theologischem Fo-
kus sehr am konkreten System und den konkreten Fragestellungen im Krankenhaus
orientiert sind und ihre Gesamtargumentation von der Palliative Care herkommt,
wihrend Kortners Argumentation eher am Wissenschaftsdiskurs andockt und an
der systematisch-theologischen Positionierung im interdiszipliniren Gesprich
mit der Medizin interessiert ist. Diese unterschiedlichen Herangehensweisen
sind verbunden mit einem eher weiten (Roser, Karle) bzw. einem eher christlich
zugespitzten (Kértner) Spiritualititsbegriff.

Im Kontext von Spiritual Care und auf Basis der Denkfigur -Mehrdimensiona-
litdtc wird versucht, einen Spiritualititsbegriff zu formulieren, der an einen wei-
ten wissenschaftlichen Gebrauch von>Spiritualitit« ankniipft, mit dem das Gesund-
heitswesen bzw. die Medizin arbeiten kann, und der zugleich Raum lasst fiir eine
christliche Filllung. Diese Zweipoligkeit spiegelt sich in den beigeordneten Denkfi-
guren der >Unschirfe und Positionalitit« sowie >Well-Being und Macht«.

4. Erfahrung
4.1 Einleitung zu »>Spiritualitat< und Korper

Ein weiterer Kontext fillt auf, in dem in der Praktischen Theologie vielfach von >Spi-
ritualititcdie Rede ist. Es handelt sich um den Bereich >Korper<, genauer gesagt: der
korperbezogenen Praxis. Dies ist nicht iiberraschend, da der Kérper spitestens seit
den 1960er Jahren mit der Orientierung an den Humanwissenschaften zum Thema

259 In den letzten Jahren werden dabei vermehrt

in der Praktischen Theologie wird.
auch Kérper und »>Spiritualitit< miteinander verkniipft und diese Verbindung reflek-

tiert.

250 Vgl. Albrecht Grézinger, Vom Verschwinden und der Wiederkehr des Kérpers in der Prakti-
schen Theologie, in: Christina Aus der Au/David Pliiss (Hg.), Kérper—Kulte. Wahrnehmungen
von Leiblichkeit in Theologie, Religions- und Kulturwissenschaften (Christentum und Kultur
6), Zlrich 2007, 75-91: 87f.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

93


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Ganz unterschiedliche Praktiken bilden hier den Ausgangspunkt. Sabine Bay-
reuther untersucht die Praxis christlicher Meditation, Tatjana K. Schniitgen den
Tanz.” Peter Bubmann befasst sich mit Musik und Singen im Zusammenhang
mit >Spiritualitit«. Dabei stellt er Singen als Zusammengehérigkeit von »Aktivitit

2 von Individualitit und Sozialitit dar.”®> Antonia Rumpf

und Empfinglichkeit«
untersucht moderne Fastenpraktiken und spricht in diesem Zusammenhang eben-
falls immer wieder auch von >Spiritualitit<.”* Auch sie beobachtet, dass die Praxis
des Fastens teilweise als intensive Korpererfahrung erlebt wird, wihrend andere
Fastende eher den Aspekt der Sozialitit herausstellen.”*

Besonders umfassend wird die Praxis des Pilgerns erforscht und diskutiert. Der
Diskurs reicht weit iiber die Praktische Theologie hinaus. Sowohl in der Religions-
wissenschaft (Sebastian Murken, Isabella Schwaderer) als auch in der Soziologie
(Patrick Heiser) und der Psychologie (Tatjana Schnell) wird diese populire Praxis

thematisiert.?*®

Zahlreiche Veréffentlichungen zum Pilgern im Bereich der Prakti-
schen Theologie stammen auflerdem von Detlef Lienau.*” Auch Ralph Kunz hat eine
Monographie zum Thema vorgelegt, in der er Pilgern als »ein sehr diffuses spiritu-

elles Phanomen«®® beschreibt.

251 Sabine Bayreuther, Meditation. Konturen einer spirituellen Praxis in semiotischer Perspekti-
ve (APrTh 43), Leipzig 2010; Tatjana K. Schniitgen, Tanz zwischen Asthetik und Spiritualitit.
Theoretische und empirische Anndherungen (Research in contemporary religion 26), Gottin-
gen 2019.

252 Peter Bubmann, Singen als Modell christlicher Spiritualitit und die Bedeutung der Hymno-
logie fiir die Aszetik, in: Ann-Sophie Markert/Saskia von Minster (Hg.), Musik, Spiritualitat,
Lebenskunst. Studien zu Asthetik und Musik aus theologischer Perspektive (Beitrige zu Lit-
urgie und Spiritualitat 35), Leipzig 2022, 15-23: 16.

253 Vgl.a.a.0, 23.

254 Vgl. Antonia Rumpf, Wozu fasten? Eine empirische Theologie moderner Fastenpraktiken in
Deutschland (rerum religionum 13), Bielefeld 2024, 67.

255 Vgl.a.a.0.,194-198 bzw. 211-218.

256 Vgl. Sebastian Murken/Franziska Dambacher, Religion, Freizeit und Tourismus. »Ich bin dann
mal weg«: Religionspsychologische Uberlegungen zur gegenwirtigen Popularitit von Pilger-
reisen, in: Psychologie in Osterreich 30 (2010), 6—12; Isabella Schwaderer, Pilgern — eine re-
ligionswissenschaftliche Einordnung eines zeitgendssischen Phanomens, in: Theologie der
Gegenwart 62 (2019), 95—106; Patrick Heiser/Christian Kurrat (Hg.), Pilgern gestern und heu-
te. Soziologische Beitrage zur religiésen Praxis auf dem Jakobsweg, Minster/Berlin 2012; Tat-
jana Schnell, Psychologie des Lebenssinns, 2., iiberarb. u. erw. Auflage Berlin 2020.

257 Vgl. v.a. Detlef Lienau, Religion auf Reisen. Eine empirische Studie zur religiésen Erfahrung
von Pilgern (PThK 24), Freiburg i. B. 2015.

258 Ralph Kunz, Pilgern—Glaube auf dem Weg (Forum Theologische Literaturzeitung 36), Leipzig
2019, 23. Auch Traugott Roser hat eine — allerdings eher autobiographische — Monographie
zum Thema verdffentlicht (vgl. Traugott Roser, jHola! bei Kilometer 410. Mit allen Sinnen auf
dem Jakobsweg, Géttingen 2021).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

4.2 Textgrundlage

Fir die Analyse der Rede von »Spiritualitit< im Kontext Korper in der Praktischen
Theologie werden zunichst zwei Monographien herangezogen, die den Begriff>Spi-
ritualitit« in ihrem Titel tragen und damit zentral platzieren. Es sind dies »Medita-
tion. Konturen eine spirituelle Praxis in semiotischer Perspektive« von Sabine Bay-
reuther sowie »Tanz zwischen Asthetik und Spiritualitit« von Tatjana K. Schniit-
gen. Dem wird die Monographie »Religion auf Reisen« von Detlef Lienau zum Pil-
gern angefigt, sodass die Textgrundlage aus drei Dissertationen besteht, die Kor-
perpraktiken im christlich-protestantischen Bereich untersuchen und den Begriff
>Spiritualitit« mehr oder weniger prominent verwenden. Als gemeinsame grundle-
gende Denkfiguren der Argumentation lassen sich »(K6rper-)Erfahrungs, »Deutung:
und »Sozialitit« als Konnotationen von »Spiritualitit< ausmachen.

Sabine Bayreuther (2010): Meditation als spirituelle Praxis

Sabine Bayreuther befasst sich in ihrer Dissertation »Meditation. Konturen einer
spirituellen Praxis in semiotischer Perspektive« (2010) unter der Leitfrage »Was ist
(eigentlich) Meditation?«** mit den drei Meditationsmethoden Schriftgebet, Her-
zensgebet und Zen, »die gegenwirtig im Rahmen kirchlicher Meditationspraxis be-
sonders weit verbreitet sind«**°. Um genauer zu bestimmen, was unter >Meditation«
verstanden wird, stellt sie zunichst einleitend Grundbegriffe der Semiotik vor (Kap.
I) und untersucht dann ausfiihrlich die drei genannten Meditationsmethoden (Kap.
I1). Abschlief3end setzt sie diese in Bezug zu gesellschaftlichen und kirchlichen Ent-
wicklungen (Kap. I11).

Ausgangspunket fiir ihre Untersuchung der Meditationsmethoden Schriftmedi-
tation, Herzensgebet und Zen ist das »bewegungslose Sitzen auf dem Boden als ste-
reotypes Merkmal von Meditation<**. In Bayreuthers Studie steht also eine kon-
krete korperbezogene Praxisform in unterschiedlichen Ausformungen im Zentrum,
von der aus sie auf>Spiritualitit« zu sprechen kommt. Dementsprechend erfasst sie
Meditation zunichst »als eine religiose Praxis, die zugleich voraussetzungsarm und
von geringer Komplexitit ist«**2, Entscheidend ist die Haltung der Passivitit, bei
der das Individuum vor allem mit seiner Leiblichkeit und nicht wie im Alltag iiblich
»mit seiner Verstandestitigkeit«**> konnotiert wird.

259 Sabine Bayreuther, Meditation. Konturen einer spirituellen Praxis in semiotischer Perspekti-
ve (APrTh 43), Leipzig 2010, 42.285.

260 A.a.O.,14.

261 Ebd.

262 A.a.O,299.

263 A.a.0.,300.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

95


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Im Hinblick auf>Spiritualitit« kniipft Bayreuther an die Rede vom »Megatrend
Spiritualitit« an, der fir Theologie und Kirche eine Herausforderung darstellt,
weil er diesen einen »Markt« bietet, den Bayreuther als Herausforderung interpre-
tiert.2%

Auf dieser Annahme beruht ihre Argumentation zu >Spiritualitit: Nach Hin-
weisen auf theologische Uberlegungen zu >Spiritualitit< bei Peter Zimmerling und
Hans-Martin Barth und auf die verbreiteten exegetischen und begriffsgeschicht-
lichen Herleitungen und Deutungen des Begriffs >Spiritualitit« in der Theologie
stellt Bayreuther den Abgleich der von ihr erarbeiteten Konturierung von Medi-
tation mit der soziologischen Spiritualititsdefinition von Hubert Knoblauch ins
Zentrum.*®® Entsprechungen von >Spiritualitit« und >Meditation« sieht sie in allen
von Knoblauch genannten Charakteristika von >Spiritualitit« gegeben: Erfahrungs-
orientierung, Demokratisierung (teilweise verbunden mit Anti-Intellektualismus),
Distanz zu Groflorganisationen (verbunden mit individualisierter Religiositit),
Distanz zum Dogma sowie der »Uberwindung funktionaler Differenzierung der
Lebensbereiche«*®. Sie kommt zu dem Fazit: »Meditation ist also eine typische
spirituelle Praxis, und sie ist zugleich eine Praxis, die auch in der Kirche beheimatet
ist.«*” Bayreuther versteht folglich im Anschluss an Knoblauch >Spiritualitit« als
etwas, das religidse Praxis innerhalb und auferhalb der Kirche verbindet, das
seinen Schwerpunkt jedoch auflerhalb der verfassten Religion hat.

Detlef Lienau (2015): Pilgern

Detlef Lienau befasst sich in zahlreichen Verdffentlichungen mit dem Thema
»Pilgern«. Grundlage der folgenden Analyse bildet vor allem seine Dissertation
»Religion auf Reisen. Eine empirische Studie zur religiésen Erfahrung von Pil-
gern« (2015).® Hierin geht es Lienau darum, Theorie mit Empirie und Praxis zu
verbinden und so im Anschluss an Grib gelebte Religion zu erforschen:

264 Vgl.a.a.0.,303.306 unter Verweis auf Polak, Megatrend oder Megaflop, 392 und Kirchenamt
der EKD (Hg.), Kirche der Freiheit. Perspektiven fir die Kirche im 21. Jahrhundert, Hannover
2006, 14. Es sei hier angemerkt, dass die Auseinandersetzung mit dem Bezugsproblem Sa-
kularisierung im einschldgigen EKD-Impulspapier »Kirche der Freiheit« aus dem Jahr 2006
seitdem wiederholt fiir ebendiese Logik kritisiert wurde (vgl. Isolde Karle, Kirche im Reform-
stress, Giitersloh 2010; Christoph Meyns, Kirchenreform und betriebswirtschaftliches Den-
ken. Modelle — Erfahrungen — Alternativen, Gitersloh 2013), da sie sich deutlich einer Markt-
logik unterwirft.

265 Vgl. Bayreuther, Meditation, 303f.

266 A.a.O0., 305 [im Original hervorgehoben].

267 Ebd.

268 Detlef Lienau, Religion auf Reisen. Eine empirische Studie zur religiosen Erfahrung von Pil-
gern (PThK 24), Freiburg i. B. 2015. Dariiber hinaus hat Lienau seine Uberlegungen in zahlrei-
chen Aufsatzen mit verschiedenen thematischen Schwerpunkten veréffentlicht, z.B. Detlef
Lienau, Individualisierung von Religion?, in: ZfR 26 (2018), 85-107.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

»Der theoretisch entwickelte Begriff von Religion als subjektive Sinndeutung for-
dert, dass diese subjektive religiése Praxis wahrgenommen wird, um durch sie
wiederum den Religionsbegriff prizisieren zu kénnen.«***
Lienau setzt dies am populiren »Erfahrungsfeld«*”°
theoretischen Uberlegungen zu den drei zentralen Bereichen Religion, Leiblichkeit
und Pilgertheorien aus (Teil I), um dann in einer empirischen Studie sowohl Pilgerli-

Pilgern um. Dazu geht er von

teratur als auch Einzelinterviews mit Pilger*innen zu analysieren (Teil IT). Abschlie-
Rend fasst Lienau die gewonnenen Erkenntnisse zusammen und endet mit einem
Ausblick hinsichtlich Forschung und religioser bzw. kirchlicher Praxis (Teil III).
Gedanklicher Ausgangspunkt fiir die gesamte Studie ebenso wie fiir seine Rede
von >Spiritualitit« sind die Verinderungen im religiésen Feld, die Lienau als »religi-

" bezeichnet. Auf >Spiritualitit« kommt er dabei in unter-

onskulturellen Wandel«
schiedlichen Kontexten zu sprechen. Dies sind seine theoretischen Uberlegungen
zum Religionsbegriff sowie die Reflexion der von ihm auf Basis seiner Interviews
gebildeten Typen religioser Erfahrung.*”*

Mit der Rede von >Spiritualititc erfasst Lienau verschiedene Aspekte des religi-
onskulturellen Wandels gleichzeitig. Dies ist erstens die Verschiebung von Inhal-
ten zum Prozess: Es geht »um eine Gewichtsverlagerung von Faktizitit zu Modali-
tit und Prozessualitit, von der Eigenart dessen, worauthin man sich transzendiert,
zum Empfinden des Transzendierens an sich«*”. Eng damit verbunden ist zwei-
tens, dass die Rede von »religioser Erfahrung« nach Lienau bislang hiufig »perfor-

mative und leibliche Dimensionen«*”*

vernachlissigt, wihrend die Rede von >Spi-
ritualitit« demgegeniiber — wie Lienau es unter Riickgriff auf Knoblauch betont -
diese leiblichen Dimensionen integriert, die als »subjektiv« und zugleich als »objek-
tives Gegebensein« erfahren werden.”” Alle genannten Aspekte kénnen dabei nach
Lienau unter der Bezeichnung >Religion« als Deutung von Erfahrung im Horizont
des Unbedingten eingebunden werden, weshalb er diesen Begriff gegentiber >Spiri-
tualitit« bevorzugt. >Spiritualitit« versteht Lienau im Anschluss an Grib als fokus-

siert auf den »Selbstvollzug von Religion«*”°.

269 Lienau, Religion auf Reisen, 12.

270 A.a.O, 1.

271 A.a. 0., 378. Damit formuliert er explizit neutral statt negativ als »Relevanzverlust« (a.a.0.,
27).

272 Vgl.a.a.0., 28-38 und 392—395.

273 A.a. 0, 40.0der in anderen Worten: »Das Spiiren selbst, nicht erst der gespiirte Gehalt, gilt
als Aufweis des Bezugs auf einen Letztgrund.« (Ebd.).

274 A.a. 0., 45.

275 Beide Zitate: a.2.0,, 52.

276 A.a.0,43.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

97


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Die Rede von »>Spiritualitit« dient bei Lienau in erster Linie dazu, den Religi-
onsbegrift hinsichtlich entsprechender Verschiebungen im religiosen Feld zu ak-
zentuieren. Dies betrifft die im Zusammenhang mit >Spiritualitit« hdufig zu beob-
achtende Abgrenzung von »traditionellen religiésen Organisationsformen«*”, die
Betonung von sinnlichen und emotionalen Formen religioser Erfahrung”®, sowie
die Annahme, dass »auch Innerweltliches zum Feld spiritueller Erfahrung werden
kann«*”, wihrend religiése Traditionen »nur als Anregung persénlicher Erfahrung
wichtig«*® sind.

Seine Interviewstudie mit Pilger*innen fihrt ihn auferdem zur Formulierung
von zwei Typen religiéser Erfahrung, denen er verschiedene Formen von »Spiritua-
litat« zuordnet: So beschreibt er die religiésen Erfahrungen des aktivischen Typus
»als Beziehungsspiritualitit«*®, da diese Pilger*innen einen Zusammenhang zwi-

282

schen »Sinneseindruck und Transzendenz«*** selbst deutend herstellen. Dem pas-

283 yerstanden

sivischen Typus hingegen schreibt er eine »Einbindungsspiritualitit«
als »paradox anmutende selbstbestimmte Suche nach Selbstauthebung«** zu. Ins-
besondere der Nachweis dieser zweiten passivischen Gruppe bildet fiir Lienau die
Begriindung fiir eine stirkere Beriicksichtigung leiblicher Aspekte in der Debatte

um religionskulturellen Wandel und >Spiritualitit.

Tatjana K. Schniitgen (2019): Tanz

Mit einem weit weniger populdren und verbreiteten Thema befasst sich Tatjana K.
Schniitgen, die in ihrer Dissertation »Tanz zwischen Asthetik und Spiritualitit«
(2019) danach fragt, »ob Tanz aus Sicht der Tanzenden fiir ihre Spiritualitit relevant
ist«*®>. Diese Frage bettet sie in die weitere Frage danach ein, »ob der Zusammen-
hang von isthetischer und religiéser bzw. spiritueller Erfahrung im Kirchentanz
plausibel gemacht werden kann«?*¢,

Beiden Fragen geht sie in den drei grof3en thematischen Abschnitten ihrer Ar-
beit nach. Ausgehend von einem umfassenden Theorieteil (Teil A) zum Bereich des
Kirchentanzes - inklusive einiger Ergebnisse teilnehmender Beobachtung iiber die
Befragung von Tanzenden in kirchlichen Tanzszenen - schliefft Schniitgen mit der

277 A.a.0.,31.

278 Vgl.a.a.0,33.

279 A.a.0.,34.

280 A.a.0.,35.

281 A.a.O.,388.

282 Ebd.

283 A.a.0,392.

284 Ebd.

285 Tatjana K. Schniitgen, Tanz zwischen Asthetik und Spiritualitit. Theoretische und empirische
Annidherungen (Research in contemporary religion 26), Géttingen 2019, 25.

286 A.a.O.,26.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Auswertung der von ihr gefiihrten Interviews (Teil B) unter der Uberschrift »Figura-
tionen des Kirchentanzes — Spiritualitit im Horizont dsthetischer Erfahrung« (Teil
C). Ihre Studie versteht Schniitgen dabei als Beitrag »zur Erforschung gelebter Re-
ligion in einer post-christlichen Gesellschaft«*®7.

Fiir ihre Arbeitsdefinition von >Spiritualitit« zielt sie darauf, diese sowohl fir
den praktisch-theologischen Diskurs als auch fiir die von ihr erhobenen Erfahrun-
gen anschlussfihig zu machen.?®® Hierzu verweist sie zunichst auf die etymologi-
schen Wurzeln des Begriffs.?® Ihr eigenes Spiritualititsverstindnis beschreibt sie

dann vor allem im Hinblick auf die Erfahrungen und das Erleben von Menschen:

»spirituelle Erfahrung beriihrt Menschen in ihrer Existenz, ihr eignet etwas Pro-
zesshaftes. Spirituelle Praxis schafft — wie der Tanz — Schwellenraume und wirkt
so auf das (Er-)Leben von Menschen ein.«**°

Die anschliefRend von ihr entwickelte Arbeitsdefinition von >Spiritualitit« umfasst
dariiber hinaus auch eine inhaltliche Ebene: »Spiritualitit ist individuell gestalte-
te Praxis, die sich von Glaubensiiberzeugungen und Suchbewegungen nach Sinn
nihrt.«*” Entscheidend ist fiir Schniitgen hierbei die Perspektive: »spirituell ist,
was Menschen subjektiv dafiir halten, solange es um ihre eigene Praxis geht«**.
Im evangelisch-lutherischen Spiritualititsdiskurs nimmt Schniitgen hingegen un-
terschwellig eine Ablehnung dieser Art von >Spiritualitit« wahr.*®® Fiir ihre Zuspit-
zung von >Spiritualititc auf das Individuum @tbernimmt Schniitgen deshalb von Pe-
ter Zimmerling die Argumentation, dass Individuen sich durch den Bedeutungsver-
lust institutionalisierter Religion in der Postmoderne frei fiir eine von vielen mog-
lichen Formen von >Spiritualitit« entscheiden (konnen) und dabei erfahrungsnahe
Formen bevorzugen.** Anstelle der Dogmen einer Institution sind fiir sie aber im
Hinblick auf>Spiritualitit« persénliche religidse Erlebnisse ausschlaggebend.” Der
in dieser Weise auf das individuelle Erleben fokussierte und ohne explizit christliche
Verweise formulierte Spiritualititsbegriff bildet den Ausgangspunkt fiir die Ausein-
andersetzung Schniitgens mit dem Zusammenhang von Tanz und Kirche.

287 A.a. 0,532

288 Vgl.a.a.0,32.

289 »Das Wort spiritus verweist auf Vorstellungen von Seele, Geist, Begeisterung und Sinn, spirare
auf das lebensnotwendige Atmen.« (Ebd. Hervorhebungen im Original].

290 A.a.0,18.

291 A.a. 0,33 [im Original hervorgehoben].

292 Ebd.

293 Vgl.a.a.0,38.

294 Vgl.a.a. 0,34 unter Verweis u.a. auf Zimmerling, Evangelische Spiritualitat, 127f.

295 Vgl. Schniitgen, Tanz, 34.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

99


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

4.3 Argumentationslinien und Denkfiguren

Verbindendes Element zwischen den drei Studien ist der Zugang zu >Spiritualititc
iiber eine konkrete korperbezogene Praxisform. Dabei ergeben sich als zentrale
Denkfiguren der Fokus auf (Korper-)Erfahrung, deren Deutung im Verhiltnis
zu (christlicher) Tradition sowie die Verkniipfung individueller Erfahrung mit
Sozialitit.

4.3.1 Erfahrung
Die zentrale gemeinsame Denkfigur der analysierten Texte zeigt sich darin, dass die
Rede von >Spiritualitit« im Kontext >K6rper« eng mit der Verkniipfung von »Kdrper<
und >Erfahrung< verbunden und tendenziell in Opposition zu einer Vereinseitigung
kognitiver Aspekte konzipiert wird.

So arbeitet Bayreuther — zunichst ohne Bezug auf>Spiritualitit« — heraus, dass
fiir die Praxis und das Verstindnis von Meditation Passivitit als Grundhaltung ent-

scheidend scheint.?¢

Dies gelte insbesondere fiir die dulere korperliche Passivi-
tit. Ziel dieser passiven Haltung ist die »Intensivierung der Erlebnisqualitit der
Wahrnehmung«*”. Insgesamt hat der Kérper dabei tendenziell dienende Funktion
fiir die Meditation, indem er wie beim Schriftgebet als Medium zur Verringerung

der »Distanz zwischen Mensch und Gott«**®

oder im Herzensgebet der Wahrneh-
mungsschulung dient. Der Verstand wird in seiner Rolle fiir Meditation dabei nicht
genannt oder sogar negativ konnotiert.”® Als entscheidend fiir die Meditation wird
in der christlichen Tradition vielmehr das Herz »als ein Organ der Spiritualitit« und
»Ort der Gottesgegenwart oder der Gottesbegegnung« beschrieben.**® Religioses
Erleben bzw. >Spiritualitit« kommen in Bayreuthers Untersuchung zu Meditation
also als Konsequenz einer spezifischen korperlichen Praxis in den Blick.

Lienau betont in seiner Studie zum Pilgern die immense Bedeutung von Leib-
lichkeit und Erleben im Zusammenhang der Rede von >Spiritualitit« ausfithrlicher,
wobei auch in seiner Argumentation die Haltung der Passivitit eine entscheiden-
de Rolle spielt. Fiir ihn bringt bereits die Rede von »Spiritualitit« selbst die Aufwer-
tung von (Kdrper-)Erfahrung zum Ausdruck: »Geglaubt wird, was sich erleben lisst
und als gut und richtig erweist.«*** Lienau bezieht sich hier neben Knoblauch auch
auf Gribs Definition von >Spiritualitit, um zu akzentuieren, dass diese »wesent-

296 Vgl. Bayreuther, Meditation, 288f.
297 A.a.0,287.

298 A.a.0,293.

299 Vgl.a.a.0,296.

300 Beide Zitate a.a.0., 295.

301 Lienau, Religion auf Reisen, 379.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2028, 06:42:44,



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

3% ist. Dementsprechend spitzt Lienau seinen zu-

lich selbst vollzogene Erfahrung«
vor aufgestellten »Werkstattbegriff«** von Religion als »Deutung von Erfahrung im
Horizont des Unbedingten«*** und im Anschluss an Griab und Knoblauch subjekt-

theoretisch zu:

»Als Spiritualitat tritt die Subjektivitidt von Religion reflexiv ihrer selbst bewusst in
Erscheinung. lhr spezifisches Deutungsmuster besteht darin, dass der Transzen-
denzbezug als eigene Erfahrung gedeutet wird. Spiritualitit vollzieht nicht nur
deutend Erfahrungen, sondern weifd darum. Erst indem sie als je eigene Erfah-
rungen bewusst werden, werden sie als Erfahrungen relevant. Sie beziehen sich
auf einen selbst, gehéren zu einem und bleiben einem nichts AuRerliches. Die-
se Authentizitat ist zugleich Beglaubigung und Inhalt. Spiritualitit ist — weil sie
sich selbst als Erfahrung versteht—reflexiv gewordene Religiositit. Sie ist wesent-
lich Vollzug, in dem sich ganzheitlicher integraler Daseinssinn einstellt; Reflexion
und Ausdruck sind gegentber der unmittelbaren sich selbst beglaubigenden Er-
fahrung des Vollzugs sekundar.«*%

Entscheidend ist fiir Lienau, dass mit >Spiritualitit« »eine Art zweiter Naivitit«<**®

entsteht, die auf Natur und Leiblichkeit setzt, um eine »unmittelbarkeitsgrundierte

397 zu erfahren:

Gewissheit«
»Die in der Spiritualitit um ihre Subjektivitit wissende Religion zeigt gerade we-
gen des Wissens um ihre subjektive Bedingtheit eine Tendenz, kontrafaktisch Un-
mittelbarkeit und objektives Gegebensein zu behaupten.°®

Mit diesem subjekttheoretisch bestimmten Spiritualititsverstindnis verbunden ist
dariiber hinaus, was Lienau mit dem Auffinden zweier Typen religioser Erfahrung
beim Pilgern verbindet.*® Denn neben den »Aktivischen« (»verwirklicht sich in Au-

319 findet er auch »Passivische, also Menschen, die sich

311

tonomie und Anderssein«

bewusst fiir eine »Aufhebung der eigenen Autonomie«** (insbesondere »gegeniiber

302 A.a. 0,37 [im Original teilweise hervorgehoben].

303 A.a.O,43.

304 Ebd. So Lienauim Anschluss an Ulrich Barth, Was ist Religion? Sinndeutung zwischen Erfah-
rung und Letztbegriindung, in: ZThK 93 (1996), 538—560 (vgl. Lienau, Religion auf Reisen, 22).

305 Lienau, Religion auf Reisen, 37 [Hervorhebung im Original].

306 A.a.O., 411 [im Original teilweise hervorgehoben].

307 A.a. 0,410 [im Original hervorgehoben].

308 A.a.O,52.

309 Vgl.dazua.a.0.,383-398.

310 A.a.0,377.

311 A.a.0, 414.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

101


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

312

religiésen Michten«*'*) entscheiden. Die mit dem Spiritualititsbegriff akzentuierte

Subjektivitit religioser Erfahrung ist demnach so zu verstehen, »dass auch Formen

der Selbstauthebung integriert werden«**

. Der Fokus von »Spiritualitit< auf die In-
dividualitit darf folglich nicht aktivistisch bzw. kognitivistisch iiberhéht werden,
wenn er religiosen Erfahrungen beim Pilgern umfassend gerecht werden soll. Viel-
mehrist gerade auch die passivische religiése Erfahrung der Selbstaufhebung in die
Rede von >Spiritualitit« zu integrieren.

Auch in Schniitgens Studie zum Tanz sind >Spiritualitit« und Kérper eng mit dem
Erleben verbunden.*™ Fiir die im Tanz und beim Sehen von Tanz gemachte »3stheti-
sche Erfahrung« nimmt Schniitgen Hans Ulrich Gumbrechts Begriff der »Prisenz«

auf, fir die der Korper eine zentrale Rolle spielt:

»Der Moment der Prasenz (iberwindet die Subjekt-Objekt-Spaltung, er verschafft
einintensives Erleben und verortet den Menschen korperlich ganzaufder Erde. '

Fiir Tanzende ebenso wie fiir diejenigen, die den Tanz ansehen, gilt dabei: »Prisenz,
die sich durch isthetisches Erleben herstellt, ist eine existenzielle Erfahrung.«*'
Diese wiederum bildet den Ankniipfungspunkt fiir Schniitgens Rede von >Spiritua-

litdte, die sie mit dem Begriff »Transformation« verbindet:

»Sowohl in der Rezeption von (Kunst-)Tanz als auch bei der aktiven Teilnahme am
Tanzen, das sich in der Gleichzeitigkeit von Perzeption und Performanz vollzieht,
ist das Erreichen eines Schwellenzustands moglich, in dem sich verschiedene Ar-
ten von Transformation ereignen kénnen. Dabei ist zu denken an die hidufig zitier-
te Erfahrung der Priisenz, getont von einem als gnadenhaft erlebten Da-sein-Diir-

312 A.a.0, 408.

313 A.a.0, 414.

314 Hierbei wird zunichst deutlich, dass Tanz und Kirche tber lange Zeit kaum in Verbindung
miteinander gebracht wurden, vermutlich aufgrund der »vorwiegend negativen Sicht des
Koérperlichen im Christentum« (Schniitgen, Tanz, 17). Und obwohl sich diesbeziiglich in den
letzten Jahrzehnten manches verandert hat, stellt Schnitgen auch fiir das aktuelle Verhaltnis
von Tanz und evangelischer Spiritualitat fest: »Dem konfessionsspezifischen Diskurs haftet
eine unterschwellige Verurteilung von gestalteten Formen erfahrungsorientierter Spirituali-
tatan. Wer meditiert, tanzt, wandert oder singt, um sich mit einer Suchbewegung nach Sinn
auf den Weg zu machen, macht sich des Strebens nach >Selbstverwirklichung« verdachtig.«
(A.a.0.,38).

315 A.a. 0, 48. Schniitgen verweist hier v.a. auf Hans Ulrich Gumbrecht, Diesseits der Herme-
neutik. Die Produktion von Prasenz, Frankfurt a.M. 2004.

316 Schniitgen, Tanz, 50.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

fen, ebenso wie die zahlreichen Erfahrungen von gesteigerter Bereitschaft, sich
selbst als schon, lebendig, verbunden und in Ordnung anzunehmen. <"

Diese Deutung des Tanzes verkniipft folglich die Rede von >Spiritualititc mit mogli-
chen Erfahrungen von Transformation auf zwei Ebenen: Transformation spirituel-
ler Formen und Transformation des Lebens der am Tanz Beteiligten.

Dem Zusammenhang von Kérper und Erfahrung schreibt Schniitgen dabei in
doppelter Hinsicht eine zentrale Rolle zu, was >Spiritualitit<angeht. Zum einen wird
der Korper fiir Schniitgen idealerweise selbst »als Ort der Gotteserfahrung begrif-

fen«m

. Zum anderen bereichert Kérperwissen die christliche >Spiritualititc:

»Der Kérper wird in christliche Religionspraxis integriert, und zwar als lebendiges
Konglomerat, nicht mehr als Widerpart von Seele und Geist. Das Korperwissen
Tanzender wird christlicher Spiritualitit zur Verfiigung gestellt.«*"

Materiale dsthetische und geistige Erfahrung sind nach Schniitgen beim Tanz zu-
sammenzudenken und kénnen auf christliche >Spiritualitit« einwirken.>*° Die Rede
von >Spiritualitit« dient bei Schniitgen folglich dazu, die religiése Erfahrung nicht
ausschlieflich geistig und seelisch zu verstehen, sondern diese auch fiir Leiblichkeit
und Korperwissen zu 6ffnen. Der Begriff der»Spiritualitit«beinhaltet bei Schniitgen
dabei nicht per se selbst den Aspekt der Korperlichkeit, er beinhaltet jedoch — und
dasist der Zugewinn der Rede von »Spiritualitit« bei Schniitgen — durch den Aspekt
der dsthetischen Erfahrung die Offenheit hierfir.

Insgesamt wird deutlich, dass die Rede von >Spiritualitit< im Kontext Korper
durchgehend mit persénlicher Erfahrung verkniipft ist, wobei der Korper — bzw.
einzelne seiner Bereiche wie das »Herz« im Hinblick auf Meditation - als Ort re-
ligiéser Erfahrung verstanden und als Gegenstiick zu Verstand bzw. Geist konstru-
iert werden. >Spiritualitit« trigt damit in diesem Kontext selbst die Konnotation der
»(K6rper-)Erfahrung:.

4.3.2 Deutung von Erfahrung
Eng mitder Denkfigur»(Kérper-)Erfahrung<verkniipftist die Deutung der beschrie-
benen Kérpererfahrungen.

So bindet Bayreuther den Begriff >Spiritualitit« an der Stelle in ihre Argumenta-
tion ein, wo sie >Meditation« als Antwort auf das »Bediirfnis vieler Menschen nach

317 A.a.0.,497 [Hervorhebungenim Original] unter Verweis auf Erika Fischer-Lichte, Asthetische
Erfahrung. Das Semiotische und das Performative, Tilbingen/Basel 2001.

318 Schniitgen, Tanz, 511.

319 A.a.O,531.

320 Vgl.a.a.0,495.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2028, 06:42:44,

103


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

32! versteht. Entscheidend ist fiir Bayreuther dabei, dass Me-

322

geistlicher Erfahrung«
ditation als Praxis »voraussetzungsarm«>** ist. Dies ist das Schliisselwort ihrer Ar-
gumentation in diesem Zusammenhang: Vorerfahrungen beziiglich religiser Voll-
ziige und Kenntnis von Tradition und Lehre einer Religion sind fir die untersuch-
ten Formen von Meditation nicht nétig.**®* Denn Meditation als typische Form von
>Spiritualitit« unterscheidet sich von anderen religiésen Formen wie vor allem dem

324 ist und »eine Kenntnis und

325

Gottesdienst, der »erheblich voraussetzungsreicher«
Vertrautheit mit vielerlei Codes in mehreren semiotischen Systemen«*** erfordert.
Sowohl was die praktische Ausfithrung als auch die inhaltliche Fiillung von Medita-
tion angeht, ist eine Kenntnis von oder Bindung an eine spezifische religiése Tradi-
tion nicht notwendig.

Fir Bayreuther hat dies bedeutsame Konsequenzen, denn so ist es der Kirche

326 wodurch sie in »mis-

durch Meditation moglich, »viele Menschen anzusprechen«
sionarischer Hinsicht«**” ein Zugewinn ist. In Bayreuthers Argumentation fillt da-
bei insbesondere die Verkniipfung der Begrifte sMarkt<, sWachstum« und >voraus-
setzungsarm< im Anschluss an die Argumentation des EKD-Impulspapiers »Kir-
che der Freiheit« (2006) auf, die ein dkonomisches Denkmuster abbilden, nach dem
das Produkt »>Spiritualitit« der Akteurin Kirche zu einem wachsenden Absatz ver-
helfen kann.**® Entsprechend der Logik des EKD-Impulspapiers kommt Bayreuther
zu dem abschliefenden Fazit, es wire »ein Verlust, sie [die Meditation als spiritu-
elle Praxis; erg.: K. D.] anderen >Anbietern< auf dem spirituellen Markt zu iiberlas-
send.

Die Verwendung des inhaltlich sehr weit gefassten Begriffs >Spiritualitit« dient
bei Bayreuther also der funktionalisierten Deutung von >Meditation«als missionari-
sches Medium von Kirche in Zeiten der Individualisierung. Die Logik der Rede von
>Spiritualitit« ist hier: Durch die spezifisch christliche Deutung einer zunichst in-
haltlich weit gefassten spirituellen Praxis kann die Bindung von Menschen an die
Institution Kirche erfolgen.

Bei Lienau ist der Begriff >Spiritualitit« Ausdruck der (relativen) Emanzipation
von institutionell-religiéser Tradition — und zwar in beiden Formen, die er empi-

321 Bayreuther, Meditation, 303.
322 A.a.0,,299.301.305.307f.
323 Vgl.a.a.0,299.305.307.

324 A.a.0,299.

325 Ebd.

326 A.a.0,307.

327 A.a.O,301.

328 Vgl. oben Kap. Il Anm. 264.
329 Bayreuther, Meditation, 310.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

33° Denn die von ihm inter-

risch erhebt: der theistischen wie der pantheistischen.
viewten Pilger*innen signalisieren insgesamt Distanz von traditionellen Deutungs-
mustern, die sich ihnen beim Pilgern anbieten (Kirchen, Gottesdienste etc.).*!

Lienau selbst bezeichnet es als paradox, dass zur Verfiigung stehende Deutungs-
muster immer kulturell vorgeprigt sind, dies aber in Form »zweiter Naivitit«***
nicht reflektiert wird. Denn so geht »die gesteigerte Subjektivitit spiritueller Reli-
giositit in eins [...] mit dem Ausblenden eben dieser Subjektivitit«**3. Er kritisiert
die unreflektierte Uberschitzung von Erfahrungen, die hiufig mit der Rede von
>Spiritualitit« einhergeht, da Erleben immer »vorstrukturiert«<*** und deshalb mit
spezifischen Deutungen verbunden sei.

Neben dieser grundsitzlichen Kritik macht Lienau am Beispiel des Pilgerns je-
doch auch deutlich, dass mit der Rede von>Spiritualitit«kérperbasierte religiose Er-
fahrung und christliche Tradition miteinander in Bezug gesetzt werden kénnen.>*
Er selbst fithrt die mit dem Begriff >Spiritualitit« gekennzeichneten Verinderungen
im religiésen Feld in eine sozusagen »kirchenpraktisch orientierte« Schlussfolge-
rung weiter: Pilgern biete »eine dem religionskulturellen Wandel angemessene Pra-

330 Vgl. Lienau, Religion auf Reisen, 396. Oder in anderen Worten: Der Prozess gewinnt gegen-
Uber dem Inhalt an Bedeutung (vgl. a.a.0., 393). Dies gilt jedoch nur begrenzt, da Lienau
fiir alle Religionsformen annimmt: »Sie leben in religiosen Netzwerken und greifen —wenn-
gleich oft unbewusst — auf sozial kommunizierte Symbole zurlck.« (a.a.0., 396 Anm. 485).
Auf Basis seiner empirischen Ergebnisse wendet er sich hier gegen Knoblauch, dessen enge
Verkniipfung von Subjektivitit und pantheistischer Religiositdt unter der Bezeichnung»>Spi-
ritualitat«zu einseitig sei, da in Lienaus Interviews auch Menschen, die eine eher theistische
Religiositat vertreten, diese durch subjektive Erfahrung beglaubigen (vgl. a.a.0., 396).

331 Vgl.a.a.0, 401.

332 A.a.0,4m.

333 A.a.0,410.Vgl. dazuauch a.a.0., 382.

334 A.a.0,379.

335 Die Unterscheidung von Selbstbezeichnung und wissenschaftlicher Bezeichnung im enge-
ren Sinn als >religios< und/oder >spirituell< spielt bei Lienau keine Rolle. Er spricht zwar im
Zusammenhang mit»>Spiritualitat« wiederholt von »Umgangssprache« und bezieht sich auf
die Ergebnisse des Religionsmonitors (der mit Selbstbezeichnung arbeitet, vgl. unten Kap.
IV.1), dennoch geht es ihm v.a. um die wissenschaftliche Begriffsverwendung und in diesem
Rahmen um die Prazisierung des Religionsbegriffs durch die Integration der Bedeutungs-
gehalte von >Spiritualititc als selbst vollzogene religiése Erfahrung. Damit verbindet er im
Hinblick auf anonyme religiose Erfahrung sogar explizit die Annahme: »[W]eil die AuRen-
perspektive die Aufgabe des Verstehens hat, kann und muss sie die Beteiligten gegebenen-
falls besser verstehen, als diese sich selbst.« (Lienau, Religion auf Reisen, 53). Fiir Lienau muss
folglich keine Ubereinstimmung von wissenschaftlicher und umgangssprachlicher Rede von
>Spiritualitatc und >Religiosititc bestehen. Auch dass Menschen sich selbst als nicht-religios
bezeichnen, schliefit fir Lienau nicht aus, ihre Aussagen aus Theorieperspektive als religios
zu deuten (vgl. a.a.0., 28).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

105


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106  Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

336

xis [...] und gute Handlungschancen fiir die Kirchen«**°. Dabei formuliert er kon-

trastreich und pointiert zugunsten christlicher Tradition:

»Kirche sollte solche Rdume freier Selbstentfaltung wohlwollend wahrnehmen
und sensibel fordern. Dazu kann dann auch gehéren, gegen oberfldchliche Veriu-
Rerlichungen des Pilgerns die Tiefe der eigenen Tradition einzubringen. Spielt Kirche
die Fremdheit eines eschatologisch ausgerichteten neutestamentlich-altkirchlichen
Pilgerbegriffs ein, dann weitet sie Uber zeitgendssische Aspekte der Selbstfindung
hinaus den Blick fiir das beim Pilgern Mogliche.«**’

Diese Zielorientierung von Lienaus Rede — iiber »Spiritualitit« und >Pilgern< auf
kirchliches Handeln hin — erweist sich als gedanklicher Ausgangs- und Zielpunkt
der Argumentation: Der Pilgerweg nach Santiago als urspriinglicher Ort christli-
cher Praxis kann mit seinen Deutungsmustern auch in Zeiten religionskulturellen
Wandels Ankniipfungspunket fiir kirchliches Handeln sein. Die Referenz von »>Spiri-
tualitit« auf den Zusammenhang von Erfahrung und Deutung ist fiir Lienau damit
zentral.

Schniitgens Studie des Tanzes zeigt diesbeziiglich eine umgekehrte Argumenta-
tionsrichtung. Ein méglicher Grund hierfiir ist, dass Kirchentanz weitaus weniger
verbreitet und populdr ist als das Pilgern. Dementsprechend finden sich bei Schniit-
gen andere Verkniipfungen von »Spiritualitit< mit Erfahrungsdeutung, mit denen
sie auch Konfliktlinien beschreibt. Zunichst stellt Schniitgen als Ursache der feh-
lenden Tradition im Hinblick auf Kirchentanz einen Gegensatz vor: Da im Tanz »das
Erleben auf einer vorwiegend nicht-verbalsprachlichen Ebene bzw. vorsprachlichen
Ebene abliuft«**, entsteht eine Spannung zur Wort-Zentrierung protestantischen

Gottesdienstes und dem durch »Rationalitit und Subjektivitit«**

gepragten evan-
gelischen Habitus. Dariiber hinaus beobachtet Schniitgen, dass von theologischer
Seite aus immer wieder Bedingungen dafiir aufgestellt werden, was als christlich-
religiose Sinndeutung anerkannt wird und was nicht.>*° Dies lehnt sie mit dem Ver-
weis auf das Priestertum aller Gliubigen jedoch ab und kniipft damitan ihreingangs
genanntes weites Verstindnis von >Spiritualitit« an#" >Spiritualititc gehe inhaltlich

weit tiber das hinaus, »was religiose Institutionen oder deren Experten als religios

336 A.a.0,378.

337 A.a.0, 437 [Hervorhebungen: K. D.].

338 Schniitgen, Tanz, 25.

339 A.a.O., 40.

340 Vgl.a.a.0,39 unter Verweis auf Christian Moller, Lutherische Spiritualitit — Reformatorische
Waurzeln und geschichtliche Auspragungen, in: Hans Krech/Udo Hahn (Hg.), Lutherische Spi-
ritualitit— Lebendiger Glaube im Alltag, Hannover 2005, 15-37: 34).

341 Vgl. Schniitgen, Tanz, 39 unter Verweis auf Ulrich Barth, Aufgeklarter Protestantismus, Tii-
bingen 2004, 294.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

bestimmt haben<®**

. Die Deutung wird von >Spiritualitit« verbindet sie eng mit der
individuellen Erfahrung beim Tanz.
Diese allgemeine Definition von »Spiritualitit< entspricht der konkreten Praxis

des Tanzens insofern, als dieses selbst keinen semantischen Gehalt hat und

»auch ohne expliziten Bezug aufreligiése Denkfiguren, Deutungen und Textbezii-
ge fiir die Tanzenden ein Erleben zustande kommt, das mit spiritueller Erfahrung
zu tun hat, zum Beispiel in der Offnung fiir Lebendigkeit, im Sich-Zeigen, Sich-
Riskieren.«<*

Schniitgen spricht in diesem Zusammenhang ganz umfassend auch vom »Hei-
ligen«.*** Im Hinblick auf den Kirchentanz ergeben sich dabei fir sie zahlreiche
Ankniipfungspunkte fiir eine religiése Deutung, »wenn im Kirchenraum getanzt
wird und Beziige zu Liturgie, Bibeltexten und religiésen Haltungen wie Dankbar-
keit, Freude oder Gottsuche vorhanden sind«**.

Insgesamt erfiillt also die Rede von »>Spiritualitit« bei Schniitgen zwei Aufga-
ben: Hauptsichlich dient sie als Abgrenzungsbegriff von institutionalisierter Religi-
on hinsichtlich vorgegebener Dogmen und zielt darauf, »ganz unterschiedliche Spi-
ritualititen wahrnehmen zu kénnen und deren Leistungen zu wiirdigen«<**¢. Dabei
akzentuiert ihre Rede von»Spiritualititcauflerdem die Méglichkeit, Leiblichkeit und
Religiositit miteinander zu verbinden. Der Korper ist fiir sie die Basis fiir eine weit
verstandene und tiber das Christentum hinausgehende Rede von >Spiritualitit.

Als gemeinsame Denkfigur ergibt sich: »Spiritualitit« beschreibt Kérpererfah-
rungen, die als nicht- oder vorsprachliches Gegenbild zu kognitiver Deutung kon-
zipiert werden. Christliche Deutung von Erfahrungen wird als eine von vielen Még-
lichkeiten der Deutung verstanden. Die Rede von »Spiritualitit« selbst ist eng mit
der Deutung von (Kérper-)Erfahrung verkniipft.

4.3.3 Sozialitat

Schlielich tragt die Rede von »Spiritualitit<im praktisch-theologischen Kontext der
Thematisierung von Korper noch eine weitere Konnotation: Dies ist die sowohl mit
den Denkfiguren >Erfahrung«als auch »Deutung von Erfahrung« verkniipfte Denkfi-
gur »>Spiritualitit und Sozialitit«.

342 ThomasA. Lotz, Zur Methodologie phanomenologisch-empirischer Theologie, in: Astrid Din-
ter/Hans-Giinter Heimbrock/Kerstin Soderblom (Hg.), Einfithrung in die empirische Theolo-
gie. Gelebte Religion erforschen, Gottingen 2007, 60-71: 74 zit.n. Schnlitgen, Tanz, 25.

343 Schniitgen, Tanz, 530.

344 Vgl.a.a.0., 499.

345 A.a.0, 498. Sie buchstabiert dies an verschiedenen Beispielen evangelischer>Spiritualitat«
wie z.B. Cebet und Gottesdienst aus (vgl. a.a.0., 502-510).

346 A.a.O, 36.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

107


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Bei der Meditationspraxis sind nach Bayreuther »Begegnungen jenseits lehrmi-
Biger Differenzen moglich, die christliche Praxis bereichern.«**” Denn Meditation
als voraussetzungsarme Praxis spricht nach Bayreuther einerseits religios nicht-
sozialisierte Menschen an, zugleich kann sie andererseits das geistliche Leben von
Pfarrer*innen vertiefen. Die Rede von >Spiritualitit« dient damit einer Offnung so-
wohl fiir Menschen innerhalb und auf3erhalb der Kirche als auch fiir aufRerchristli-
che Erscheinungsformen von Meditation, um damit Menschen am Rande bzw. au-
Berhalb der Kirche zu erreichen und zugleich Menschen in der Kirche ein leicht zu-
gingliches, ganzheitliches Angebot zu machen.>*® Die Rede von >Spiritualititc mar-
kiert damit bei Bayreuther einen Bereich »am Rand der Kirche«<®*, der gleichzeitig
von Distanz und Zugehérigkeit zu Institution und Dogma geprigt ist.**® Bayreu-
ther trigt mit ihrer Rede von >Spiritualitit« die Konnotation der Sozialitit ein. Denn
durch die inhaltliche Offenheit von >Meditation< ebenso wie von >Spiritualitit« wird

das »Wachstum***

Einzelner eng mit einem Wachstum der Kirche in Verbindung
gesetzt.

Lienau bringt den Aspekt der Sozialitit ebenfalls an zentraler Stelle seiner Ar-
gumentation zum Ausdruck: als Gegenstiick zu der von Pilger*innen selbst immer
wieder benannten Subjektivitit aller Erfahrung und Deutung. Entscheidend ist fitr
ihn dabei, dass im Anschluss an Knoblauch Individuation und Vereinzelung nicht
gleichgesetzt werden konnen, dass also auch subjektive Erfahrung sozial eingebet-
tet ist und so Sozialitit letztlich die religiése Erfahrung des Pilgerns immer mit-
prigt.** Denn sowohl das Pilgern selbst als auch die Kommunikation iiber das Pil-

gern sind sozial geprigt, wie die von ihm gefithrten Interviews zeigen.>* Auch ist

347 Bayreuther, Meditation, 308. Sie fahrt fort: »Es liegt jedoch eine Gefahr darin, dass mit der
gemeinsamen Praxis auch die Lehre und die Ziele vermischt werden, so dass Meditation ihre
jeweilige religiose Pragung verliert. Diese Gefahr ist dadurch besonders hoch, dass Medita-
tion hiufig antiinstitutionell und antiintellektuell in Erscheinung tritt und die Bereitschaft
zur Nivellierung von Unterschieden grofd ist.« (Ebd.).

348 Ananderer Stelle formuliert sie: »Bewusst das spirituelle Erbe fiir die heutige Zeit zu entfal-
ten, konnte fiir Kirche eine Chance darstellen, eine gesellschaftliche Entwicklung mitzuge-
stalten und tiber die Mitgestaltung dieser Entwicklung selbst zu wachsen — nicht nur quanti-
tativ, sondern vor allem qualitativ.« (Sabine Bayreuther, Spiritualitit als Thema wissenschaft-
licher Reflexion, in: Wolfgang Drechsel/Sabine Kast-Streib [Hg.], Seelsorge und Geistliche
Begleitung. Innen- und Aufienperspektiven, Leipzig 2014, 83—89: 89).

349 Bayreuther, Meditation, 307.

350 Diesen Widerspruch l6st Bayreuther nicht auf. Auch wird nicht deutlich, wie es gehen soll,
dass Kirche als Institution Formen institutions- und dogmenkritischer Spiritualitat nicht »in
einer Nische« (ebd.) platziert.

351 Ebd.

352 Vgl. Lienau, Religion auf Reisen, 412.

353 Vgl a.a.0, 412f.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

zu beobachten, dass Pilgern nicht auf wahllosen Strecken, sondern auf traditionel-
len Pilgerwegen erfolgt und so zum einen Begegnung mit anderen Pilgern ermog-
licht als auch ein Ankniipfen an den traditionellen Symbolbestand des Weges er-
moglicht.*** Lienau macht deutlich, dass bei aller Fokussierung von >Spiritualititc
auf die »Subjektivitit selbst gemachter Erfahrung«®® die soziale Prigung immer
mitzudenken ist. Damit markiert er implizit auch eine Kritik am auf Individuali-
sierung zugespitzten Begriff »Spiritualitit« selbst. Fiir ihn ist >Spiritualitit« durch
ihre Deutung notwendigerweise mit Sozialitit verkniipft.

Ausfithrlich bearbeitet Schniitgen die Frage der Sozialitit. Zentral ist fiir sie der
Aspekt der Transformation durch Tanz auf zwei Ebenen: Tanzspiritualitit verindert
einerseits religiése Formen in der Kirche sowie andererseits das Leben der Tanzen-
den.?® Konkret kommt es durch Tanz einerseits zu einer Transformation spiritu-
eller Formen in der Kirche, sodass z.B. das Motiv des Leibes Christi im Tanz selbst
erfahren wird und auch die feiernde Gemeinde sich im Gottesdienst aktiv als Leib
Christi erlebt.*” Zum anderen erwarten Menschen transformierende Erfahrungen

ihres Lebens durch Tanz.>s®

Fiir Schniitgen ist dementsprechend das Soziale

»im Tanz von hoher Bedeutung und zeigt sich in den gemeinsamen Figurationen,
in gegenseitiger Wahrnehmung und vielfach in Berithrungen. Dem glaubenden
Subjekt wird durch die Spielregeln des Tanzes hindurch ein Raum eréffnet, in dem
es sich auf den Anderen hin iiberschreiten kann. Eine von Subjektivitit und Indi-
vidualitat gepragte Spiritualitat kann sich transformieren in eine, die auRerdem
Intersubjektivitdt und Soziales zu schatzen weifd und solche Erfahrung bewusst zu
gewinnen sucht.<**?

Damit trigt >Spiritualitit« selbst die Konnotation der Sozialitit und der Transfor-
mation, die beide wiederum eng miteinander verkniipft sind. Am Beispiel des Tan-
go Argentino beschreibt Schniitgen exemplarisch entsprechende Erfahrungen von
Tanzer*innen: Diese »erleben es als begliickend, vom Gegeniiber als Mensch mit
Wiirde und Schénheit gesehen zu werden«®®. Die Sozialitit der Erfahrung ist ein
entscheidender Aspekt der individuellen Erfahrung, die selbst wiederum Transfor-
mation bewirkt. Dies gilt auch unabhingig von der Anwesenheit eines Publikums,
wie Schniitgen feststellt:

354 Vgl .a.a.0, 437f.

355 A.a.0,414.

356 Vgl. Schniitgen, Tanz, 528f.
357 Vgl.a.a.0., 506f.

358 Vgl.a.a.0,510.

359 A.a.O,51.

360 A.a.0O.,525.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

109


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

»Einige Kirchentdnzer erleben den Tanz in der Gleichzeitigkeit als Teilnehmende
und Beobachtende, und vielfach wird von der Vorstellung ausgegangen, in Gegen-
wart eines Dritten zu tanzen. [...] Anzunehmen ist, dass die Atmospharen, die in
den Tanzraumen durch die gemeinsame Bewegung produziert werden, in Wech-
selwirkung treten kdnnen mit religiésen Gehalten, die darin kommuniziert wer-
den.«36‘

Gerade durch den Korper nimmt die Rede von >Spiritualitit« bei Schniitgen am Bei-
spiel des Tanzes den Aspekt des Sozialen mit auf. Die Rede von >Spiritualitit« ist
damit bei Schniitgen Marker einer Individualitit, die mit Sozialitit untrennbar ver-
kntipftist. Sie bildet so auch die Verbindung zwischen der religiésen Individualisie-
rung und der Anbindung von Tanz an christliche bzw. kirchliche Traditionen und
Gemeinschaft.

So unterschiedlich die Argumentationen im Hinblick auf die Verkniipfung von
>Spiritualitit« und Sozialitit im Kontext von Kérpererfahrung auch sind, so deut-
lich wird zugleich ihre Verbindung: Das scheinbar rein individuelle Kérpererleben
ist als Erleben und in seiner Deutung an Andere gebunden. So wird die Rede von
>Spiritualitit« mit ihrem Fokus auf subjektives Erleben um die Konnotation der So-
zialitit erweitert.

4.4 Zwischenfazit

Ausgangspunkt der Argumentationslinien im Hinblick auf >Spiritualititc und Kor-
per ist die veranderte Rolle von (christlicher) Religion in der Gesellschaft und da-
mit indirekt auch die sich verindernde kirchliche Praxis. Die Rede von >Spirituali-
tit« geht dabei mit der Betonung individueller Erfahrung einerseits sowie mit einer
grofien inhaltlichen Offenheit andererseits einher.

Erklirt wird die Bedeutung des Kdrpers fir »>Spiritualitit« in den analysier-
ten Texten zum einen soziologisch mit dem zunehmenden Fokus auf subjektive
Erfahrungen, zum anderen weisen die Autor®innen auf historische Beispiele
(christlich-)religioser Kérperpraktiken hin, z.B. wiederholtes lautes Nachsprechen
biblischer Texte, das Pilgern, sowie mittelalterliches Mysterienspiel.*** Insgesamt
nimmt die Rede von >Spiritualitit« eine Scharnierfunktion zwischen Individua-
lisierung bzw. subjektiver Erfahrung und Kérper auf der einen und der Deutung
derselben auf der anderen Seite ein. Ausgehend von konkreten Kérperpraktiken im
religiosen Feld wird christliche Tradition als ein Deutungsangebot und Kirche als
eine Anbieterin von Deutung unter vielen beschrieben.

361 A.a.O,524.
362 Vgl. Bayreuther, Meditation, 58.60 und Schniitgen, Tanz, 95.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Im Detail ergeben sich freilich Unterschiede: So zitieren Lienau und Bayreu-
ther explizit Knoblauchs Definition von >Spiritualititc, womit einhergeht, dass der
Korperbezug tiber den Begriff der »Ganzheitlichkeit« bereits in der Nennung von
>Spiritualitit« mitschwingt. Bei Schniitgen wird »Spiritualitit< eher so beschrieben,
dass der Begriff sich jenseits seiner Etymologie und damit seiner Anbindung an den
»Geist« als offen fur die Materialitit dsthetischer Erfahrung beim Tanz erweist. So
kristallisiert sich auch hier letztlich eine gemeinsame Denkfigur heraus: >Spiritua-
litdt« wird im Kontext >Korper« als Gegenstiick zu Verstand und einseitig kognitiv-
geistig konzipierter Deutung von Erfahrung konstruiert. >Spiritualitit« trigt damit
in diesem Kontext selbst die Konnotation »nicht-Verstand«. In dieser Hinsicht weist
der Subdiskurs >(Korper-)Erfahrung« in eine dhnliche Richtung wie die Denkfigur
der >sMehrdimensionalitit< im Kontext von Spiritual Care.

Auch der nichste Schritt weist eine Ahnlichkeit zur Denkfigur >Mehrdimensio-
nalitit«auf: Von einem weiten Spiritualititsbegriff ausgehend werden auch im Kon-
text von Korpererfahrung Schlussfolgerungen gezogen, was die Rede von >Spiritua-
litdtc im Kontext kirchlichen Handelns betrifft. Die Rede von >Spiritualitit< bietet
im Kontext von Korpererfahrung die Moglichkeit, die leiblichen Erfahrungen mit
Elementen christlicher Tradition zu deuten. So ist es letztendlich das Element der
Deutung, welches beeinflusst, wie die jeweils mit den Kérpererfahrungen verbun-
dene Rede von >Spiritualitit« konkret zu verstehen ist: Wahrend die Rede von »Spiri-
tualititc zunichst die Funktion der Offnung iiber (christliche) Religion hinaus iiber-
nimmt, steht zugleich die Deutung von Kérpererfahrung fiir deren Begrenzung.

Trotz der moglichen Einbeziehung von Tradition in die Deutung des korperli-
chen Erlebens ergibt sich kaum eine Nihe zum oben beschriebenen Subdiskurs >Pro-
fil,, da der Begriff der »Tradition« im Kontext von Kérpererfahrung zwar als christli-
cher Marker im weiten Bereich dessen dient, was das religiése Feld heute ausmacht,
die Unterschiede zur Denkfigur >Profil« iiberwiegen jedoch: Im Kontext von Kor-
pererfahrung findet sich kaum abgrenzende oder appellative Argumentation, wenn
von >Spiritualitit« die Rede ist. Auch ist wenig die Rede von einem negativ bewer-
teten christlichen Traditionsabbruch. Vielmehr stellt sich der mogliche Bezug auf
christliche >Tradition«als positiv fiir die Deutung von Erfahrungen beim Pilgern dar
bzw. ist (neue) Tradition<im Hinblick auf Meditation und Kirchentanz sogar erst zu
schaffen. Die Rede von »>Spiritualitit« im Kontext Kdrper kniipft an ein weites Spiri-
tualititsverstindnis an, um anschlieffend an die Analyse entsprechender Praktiken
christliche Deutung als eine Option anzubieten.

Als argumentativer Ankniipfungspunkt fiir die Rede von >Spiritualitit<und Kor-
per dient der Fokus auf Individualisierung und subjektives Erleben, was eine Nihe
zum Subdiskurs >Entgrenzung< nach sich zieht. Fiir den mit »Spiritualitit« verbun-
denen Fokus auf korperlich-leibliche Erfahrung wird jedoch wie bei Grib hervor-
gehoben, dass Deutung notwendigerweise sozial eingebunden und im besten Fall
hilfreich ist. Als Merkmal des Subdiskurses >Erfahrung« erweist sich, dass kognitive

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2028, 06:42:44,

m


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Aspekte als Gegenstiick zu Kérpererfahrung konstruiert werden. Die Rede von >Spi-
ritualitit« im Kontext Korper fordert also dazu heraus, Deutungsmuster plausibel
zu machen im Hinblick auf die Deutung der konkreten Erfahrungen, die Menschen
machen.

5. Unverfiigbarkeit
5.1 Einleitung zu »>Spiritualitat« und Ausbildung zum Pfarrberuf

Im Kontext von >Spiritualitit« und Ausbildung zum Pfarrberuf im praktisch-theo-
logischen Diskurs fillt immer wieder der Begrift »Aszetik«, auf diesen es deshalb
zundchst einzugehen gilt, bevor das weitere Feld des gesamten Diskurses in diesem
Bereich in den Blick kommt.

Der Praktische Theologe Manfred Seitz veréffentlichte schon Ende der 1970er
Jahre eine erste Monographie, die den Begriff>Spiritualititc im Titel trug.>*> Bei der
Eréffnung des »Instituts fiir evangelische Aszetik« in Neuendettelsau 2014 sah er
Jahrzehnte spiter in seinem Festvortrag das »Hoffnungswort >Spiritualitit«® be-
reits als »iiberanstrengt«**® und bemingelte, dass ihr pneumatologischer Bezug ver-
loren gegangen sei. Dennoch sind Aszetik und »>Spiritualitit« weiterhin eng mitein-
ander verbunden, wenn z.B. Aszetik von ihren Vertreter*innen verstanden wird als
»diejenige Teildisziplin der akademischen Praktischen Theologie, die sich mit der
Gestalt des personlich gelebten Glaubens« bzw. der »Erforschung christlicher Spi-
ritualitit« beschiftigt.>*® Die fortbestehende Verkniipfung von Aszetik und >Spiri-
tualitit« wird auch bestitigt von der Beobachtung Klaus Raschzoks, der Arbeiten zu
>Spiritualitit« u.a. von Manfred Josuttis, Peter Zimmerling und Corinna Dahlgriin
als »Resonanzen« evangelischer Aszetik versteht.*” Denn sie alle wiinschen, wie im

363 Manfred Seitz, Praxis des Glaubens. Gottesdienst, Seelsorge und Spiritualitit, Gottingen
1978.

364 Manfred Seitz, Die Dauerreflexion (iber Spiritualitit beenden! Entwurf einer Lehre vom
christlichen Leben (Evangelische Aszetik), in: Christian Eyselein/Christel Keller-Wentorf/
Gerhard Knodt/Klaus Raschzok (Hg.), Evangelische Aszetik. Ein Programm macht Schule,
Leipzig 2021, 27—36: 28.

365 Ebd.

366 Beide Zitate: Christian Eyselein/Christel Keller-Wentorf/Gerhard Knodt/Klaus Raschzok, Vor-
wort, in: Dies. (Hg.), Evangelische Aszetik. Ein Programm macht Schule, Leipzig 2021, 5f: 5.

367 Klaus Raschzok, Evangelische Aszetik. Zur Wiederentdeckung einer Disziplin der akademi-
schen Praktischen Theologie und ihrer Forschungs- und Lehrgestalt, in: Christian Eyselein/
Christel Keller-Wentorf/Gerhard Knodt/Klaus Raschzok (Hg.), Evangelische Aszetik. Ein Pro-
gramm macht Schule, Leipzig 2021, 41-71: 60. Selbst ordnen diese sich nicht der Aszetik zu
(vgl. a.a.0., 61).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Programm evangelischer Aszetik angelegt, eine Integration von Theologie und >Spi-
ritualititc auch im Theologiestudium.

Die Nihe bzw. Uberlappung des Zusammenhangs von>Spiritualitit«und Ausbil-
dung zum Subdiskurs >Profil« ist damit offensichtlich. Zugleich reicht dieses Thema
unter der Uberschrift »Aszetik« einerseits iiber den Kontext von >Spiritualitit< und
theologischer Ausbildung hinaus (wie am Subdiskurs >Profil ersichtlich), anderer-
seits bildet er nur einen Teil der Forschung zu »>Spiritualitit« und theologischer Aus-
bildung ab. Denn die Reflexion von >Spiritualitit« und Ausbildung zum Pfarrberuf
erfolgt auch jenseits des spezifischen Forschungsprogramms der Aszetik. Ersicht-
lich wird dies unter anderem am Band »Geistesgegenwart« (202.2), herausgegeben
von Dietrich Korsch und Johannes Schilling, der auch tiber den praktisch-theologi-
schen Spiritualititsdiskurs im engeren Sinn hinausweist. Hier wird der Begriff>Spi-
ritualititc mit dem Untertitel »Spiritualitit in der theologischen Ausbildung und im
Pfarramt« ebenfalls ins Zentrum der Uberlegungen gestellt.

Ubergreifend klingt jedoch ein Motiv an, das die folgende Analyse als zentrale
Denkfigur im Kontext von »Spiritualitit< und Ausbildung zum Pfarrberuf erweist.
So verweist Korsch in seinem Nachwort auf den Ursprung von >Spiritualitit« »Es ist
Gottes Geist selbst, der im Menschenleben seine ausdrucksvolle Gestalt annimmt.
Dessen Gegenwart kann nicht hergestellt werden; auf sie ist nur immer hinzuwei-
3% Hier klingt das Motiv der >Unverfiigbarkeit« an. Das gleiche gilt fiir den
Sammelband »Theologische Ausbildung und Spiritualitit« (2016), herausgegeben

sen.«

von Sabine Hermisson und Martin Rothgangel, der universititstheologische und
kirchenleitende Perspektiven sowie Praxisberichte zu >Spiritualitit« im Theologie-
studium umfasst.>® In seiner abschliefenden Zwischenbilanz markiert Rothgangel
dort den Aspekt der >Unverfiigbarkeit«im Kontext der Verkniipfung von >Spirituali-
tatcund theologischer Ausbildung.*”® Auch im Kontext der Aszetik findet sich dieses
Motiv bei Peter Zimmerling und Klaus Raschzok, wo diese sich mit >Spiritualitit

und theologischer Ausbildung befassen.’”

368 Dietrich Korsch, Gebildete Spiritualitat. Ein kleines Nachwort, in: Ders./Johannes Schilling
(Hg.), Geistesgegenwart. Spiritualitit in der theologischen Ausbildung und im Pfarramt,
Leipzig 2022, 183-187:183.

369 Vgl. Sabine Hermisson/Martin Rothgangel (Hg.), Theologische Ausbildung und Spiritualitit
(Wiener Forum fiir Theologie und Religionswissenschaft 12), Wien 2016.

370 Vgl. Martin Rothgangel, >Spiritualitit<in der Pfarramtsausbildung. Eine kritische Zwischen-
bilanz, in: Sabine Hermisson/Martin Rothgangel (Hg.), Theologische Ausbildung und Spiri-
tualitat (Wiener Form fiir Theologie und Religionswissenschaft 12), Gottingen 2016, 183—191:
185.

371 Vgl. dazu Peter Zimmerling, Integration der Spiritualitit in das Studium der Evangelischen
Theologie, 125—142: 137f und Klaus Raschzok, Evangelische Aszetik: Zur Wiederentdeckung
einer Disziplin der akademischen Praktischen Theologie und ihrer Forschungs- und Lehr-
gestalt, 13—36: 31 Anm. 92. Beide Texte sind veroffentlicht in Ralph Kunz/Claudia Kohli Rei-

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

13


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

5.2 Textgrundlage

Textgrundlage fiir die folgende Analyse bildet zum einen die Monographie von Sabi-
ne Hermisson zur »Spirituellen Kompetenz«, die auf der ausfithrlichen Analyse kirch-
licher Dokumente zur zweiten Phase der theologischen Ausbildung beruht. Zum an-
derenwird ein Aufsatz von Ralph Kunz herangezogen, aus dem zeitgleich zu Hermis-
sons Dissertation erschienenen und von ihr und Martin Rothgangel herausgegebe-
nen Sammelband »Theologische Ausbildung und Spiritualitit« (2016). Kunz befasst
sich hier mit der Frage der Integration von>Spiritualitit«in die erste Phase der theo-
logischen Ausbildung und reflektiert seine diesbeziiglichen Praxiserfahrungen mit
einer Lehrveranstaltung an der Theologischen Fakultit in Ziirich. Den Einstieg zur
nachfolgenden Analyse bildet ein Aufsatz von Jochen Cornelius-Bundschuh, der sich
schon 2012 aus kirchenleitender Perspektive mit der Thematik befasste und dabei
wiederum auf einen Aufsatz von Sabine Hermisson rekurriert.

Die Texte stehen somit in einem engen Verweisungszusammenhang, bearbeiten
das Thema jedoch aus unterschiedlicher Perspektive und mit anderem Fokus. Wih-
rend Cornelius-Bundschuh beide Ausbildungsphasen zum Pfarrberufim Blick hat,
konzentriert sich Kunz auf das Theologiestudium und Hermisson auf das Vikariat
als zweite Ausbildungsphase. Deutlich werden jedoch drei verbindende Denkfigu-
ren: Funktionalitit, Unverfugbarkeit und Freiheit.

Jochen Cornelius-Bundschuh (2012): Vielfalt der Formen

Als Praktischer Theologe und in seiner Funktion der Leitung des Priiffungsamtes
der Badischen Landeskirche verdffentlichte Jochen Cornelius-Bundschuh 2012 den
Beitrag »Auf der Schwelle beten lernen! Zur geistlichen Bildung in der theologi-

372

schen Ausbildung«*”* in einer Festschrift fiir Ulrike Wagner-Rau. Fiir seine Rede
von >Spiritualitit« rekurriert er darin neben Wagner-Rau auf Manfred Josuttis, Co-
rinna Dahlgriin, Sabine Bayreuther und Sabine Hermisson sowie auf einen »EKD-
Text zu den Standards der zweiten Phase der Theologischen Ausbildung«*”, der
>Spiritualitit« zum Thema macht. Dieser Text von Cornelius-Bundschuh bildet den
ersten Zugang zur Frage nach »Spiritualitit und Ausbildung«, der hier untersucht

werden soll.

chenbach (Hg.), Spiritualitat im Diskurs. Spiritualitidtsforschung in theologischer Perspekti-
ve (Praktische Theologie im reformierten Kontext 4), Zirich 2012.

372 Jochen Cornelius-Bundschuh, Auf der Schwelle beten lernen! Zur geistlichen Bildung in der
theologischen Ausbildung, in: Regina Sommer/Julia Koll (Hg.), Schwellenkunde. Einsichten
und Aussichten fiir den Pfarrberuf im 21. Jahrhundert (Ulrike Wagner-Rau zum 60. Geburts-
tag), Stuttgart 2012, 141153 [nachfolgender Kurztitel: Zur geistlichen Bildung].

373 A.a. 0., 142. Fiir den EKD-Text nennt Cornelius-Bundschuh keine Quelle.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2028, 06:42:44,



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Als Ziel seines Textes gibt Cornelius-Bundschuh unter Bezugnahme auf zwei

einschligige Zitate von Wagner-Rau an, »einige Aspekte«*”*

zur geistlichen Bil-
dung im Rahmen theologischer Ausbildung benennen zu wollen. In einem ersten
Abschnitt beschreibt er zunichst, was er unter »geistlicher Bildung« versteht (1.).
Dazu nimmt er auf den bereits erwihnten Text der EKD Bezug, in dem der Be-
griff >Spiritualitit« fillt, und benennt, wo und wie >Spiritualitit in der Ausbildung
zum Pfarrberuf eine Rolle spielt. Fiir ihn ist >Spiritualititc, wie er sie im Kontext
der theologischen Ausbildung versteht, ein Synonym zu >Frommigkeit¢, die es in

Studium und Vikariat zu bilden gilt:

»Sie umfasst einerseits die Entwicklung einer kommunizierbaren Haltung zu
Glaubensfragen etwa in der Auseinandersetzung mit anderen Zugingen zum
Glauben [..]. Zugleich zielt sie darauf, eine Praxis einzuiiben, zu reflektieren und
zu gestalten, in der Glaube Gestalt gewinnt.«*’

Cornelius-Bundschuh selbst spricht deshalb vor allem von Frommigkeit und geist-
licher Bildung. Aber auch der Begriff >Spiritualitit« fillt im Text an den Stellen, wo
Cornelius-Bundschuh nachzeichnet, wie sich diese geistliche Bildung in Studium

(2.) und Vikariat (3.) konkret gestaltet. Das Studium zielt fiir Cornelius-Bundschuh

376

darauf, dass Studierende eine eigene »Praxis des Glaubens«*”° bilden, kritisch re-

flektieren und sich mit anderen Formen von Frommigkeit auseinandersetzen.*” Er
beobachtet bei Studierenden verschiedene Typen von Frommigkeit. Auch nimmt er

Fragen mancher Studierender und die darauf reagierenden Initiativen zur »Ein-

378

tibung in spirituelle Praxis an besonderen Orten«*”® wahr. Schliefllich benennt er

die besonderen Chancen des Gemeindepraktikums im Hinblick auf geistliche Bil-

379 Im Vikariat erfolgt diese nach Cornelius-Bundschuh vor allem als Bildung

380

dung.
durch das geistliche Leben »vor Ort«**°, welches wiederum durch »geistliches Le-
ben<®® im Predigerseminar erginzt wird. Auf diese Weise lernen die angehenden
Pfarrer*innen den fiir ihren Beruf erforderlichen »spezifischen Umgang«*®* mit ih-
rem eigenen geistlichen Leben und dem anderer, um schlief8lich »ihre eigene From-

migkeit und die der verschiedenen Offentlichkeiten, in denen sie titig sind, jeweils

374 A.a. 0,141

375 A.a.0.,143 [im Original teilweise hervorgehoben].

376 A.a.0.,147.

377 Vgl.a.a.0,147f.

378 A.a.0.,148.

379 Vgl.a.a.0,150.

380 A.a.0O.,151.

381 A.a.0.,152.

382 Ebd. Es geht darum, in privaten und verschiedenen 6ffentlichen Kontexten Frommigkeiten
professionell zu gestalten (vgl. a.a.0., 152f).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

15


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

angemessen gestalten<*®* zukénnen. Im Erleben und Gestalten, durch »reflektierte

384 und in der Auseinander-

und kritisch-methodisch verantwortete Frommigkeit«
setzung mit der Vielfalt anderer Formen erfolgt geistliche Bildung zu einer Frém-
migkeit, die sich »bewihren«®® kann und »6ffentlich und auftragsgemif vertre-

386 werden kann.

ten«
Insgesamt grenzt sich Cornelius-Bundschuh eher von der Rede von >Spiritua-
litdtc ab, verwendet den Begriff jedoch auch in bestimmten Kontexten, die gerade

aufgrund dieser Spannung aufschlussreich fiir seine Rede von >Spiritualitit« sind.

Ralph Kunz (2016): Wechselwirkung
Als Inhaber des Lehrstuhls fiir Praktische Theologie an der Universitit Zirich ist
Ralph Kunz leitendes Mitglied am dortigen »Forschungszentrum Spiritualitit«. In
diesem Kontext gab er 2012 mit Claudia Kohli Reichenbach den Sammelband »Spi-
ritualitit im Diskurs« heraus. Er selbst diskutiert diesen Titel in einem Beitrag un-
ter gleicher Uberschrift.*®” 2016 verdffentlichte er dann im Sammelband »Theologi-
sche Ausbildung und Spiritualitit« von Sabine Hermisson und Martin Rothgangel
einen Beitrag zum Zusammenhang von >Spiritualititc und Theologiestudium, der
die Grundlage fiir die folgende Analyse bildet.>*®

Als »reflektierter Erfahrungsbericht«<®® {iber die von ihm mitverantwortete
Lehrveranstaltung im Wahlpflichtbereich des Grundstudiums der Theologie an der
Theologischen Fakultit Ziirich nimmt Kunz nach einer thematischen Einfithrung
zunichst historische Perspektiven auf und stellt dann die Lehrveranstaltung selbst
genauer vor. Abschlieflend reflektiert er, »wie wir in Ziirich akademische Bildung
und Spiritualitit oder Leben und Glauben zu verbinden suchen«**°. Damit wird
deutlich, worin fiir Kunz die inhaltliche Zielsetzung besteht: Es geht ihm darum,
Studium und >Spiritualitit« miteinander zu verkniipfen.

Eine explizite Definition von >Spiritualitit« liefert Kunz dabei nicht. Der Bereich
dessen, was er unter >Spiritualitit« versteht, lisst sich dennoch umreifen. Denn in

383 A.a.0,153.

384 A.a.0,147.

385 Ebd.

386 A.a.0.,151.

387 Siehe oben Kap. I.2.

388 Ralph Kunz, »Wie ein Baum gepflanzt an den Wasserbéchen.« Der Psalter als Erfahrungs-
raum fiir studentische Spiritualitat, in: Sabine Hermisson/Martin Rothgangel (Hg.), Theolo-
gische Ausbildung und Spiritualitat, Gottingen 2016,163—179 [nachfolgender Kurztitel: Erfah-
rungsraum].

389 Kunz, Erfahrungsraum, 164.

390 A.a.0O.,165.

391 Vgl.a.a.0,163f.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Kunz’ Text gewinnt der Begriff zum einen in der Gegeniiberstellung zum »akademi-

392

schen Studium«*** an Kontur. Zum anderen verbindet Kunz den Begriff mit einem

Anliegen von Studierenden, das er so beschreibt:

»Aber es gibt einen spirituellen Hunger. Fiir diesen haben wir keinen addqua-
teren Ausdruck als >Spiritualitdte Frommigkeit ist zu stark, Religiositat ist zu
schwammig und Ceistlichkeit zu romisch-katholisch. [..] Gefragt ist ein indivi-
dueller Erfahrungs- und Entdeckungsraum mit dem Angebot einer diskreten
Begleitung.<*%

Diese Beobachtung und die Annahme einer positiven Wechselwirkung zwischen
akademischer Bildung und »Spiritualitit<bildet fiir Kunz die argumentative Grund-
lage fiir die Einfithrung der entsprechenden Lehrveranstaltungen im Bachelor-
Studium der Theologie, die er im Text vorstellt und reflektiert. Im Anschluss an
deren ausfiihrliche Begriindung und Deutung fasst er abschliefend >Spirituali-
titc als »bildungsbewusste praktizierte Theologie«***. Dabei votiert Kunz fiir ein
»Kompetenzengeflecht«**, das die Dimensionen »Wissenschaft, Leben und Glau-

ben«3 96 397

integriert, wie es »umfassend verstandene Bildung«**” anstrebt. So trigt
das Theologiestudium fiir Kunz »zur Religionsfihigkeit der Kirche«**® bei.

In der Argumentation von Kunz ist >Spiritualititc also ein bedeutender Aspekt
der theologischen Ausbildung und leistet so einen grundlegenden Beitrag dazu,

dass Kirche iiberhaupt Kirche sein kann.

Sabine Hermisson (2016): Funktionalitat

Sabine Hermisson, Pfarrerin und Religionspiddagogin, analysiert in ihrer Disserta-
tion »Spirituelle Kompetenz« (2016) die aktuellen Ausbildungsleitlinien der luthe-
rischen, reformierten und unierten Kirchen im deutschsprachigen Raum auf ihre
Verwendung des Begriffs >Spiritualitit< hin.**® Die Dissertation sowie ihre zahlrei-

392 A.a.0.,164.

393 A.a.0.,170.

394 A.a.0.,179 [im Original hervorgehoben].

395 Ebd.

396 A.a.0.,178.

397 A.a.0.,179.

398 Ebd.

399 Vgl. Sabine Hermisson, Spirituelle Kompetenz. Eine qualitativ-empirische Studie zu Spiri-
tualitat in der Ausbildung zum Pfarrberuf (Arbeiten zur Religionspaddagogik 60), Gottingen
2016, 15. Hermisson untersucht kirchliche Ausbildungspléne und Beurteilungsraster der ers-
ten und zweiten Ausbildungsphase zum Pfarrberuf im deutschsprachigen Raum, wobei je-
weils die Textabschnitte zum Tragen kommen, die sich mit>Spiritualitdt«befassen. lhre theo-
retischen Grundfragen fokussiert sie dazu auf die zwei Bereiche »Spiritualitdt als Thema der
Ausbildung« sowie »Férderung von Spiritualitit in der Ausbildung« (a.a.0., 16 [im Original

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

n7


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n8

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

chen kiirzeren Texte sind zentrale Referenzen im praktisch-theologischen Diskurs,
wenn der Themenkomplex >Spiritualititcund Ausbildung zum Pfarrberuf diskutiert
wird.

Der Anlass fiir Hermissons Beschiftigung mit >Spiritualitit< in der kirchlichen
Ausbildung liegt in ihrer Beobachtung, dass Kirchenleitungen in ihren Ausbil-
dungsrichtlinien Impulse zur Integration von >Spiritualititc geben.*® Daraus
ergibt sich die Frage, was unter >Spiritualitit« im spezifischen Kontext von Aus-
bildung zu verstehen und wie entsprechend mit ihr umzugehen ist. Mit ihrer
Dissertation kniipft Hermisson also an »die aktuellen Impulse aus der kirchlichen

*°l an und untersucht, wie es zur Rede von >Spiritualitit< in

Ausbildungspraxis«
diesen Dokumenten kommt, welche theologischen und pastoralen Annahmen
damit verkniipft sind und was >spirituelle Kompetenz« genau bezeichnet.** Dabei
zielt Hermisson darauf, ausgehend von der Analyse der Ausbildungsdokumente
im Hinblick auf >Spiritualitit« den theologischen Konsequenzen der Rede von
>Spiritualitit« im Hinblick auf Theologieverstindnis und Amtsverstindnis nachzu-
gehen.** Die theoretische Basis ihrer Arbeit bilden theologische Voriiberlegungen
zu gesellschaftlichen, begriffsgeschichtlichen und theologie-historischen Bedin-
gungen rund um >Spiritualitit« (Kap. 1). Auf Methodik (Kap. 2) und Ergebnisse (Kap.
3) folgt die abschlieflende Diskussion zum Begriff >spirituelle Kompetenz< anhand
der Aspekte »Funktionalitit« und »Spiritualitit« (Kap. 4).

Thr Spiritualititsverstindnis definiert Hermisson zunichst sehr offen als
»einen weit gefassten christlichen Spiritualititsbegriff«***. Dieser »schliefit so-
wohl Spiritualitit als Haltung als auch spirituelle Praxis ein und umfasst damit
so unterschiedliche Vorstellungen wie >gelebter Glaubes, »personliche Praxis des
Glaubens« oder sreligidse Praxis«*®. In dem auf diese Weise umrissenen Feld an
Bedeutungen spiegelt sich, dass Hermisson in erster Linie theologische Autorin-
nen als Gewihrsleute fir ihr Spiritualititsverstindnis heranzieht. Die Unschirfe
des Begriffs innerhalb wie auflerhalb von Kirche und Theologie benennt sie zwar,

integriert sie jedoch nicht in ihre eigene Definition.**®

hervorgehoben]). Vgl. dazu auch meine Rezension: Katja Dubiski, Rez. zu Sabine Hermis-
son, Spirituelle Kompetenz, Géttingen 2016 und Sabine Hermisson/Martin Rothgangel (Hg.),
Theologische Ausbildung und Spiritualitit, Gottingen 2016, in: ThLZ 143,5 (2018), 547-549.

400 Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 49.

401 A.a.O,15.

402 Vgl.a.a.0,13.

403 Vgl.a.a.0,15.

404 A.a.0,32.

405 Ebd.

406 Vgl.a.a.0, 28-32. Das liegtin ihrer Fragestellung zur kirchlichen Ausbildungspraxis begriin-
det, fiihrt allerdings zu einer weitgehenden Ausblendung von Begriffsaspekten der angel-
sichsischen Traditionslinie (vgl. a.a.0., 27f).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Die Ergebnisse ihrer Studie fasst Hermisson in vier Punkten zusammen:
Erstens stellt sie fest, dass >Spiritualitit« fast durchgingig mit Wortern aus dem
Begriffsfeld »konnen« verbunden wird, wobei die Zuordnung von >Spiritualitit
und >Kompetenz«< »in einer eigentiimlichen Schwebe«*” bleibt. Im Hinblick auf
>Spiritualitit« werden in den meisten Dokumenten mit dieser Kombination die ak-
tive Seite und die Kommunikation von >Spiritualitit« betont.**® Zweitens zeigt sich,
dass die funktionale Perspektive auf>Spiritualitit«in der Ausbildung, d.h. ein Spiri-
tualititsverstindnis »von den Anforderungen der kiinftigen Berufsaufgabe her«**,
ein »Proprium der evangelischen Ausbildung des deutschen Sprachraum[s]«* ist.
Drittens stellt Hermisson fest, keine ausgearbeitete theologische Begriindung fiir
sspirituelle Kompetenz« in der kirchlichen Ausbildung gefunden zu haben. Auch
das Verhaltnis von >Spiritualitit« und Theologie wird ihrer Beobachtung nach nicht
reflektiert.*" Die Frage nach der Férderung spiritueller Kompetenz zeigt viertens,
dass sich inhaltliche Spannungen zwischen der funktionalen Fokussierung der Aus-
bildungsleitungen und der eigen-sinnigen >Spiritualitit« externer Kursleitungen
ergeben.*?

Insgesamt ist damit bei Hermisson die Rede von >Spiritualitit« vor allem durch
ihre skeptische bzw. kritische Argumentation geprigt, was eine rein funktionale

Konnotation von »>Spiritualitit« angeht.
5.3 Argumentationslinien und Denkfiguren

In der Gesamtbetrachtung der Argumentationslinien im Hinblick auf die Rede von
>Spiritualitit« im Kontext der Ausbildung zum Pfarrberuf erweisen sich drei Denk-
figuren in den analysierten Texten als zentral. Dabei sind die Aspekte der Unver-
fiigbarkeit und der Freiheit eng miteinander verbunden, wihrend die funktionale
Begriindung fir die Rede von »>Spiritualitit« in allen drei Texten deren Rahmen bil-
det.

407 A.a.OQ,215.

408 Vgl.a.a.0,,131f.215. Personliche Spiritualitit ist im Vergleich dazu in den analysierten Doku-
menten deutlich weniger wichtig (vgl. a.a.0., 130).

409 A.a.O., 216.

410 A.a. 0, 217. Vgl. dazu auch a.a.0., 186.214. Denn iber die bislang benannten Quellen hin-
aus analysiert Hermisson »Umfeldtexte« (a.a.0., 84), d.h. ergdnzende Texte kirchenleitender
Gremien und Einzelpersonen, sowie dariiber hinaus Paralleltexte der rémisch-katholischen,
der lutherischen Kirche in den USA sowie der anglikanischen Kirche von England (vgl. a.a.0,,
87f). Dieser Aufdenvergleich ermoglicht Hermisson, die differenzierten inner-evangelischen
Ergebnisse starker in ihrer Gemeinsamkeit erkennen und darstellen zu kénnen.

411 Vgl. a.a.0,, 219. Es »finden sich keine soziologischen, bildungstheoretischen oder pastoral-
theologischen Uberlegungen, die dem Kontext >spiritueller Kompetenz< zuzuordnen sind«
(a.a.0.,107).

412 Vgl.a.a.0,165f.219.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

19


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

5.3.1 Funktionalitat

Mit ihrem Fokus auf Funktionalitit arbeitet Hermisson einen Aspekt heraus, der in
allen hier analysierten Texten von Bedeutung ist: Alle drei Autor*innen sehen den
Anlass fiir ihre Bearbeitung des Themas in der Nennung von »>Spiritualitit« durch
andere - sei es durch Kirchenleitungen (Cornelius-Bundschuh, Hermisson) oder
durch Studierende (Kunz). Bei allen Unterschieden im Detail ist die Verkniipfung
von »Spiritualitit« mit >Funktionalitit« das verbindende Element der Argumenta-
tionen. Da Hermisson am ausfithrlichsten auf die Dimension der Funktionalitit
im Zusammenhang von>Spiritualitit«und Ausbildung zum Pfarrberuf aufmerksam
macht, bildet ihre Argumentation den Ausgangspunkt der Darstellung.

Fiir Hermisson ist die weite Verbreitung der Rede von >Spiritualitit« in den Aus-
bildungsrichtlinien der Kirchen der Anlass fiir ihre Frage nach >Spiritualitit«. Neben
diesem formalen Grund ist es vor allem ein inhaltlicher Aspekt - die Spannung zwi-
schen >Spiritualititc und Funktionalitit, die fiir Hermisson »einiges Konfliktpoten-
tial birgt«*?
ihr als Gegensatz herausgearbeitete Begriffspaar von funktionalem Amtsverstind-
nis und >Spiritualitit« bei zeitgleich zunehmender Rede von >Spiritualitit« in den
Ausbildungsrichtlinien, das die Grundlage fiir ihre Deutung von >Spiritualitit« bil-

—,anhand dessen sie>Spiritualitit« weiter konturiert. Es ist also das von

det.*",Spiritualitit<ist eines der Aufgabenfelder im Pfarrberuf, weshalb diese auch
in die Ausbildung zu integrieren ist.

Auch fur Cornelius-Bundschuhs Rede von »Spiritualitit« ist es ein Impuls von an-
derer - in diesem Fall von praktisch-theologischer und von kirchlicher — Seite, der
Anstof3 zur Bearbeitung der Thematik gibt. Es handelt sich um die Rede von der
Notwendigkeit persénlicher Glaubenspraxis von Pfarrer*innen, wie sie bei Ulrike
Wagner-Rau* und im EKD-Text unter der Uberschrift »geistliche Bildung«*® zum
Ausdruck kommt. Cornelius-Bundschuh verdeutlicht, auf wie vielfiltige Weise der
Begriff und das Thema »Spiritualitit« dariiber hinaus insbesondere auch in der Pra-
xis der Ausbildung eine Rolle spielen. Bereits hier deutet sich an, dass fiir seine ei-
gene Argumentation rund um >Spiritualitit« die Vielfalt ihrer Formen entscheidend
ist. Er hebt hervor, dass die Rede von »Spiritualitits, wie sie bei der EKD und in ver-
schiedenen Ausbildungszusammenhingen auftaucht, deshalb bedeutsam ist, weil
»geistliche Bildung« und »Frommigkeit« als Ausdruck der »persénlichen Praxis des

413 A.a.0,232.Vgl.dazu auch a.a.0,12.

414 Dass sich hier der Zugang zu >Spiritualitit< als durchgehend funktional erweist, entspricht
aus theologischer Perspektive der »Funktionalitit des evangelischen Pfarramtes« (a.a.0.,
225).

415 Er verwendet die Worte »miissen« und »brauchen« (Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen
Bildung, 141 unter Verweis auf Ulrike Wagner-Rau, Auf der Schwelle. Das Pfarramt im Pro-
zess kirchlichen Wandels, Stuttgart 2009, 134).

416 Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen Bildung, 142. Zur Quellenlage s. oben Kap. [l Anm. 373.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Glaubens«*7 der angehenden Pfarrer*innen so iiberhaupt in die theologische Aus-
bildung integriert werden.*® Nur durch diese Integration kann das Ziel der ange-
messenen und professionellen Gestaltung von Frémmigkeit(en) erreicht werden.*?
>Spiritualitit« im Kontext der Ausbildung zum Pfarrberuf in beiden Ausbildungs-
phasen ist damit auch bei Cornelius-Bundschuh eng mit Funktionalitit verbunden.

Kunz schlieRlich stellt die Annahme, dass eine Spannung zwischen Bildung und
>Spiritualitit« besteht, als argumentativen Ausgangspunkt vor. Er beschreibt, wie
diese Spannung seit Zwingli durch eine deutliche Trennung von Studium und »Spi-
ritualititc und eine Akzentuierung kognitiven Wissens anstelle praktizierter >Spiri-
tualitit« gestaltet wurde.**° Diese Trennung allerdings kann den »spirituellen Hun-

41 den Kunz bei Studierenden wahrnimmt, nicht befriedigen. Deshalb kon-

ger«
trastiert er diese Trennung mit dem Bild der Baugeschichte des Theologischen Se-
minars in Zirich, wo auf die Mauern des alten Kreuzgangs die heutige Bibliothek
gebaut wurde.*”* Mit dem Begriff der Wechselwirkung beschreibt er anschlieRend
in abstrakter Weise, was bei einer gelungenen Verbindung beider im Sinne des ge-
nannten Bildes geschehen wiirde: Eine Wechselwirkung zwischen akademischem
Studium und >Spiritualitit« wiirde sich sowohl auf das akademische Studium selbst
als auch in der spiteren Ausiibung des Pfarrberufs positiv auswirken.*** Hier wird
die enge Verbindung von Funktionalitit und »Spiritualitit« auch bei Kunz deutlich.
Ganz am Ende des Textes weitet er dies dariiber hinaus noch auf die Bedeutung von
>Spiritualitit« fiir die Kirche als Ganze aus: »Nur so, als umfassend verstandene Bil-
dung [d.h. unter Beriicksichtigung von »Spiritualitit¢; K. D.], kann das Theologie-
studium seinen Beitrag zur Religionsfihigkeit der Kirche leisten.«*** Als Teil der
Wechselwirkung, zu der es in der pastoralen Ausbildung kommen soll, verbindet
Kunz »>Spiritualititc also in doppelter Weise mit Funktionalitit: Diese Verbindung
gilt sowohl fiir den Pfarrberuf selbst, als auch fiir die Folgen pastoraler Kompetenz
fiir Einzelne wie fur die Kirche insgesamt.

417 Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen Bildung, 142.

418 Unter>Frommigkeitcsieht er akzentuiert die Rolle der Pragung, der personlichen Gebunden-
heit und der regelméRigen Pflege von Frommigkeit in ihrer praktischen Gestalt stéarker be-
tont (vgl. a.a.0.,143).

419 Vgl.a.a.0,153.

420 Vgl. Kunz, Erfahrungsraum, 165f. Kunz schreibt explizit vom »Ubersetzen« statt »Singen und
Betenc, das im Studium eingelbt wird (beides a.a.0., 168), und auch: »Zugespitzt hiefd das
neue Programm: lieber gute Bildung als schlechte Spiritualitat« (a.a.0., 166).

421 A.a.0.,170.

422 Vgl.a.a.0,178f.

423 Vgl.a.a.0,163f.

424 A.a. 0., 179 unter Verweis auf Christian Albrecht, Bildung in der Praktischen Theologie, Tii-
bingen 2003, 202—204.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

121


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Damit bildet>Funktionalitit<insgesamt in den analysierten Texten ein zentrales
Grundmuster fiir die Argumentation zum Zusammenhang von >Spiritualititc und
Ausbildung. Dies bestitigt einerseits die Ergebnisse von Hermisson und weitet sie
andererseits iber den Kontext der Ausbildungsrichtlinien hinaus. Die Denkfigur
»Funktionalitit« findet sich sowohl bei Kunz, der sich dezidiert nur mit der ersten
Ausbildungsphase, dem Theologiestudium, befasst, als auch bei Cornelius-Bund-
schuh, der dem Begriff >Spiritualitit« durchaus kritisch gegeniibersteht.

5.3.2 Unverfiigbarkeit

Der Aspekt der Funktionalitit ist mit einer weiteren gemeinsamen Denkfigur ver-
kntipft, denn>Spiritualitit<ist bei allen drei Autor*innen mit>Unverfigbarkeit<kon-
notiert.

So zitiert Cornelius-Bundschuh bereits im ersten Abschnitt seines Aufsatzes ne-
ben dem EKD-Text auch Manfred Josuttis, Sabine Hermisson und Jan Hermelink,
die alle deutlich machen, dass Frémmigkeit bzw. >Spiritualitit« als angestrebtes Ziel
geistlicher Bildung unverfiigbar ist. Der Text der EKD selbst erwihnt zwar nicht
den Begriff>Spiritualitit¢, betont laut Cornelius-Bundschuh jedoch das Wirken Got-
tes, durch das geistliche Bildung »der Steuerbarkeit und der Messbarkeit entzogen
ist«**®. Cornelius-Bundschuh selbst schlief3t mit der expliziten Rede von >Spiritua-
litdt« an Josuttis an: »Spirituelle Praxis lisst sich nach evangelischem Verstindnis
nicht normieren und instrumentalisieren und nur unter Vorbehalt als Ausbildung
organisieren.«*** Noch iiber die Unverfiigbarkeit von Bildung hinaus ist es fogllich
gerade geistliche Bildung bzw. die Bildung von Frommigkeit bzw. von >Spirituali-
tit¢, deren Gelingen unverfiigbar ist.

Bei Kunz nimmt der Aspekt der Unverfiigbarkeit einen noch deutlich zentrale-
ren Platz ein. Denn bei ihm impliziert die These von der Wechselwirkung zwischen
Studium (geiibt wird z.B. das Psalmenbeten) und >Spiritualitit« (Studierende wer-
den durch das Psalmenbeten geprigt), dass die Rede von>Spiritualitit« einen Akzent
auf gottliches Wirken setzt: Kunz spricht hier im Anschluss an Gerhard Ebeling und

427

Paul Ricceur von der »Stimme, die in und aus den Texten ruft«**” und vom Worter-

#28 Esverstirkt sich dabei der Eindruck, dass >Spi-

eignis als »Geschenk des Textes«
ritualitit« fiir Kunz eine Haltung ist, die in den unterschiedlichsten Bereichen zum

Tragen kommt: im »spirituellen Hunger«**?, im »tief spirituellen Eindruck«*°, in

425 Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen Bildung, 143.
426 A.a.0.,144.

427 Kunz, Erfahrungsraum, 178.

428 Ebd.

429 A.a.O.,170.

430 A.a.0.,173.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

der literarischen Begegnung mit »spirituellen Menschen«*", iiber »spirituelle Er-

fahrungen und Erkenntnisse«*”

, als »spirituelle Verbindung von Leben und Glau-
ben«*** und »in der spirituellen Lektiire«***. Inhaltlich geht es in jeder dieser Wort-
kombinationen letztlich darum, sich »ansprechen zu lassen«**. Kunz betont, dass
im Prozess der Wechselwirkung zwischen akademischem Studium und >Spirituali-
tit« bei der Bibellektiire in den Lehrveranstaltungen Studierende gleichzeitig »Sub-

#6 sind. Die Denkrichtung dessen, warum und wie

jekte und Objekte ihres Lernens«
Kunz auf>Spiritualitit« rekurriert, ist demnach die Unverfugbarkeit, aufgrund de-
rer sich >Spiritualitit« weder bewirken oder hervorrufen noch priifen lisst.*” Die-
ser Aspekt wird im Zusammenhang von Bildung und >Spiritualitit«von Kunz als das
entscheidende Kennzeichen konturiert, das »Spiritualitit< ausmacht.

Auch bei Hermisson markiert die Rede von >Spiritualitit< den Aspekt der Unver-
fiigbarkeit. Wie bereits dargestellt, argumentiert sie, dass >Spiritualitit< im Kon-
text kirchlicher Ausbildung zum Pfarrberuf hauptsichlich durch die Verhiltnisbe-
stimmung zu Funktionalitit an Kontur gewinnt. Das Gegeniiber von >Spirituali-
tit« und Funktionalitit spitzt Hermisson zu, indem sie einerseits >Spiritualitit« im
Anschluss an Schleiermacher eng mit (Zweck-)Freiheit assoziiert ("Raumc, »Spiel,
»Fest«*®). Zugleich soll jedoch >Spiritualitit« andererseits »in ein funktionales Aus-

439 ;

bildungskonzept«*’ integriert werden. Die Verkniipfung beider Pole gelingt auf Ba-

sis der protestantisch-theologischen Denkfigur der »Hochschitzung der Unverfiig-

441

barkeit des Geistes«**°. Bietet Kirche als Institution den »Rahmen«** hierfiir, dann

»entsteht ein Raum fiir Spiritualitit«*.
Die Rede von »Spiritualititc ist damit bei allen drei Autor*innen eng mit dem

Aspekt der>Funktionalitit«verbunden, der Begriff selbst mit>Unverfiigbarkeit«kon-

notiert.

431 A.a.0,175.

432 A.a.0,176.

433 A.a. 0,177 [im Original teilweise hervorgehoben].
434 A.a.0,178.

435 A.a.0.,177 [im Original hervorgehoben].

436 A.a.0.,176.

437 Vgl. ebd.

438 Vgl. Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 236f unter Bezug auf Friedrich Schleiermacher.
439 A.a.0,239.

440 A.a. 0, 249.

441 Vgl.a.a.0, 247f.

442 A.a.0, 249.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

123


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

5.3.3 Freiheit

Zur >Unverfiigbarkeit« tritt dariiber hinaus die Denkfigur >Freiheit«.
Cornelius-Bundschuh weitet mit seiner Rede von »Spiritualitit< implizit den Blick

tiber Kirche und Religion hinaus, ohne spezifische Formen von »Spiritualitit<als an-

gemessener im Vergleich zu anderen zu bewerten.** Dazu passt, dass er mit »Spi-

444

ritualitit der Zeit«*** ein Gegenstiick »zur kirchlichen Tradition«** konstruiert, die

46 abzugleichen gilt, damit Pfarrer*innen

447

es beide mit »der eigenen Frommigkeit«
»professionell an den Schwellen zwischen innen und auflen«**’ arbeiten und das
heif3t Frémmigkeit in der Vielfalt der Situationen »jeweils angemessen gestalten«*?
konnen. Die Rede von >Spiritualitit« entspricht also der notwendigen Verbindung
von Riumen innerhalb und aufSerhalb der Kirche.** Die geistliche Bildung von Pfar-
rer“innen zielt dabei auf professionelle Arbeit, die »andere Menschen aus ihrem
Zweifelin den Glauben und aus der Bindung an die eigene Gruppe in den Leib Chris-

45 fithrt und ist damit funktional konnotiert.

ti«

Eng verkniipft ist die Rede von >Spiritualitit< bei Cornelius-Bundschuh in die-
sem Zusammenhang mit »fremdenc, »neuenc, »anderen« und »unterschiedlichen«
Formen geistlichen Lebens.*"

in der Argumentation an den Stellen zu, wo Cornelius-Bundschuh auf geistliches

Der Begriff der »Formen geistlichen Lebens« nimmt

Leben in der Gemeinde und in der Kirche insgesamt — im Praktikum und im Vi-
kariat — zu sprechen kommt.** So wird deutlich, dass es Cornelius-Bundschuh bei
seiner Rede von >Spiritualitit« um die Auseinandersetzung mit und die Gestaltung
von Vielfalt im Blick auf geistliches Leben geht. Die beiden Metaphern, die er im
Text verwendet, stirken diese These: Dies ist zum einen der Anschluss an Wagner-

443 Vgl. Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen Bildung, 147: »Sie lassen sich auf Cestalten christ-
licher Frommigkeit ein, aber auch auf religiose Haltungen und Praktiken in anderen Reli-
gionen.« Dariiber hinaus konnotiert er>Spiritualitat< an zwei Stellen mit dem Buddhismus:
»Rickzug in ein buddhistisches Zen-Kloster« (a.a.0., 149) und »Impulse aus Asien« (a.a.0.,
152).

444 A.a.0.,150.153.

445 A.a.0,153.Vgl. aucha.a.0,150.

446 A.a.0.,150.

447 A.a.0,153.

448 Ebd.

449 Diesem Anliegen der Offnung nach auen entspricht auch, dass Cornelius-Bundschuh die
Vielfaltstudentischer>Frommigkeit<bzw. >Spiritualititc positiv bewertet wissen will, statt de-
ren vergangene Homogenitit zu betrauern (vgl. a.a.0., 144f).

450 A.a.0.,153.

451 Alle Begriffe a.a.0.,142.148.

452 Vgl.a.a.0, ab1s0.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

453 454

Raus Rede von der »Schwelle«** und zum anderen die Rede vom »Leib Christi«
— es geht um die Vielfalt der Riume, zwischen denen sich Pfarrer*innen bewegen,
sowie um die verschiedenen Glieder am Leib Christi. Und diese Vielfalt der Formen
zielt nach Cornelius-Bundschuh auf »Freiheit«*’, da die unterschiedlichen Riume
zuunterschiedlichen Perspektiven fithren: »Dadurch werden die Vikarinnen und Vi-
kare in der fiir die evangelische Frémmigkeit grundlegenden Freiheit bestirke«**.
Auch bei Hermisson stehen >Spiritualitit., Unverfiigbarkeit und Freiheit in ei-
nem engen Zusammenhang. Dabei wird wie bereits dargestellt >Spiritualitit«in der
Theologie — im Unterschied zu Spiritualititsdiskursen in Medizin und Psychologie
- »hiufig als emphatische[r] Gegenbegriff zu Funktionalitit«*” verwendet. Fiir
Hermisson ist zur Deutung der theologischen Rede von »>Spiritualitit« deshalb
Schleiermachers Verstindnis des Gottesdienstes als darstellendes Handeln hilf-
reich,”® durch das sie >Spiritualitit«als »Raum der Freiheit«*® versteht, der wie ein

Fest seinen Zweck in sich selbst tragt. Daraus folgt fiir sie:

»Spiritualitatist nur dort lebendig, wo sie nicht durch einen dufleren Zweck —wie
den der Berufsqualifizierung—bestimmtwird. Spiritualitit|4sst sich nicht von Kir-
chenleitungen verordnen, ohne an Lebendigkeit und Authentizitit zu verlieren

und zu einer bloRen Pflichtiibung zu verkiimmern.«*°

Fiir die daraus entstehenden Konflikte zwischen »>Spiritualitit« und funktionalem
Ausbildungskonzept hinsichtlich Zweckfreiheit, aktiven oder passiven Aspekten
von »>Spiritualitit« sowie Einbindung in die Institution Kirche sieht Hermisson

461 yon Funktionalitit

die Losung darin, »zumindest eine teilweise Integration«
und >Spiritualitit« zu priifen. Denn das Zusammenspiel von Funktionalitit und
>Spiritualititc in der kirchlichen Ausbildung zum Pfarrberuf scheint ihr genau
da méglich, wo Kirchenleitungen die Rahmenbedingungen fir die Entwicklung

spiritueller Kompetenz schaffen, ohne selbst die direkte Steuerung in die Hand zu

453 A.a.0.,141.153.

454 A.a.0.,148.153.Vgl.auch a.a.0.,152. Er hat dabei die Volkskirche vor Augen: »Die Volkskirche
als 6ffentliche Praxis des Evangeliums lebt von der Verschiedenheit der Gaben, auch im Be-
reich der Frommigkeit. Auf dem Weg ins Pfarramt kommt viel darauf an, zu entdecken, was
dem Leib Christi fehlen wiirde ohne meine oder ohne die Frommigkeit anderer« (a.a.0.,148).

455 A.a.0.,151.

456 Ebd.

457 Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 234. Sie zitiert hier u.a. die protestantischen Theolo-
gen Christian Méller, Michael Meyer-Blanck, Jochen Cornelius-Bundschuh und Ulrich Kértner
(vgl. a.a.0., 233f).

458 Vgl.a.a.0., 236f.

459 A.a.0,237.Vgl. dazu den gesamten Zusammenhang a.a.0., 235-238.

460 A.a.0O., 239.

461 A.a.0, 242.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

125


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

nehmen.*** So bleibt Raum fiir das »institutionskritische Potential von Spirituali-
tit«*®*. Daran anschliefRend fasst Hermisson auch ihr Verstindnis von >Spiritualitit<
praziser. »Spiritualitit< hat fiir sie drei Dimensionen: »Zweckfreiheit, Passivitit und

kritisches Potential«*®*.

>Spiritualititc trigt damit auch bei Hermisson neben der
Unverfugbarkeit die Konnotation der >Freiheit«.

Schliefdlich findet sich diese Konnotation auch bei Kunz, wenn auch deutlich
weniger prominent. Zum Bericht iiber den eigenen Lernweg der Studierenden
vor ihrer Lerngruppe betont er: »Das oberste Prinzip fiir diesen Teil der Ubung
heift Freiheit«*®. Dies deckt sich damit, dass die Lehrveranstaltung im Wahl-

t* und Kunz sie als

pflichtbereich des Studiums verortet und daher freiwillig is
»Einladung«*’

konkreten Durchfithrung und auf das Verhalten oder die Haltung der Studieren-

verstanden wissen will. >Spiritualitit« ist foglich nicht nur in der

den bezogen mit >Freiheit« konnotiert, sondern auch, was ihre Thematisierung
insgesamt im Studium betrifft.

b.4 Zwischenfazit

Insgesamt wird deutlich, dass der Begriff >Spiritualitit« bei allen drei Autor*innen
dazu dient, Aspekte der Praxis des Glaubens in der Ausbildung zum Pfarrberuf zu
thematisieren, da diese zum Pfarrberuf dazu gehéren. >Spiritualitit« ist also mit
Funktionalitit verbunden, wie insbesondere Hermisson betont. Kunz begriindet dies
damit, dass Kirche dadurch religionsfihig sei und bleibe. Fiir ihn geht es um ei-
ne Wechselwirkung zwischen personlicher»>Spiritualitit«und akademischem Studi-
um, weshalb er selbst eine entsprechende Lehrveranstaltung zur Verkniipfung von
>Spiritualitit« und Wissen bereits im Studium anbietet. Cornelius-Bundschuh be-
griindet die Thematisierung von geistlicher Bildung mit der professionellen Gestal-
tung des Pfarrberufs, der das Ziel verfolgt, Glauben und christliche Gemeinschaft
zu stirken. In der Ausbildung gelernt werde die geforderte professionelle Gestal-
tung von Frommigkeit bzw. geistlichem Leben in der Auseinandersetzung mit der
Vielfalt der Formen geistlichen Lebens. Der Begrift der >Spiritualitit«ist fiir ihn eng
mit dieser Vielfalt verbunden.

Unterschiede, die sich neben dieser zentralen gemeinsamen Denkfigur der
sFunktionalitit« in den Argumentationslinien ergeben, konnen tiber die unter-
schiedliche Akteurperspektive der drei Autor*innen gedeutet werden. So nehmen

462 Vgl.a.a.0, 250.
463 A.a.0.,249.
464 Ebd.

465 A.a.0.,173.
466 Vgl.a.a.0.,164.
467 A.a.0.,178.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Kunz und Cornelius-Bundschuh im Unterschied zu Hermisson die Position der
Lehrenden bzw. Ausbildenden fiir den Pfarrberuf ein. Vor diesem Hintergrund
ist nachvollziehbar, dass beide Autoren Argumente fir die Berechtigung einer
Thematisierung von »>Spiritualitit« bzw. >geistlichem Leben< nennen. Hermisson
setzt diese Thematisierung — ihrem Material entsprechend — schon voraus. Sie zielt
deshalb stirker auf die Frage, was bei einer Thematisierung von »>Spiritualitit« im
Ausbildungskontext konkret zu beachten ist.

Die grundlegende Denkfigur der >Funktionalitit« bringt weitere Gemeinsam-
keiten und Unterschiede hervor. So ergibt sich bei Hermisson durch ihren starken
Fokus auf die Funktionalisierung von >Spiritualitit« insgesamt eine eher kritische
Haltung, was die Bearbeitung von >Spiritualitit« in der Ausbildung betrifft. Diese
zeigt sich darin, dass der Begrift bei ihr die starke Konnotation der Freiheit trigt,
auch im Sinne einer institutionskritischen Haltung. Dem inhaltlich entsprechend
reflektiert auch Kunz in seiner konkreten Darstellung der Lehrveranstaltung relativ
ausfithrlich, wie die personliche Freiheit der Studierenden didaktisch gewahrt wer-
den soll - womit er»Spiritualitit« ebenfalls stark mit Freiheit konnotiert. Cornelius-
Bundschuh, der insgesamt die Begriffe Frommigkeit und geistliches Leben bevor-
zugt, bringt tiber die Rede von »>Spiritualitit« deren inhaltliche Weite und damit den
Aspekt der Freiheit in seinen Argumentationszusammenhang von geistlicher Bil-
dung ein.

An dieser Stelle wird deutlich: Das Besondere an der Rede von >Spiritualitit« im
Kontext theologischer Ausbildung ist, dass deren durchgehende Konnotationen der
>Freiheit« und >Unverfiigbarkeit« jeweils theologisch begriindet werden.**® Es werden

47° sowie »Spiritualititcals im Be-

»das Wirken Gottes«*** und die »Gotteserfahrung«
wusstsein schlechthinniger Abhingigkeit erfahrbares »Ereignis der Freiheit«*”* be-
schrieben. Insgesamt ist als Proprium dieses Subdiskurses festzuhalten, dass hier
im engeren Sinn theologische Begriindungen fiir die Rede von »>Spiritualitit< - jen-
seits im Gesamtdiskurs hiufig anzutreffender unspezifischer etymologischer Bezii-
ge auf die Pneumatologie — genannt werden.

Deutlich wird damit auch, was den spezifischen Unterschied zum Subdiskurs
>Profilc ausmacht: In jenem wird — relativ abstrakt — gefordert, dass Theologie und
>Spiritualitit« miteinander verbunden werden sollten. Aufierdem wird beschrieben,
welche konkreten Formen kirchliche Praxis von >Spiritualitit« kennzeichnen bzw.
kennzeichnen sollten. Damit verbunden ist eine kirchenkritische Haltung, wenn

468 Der Begriff findet sich als Merkmal von >Spiritualitit<auch z.B. bei Roser, Innovation Spiritual
Care, 48.

469 Cornelius-Bundschuh, Zur geistlichen Bildung, 143.

470 Kunz, Erfahrungsraum, 177.

471 Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 238 unter Verweis auf Eberhard Jiingel, Indikative der
Gnade — Imperative der Freiheit (Theologische Erérterungen 4), Miinchen 2000, 350.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

127


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Kirche den formulierten Vorstellungen nicht geniigt. Der Diskurs zu >Spiritualititc
im Kontext theologischer Ausbildung zum Pfarrberuf hingegen arbeitet die Konno-
tation der >Unverfiigbarkeit« theologisch aus. Wihrend man im Subdiskurs >Profil«
Ubung und menschliche Aktivitit und Praxiserfahrung besonders betont, akzentu-
iert der Spiritualititsdiskurs im Kontext theologischer Ausbildung gerade die Gren-
zen, auf die menschliche Praxis wie kirchliche Ausbildung stof3en. Es werden >Frei-
heit<und >Unverfiigbarkeit« von >Spiritualitit« entsprechend hervorgehoben.

6. Systematisierung der Zugangsweisen

Nach der Analyse der finf dargestellten Subdiskurse zu >Spiritualitit« im Bereich
Praktischer Theologie ergeben sich zwei zentrale Erkenntnisse. Dies ist erstens die
Beobachtung, dass eine theoretische Sittigung erreicht ist. Weitere Kontexte, in de-
nen im Bereich Praktischer Theologie >Spiritualitit« thematisiert wird (z.B. in den
Bereichen Geistliche Begleitung, Gottesdienst, Seelsorge, Diakonie), weisen dhnli-
che Argumentationslinien und Denkfiguren im Zusammenhang mit >Spiritualitit«
auf wie die dargestellten Subdiskurse, ohne jedoch in gleichem Mafie abgegrenz-
te Diskurse zu bilden. Vielmehr werden hier einige der erhobenen Denkfiguren auf
andere Weise miteinander kombiniert. Zweitens zeigt sich, dass jenseits der spezi-
fischen Denkfiguren in allen Subdiskursen Individualitit und Erfahrung im Zusam-
menhang mit >Spiritualitit< eine Rolle spielen - freilich in je unterschiedlicher Ge-
wichtung. Es scheint sich bei diesen beiden Begriffen im Hinblick auf den praktisch-
theologischen Diskurs um das inhaltliche Zentrum des Begriffs zu handeln. Dieser
Beobachtung ist aus theologischer Perspektive weiter nachzugehen (vgl. Kap. V).

Es gilt nun, den Ertrag der Analyse zu biindeln und zu systematisieren. Dazu
werden zunichst die entscheidenden Ergebnisse zusammengefasst und dann mit
denen fritherer Studien zu>Spiritualitat<aus diskursanalytischer Perspektive vergli-
chen. Die anschliefende kritische Wiirdigung der Subdiskurse und ihrer zentralen
Denkfiguren zielt darauf zu verdeutlichen, in welcher Hinsicht die unterschiedli-
chen Konnotationen von >Spiritualitit« mehr bzw. weniger ertragreich fiir die Prak-
tische Theologie und deren Reflexion (christlich-)religioser Praxis sind.

6.1 Kontextspezifische Konnotationen von >Spiritualitat«

Die erste Sichtung des Spiritualititsdiskurses in bestimmten Kontexten ergab, dass
»Spiritualitit«in bestimmten Kontexten besonders intensiv diskutiert wird. Die ver-
tiefte Lektiire zeigte, dass dies vor allem die Verkniipfungen von »Spiritualitit« mit
Konfession, Individualisierung, Spiritual Care, Kérper und Ausbildung zum Pfarr-
beruf sind. Die Analyse ergab, dass sich zwischen Texten, die den gleichen Themen-
bereich bearbeiten, auch gemeinsame iibertextliche Denkfiguren und Argumenta-

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2028, 06:42:44,



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

tionslinien finden - dass sich also Subdiskurse hinsichtlich der Rede von >Spiri-
tualitit« in der Praktischen Theologie herausgebildet haben. Durch die gemeinsa-
men Denkfiguren und Argumentationslinien werden diese Subdiskurse einerseits
nach innen zusammengehalten, andererseits ergeben sich so Unterschiede zu an-
deren Subdiskursen, was das Verstindnis von >Spiritualitit« betrifft. Zugleich sind
die Subdiskurse an einzelnen Stellen miteinander verkniipft. Es resultiert fiir die
Praktische Theologie eine netzartige Struktur mit jeweils kontextspezifischen Kon-
notation von >Spiritualitit.

In methodischer Hinsicht ist an dieser Stelle festzuhalten, dass sich das Vorge-
hen in Orientierung an der Wissenssoziologischen Diskursanalyse bewihrt hat, da
die strukturierte Lektiire und Analyse eine Distanz zur jeweils konkreten Argumen-
tation ermoglichte, durch die abstraktere Argumentationslinien und Denkfiguren
sichtbar und damit die Subdiskurse zu >Spiritualitit« in der Praktischen Theologie
fassbar wurden.

Im Einzelnen stellt sich dies folgendermaflen dar: Im Diskurs, der sich im Kon-
text von »>Spiritualitit« und Konfession bewegt, trigt >Spiritualitit« die Konnotati-
on >Profilc. Insbesondere die Abgrenzung nach auflen sowie die Konzentration auf
eigene (konfessionelle) Traditionen erweisen sich als zentrale Themen, die bei der
Rede von >Spiritualitit« mitschwingen. »Spiritualitit« reprisentiert dabei die jeweils
vorgeschlagene Losung fiir den Umgang mit der negativ gedeuteten aktuellen Si-
tuation der christlichen Kirchen in Deutschland durch die Riickbesinnung auf die
eigene konfessionelle Tradition. >Spiritualitit« wird hier konfessionell profiliert und
zugleich als 6kumenisch offen verstanden.

Der Diskurs, der sich im Zusammenhang der Rede von »Spiritualitit<argumen-
tativvor allem auf Prozesse der Individualisierung bezieht, betont in erster Linie die
Entgrenzung von Systemen als Folge dieser Individualisierungsprozesse. >Spiritua-
litdtctrigt damit auch selbst die Konnotation »Entgrenzung< und bildet so die Antwort
dieses Diskurses auf den beobachteten Bedeutungsverlust institutionalisierter Re-
ligion: Als »Spiritualitit« ist Religion demnach innerhalb wie auf3erhalb institutio-
nalisierter Religion weiterhin weit verbreitet.

In gewisser Nihe zum Entgrenzungsdiskurs folgt die leitende Denkfigur im
Kontext von >Spiritualitit« und Spiritual Care in erster Linie anthropologischen
und im Anschluss daran institutionellen Argumenten einer angestrebten >Mehrdi-
mensionalitit: Im Gesundheitssystem wird eine gewisse Einseitigkeit durch den
Fokus auf physische, psychische und soziale Faktoren wahrgenommen, weshalb
>Spiritualitit in der Praktischen Theologie als Antwort darauf im Sinne eines um-
fassenden Gesundheitsverstindnisses prisentiert wird. Dieses mehrdimensionale
Gesundheitsverstindnis der Institutionen entspricht dem hier vertretenen mehr-
dimensionalen Menschenbild: >Spiritualitit« gehdrt demnach zum Menschsein
dazu. Im Diskurs zu Spiritual Care trigt >Spiritualitit« damit die Konnotation

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

129


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

der >Mehrdimensionalitit< und zwar in anthropologischer, institutioneller und
gesellschaftlicher Hinsicht.

Der Diskurs zu »>Spiritualitit« und Kérper wiederum argumentiert in gewisser
Weise dhnlich wie der Diskurs im Kontext von Spiritual Care. Hier wird »>Spiritua-
litdtc als Antwort auf ein als verengt wahrgenommenes, rein kognitives Verstindnis
von Sinn und Glauben prisentiert. Wihrend aber im Zusammenhang von Spiritual
Care vor allem die interdisziplinire Zusammenarbeit im Gesundheitswesen ange-
strebt wird, stehen im Kontext >Spiritualitit« und Koérper individuelle Erfahrungen
und deren Deutung im Fokus. Wo es um die Frage von >Spiritualitit< und Korper
geht, erweist sich die Kombination von individueller Kérpererfahrung und deren
(in unterschiedlichem Ausmaf traditionsbasierter) Deutung als die entscheidende
Denkfigur im praktisch-theologischen Diskurs. >Spiritualitit« trigt dabei die Kon-
notation >Erfahrung« — oder umgekehrt: Erfahrung und ihre Deutung sind zentrale
Konnotationen von »>Spiritualititc, wenn es um Korperpraktiken geht.

Der Aspekt der »Unverfiigharkeit< bildet schlieflich die zentrale Konnotation von
>Spiritualitit« im Diskurs zur Bedeutung von >Spiritualitit< in der theologischen
Ausbildung zum Pfarrberuf. Auch dieser Diskurs versteht sich als Antwort auf eine
kognitive Verengung, in diesem Fall die des akademischen Theologie-Studiums.
>Spiritualitit« wird hier als Antwort auf die Frage danach prisentiert, wie ange-
hende Pfarrer*innen dazu ausgebildet werden koénnen, im Zusammenhang ihres
Verkiindigungsauftrags ihren Glauben zu praktizieren und zu kommunizieren.
Mit der Akzentuierung der Unverfiigbarkeit von >Spiritualitit« wird eine dezidiert
theologische Denkfigur zentral platziert — und damit auch >Spiritualitit< selbst
explizit theologisch konnotiert.

Insgesamt trigt >Spiritualitit« je nach Kontext auch innerhalb des praktisch-
theologischen Diskurses deutlich unterschiedliche Konnotationen. Diese sind
jedoch eben nicht rein subjektiv und kontextunabhingig von den jeweiligen Au-
tor*innen gesetzt, wie es die Definitionen zu Beginn der untersuchten Texte
vermuten lassen konnten. Vielmehr finden sich fiir unterschiedliche Kontexte ganz
typische Denkfiguren und Argumentationslinien — und damit verbunden jeweils
fiir bestimmte Kontexte entsprechende Konnotationen von »Spiritualitit.

6.2 Abgleich der Ergebnisse mit friiheren Diskursbeziigen

Im Vergleich mit fritheren Untersuchungen zu »Spiritualititc, die ebenfalls Diskurs-
beziige vornehmen, wie die oben dargestellten Verkniipfungen von »>Spiritualitit«
und >Diskurs«< von Astrid Reglitz, Ralph Kunz und Hubert Knoblauch (vgl. Kap. I)
wird deutlich, welche neuen Erkenntnisse die vorliegende Analyse ergibt.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2028, 06:42:44,



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

Zunichst bestitigt sich, wie Kunz betont hatte und wie die Darstellung der unter-
schiedlichen Konnotationen von >Spiritualitit« in den verschiedenen Subdiskursen
zeigt, dass es fiir das jeweilige Verstindnis von >Spiritualitit« in den unterschiedli-
chen Subdiskursen essentiellist, sich zum einen ganz grundsitzlich den Konstrukt-
charakter des Begriffs >Spiritualitit« selbst sowie zum andern die Kontexte des je-
weiligen Subdiskurses bewusst zu machen.

Insgesamt ist zu beobachten, dass der Begriff >Spiritualitit« im praktisch-theo-
logischen Diskurs so verwendet wird, dass kirchliche und nicht-kirchliche Formen
von >Spiritualitit« gleichermafien gemeint und nicht prazise voneinander zu unter-
scheiden, geschweige denn abzugrenzen sind. Knoblauch hatte diese Verinderung
— freilich ohne besondere Beachtung des theologischen Diskurses — bereits treffend
analysiert.

Im Vergleich zu der Textbasis, anhand der Reglitz vor iiber zehn Jahren den evan-
gelischen Spiritualititsdiskurs untersuchte, wird dariiber hinaus deutlich, dass ih-
re Analyse durch die rasante Entwicklung und Ausweitung der praktisch-theolo-
gischen Rede von »Spiritualitit« nur noch einen Bruchteil dessen abbildet, was der
Diskurs inzwischen umfasst. So spiegelt sich z.B. die vertikal-hierarchische Struk-
tur von Sakralem und Profanen, wie Reglitz sie fir den damaligen Spiritualitits-
diskurs erfasste, heute in erster Linie im Subdiskurs >Profik. Die Denkfigur, dass
keine Unterscheidung von Sakralem und Profanen mehr vorausgesetzt wird, hatte
Reglitz noch unter der Uberschrift >gelebte Religion« verhandelt. Heute dominiert
diese Denkfigur — nun allerdings ebenfalls unter der Bezeichnung >Spiritualitit« -
vor allem den Subdiskurs >Entgrenzung«. Die Subdiskurse sMehrdimensionalitits,
>Erfahrung« und >Unverfigbarkeit« lassen sich nicht unmittelbar einer der beiden
Seiten zuordnen, sie erfordern eine Ausdifferenzierung der Argumentation.

Insgesamt zeigt die Analyse der praktisch-theologischen Subdiskurse zu >Spi-
ritualititc, dass sich vor allem eine These von Reglitz auch fiir diejenigen Zusam-
menhinge bestitigt, die unter der Uberschrift >Spiritualititc seitdem neu entstan-
den sind: Alle Argumentationen zu>Spiritualitit« arbeiten sich — nur eben auf unter-
schiedliche Art und Weise — an einem Thema ab. Es ist dies die Beobachtung riick-
laufiger Kirchenmitgliedschaftszahlen und daraus resultierende Fragen und Her-
ausforderungen an Theologie und Kirche, die Reglitz unter dem Begriff Sikulari-
sierung verhandelt. Reglitz kontrastiert auch in diesem Zusammenhang noch die
Diskurse »gelebte Religion< und >Spiritualitit«:

»Innerhalb des Diskurses iber>gelebte Religion<geht es um die methodisch kon-
trollierte Sichtbarmachung sunsichtbarer Religiositat<. Damit leistet der Diskurs
einen eigenstandigen Beitrag zur Revision der>harten Sikularisierungstheorien<

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

131


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

durch qualitative Religionsforschung. Der Spiritualitatsdiskurs hingegen arbeitet
sich an»Sdkularisierung<als kirchlicher Deinstitutionalisierung ab.«*”?

Auch diese Argumentationsweisen im Zusammenhang der Rede von Sikularisie-
rung finden sich heute beide unter der Uberschrift >Spiritualititc. Insbesondere die
Subdiskurse >Profilc und >Entgrenzung« spiegeln die von Reglitz genannte unter-
schiedliche Ausrichtung weiterhin. Der Subdiskurs >Profil setzt >Spiritualitit« als
Losung gegen das>Problem Sikularisierung«. Die gilt auch fiir den Subdiskurs >Ent-
grenzung, allerdings auf andere Weise, nimlich indem Sikularisierung — durch die
Annahme weit verbreiteter>Spiritualitit<innerhalb und aufierhalb verfasster Religi-
on - letztlich bestritten wird. Die zwischen diesen beiden Polen stehenden Subdis-
kurse sMehrdimensionalitits, >Erfahrung« und >Unverfigbarkeit< tragen Positionen
beider Ausrichtungen in sich und setzen dariiber hinaus noch eigene Schwerpunk-
te. So differenzieren sich mit dem Spiritualititsdiskurs auch dessen Beziige auf die
Deutung von und den Umgang mit Sikularisierung aus.

6.3 Diskursives Ringen um SchlieBung und Offnung

Der Vergleich der Argumentationslinien zeigt, dass in allen Subdiskursen darum
gerungen wird, wie Schliefung und Offnung miteinander ins Verhiltnis zu setzen
sind, was den Umgang mit der Beobachtung von Sikularisierung angeht. Die Pola-
ritit von Schlieffung und Offnung ist damit gleichzeitig Konnotation von »Spiritua-
litdtc selbst und Merkmal praktisch-theologischer Reflexionsweisen zum Umgang
mit sinkenden Mitgliedszahlen der Kirchen.

Die Rede von »Spiritualitit« dient dabei einerseits — insbesondere in den analy-
sierten Subdiskursen >Profil« und >Unverfiigbarkeit« — der Schlieffung.*” Dies zeigt
sich daran, dass mit der Rede von »Spiritualitit« Aspekte christlich- bzw. konfessio-
nell-gebundener Glaubenspraxis betont werden und der traditionsorientierte Be-
griff sSFrommigkeit< hiufig synonym zu >Spiritualitit« Verwendung findet.

Andererseits dient der Begriff >Spiritualititc der Offnung des praktisch-theo-
logischen Diskurses nach aufden, vor allem was den interdiszipliniren Diskurs mit
der Soziologie und mit dem Gesundheitswesen angeht, denn auch Disziplinen wie
die Medizin und die Soziologie verwenden den Begriff >Spiritualitit«.*’* Innertheo-
logisch trifft das weite Begriffsverstindnis der anderen Disziplinen insbesondere

472 Reglitz, Erklaren und Deuten, 274. Vgl. zum Folgenden auch a.a.O., 290f. »Sakularisierung«
versteht Reglitz dabei als den »Begriff, unter den sich jene Beobachtungen der Akteure zum
religiosen Wandel summieren lassen, welche negative Folgen fiir die Kirche als Institution
zeitigen.« (a.a.0., 291)

473 Reglitz sprach von »Abgrenzung« (a.a.0., 279).

474 Vgl. dazu Reglitz, die allerdings im Hinblick auf>Spiritualititc weniger andere Wissenschaf-
ten, denn vielmehr den nicht-wissenschaftlichen Bereich im Blick hat, weshalb »die Rede

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

in den Subdiskursen >Entgrenzungs, sMehrdimensionalitit« und >Erfahrungc auf
die Frage, inwiefern >Spiritualitit« mit christlichen bzw. protestantischen Inhalten
zu fiillen ist.

Besonders interessant ist nun, dass daneben in allen Subdiskursen beide Aspekte
— SchlieBung und Offnung - in gewisser Weise mitschwingen. Dies kann als Hin-
weis darauf gelten, dass in allen Subdiskursen darum gerungen wird, ob und wie
SchlieBung und Offnung miteinander ins Verhiltnis zu setzen sind. Die jeweiligen
Konnotationen des Begriffs »Spiritualitit« spiegeln dabei unterschiedliche Losungs-
vorschlige: In den Subdiskursen >Profilc mit der Riickbesinnung auf die Traditio-
nen der eigenen Konfession und >Entgrenzung« mit dem Anliegen der Wahrnehmung
und Wirdigung der schwindenden Unterschiede von Religion innerhalb und au-
Rerhalb der Institution wird dabei eindeutig die eine bzw. andere Seite favorisiert.
Abgelehnt werden im Subdiskurs >Profilcdementsprechend ein zu weiter Spirituali-
titsbegriff (eine zu weite Offnung jenseits traditionell-konfessioneller Formen und
Inhalte) und im Gegensatz dazu im Subdiskurs sEntgrenzung« die Abgrenzungsbe-
mithungen (eine zu strenge SchliefSung) von Theologie und Kirchen nach auflen. In
beiden Subdiskursen wird die dominierende Argumentationsrichtung also deutlich
zum Ausdruck gebracht.

Jedoch spielt in gewisser Weise jeweils in beiden Subdiskursen auch der je-
weilige Gegenpol eine Rolle. Im Subdiskurs >Profil< erfolgt neben dem Riickbezug
auf Tradition auch eine Modernisierung im Sinne einer Offnung, wenn mystische
und kérperbezogene Elemente als Ergidnzung zu als einseitig kognitiv-intellektuell
beschriebener protestantischer Theologie und Praxis akzentuiert werden. Dabei ist
anzumerken: Zugleich wird diese Einbeziehung mystischer und kérperbezogener
Elemente wiederum begriindet mit der Riickbesinnung auf die Wurzeln eigener
Tradition. Dadurch wird die >Offnungc mindestens ambivalent, wenn sie nicht
letztlich sogar eigentlich >Schlieffung« meint.

Auch im Subdiskurs >Entgrenzung< taucht die Argumentationsrichtung der
SchlieBung neben der hier dominanten Offnung auf. Sowohl innertheologisch als
auch soziologisch erfolgt Abgrenzung: Sei es (von theologischer Seite) die Ableh-
nung eines zu diffusen Spiritualititsbegriffs, sei es (von soziologischer Seite an
Theologie bzw. Kirche gerichtet) der Vorwurf der Abwertung anderer. Argumente
der Schliefung dienen damit letztlich der Offnung.

In den iibrigen Subdiskursen spielen beide Argumentationsrichtungen glei-
chermaflen eine Rolle: Im Subdiskurs >Mehrdimensionalitit<, der thematisch um
Spiritual Care kreist, wird die Rolle der eigenen (christlichen) Tradition im Zu-
sammenhang mit bzw. im Kontrast zur Frage des Well-Being als Zieldimension
von Mehrdimensionalitit im Gesundheitswesen verhandelt. Es steht folglich zur

vom Geist in erster Linie der Offnung gegeniiber dem popularen spirituellen Markt« (a.a.0.,
245) dient.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2028, 06:42:44,

133


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Debatte, wieviel SchlieBung bzw. Offnung im interdiszipliniren Diskurs und mit
Blick auf andere Bezugssysteme moglich und sinnvoll ist, sodass >Spiritualitit
als eigene WirkgroRRe im Gesundheitssystem verstanden werden kann. Auch im
Subdiskurs >Erfahrung« steht mit dem Fokus auf den Korper zur Debatte, inwiefern
(religiése) Deutung und Kommunikation die individuelle Erfahrung beeinflussen.
Es geht hier also darum, im Gestus der Offnung zu fragen, inwiefern religidse -
bzw. genauer: christliche — Tradition zur Deutung von Erfahrung hilfreich und eine
gewisse SchlieRung demnach eventuell sinnvoll ist. Und schlieflich wird auch im
Subdiskurs >Unverfiigharkeit« zum Thema theologischer Ausbildung die Frage ver-
handelt, wieviel personliche Freiheit und Freiheit des Geistwirkens — bei gesetzter
Traditionsbindung und geforderter Kompetenz — in Sachen >Spiritualitit« moglich
ist. Auch hier wird um ein angemessenes Verhiltnis von SchlieBung und Offnung
gerungen.

Alle untersuchten Subdiskurse sind von der Polaritit der Schlieffung und Off-
nung durchzogen. Die Orientierung eines Subdiskurses zu >Spiritualitit« eher in
Richtung der Schlieung oder der Offnung erfolgt kontextspezifisch.

So lasst sich insgesamt die These aufstellen, dass die Rede von »>Spiritualitit«
auch deshalb in der Praktischen Theologie grofien Anklang findet, weil die diskurs-
und disziplineniibergreifende Verwendung des Begriffs zwar Eindeutigkeit signa-
lisiert, jedoch tatsichlich so vage ist, dass vor allem das Verhiltnis von SchlieRung
und Offnung allein auf Basis der Rede von >Spiritualitit« alles andere als eindeutig
ist. Denn die Spannweite der Deutungen ist grof3: Mit der Rede von >Spiritualititc
kann dezidiert nur eine Ausrichtung — entweder SchlieBung oder Offnung - vertre-
ten werden. Auch ist eine Positionierung an unterschiedlichen Stellen auf dem Kon-
tinuum zwischen den beiden Polen méglich. Und es ist sogar denkbar, mit der Rede
von >Spiritualitit« gleichzeitig Offnung zu signalisieren und Schlieung zu meinen
— oder umgekehrt.

Die Rede von »>Spiritualititc als Art und Weise des Umgangs mit dem gemein-
samen Bezugsproblem der Sikularisierung hilt damit zunichst offen, was dies im
Hinblick auf Schliefung bzw. Offnung konkret bedeutet. Die Verbindung von »>Spi-
ritualitit« mit einem spezifischen inhaltlichen Bereich wie Spiritual Care, Korper-
erfahrung oder der Ausbildung zum Pfarrberufist dann jedoch Hinweis darauf, wo
die jeweilige Deutung von >Spiritualitit« und der vorgeschlagene Umgang mit >Si-
kularisierung<im Bereich zwischen Schliefung und Offnung zu verorten sind.

6.4 Tradition und Sehnsucht: >Spiritualitat« als Losungsbegriff
zwischen Vergangenheit und Zukunft

Die genannte Polaritit von Schliefung und Offnung aufnehmend ergeben sich noch

zwei weitere Linien, die quer zu den analysierten Subdiskursen verlaufen und durch
die die Subdiskurse miteinander verbunden sind. Oder anders formuliert: In die-

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2028, 06:42:44,



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

sen Linien scheinen sich Hinweise auf Merkmale eines subdiskursiibergreifenden
Begriffs von >Spiritualitit« in der Praktischen Theologie zu ergeben. >Spiritualitit«
erweist sich wiederum in zweifacher Hinsicht als Losungsbegriff fir ein Bezugs-
problem.

Denn es wird mit der Rede von »Spiritualitit« vor dem Hintergrund des gemein-
samen Bezugsproblem Sikularisierung auch um die Rolle von >Tradition« gerun-
gen. Das Motiv der >Tradition« (wie und in welchem Umfang wird warum auf wel-
che iiberlieferten Formen und Inhalte zuriickgegriffen) kann im praktisch-theologi-
schen Diskurs als ein entscheidender Aspekt dafiir gelten, was jeweils mit>Spiritua-
litdtc gemeint ist. Die Rede von »>Spiritualitit« trigt dementsprechend selbst durch-
gehend auch die Konnotation >Tradition«. Oder umgekehrt formuliert: Die konkre-
te Bedeutung von >Spiritualitit< hingt jeweils davon ab, was in einem spezifischen
Kontext mit >Tradition< gemeint ist und in welchem Umfang dieser >Tradition« Ein-
fluss zugeschrieben wird.

Die Bandbreite dieses Motivs >Tradition« lisst sich an den untersuchten Sub-
diskursen verdeutlichen. Wihrend unter >Profile mit >Tradition« die Riickbesinnung
auf eine scheinbar eindeutige und vorfindliche (konfessionell-christliche) Tradition
verstanden wird und unter >Entgrenzung« die Ablehnung von Tradition im Sinne in-
stitutionell-kirchlicher Vergemeinschaftung, ist insbesondere eine Betrachtung der
Denkfiguren in den anderen Subdiskursen anregend. So kann die Rede von >Spiri-
tualitit<im Rahmen von Spiritual Care dazu herangezogen werden, um in der Vielfalt
der Moglichkeiten den eigenen Standpunkt formulieren und sich dabei gegebenen-
falls an spezifischen Traditionen zu orientieren. Ebenso kann die Rede von >Spiri-
tualitit< im Zusammenhang von Kérpererfahrung dazu dienen, individuelle Erfah-
rungen im Bewusstsein darum zu deuten, dass jede Wahrnehmung und jede Deu-
tung individueller (religidser) Erfahrung bereits sozial eingebettet ist. Fiir die Er-
fahrungsdeutung kann in verschiedener Art und Weise und in unterschiedlichem
Ausmaf? auf bestehende Tradition zuriickgegriffen werden. Und schlieflich kann
die Rede von >Spiritualitit« in kirchlichen und akademisch-theologischen Bildungsprozes-
sen, die auf den Pfarrberuf ausgerichtet sind, neben aller inhaltlichen Gebundenheit
an deren Tradition die Unverfiigbarkeit von »Spiritualitit« akzentuieren.

Es zeigt sich also: Hinter dem praktisch-theologischen Ringen um den Begriff
>Spiritualitit« steht die Frage, wie Individualisierung mit Formen und Inhalten
christlich-religiéser Deutungsmuster miteinander in Beziehung gesetzt wird. Nur
im Subdiskurs >Profil« ist >Tradition« dabei vergangenheitsorientiert gemeint im
Sinne einer Wiederentdeckung historischer Formen und Inhalte. In den anderen
Diskursen meint das Ringen mit dem Motiv der >Tradition« insgesamt die — wie
auch immer geartete und unterschiedlich intensive — aktive und konstruktiv-
kritische Auseinandersetzung mit bestehenden Deutungsmustern.

Auch die Thematisierung von >Sehnsucht<und >Suche«im Zusammenhang mit der
Rede von »Spiritualitit« liegt quer zu den analysierten Subdiskursen. Sie verbindet

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

135


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

die Subdiskurse miteinander. Es zeigt sich, dass >Spiritualitit« jeweils als Reakti-
on auf eine spezifische Frage bzw. ein besonderes Anliegen konzipiert wird. So ist
z.B.im Subdiskurs >Mehrdimensionalitit«von einer »Sehnsucht nach Ganzheitlich-
keit«*”” die Rede und einer »Sehnsucht nach Spiritualitit«*’¢. In den anderen Sub-
diskursen geht es um eine Suche nach Gott*”” und nach dem Sinn*”® sowie um ei-
ne »Suche nach Spiritualitit«*””. Alle Nennungen machen deutlich:>Sehnsucht<und
>Suche« konnotieren »Spiritualitit« mit Bewegung und Dynamik und damit letztlich
auch mit Zukunft.

Fiir die diskursiibergreifenden Spiritualititsmarker>Tradition<und >Sehnsucht«
erweist sich die Bedeutung von»>Spiritualitit«als Losungsbegrift folglich in zweierlei
Hinsicht: Im praktisch-theologischen Diskurs ist>Spiritualitit« ein Begriff, anhand
dessen sich Theologie und Kirche vor dem Hintergrund von Sikularisierung auch
selbst thematisieren. Dies erfolgt zum einen an der Vergangenheit orientiert, indem
das Verhiltnis zur (eigenen) >Tradition« zur Debatte steht. Zum anderen wird mit
der Rede von »Spiritualitit« die Gegenwart, vor allem aber die Zukunft von Theologie
und Kirche berithrt, wenn >Spiritualitit« mit >Suche« und >Sehnsucht< und der Frage
nach Deutungsmustern von Menschen verkniipft wird.

>Spiritualitit« trigt damit die Konnotation einer Zukunftsorientierung, die auf
unterschiedliche Weise und unterschiedlich eng mit dem eher vergangenheitsori-
entierten Aspekt der >Tradition< verbunden wird.

6.5 Kritische Wiirdigung der Rede von >Spiritualitat«
in praktisch-theologischen Spiritualitatsdiskursen

Abschliefiend liegt der Fokus noch einmal auf den einzelnen praktisch-theologi-
schen Spiritualititsdiskursen und auf der Frage danach, inwiefern der jeweils im
Diskurs prisentierte Losungsbegriff >Spiritualitit« argumentativ schliissig ist und
damit als fur die gegenwirtige Diskussion relevant gelten kann.

Der Subdiskurs >Profil, der die Frage nach dem Zusammenhang von »Spiritua-
litat< und Konfession diskutiert, verkniipft das Anliegen der (Wieder-)Bewusstma-
chung protestantischer Frommigkeitstradition mit dem (Wieder-)Einbezug von Er-
fahrung und Praxis in die Rede von >Spiritualitit«. Insofern trigt er dazu bei, die auf
kognitive Zuginge beschrinkten Begrenzungen protestantischer Tradition zu revi-
dieren und innerhalb der eigenen konfessionellen Tradition auch andere Akzente

475 Kortner, Spiritualitit und Medizin, 342; Karle, Chancen und Risiken, 62 [im Original teilweise
hervorgehoben].

476 Kortner, Spiritualitit und Medizin, 342.

477 Dabhlgriin, Christliche Spiritualitit, 421.

478 Vgl. Grab, Religion der Individuen, 36; Karle, Perspektiven der Krankenhausseelsorge, 545.

479 Karle, Perspektiven der Krankenhausseelsorge, 545; vgl. auch Schniitgen, Tanz, 25.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

wahrzunehmen. Insbesondere ist jedoch der kirchenkritische Impetus dieses Sub-
diskurses, der einen Gegensatz von »echter« protestantischer bzw. christlicher Tra-
dition versus volkskirchlicher Frommigkeit konstruiert, sachlich wenig begriindet.
Dementsprechend wird auch die damit verbundene Rede von >Spiritualititc, wel-
che mit etymologisch-historischer Begriindung sozusagen das christliche »Urhe-
berrecht« auf den Begriff beansprucht, der Komplexitit des inter- und innerdiszi-
pliniren Diskurses rund um >Spiritualitit« nicht gerecht.

Ganz anders der Subdiskurs >Entgrenzung, der auf Basis der Deutung von »Spi-
ritualitit< als Ausdruck von Individualisierung in erster Linie um eine Offnung fiir
den interdiszipliniren Diskurs bzw. um die Beriicksichtigung aufderkirchlicher Po-
sitionen bemiiht ist. Die Gleichsetzung von Kirchenzugehorigkeit und >Spirituali-
tat« wird auch hier aufgebrochen, jedoch im Sinne einer Egalisierung der Bewer-
tung von inner- und auflerkirchlicher >Spiritualitit«. Die Herangehensweise ist da-
mit deutlich weniger exkludierend als die des Subdiskurses >Profilc. Der Diskurs
geht vielmehr davon aus, dass Kirchenzugehorigkeit nicht mehr die entscheiden-
de Variable fiir das Verstindnis von Religion und »Spiritualitit« ist. Dieses Vorge-
henund diese Deutung von»>Spiritualitit<im Sinn der>Entgrenzung«sind realistisch
und deshalb gewinnbringend fiir den praktisch-theologischen Diskurs.

Fraglich ist zugleich, ob damit eine Distanzierung von verfasster Religion, also
von Kirche, zwingend einhergehen muss, wie sich dies als Gegenpol zur >Entgren-
zung« im Diskurs fast durchgehend zeigt. Ist Praktische Theologie weiterhin auf
Kirche bezogen, indem sie kirchliches Handeln reflektiert und fiir die Kirche aus-
bildet, ist es ihre Aufgabe, >Spiritualitit« sowohl kulturwissenschaftlich in den Blick
zunehmen als auch dezidiert theologische Schlussfolgerungen daraus zu ziehen.*®°
Auch ist mit der >Entgrenzung« die Schwierigkeit verbunden, dass ein Bereich au-
Rerhalb populirer Religion bzw. religioser und sikularer Sinndeutung kaum noch
zu beschreiben ist, obgleich davon auszugehen ist, dass er existiert.**' Die Ableh-
nung von Exklusion fithrt hier sozusagen zu einer Uber-Inklusion, die impliziert,
dass >Spiritualitit« quasi omniprisent — eben: entgrenzt — ist.

Eine ebenfalls grofie inhaltliche Offenheit ist im Subdiskurs sMehrdimensionali-
titim Kontext von Spiritual Care mit der Rede von>Spiritualitit« verkniipft. Mit der
Mehrdimensionalitit verbunden sind dabei vor allem die beiden zweipoligen Denk-
figuren sbegriffliche Unschirfe und Positionalitit« sowie >Well-Being und Macht«.

480 Vgl.dazuauch Reglitz iiber>gelebte Religion«<»Wer die Debatten um>gelebte Religion<als ei-
nen kulturwissenschaftlichen Diskurs inszeniert und seine Aufmerksamkeit fast ausschlief3-
lich nur noch auf die sunsichtbaren< Gestalten des Religiosen im Alltag lenkt, muss sich die
Rickfrage gefallen lassen, was derartige Theorien von Glaubenspraxis mit der sichtbaren Kir-
che undihren praktisch-theologischen Problemen zu tun haben.« (Reglitz, Erklaren und Deu-
ten, 281).

481 Auch Knoblauch nennt die Deutung z.B. von Ritualen im Bereich des Sports eine »inflatio-
nare< Ausweitung des Religionsbegriffes« (Knoblauch, Populére Religion, 266).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A

137


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Beide Denkfiguren bringen schon in sich die Vielschichtigkeit der Gemengelage und
das Ringen um die eigene Position im interdiszipliniren Kontext zum Ausdruck.

So impliziert erstens die Spannung von >begrifflicher Unschirfe und Positiona-
litdtc in der Rede von >Spiritualititc, dass Offenheit fir den interdiszipliniren Dis-
kurs nicht zuletzt auch deshalb eine Bereicherung fir die Praktische Theologie ist,
weil sie zugleich Positionierung erfordert bzw. die Prizisierung der eigenen Positi-
onverlangt. Und dies gilt nicht nur fiir die Menschen, denen Spiritual Care konkret
zukommt, sondern auch fiir die Praktische Theologie, die sich theoretisch mit Spi-
ritual Care befasst. Die weitere theologische Arbeit am Spiritualititsbegriff ist des-
halb von grofier Bedeutung. In der Spannung von >Well-Being und Macht« kommt
zweitens der konkrete Kontext Krankenhaus in den Blick, der davon geprigt ist,
dass kirchliche Seelsorge im deutschen Gesundheitssystem momentan noch so viel
Einfluss hat, dass ihre spezifischen Kompetenzen nicht in Frage gestellt werden.**
Die durchgehende Bezugnahme auf Fragen der Macht zeigt jedoch, dass die unge-
wisse Zukunft von positioneller christlicher >Spiritualitit< als externe Komponen-
te im machtvollen und auf Well-Being zielenden Zusammenhang des Gesundheits-
wesens bereits im Blick ist. Aus praktisch-theologischer Perspektive ist festzuhal-
ten, dass die Rede von >Spiritualitit« dazu herausfordert, die eigene Position theo-
logisch zu begriinden. Insgesamt ist der Subdiskurs sMehrdimensionalitit« damit
anregend auch fiir Argumentationen zu >Spiritualitit« jenseits des konkreten Sach-
zusammenhangs Spiritual Care: Wie kann >Spiritualitit<im Angesicht disziplinirer
Vielfalt sinnvoll definiert werden?

Der Subdiskurs »Erfahrung«nimmt ernst, dass im Zuge von Individualisierungs-
prozessen dem eigenen Korpererleben zunehmend Bedeutung fir die eigene Verge-
wisserung zugeschrieben wird. Besonders interessant an dieser Akzentuierung von
>Spiritualitit«ist, dass zwar das Erleben individuell geschieht, dass Sozialitit dabei
aber durchgehend involviert ist und auch reflektiert wird — sei es iber die Rolle von
Deutung, sei es durch die Gegenwart anderer, die das personliche Erleben unmittel-
bar beeinflussen. Mit der verstirkten Einbeziehung von Emotion und Sinnlichkeit
im Kontext >Spiritualitit« und Korper geht auferdem eine grundsitzliche Offenheit
einher. Dazu gehort auch die Konzeption christlicher Inhalte als ein Angebot unter
vielen in pluralen Kontexten. Korpererfahrungen wird zunichst ein Wert an sich
zugeschrieben, der dann auch neue Akzentsetzungen und Interpretationen in Be-
zug auf christliche Deutung und Tradition nach sich ziehen kann. Die Argumentati-
onsrichtung des Subdiskurses >Erfahrung«liuft der des Subdiskurses >Profilc damit

482 Gemeintsind hier die oben genannten Kompetenzen, »die in theologischer und pastoralpsy-
chologischer Ausbildung geschult werden« (Roser, Spiritual Care, 397) und das spezifische
»Expertenwissen« (ebd.) von Seelsorgenden bilden, sowie die »theologische[] Bestimmung
zentraler Begriffe wie >well-being, >Lebensqualitit< oder >total pain<im Diskurs und in der
Praxis« (a.a.0., 411).

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[II. >Spiritualitat in der Praktischen Theologie

gewissermafen entgegen: Christliche Symbole miissen sich hier als plausibel fiir
die Deutung der gemachten Erfahrungen erweisen statt wie im Subdiskurs >Pro-
filc gesetzt zu sein und nur um Erfahrungen bereichert zu werden. Es ist deshalb
einerseits eine griindliche Analyse von Erfahrungen im Kontext von >Spiritualititc
und Korper erforderlich sowie andererseits ein reflektiertes hermeneutisches Vor-
gehen. Letzteres gilt insbesondere fiir die Kategorie der (Korper-)Erfahrung selbst,
die dezidiert theologisch zu durchdenken und zu konkretisieren wire.

Schliefilich zeigt der Subdiskurs >Unverfiigharkeit, dass bei aller Kompetenzori-
entierung in der theologischen Ausbildung zum Pfarrberuf die Rede von >Spiritua-
litdt« fir etwas steht, das in besonderer Weise zu beachten ist. Trotz gemeinsamer
Referenz auf die Etymologie des Begriffs in den Subdiskursen >Profilc und >Unver-
fiigbarkeit«wird vor allem in letzterem reflektiert, dass»Spiritualitit« — gerade auch
in der Bindung an die (evangelische) Tradition — nicht ganz zu fassen ist. Zugleich
werden hier Tradition und Institution als die Rahmungen verstanden, die der Rede
von >Spiritualitit« gleichermafien Raum lassen und Kontur geben. Es wire zu ver-
tiefen, was dies fiir den interdiszipliniren Austausch bedeutet.

Insbesondere sind es also die drei letztgenannten Spiritualititsdiskurse sMehr-
dimensionalitits, sErfahrung<und »Unverfiigbarkeit, die sich in ihrer Vielschichtig-
keit und mit ihren Verschrinkungen von Schliefung und Offnung, Tradition und
Sehnsucht als realistisch und fir die Debatte um >Spiritualitit« als weiterfithrend
erwiesen haben. Gerade durch die Komplexitit der Argumentationen in diesen
Subdiskursen wird deutlich, inwiefern »Spiritualitit< sich als hilfreicher Begriff der
Selbstreflexion von Theologie und Kirche erweisen kann.

6.6 Fazit

Insgesamt zeigt die Systematisierung der Zugangsweisen zu >Spiritualititc im
praktisch-theologischen Diskurs: Praktisch-theologische Rede von >Spiritualitit<
ist multidimensional und durch verschiedene Subdiskurse strukturiert. Bei der
Rede von >Spiritualitit« gilt es, stets den Kontext und die damit jeweils mitschwin-
genden unterschiedlichen Konnotationen und Zielrichtungen der Argumentation
wahrzunehmen und zu reflektieren.

Insbesondere das diskursiibergreifende Ringen um »Schliefung und Offnung:
macht deutlich, dass der inhaltlich vage Begriff >Spiritualitit< es ermoglicht, ganz
unterschiedliche, diskursspezifische Umgangsweisen mit Sikularisierung und den
damit verbundenen Fragen und Herausforderungen an Theologie und Kirche un-
ter einer gemeinsamen Uberschrift zu verhandeln. Uber die Begriffe >Suche« und
>Sehnsucht« erhilt der praktisch-theologische Spiritualititsdiskurs dabei eine zu-
kunftsorientierte Ausrichtung und die Konnotation von Dynamik.

Dieser Spur von »Schlieffung und Offnung« in Kombination mit einer zukunfts-
orientierten Rede von >Sehnsucht« und >Suche« im Zusammenhang mit >Spiri-

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2028, 06:42:44,

139


https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

tualitit« ist nun noch einmal vertieft im interdiszipliniren Spiritualititsdiskurs
nachzugehen. Denn dieser ist in vielerlei Hinsicht eng mit dem praktisch-theolo-
gischen Spiritualititsdiskurs verzahnt, wie bereits die analysierten Subdiskurse
zeigten. Dies gilt weit iiber das bereits analysierte Verstindnis von >Spiritualititc
des Soziologen Hubert Knoblauch hinaus. Neben den hiufig fir die Argumentation
zentral platzierten Verweisen auf die Spiritualititsforschung anderer Diszipli-
nen sind dies auch disziplineniibergreifende Projekte und daraus resultierende
Veréftentlichungen.

Vor allem religionssoziologische und religionspsychologische Konzepte sind fiir
die weitere Analyse von Interesse, da beide Forschungszweige inklusive ihrer Basis-
wissenschaften Soziologie und Psychologie eigene Spiritualititsdiskurse herausge-
bildet haben. Im Ringen um den Begriff >Spiritualitit«in den unterschiedlichen Dis-
ziplinen und im interdiszipliniren Dialog mit der Praktischen Theologie kann die
Analyse von Argumentationslinien und Denkfiguren zu >Spiritualitit< erhellen, wo,
wie, warum und mit welchen Argumenten der Begriff verwendet wird. Die besonde-
re Beachtung der Dimensionen >SchlieRung und Offnungs, >Tradition< sowie >Sehn-
sucht und Sucheg, die sich in den praktisch-theologischen Spiritualititsdiskursen
als Querschnittsthemen ergeben haben, sollen dabei in der folgenden disziplinen-
iibergreifenden Analyse die Ergebnisse dieses ersten Teils weiter prizisieren.

https://dol.org/10:14361/9783839431283-005 - am 14.02.2026, 06:42:44. A



https://doi.org/10.14361/9783839431283-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

