
282 Rezensionen

Anthropos  110.2015

nen, die nicht nur gamelan spielen, sondern auch Musik 
komponieren wollen. Während in Tanzdramen wie in arja 
beide Geschlechter alle Rollen übernehmen dürfen, wird 
bis in die Postmoderne die Ausübung balinesischer Mu-
siktheorie und -praxis dem männlichen Geschlecht zuge-
wiesen und als den weiblichen Musikerinnen/Komponis-
tinnen überlegen anerkannt. Während sich die vorherigen 
Kapitel vor allem mit dem Spannungsverhältnis von Ge-
schichte, Politik, Tradition, Moderne und Postmoderne 
auseinandersetzen, widmen sich David Harnish und Sarah 
Weiss einer privaten Künstlervereinigung der “Sanggar 
Çudamani”, die u. a. durch ein Stück bekannt wurde, in 
welchem der Ablauf eines Tempelfestes (odalan) und das 
harmonische traditionelle balinesische Zusammenleben 
und -wirken auf der Bühne inszeniert wird. Im Text wer-
den die unterschiedlichen Beurteilungen dieser nicht un-
umstrittenen Aufführung dargestellt und die Haltung der 
Gruppe dazu ausgeführt. (Eine traditionelle Regel lautet, 
dass rituelle Handlungen an Ritualzeiten und -orte ge-
bunden sein sollten. Jedoch wurde diese bereits Anfang 
der 1990er zum Anlasse des jährlich stattfindenden “Bali 
Arts Festival” (*1965) in Denpasar mit der Aufführung 
einer künstlerischen Neuinterpretation des Tempeltanzes 
rejang aufgeweicht. Obgleich der Tanz noch den gleichen 
Namen des Tempeltanzes rejang trug, kamen die Bewe-
gungen der Mädchen aus dem Repertoire des légong-Tan-
zes, einem klassischen balinesischen profanen Unterhal-
tungstanz.)

Im letzten Kapitel behandelt Michael Bakan die Mu-
sik des kecak (auch bekannt unter Affentanz), die – durch 
die Methode des “postmodern process of scizophonic mi-
mesis” (378) –, von jeglichem Erkennungsmerkmal bali-
nesischer Herkunft befreit, in den Filmen von Pier Paolo 
Pasolini (Edipo Re – Bett der Gewalt; 1967) und Federi-
co Fellini (Satyricon; 1969), die aus westlicher Perspek-
tive zu imaginierenden Atmosphäre des Unbekannten und 
Unheimlichen, die im Film auf diese Weise geschaffene 
mythische Welt des (post)modernen Bildes von der An
tike, erfüllen soll (382).

Ein Index am Ende des Buchs würde den LeserInnen 
eine Vernetzung der einzelnen Kapitel zum Thema Post-
moderne und der Geschichte der darstellenden Künste 
Balis mit ihren vielen politischen Bezügen zur Geschich-
te der indonesischen Nation besser verdeutlichen. Dazu 
würde auch eine tabellarische Zeittabelle mit politischen 
Ereignissen gehören, zusammen mit einer grafischen Dar-
stellung einer Weltkarte zum besseren Erkennen der ver-
schiedenen lokalen, nationalen und globalen Netzwerke 
von Personen, Kunstakademien und Festivals. Gleichfalls 
wäre eine gemeinsame Bibliografie aller Artikel sinnvoll 
gewesen. Diese geringfügigen Einschränkungen sollen je-
doch nicht davon ablenken, dass es ein sehr informatives 
und gut lesbares Werk ist, mit vielen, auch unerwarteten 
Einblicken in das künstlerische Handeln und Gestalten 
auf Bali, den wechselseitigen Einflüssen (global, national, 
lokal) und einer Verwertung anonymisierter balinesischer 
Musik für westliche Imaginationen als Möglichkeit post-
moderner Techniken und Konzepte.

Anette Rein

Suhadi: “I Come from a Pancasila Family.” A Dis-
cursive Study on Muslim-Christian Identity Transforma-
tion in Indonesian Post-Reformasi Era. Berlin: Lit Verlag, 
2014. 242 pp. ISBN 978-3-643-90465-2. (Interreligious 
Studies, 6) Price: € 34.90

Die vorliegende Publikation wurde im Jahre 2014 als 
Dissertation an der Radboud Universität in Nimwegen an-
genommen. Die Studie ist Teil eines Forschungsprojek-
tes über religiöse Sprache, sozialen Zusammenhalt und 
Konflikt in Tansania und Indonesien, betreut durch Pro-
fessor Frans Wijsen, der abschließend eine vergleichen-
de Analyse durchgeführt hat. Suhadis Buch beschäftigt 
sich mit den gegenseitigen Einschätzungen von Christen 
und Muslimen in Indonesien (oder genauer gesagt, auf der 
Hauptinsel Java) in der Post-Suharto-Ära seit 1998. Sein 
Teilprojekt lief von 2009 bis 2013. Als Grundlage seiner 
Untersuchung dienen die Auswertungen einiger Gruppen-
gespräche, die er in der Stadt Surakarta in Zentral-Java 
zu diesem Zweck durchführte. Es gab eine christliche, 
muslimische und gemischte FGD oder “Focus Group Dis-
cussion”. 

Das wichtigste Ergebnis dieser Arbeit ist, dass sowohl 
die christlichen als auch die muslimischen Gesprächsteil-
nehmer aus gleichem Grund die Angehörigen der jeweils 
anderen Religionsgruppe entweder einer “normalen” oder 
“extremen” Richtung zuordneten, wobei die ethnisch-kul-
turelle Zugehörigkeit entscheidend war. Den Aussagen 
der christlichen Informanten zufolge würden “normale” 
Muslime sich an die javanischen Gepflogenheiten halten 
und deshalb friedlich sein, während die “extremen” Mus-
lime fanatisch und gewaltbereit wären, weil sie sich zu 
einem ausländischen Islammodell bekennen würden. An-
dererseits positionierten die muslimischen Gewährsper-
sonen ihre christlichen Mitbürger ebenfalls als “normal” 
wenn sich diese javanisch verhielten; auch bei den Mus-
limen wurde der Fundamentalismus der anderen als eine 
gefährliche Bedrohung betrachtet, die jedoch grundsätz-
lich von außen gesteuert und nicht javanisch wäre. Zudem 
wurde die chinesische Minorität innerhalb der christli-
chen Gruppe, die als steinreich und asozial gilt, weiter-
hin als Fremdkörper wahrgenommen. Die Schlussfolge-
rung lautet also, “the ideal religions are Javanese Islam 
and Javanese Christianity” (197). Der Buchtitel ist dabei 
zu großspurig gewählt, weil Java nicht mit dem ganzen 
Inselstaat Indonesien gleichzusetzen ist.

Eigentlich geht es auch nur um einen sehr eng umris-
senen Teilbereich der Debatte, nämlich um die Stimmen 
einiger moderater “Durchschnittsgläubiger” in einer ja-
vanischen Stadt. Es ist klar, dass die gewählte Methode 
von vorneherein keine vollständige Einsicht in die Art und 
Weise geben kann, wie Christen und Muslime sich heut-
zutage in Java gegenseitig betrachten. Da die Gesprächs-
gruppen aus gemäßigten, sozusagen “normalen” Anhän-
gern der jeweiligen Religionsgruppe rekrutiert wurden, 
verwundert es nicht, dass die geäußerten Meinungen eher 
zurückhaltend und sachlich formuliert worden sind. Ab-
struse Vorurteile und Verschwörungstheorien, so wie sie 
vor allem im radikal-islamischen Diskurs in Indonesien 
weit verbreitet sind, bleiben hier fast unaus- und unange-
sprochen. Zwar wird mehrmals erwähnt, dass die Stadt 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-282 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-282


Rezensionen

Anthropos  110.2015

283

Surakarta sogar den Ruf einer “Terroristenstadt” hat, weil 
eine beträchtliche Anzahl von äußerst aggressiven und ex-
tremistischen islamistischen Splittergruppierungen dort 
ihren Sitz hat; ihre Vertreter kommen jedoch in diesem 
Buch nicht selbst zu Wort. Dennoch ist ihre Stimmgewalt 
in der Öffentlichkeit nicht zu überhören.

Es ist lobenswert, dass die Aussagen der Informan-
ten ausgiebig zitiert werden, wobei zur Überprüfung die 
Originaltexte in den Fußnoten wiedergegeben werden. 
Diese Fallstudie bietet somit eine reiche Dokumentation. 
Das Buch hätte jedoch unbedingt stark gestrafft werden 
müssen: Das starre Raster mit den ständigen Wiederho-
lungen ist ein richtiges Ärgernis. Komplette Abschnitte 
werden wörtlich wiederholt und dieselben Textbausteine 
wurden deshalb in jedem Kapitel wieder schablonenhaft 
eingefügt. Störend ist auch, dass auf die Zitate dauernd 
recht mechanisch völlig überflüssige paraphrasieren-
de “Erklärungen” folgen: “Here the speaker described 
that …”; “This text shows …”; “In that text the partici-
pant described …” usw. Die Zitate bzw. Paraphrasen darf 
man daraufhin in den nachfolgenden Analysen noch ein-
mal lesen, man liest also die Aussagen insgesamt (min-
destens) dreimal.

Als Muttersprachler war Suhadi selbstverständlich 
keinen Interpretationsschwierigkeiten ausgesetzt. Wenn 
nötig, erklärt er sehr hilfreich seine Übersetzungen noch 
zusätzlich, z. B. bahaya laten oder “latente Gefahr” als 
Andeutung für den verpönten Kommunismus (144, 199). 
Die Übersetzungen “I  played in his house” (69) und 
“I  played inside the house” (91) muten allerdings ko-
misch an: Das Verb main kann zwar “spielen” bedeuten, 
aber main di rumah (wörtlich “zu Hause spielen”) ist ein-
fach eine idiomatische Redewendung (“bei jemandem 
vorbeischauen”). Das Wort oknum (durchgängig falsch 
als ocnum geschrieben) bedeutet tatsächlich “individual” 
(133, 151, 212), ist aber meistens (so wie auch hier) ab-
wertend konnotiert, weshalb englische Wörterbücher auch 
“shady character, bad person, rogue; thug” angeben. Es 
gibt nur einen einzelnen jungen islamischen Aktivisten, 
der zwischen dem politischen und rituellen Bereich der 
Scharia unterscheidet (125, 150), später im Buch heißt 
es aber, “Muslims [Plural] distinguished …” und sogar 
“In general Muslims rejected Syariah as a political sys-
tem and advocated its ritual … aspects” (153; siehe aber 
auch 209).

Suhadi versteht sich nicht als “objektiver” Beobachter: 
Er möchte mit seinem Buch die christlich-islamische Ver-
ständigung in seinem Land vorantreiben. Dieser fromme 
Wunsch mutet vielleicht sympathisch an, aber Suhadi ver-
steigt sich zu der bemerkenswerten These, dass “because 
religions are so important in Indonesia, religions and re-
ligious institutions help to overcome societal problems” 
(40). Hier werden einige Leser vielleicht aufhorchen, weil 
sie wahrscheinlich vielmehr der Ansicht sind, dass der re-
ligiöse Faktor zumindest mitverantwortlich für die Prob-
leme in der indonesischen Gesellschaft gehalten werden 
könnte. Als gläubiger Religionswissenschaftler verspricht 
Suhadi sich jedoch viel von der positiven Rolle der Reli-
gionen und lehnt als bekenntnisorientierter indonesischer 
Muslim den methodologischen Atheismus der westlichen 

Religionswissenschaftler grundsätzlich ab (40), weil “[i]n 
Indonesian context, religious study mainly is not ‘objec-
tive’, but engages in social engineering” (241). Auf die-
se Weise also wird eine kritisch-distanzierte Auseinan-
dersetzung mit dem Phänomen der Religion absichtlich 
aufgegeben – für eine bessere Welt, versteht sich. Zu fra-
gen wäre allerdings noch, ob das Streben nach Harmonie, 
das in Java als ersehntes Ideal angesehen wird, den Blick 
auf die raue Wirklichkeit hier nicht verstellt und Uner-
wünschtes lieber unbeachtet lässt.

E. P. Wieringa

Viti, Fabio : Travail et apprentissage en Afrique de 
l’Ouest. Sénégal, Côte d’Ivoire, Togo. Paris  : Éditions 
Karthala, 2013. 311 pp. ISBN 978-2-8111-1029-1. Prix : 
€ 27.00

Le livre de Fabio Viti, “Travail et apprentissage en 
Afrique de l’Ouest”, constitue la somme d’une recherche 
conséquente, tant du point de vue des enquêtes de terrain, 
menées principalement au Sénégal, en Côte d’Ivoire et au 
Togo, qu’au regard de l’investigation théorique. L’auteur 
s’inscrit dans le champ de l’anthropologie du travail. Il 
s’intéresse aux formes de domination et aux liens de dé-
pendance que peuvent connaitre les apprenti(e)s d’un en-
semble varié de métiers artisanaux.

Six chapitres découpent le livre. Ils sont associés deux 
à deux et forment selon l’auteur des “cercles concen-
triques”. Les deux premiers abordent d’un point de vue 
théorique les notions de travail et de dépendance. Est pro-
posé un long historique de l’élaboration de la notion de 
travail en Occident pour aboutir principalement à l’idée 
(56) que tous les traits qui permettent de parler d’une “so-
ciété du travail” sont peu présents en Afrique. Pour la no-
tion de dépendance, le point de départ se trouve dans les 
rapports interpersonnels qui, ainsi caractérisés, marquent 
les sociétés précapitalistes, africaines ou autres. La dé-
pendance est envisagée comme un phénomène universel, 
présente dans toute structure sociale (58). Toutefois, en 
argumentant en faveur d’un maintien des “solidarités pré-
cédentes” (82) – donc des rapports de dépendance, l’au-
teur en vient à conclure (94) qu’il ne pense pas que la 
modernité se soit définitivement installée sur le continent. 

Les chapitres suivants, plus centrés sur la littérature 
anthropologique de l’Afrique de l’Ouest, présentent 
certaines tendances, passées ou présentes, du travail en 
Afrique, qu’il soit salarié ou non. S’intéressant d’abord 
au travail non salarié, l’auteur revient sur différentes mo-
nographies marquantes et s’intéresse à certaines orga-
nisations productives précoloniales puis aux formes du 
travail durant la colonisation. Il passe ensuite en revue dif-
férentes modalités de travail non salarié, passées ou pré-
sentes, d’ampleur locale ou plus large. Le quatrième cha-
pitre donne l’occasion de se rapprocher davantage des 
enjeux premiers du livre puisque, en ce qui concerne le 
travail salarié et informel, l’auteur en vient à aborder la 
situation dans les pays sur lesquels il se focalise priori-
tairement.

Enfin, les deux derniers chapitres constituent le centre 
du propos, restituant les recherches de terrain effectuées. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-282 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-282

