282

nen, die nicht nur gamelan spielen, sondern auch Musik
komponieren wollen. Wihrend in Tanzdramen wie in arja
beide Geschlechter alle Rollen iibernehmen diirfen, wird
bis in die Postmoderne die Ausiibung balinesischer Mu-
siktheorie und -praxis dem ménnlichen Geschlecht zuge-
wiesen und als den weiblichen Musikerinnen/Komponis-
tinnen iiberlegen anerkannt. Wihrend sich die vorherigen
Kapitel vor allem mit dem Spannungsverhéltnis von Ge-
schichte, Politik, Tradition, Moderne und Postmoderne
auseinandersetzen, widmen sich David Harnish und Sarah
Weiss einer privaten Kiinstlervereinigung der “Sanggar
Cudamani”, die u. a. durch ein Stiick bekannt wurde, in
welchem der Ablauf eines Tempelfestes (odalan) und das
harmonische traditionelle balinesische Zusammenleben
und -wirken auf der Biihne inszeniert wird. Im Text wer-
den die unterschiedlichen Beurteilungen dieser nicht un-
umstrittenen Auffithrung dargestellt und die Haltung der
Gruppe dazu ausgefiihrt. (Eine traditionelle Regel lautet,
dass rituelle Handlungen an Ritualzeiten und -orte ge-
bunden sein sollten. Jedoch wurde diese bereits Anfang
der 1990er zum Anlasse des jéhrlich stattfindenden “Bali
Arts Festival” (¥1965) in Denpasar mit der Auftithrung
einer kiinstlerischen Neuinterpretation des Tempeltanzes
rejang aufgeweicht. Obgleich der Tanz noch den gleichen
Namen des Tempeltanzes rejang trug, kamen die Bewe-
gungen der Midchen aus dem Repertoire des légong-Tan-
zes, einem klassischen balinesischen profanen Unterhal-
tungstanz.)

Im letzten Kapitel behandelt Michael Bakan die Mu-
sik des kecak (auch bekannt unter Affentanz), die — durch
die Methode des “postmodern process of scizophonic mi-
mesis” (378) —, von jeglichem Erkennungsmerkmal bali-
nesischer Herkunft befreit, in den Filmen von Pier Paolo
Pasolini (Edipo Re — Bett der Gewalt; 1967) und Federi-
co Fellini (Satyricon; 1969), die aus westlicher Perspek-
tive zu imaginierenden Atmosphire des Unbekannten und
Unheimlichen, die im Film auf diese Weise geschaffene
mythische Welt des (postymodernen Bildes von der An-
tike, erfiillen soll (382).

Ein Index am Ende des Buchs wiirde den LeserInnen
eine Vernetzung der einzelnen Kapitel zum Thema Post-
moderne und der Geschichte der darstellenden Kiinste
Balis mit ihren vielen politischen Beziigen zur Geschich-
te der indonesischen Nation besser verdeutlichen. Dazu
wiirde auch eine tabellarische Zeittabelle mit politischen
Ereignissen gehoren, zusammen mit einer grafischen Dar-
stellung einer Weltkarte zum besseren Erkennen der ver-
schiedenen lokalen, nationalen und globalen Netzwerke
von Personen, Kunstakademien und Festivals. Gleichfalls
wire eine gemeinsame Bibliografie aller Artikel sinnvoll
gewesen. Diese geringfiigigen Einschrinkungen sollen je-
doch nicht davon ablenken, dass es ein sehr informatives
und gut lesbares Werk ist, mit vielen, auch unerwarteten
Einblicken in das kiinstlerische Handeln und Gestalten
auf Bali, den wechselseitigen Einfliissen (global, national,
lokal) und einer Verwertung anonymisierter balinesischer
Musik fiir westliche Imaginationen als Moglichkeit post-
moderner Techniken und Konzepte.

Anette Rein

Rezensionen

Suhadi: “T Come from a Pancasila Family.” A Dis-
cursive Study on Muslim-Christian Identity Transforma-
tion in Indonesian Post-Reformasi Era. Berlin: Lit Verlag,
2014. 242 pp. ISBN 978-3-643-90465-2. (Interreligious
Studies, 6) Price: € 34.90

Die vorliegende Publikation wurde im Jahre 2014 als
Dissertation an der Radboud Universitiit in Nimwegen an-
genommen. Die Studie ist Teil eines Forschungsprojek-
tes iiber religiose Sprache, sozialen Zusammenhalt und
Konflikt in Tansania und Indonesien, betreut durch Pro-
fessor Frans Wijsen, der abschliefend eine vergleichen-
de Analyse durchgefiihrt hat. Suhadis Buch beschiftigt
sich mit den gegenseitigen Einschitzungen von Christen
und Muslimen in Indonesien (oder genauer gesagt, auf der
Hauptinsel Java) in der Post-Suharto-Ara seit 1998. Sein
Teilprojekt lief von 2009 bis 2013. Als Grundlage seiner
Untersuchung dienen die Auswertungen einiger Gruppen-
gespriche, die er in der Stadt Surakarta in Zentral-Java
zu diesem Zweck durchfiihrte. Es gab eine christliche,
muslimische und gemischte FGD oder “Focus Group Dis-
cussion”.

Das wichtigste Ergebnis dieser Arbeit ist, dass sowohl
die christlichen als auch die muslimischen Gesprichsteil-
nehmer aus gleichem Grund die Angehdrigen der jeweils
anderen Religionsgruppe entweder einer “normalen” oder
“extremen” Richtung zuordneten, wobei die ethnisch-kul-
turelle Zugehorigkeit entscheidend war. Den Aussagen
der christlichen Informanten zufolge wiirden “normale”
Muslime sich an die javanischen Gepflogenheiten halten
und deshalb friedlich sein, wihrend die “extremen” Mus-
lime fanatisch und gewaltbereit wiren, weil sie sich zu
einem auslidndischen Islammodell bekennen wiirden. An-
dererseits positionierten die muslimischen Gewihrsper-
sonen ihre christlichen Mitbiirger ebenfalls als “normal”
wenn sich diese javanisch verhielten; auch bei den Mus-
limen wurde der Fundamentalismus der anderen als eine
gefihrliche Bedrohung betrachtet, die jedoch grundsitz-
lich von auf3en gesteuert und nicht javanisch wire. Zudem
wurde die chinesische Minoritit innerhalb der christli-
chen Gruppe, die als steinreich und asozial gilt, weiter-
hin als Fremdkorper wahrgenommen. Die Schlussfolge-
rung lautet also, “the ideal religions are Javanese Islam
and Javanese Christianity” (197). Der Buchtitel ist dabei
zu grofspurig gewihlt, weil Java nicht mit dem ganzen
Inselstaat Indonesien gleichzusetzen ist.

Eigentlich geht es auch nur um einen sehr eng umris-
senen Teilbereich der Debatte, ndmlich um die Stimmen
einiger moderater “Durchschnittsgldubiger” in einer ja-
vanischen Stadt. Es ist klar, dass die gewihlte Methode
von vorneherein keine vollstidndige Einsicht in die Art und
Weise geben kann, wie Christen und Muslime sich heut-
zutage in Java gegenseitig betrachten. Da die Gesprichs-
gruppen aus gemifigten, sozusagen ‘“normalen” Anhén-
gern der jeweiligen Religionsgruppe rekrutiert wurden,
verwundert es nicht, dass die geduflerten Meinungen eher
zuriickhaltend und sachlich formuliert worden sind. Ab-
struse Vorurteile und Verschworungstheorien, so wie sie
vor allem im radikal-islamischen Diskurs in Indonesien
weit verbreitet sind, bleiben hier fast unaus- und unange-
sprochen. Zwar wird mehrmals erwihnt, dass die Stadt

Anthropos 110.2015

216.73.216.60, am 24,01.2026, 06:59:30. @ Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-282

Rezensionen

Surakarta sogar den Ruf einer “Terroristenstadt” hat, weil
eine betrichtliche Anzahl von duf3erst aggressiven und ex-
tremistischen islamistischen Splittergruppierungen dort
ihren Sitz hat; ihre Vertreter kommen jedoch in diesem
Buch nicht selbst zu Wort. Dennoch ist ihre Stimmgewalt
in der Offentlichkeit nicht zu iiberhoren.

Es ist lobenswert, dass die Aussagen der Informan-
ten ausgiebig zitiert werden, wobei zur Uberpriifung die
Originaltexte in den FuBnoten wiedergegeben werden.
Diese Fallstudie bietet somit eine reiche Dokumentation.
Das Buch hitte jedoch unbedingt stark gestrafft werden
miissen: Das starre Raster mit den stindigen Wiederho-
lungen ist ein richtiges Argernis. Komplette Abschnitte
werden wortlich wiederholt und dieselben Textbausteine
wurden deshalb in jedem Kapitel wieder schablonenhaft
eingefiigt. Storend ist auch, dass auf die Zitate dauernd
recht mechanisch vollig iiberfliissige paraphrasieren-
de “Erkldrungen” folgen: “Here the speaker described
that ...”; “This text shows ...”; “In that text the partici-
pant described ...” usw. Die Zitate bzw. Paraphrasen darf
man daraufhin in den nachfolgenden Analysen noch ein-
mal lesen, man liest also die Aussagen insgesamt (min-
destens) dreimal.

Als Muttersprachler war Suhadi selbstverstidndlich
keinen Interpretationsschwierigkeiten ausgesetzt. Wenn
notig, erklirt er sehr hilfreich seine Ubersetzungen noch
zusitzlich, z. B. bahaya laten oder “latente Gefahr” als
Andeutung fiir den verponten Kommunismus (144, 199).
Die Ubersetzungen “I played in his house” (69) und
“I played inside the house” (91) muten allerdings ko-
misch an: Das Verb main kann zwar “spielen” bedeuten,
aber main di rumah (wortlich “zu Hause spielen”) ist ein-
fach eine idiomatische Redewendung (“bei jemandem
vorbeischauen”). Das Wort oknum (durchgéngig falsch
als ocnum geschrieben) bedeutet tatséchlich “individual”
(133, 151, 212), ist aber meistens (so wie auch hier) ab-
wertend konnotiert, weshalb englische Worterbiicher auch
“shady character, bad person, rogue; thug” angeben. Es
gibt nur einen einzelnen jungen islamischen Aktivisten,
der zwischen dem politischen und rituellen Bereich der
Scharia unterscheidet (125, 150), spéter im Buch heif3t
es aber, “Muslims [Plural] distinguished ...” und sogar
“In general Muslims rejected Syariah as a political sys-
tem and advocated its ritual ... aspects” (153; siehe aber
auch 209).

Suhadi versteht sich nicht als “objektiver” Beobachter:
Er mochte mit seinem Buch die christlich-islamische Ver-
standigung in seinem Land vorantreiben. Dieser fromme
Wunsch mutet vielleicht sympathisch an, aber Suhadi ver-
steigt sich zu der bemerkenswerten These, dass “because
religions are so important in Indonesia, religions and re-
ligious institutions help to overcome societal problems”
(40). Hier werden einige Leser vielleicht aufhorchen, weil
sie wahrscheinlich vielmehr der Ansicht sind, dass der re-
ligiose Faktor zumindest mitverantwortlich fiir die Prob-
leme in der indonesischen Gesellschaft gehalten werden
konnte. Als gldubiger Religionswissenschaftler verspricht
Suhadi sich jedoch viel von der positiven Rolle der Reli-
gionen und lehnt als bekenntnisorientierter indonesischer
Muslim den methodologischen Atheismus der westlichen

Anthropos 110.2015

283

Religionswissenschaftler grundsitzlich ab (40), weil “[i]n
Indonesian context, religious study mainly is not ‘objec-
tive’, but engages in social engineering” (241). Auf die-
se Weise also wird eine kritisch-distanzierte Auseinan-
dersetzung mit dem Phénomen der Religion absichtlich
aufgegeben — fiir eine bessere Welt, versteht sich. Zu fra-
gen wire allerdings noch, ob das Streben nach Harmonie,
das in Java als ersehntes Ideal angesehen wird, den Blick
auf die raue Wirklichkeit hier nicht verstellt und Uner-
wiinschtes lieber unbeachtet lasst.

E. P. Wieringa

Viti, Fabio : Travail et apprentissage en Afrique de
1’Ouest. Sénégal, Cdte d’Ivoire, Togo. Paris : Editions
Karthala, 2013. 311 pp. ISBN 978-2-8111-1029-1. Prix :
€27.00

Le livre de Fabio Viti, “Travail et apprentissage en
Afrique de I’Ouest”, constitue la somme d’une recherche
conséquente, tant du point de vue des enquétes de terrain,
menées principalement au Sénégal, en Cote d’Ivoire et au
Togo, qu’au regard de 1’investigation théorique. L’ auteur
s’inscrit dans le champ de 1’anthropologie du travail. Il
s’intéresse aux formes de domination et aux liens de dé-
pendance que peuvent connaitre les apprenti(e)s d’un en-
semble varié de métiers artisanaux.

Six chapitres découpent le livre. Ils sont associés deux
a deux et forment selon I’auteur des “cercles concen-
triques”. Les deux premiers abordent d’un point de vue
théorique les notions de travail et de dépendance. Est pro-
posé un long historique de 1’élaboration de la notion de
travail en Occident pour aboutir principalement a 1’idée
(56) que tous les traits qui permettent de parler d’une “so-
ciété du travail” sont peu présents en Afrique. Pour la no-
tion de dépendance, le point de départ se trouve dans les
rapports interpersonnels qui, ainsi caractérisés, marquent
les sociétés précapitalistes, africaines ou autres. La dé-
pendance est envisagée comme un phénomene universel,
présente dans toute structure sociale (58). Toutefois, en
argumentant en faveur d’un maintien des “solidarités pré-
cédentes” (82) — donc des rapports de dépendance, 1’au-
teur en vient a conclure (94) qu’il ne pense pas que la
modernité se soit définitivement installée sur le continent.

Les chapitres suivants, plus centrés sur la littérature
anthropologique de 1’Afrique de 1’Ouest, présentent
certaines tendances, passées ou présentes, du travail en
Afrique, qu’il soit salarié ou non. S’intéressant d’abord
au travail non salarié, 1’auteur revient sur différentes mo-
nographies marquantes et s’intéresse a certaines orga-
nisations productives précoloniales puis aux formes du
travail durant la colonisation. Il passe ensuite en revue dif-
férentes modalités de travail non salarié, passées ou pré-
sentes, d’ampleur locale ou plus large. Le quatrieme cha-
pitre donne 1’occasion de se rapprocher davantage des
enjeux premiers du livre puisque, en ce qui concerne le
travail salarié et informel, 1’auteur en vient a aborder la
situation dans les pays sur lesquels il se focalise priori-
tairement.

Enfin, les deux derniers chapitres constituent le centre
du propos, restituant les recherches de terrain effectuées.

216.73.216.60, am 24,01.2026, 06:59:30. @ Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-282

