Hegemonietheoretische Analyse islamistischer Bewegungen;
postkolonial-feministische Perspektiven auf Islam und Islamismus

Kernidee und Perspektive des Ansatzes

Entgegen vorherrschender Analysen, die Islamismus als politisierte Religion und damit auf eine
ideologische Funktion reduzieren, nimmt der Ansatz die spezifischen Artikulationsformen von Re-
ligion, Politik und Geschlecht in gesellschaftlichen Kampfen in den Blick. Islamistische (Frauen-)
Bewegungen werden infolgedessen als soziale Krafte in Kdmpfen um Hegemonie verstanden.

Zentrale theoretische Grundlagen/Arbeiten

Hegemonie dient mir als zentrale Kategorie politischer Analyse, die von Antonio Gramsci gepragt
und in der Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe weiterentwickelt wurde. In dieser Konzeption
konnen soziale Bewegungen als soziale Kréfte verstanden werden, die maBgeblich am Prozess der
Artikulation gesellschaftlicher Konflikte beteiligt sind.

Fir die Analyse islamistischer Bewegungen ist Religion bzw. der Islam als analytische Kategorie zu
konzipieren. Entgegen orientalistischer Lesarten, in denen Islamismus als »Riickkehr des Religio-
sen« und dem Islam eine fixierte transhistorische Bedeutung zugeschrieben wird, legt der Ansatz
ein Konzept von Religion als Tragerin von Bedeutung nach Clifford Geertz zugrunde.

SchlieBlich basiert der Ansatz auf einer Konzeption von Geschlecht als gesellschaftlicher Struktur-
kategorie und damit als soziales Verhaltnis, das in gesellschaftlichen Kampfen hergestellt und
umkampft wird.

Anwendung: Methoden
Die Forschung beruht auf qualitativen empirischen Daten, die in Form von Expert*inneninterviews
mit islamistischen Aktivist*innen und ethnographischen Methoden erhoben wurden.

Anwendung: Fallbeispiel

Das vorgestellte Fallbeispiel untersucht die islamistische Frauenbewegung in der Tirkei und fragt,
wie Geschlechterverhltnisse in dieser Bewegung zu einem spezifischen historischen Zeitpunkt
(Mitte der 2000er Jahre) artikuliert werden und wie sich darin hegemoniale Kampfe ausdriicken.

Anwendung: Beispiele

Eine hegemonietheoretische Analyse des Aufstiegs des politischen Islam in der Tiirkei hat Ilker
Atag vorgelegt: Atag, Ilker (2007): »Kampf um Hegemonie: Zur Entstehung des politischen Islam
in der Tirkei in den 1970er-Jahrenc, in: Gerald Faschingeder/Clemens Six (Hg.), Religion und Ent-
wicklung. Wechselwirkungen in Staat und Gesellschaft, Mandelbaum: Wien.

Die Erforschung von Islamismus aus der Perspektive der US-amerikanisch gepragten sozialen
Bewegungsforschung wird von Asef Bayat (2005) hinsichtlich der mdglichen Chancen dieser Her-
angehensweise und ihrer Grenzen diskutiert: Bayat, Asef (2005): »Islamism and social movement
theory, in: Third World Quarterly 26 (6), S. 891-908.

- am13.02.2026, 01:09:31


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamismus als soziale Bewegung
Kampfe um Hegemonie aus postkolonial-feministischer
Perspektive

Tanja Scheiterbauer

1. Einleitung: Thinking otherwise - Islamismus als soziale Bewegung?

Islamismus wird spitestens seit 9/11in engem Zusammenhang mit Jihadismus im
Rahmen von Terrorismus-/Extremismusforschung und Security Studies diskutiert
(vgl. u.a. Kepel 2000; Rougier 2007). Die Analysen und das hierdurch produzier-
te Wissen iiber islamistische Bewegungen sind vor allem durch eine auf Sicher-
heitspolitiken fokussierte Erkenntnisperspektive verengt (vgl. Volpi 2011). Der
Jihadismus deckt jedoch nicht das gesamte heterogene Spektrum islamistischer
Bewegungen ab, sondern ist nur eine Form des Islamismus.! Betont wird in der
Islamismusforschung vor allem der Befund, dass die facettenreiche und lange Ge-
schichte vielgestaltiger islamistischer Bewegungen in verschiedenen nationalen
Kontexten sowie in transnationalen Netzwerken weder eine alleingiiltige theo-
retische Perspektivierung, noch die Rede von >dem« Islamismus als einheitliches
Phinomen zulisst (vgl. u.a. Esposito 1997; Mandaville 2007; Volpi 2011; Wiktoro-
wicz 2004).

Islamistische Frauenbewegungen haben empirische feministische Forschun-
gen vor eine weitere besondere Herausforderung gestellt: Das Auftreten Kopftuch
oder Schleier tragender Frauen in Protesten, politischen Arenen und Parteien, die
vormals minnlich (und sikular) bestimmt waren, wird als das markanteste Zei-
chen fir die gesellschaftliche Durchdringung islamistischer Bewegungen in der
MENA?-Region gedeutet (vgl. Ilyasoglu 2000). So wurde konstatiert, dass diese

a

Jihadismus kann als eine militante Form von Islamismus bezeichnet werden, die seit den 1970er
Jahrenim Maghreb und im Mashrek sowie in Stidasien entstanden ist. Wahrend die Anwendung
und Legitimierung von Gewaltin derislamistischen Bewegung extrem umstritten ist, erheben Ji-
hadist*innen den bewaffneten Kampf nicht nur zum Mittel, um ein politisches Ziel zu erreichen,
sondern zur zentralen Glaubenspflicht von Muslim*innen.

2 MENAwird hier verwendet als Akronym fiir Middle East and North Africa.

- am13.02.2026, 01:09:31


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Tanja Scheiterbauer

Bewegungen es einerseits ermdglicht haben, Frauen neue Handlungsraume fiir
verschiedene Partizipationsmoglichkeiten zu eréffnen und neue Formen von
Identititspolitik zu entwerfen (vgl. u.a. Badran 2002; Klein-Hessling et al. 1999;
Mahmood 2005). Andererseits werden durch diese Bewegungen essentialistische
Vorstellungen einer naturhaften Ordnung der Geschlechter transportiert und
bereits erkimpfte Frauenrechte in manchen Kontexten in Frage gestellt (vgl. u.a.
Gole 2004; Kreile 2009). Zugespitzt formuliert, ist durch das Auftreten dieser
Bewegungen eine Kontroverse entstanden, die sich unterteilt in poststruktura-
listisch und subjekttheoretisch inspirierte Analysen, die die Handlungsfihigkeit
der Subjekte in der Vordergrund stellen und die islamistischen Frauenbewegun-
gen als autochthonen islamischen Feminismus interpretieren, sowie in struktu-
ralistisch orientierte Zugriffe, die Islamismus mit patriarchaler Unterdriickung
gleichsetzen.

Die Aufgabe postkolonial-feministischer Kritik besteht meines Erachtens da-
rin, soziale Praktiken und Politiken islamistischer Frauen(-Bewegungen) jenseits
der Dichotomie von feministischem Widerstand und patriarchaler Beherrschung
zu analysieren und die Kontinuititen kolonialer Wissensbestinde in diesen Re-
prasentationsformen zu entschliisseln. Ich schlage vor, die heterogenen islamis-
tischen (Frauen-)Bewegungen als soziale Krifte in Kimpfen um Hegemonie zu
betrachten und dabei an die Hegemonie- und Diskurstheorie von Ernesto Laclau
und Chantal Mouffe (2014) anzuschliefRen. Das Erkenntnisinteresse richtet sich
aus dieser Perspektive nicht zentral darauf, wie es diesen Bewegungen gelingt,
religiose Praktiken und Diskurse zu verindern oder diese zu politisieren. Viel-
mehr werden die spezifischen Artikulationsformen von Religion, Politik und
Geschlecht in gesellschaftlichen Kimpfen in den Blick genommen. Soziale Bewe-
gungen werden dabei gesellschaftstheoretisch als zivilgesellschaftliche Krifte®
verstanden, die um Hegemonie ringen. Dies setzt voraus, Religion als Analyse-
kategorie im Hinblick auf deren eurozentrische Konzeptualisierung zu befragen,
um die darin verwobenen komplexen Verhandlungen von Geschlecht, Macht und
Kolonialitit freizulegen.

Im ersten Teil des Beitrags werden zentrale Begriffe der Hegemonietheorie
von Laclau und Mouffe erliutert und die Grenzen ausgelotet, die dieser theore-
tischen Perspektivierung gesetzt sind. Im zweiten Teil wird das Verhiltnis von
Religion und sozialer Bewegung geklirt. Die Moglichkeiten einer postkolonial-fe-
ministischen Rekonzeptualisierung von Religion werden diskutiert, um sich der
Bedeutung von Religion fiir soziale Bewegungen anzunihern, die iiber ein Ver-

3 Das Konzept Zivilgesellschaft wird hier nicht im liberalen Sinne gebraucht, demzufolge Zivilge-
sellschaft als demokratisierende Kraft konzipiert wird, die Politik »von unten« gestaltet. Zivilge-
sellschaft wird in Anlehnung an Gramscis Verstindnis als Arena, in der Hegemonie hergestellt,
aberauch in Frage gestellt werden kann, verwendet.

- am13.02.2026, 01:09:31


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamismus als soziale Bewegung

stindnis hinaus geht, das Islamismus auf eine politische Ideologie reduziert. Im
letzten Teil des Beitrags werde ich anhand meiner eigenen Feldforschungen iiber
die islamistische Frauenbewegung in der Tiirkei zeigen, welche methodologi-
schen und methodischen Implikationen diese Perspektive fiir qualitativ-empiri-
sche Forschungen bereithilt.

2. Forschungsansatz

2.1 Islamistische (soziale) Bewegungen:
Hegemonietheoretische Perspektiven

Ernesto Laclau versteht Hegemonie als die zentrale Kategorie politischer Ana-
lyse (Butler/Laclau 1998: 259). Der Begriff, wie ihn Antonio Gramsci gepragt hat,
meint die Fihigkeit herrschender Gruppen und Klassen, ihre Interessen so durch-
zusetzen, dass diese von subalternen Klassen als Allgemeininteresse betrachtet
werden (vgl. Laclau/Mouffe 2014: 57). Hegemoniale Verhiltnisse sind in der He-
gemonietheorie von Laclau und Mouffe als prinzipiell unabgeschlossen und als
Ergebnis politischer Aushandlungsprozesse zu verstehen. Gegenwirtige soziale
Formationen und deren Strukturierung kénnen als unabgeschlossen und verin-
derbar begriffen werden (vgl. Butler/Laclau 1998: 254). Der Fokus wird gerichtet
auf die antagonistische und machtférmige Konstituierung des Sozialen; dessen
innere Briichigkeit und Kontingenz wird betont. Hegemonie ist dabei erst das Er-
gebnis »artikulatorischer Praktiken« (articulatory practices) (vgl. Laclau/Mouffe
2014: 120). Mit Artikulation beschreiben Laclau und Mouffe Praktiken, die eine
Beziehung zwischen Elementen so etablieren, dass deren Identitit als Resultat
modifiziert wird (ebd.: 111).

Inwiefern geben soziale Bewegungen aus dieser theoretischen Perspektive
Auskunft iber den Zustand der gesellschaftlichen Formation, die diese kons-
tituieren? Soziale Probleme, die von sozialen Bewegungen bearbeitet werden,
verweisen zwar auf die jeweiligen antagonistischen Verhiltnisse einer sozialen
Formation. Funktionalistische Perspektiven reduzieren die Bedeutung sozialer
Bewegungen an dieser Stelle jedoch auf eine Art »Frithwarnsystem« (vgl. z.B. Luh-
mann 1996) von Gesellschaft, denen die Aufgabe beigemessen wird, diese sozialen
Probleme >anzeigen«< zu kénnen. Demgegeniiber gehen Laclau und Mouffe davon
aus, dass Antagonismen als polysemisch betrachtet werden miissen, und somit in
multiplen Formen vorliegen konnen. In welcher Form antagonistische Verhiltnis-
se artikuliert werden, ist demnach davon abhingig, wie sie diskursiv konstituiert
sind (Laclau/Mouffe 2014: 152). Politische Positionen und Identititen werden also
nicht aus sozialen Positionen oder objektiven Verhiltnissen abgeleitet, sondern in
politischen Kampfen diskursiv hergestellt. Gesellschaftliche Antagonismen, die

- am13.02.2026, 01:09:31

201


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Tanja Scheiterbauer

ihren Ausdruck in islamistischen Bewegungen finden, werden aus dieser theo-
retischen Perspektive nicht als Konflikte zwischen (pri-existenten) religiosen/
islamischen und sikularen Identititen bestimmt. Vielmehr liegt der Fokus auf
der Frage, wie (kollektive) Identititen in islamistischen Bewegungen diskursiv
konstituiert werden und mit welchen Vorstellungen, Diskursen und Praktiken
diese hergestellt werden. Die Bandbreite und Heterogenitit islamistischer Bewe-
gungen in verschiedenen Regionen der Welt kénnen somit als unterschiedliche
Artikulationen antagonistischer Verhiltnisse interpretiert werden.

An dieser Stelle zeigen sich auch die Grenzen von Laclau und Mouffes Werk: In
ihrem Versuch, das Hegemonie-Konzept von Antonio Gramsci einer anti-essen-
tialistischen Re-Lektiire zu unterziehen, werden zwar die sozialen Produktionen
von Bedeutung durch und in sozialen Bewegungen begrifflich und konzeptionell
erfassbar. Die Reproduktion von Materialitit bleibt jedoch in ihren Begriftlich-
keiten und Konzepten untertheoretisiert (vgl. Scherrer 1995: 466; Sum/Jessop 2013:
132). Um diese Zusammenhinge analysierbar zu machen, bedarf es meines Erach-
tens eines stirkeren Zusammendenkens sozialer Bewegungsforschung mit his-
torisch-materialistischen Theorien, ohne dabei die Polysemie der Antagonismen
kapitalistischer Vergesellschaftung auf den Widerspruch zwischen Kapital und
Arbeit zu reduzieren.

2.2 Religion und soziale Bewegung in postkolonialen Kontexten

Wihrend von der Islamismusforschung gesagt werden kann, dass der hier grund-
legende Begriff der Religion und das epistemologische Grundverstindnis dieser
bisher wenig diskutiert wurde, gibt es in der sozialen Bewegungsforschung ei-
nige Ansitze, Religion und soziale Bewegung zusammenzudenken (vgl. Willems
2004).

Gesellschaftstheoretisch fundierte Erklirungsansitze in der Religionsso-
ziologie fragen nach der Einlassung von Religion und des Religiésen in gesell-
schaftliche Verhiltnisse sowie deren Transformationen. Hier wird Islamismus
als »Riickkehr der Religionenc, als »Politisierung der Religion« oder als »Krise der
Moderne« gedeutet (vgl. u.a. Riesebrodt 2000). In diesen Studien wird der Islam
als Mittel der Widerspruchsbearbeitung betrachtet: Die »Wiederbelebung des Re-
ligiosen« wird als Ausdruck des Widerstands gegen Prozesse der Sikularisierung,
der Modernisierung sowie der Globalisierung gelesen, die seit den 1970er Jahren
die MENA-Region verindert haben (vgl. ebd.).

Die gesellschaftstheoretischen Implikationen dieser Erklirungsmodelle sind
aus zwei Griinden unzureichend, um die Transformations- und Modernisie-
rungsprozesse dieser Region zu verstehen: Zum einen beruhen diese auf der »Si-
kularisierungsthese«, die davon ausgeht, dass Prozesse der Modernisierung not-
wendigerweise auf der zunehmenden Emanzipation und Ausdifferenzierung von

- am13.02.2026, 01:09:31


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamismus als soziale Bewegung

Staat, Okonomie, und Wissenschaft von der religiésen Sphire beruhen. Sowohl
Talal Asad (2003) als auch José Casanova (2007) haben kritisiert, dass mit der Uni-
versalisierung der Sakularisierungsthese (als Voraussetzung fiir Modernisierung)
verdeckt bleibt, dass Sikularisierung in Europa als gesellschaftlicher Prozess,
aber auch als theoretischer Begriff aufs Engste mit der internen Transformation
des europiischen Christentums und der Herausbildung moderner Nationalstaa-
ten verbunden ist. Die Auseinandersetzung mit der »Riickkehr der Religionen«
wird somit vor dem Hintergrund einer dezidiert eurozentristischen Deutung
und Entwicklung von gesellschaftlichem Wandel gefiihrt, was jedoch unbenannt
bleibt. Zudem schreiben sich Erklirungsmodelle, die von einer >Riickkehr der Re-
ligionen«< ausgehen, in orientalistisch-kolonialistische Formen der Wissenspro-
duktion ein, in denen der Islam als >das Andere< von Moderne und Aufklirung
fungiert und die Idee der Andersartigkeit>der islamischen Welt perpetuiert wird
(vgl. Said 1978). Die gesamte Region wird trotz ihrer politischen, 6konomischen
kulturellen und religiosen Heterogenitit als kulturell-islamisch (iiber-)determi-
niert konstruiert (kritisch hierzu u.a. Al-Ali 2002; Zayzafoon 2005).

Die komplexen gesellschaftlichen Transformationsprozesse, in die der Isla-
mismus in verschiedenen Kontexten eingebettet ist und auf die er gleichzeitig
einwirkt, werden darauf reduziert, dass der politische Raum zunehmend von Re-
ligion bestimmt wird. Der Religionsbegriff ist dabei gepragt von der Annahme,
es gibe im Islam eine fixierte transhistorische Bedeutung, die religiosen Normen
und Schriften (wie z.B. dem Koran) umstandslos entnommen werden konne.

Demgegeniiber wird in poststrukturalistischen Rekonzeptualisierungen von
Religion diese als Trigerin von Bedeutung verstanden (vgl. Geertz 2017). Ayse
Saktanber (2002) hat im Anschluss an diese Theorieperspektive vorgeschlagen,
den Islam in seiner Dimension als Kultur zu adressieren, um die vielfiltigen Fa-
cetten seiner Bearbeitung erfassen zu konnen (ebd.: 4). Betont wird die immer
nur partielle und zeitlich begrenzte Méglichkeit der Festschreibung von Bedeu-
tung. »Der Islam« bzw. islamische religiése Praktiken, auf die sich islamistische
Aktivist*innen beziehen, kénnen somit als jeweils im spezifischen historischen
und geografischen Kontext diskursiv konstituiert und materialisiert verstanden
werden. Religion ist als unabgeschlossener Raum von Diskursen, Praktiken und
Institutionen zu verstehen, deren Bedeutungen fortwihrend von sozialen Ak-
teur*innen bearbeitet und hergestellt werden (vgl. Saktanber 2002). Die Heraus-
forderung hier ist es jedoch, die Materialitit von Religion und Religiositit nicht
diskursiv aufzuldsen, sondern angesichts von Verkorperungen von Geschlecht
oder der Institutionalisierung von Religion auch die soziale Strukturierung von
Religion und Geschlecht in die Analyse miteinbeziehen zu kénnen. Die Diskurse
und Artikulationen des Islam sind daher in ihrer Verschrankung mit sozialen und
vergeschlechtlichten Praktiken, Verkérperungen und Institutionen zu verstehen,

- am13.02.2026, 01:09:31

203


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Tanja Scheiterbauer

um die materielle Dimension von Religion und ihre Wirkmachtigkeit hinsichtlich
sozialer Strukturierung zu erfassen.*

Soziale Bewegungen, die sich in ihren Kimpfen auf den Islam als Referenz-
und Handlungsrahmen beziehen, schaffen in diesen Auseinandersetzungen
Verbindungen des islamischen Referenzrahmens zu anderen Diskursen (wie z.B.
dem der Frauenrechte oder dem der Menschenrechte, vgl. u.a. El Guindi 2000).
Die artikulatorischen Praktiken, die in diesen Auseinandersetzungen generiert
werden und nicht nur als sprachliche Akte, sondern auch als menschliche Hand-
lungen zu begreifen sind, schaffen neue Bedeutungen, Praktiken, Institutionen
und Strukturen. Der Islam ist Sammelpunkt unterschiedlichster und wider-
spriichlicher Deutungen, die durch Praktiken der Artikulation erst hergestellt
werden (vgl. Scheiterbauer 2014: 58-61).

3. Forschungspraxis

3.1 Methodologische Grundlegungen empirischer Forschungen iiber
islamistische Frauenbewegungen - Looking and hearing otherwise?

Um der Forschungsfrage nachzugehen, wie sich Geschlechterverhiltnisse in isla-
mistischen Frauenbewegungen in der Tiirkei in den 2000er Jahren artikulieren,
wurden ethnografische Forschungsmethoden wie teilnehmende Beobachtung
mit qualitativen Interviews kombiniert. Dariiber hinaus wurden Materialien, die
von Aktivist*innen und Bewegungsorganisationen produziert wurden (Infoma-
terialien, Internetseiten oder auch publizierte Interviews und Veroffentlichun-
gen von Aktivist*innen) in die Analyse miteinbezogen. Das theoriegenerierende
Expert*inneninterview, wie es von Meuser und Nagel (2002) entwickelt wurde,
zeigte sich als geeignet fir die Erkenntnisziele der empirischen Forschung, weil
damit das Deutungswissen und die Erfahrungen von Subjekten erhoben wer-
den konnen, die spezifische soziale Systeme strukturieren (Bogner/Menz 2002:
43). Als qualitative Methode eignet sich das Expert*inneninterview zudem, weil
sich dadurch die verschiedenen und oftmals auch innerhalb der Bewegung um-
kiampften Deutungsweisen religiéser Praktiken (wie das Tragen des Kopftuchs)
und religioser Diskurse nachzeichnen lassen. Dariiber hinaus kénnen mithilfe
von ethnografischen Methoden soziale Bewegungen als kollektives Handeln ent-

4 Diese meines Erachtens wichtige theoretische Verbindung der semiotischen und aufier-semioti-
schen Dimension sozialer Verhiltnisse wird ausfiihrlich diskutiertin Hauf 2016: 35-58.

- am13.02.2026, 01:09:31


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamismus als soziale Bewegung

schliisselt werden, wenn z.B. Protest- und Organisationsformen in die Analyse
mit einbezogen werden.’

3.2 Soziale Bewegung und Geschlechterpolitiken: Empirische Einblicke
und theoretische Riickbindungen

Der Kampf gegen das Kopftuchverbot® an tiirkischen Universititen und in 6f-
fentlich-staatlichen Institutionen war fiir die islamistische Frauenbewegung, die
Anfang der 1980er Jahre entstand, identititsstiftend (wenn auch nicht darauf be-
schriankt).

Im Verlauf der Jahre haben sich die Diskurse und Praktiken dieser Bewegung
der urbanen Mittelklasse verindert: Wihrend islamistische Aktivist*innen das
Kopftuchverbot in den 1980er Jahren noch mit Diskursen wie »Das Kopftuch ist
unsere Ehre« politisierten, waren die 2000er Jahre vor allem von Kimpfen um
Religions- und Meinungsfreiheit geprigt, die zunehmend mit dem Diskurs der
Menschenrechte verbunden wurden. Obgleich ein Grofiteil der Bewegungsak-
tivist*innen das Tragen des Kopftuchs als religise Pflicht erachtet, ist das bis
Ende der 2000er Jahre geltende staatliche Kopftuchverbot als Einschrinkung des
Menschenrechts auf Glaubensfreiheit in der Offentlichkeit thematisiert worden.
Gleichzeitig wurde damit auch daslaizistische Verstindnis der strikten Trennung
von Religion und Staat als fiir Frauen ausschlief3end und diskriminierend kriti-
siert: Die durch das Kopftuchverbot bewirkten Ausschliisse vieler Frauen® aus
offentlich-staatlichen Einrichtungen und aus bestimmten Berufsfeldern wurden
als geschlechtsspezifische Formen der Diskriminierung und als Rechtsverletzun-
gen zur Sprache gebracht. Laizistische Politiken — so die Argumentation -, die
das Tragen religioser Symbole in staatlichen Institutionen im Namen der strikten
Trennung von Staat und Religion im Sinne des Kemalismus verbieten, wiirden be-
stehende ungleiche Geschlechterverhiltnisse verschirfen, da nur gliubige Frauen
und nicht Minner von dem Verbot betroffen seien (vgl. Scheiterbauer 2014: 177-
179). Die Aktivist*innen berufen sich in ihren Forderungen auf das republikani-
sche Gleichheitsversprechen als tiirkische Staatsbiirger*innen. Die kemalistische
Erzihlung der modernen tiirkischen Nation hat in besonderer Weise Gleichheit
zwischen Frauen und Minnern in das Nationalstaatsprojekt eingeschrieben. Die
»moderne« Frau, die als sikular orientiert und westlich gekleidet verkorpert wur-
de, fungierte als Fahnentragerin dieses Modernisierungsprojekts (vgl. Gole 2004).

5 Die ethnografische Feldforschung umfasste in dieser Studie beobachtende Teilnahme bei Grup-
pentreffen, Versammlungen und Vernetzungstreffen sowie Protestkundgebungen.

6 Ein Gesetz, das ausdriicklich das Tragen des Kopftuchs verbietet, existiert zwar nicht, aber Ver-
ordnungen z.B. fiir Staatsbeamt¥innen schreiben vor, dass Bedienstete ihren Kopf unbedeckt
lassen miissen (vgl. Goztepe 2004).

- am13.02.2026, 01:09:31

205


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Tanja Scheiterbauer

In den Diskursen und diskursiven Praktiken der Bewegung wird deutlich, wie das
vorherrschende Verstindnis der modernen nationalen Identitit in Frage gestellt
und neu organisiert wird. Die im nationalistischen Diskurs etablierte Gleichset-
zung der Bedeutung ssikular« = >swestlich« = >fortschrittlich« wird kritisiert, weil
sreligios« dadurch nicht nur aus dem nationalen Selbstverstindnis und Identitits-
konstruktionen ausgeschlossen wird. Durch die Gleichsetzung von >religios< mit
sritckstindige und straditionell und der Verkérperungen dieser Charakteristika
durch Kopftuch tragende Frauen sind diese als>differente Andere«der titrkischen
Nation konstituiert worden (vgl. Scheiterbauer 2014: 133-134). Der hier beschriebe-
ne Antagonismus bezieht sich nicht nur auf politische Exklusion, sondern wird
hier als ein doppelter bearbeitet: Die Geschlechterdifferenz wird als gesellschaft-
liches Machtverhiltnis thematisiert. Gerade letztere Artikulationsform hat dazu
beigetragen, dass es zu partiellen Verbindungen und Solidarisierungen zwischen
den Kimpfen islamistischer und feministischer Aktivist*innen kommen konnte.
Invielen Analysen werden diese Prozesse als »Politisierung der Religion« bezeich-
net, im Sinne einer illegitimen Grenziiberschreitung dessen, was als politisch
und laizistisch verfasster Raum verstanden wird. Aus hegemonietheoretischer
Perspektive, die an Laclau und Mouffe anschliefit, lisst sich gerade an diesen Pro-
zessen »das Politische« erkennen, da durch Politisierung die Kontingenz gesell-
schaftlicher Sinnfixierungen aufscheint.

Wird die islamistische Frauenbewegung im Kontext gesellschaftlicher Kimp-
fe analysiert, wird deutlich, wie diese Bewegung dazu beigetragen hat, staatliche
Herrschaft umzubauen. Ilker Atac (2007) hat die Formierung des Islamismus in
der Tiirkei seit den 1970er Jahren hegemonietheoretisch untersucht. Er hat dabei
herausgearbeitet, wie sich in der Phase der neoliberalen Restrukturierung der
Tiirkei nach dem Militidrputsch 1980 eine Biindelung nationalistischer und isla-
mistischer Krifte formierte. Der konstitutive Zusammenhang von neoliberaler
Restrukturierung und der Entstehung des Islamismus ist mittlerweile in vielen
Studien hervorgehoben worden.” Diese ging einher mit der Zerschlagung und
Repression linker gewerkschaftlicher Krifte und Politiken (vgl. u.a. Caglar 2000:
191), die sich lange gegen die harten Mafinahmen der Restrukturierung des Inter-
nationalen Wihrungsfonds gewehrt hatten (vgl. Yavuz 2003). Werden die oben
beschriebenen Diskursverschiebungen im Zusammenhang mit den Verinderun-
gen gesellschaftlicher Krifteverhiltnisse betrachtet, so kann die Bewegung kaum
als Ausdruck von Demokratisierungsprozessen betrachtet werden. Erkennbar
wird, wie in diesen Transformationsprozessen der Islam selbst als diskursives
Feld analysiert werden muss, das von verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen
umkampft, verindert und angeeignet wird und in dem Hegemonie ausgearbeitet
wird (vgl. Scheiterbauer 2014: 91).

7 Fiir Agypten siehe u.a. Bayat 2007.

- am13.02.2026, 01:09:31


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamismus als soziale Bewegung

4, Fazit

Eine hegemonietheoretische Perspektive ermdglicht es, islamistische Bewegun-
gen als Bestandteil der Kimpfe um Hegemonie in Prozessen neoliberaler Restruk-
turierung zu begreifen. Jene Antagonismen werden in den Blick genommen, die
in diesen Prozessen erzeugt werden und die multiplen Formen, in denen sie arti-
kuliert und in denen kollektive Identititen erst hervorgebracht werden. Hiermit
ldsst sich ein positivistisches Verstindnis iiberwinden, wonach gesellschaftliche
Widerspriiche soziale Probleme hervorbringen, die als solche bereits erkennbar
und von sozialen Bewegungen bearbeitet werden kénnen. Die von Laclau und
Mouffe entwickelten Konzepte der Hegemonie und der Artikulation halten somit
Antworten fiir einige der Grundfragen gesellschaftstheoretisch fundierter Bewe-
gungsforschung bereit.

Anhand qualitativ empirischer Forschungen kann gezeigt werden, dass Ge-
schlechterverhiltnisse, wie sie in islamistischen Frauenbewegungen thematisiert
werden, sich nicht auf ein Verstindnis von Geschlechterkomplementaritit redu-
zieren lassen, das aus dem Islam abgeleitet wird. Vielmehr zeugen die Verschie-
bungen in den Thematisierungsweisen von Geschlecht davon, dass gesellschaft-
liche Widerspriiche, wie die Unterordnung von Frauen, mit anderen Formen der
Unterordnung (Klasse und religiése Zugehorigkeit) artikuliert werden und wie
vergeschlechtlichte Identititen in diesen Prozessen hergestellt und verdndert
werden.

5. Literatur

Al-Alj, Nadje (2002): »The Women’s Movement in Egypt, with Selected References
to Turkey«. https://www.files.ethz.ch/isn/102668/5.pdf. Zugegriffen: 3. Feb-
ruar 2018.

Asad, Talal (2003): Formations of the Secular: Christianity, Islam and Modernity,
Stanford : Stanford University Press.

Atag, Ilker (2007): »Kampf um Hegemonie: Zur Entstehung des politischen Is-
lam in der Tiirkei in den 1970er-Jahren«, in: Gerald Faschingeder/Clemens
Six (Hg.), Religion und Entwicklung. Wechselwirkungen in Staat und Gesell-
schaft, Wien: Mandelbaum.

Badran, Margot (2002): »Islamic Feminism: What’s in a Namex, in: Al-Ahram We-
ekly Online, 17-23 Januar. http://weekly.ahram.org.eg/2002/569/cu1.htm. Zu-
gegriffen: 23. Januar 2019.

Bayat, Asef (2007): Making Islam Democratic. Social Movements and the Post-Is-
lamist Turn, Stanford: Stanford University Press.

- am13.02.2026, 01:09:31

207


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Tanja Scheiterbauer

Bogner, Alexander/Menz, Wolfgang (2002): »Das theoriegenerierende Expertenin-
terview. Erkenntnsinteresse, Wissensformen und Interaktiong, in: Alexander
Bogner/Beate Litttig/Wolfgang Menz (Hg.), Das Experteninterview. Theorie,
Methode, Anwendung, Opladen: Leske+Budrich, S. 33-70.

Butler, Judith/Laclau, Ernesto (1998): »Verwendungen der Gleichheit«, in: Judith
Butler/Simon Critchley/Ernesto Laclau/Slavoj Zizek (Hg.), Das Undarstellbare
der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus, Wien: Turia+Kant, S. 238-
261.

Casanova, José (2007): »Rethinking Secularization: A Global Comparative Perspe-
ctive, in: Peter Beyer/Lori G. Beaman (Hg.), Religion, Globalization and Cul-
ture, Brill: Leiden, S. 101-120.

Gaglar, Gazi (2000): Staat und Zivilgesellschaft in der Tiirkei und im osmanischen
Reich, Frankfurt a.M.: Peter Lang.

El Guindi, Fadwa (2000): Veil: Modesty, Privacy and Resistance, Oxford/New York:
Berg.

Esposito, John L. (1997): Political Islam: Revolution, Radicalism, or Reform? Boul-
der: Lynne Rienner.

Geertz, Clifford (2017): The Interpretation of Culture, New York: Basic Books.

Gole, Niliifer (2004): »Die sichtbare Prisenz des Islam und die Grenzen der Of-
fentlichkeitc, in: Nilifer Gole/Ludwig Ammann (Hg.), Islam in Sicht. Der
Auftritt von Muslimen im 6ffentlichen Raum, Bielefeld: transcript, S. 11-44.

Goztepe, Ece (2004): »Die Kopftuchdebatte in der Tiirkei. Eine kritische Bestan-
dsaufnahme fiir die deutsche Diskussiong, in: Aus Politik und Zeitgeschichte
33-34, S. 32-38.

Hauf, Felix (2016): Beyond Decent Work. The Cultural political Economy of Labour
Struggles in Indonesia. Frankfurt a.M.: Campus.

Ilyasoglu, Aynur (2000): »Islamist Women in Turkey: Their Identity and Self-Ima-
ge«, in: Zehra F. Arat (Hg.), Deconstructing Images of »The Turkish Woman,
New York: Palgrave, S. 241-261.

Kepel, Gilles (2000): Jihad: Expansion et Déclin de I'Islamisme, Paris: Gallimard.

Klein-Hessling, Ruth/Nokel, Sigrid/Werner, Karin (Hg.)(1999): Der neue Islam der
Frauen: Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne. Fallstudien
aus Afrika, Asien und Europa, Bielefeld: transcript.

Kreile, Renate (2009): Transformation und Gender im Nahen Osten. In: Martin
Beck/Cilja Harders/Annette Jinemann/Stephan Stetter (Hg.), Der Nahe Osten
im Umbruch. Zwischen Transformation und Autoritarismus, Wiesbaden: VS,
S. 253-276.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (2014): Hegemony and Socialist Strategy. To-
wards a Radical Democratic Politics, London/New York: Verso.

Luhmann, Niklas (1996): Protest: Systemtheorie und soziale Bewegungen, Frank-
furta.M.: Suhrkamp.

- am13.02.2026, 01:09:31


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamismus als soziale Bewegung

Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist
Subject, Princeton: Princeton University Press.

Mandaville, Peter (2007): Global Political Islam. New York: Routledge.

Meuser, Michael/Nagel, Ulrike (2002): »ExpertInneninteriews — vielfach erpro-
bt, wenig bedacht. Ein Beitrag zur qualitativen Methodendiskussion«, in:
Alexander Bogner/Beate Litttig/Wolfgang Menz (Hg.), Das Experteninter-
view. Theorie, Methode, Anwendung, Opladen: Leske+Budrich, S. 71-93.

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus und
der >Kampf der Kulturens, Miinchen: C.H. Beck.

Rougier, Bernard (2007): Everyday Jihad: The Rise of Militant Islam among Pales-
tinians in Lebanon, Cambridge: Harvard University Press.

Saktanber, Ayse (2002): Living Islam: Women, Religion and the Politicization of
Culture in Turkey, London/New York: I.B. Tauris.

Said, Edward (1978): Orientalism. Western Conceptions of the Orient, New York:
Pantheon Books.

Scheiterbauer, Tanja (2014): Islam, Islamismus und Geschlecht in der Tiirkei. Per-
spektiven der sozialen Bewegungsforschung, Wiesbaden: Springer.

Scherrer, Christoph (1995): »Eine diskursanalytische Kritik der Regulationstheo-
rie«, in: Prokla 25, S. 457-482..

Sum, Ngai-Ling/Jessop, Bob (2013): Towards a Cultural Political Economy: Putting
Culture in its Place in Political Economy, Cheltenham: Edward Elgar.

Volpi, Frederic (2011): Political Islam. A Critical Reader, London/New York: Rout-
ledge.

Willems, Ulrich (2004): »Religion und soziale Bewegungen — Dimensionen eines
Forschungsfeldes, in: Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen 17, S. 28-
41.

Wiktorowicz, Quintan (2004b): Islamic Activism: A Social Movement Theory Ap-
proach, Bloomington: Indiana University Press.

Yavuz, M. Hakan (2003): Islamic Political Identity in Turkey, Oxford/New York:
Oxford University Press.

Zayzafoon, Lamia Ben Youssef (2005) The Production of the Muslim Woman: Ne-
gotiating Text, History and Ideology, New York: Lexington Books.

- am13.02.2026, 01:09:31

209


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am13.02.2026, 01:09:31


https://doi.org/10.14361/9783839448793-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

