Kapitel 4: Maschinenméannlichkeit

Der Tod in der Weltmaschine

Auch wenn sich diese Konsequenz bereits im 19. Jahrhundert vor der Einfith-
rung des Autos bemerkbar machte, entwickelte sie ihre weltumspannende und
selbst in die intimste Alltaglichkeit reichende Wirkung erst nach der Entwick-
lung des petromodernen Konsumbkapitalismus nach dem Zweiten Weltkrieg,
wie wir ihn im vorigen Kapitel umrissen haben. Zwar hat die Industrialisie-
rung des 19. Jahrhunderts durch Eisenbahn, grofRe Fabriken etc. einen radika-
len Einschnitt in die Wirtschafts- und Lebensweisen der Menschen bedeutet.
Doch die Disruption der sogenannten Nachkriegszeit ist insofern zentral, da
sie den Ubergang von gesellschaftlich genutzten Industriemitteln zu Konsum-
produkten fir den individuellen Endverbraucher markieren. Es ist ein zentra-
ler Unterschied, ob man mit Hunderten anderer Menschen zusammen in ei-
ner Eisenbahn dieser mechanistischen Sinnesordnung passiv ausgesetzt ist,
oder ob man sich (zumindest vordergriindig) aktiv fiir sie als Konsumprodukt
entscheidet und die sie erméglichende Maschine selbst steuert. Im Auto er-
scheint der Umbau der Wahrnehmung als Resultat einer »bewussten Wahl« (aka
Konsumentscheidung) und nicht als aufgezwungen von einem grofieren ge-
sellschaftlichen Zusammenhang. Dass dem immer weniger so ist, je mehr das
System der Automobilitit in der Gesellschaft verbreitet (»locked in«) ist, das
verdecken die zahllosen Freiheitsversprechen und Bilder von Autos in einsa-
men Wiistengegenden, wie sie die Werbung und Kulturindustrie am Flief3-
band produziert.

Zudem ist die Bahn stets nur auf eine begrenzte Fliche und Reichweite
limitiert und bedarf in ihrer Benutzung auch immer anderer Bewegungsfor-
men und Transportmittel. So braucht man die Kutsche, das Rad, den Esel oder
E-Scooter, um vom Bahnhof zum Zielort zu kommen, der teilweise noch Kilo-
meter weit entfernt liegen kann. Das Auto hingegen impliziert ein mono-mo-
dales System, welches die Bewegung von Start- zum Zielort in ein und dem-
selben Verkehrsmittel erlaubt: Idealtypisch fihrt man von der Garage des Ei-
genheims zu der Tiefgarage des Biiroturms und zu den Parkflichen der Super-
mirkte in einem Verkehrsmittel. In der modernen Utopie eines Le Corbusiers
gehort, dervielleicht als der klassisch »modernste«Architekt und Urbanist gilt,
die 6ffentliche Fliche ginzlich den Autos und es bedarf keiner anderen Bewe-
gungsformen, um von A nach B zu kommen. Wo die Bahn also eine Pluralitit
an Bewegungs- und damit einhergehenden Wahrnehmungsformen braucht,

https://dol.org/10:14361/9783839474082-027 - am 13.02.2026, 13:42:40. - Open A

19


https://doi.org/10.14361/9783839474082-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

um zu funktionieren, tendiert das System der Automobilitit* zu einer Homo-
genisierung der Bewegungsformen, der Umwelt, wie auch der mitproduzier-
ten Sinnesregime. Was sich durch den Zug also als Umbau und Mechanisie-
rung der Wahrnehmung andeutet, wird radikalisiert durch das Auto zum ho-
mogenen Weltordnungsanspruch. Erst mit dem Auto entwickelt die Idee des
Homogenozins eines glatten und anthropozentrischen Raums seine univer-
sale Strahlkraft, die alle anderen Seinsweisen als unméglich oder unsichtbar
erscheinen lassen.

Aus diesem Grund halte ich Stimmen der sogenannten spit- oder post-
marxistischen Postmoderne fiir besonders informativ beziiglich der sinnli-
chen Dimension dieses schockhaften Hereinbrechens eines maschinischen
Weltbilds, da diese von diesem massiven Umbau zum automobil geprig-
ten Homogenozin in der Nachkriegszeit direkt betroffen und inhaltlich
beeinflusst wurden. Autor*innen wie Herbert Marcuse (1941 — siehe nichs-
tes Kapitel) oder Hannah Arendt® stehen im Bann dieses fiir sie neuartigen
Weltzugangs und beschreiben, wie eine zunehmend maschinische Ordnung
der Menschenwelt als verniinftig und gleichzeitig entfremdend erscheint. Die
Ideale der modernen Naturwissenschaft finden sich fiir sie in der Welt als
Betonstrukturen und maschinische Infrastruktur auf eine so konkrete Weise
verwirklicht, dass sie deren inhirente Lebensfeindlichkeit plétzlich in den
Lebensriumen der Menschen ausdriicken.

4 Dasjiingere Feld der»Automobility Studies« konstituiert sich um die Einsicht, dass Au-
tomobilitat als System gedacht werden muss. Viel zu oft verfallt man in Alltag und
Analyse dem Bild des Automobils als solitérer, in sich abgeschlossener Maschine, die
im Vorhof parkt. In Wahrheit wiirde dieses singuldre technische Objekt keinen Tag
existieren kénnen, ohne ein gigantischen Netz oder System an glatt betonierten Stra-
Ren, Tankstellen, Raststationen, Werkstatten und Materialflisse. Vgl. Featherstone,
Thrift, and Urry 2005; Bohm et al. 2006; Urry 2007; Merriman 2009; Sheller 2021

5 »Seen from a sufficient distance, the cars in which we travel and which we know
we built ourselves will look as though they were, as Heisenberg once put it, »as in-
escapable a part of ourselves as the snail’s shell is to its occupant.< All our pride in
what we can do will disappear into some kind of mutation of the human race; the
whole of technology, seen from this point, in fact no longer appearsas the result of a
conscious human effort to extend man’s material powers, but rather as a large-scale
biological process.c Under these circumstances, speech and everyday language would
indeed be no longer a meaningful utterance that transcends behavior even if it only
expresses it, and it would much better be replaced by the extreme and in itself mean-
ingless formalism of mathematical signs.« (Arendt 2007 [1963])

https://dol.org/10:14361/9783839474082-027 - am 13.02.2026, 13:42:40. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839474082-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Maschinenméannlichkeit

Die meines Erachtens spannendste Quelle fiir diese postmodernen Beob-
achtung der Maschinisierung der Welt hat jedoch der franzdsische Soziologe
Jean Baudrillard verfasst, der zwar theoretisch viele eher skurril neoplatonis-
tische Schliisse zog, in seiner Beobachtungsgabe der Welt, in die er sich nach
dem Zweiten Weltkrieg geworfen fand, aber kaum zu toppen ist. Observatio-
nen wie zum Beispiel die folgende aus dem kalifornischen Santa Barbara erin-
nern auf erstaunliche Weise an die Wahrnehmungen des Zukunftsindigenen
Ursula Le Guins aus dem ersten Abschnitt:

An den duftenden Hugeln von Santa Barbara sehen alle Villen wie funeral
homes aus. Zwischen Geranien und Eukalyptus, zwischen tippigen Plfanzen-
arten und der monotonen menschlichen Rasse herrscht das todliche Schick-
sal der verwirklichten Utopie. [...] Jede Wohnstdtte ist eine Grabstitte, aber
es mangelt nicht an aufgesetzter Heiterkeit. Die gemeine Allgegenwart der
Grinpflanzen als permanente Erinnerung an den Tod, die verglasten Buch-
ten, die schon wie der Sarg von Schneewittchen aussehen, die Gebinde aus
bleichen und winzigen Blumen, die sich wie eine Sklerose fleckenhaft iilber-
all verbreiten, die unzihligen technischen Sicherungen der Hauser, unter
dem Haus, rund ums Haus herum, sind wie Transfusions- und Wiederbele-
bungsschiuche in einem Krankenhaus; Fernsehen, Stereoanlage und Video
stellen die Verbindung zum Jenseits her, die Autos gewéhrleisten die Verbin-
dung zum Totenschauhaus der Einkdufe, dem Supermarkt—die Frau endlich
und die Kinder als glanzende Statusssymbole... alles lasst darauf schliefien,
dass der Tod sein Traumheim gefunden hat. (Baudrillard 1987 [1986], 46)

Baudrillard gelingt es mit der Schirfe eines kritischen Marxisten, der aber al-
len Glauben an die Revolution verloren hat, die schockierende und gleichzei-
tig faszinierende Neuartigkeit der Konsumwelt, die er am luzidesten in sei-
nem 1986 erschienenen Buch America beschreibt, zu skizzieren und erfiihlen,
ohne diese in ein vorgefertigtes Werteschema einzuordnen. An mehreren Stel-
len beschreibt er, dass die schnelle Maschinenwelt eine Art »zukiinftige Kata-
strophe« [future catastrophe] (Ibid. 5) implizit in sich trigt. Fiir ihn trigt der
gesamte sterile und glatte Ablauf der postmodernen Lebenswelt ein verbor-
genes »Begehren nach der Katastrophe« (Ibid. 42) in sich, welches sich [laut
ihm] am sichtbarsten in unzihligen Hollywood-Katastrophenfilmen dufiert.
Der Tod schlummert im Wesentlichen der modernen Maschinenwelt. Wenn
Isabelle Stengers die 6kofeministische Kritik des mechanistischen Weltbilds
wie im folgenden Zitat zusammenfasst, erkennt Baudrillard, dass unsere nach
mechanistischen Prinzipien umgebaute moderne Umwelt diese Art von Tod in

https://dol.org/10:14361/9783839474082-027 - am 13.02.2026, 13:42:40. - Open A

2


https://doi.org/10.14361/9783839474082-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

sich tragt: »Das snormale Universumy, jenes, das aus den Naturgesetzen ab-
geleitet werden kann, ist ein lebloses Universum; die einzigen vorhersagba-
ren und reproduzierbaren Gesetze sind die Gesetze des Todes und der Riick-
kehr zum Unbelebten.« (Prigogine and Stengers 1986, 196) Baudrillard sieht in
den Designs der gigantischen Autobahndrehkreuze, der Schlafstidte und Kon-
summeilen, die alle dem wirtschaftlich »rationalen« Kalkiil des Petrokapitalis-
mus entwachsen sind, diese Gesetze des Todes in der modernen Alltagswelt
verwirklicht.

Wie wir an spiterer Stelle genauer sehen werden, ist fiir Baudrillard das
Auto, seine Verkehrsfliisse und sein Geschwindigkeitsrausch das konstituti-
ve Element dieser modernen Kultur im Todesrausch. Der Erwerb des Fithrer-
scheins wird von Baudrillard gar als »Initiationsritus« in die moderne Gesell-
schaft verstanden (Baudrillard 2007, 76), der Verlust desselben als »Kastration«
(Ibid. 87). An dieser Stelle wollen wir jedoch bei diesem von Baudrillard in eher
heiteren Ténen skizzierten Todeskult im Herzen der Moderne verweilen und
aufzeigen, wie sich dieser besonders in Krisenzeiten auch mit einer dunkleren
Form von Minnlichkeit verbindet: jener eines Protofaschismus, der die orga-
nische Welt als nerviges und ausbremsendes Problem am Strafienrand wahr-
nimmt und die Liebe zu »Weib und Natur« mit der Liebe zur Maschine als (fiir
ihn) sicherere Alternative austauschen will.

Der Mann, der Tod und die Maschine

In Jean Baudrillards Erstlingswerk Das System der Dinge von 1968 beschreibt
der franzosische Denker der Hyperrealitit in noch recht niichterner Sprache,
wie das technische Ensemble der spitmodernen Konsumwelt die Illusion
eines perfekten, geschlossenen Maschinensystems suggeriert, in dem der
Mensch als der irrationale Schwachpunkt inmitten von perfekten Funktions-
abliufen erscheint. »Der Mensch wird durch die zwingende Folgerichtigkeit
seines strukturellen Entwurfs selbst zur Inkohirenz verurteilt. Vor dem funk-
tionellen Gegenstand erweist sich der Mensch als dysfunktional, irrational
und subjektiv, als eine leere Form und deshalb funktionellen Mythen und
phantastischen Plinen zuginglich.« (2007, 75) Weil die diversen den Alltag
ausmachenden Maschinen so reibungslos funktionieren, erscheint sich der
Mensch selbst immer mehr als schwichstes Glied in der Kette. Ein Mensch
in der postmodernen Maschinenwelt wird also dazu verleitet, sich selbst
als Hemmnis des ansonsten reibungslos funktionierenden mechanischen

https://dol.org/10:14361/9783839474082-027 - am 13.02.2026, 13:42:40. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839474082-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

