
Kapitel 4: Maschinenmännlichkeit 119

Der Tod in der Weltmaschine

Auch wenn sich diese Konsequenz bereits im 19. Jahrhundert vor der Einfüh-

rungdesAutos bemerkbarmachte, entwickelte sie ihreweltumspannendeund

selbst in die intimste Alltäglichkeit reichendeWirkung erst nach der Entwick-

lung des petromodernen Konsumkapitalismus nach dem Zweiten Weltkrieg,

wie wir ihn im vorigen Kapitel umrissen haben. Zwar hat die Industrialisie-

rung des 19. Jahrhunderts durch Eisenbahn, große Fabriken etc. einen radika-

len Einschnitt in die Wirtschafts- und Lebensweisen der Menschen bedeutet.

Doch die Disruption der sogenannten Nachkriegszeit ist insofern zentral, da

sie denÜbergang vongesellschaftlich genutzten Industriemitteln zuKonsum-

produkten für den individuellen Endverbrauchermarkieren. Es ist ein zentra-

ler Unterschied, ob man mit Hunderten anderer Menschen zusammen in ei-

ner Eisenbahn dieser mechanistischen Sinnesordnung passiv ausgesetzt ist,

oder obman sich (zumindest vordergründig) aktiv für sie als Konsumprodukt

entscheidet und die sie ermöglichende Maschine selbst steuert. Im Auto er-

scheint derUmbauderWahrnehmungalsResultat einer »bewusstenWahl« (aka

Konsumentscheidung) und nicht als aufgezwungen von einem größeren ge-

sellschaftlichen Zusammenhang.Dass dem immer weniger so ist, je mehr das

System der Automobilität in der Gesellschaft verbreitet (»locked in«) ist, das

verdecken die zahllosen Freiheitsversprechen und Bilder von Autos in einsa-

men Wüstengegenden, wie sie die Werbung und Kulturindustrie am Fließ-

band produziert.

Zudem ist die Bahn stets nur auf eine begrenzte Fläche und Reichweite

limitiert und bedarf in ihrer Benutzung auch immer anderer Bewegungsfor-

men und Transportmittel. So brauchtman die Kutsche, das Rad, den Esel oder

E-Scooter, um vomBahnhof zum Zielort zu kommen, der teilweise noch Kilo-

meter weit entfernt liegen kann. Das Auto hingegen impliziert ein mono-mo-

dales System, welches die Bewegung von Start- zum Zielort in ein und dem-

selben Verkehrsmittel erlaubt: Idealtypisch fährt man von der Garage des Ei-

genheims zuder Tiefgarage desBüroturmsund zudenParkflächender Super-

märkte in einem Verkehrsmittel. In der modernen Utopie eines Le Corbusiers

gehört,der vielleicht als derklassisch »modernste«ArchitektundUrbanist gilt,

die öffentliche Fläche gänzlich den Autos und es bedarf keiner anderen Bewe-

gungsformen, um von A nach B zu kommen.Wo die Bahn also eine Pluralität

an Bewegungs- und damit einhergehenden Wahrnehmungsformen braucht,

https://doi.org/10.14361/9783839474082-027 - am 13.02.2026, 13:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

um zu funktionieren, tendiert das System der Automobilität4 zu einer Homo-

genisierung der Bewegungsformen, der Umwelt, wie auch der mitproduzier-

ten Sinnesregime. Was sich durch den Zug also als Umbau und Mechanisie-

rung der Wahrnehmung andeutet, wird radikalisiert durch das Auto zum ho-

mogenen Weltordnungsanspruch. Erst mit dem Auto entwickelt die Idee des

Homogenozäns eines glatten und anthropozentrischen Raums seine univer-

sale Strahlkraft, die alle anderen Seinsweisen als unmöglich oder unsichtbar

erscheinen lassen.

Aus diesem Grund halte ich Stimmen der sogenannten spät- oder post-

marxistischen Postmoderne für besonders informativ bezüglich der sinnli-

chen Dimension dieses schockhaften Hereinbrechens eines maschinischen

Weltbilds, da diese von diesem massiven Umbau zum automobil gepräg-

ten Homogenozän in der Nachkriegszeit direkt betroffen und inhaltlich

beeinflusst wurden. Autor*innen wie Herbert Marcuse (1941 – siehe nächs-

tes Kapitel) oder Hannah Arendt5 stehen im Bann dieses für sie neuartigen

Weltzugangs und beschreiben, wie eine zunehmend maschinische Ordnung

der Menschenwelt als vernünftig und gleichzeitig entfremdend erscheint. Die

Ideale der modernen Naturwissenschaft finden sich für sie in der Welt als

Betonstrukturen und maschinische Infrastruktur auf eine so konkrete Weise

verwirklicht, dass sie deren inhärente Lebensfeindlichkeit plötzlich in den

Lebensräumen der Menschen ausdrücken.

4 Das jüngere Feld der »Automobility Studies« konstituiert sich umdie Einsicht, dass Au-

tomobilität als System gedacht werden muss. Viel zu oft verfällt man in Alltag und

Analyse dem Bild des Automobils als solitärer, in sich abgeschlossener Maschine, die

im Vorhof parkt. In Wahrheit würde dieses singuläre technische Objekt keinen Tag

existieren können, ohne ein gigantischen Netz oder System an glatt betonierten Stra-

ßen, Tankstellen, Raststationen, Werkstätten und Materialflüsse. Vgl. Featherstone,

Thrift, and Urry 2005; Böhm et al. 2006; Urry 2007; Merriman 2009; Sheller 2021

5 »Seen from a sufficient distance, the cars in which we travel and which we know

we built ourselves will look as though they were, as Heisenberg once put it, ›as in-

escapable a part of ourselves as the snail’s shell is to its occupant.‹ All our pride in

what we can do will disappear into some kind of mutation of the human race; the

whole of technology, seen from this point, in fact no longer appears ›as the result of a

conscious human effort to extend man’s material powers, but rather as a large-scale

biological process.‹ Under these circumstances, speech and everyday language would

indeed be no longer a meaningful utterance that transcends behavior even if it only

expresses it, and it would much better be replaced by the extreme and in itself mean-

ingless formalism of mathematical signs.« (Arendt 2007 [1963])

https://doi.org/10.14361/9783839474082-027 - am 13.02.2026, 13:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Maschinenmännlichkeit 121

Die meines Erachtens spannendste Quelle für diese postmodernen Beob-

achtung der Maschinisierung der Welt hat jedoch der französische Soziologe

Jean Baudrillard verfasst, der zwar theoretisch viele eher skurril neoplatonis-

tische Schlüsse zog, in seiner Beobachtungsgabe der Welt, in die er sich nach

dem Zweiten Weltkrieg geworfen fand, aber kaum zu toppen ist. Observatio-

nenwie zumBeispiel die folgende aus dem kalifornischen Santa Barbara erin-

nern auf erstaunliche Weise an die Wahrnehmungen des Zukunftsindigenen

Ursula Le Guins aus dem ersten Abschnitt:

An den duftenden Hügeln von Santa Barbara sehen alle Villen wie funeral

homes aus. Zwischen Geranien und Eukalyptus, zwischen üppigen Plfanzen-

arten und der monotonenmenschlichen Rasse herrscht das tödliche Schick-

sal der verwirklichten Utopie. […] Jede Wohnstätte ist eine Grabstätte, aber

es mangelt nicht an aufgesetzter Heiterkeit. Die gemeine Allgegenwart der

Grünpflanzen als permanente Erinnerung an den Tod, die verglasten Buch-

ten, die schon wie der Sarg von Schneewittchen aussehen, die Gebinde aus

bleichen und winzigen Blumen, die sich wie eine Sklerose fleckenhaft über-

all verbreiten, die unzähligen technischen Sicherungen der Häuser, unter

dem Haus, rund ums Haus herum, sind wie Transfusions- und Wiederbele-

bungsschäuche in einem Krankenhaus; Fernsehen, Stereoanlage und Video

stellen die Verbindung zum Jenseits her, die Autos gewährleisten die Verbin-

dung zumTotenschauhaus der Einkäufe, dem Supermarkt – die Frau endlich

und die Kinder als glänzende Statusssymbole… alles lässt darauf schließen,

dass der Tod sein Traumheim gefunden hat. (Baudrillard 1987 [1986], 46)

Baudrillard gelingt es mit der Schärfe eines kritischenMarxisten, der aber al-

len Glauben an die Revolution verloren hat, die schockierende und gleichzei-

tig faszinierende Neuartigkeit der Konsumwelt, die er am luzidesten in sei-

nem 1986 erschienenen Buch America beschreibt, zu skizzieren und erfühlen,

ohnediese in ein vorgefertigtesWerteschemaeinzuordnen.AnmehrerenStel-

len beschreibt er, dass die schnelle Maschinenwelt eine Art »zukünftige Kata-

strophe« [future catastrophe] (Ibid. 5) implizit in sich trägt. Für ihn trägt der

gesamte sterile und glatte Ablauf der postmodernen Lebenswelt ein verbor-

genes »Begehren nach der Katastrophe« (Ibid. 42) in sich, welches sich [laut

ihm] am sichtbarsten in unzähligen Hollywood-Katastrophenfilmen äußert.

Der Tod schlummert im Wesentlichen der modernen Maschinenwelt. Wenn

Isabelle Stengers die ökofeministische Kritik des mechanistischen Weltbilds

wie im folgendenZitat zusammenfasst, erkennt Baudrillard, dass unsere nach

mechanistischen Prinzipien umgebautemoderneUmwelt diese Art von Tod in

https://doi.org/10.14361/9783839474082-027 - am 13.02.2026, 13:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

sich trägt: »Das ›normale Universum‹, jenes, das aus den Naturgesetzen ab-

geleitet werden kann, ist ein lebloses Universum; die einzigen vorhersagba-

ren und reproduzierbaren Gesetze sind die Gesetze des Todes und der Rück-

kehr zumUnbelebten.« (Prigogine and Stengers 1986, 196) Baudrillard sieht in

denDesignsdergigantischenAutobahndrehkreuze,derSchlafstädteundKon-

summeilen, die alle demwirtschaftlich »rationalen« Kalkül des Petrokapitalis-

mus entwachsen sind, diese Gesetze des Todes in der modernen Alltagswelt

verwirklicht.

Wie wir an späterer Stelle genauer sehen werden, ist für Baudrillard das

Auto, seine Verkehrsflüsse und sein Geschwindigkeitsrausch das konstituti-

ve Element dieser modernen Kultur im Todesrausch. Der Erwerb des Führer-

scheins wird von Baudrillard gar als »Initiationsritus« in die moderne Gesell-

schaft verstanden (Baudrillard 2007, 76),derVerlust desselbenals »Kastration«

(Ibid. 87). An dieser Stelle wollenwir jedoch bei diesem vonBaudrillard in eher

heiteren Tönen skizzierten Todeskult im Herzen der Moderne verweilen und

aufzeigen,wie sich dieser besonders in Krisenzeiten auchmit einer dunkleren

Form von Männlichkeit verbindet: jener eines Protofaschismus, der die orga-

nische Welt als nerviges und ausbremsendes Problem am Straßenrand wahr-

nimmt und die Liebe zu »Weib undNatur«mit der Liebe zurMaschine als (für

ihn) sicherere Alternative austauschen will.

Der Mann, der Tod und die Maschine

In Jean Baudrillards Erstlingswerk Das System der Dinge von 1968 beschreibt

der französische Denker der Hyperrealität in noch recht nüchterner Sprache,

wie das technische Ensemble der spätmodernen Konsumwelt die Illusion

eines perfekten, geschlossenen Maschinensystems suggeriert, in dem der

Mensch als der irrationale Schwachpunkt inmitten von perfekten Funktions-

abläufen erscheint. »Der Mensch wird durch die zwingende Folgerichtigkeit

seines strukturellen Entwurfs selbst zur Inkohärenz verurteilt. Vor dem funk-

tionellen Gegenstand erweist sich der Mensch als dysfunktional, irrational

und subjektiv, als eine leere Form und deshalb funktionellen Mythen und

phantastischen Plänen zugänglich.« (2007, 75) Weil die diversen den Alltag

ausmachenden Maschinen so reibungslos funktionieren, erscheint sich der

Mensch selbst immer mehr als schwächstes Glied in der Kette. Ein Mensch

in der postmodernen Maschinenwelt wird also dazu verleitet, sich selbst

als Hemmnis des ansonsten reibungslos funktionierenden mechanischen

https://doi.org/10.14361/9783839474082-027 - am 13.02.2026, 13:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

