
380 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

durch Widerstände befeuerte postfordistische Transformation zu einer erneuten Ver-

schiebung drängt. Die Krise der Regierung der Anderen wirft die Frage nach der Regie-

rung des Selbst auf und führt Foucault zumProblemder Selbstverhältnisse. Jede Subjek-

tivierungsweise benötigt Selbsttechniken, welche einen gewissen Handlungsspielraum

der handelnden Subjekte benötigen. Insgesamt verbinden sich Foucaults wechselnde Konzep-

tionen zu einer Bewegung, die das Subjekt stets als Effekt des diskontinuierlichen Zusammenwir-

kens von Macht und Wissen darstellt. Dabei greifen beständig die unterwerfende Subjektivierung

und vergegenständlichende Objektivierung ineinander. Allerdings ist deutlich eine Tendenz

Foucaults vom passiven Agenten zum aktiven Selbstverhältnis zu beobachten. Mit sei-

nerWende zumSubjekt korrigiert sich Foucault selbst.Deleuze kann sich sogar auf Aus-

sagen Foucaults berufen, wenn er die »Subjektivierungslinie« als »eine Fluchtlinie« be-

zeichnet (Deleuze 1991: 155). Diese Zuspitzung ist doppelt zutreffend. Denn einerseits

korrigiert Foucaultmit seiner spätenHinwendung zumSubjekt einige Ungleichgewich-

te der Machtanalytik. Andererseits handelt es sich bei Flucht um eine von zahllosen po-

lymorphen Strategien desWiderstands, dessen Beziehungen zur Subjektivität Foucault

untersucht und teilweise unterstützt. Foucaults kritische Solidarität gilt den heteroge-

nen Protesten der Neuen Sozialen Bewegungen. »Eine Theorie«, so proklamierte er in

einem Interview, »ist das regionale System dieses Kampfes« (Foucault 1972: [106]: 384)

gegen die Unterwerfung unter eine Form vonMacht-Wissen durch bestimmte Subjekti-

vierungsweisen. Bleibend ist Foucaults These, dassWiderstand nicht nurWidersacherin der

Macht ist, sondern auch ihre Partnerin. Er nimmt die mobilen, transversalen und unregel-

mäßig verteiltenWiderstände des damaligen Protestzyklus zumAusgangspunkt für die

Analyse der aufkommenden neoliberalen Regierungsweisen.Keinesfalls arrangiert Fou-

cault sichmitdessenpermissiverenMachtformen,vielmehrwill er dieVorstellungenvon

Befreiung an die neue Komplexität anpassen, damit erscheint sie komplizierter. Indem

Foucault die Emanzipation aktualisiert, radikalisiert er sie und treibt er sie voran. Er be-

greift sie als punktuellen und andauernden Prozess, nicht als einmaligen Befreiungs-

schlag. Dementsprechend entsteht Kritik im Dreieck von Macht, Wissen und Subjekt,

wenn dieses den Preis der Macht nicht länger zu zahlen bereit ist. Foucaults entschei-

dender Beitrag besteht in der Rückbeziehung von Kritik auf Aufklärung. Denn dem Aus-

gangaus derUnmündigkeit durchKritik entspricht eine experimentelleHaltung, die immerwieder

eine mündige Subjektivierungsweise erprobt. Foucaults geistige Bewegung führt vor Augen,

wie das Subjekt zumEinsatz vonMacht undWiderstandwurde.Er erkennt im Individu-

um,das einerMacht unterworfen und damit zumSubjekt wird (vgl. Foucault 1982: [306]:

275), zugleich den Ort der Objektivierung und der Kritik.

4.3. Gedanken zur Vermittlung Adornos und Foucaults im Kraftfeld von
Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen

»Im Dreieck von Subjektivität, Macht-Herrschaft und Rationalität findet Kritik ihr

zentrales Objektfeld. Diese Optik teilt die Absage an jede Idee eines Wesens des

Menschen, einer invarianten Anthropologie. Adornos ›Wendung aufs Subjekt‹ und

Foucaults ›Genealogie des Subjekts‹ stellen die Doppelfrage: Wie wird man so und

wie wappnet man sich dagegen?« (Brieler 2019: 517, Hervorhebung P.E.)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 381

Die negative Subjekttheorie Adornos und die Problematisierungen der Subjektivie-

rungsweisen Foucaults lassen sich in ihren Differenzen fruchtbarmiteinander in Bezie-

hung setzen, da ihre jeweilige Kritik der bestehenden Subjektivitäten auf Mündigkeit

zielt. In der Produktion von unterwerfenden Subjektivierungen und dem Widerstand

gegen sie besteht das gemeinsame Problem, dem sich beide Theoretiker lebenslang

widmen. Ihre unterschiedlichen Analysen, wie gesellschaftliche Herrschaftsverhält-

nisse durch heteronome Selbstverhältnisse am Laufen gehalten werden, entfalten bis

heute Erkenntniskraft. Nach wie vor ist der von Adorno sezierte destruktive Sozial-

charakter der »praktischen und gewitzigten Menschen« am Werk, »die da entstanden

sind«, indem sie »sich selbst der Apparatur ähnlich gemacht« (Adorno 1953: [IuO]: GS 8:

451) haben. Adornos Begriff der Pseudo-Individualität diskreditiert die ideologischen

Wirkungen der Individualisierung ähnlich wie Foucaults Kritik der Disziplinarindivi-

dualität.Dieser untersucht kleinteilig das Auftauchen von »Maschinen-Individuen«, die

in Schulen, Fabriken, Kliniken und Gefängnissen »nach den allgemeinen Normen einer

industriellen Gesellschaft« (Foucault 1975: ÜS: 311) produziert werden. Beide wollen das

Leiden der beschädigten Einzelnen, ihre bis zur Selbstaufgabe reichende Unterwerfung

unter die Herrschaft offenlegen. Damit schreiben Adorno und Foucault eine Tradition

der rettenden Subjektkritik fort, diemindestens bis zuMarx zurückreicht.95 Dessen »Kritik

der industriellen Subjektivität«, so stellt Brieler überzeugend heraus, »ist eine doppelte.

Sie registriert deren Verstümmelung wie deren uneingelöste Potentiale.« (Brieler 2002:

75) Dieser emanzipatorischen Doppelbewegung bleiben Adorno und Foucault durch

ihre fortwirkenden Eingriffe in dasTheorie-Praxis-Gefüge treu. Trotz unterschiedlicher

Konzeptionen begreifen beide das Subjekt als zentralen Widerstandspunkt.96 Ihre theore-

tischen Differenzen stellen eine Quelle der Erkenntnis dar, wenn sie vermittelt werden.

Terminologische Verschiebungen vermögen die gesellschaftlichen Transformationen

zu registrieren. Generell ist dieser Tradition die Annahme einer Wechselwirkung von

Gesellschaft und Individuum, von Objekt und Subjekt wesentlich. Während Adorno

deren Dynamik in der integrierten Gesellschaft beinahe erstarrt scheint, beobachtet

Foucault eine tiefgreifende Krise des fordistischen Zwangsverhältnisses. Im Rückblick

erweisen sich in ihre Positionen vermittelt zur postfordistischen Transformation die

der westlichen Gesellschaften.97 In dieser Dynamik zeigen sich aber auch statische

95 Selbstverständlich reicht diese vielgestaltige Tradition noch weiter zurück. Adorno bezieht sich in

seiner Subjekt-Objekt-Dialektik durchaus affirmativ auf Hegel (siehe 4.1.3.). Jedoch ist hier nicht

der Platz, um einen auch nur oberflächlichen Abriss dieser Tradition rettender Kritik zu bieten

(vgl. Geuss 2018). Allerdings verdienen die wichtigen Impulse des angloamerikanischen Marxis-

mus hier hervorgehoben zuwerden, etwa diejenigen E. P. Thompsons, demzufolge der »Übergang

zur entwickelten Industriegesellschaft« unter anderem »ein neues menschliches Selbstverständ-

nis« (Thompson 2007: 21) zur Folge hatte.

96 So auch Schroer, demzufolge »Foucault und Adorno mit zwei gänzlich unterschiedlichen Konzep-

ten ein durchaus ähnliches Ziel verfolgen. Bei beiden werden die verschiedenen Ich-Konzepte als

Widerstandsformen gedacht.« (Schroer 2001: 134; vgl. Müller-Doom 2003: 588).

97 »Die Widersprüche des modernen Individuums – des Subjekts in seiner Besonderheit, wie Hegel

undAdorno das Individuumbezeichnen – sind in Bewegung geraten«, so Schiller (2005: o.S.), »weil

die klassische industrielle Produktionsweisemit ihren Standardisierungsdruck an Bedeutung ver-

loren bzw. durch die Computerisierung sich selbst geändert hat.« Dafür bezieht sich Schiller, ähn-

lich wie der postoperaistische Marxismus, auf die These von der »Anhebung des general intel-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


382 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Elemente. Vor allem Herrschaftsstrukturen erhalten sich durch den Wandel hindurch.

Aufgrund dieser Ungleichzeitigkeiten entfalten zahlreiche Begriffe Adornos und Foucaults nach

wie vor ihre kritische Wirkung. Aus der Vermittlung der in ihren Begriffen aufbewahrten

Historizität mit der Gegenwart ergeben sich Aktualisierungspotentiale für die kritische

Sozialphilosophie. Hierzu soll im Folgenden ein Beitrag geleistet werden.

Zunächst ist die Gemeinsamkeit im Problem zwischen Adornos und Foucaults Po-

sitionen herauszuarbeiten. Innerhalb des so skizzierten Kraftfelds werden sodann die

begrifflichenDifferenzen hervorgehoben und zugespitzt.Diese lassen sichmitHilfe der

Sichtachsen Historizität undTheorie-Praxis vermitteln, so dass Ansätze für die Fortset-

zung der Tradition der rettenden Subjektkritik hervortreten.

4.3.1. Gemeinsamkeiten: Das Subjekt dezentrieren

Zwischen Adorno und Foucault besteht hinsichtlich des Subjekts die Gemeinschaft im

Problem in dessen Dezentrierung. Sie historisieren das philosophische, soziologische

und psychologische Subjekt, indem sie aufweisen, dass es gesellschaftlich bedingt ist.98

Ihre Theorien attackieren auf verschiedene Weise die Idee eines identischen, einheitli-

chen Subjekts, das sich selbst transparent und seiner vollständig bewusst ist, und damit

einhergehende souveränistische Subjektivierungsweisen. Adorno zufolge verfügt die

Vernunft über eine »Richtung« und diese »führt das Subjekt von sich weg, anstatt es in

seine ephemeren Überzeugungen zu bestärken.« (Adorno 1961: [Meinung]: 158) Foucault

reflektiert einschneidende Erfahrungen, um »das Subjekt von sich los[zu]reißen« (Fou-

cault 1978: [281]: 54). Auch in der Forschungsliteratur besteht darüber Einigkeit. Bereits

McCarthymachte in der »Dezentrierung des Subjekts der Vernunft« (McCarthy 1991: 65)

eine Gemeinsamkeit zwischen Adorno und Foucault aus.99

Es zeigen sich einige Parallelen in den verschiedenen Anstrengungen Adornos

und Foucaults zur Dezentrierung des Subjekts. Allen voran üben sie eine Kritik an

der traditionellen Subjektphilosophie. Descartes, Kant und Hegel werden von beiden

auf verschiedene Weise als Abstoßungspunkte für die eigene Theoriebildung genutzt.

Während Adorno das selbstidentische Subjekt als Abstraktion zurückweist, erscheint

Foucault die Sinnstifterfunktion dieses philosophischen Subjekts problematisch. Beide

kritisieren die Hybris einer souveränistischen Subjektphilosophie und verweisen auf

gesellschaftliche Bedingtheit jeglicher Subjektivität. Die Auseinandersetzung bleibt

lect« demzufolge das »in gesellschaftlichen Produktivkräften verkörperte Wissen« (ebd.) stärker

in den Produktionsprozess einfließt. Auch Brieler bezieht die Transformation zur »postindustri-

elle[n] Produktionsweise« auf die »Krise des postmodernen Subjekts« und erklärt Foucault zum

»Zeitzeuge[n]« (Brieler 2002: 76). Zum Konzept der Historizität und der postfordistischen Trans-

formation siehe Kapitel 1.3.1.

98 Mit Blick auf die Subjekt-Objekt-Dialektik entwirft Christ eine andere Konzeption des Subjekts,

der zufolge Adorno im Wesentlichen zwei Subjekte behandelt. »Die Erkenntnistheorie Adornos

expliziert stets das Verhältnis von zwei Subjekten, von denen eines zwar traditionell Objekt ge-

nannt wird, bei näherer Betrachtung aber nichts anderes ist als die gesellschaftliche Objektivität,

anders gesagt, die soziale Praxis selbst.« (Christ 2017: 21; Hervorhebung im Original)

99 Zur gleichen Zeit auch Dosse (vgl. Dosse 1991: 295). Später schlossen sich u.a. Butler und Gerten-

bach dieser Position an (Butler 2002: 147; Gertenbach 2008).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 383

jedoch nicht pauschal, sondern beide heben ebenfalls Bewahrenswertes in den älteren

Konzeptionen hervor. Allerdings erkennt Adorno deutlich mehr zu rettende Aspekte an

diesen klassischen Subjektkonzeptionen als Foucault. In ihnen findet Adorno unein-

gelöste Versprechen auf Spontanität und Erfahrung. Diese Kategorien lässt Foucault

hingegen hinter sich und hinterfragt noch die Diskurse des Bewusstseins selbst auf

implizite anthropologische Hypostasen.

Vom Humanismus als vielgestaltige Denktradition grenzen sich Adorno und Fou-

cault ebenfalls ab, wenn auch in unterschiedlichem Maße. Während dieser Punkt bei

Adorno ein Nebenschauplatz bleibt, ist Foucaults Werk eine intensive kritische Ausein-

andersetzungmit den verschiedenenErscheinungsformen desHumanismus, vorrangig

mit den Humanwissenschaften. Beide greifen allerdings den humanistischen Marxis-

mus an. Zwar verbindet Adorno wiederholt die Emanzipation mit der Menschheit100,

zugleich diskreditiert er die »bis in den Marxismus Lukács’scher Provenienz hinein po-

puläre Frage nach dem Menschen« (Adorno 1966: ND: GS 6: 61) als Ideologie. Sie würde

historisch Gewordenes hypostasieren: »Was der Mensch sein soll, ist immer nur, was er

war« (ebd.). Diese ideologische Fixierung lehnt Adorno ebenso ab, wie jede Definition

des Menschen. Die Offenheit der menschlichen Entwicklung sei nicht zu antizipieren

und daher jede Bestimmung des Menschen ein Diktat. Die Akteure des Humanismus,

so sehr sie zum Schutz und zur Befreiung der Menschen aufriefen, bleiben Adorno su-

spekt. So erklärt er in einer Vorlesung, er habe die Einladung zur Mitgliedschaft in der

Humanistischen Union ausgeschlagen und fügt provokant hinzu, einer »inhumane[n]

Union« (Adorno 1963: PdM: 250) wäre er beigetreten. Auf diese Parallele zwischen Ador-

no und Foucault hat Puder früh aufmerksam gemacht. In seinem Artikel aus dem Jahr

1972 hält er genau diese Episode den deutschen Kritikern Foucaults entgegen, die Fou-

cault bezichtigen,mit demToddesMenschenzumMordaufzurufen (vgl.Puder 1972: 316;

vgl. Butler 2007: 139). Niemandwäre auf die Idee gekommen, Adorno eine Anstiftung zu

inhumanem Verhalten vorzuwerfen. Breitenstein hat diese deutsche Traditionslinie, zu

der auchHonneth,HabermasundFrankgehören,aufgearbeitet und auf Sartres Angriffe

gegenFoucault zurückgeführt (vgl.Breitenstein 2013: 161; sieheKapitel 1.1.).Diese selbst-

vergewisserndeDebatte trug kaumFrüchte.DieZielsetzungderKritik amHumanismus

geriet aus demBlick.Wie Adornowollte auch Foucault auf dieUnterwerfungseffekte des

Humanismus hinweisen und zugleich »allem ein Ende setzen, das dieser Erzeugung des

Menschen durch denMenschen eine feste Erzeugungsregel, einwesentliches Ziel vorge-

ben will.« (Foucault 1976: [281]: 93) BeideTheoretiker bestehen auf der unabschließbaren

Offenheit der Subjektivierung.EmanzipationdenkenAdornoundFoucault alsÜberwin-

dung von historischen Subjektivierungsweisen.

100 Emphatische Befreiung meint bei Adorno immer die Gattung, die Weltgesellschaft. »Die befrei-

te Menschheit wäre länger nicht Totalität« (Adorno 1969: [Positivismusstreit]: 292). Hierfür muss

sich auch die an individueller Selbsterhaltung gebildete Vernunft reflektieren, ihre Partikularität

abstreifen und »sich erheben zu dem Begriff der Selbsterhaltung der Gattung« (Adorno 1964: LGF:

67). Das »Subjekt der ratio ist«, so proklamiert er, »ein real Allgemeines, die Gesellschaft, in voller

Konsequenz dieMenschheit.« (Adorno 1969: [Marginalien]: 185; Hervorhebung P.E.) Vgl. Cook 2019:

120.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


384 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

BeimHumanismus handelt es sich nur um eine Formdes Essentialismus, gegen den

sich die theoretischen Anstrengungen Adornos und Foucaults richten. Ihre Dezentrie-

rung richtet sich gegen jede Strategie, die ein Wesens des Menschen definiert. Adorno

und Foucault kritisieren gleichermaßen, dass dabei nur historische Formen als verbind-

lich gesetzt werden. Adornos Antiessentialismus wendet sich gegen Humanismus und

Metaphysik. Er denunziert ebenso den »Trug, der in dem Begriff des Menschen selber

liegt« (Adorno 1953: [IuO]: GS 8: 448) wie den falschen Trost, hinter der Entfremdung

verberge sich ein »ontisch Innerliches« (Adorno 1951: MM: GS 4: 262). Foucault hat je-

de Formder Subjektivität als einen Effekt ausMacht undWissen begriffen (siehe Kapitel

4.2.1.). BeideTheoretiker erklären die Kontingenz des Subjektsmit der historischenVer-

mittlung von Individuum und Gesellschaft.

Ob Vermittlung von Subjekt-Objekt bei Adorno oder Effekt von Wissen-Macht bei

Foucault, ausderOhnmachtdesEinzelnengegenüberderGesellschaft führt ihnenzufol-

ge nicht die simplifizierende Gegenüberstellung. Beide wenden sich gegen die hegemo-

nialen Subjektivierungsweisen, weil sie mit Atomisierung und Zwangskollektiven kom-

patibel sind.Foucaultwendet sichgegen jedenVersuch,Staatund Individuumgegenein-

ander auszuspielen (vgl. Foucault 1979: [291]: 198). Vielmehr sind sie Effekte der gleichen

Machtform und ihrer Diskurse. Auch Adorno weist eine reduktionistische Herrschafts-

kritik zurück (vgl. Adorno 1962: [Aberglaube]: GS 8: 162) Gerade weil seine detaillierten

Analysen Ambivalenzen benennen, bleibt seine Kritik der bestehenden Form der Orga-

nisation von Individuen radikal. »Man kann deshalb nicht von der Bedrohung des Men-

schen durch die Organisation reden, weil der objektive Prozess und die Subjekte, denen

er widerfährt, nicht nur einander entgegengesetzt, sondern auch Eines sind.« (Adorno

1953: [IuO]: GS 8: 449) Die konkreten Praktiken der Unterwerfung, die spezifischen For-

men der heteronomen Subjektivierung sind der Ausgangspunkt der emanzipatorischen

Kritiken Adornos und Foucaults. Sie untersuchen die Herstellung der Individualität in

Bezug auf die gesellschaftliche Arbeitsteilung durch Techniken. Diesen Begriff beginnt

Adorno bereits über die Produktion im engen Sinn auszudehnen. »Der technische Ar-

beitsprozess hat sich von dem entscheidenden Sektor, dem industriellen […] über das

gesamte Leben ausgedehnt.Er formt die Subjekte,die ihmdienen,und zuweilen istman

versucht zu sagen, er bringe sie geradezu hervor.« (ebd.: 450) Foucault weitet die Bedeu-

tung des Begriffs noch weiter über den marxistischen Rahmen aus. Er führt die »Her-

stellung der zellenförmigen, organischen, evolutiven und kombinatorischen Individua-

lität« (Foucault 1975: ÜS: 248) auf diskursive Praktiken zurück.Mittels lokaler Techniken

der Macht sind »die Individuen als Macht- und Wissenselemente wirklich hergestellt«

(ebd.) worden.

Foucault und Adorno wollen das Subjekt in emanzipatorischer Perspektive de-

zentrieren. Dafür entwerfen sie keine positive Theorie des Subjekts, sondern zeigen

die theoretischen Schwachstellen der traditionellen Subjektphilosophie und die Un-

terwerfungseffekte des Humanismus auf. Gegen diese und andere essentialistische

Strategien,mit denen dasWesen desMenschen ideologisch fixiert werden soll, arbeiten

sie die kontingente Produktion von Subjektivitäten in gesellschaftlichen Kräfteverhält-

nissen heraus. Hinter der Hybris des souveränen Subjekts erkennen sie die Ohnmacht

der realen Individuen. Ausgehend von der Kritik an bestehenden Praktiken einer

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 385

entmündigenden Subjektivierung, ist die Mündigkeit der Einzelnen in einer nicht

totalisierenden Gesellschaft überhaupt erst denkbar.

4.3.2. Zuspitzungen der Differenzen: Entfremdung oder Subjektivierungsweisen

Die Gemeinsamkeit im Problem heteronomer Subjektivierung darf nicht die theoreti-

schenDifferenzen zwischen Adorno und Foucault verdecken. Sie gehen über die begriff-

lichen und methodischen Unterschiede hinaus und betreffen die grundsätzliche Aus-

richtung ihres Denkens. Im Folgenden sollen diese hinsichtlich des Entfremdungsbe-

griff sowie der Konzeption von Widerstand und Emanzipation einander gegenüberge-

stellt werden. Somit ist die Zuspitzung der Positionen Adornos und Foucaults sachlich

begründet; theoretisch legitim wird sie aber erst durch die anschließende Vermittlung,

welche sie zurücknimmt.

Der Begriff der Entfremdung ist für Adornos negative Subjekttheorie von zentraler

Bedeutung. Es handelt sich um die fetischisierende Form der notwendigen Entäuße-

rung, die sich in jeder Subjektivierung vollzieht. Gesellschaftliche »Herrschaft bezahlt«,

wie es inderDialektikderAufklärungheißt,»derMensch«unter anderem»mitderEntfrem-

dung« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 45; Hervorhebung P.E.). Der Zivilisations-

prozess erscheint Adorno als Dialektik von Natur und Gesellschaft. Unweigerlich müs-

se dafür das Natürliche imMenschen, besonders seine Triebe, unterdrückt werden, um

den »identische[n], zweckgerichtete[n], männliche[n] Charakter des Menschen« (ebd.:

50) hervorzubringen. Entfremdung geht für Adornomit der herrschaftsförmigen Orga-

nisation des Stoffwechsels von Mensch und Natur einher, der seit Anbeginn durch die

Trennung von Kopf- und Handarbeit bestimmt wurde. Diese fortlaufende Trennung im

Produktionsprozess bewirkt die Fetischisierung sowohl des Subjekts in Form der Ent-

fremdung als auch des Objekts, die sie sich als Verdinglichung gesellschaftlicher Bezie-

hungen ausdrückt. Zugespitzt formuliert, setzt Adorno virtuell eben doch einen unbe-

schädigten Kern des Menschen, dem die Entfremdung widerfährt. Eben darauf läuft

Foucaults Angriff auf die Vertreter der Frankfurter Schule hinaus. Ihre »Konzeption des

Subjekts« sei »eine ziemlich traditionelle, ihremWesennach philosophische« und »weit-

gehend[] geprägt vommarxistischenHumanismus.« (Foucault 1978: [281]: 92) Neben der

Repressionshypothese beruft sich Foucault zumBeleg eben auch auf denEntfremdungs-

begriff. »Ich glaube nicht, dass die Frankfurter Schule zugeben könnte, dass wir nicht

unsere verlorene Identität wiederzufinden, unsere gefangene Natur zu befreien, unsere

fundamentaleWahrheit herauszustellen haben, sondern vielmehr auf etwas ganz ande-

res zugehenmüssen.« (Ebd.)101 Auch in der Sekundärliteratur klingen anthropologische

Motive an, etwa wenn Ziege und Schmid Noerr die Aktualität der Dialektik der Aufklä-

rung unter anderem in der »Liquidierung der naturrechtlich verstandenen Rechte des

Menschen« (Schmid Noerr/Ziege 2019: 17) ausmachen. Gelingt es Adorno also bei allen

gegenteiligen Bekundungen nicht, den essentialistischen Zirkeln zu entgehen?Oder hat

er, wie Demirović einwendet, mitsamt der Frankfurter Schule das »Entfremdungspara-

digma« (Demirović 2012: 37) hinter sich gelassen? Vieles spricht dafür, dass Adorno den

101 Cook widerspricht Foucaults Lesart rundheraus (vgl. Cook 2018: 113–114). Jedoch führt auch ihre

Darstellung zur Differenz der beiden hinsichtlich der Dialektik.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


386 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Entfremdungsbegriff dialektisch aufzuhebenversucht.Erbewahrtdendeskriptivenund

normativenGehalt desBegriffs und entledigt sich seiner essentialistischenBerufung auf

invariante Authentizität. Gleichzeitig regt er an, das Fremdemüsse im Zuge eines radi-

kalenUmbausderGesellschaft als Bedingungeiner aufgeklärten Individualität begriffen

werden. Dies kann nur durch eine emanzipatorische Aneignung der gesellschaftlichen

Bedingungen für die Entäußerung gelingen. Statt Fremdheit undNähe falsch gegenein-

ander zu stellen, stellt die Alterität eine notwendige Bedingung für mündige Subjekti-

vierungsweisen dar. Adornos Argumentation, die es ihm erlaubt,weiterhin von der Ent-

fremdung der Menschen zu sprechen, setzt allerdings die Akzeptanz des dialektischen

Verfahrens voraus. Aus der Perspektive Foucaults sind diese Unterschiede nicht zu über-

brücken.

Auch der Rekurs Adornos auf den psychologischen Begriff der Regression zur Be-

schreibung der Tendenz zur Ich-Schwäche unter gesellschaftlichen Druck kann aus

Foucaults Sicht nicht überzeugen. Nicht nur unterstellt auch dieser Begriff eine besse-

re, gelungenere Subjektentwicklung in der Vergangenheit. Er legt darüber hinaus ein

lineares Verständnis der Entwicklung nahe. Dies umso mehr als Adorno in verschiede-

nen Schriften eine Verfallsgeschichte des bürgerlichen Individuums zeichnet. Foucault

betont hingegen die Pluralität der Subjektivierungsweisen. Die Vielzahl von Techniken

und Strategien,welche die einzelnenKörper durchziehen, erlauben keine linear einheit-

liche Entwicklung. Doch auch Foucaults Schriften sind durchzogen von rhetorischen

Zuspitzungen, die auf eine bestimmte Form von Subjektivität zulaufen. Besonders in

seiner genealogischen Phase wirkt die Subjektivierung durch die Disziplinarmacht

vereinheitlichend und standardisierend. Doch neben Foucaults Beschäftigung mit den

Marginalisierten zeugt auch seine Analyse von der Einpflanzung der Perversionen

davon, dass er die reale Pluralität der Subjektivitäten der Gesellschaft hoch gewichtet.

Aus der Perspektive Adornos kann diese Pluralität nur ein Schein sein, kulturindustriell

überhöhter Ersatz für wirkliche Individualität.

Während sich Adorno und Foucault einig sind, dass vom Subjekt auch Widerstand

gegen unterdrückende Allgemeinheit ausgehen kann, unterscheiden sie sich hinsicht-

lichderReichweite.»Dasdifferierende Individuumist ›Subjekt‹ vonWiderstand,Instanz

von Kritik an (falscher) Allgemeinheit, Träger der Hoffnung auf eine ›Heilung‹ des be-

schädigten Lebens« schreibt Kipfer in seiner Studie über Individualität nach Adorno (Kip-

fer 1998: 28). Doch folgt man Adorno, trifft dies nur auf wenige reale Individuen zu, bri-

santerweise auf die besonders Privilegierten, welche über Bildung und Ressourcen ver-

fügen. Adorno reduziert dieWiderstandspunkte, wohingegen Foucault sie generalisiert

(vgl. Cook 2018: 98). Plötzlich kann von jedem unterworfenen Subjekt Widerstand aus-

gehen, der obendrein vielfältige Formen bis zur Kooperation mit der Macht annehmen

kann.So polymorph, omnipräsent undmobil derWiderstand laut Foucault ist, stellt sich

mit Adorno die Frage,wie seineWirkungen überhaupt von denen derMacht unterschie-

denwerden können. Insgesamt lässt sich eineVerschiebung vonderRevolution zur Sub-

version beobachten.

Von entscheidender Bedeutung ist sicherlich die Differenz zwischen Adorno und

Foucault hinsichtlich ihrer Emanzipationsvorstellungen. Während Adorno am Ideal der

Versöhnung festhält, deren Potentiale im Bestehenden negativ enthalten sind, lehnt

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 387

Foucault diese dialektischen Konzeptionen strikt ab.102 Statt der globalen Strategien der

Befreiung bevorzugt er lokale Interventionen, um jeweils spezifisch einen »Raum einer

konkreten Freiheit, das heißt einer möglichen Umgestaltung« (Foucault 1983: [330]:

544) herzustellen. Foucault begreift Emanzipation als punktuellen und andauernden

Prozess.

Schließlich lassen sich diese theoretischen Differenzen zwischen Adorno und Fou-

cault zuspitzen zur Differenz der erwünschten Subjektivität. Adorno insistiert, gegen

den Konformitätsdruck der Gesellschaft müsseWiderstand geleistet werden. Er prokla-

miert eine Ich-Stärke gegen die Liquidation des Individuums. Angesichts der allgegen-

wärtigen Aufrufe zur Anpassung gelte es Stabilität und Kontinuität zu bewahren. Fou-

cault ist diese Festigkeit fremd. Er betont die Offenheit der Lebenskunst, die freilich As-

kese, Übungen, sogar Disziplin nicht ausschließt. Schroer bringt dies auf den Punkt:

Während Adorno für ein »starkes Individuum« eintritt, bevorzugt Foucault ein »beweg-

liches Individuum« (Schroer 2001: 135; Hervorhebungen im Original). Aus Adornos Per-

spektive erliegt und verdoppelt Foucault damit die gesellschaftlichen Tendenzen. Hin-

gegenmuss in Foucaults AugenAdorno einer veralteten, antagonistischenWiderstands-

konzeption nachtrauern.

4.3.3. Vermittlungsvorschläge: mündige Subjektivierungsweisen

Nachdem hinsichtlich des Subjekts der gemeinsame Rahmen zwischen Adorno und

Foucault umrissen und die sie trennenden Aspekte zugespitzt wurden, kann nun die

Vermittlung folgen. Damit sie für die Aktualisierung der Kritischen Theorie fruchtbar

sein kann, werden zunächst die Historizität der Autoren und das Theorie-Praxis-Gefü-

ge, in das sie intervenierten, in Erinnerung gerufen. Wie zwei Achsen durchziehen sie

das Kraftfeld und entfalten ihreWirkung in dessen Begriffen. So sollen die anschließen-

den Thesen zum Begriff der mündigen Subjektivierungsweise plausibilisiert werden,

mit der das Kapitel endet.

Die historische Entwicklung der Subjektivität entspricht den Transformationen der

kapitalistischen Gesellschaften, deren Zeugen Adorno und Foucault waren. Vorwiegend

in den westlichen Industriegesellschaften kam es unter der fordistischen Regulation zu

einer Aufwertung des Individuums als Konsument bei gleichzeitiger Schwächung von

dessen Widerstandskraft. Die Integrationstendenz neutralisierte ebenso die liberalen

individuellen Stärkenwie die sozialistischen kollektivenKräfte, so zeigt Adorno.Der un-

terwerfenden Strategie der Standardisierung der Individualität in marktförmigen oder

völkischen Schablonen setzten sich jedoch stets Einzelne und auch Gruppen entgegen.

Hinzu kamen inhärente Krisen der kapitalistischen Verwertung, welche die Erschlie-

ßung von neuen Ressourcen, Arbeitskräften und Märkten nötig machten. Die Brüche

102 Wolfgang Eßbach trifft präzise denUnterschied: »Zielpunkt [Foucaults, P.E.] ist dabei eine Ästhetik

der Existenz […], nicht Utopie der Versöhnung wie bei Adorno.« (Eßbach 2003: 173) Siehe auch Ha-

bermas 1985: 296; Schäfer 1990: 80; Cook 2018: 121. Loik tut Adorno und Foucault Gewalt an, wenn

er beide Positionen gleichmacht. Adorno hätte in seinem berühmten Aphorismus »zum Ende« in

denMinimaMoralia, in dem er die Philosophie auf den »Standpunkt der Versöhnung« einschwört,

»die Notwendigkeit eines Außen des Diskurses« (Loik 2001: 39) reklamiert.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


388 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

der fordistischen Vergesellschaftung traten hervor und verschärften sichmit den globa-

len Revolten der sixties, auf welche die Herrschaftsverhältnisse reagierten. »Das Kapital

musste sich der neuen Produktion der Subjektivität des Proletariats stellen und eine Antwort

darauf finden. Diese neue Produktion der Subjektivität reichte […] bis zu dem,wasman

ökologischen Kampf nennen könnte, ein Kampf um die Lebensweise, in dem schließlich

die Entwicklung der immateriellen Arbeit manifest wird.« (Hard/Negri 2000: 280; Her-

vorhebungen im Original) Der Übergang zur postfordistischen Regulation zeigt sich eben nicht

nur in der verstärkten Permissivität der Machtformen oder in der Bedeutungszunahme des Wis-

sens in der Ökonomie, sondern eben auch in der Verschiebung der Rolle der Individualität, wie sie

Foucault registrierte.Viele sozialwissenschaftliche Analysen habendiesenUmbruch als In-

dividualisierung begriffen.103 Keinesfalls darf dieser als Fortschrittsgeschichte verstan-

den werden.104 Wie zuvor setzt sich gesellschaftliche Herrschaft durch die Individuen

hindurch fort, nun jedoch in der permissiven Aufforderung zu Selbstentfaltung. Bini

Adamczak erkennt einen der Gründe für den Erfolg der »neoliberale[n] Konterrevolu-

tion« darin, dass sie »das Begehren der revoltierenden Subjekte aufnehmen und es zu-

gleich in die herrschende Ordnung des Eigentums integrieren konnte – und zwar durch

den Modus der Individualisierung.« (Adamczak 2017: 218–219) Angesichts dessen sind

die Prozesse,welche imRückblick einen einheitlichenÜbergang zumPostfordismus na-

helegen, bei näherer Betrachtung vielschichtig und ambivalent.Nicht nur lassen sie sich

als beständiger Agonismus zwischen Strategien desWiderstands und derMacht begrei-

fen, in deren Zentrum um den Status, die Rolle und die Funktion des Subjekts in der

Ökonomie, Kultur, Politik usw. gerungenwird.Diese Prozesse verlaufen darüber hinaus

auch asynchron. Beispielsweise besteht die klassische Ausbeutung vonmanueller Arbeit

global und lokal bis heute fort, jedoch ist sie der immateriellen Arbeit untergeordnet,

welche ökonomisch, politisch und kulturell aufgewertet wurde.105 Ebenso gab es um-

gekehrt vorzeitige Phänomene, etwa die Inwertsetzung der Individualität noch in der

Frühphase des Fordismus, für die bereits Lukács ein Gespür hatte (vgl. Lukács 1923: 194).

Im Rückblick erscheint die tiefgreifende gesellschaftliche Transformation, die Adorno und Foucault

erlebten, auchhinsichtlichderSubjektivität vonBrüchenundUngleichzeitigkeitengekennzeichnet.

Adorno und Foucault erlebten die ausgeführten Veränderungen nicht einfach pas-

siv, sie intervenierten durch die Reflexion auf die Bedingungen der Subjektivierung ge-

zielt indasTheorie-Praxis-Gefüge ihrerZeit.DasIndividuumalsOrtdesWiderstandsundder

103 So prominent Ulrich Beck in seinem Buch Risikogesellschaft (1986), zur Einordnung vgl. Schroer

(2001).

104 Im Postfordismus wird Subjekt noch umfassender unters Kapital subsumiert. Nicht mehr nur die

Arbeitskraft, sondern die Individualität selbst wird zur Ressource und als Produktivkraft genutzt.

Davon zeugen die Schlagwörter Kreativität, Ich-AG und die allseits beschworene Authentizität.

Entsprechend vielsagend ist die propagierte Aktivierung aller Glieder der Gesellschaft. Hierfür lie-

fern Hardt und Negri eine kritische Analyse dieses globalen Aufstiegs der immateriellen Arbeit

(vgl. Hardt/Negri 2000: 43; 300–306). Wenig später analysiert Bröckling die Gouvernementalität

in den Regierungsprogrammen als unternehmerisches Selbst (Bröckling 2007). Zuletzt bettete Reck-

witz die Individualisierung in eine umfassende Singularisierungstendenz ein (Reckwitz 2019: 93).

105 Der Bedeutungsverlust körperlicher Arbeit lässt sich neben dem Verlust an Verdienst und Parti-

zipationsrechten auch daran ablesen, das überwiegend marginalisierte Gruppen sie verrichten,

besonders Frauen und Migrant_innen (vgl. Reckwitz 2019: 105; 113).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 389

Macht bildet sowohl den Ausgangspunkt ihrer immanenten beziehungsweise genealogischen Kri-

tiken als auch deren Fluchtpunk. Ihre Schriften wecktenWiderspruch gegen Standardisie-

rung,Unterwerfung, Atomisierung der Individuen. Ihre theoriepolitischenMühen ziel-

ten auf die institutionellen Bedingungen einer emanzipatorischenWissensproduktion.

Ihr Einfluss reichte weit über die Neuen Sozialen Bewegungen hinaus und wirkt in den

beschriebenen Transformationen fort. Umgekehrt schöpften ihre Thesen, Begriffe und

Analysen aus den gesellschaftlichen Verhältnissen und ihren Erfahrungen. Hinsichtlich

der Emanzipation springt der zwischen Adorno und Foucault vollzogene Übergang vom

Modell der Revolution zu dem der Subversion ins Auge. Während das erste eng an die Arbei-

terbewegung gebunden war und die Befreiung kollektiv anstrebte und vergleichsweise

linear und homogen verstand, pluralisiert das zweite mit weitreichenden Folgen. Dem

entspricht historisch das Ende der alten Linken und das Aufkommen der Neuen Linken,

der Bedeutungsverlust von Parteien und die Organisation in loseren Zusammenschlüs-

sen, deren Protest oft gegen eine zuvor kaum beachtete Herrschaftsweise gerichtet war.

Adorno und Foucault verarbeiteten diese Veränderungen theoretisch und wirkten da-

mit indiePraxis zurück.Eßbachbeschreibt,wie ihre »Theorie-Praxis-Modelle historisch

auf verschiedeneWeisemit Institutionen und Bewegungen verflochten waren« (Eßbach

2003: 173).Während »das Subversionsmodell des Poststrukturalismus«mit »demAvant-

gardismus in der Kunst und seinen Ansprüchen auf die Gestalt des Lebens« verbunden

sei, beziehe sich »das Kritikmodell der Kritischen Theorie« auf das »Schicksal des In-

tellektuellen in revolutionären Bewegungen.« (Ebd.) Die Rarifizierung desWiderstands

und die Bindung an eine einheitliche Vernunft und deren Träger bei Adorno hat also

unter anderem historische Gründe. Foucaults frühes Emanzipationsmodell der Über-

schreitung lässt sichmit Eßbach aus der avancierten Literatur herleiten.Hingegen hän-

gen seine Ausweitung von Widerstandspunkten und die Ablehnung jeder Vereinheitli-

chung inGestalt einer privilegiertenBewegung engmit seinenErfahrungen zusammen.

Darauf macht Adamczak aufmerksam. Ihrer Meinung nach habe die allgemeine Ent-

wicklung des Widerstands vom Paradigma der Revolution zur Subversion »weniger in

der Kritischen Theorie, sondern eher in poststrukturalistischen bis postmarxistischen

Theorien« eine fruchtbareRezeptionerfahren,weil in letzteren »diepluralenKämpfe von

1968ff. einen stärkeren Niederschlag gefunden haben.« (Adamczak 2017: 233) Die Plura-

lität der Kämpfe der Neuen Sozialen Bewegungen pluralisierten in der Folge die Gesell-

schaften, mit allen beschriebenen ambivalenten Wirkungen. Diese Tendenz haben die

poststrukturalistischen Theoretiker_innen, allen voran Foucault, theoretisch verarbei-

tet. Die Kritische Theorie blieb den Protestbewegungen gegenüber skeptischer. Weni-

ger, weil Adorno sie aufgrund seines frühen Todes nicht begleiten konnte, sondern weil

ihr theoretisches Modell einer anderen Historizität entstammte und ihre Emanzipati-

onsmodelle nur teilweise kompatibel waren. Rückblickend kann es so wirken, als hätte

sich Adornos Skepsis angesichts der neoliberalen Vereinnahmung bewahrheitet. Jedoch

zieht auch diese Perspektive denVerdacht des Anachronismusnach sich undbleibt theo-

retischerAktualisierung schuldig.Foucaults begriffliche Interventionen,wie Selbsttech-

niken oder Subjektivierungsweisen, bleiben,wie seine Ausweitung der Kategorien Öko-

nomie (vgl. Lemke 2003: 272) und Polizei, hingegen bis heute fruchtbareWerkzeuge der

kritischen Gesellschaftsanalyse.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


390 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Ausgehend von diesen Bemühungen zur Vermittlung der Differenzen zwischen

Adorno und Foucault folgen abschließend vier Thesen zum Kraftfeld Subjektivität. Sie

erheben nicht den Anspruch, die Spannungen zwischen ihren Ansätzen aufzuheben,

sondern sollen eine Diskussion eröffnen.

Der ersten These zufolge beabsichtigt die Dezentrierung des Subjekts, welche Adorno

und Foucault vorantreiben, die von den realen Subjektivierungen ausgehende Unmün-

digkeit vor Augen zu führen.Die in der Dezentrierung liegende Kränkung soll heilsamwirken,

da sie zurMündigkeit befähigt durch das Untergraben der souveränistischen Subjektivität. Indem

Kritikdie gesellschaftlichenBedingungenderunterwerfendenSubjektivierungoffenlegt,wird sicht-

bar, wo und wie einzugreifen wäre. Aus der Einsicht folgt praktisch ein Gewinn an Hand-

lungsspielraum.Mündigkeit ist der aktive Eingriff in das Selbstverhältnis. Zugleich ver-

weist sie, mitunter ohne Wirkung, auf die Aneignung der Verhältnisse zu Gesellschaft

und Natur.

Die These zwei behauptet, dass zu einer Aneignung der gesellschaftlichen Verhält-

nisse eine Selbstkritik der unterworfenen Subjekte unabdingbar ist. Nur darum verbinden

Adorno und Foucault mit dem Individuum überhaupt Hoffnung. Trotz einer bis zur Liqui-

dation getriebenen Anpassung und infinitesimalen Unterwerfung bleibt doch die relative Autono-

mie der Subjekte erhalten. Auf sie kann die Herrschaft nicht verzichten, noch weniger im

Postfordismus. Umsomehr ist Skepsis noch dort geboten, wo Eigensinn sich anmeldet.

Einzig die beständigeWendung auf die eigenenErfahrungen und ihre Verbindungmit denen ande-

rer vermagMündigkeit zu realisieren.Eben das bedeutet es, denMut zu haben, den eigenen

Verstand ohne fremde Leitung zu gebrauchen.

Die dritte These begreift die mündige Subjektivierungsweise als einen Prozess. Mün-

digkeit selbst muss eine dynamische Kategorie bleiben und kann keinen Zustand be-

schreiben.Das eigene Selbstverhältnis durchwiederholte Übung an die rationale Prüfung der Be-

ziehungsweisen beim Lernen, Denken, Lieben und Sorgen zu binden, kann ermündigende Effekte

haben.Dabei sollte ex negativo verfahrenwerden. Durch die Auseinandersetzungmit Autori-

täten undHeteronomien ist zu einer wirklichen Autonomie zu gelangen, die weder Aut-

arkie noch Souveränität ist. Denn diese mündige Subjektivierung erkennt die Intersub-

jektivität anundbegreift,wiesodieEinschränkungdes eigenenWillens einAusdruckder

Freiheit sein kann. Diese aufgeklärte Autonomie kann sachliche Autorität anerkennen,

ohne sich zu unterwerfen.

Abschließende behauptetThese vier:Nur ein Subjektmit starkem Ich kann ablehnen, was

es geworden ist und Experimente wagen, um ein Anderer zu werden. Es bedarf der »Festigkeit

des Ichs« (Adorno 1969: [Mündigkeit]: 143), um ein verändertes Individuum sein zu kön-

nen: vermittelt, plural, offen und weiter veränderlich.

Adorno und Foucault plädieren für die unreglementierte Erfahrung und fordern den

Mut zu dieser. Dafür analysieren sie die Verhinderung dieser Erfahrungen, die Art wie

sie deformiert werden und führen sie auf soziale Pathologien zurück, welche durch das

Individuum hindurch wirken.Damit gewinnt ihre Kritik eine Basis und normative Aus-

richtung.Emanzipation ist von der individuellenMündigkeit nicht zu trennen.Ohne ei-

ne selbstkritische Reflexion auf die ideologischenHindernisse ist wiederumMündigkeit

nichtsweiter als eine Sonntagspredigt, die ohneWirkung bleibt, da sie nicht an der eige-

nenOhnmachtserfahrung beginnt,der erstenErfahrung,dieMenschen in dieserGesell-

schaftmachen können.Hier wird das Zusammenwirken derKraftfelder deutlich:Ohnmacht,

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Kraftfeld C: Pseudo-Individualität und Subjektivierungsweisen 391

Ideologie und Individuum bilden eine Konstellation, welche zugleich Aufschluss über Herrschaft

und über Emanzipation bietet.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472484-024 - am 14.02.2026, 05:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

