
1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

1.1 Ein kaum erforschtes Terrain betreten

Kaum ein Begriff ist im Alltagsverstandmit derart weitem und diffusemBedeutungsge-

halt aufgeladen und zwischen Intellektuellen verschiedener Lager so umkämpft wie je-

ner der Politik. Eine lästige Eigenschaft von Politik ist, dass sie sich aufdrängt: Siemacht

sich unentbehrlich, wenn man die eigene Lebensumgebung und die Gesellschaftsform

insgesamtverändernwill undmuss.Statt auf »diePolitiker« zu schimpfen,umimnächs-

ten Satz zu äußern, dass sich »die Politik« endlich umdie ausgemachten Probleme küm-

mern solle, gilt es die Dinge mit den eigenen Händen zu ändern. Verstörend ist, dass es

auchmit einer solchenEinstellungunumgänglich scheint, sich bisweilen auchmitPolitik

auseinanderzusetzen.

Doch auchwer sichmit der politischenTheorie des Anarchismus zu beschäftigen be-

ginnt, stößt rasch auf eine grundlegende Leerstelle: Wenngleich Politik im Anarchismus

kaum theoretisiert ist, ruft der Begriff wilde Assoziationen bei anarchistisch gesinn-

ten Personen hervor. Dies ist nicht verwunderlich, bedeutet Politik zu definieren doch,

sich in Auseinandersetzungen zu begeben, die für viele Menschen unangenehm sind.

Es meint weiterhin, Projekte zu skizzieren und Perspektiven zu benennen, für die be-

stimmtePositionen stehen.Analogdazu verlangt eineDefinitionpolitisch-theoretischer

Begriffe im anarchistischenDenken, sich inWidersprüche zu begeben, die anstrengend

sind und in welchen man sich allzu leicht verstricken kann. So besteht im Anarchismus

eine spezifische Kritik der Politik bei gleichzeitiger Bezugnahme auf diese. Er schwankt

zwischen derNotwendigkeit, gelegentlich radikaler Politiknachzugehen, und ausgepräg-

ten anti-politischen Tendenzen. Diese Ambivalenz zu untersuchen und sie als unauflösbare

Paradoxie zu begreifen, ermöglicht tiefgehende Einsichten in das anarchistische Denken

undHandeln insgesamt.Mit diesem Buch habe ich dazu einen Beitrag verfasst, welcher

in dieser umfassendenWeise bisher nie erarbeitet wurde.

Mit der Herangehensweise, dass ich valide Aussagen in einer spezifisch-wissen-

schaftlichen Rationalität treffen werde und mich dem Gegenstand zugleich so offen,

tastend und neugierig wie möglich widmen möchte, ist diese Darstellung ein spezifi-

sches Produkt ihres Kontexts und ihrer Zeit: der westeuropäischen, staatlich-kapitalis-

tischen Gesellschaftsform des frühen 21. Jahrhunderts. Die ernsthafte und involvierte

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Beschäftigungmit der politischenTheorie des Anarchismus ist eine schwindelerregende

Gratwanderung.Wenn ich diese über das Buch hinweg gehe, dann um Brücken zu bau-

en, wo in apokalyptischen Zeiten Gräben aufgerissen werden: Zwischen Wissenschaft

und Engagement, zwischen subjektiver Erfahrung und objektiver Feststellung, zwi-

schen Rationalität und Emotionalität, zwischen den Flügeln emanzipatorischer sozialer

Bewegungen und zwischen den divergierenden Strömungen eines nach Autonomie

strebenden libertär-sozialistischen Projektes.

1.1.1 Ein (anti-)politisches Netzwerk

MeineBeschäftigungmitdemPolitikbegriff desAnarchismus ist voneinemganzenBün-

del an großen Fragen motiviert. Sie mögen für Außenstehende zunächst phrasenhaft

wirken, aber ich versichere,dassmit ihnenbestimmte Inhalte transportiertwerden.Sol-

che Fragen sind beispielsweise:

• Wie kann ein pluralistisches und sozial-revolutionäres (anti-)politisches Projekt

zeitgemäß theoretisiert werden?

• Welche Voraussetzungen hat die Organisation eines solchen Bündnisses von eman-

zipatorischen sozialen Bewegungen und von unter der gegenwärtigen staatlich-ka-

pitalistischen Herrschaftsordnung leidender sozialer Klassen und Gruppen?

• Wie sehen die Ideologie, Organisation, Strategie, Programmatik, Utopie und Ethik

eines libertär-sozialistischen Projektes aus und wie können sie gestaltet werden?

• Wie können in einem Netzwerk von (anti-)politischen Gruppierungen, die sich auf

verschiedeneWeisen in sozialenAuseinandersetzungenmitdenHerrschaftsverhält-

nissen befinden, gemeinsame Grundlagen herausgearbeitet werden?

• Undwie kann dies prozesshaft geschehen, ohne dabei die Autonomie,Dezentralität,

den Föderalismus, die Freiwilligkeit und Horizontalität als Grundprinzipien liber-

tär-sozialistischer Organisierung zu verletzen?

• Inwiefern kanndieses VorhabendieKeimzellen einer libertär-sozialistischenGesell-

schaftsform in sich bergen und diese präfigurativ in seinen Praktiken, Organisati-

onsformen und Stilen vorwegnehmen?

Radikale, umfassende und anhaltende Gesellschaftstransformation ist imWesentlichen

kein spektakuläres Abenteuer, welches mit den Versprechungen und Möglichkeiten

der kapitalistischen Konsumgesellschaft, den Produktionen der Unterhaltungsindus-

trie und neoliberalen Selbstverwirklichungsimperativen abgeglichen werden könnte.

Vielmehr ist ihr Maßstab das langweiligste, unerfüllte, ethisch-utopische Anliegen der

Welt: dass allenMenschen bedingungslos die Möglichkeit zukommen soll, ihr Leben in

Würde und Absicherung selbst zu gestalten, ohne dass dies anderen streitig gemacht

wird und die Voraussetzungen dafür erodiert werden. Dieses Anliegen beruht auf der

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 19

anarchistischen Prämisse, dass gesellschaftliche Ordnung ohne Herrschaft1 vorstellbar,

machbar und erstrebenswert ist.

Die historisch-gesellschaftliche Konstellation ist von zahlreichen Konflikten be-

stimmt und zwar zeitgleich an vielen Orten auf dem Planeten. Klassengesellschaft,

enorme Ungleichheitsverhältnisse in Hinblick auf die Verfügung über Ressourcen und

politische Partizipation, der staatliche Autoritarismus, tödliche Grenzregime, das Pa-

triarchat, weiße Vorherrschaft und ökologische Zerstörung sind nicht zu leugnende

soziale Tatbestände, deren Legitimität und/oder Unvermeidlichkeit zweifellos sehr

unterschiedlich bewertet werden. Zugleich formierten sich seit der Jahrtausendwende

mehrere wirkmächtige emanzipatorische soziale Bewegungen, deren Rhetorik, For-

derungen und Distanzierung von bestehenden politischen Institutionen eine neue

Qualität aufweisen. Sicherlich brachten bspw. die Autonomen und Punks der 1970er

bis 1990er Jahre eine deutlichere Absage an »das System«, eine »Politik der ersten Per-

son«, neue Formen der Selbstorganisation2 und die Do-it-yourself-Kultur hervor. Trotz

ihrer Bedeutung für soziale Bewegungen und z.B. den Erfolgen der Anti-AKW- und

der Jugendzentrumsbewegung blieben sie damit marginal. Demgegenüber haben die

1 An dieser Stelle greife ich zunächst auf eine einfache Formulierung zur Beschreibung des komple-

xen Phänomens zurück: »Herrschaft besteht darin, über andere verfügen zu können: ihre Arbeit,

ihren Körper, ihre Person. Es spielt dafür keine Rolle, ob das in guter Absicht geschieht, oder un-

willkürlich, ob es für die Beherrschten in dieser oder jenerHinsicht vielleicht ›nützlich‹ ist. Es spielt

keine Rolle, wer uns dazu ermächtigt hat, ob uns Herrschaft zugefallen ist, ob wir hart dafür ge-

arbeitet haben oder ob wir sie einfach beansprucht haben. Es spielt auch keine Rolle, ob sie uns

jemand durch demokratische Verfahren zugeteilt hat, ob sie durch Verträge zustandekommt, ob

wir sie erkauft haben, ob die Beherrschten sie uns freiwillig geben. All dies sind wichtige Unter-

schiede […]. Aber all dies ändert nichts daran, dass hier Herrschaft vorliegt […]« (Spehr 2003: 33).

Einen guten Überblick liefert u.a. Peter Imbusch (2012), der festhält: »Macht und Herrschaft sind

also primär relationale und nicht attributionale Phänomene – auch wenn im Alltagsverständnis

von ›Machthabern‹ bzw. ›Macht haben‹ gesprochen wird, was ein Eigenschafts- oder Besitzver-

ständnis – eine Verdinglichung eben – nahelegt. Für beide Begriffe ist ihr Prozess- und Figurati-

onscharakter konstitutiv: Macht und Herrschaft kann man nicht für sich alleine haben, sondern

sie sind immer nur in Verbindung mit anderen Menschen denkbar, weil sie ein soziales Verhält-

nis bezeichnen. Deshalb sind Macht und Herrschaft auch keine rein statischen oder über längere

Zeiträume stillstellbaren Zustände, sondern dynamische Phänomene, in denen sich die Relatio-

nen zwischen einzelnen Personen, Gruppen oder Institutionen auf Grund ihrer asymmetrischen

und wechselseitigen Beziehungen beständig verändern« (Ebd.: 9).

ZuMacht undHerrschaft siehe auch die Überlegungen von HendrikWallat (2015: 87–109) sowie als

Inspirationsquelle Byung-Chul Han (2015).

2 Der Begriff Selbstorganisationwurden erst in Überlegungen zur Kybernetik, die ab den 1940er Jah-

ren mit den Überlegungen Norbert Wieners entstand, in den Anarchismus eingeführt (Schaupp

2017: 51–73, vgl. Ellenrieder in: Bartsch 1973: 324–326). Dies ist bei der rückwirkenden Anwendung

des Begriffs auf anarchistische Theorieentwicklung mit zu bedenken. Dass sich Selbstorganisation

zügig als ein Kernbegriff im anarchistischen Denken etabliert hat, deutet darauf hin, dass mit ihr

(bzw. auch mit ihren kybernetisch beschriebenen Implikationen) gewissermaßen ein fehlendes

Bindeglied aufgefunden und adaptiert wurde, mit dem auch frühere Überlegungen bezeichnet

werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

globalen feministischen, antirassistischen und Klimabewegungen der letzten 20 Jahre

einen festeren Platz in der Debatte um gesellschaftliche Transformationsprozesse.3

Wirft man einen Blick auf die beachtlichen Demokratiebewegungen im arabischen

Raum 2011, in Spanien, Griechenland und den USA 2011/2012, im Iran 2017/2018 und

2022, im Sudan 2019, in Chile 2019/2020 und in Hongkong 2019/2020, in Belarus, Russ-

land und im Libanon 2020 oder in Myanmar und Kolumbien 2021, wird deutlich, dass

diese im Zuge einer Zunahme des staatlichen Autoritarismus weltweit zu sehen sind.

Gleichwohl handelt es sich hierbei nicht allein um Abwehrkämpfe, sondern ebenso um

Bestrebungen,die Aspekte einer potenziellmöglichenGesellschaftsformbeinhalten, die

libertär-sozialistischen Vorstellungen entspricht. Dort, wo die Konfrontationenmit be-

stehenden Herrschaftsordnungen deutliche Konturen annehmen, entstehen im radika-

len Flügel emanzipatorischer sozialer Bewegungen immer wieder Strömungen, deren

Inhalte, Stile und Praktiken als anarchistisch beschrieben werden können. Dies betrifft

nicht allein oder vorrangig Organisations- und Aktionsformen, vielmehr auch lebens-

weltliche und theoretische Aspekte. Großerzählungen und Visionen, nach welchen »al-

les« imRahmen einer »gesellschaftlichenTotalität« verändertwerden könne, gelten heu-

te als illusorisch. Demgegenüber erscheint im anarchistischen Denken die von Ador-

no verkürzt entlehnte, rhetorische Feststellung, »[e]s gibt kein richtiges Leben im Fal-

schen« (Adorno 2014: 43, vgl. sinngemäß auch die Herangehensweise von Mark Fisher

2009) als unsinnig. Denn sie führt zur Diskussion darüber, was das richtige oder gu-

te Leben auszeichnet, wer daran teilhaben kann, unter welchen gesellschaftlichen Be-

dingungen dies geschieht und konsequenterweise dazu, wie diese kritisiert und verän-

dertwerden können,umbessereBedingungen für »richtigere« Leben zu erkämpfen (vgl.

Butler 2018c). Mit dem Anarchismus gilt es für eine lebenswerte Gesellschaftsform zu

streiten, die präfigurativ in der Distanzierung von der staatlich-kapitalistischen Gegen-

wartsgesellschaft entdeckt und ausgeweitet wird.Nach demNiedergang des »realen So-

zialismus«, der neoliberalen Einhegung der Sozialdemokratie, dem Scheitern verschie-

dener linker Staatsprojekte sowie der Erschöpfung althergebrachter kommunistischer

Ideologien, verbleibt der Anarchismus im 21. Jahrhundert als Inspirationsquelle für so-

zial-revolutionäre Bestrebungen.Damit ist die Sehnsucht nach einer potenziell anderen

Gesellschaftsform gemeint, die mit demMeta-Narrativ libertärer Sozialismus bezeichnet

werden kann.

Anarchistische Gruppierungen und Netzwerke bestehen heute weltweit und mi-

schen sich in die vorhandenen sozialen Auseinandersetzungen ein. Ebenso wichtig

3 Wahrnehmbaren Erfolgen emanzipatorischer sozialer Bewegungen widerspricht nicht die Tatsa-

che, dass es im gleichen Zeitraum weltweit zu einer Stärkung rechtsnationaler und neofaschis-

tischer Gruppierungen und Strömungen kam, die sich auch in staatlicher Politik widerspiegelt,

darüber hinaus große Mobilisierungen und neue Organisationen mit sich brachte. Inwiefern der

sogenannte »Rechtsruck« als Reaktion auf die Erfolge emanzipatorischer sozialer Kämpfe einzu-

ordnen ist oder Letztere etwa aufgrund ihrer Zersplitterung und symbolpolitischen Ausrichtung

eher als Abwehrkämpfe zu bewerten sind, bleibt eine offene Frage. Im Folgenden ist hier die Re-

de von »emanzipatorischen« sozialen Bewegungen, da rechtspopulistische Bewegungen diesen zwar

diametral entgegenstehen, jedoch ebenso als »soziale Bewegungen« geltenmüssenundals solche

untersucht werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 21

ist, dass Anarchie – gelegentlich dem Wort, aber v.a. dem Inhalt nach – als Fluchtli-

nie und Bezugspunkt für große Teile diffuser links-emanzipatorischer Szenen dient.

Gleichwohl bleibt dieser nur fragmentarisch beschriebene leere Signifikant größten-

teils unbestimmt und oftmals auch unbewusst. Welche Herausforderungen damit

einhergehen, zu beschreiben,was der real-existierende Anarchismus eigentlich ist, eine

Gemeinsamkeit in Vielfalt zu entwickeln und eine Kontinuität zwischen anarchistischer

Tradition und gegenwärtigen sozialen Kämpfen herzustellen, zeigte sich mustergültig

beim Internationalen Anti-Autoritären Treffen in der Schweiz im Juli 2023 (Kuhn 2023,

Eibisch 2023a).

Zweifellos ist die realeMacht der radikalen Flügel emanzipatorischer sozialer Bewe-

gungen gegenwärtig äußerst begrenzt. Zumindest, wenn man sie nach einer militäri-

schen Logik ins Verhältnis zu repressiven Staatsapparaten setzt, sie mit der Macht po-

litischer Parteien auf der Ebene des etablierten politischen Systems vergleicht oder sie

anhand der organisierten Klassenmacht von ausgebeuteten und unterdrückten sozialen

Klassen4 gegenüber der gesellschaftlichen Elite5 bemisst, welche mit Recht als ökono-

misch und politisch herrschende Klasse bezeichnet werden kann. Dies spricht jedoch

keineswegs dagegen, den ethischen Standpunkt der prinzipiellen Überwindbarkeit der

gesellschaftlichen Antagonismen einzunehmen, wie es Anarchist*innen tun.

Die zeitgenössische Gesellschaftsformation ist nicht allein durch Klassenlagen und

nationalstaatliche Grenzziehung, durch die Ungleichbehandlung von Geschlechtern

oder die Unterwerfung des nicht-menschlichen Lebens gespalten. Darüber hinaus

finden sich weltanschaulich-ideologische Differenzen, solche zwischen verschiedenen

Ausprägungen einer multiplen Moderne, wie auch weitere herkömmliche Unterschie-

de, seien sie kulturell gewachsen oder sozial-strukturell ausgeprägt, wie bspw. jener

zwischen Urbanität und Ruralität. Die ungebrochene Verbreitung der liberalen Indi-

vidualisierung und die materielle und psychische Befriedung der Bevölkerung mittels

Unterhaltungsindustrie und Konsummöglichkeiten erschweren es zusätzlich, eine

größere Zahl unterschiedlicher sozialer Gruppen zu einem – nicht formal bestimmten,

sondern real praktizierten – gemeinsamen sozial-revolutionären Projekt zu bewegen.

Erschwerend wirken ferner die Weiterentwicklung von Überwachungs- und Kontroll-

mechanismen sowie die veränderte Rolle von politisch vermittelnden NGOs bzw. deren

Vereinnahmungmittels neoliberaler Regierungstechnologien.

4 Ich verwende den Begriff »Klasse« hier in Anschluss an einen soziologischen Klassenbegriff, der

ausgehend von Karl Marx (MEW 7: 9–107, MEW 8: 111–207) entfaltet wurde. »Klasse« als politischer

Begriff wird im Anarchismus größtenteils wie imMarxismus verwendet, doch sind die Implikatio-

nen unterschiedlich und weichen die Theoretisierungen des revolutionären Subjektes voneinander

ab.

5 Die Verwendung des Eliten-Begriffs dient dazu, von einer ausgeprägten Klassengesellschaft aus-

zugehen, die sich empirisch an Einkommens- und Vermögensstatistiken sehr deutlich darstellen

lässt. Einemit dieser Tatsache verbundenemoralische Empörung ist nicht an der bloßenmateriel-

lenUngleichheit festzumachen, noch stehendahingehendVorstellungen von »nicht rechtschaffen

erworbenem« Kapital im Hintergrund oder gar verschwörungsmythologische Denkmuster etwa

von den »Machenschaften einer geheimenWeltregierung« etc. Für eine soziologische Elitentheo-

rie siehe Hartmann (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Auf der anderen Seite ist in inhaltlicher Hinsicht spätestens seit den 2010er Jah-

ren eine zunehmende intersektionale Überschneidung6 verschiedener Themenfelder

und sich an ihnen orientierender sozialer Bewegungen zu konstatieren. Dies betrifft

zunächst die Unterdrückungs-Achsen von class, race und gender und kann analog auch

auf die Überschneidungen verschiedener »thematischer« sozialer Bewegungen wie bei

Feminismus, Antirassismus, Klassenkämpfen, Klimagerechtigkeit etc. gesehenwerden.

Diese Schnittstellen finden sich ebenfalls bei zeitgenössischen »Aktivist*innen«7 und

ihren Gruppierungen. Eine Ausrichtung auf gemeinsame konkret-utopische Flucht-

punkte kommt dabei allerdings oft nicht über verbalradikale Bekenntnisse, die zur

Selbstvergewisserung dienen, hinaus.8 In diesem Zusammenhang kann die Frage auf-

geworfen werden, ob der Anarchismus seinem Inhalt nach das Potenzial aufweist, als

Kristallisationspunkt verschiedener emanzipatorischer sozialer Bewegungen mit ihren

jeweiligenThemengebieten, historisch gewachsenen politischen Traditionen und global

unterschiedlichen Kontexten zu dienen. Dass derartigen spekulativen Überlegungen

reale Kapazitäten und Grenzen entgegenstehen, sei hierbei dahingestellt. Denn eine

solche Begrenzung festzustellen, macht diese Frage nicht weniger berechtigt, sondern

lädt vielmehr zur sachlichen und kritischen Diskussion darüber ein.

Um diesem Anliegen ansatzweise nachgehen zu können, gilt es, Gemeinsamkeiten

im Lager der potenziell sozial-revolutionären und emanzipatorischen (anti-)politi-

schen Kräfte herzustellen, die realistischerweise nur auf der Differenz der beteiligten

Akteur*innen und Strömungen beruhen können. Dies bedeutet keineswegs, ihre

Unterschiede zu leugnen, sondern sie in produktiven und respektvollen Streiten zu

verhandeln. Im Hintergrund des hier verfolgten Ansatzes geht es damit nicht um die

Herausbildung eines kleinsten gemeinsamen Nenners von sich auf welche Weise auch

immer als »links« verstehenden Akteur*innen, die von einer Partei angeführt und von

6 DieDebatte überÜberschneidungen verschiedenerUnterdrückungslagenund ihr Zusammenden-

ken ist schon wesentlich älter. Sie wurde u.a. mit dem Begriff der »Triple Oppression« im Black

Feminist Statement des Combahee River Collective (1977) thematisiert.

Der hier ausgearbeitete Ansatz kann als intersektional gelten auch wenn er eher indirekt von In-

tersektionalitätstheorien beeinflusst ist. Siehe dazu u.a. für einen neueres populäres Buch aus

demZusammenhang der Black-Lives-Matter-Bewegung: Alicia Garza (2020) und als Vorläufer bell

hooks (2020).

7 Ich verwende diese Bezeichnung hier in Anführungsstrichen, weil der »Aktivismus« zumindest im

deutschsprachigen Raum quasi einer außerparlamentarischen Politik und demWirken in der Zi-

vilgesellschaft gleichkommen, welche mit dem anarchistischen Politikverständnis problematisiert

werden. Die Akzeptanz dieses Begriffs in denMedien korrespondiertmit veränderten Regierungs-

technologien einer neoliberalen Gouvernementalität und geht gleichermaßen mit einer »NGOi-

sierung« sozialer Bewegungen und der Ausweitung des »Bewegungs-Managements« einher. Al-

lerdings wurde anarchistische Kritik am »Aktivismus« bereits nach dem »Carneval against Capita-

lism« 1999 gegen den G8-Gipfel in Köln vorgebracht (vgl. Libri Felis 2022).

8 Doch zumindest wurden in radikaleren Kreisen einige Weichen gestellt, um von vorrangig negie-

renden Aktivitäten weg und hin zur Verbreitung von eigenen Inhalten und Perspektiven zu ge-

langen. So wurde etwa vom 11. bis 13. April 2014 in Berlin der Kongress »Antifa in der Krise« ver-

anstaltet. Ziel war es von der reinen »Feuerwehr-Politik« weg, hin zur Unterstützung anderer (an-

ti-)politischer Kampffelder zu gelangen, v.a. um Faschist*innen auf diese Weise die Grundlage zu

entziehen (vgl. Antifa in der Krise 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 23

avantgardistischen Aktivist*innengruppen flankiert werden müssten, sondern um ein

verflochtenes Netzwerk von nach Autonomie9 strebenden emanzipatorischen sozialen

Bewegungen und Gruppierungen.Mit anderenWorten geht es nicht um eine auf Politik

im herkömmlichen Sinne ausgerichtete »Mosaik-Linke«, die »radikale Realpolitik« zu

praktizieren beansprucht, sondern um eine pluralistische Politik der Autonomie.

1.1.2 Ein pluralistischer und pragmatischer Anarchismus

Bereits bei einer geringen Kenntnis des Anarchismus als Bündel von Lebensformen,

sozialen Bewegungen und politischen Theorien (vgl. Timm, in: Bartsch 1973: 323, Ward

1973/1996: 21–28, Graeber 2009: 215, Loick 2017: 11–14) springt dessen eigenwillige He-

terogenität ins Auge. Im Schema unten wird die Pluralität des Anarchismus anhand

einer ideengeschichtlich angelegten Unterscheidung seiner Strömungen verdeutlicht

(→ Fig. 2). Bei oberflächlicher Betrachtung erscheint der Anarchismus als enorm wi-

dersprüchlich. Dies betrifft sowohl den klassischen Anarchismus, der in der Mitte des

20. Jahrhunderts niederging, wie seine neueren Varianten, die im Zuge der globalen

sogenannten 68er-Bewegung aufkamen. Alle Versuche, den Anarchismus ideologisch

zu homogenisieren oder organisatorisch zu vereinen, scheiterten bis dato. Zugleich

9 Unter Autonomiewird in dieser Arbeit vorrangig ein spezifisches Organisationsprinzip verstanden.

Dabei geht es zugleich um die Selbstorganisation sozial-revolutionärer Gruppen, die auf dem En-

gagement und der Subjektivität ihrer einzelnen Mitglieder beruhen, als auch um radikale Flügel

in sozialen Bewegungen, die sich jenseits von Parteien und NGOs organisieren und ihre Agenda

und Aktionsformen basisdemokratisch selbst aushandeln.

Die Offenheit des Autonomie-Begriffs weckt verschiedene Assoziationen, weswegen eine klare

Verwendung schwierig ist. Umgekehrt liegt darin auch das Potenzial, verschiedene Ebenen zu ver-

binden. Dazu lassen sich (mindestens) fünf Stränge aufzeigen:

1. »Autonomie« als neuzeitliche humanistische Konzeption von selbst denkenden und handelnden Men-

schen, etwa in Anschluss an Kant. Anarchist*innen stellen sich mit Bezug darauf außerhalb der

herrschenden normativen Ordnung, um sie als heteronom kritisieren zu können (Wolff 1970). In

übersteigerter Form als Vorstellung der sozialen Unabhängigkeit von einzelnen Personen.

2. Die entwicklungspsychologische und pädagogische Verwendung von Autonomie im Sinne des Er-

lernens eines selbstreflektierten und mündigen Verhaltens zur Integration der Persönlichkeit ei-

nes Individuums. Dieses Lernen muss insbesondere unter sich ständig wandelnden gesellschaft-

lich-kulturellen Bedingungen in der beschleunigten Moderne lebenslänglich geschehen. Im Alter

droht darüber hinaus der Verlust von Autonomie.

3. Technologien, die »autonom« funktionieren, indem etwa Autos oder Waffensysteme mittels

künstlicher Intelligenz als lernfähig programmiert werden und ohne menschliche Steuerung re-

agieren und funktionieren.

4. Autonomie als geopolitischer Begriff zur Thematisierung und/oder Erkämpfung der vollständi-

gen oder graduellen Unabhängigkeit bestimmter Regionen von Nationalstaaten. Katalonien, das

Baskenland, Wales und Irland, Chiapas, Rojava sind bekannte Beispiele. In gesteigerter Form ver-

bunden mit dem Bestreben Autarkie zu erreichen.

5. Autonomie als Organisationsprinzip und Anspruch in sozialen Bewegungen: Die ab den 1968er ent-

stehende operaistische »Arbeiter*innen-Autonomie«, welche sich in Abgrenzung zur KPI in Italien

formierte. Darüber hinaus gehend, die Bewegung der »Autonomen«, insbesondere in der BRD der

1980er bis 2000er Jahre. Hauptsächliche Aktionsfelder der Autonomen waren v.a. Hausbesetzun-

gen, militante Demonstrationen, Antifaschismus, ökologische und feministische Kämpfe (Eibisch

2020b).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

überschneiden sich seine parallel zueinander bestehenden Strömungen immer wieder

und kommt es beständig zu Begegnungen und Austausch zwischen ihren jeweiligen

Anhänger*innen – und dies trotz aller Identitäts-bezogenen Abgrenzungen, trotz

aller dogmatischer Lehren und grundsätzlicher Kritik aneinander. Somit handelt es

sich bei der Pluralität im Anarchismus um ein echtes, erklärungsbedürftiges soziales

und politisches Phänomen. Wenn Pluralität und Heterogenität zudem als Merkmale

des Anarchismus angesehen werden können, bedeutet dies, dass sich aus ihrer poli-

tisch-theoretischen Untersuchung bedeutende Einsichten über seinen grundlegenden

Charakter gewinnen lassen.

DieseSpezifika sindnicht als ahistorischeoder essentielleEigenschaftenzuverstehen,

sondern imZusammenhangmit den historisch-spezifischenGesellschaftsformationen,

sich verändernden Herrschaftsordnungen, politischen Konstellationen und kulturellen

Prägungen zu erfassen. Von bestimmbaren Charakteristika des Anarchismus auszuge-

hen, ist möglich ohne diesem eine Essenz zu unterstellen,wenn sich spezifische Phäno-

mene, Diskurse und Praktiken wiederholt und in variablen Kontexten beobachten las-

sen.

In diesem Sinne wurde bisweilen geäußert, dass die Popularität des Anarchismus

in den radikalen Flügeln emanzipatorischer sozialer Bewegungen gerade auf seiner

inhaltlichen Unschärfe und Unverbindlichkeit beruhe und damit einer »postmodernen

Beliebigkeit« entspräche. Dem ist insofern zuzustimmen, als dass politische Projekte

stets an vorhandene Lebensstile und Gedankenwelten anknüpfen müssen, wenn sie po-

pularisiert werden sollen. Sozial-revolutionäre Bestrebungen integrieren daher immer

auch popkulturelle Elemente oder im Alltagsverstand verschiedener Bevölkerungsgrup-

pen verankerte Konzepte, spiegeln diese wider und versuchen sie zugleich subversiv zu

wenden, wodurch sich ihre Kohärenz reduziert.

Darüber hinaus erscheinen sowohl Dogmatismus wie auch Romantizismus als

Kehrseiten jener modernen Gesellschaftsformen, welche die einzelnen Subjekte auf

sich selbst zurückwerfen. In ihnen werden Gefühle des Mangels und der Unsicherheit

genährt sowie kollektiv herzustellende Sinn-Erfahrungen, aufgrund der Tendenz zur

Reduktion von Lebensqualität auf kapitalistische Verwertbarkeit, fortwährend nivel-

liert. Dogmatismus und Fundamentalismus, Romantizismus und Irrationalismus sind

Modi, mit denen Individuen und Gruppen ihre psychische und soziale Integrität –

entgegen gravierender Anfechtungen durch widersprüchliche gesellschaftliche Anfor-

derungen,unsichere Zukunftsaussichtenund sich ihrerHandlungsmacht entziehender,

fremdbestimmter Lebensumstände – herzustellen und zu wahren versuchen.

Interessanterweise istwiederumgeradedieGedankenwelt desAnarchismusvonhis-

torisch gewachsenen – und kontinuierlich reproduzierten – dogmatischen und roman-

tischen Fragmenten und Strängen durchzogen.Wenn Heterogenität und Pluralität aus

politisch-theoretischen Gründen ebenso wie aus der Beobachtung des Anarchismus als

seine Charakteristika angenommen werden, kann vermutet werden, dass er potenziell

als Antidot gegen die dogmatische oder romantische Verkennung derWidersprüchlich-

keit und Komplexität der bestehenden Gesellschaftsform wirken kann. Das daraus her-

vorgehende zielgerichtete, aber zugleich offengehaltene,multidimensionaleHandeln in

gesellschaftlichenWidersprüchenundkomplexen sozialenundpolitischenKonstellatio-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 25

nen kann als anarchistischer Pragmatismus10 bezeichnet werden. Mit diesem wird sich an

vorhandenen Bedingungen orientiert und abgearbeitet, zugleich aber über sie hinaus-

gedacht und außerhalb von ihnen gehandelt.

Dennoch ist der Anarchismus nicht als agonales politisches Projekt neben anderen zu

verstehen.Ergehtnicht imRahmender liberalenDemokratie auf–in jenenLändernund

gesellschaftlichen Sphären, wo diese überhaupt besteht. Er wird nicht auf einem »Wa-

renmarkt der Ideen« als mehr oder weniger alternatives oder innovatives Konzept ge-

handelt, sondern von seiner überschaubaren Zahl an Anhänger*innen als Überzeugung

verstanden; als Überzeugung, die aus persönlichen Erfahrungen in einer durch Herr-

schaftsverhältnisse und -praktiken durchzogenen und geformten Gesellschaftsformati-

on hervorgeht. Jener wird die Vorstellung entgegengestellt, dass eine andereWelt möglich

und darüber hinaus bereits an vielen Orten in Ansätzen vorhanden sei, wodurch ein di-

rektes Handeln im Hier und Jetzt motiviert wird. Offenzulegen, dass sich eine derartige

weltanschauliche Positionierung in letzter Instanz einer rationalen Begründung entzie-

hen muss, weil sie – neben anderem – aus einer subjektiven Strategie der Weltbewäl-

tigung oder auch durch die »Anverwandlung vonWeltausschnitten« zur Stiftung gelin-

gender »Weltbeziehungen« (Rosa 2013: 10)11 erfolgt, diskreditiert den Anarchismus nicht

als bestimmte politische Ideologie. Vielmehr wird damit ein wichtiger Aspekt transpa-

rent gemacht – und damit diskutier- und verhandelbar –, welcher ihm generell eigen

ist.Gerade jene,die sich fürnicht-ideologischhalten,verweigern sichdenMöglichkeiten

über Ideologie zu reflektierenund sie intentional zu gestalten.Denngegendie in diesem

Zusammenhang aufscheinendeDimension derEntfremdungwenden sich Anarchist*innen

ebensowie gegen jenederUnterdrückung,AusbeutungundZerstörung,die sie als Folgen von

Herrschaftsordnungen ansehen. Eine weitere Gleichzeitigkeit besteht im Anarchismus

10 Eine entscheidende Inspirationsquelle dafür ist das Denken und Handeln von Errico Malatesta,

dem»Gradualismus« vorgeworfenwurde,was er annahm, umPerfektionismus undMaximalismus

zurückzuweisen (Malatesta 2014f).

Damit weist die vorgeschlagene Herangehensweise auch gewisse Parallelen zum Pragmatismus

John Deweys (2001) auf, die an anderer Stelle herausgearbeitet werden könnten.

Im angelsächsischen Raum wurde ab den 1960er Jahren ein pragmatischer Anarchismus entwi-

ckelt, mit welchem alte Dogmen verabschiedet und neue sozialwissenschaftliche Debatten ein-

bezogen wurden. So gab es in den Zeitungen Freedom und Anarchy Beiträge zu Stadtplanung,

Wohnungsfrage, Bürgerinitiativen, Umweltschutz, Erziehung, Betriebsorganisation und Kyberne-

tik (Lösche 1986: 443). Colin Ward (2011) war in diesem Kontext eine prägende Person.

Romantik kann in diesem Zusammenhang einer emotionalen Dimension, Dogmatik einer verita-

blen –nachWahrheit suchende–Dimension von sozialenundpolitischen Identifikationunddurch

sie integrierte Gemeinschaften zugeordnet werden. Prinzip wird hier als Gegenbegriff zur dogma-

tischen hermetischen Abriegelung; Emotionalität als Gegenbegriff zur romantischen Verklärung,

verstanden.

Allerdings weisen Susemichel und Kastner darauf hin, dass gerade die Gegenüberstellung von

»Rationalität« und »Emotionalität« ein Problem darstellt und eine reine »Prinzipientreue« erstens

stark von einer männlichen Distanz geprägt und zweitens nicht als ausreichend erachtet werden

kann, um Solidarisierung zu ermöglichen (Susemichel/Kastner 2021: 26–30).

11 Einenmit Rosa vergleichbaren Ansatz verfolgt Eva von Redecker mit dem Begriff einer »Weltwah-

rung« gegen die »Sachherrschaft« (von Redecker 2020: 269–274).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

einerseits in der schlichten Reduzierung auf die Formel, jede Form vonHerrschaft überwin-

den zuwollen, und andererseits imBewusstsein über dieKomplexität realerHerrschaftsver-

hältnisse, in ihren mannigfaltigen und schwer zu greifenden, klassenbasierten, institu-

tionellen, bürokratischen, ideologischen und subjektiven Ausprägungen, die Menschen

in soziale Hierarchien zueinander setzen.

Mit dieser Ausgangsbasis kann der Anarchismus als politische Ideologie und Welt-

anschauung12 verstanden werden, die sich im Wesentlichen als Hauptströmung des

Sozialismus (→ Fig. 1) Mitte des 19. Jahrhunderts in Europa formierte, auch wenn als

anarchistisch oder anarchisch interpretierbare Traditionen, Organisations- und Le-

bensformen durchaus auch in früheren und nicht-westlichen Gesellschaftsformen

auftraten.13 Die – insbesondere ausgehend von Pierre Clastres (1976) verbreitete –

12 Beide Begriffe werden dabei wertfrei verwendet. Mit der Verwendung des Begriffs der politischen

Ideologie wird betont, dass anarchistisches Denken und Handeln in einer Gesellschaftsform statt-

findet, die von Herrschaftsverhältnissen geformt ist, welche eine ideologische Dimension aufwei-

sen, weswegen auch alternative Denkweisen und Praktiken als stets von ideologischen Annah-

men durchzogen gelten müssen. Der Begriff Weltanschauung wird dagegen nicht im Sinne einer

vermeintlich nicht-verstellten, authentischenWeltsicht verwendet, sondern verweist darauf, dass

sich bestimmte Grundannahmen und ethische Standpunkte nur bis zu einem gewissen Grad ra-

tional begründen lassen.Dass damit verbundeneWahrheitsansprüche zu relativieren sind, spricht

für emanzipatorische Bestrebungen nicht dagegen, aus ethischenGründen für bestimmte Positio-

nen einzutreten oder bestimmte Annahmen und Interpretationen aus Erfahrungen abzuleiten.

Diesem Themenfeld widmet sich die Disziplin der Angewandten Ethik (Fischer 2006: 20). In einer

Einführung heißt es: »Weltanschauungen sind Einstellungen, die bestimmen, wie oder als was die

Dinge gesehen und verstanden werden. Solche grundlegenden Einstellungen implizieren auch,

was entweder als wahr oder als falsch, entweder als Beweis oder als Widerlegung gilt. Es kann

also nicht davon ausgegangen werden, dass sich weltanschauliche Einstellungen durch Argumen-

tationen und wissenschaftliche Belege einfach verändern lassen. Die Veränderung und derWech-

sel einer Weltanschauung ist nicht die Veränderung oder der Wechsel dieser oder jener Einsicht,

sondern betrifft den Rahmen der möglichen Einsichten« (Ebd.: 36).

13 Ob Anarchismus ein spezifisch modernes und tendenziell auch europäisches Konzept darstellt

oder viel weiter im Sinne egalitärer Praktiken, Organisationsweisen und Ethiken zu fassen ist, ist

allerdings kontinuierlich umstritten. So verortet etwaMarshall zumindest Vorläufer des Anarchis-

mus im Daoismus, der griechischen Antike und meint, dass sich anarchistische Gedanken durch

mittelalterliche Traditionen und neuzeitliche Revolution fortschreiben (Marshall 2008: 53–139).

Der Wunsch, mit einer solchen Darstellung eine eurozentrische, hegemoniale Geschichtsschrei-

bung zurückzuweisen, ist verständlich. Es führt jedoch zur Unschärfe der Begriffe, wenn damit der

spezifische historische Entstehungskontext dessen relativiert wird, was plausibel als anarchistische

Bewegung bezeichnet werden kann. Vor allemwäre es im Sinne eines anti-kolonialen und anti-ras-

sistischen Standpunktes problematisch, egalitären und widerständigen Ansätzen, die nicht der

spezifisch europäischen Moderne entsprechen und diese in Frage stellen, erstere innerhalb der

Denksysteme letzterer zu messen.

In diesem Sinne schlägt schon Élisée Reclus eine Brücke zwischen vormoderner Akratie undmoder-

nem Anarchismus, wenn er schreibt: »Es hat ›Akraten‹ schon vor den Anarchisten gegeben […]. zu

allen Zeiten hat es freie Menschen gegeben, die die Idee des Gesetzes verachteten, Leute, die oh-

ne Herren lebten kraft des ursprünglichen Rechts ihrer Existenz und ihres Denkens. Selbst in den

ältestenZeiten treffenwir überall auf Stämme, die ohneGesetz nach ihremGefallen leben, die kei-

ne andere Regel für ihr Verhalten haben als ihren ›Willen und freies Gutdünken‹ […]. Aber wenn

die Anarchie auch so alt ist wie das Menschengeschlecht, so bringen doch wenigstens die Anhän-

ger dieser Idee etwas Neues in die Welt. Sie haben eine genaue Vorstellung von ihrem Ziel und

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 27

ethnologische Herangehensweise, den Anarchismus in egalitären Beziehungen (Lenz/

Luig 1990,Haude/Wagner 2019) oder der vehementen Ablehnung von und der Flucht vor

Staatlichkeit (Scott 2020, Scott 2009) in vormodernenGesellschaft festzumachen,müss-

te an anderer Stelle ausgiebig diskutiert werden, verfolge ich in dieser Arbeit jedoch

nicht. Vielmehr gehe ich davon aus, dass Anhänger*innen des Anarchismus für eine

alternative Moderne eintreten, in welcher Freiheit und Gleichheit miteinander realisiert

werden, allen Menschen die Bedingungen für ihre Selbstbestimmung und Selbstent-

faltung ermöglicht wird und Selbstorganisation und Selbstverwaltung in föderierten,

dezentralen, freiwilligen und autonomenKommunen praktiziert wird.Anarchist*innen

wehren sich aus prinzipiellen Gründen gegen ihre Vereinnahmung und Vereinheitli-

chung. In ihrer vehementen Ablehnung von reinen Lehren oder letzten Wahrheiten,

ihrer Kritik an Führung, ihrer Abwehr von formellen hierarchischen Strukturen und

bezahlten Funktionär*innen; in ihrer Betonung von eigener Erfahrung, Individualität

und Subjektivität und einer als notwendig erachteten Umsetzung von bestimmten

Standpunkten in gelebten Alltagspraktiken, gleicht die anarchistische Bewegung – in

einer Analogie bzw.Wahlverwandtschaft – einer Freikirche des Sozialismus.14 Die Her-

ausbildung und gleichberechtigte Aushandlung von geteilten Grundlagen stellt sich für

die Anhänger*innen des Anarchismus allerdings weit schwieriger dar, als etwa für frei-

kirchliche Gemeinschaften. Es kann im Anarchismus per Definition kein gemeinsames

Grundlagenprogramm, keine einheitliche Organisation oder eine allgemein akzeptierte

Führungsspitze geben. Stattdessen orientieren sich die verschiedenenMenschen in ihm

anhand eines inhaltlich bestimmten, aber gleichwohl offengehaltenen und umstritte-

nen Sets an ethischen Werten, organisatorischen Prinzipien, theoretischen Konzepte

und Kriterien für anarchistische Taktiken, von denen ich einige in einem Schema im

letzten Kapitel vorschlage (→ Fig. 17). Die Orientierung an einem derartigen Begriffsset

ist deswegen erforderlich, weil sich der Anarchismus, wie erwähnt, nicht hauptsächlich

oder vorrangig als politisches Projekt manifestiert und seine Anhänger*innen Politik

oftmals mit ausgeprägter Skepsis begegnen.

Diesen Eindruck kann man auch in den lokalen Zusammenhängen einer anarchis-

tisch geprägten »linken Szene« gewinnen.Unter »keine Politikmachen«werden in explizit

anarchistischen Gruppierungen gemeinhin so unterschiedliche Dinge verstanden wie

u.a. sich nicht an selbstreferenziellen (postautonomen) Kampagnen zu beteiligen; kei-

ne vorrangig aufMedienecho zielende Symbolpolitik zu betreiben; nichtmit politischen

Parteien zu kooperieren oder Hoffnungen in Gespräche mit Politiker*innen zu setzen;

keine Themen singulär und ohne die Einbettung in Gesellschaftskritik zu bearbeiten;

keine bezahlten Posten zu schaffen; nicht direkt oder indirektWahlkämpfe zuunterstüt-

zen; keine Petitionen einzureichen und zu verbreiten oder denErfolg der eigenenAktivi-

täten an ihrer Anerkennung durch linke Organisationen zu messen. In anarchistischen

Kreisen ist eine problematisierende Diskussion von »Politik« vorhanden und strahlt von

sind sich von einem Ende derWelt bis zum anderen in ihrem Ideal einig, jede Form der Regierung

energisch abzulehnen« (Reclus 1896/1972: 246f.).

14 Michael Löwy verwendet den Begriff der »Wahlverwandtschaft« ausgehend von Max Weber, um

eine Analogie bzw. »strukturellen Homologie« zwischen jüdischemMessianismus und libertärem

Denken herauszuarbeiten (Löwy 2021: 13–23).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

diesen in linke Szenen aus. Insofern kann angenommenwerden, dass diese Skepsis um-

fassender mit der anarchistischen Tradition verknüpft ist.

Fig. 1: Hauptströmungen des Sozialismus

vgl. Holloway 2002: 11–18, Kuhn 2016,Wright 2017: 12, 418, 435–452

Fig. 2: Anarchistische Strömungen (ideengeschichtliche Darstellung)

vgl. Zenker 1895, Nettlau 1925,Woodcock 1962, Oberländer 1972. Stowasser 1995,Marshall 2008,

Ward 2004, Ramonet 2013, Graham 2005/2009/2013, Loick 2017, Levi/Adams 2018

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 29

1.1.3 Erste Eindrücke von anti-politischen Aspekten im Anarchismus

Diese Dissertationsschrift stellt eine hauptsächlich auf Quellentexten basierte, vorran-

gigpolitisch-theoretischeUntersuchungüberdie genauerenGründe–bzw.Begründun-

gen – für die anti-politischen Aussagen im Anarchismus dar. Mit ihnen kann der Fra-

ge nachgegangen werden, welche Verständnisse von Politik im Anarchismus überhaupt

vorhanden sind und welche Konsequenzen sich daraus ergeben. Erste Eindrücke finden

sich bereits in Texten des klassischen Anarchismus.

So schreibt der anarchistische Intellektuelle Volin in seiner Reflexion über den Ver-

lauf der russischenRevolution und die Vernichtung des Anarchismus durch die Bolsche-

wist*innen: »Nach der anarchistischenKonzeption sollten die ökonomischen und sozia-

len Grundlagen der Gesellschaft verändert werden, und zwar ohne Zuhilfenahme irgendei-

nes Staates, einer Regierung, einer ›Diktatur‹; der Anarchismus wollte also, nach dem Sturz

der letzten kapitalistischen Regierung, die Revolution durchführen und ihre Probleme

lösen, ohne das Mittel der Politik und des Staates, sondern mit Hilfe einer natürlichen

und freien ökonomischen und sozialen Aktivität der Assoziationen der Arbeiter selbst« (Volin

1947/1983a: 142). Henry DavidThoreau trifft die Aussage: »Wasman Politik nennt, das ist

vergleichsweise etwas so Oberflächliches und Unmenschliches, daß ich praktisch nie-

mals bemerkt habe, daß sie mich überhaupt angeht« (Thoreau 1849/2010b: 60f.). Max

Stirner konstatiert, Schriftsteller füllten »ganze Folianten über den Staat an […], ohne

die fixe Idee des Staates selbst in Frage zu stellen, unsere Zeitungen [strotzen] von Poli-

tik […], weil sie in demWahne gebannt sind, der Mensch sei dazu geschaffen, ein Zoon

politikon zu werden, so vegetieren auch Untertanen im Untertanentum, tugendhafte

Menschen in der Tugend, Liberale im ›Menschtum‹ usw., ohne jemals an diese ihre fi-

xen Ideen das schneidendeMesser derKritik zu legen« (Stirner 1845/2008: 47). In seinem

TextDas Prinzip der Föderation formuliert Pierre-Joseph Proudhon, in der Politik existiert

»die Prinzipientreue nur als Ideal, während die Praxis Kompromisse jeder Art eingeht.

Daher ist […] die Regierung trotz bestemWillen und aller erdenklichen Tugend […] ei-

ne zweideutige Schöpfung […]. Keine Regierung entgeht diesem Widerspruch. […] Da

so die Willkür fatalerweise in die Politik eindringt, wird bald die Korruption zur See-

le der Macht, und die Gesellschaft wird ohne Einhalt gnadenlos auf die nie endende

abschüssige Bahn der Revolution getrieben« (Proudhon 1863/2017: 53f.).

Sein sozial-revolutionärer Zeitgenosse Joseph Déjacque schreibt:

»Man darf sich keine Hirten geben, wenn man nicht Herde, keine Regierenden, wenn

man nicht Sklave sein will. Wegmit der Regierung und diesen verderblichen Ambitio-

nen […]. Weg mit diesen Kandidaten – Akrobaten, die auf dem Seil der Glaubensbe-

kenntnisse tanzen, mit dem rechten Fuß für diesen, dem linken Fuß für jenen. Weg

mit diesen politischen Taschenspielern, die mit den drei Worten der republikanischen

Devise, Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit, jonglieren wie mit drei Kugeln […] um sie

dann […] verschwinden zu lassen. Weg mit diesen Gauklern der öffentlichen Angele-

genheiten, die […] uns seit soviel Jahren den gleichen Paraden beiwohnen lassen […]«

(Déjacque 1854/1980a: 37).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Johann Most führt diesen Gedanken in Ablehnung der Bestrebungen zur Errichtung

eines sozialistischen »Volksstaates« fort. So wurden die sozialistischen Vorstellungen

»nicht eher besser, als bis auch in dieser Beziehung anarchistische Gedanken in die

Debatten drangen. Von da ab wurde gezeigt, daß man nicht ein ›schlaue‹, eine Oppor-

tunitäts-, Zukunfts- oder wenn es hoch kam, ›revolutionäre‹ Politik zu treiben habe,

sondern daß man mit der ganzen Politik aufräumen müsse« (Most 1899/2006Ab: 58f.).

Hinsichtlich der Diskussion über die feministische Forderung nach der Einführung des

Frauenwahlrechts äußert Emma Goldman:

»Ich glaube nicht, dass die Frau die Politik schlechter machen wird; aber ich kann auch

nicht glauben, dass sie sie verbessern kann. Warum also auf einer solchen Gesetzge-

bung bestehen, wenn die Frau die Fehler des Mannes ohnehin nicht korrigieren kann?

[…] Die Geschichte der Bemühungen des Menschen in der Politik zeigt, dass ihm diese

überhaupt nichts gebracht haben, was er nicht auch auf direkterem Wege, zu einem

geringeren Preis und für einen längeren Zeitraum hätte erreichen können. Tatsache

ist, dass er sich jeden Zentimeter Boden hart und ausdauernd erkämpfen musste und

zwar durch einen endlosen Kampf für Selbstbehauptung, nicht durch das Wahlrecht«

(Goldman 1911/2013d: 177f.).

Auchder Insurrektionalist LuigiGalleani formuliert einenanarchistischenGemeinplatz:

»Contrary to electoral and parliamentary action, which requires disciplined authoritar-

ian organizations, anarchists favour direct action by the workers and abstention from

political activity« (Galleani 1982: 13). Ein Vordenker des Anarch@-Syndikalismus, Fer-

nand Pelloutier, hält fest, angesichts »ihrer zunehmenden Schwächung und ihrer erfolg-

losen Bemühungen, die Politik, die vor allem für den einzelnen von Interesse ist,mit der

Wirtschaft zu verbinden, die von gesellschaftlichem Interesse ist, begriffen die Gewerk-

schaften schließlich […], daß ihre Spaltung eine tiefere Ursache hatte als die Gegensät-

ze zwischen den Politikern und das eine wie das andere […] aus der Politik herrührte«

(Pelloutier 1895/1973: 320). Sein Kollege Émile Pouget pflichtet ihm bei und meint, es sei

»unmöglich, zwischendemKampf derGewerkschaftenundder Teilnahmeam traurigen

Geschäft der Politik eine Parallele zu ziehen – geschweige denn, beide zu verwechseln«

(Pouget 1904/2014b: 90). Und der kommunitär orientierte Gustav Landauer benutzt in

Anlehnung an Friedrich Nietzsche ab 1897 den Begriff »Antipolitik« um seine Position

zu bezeichnen. Politik ist für ihn »primär staatsbezogenes Handeln« und der Staat ein

»künstliches, autoritäres Gebilde« und Verhältnis (Landauer 2008: 62, vgl. Wolf 2010:

9). Weiterhin meint er, »es scheint, dass wir Anarchisten in allem paradox, gegen die

Landläufigkeit sind. Wir haben nämlich auch keine politischen Bestrebungen, wir ha-

ben vielmehr Bestrebungen gegen die Politik« (Landauer 1897/2009d: 223). Dem setzt er

die Vorstellung einer sinnerfüllten, sozialistischen »Gesellschaft aus Gesellschaften, die

Gemeinsamkeit aus Freiwilligkeit« (Landauer 1911/1967: 61), entgegen, um von jeglicher

Politik wegzustreben.

Diese Eindrücke beschäftigten offenbar auch den Anarchismus-Forscher Günter

Bartsch, welcher am Übergang der »zwei verschiedenen Welten« von »Altanarchisten«

zu den »Anarchos« steht (Bartsch 1972: 9). Dabei zählt er vier Eigenarten auf, welche

den Anarchismus charakterisieren: »Der Anarchismus ist eine soziale, aber antipoli-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 31

tische, antiparteiliche und anationale Bewegung, die sich primär die Aufhebung des

Staates und seine Ersetzung durch eine vielförmige Föderation zum Ziel gesetzt hat,

deren Modell die anarchistische Organisationsform sein soll. Man könnte den Anar-

chismus auch ganz kurz als antiautoritäre Bewegung bezeichnen. Das würde jedoch

gerade heute zu oberflächlichen Gleichsetzungen führen« (Bartsch 1972: 13). Das zweite

Merkmal verdient für die vorliegende Arbeit besondere Aufmerksamkeit, insofern der

Anarchismus laut Bartsch »eine soziale, aber keine politische Bewegung« darstellt, was

aus seiner prinzipiellen Staatsfeindlichkeit hervorgehe: »Er kämpft nicht um dieMacht,

weil er sie für verderblich hält. Macht ist das entscheidende Mittel jener Herrschaft

von Menschen über Menschen, die er unmöglich machen will. Da sie stets im Ergebnis

politischer Kämpfe errungen wird, kann sie nach Überzeugung der Anarchisten durch

Politik nicht abgebaut, sondern höchstens in ihrer Form verändert werden. So kam es

zur Antipolitik, die eine Schöpfung des Anarchismus ist« (Ebd.: 12).

Doch wofür steht das Anti im Begriff »Antipolitik«, wie er bereits von Bartsch ver-

wendet bzw. wieder aufgegriffen wird? Beinhaltet es einen positiven Inhalt und worin

besteht dieser? Und weist die theoretische Figur der Anti-Politik nicht ihrerseits auf Be-

strebungen zu einer umfassenden und hochgradigen Politisierung der Gesellschaft hin,

in der etwa Gerhard Senft das Anliegen des Anarchismus sieht, wenn er schreibt, dass

»Herauslösen der in Händen einer Minderheit konzentrierten Macht und deren Um-

verteilung bedeutet, das Primat der Politik zurückzuerobern. Die Ausweitung und die

breite Streuung der politischen Kompetenzen und der Einflußmöglichkeiten verhin-

dert die Entstehung oligarchischer Herrschaftsformen. Autoritären/totalitären Anma-

ßungen wird so jegliche Basis entzogen. Eine Kultur der Teilhaberechte setzt an die

Stelle der Machtmonopolisierung von Pluralismus getragene Formen der Selbstver-

waltung. Es sind nur wenige politische Konzepte bekannt, die konsequent und ohne

theoretische Kompromisse die Idee des politischen Primats im angedeuteten Sinne

ohne Rückfall in vormoderne Denkmuster verfolgen. Dazu zählt ohne Zweifel der An-

archismus bzw. der ›libertäre Sozialismus‹« (Senft 2006: 32).

EinnähererBlick verdeutlicht schnell, dass der verselbständigtenpolitischenSphäre von

Anarchist*innen verschiedeneMotive entgegengesetzt werden. In den zuvor aufgeliste-

ten Beispielzitaten handelt es sich der Reihenfolge nach beim Advokaten der anarchisti-

schen Synthese, Volin, um Formen föderativer nicht-hierarchischer Selbstverwaltung, beiTho-

reau und Stirner um das sich selbst bestimmende und sich selbst erschaffende Individuum, bei

Proudhon und Déjacque recht allgemein gefasst um soziale Selbstorganisation, bei Most,

Goldman und Galleani um das autonome sozial-revolutionäre Handeln, bei Pelloutier und

Pouget um die ökonomische Sphäre und schließlich bei Landauer um die wirkliche Gemein-

schaft in Gesellschaft. Daher wird in dieser Arbeit u.a. zu klären sein, inwiefern anarchis-

tischer Individualismus, Mutualismus, Kommunismus, Syndikalismus und Kommuni-

tarismus letztendlich der politischen Sphäre jene gesellschaftlichen Sphären der Indi-

viduen, des Sozialen, der Gesellschaft, der Ökonomie und der Gemeinschaft entgegensetzen

(→ Fig. 3). Was den Insurrektionalismus angeht, ist der Bezugspunkt in der ultimativen

Verwirklichung der Utopie, welche daher invertiert wird, noch einmal anders gelagert

(→ 3.1).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Nicht-politische Handlungsmodi und Organisationsformen, Praktiken und Überle-

gungen finden im landläufigen Verständnis von »Politik« und ebenso in ihrer institutio-

nalisierten staatlichen Form wenig Raum oder werden im Zuge der Ausdifferenzierung

der politischen Sphäre (vgl. Reitz 2013: 99) zumindest nicht als bedeutende Bestandteile

von ihr verstanden.Die verschiedenen anarchistischen Ansätze und Praktiken zielen of-

fensichtlich – manchmal strategisch und bewusst, oftmals diffus und intuitiv – darauf

ab, jenen Sphären, die von der politischen Sphäre zu ihrer Konstituierung ausgeschlos-

sen oder lediglich instrumentell von ihr behandelt werden, einen ihnen angemessenen

Geltungsbereich jenseits von und gegen die Politik zu verschaffen. Freilich speist sich diese

sedimentierteWahrnehmung im vorliegendenZusammenhangnicht ausÜberlegungen

der soziologischenSystemtheorie,15 sondernberuht aufErfahrungenausdenKontrover-

sen und divergierenden Ansätzen innerhalb sozialistischer Bewegungen, ihren Organi-

sationsformen, ihren Lebenswelten und ihren sozialen Kämpfen.

In anarchistischen Praktiken und Bestrebungen geht es dabei nicht allein darum,

dass der Staat lediglich föderaler und kommunaler strukturiert sein sollte, wie etwa in

republikanischen, basisdemokratischen Ansätzen (z.B. Barber 1994). Im Anarchismus

soll dem Staat nicht v.a. eine Schranke vor der Privatsphäre der Individuen gesetzt wer-

den, wie im Liberalismus. Es geht in ihm nicht vorrangig um eine Stärkung der Zivil-

gesellschaft als Gegengewicht zum Staat oder um die Möglichkeit, sich ohne reglemen-

tierendePartei-undVereinsstrukturenzusammenzuschließen.Anarchist*innenwerten

nicht einfach die Ökonomie (selbst eine sozialistische und dezentral organisierte) ge-

genüber dem Staat auf, wie es etwa vulgärmarxistische Gruppierungenmit ihrem Öko-

nomismus taten. Und schließlich wollen sie nicht – wie man kommunitaristischen An-

sätzen unterstellen könnte – bloßmehr Gemeinschaftlichkeit und eine Versöhnung des

Spannungsfeldes zwischen Individuen und Kollektiven, in einer oftmals als kalt und an-

15 Die Grundvoraussetzung der Systemtheorie, wie Niklas Luhmann sie formuliert (Luhmann 1991),

werden im Folgenden nicht geteilt. Darunter die Annahme, eine funktionale Ausdifferenzierung

durch bestimmte »Operationen« bringe in modernen Gesellschaften zwangsläufig abgeschlosse-

ne und autopoietische Subsysteme hervor. Ein Abgleich mit der Systemtheorie erfolgt aus Platz-

gründen in dieser Arbeit nicht, könnte jedoch an anderer Stelle anknüpfend an die Konzeption von

sozialen Sphären vorgenommen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 33

onym empfundenen modernen Massengesellschaft realisieren.16 Vielmehr geht es ih-

nen um die Infragestellung der Bedingungen, unter denen Politik überhaupt stattfin-

det, um eine Ablehnung des Staates als institutionalisiertes politisches Herrschaftsverhältnis,

welches inhärent autoritär, hierarchisch, zentralistisch und gewaltsam ist (Kropotkin

2008: 13ff.). Zusammengefasst laufen die stark ausgeprägten anti-politischen Tenden-

zen im Anarchismus – selbst bei dessen Verleugnung oder der emphatischen Betonung

der Notwendigkeit des Handelns imHier & Jetzt – letztendlich auf ein vages Meta-Nar-

rativ hinaus: Im Hintergrund steht die utopischeMöglichkeit einer selbstorganisierten,

libertär-sozialistischen Gesellschaftsform, in welcher ein egalitäres, freiheitliches und

solidarisches Zusammenleben nach einer sozialistischen Ethik17 realisiert werden kann.

1.2 Das wilde Feld überblicken

1.2.1 Annäherung an die Gründe für anarchistische Anti-Politik

Mindestens vier Gründe können für die Ausprägung anarchistischer Anti-Politik be-

nannt werden. Sie bestehen in historischen Erfahrungen, der Vereinnahmung des

Politischen durch den modernen Staat, dem Vorhandensein anderer Handlungsfelder

sowie der sogenannten Politikverdrossenheit. Diese umreiße ich nun.

Die angedeutete, grundlegende anarchistische Skepsis gegenüber Politik grün-

det in sich wiederholenden historischen Erfahrungen. Zunächst ist dahingehend die

wechselhafte Beziehung zwischen marxistisch geprägten Sozialdemokrat*innen und

Anarchist*innen in der Ersten und Zweiten Internationalen Arbeiter-Assoziation

16 Die verbreitete Entgegensetzung von Gesellschaft und Gemeinschaft entstammt der Soziologie von

Ferdinand Tönnies, der damit eine eindeutige Wertung verband. Erstere gilt ihm als anonym,

»ideell« und »mechanisch«, letztere dagegen als »verbunden«, »real« und »organisch« (Tönnies

1991: 3–6, 7–70). Dieses Schema liefert die Grundlage für eine konservative Kritik der modernen

Gesellschaftsform. Dagegenwurde die KategorieGemeinschaft auch vor und nach Tönnies von »kri-

tisch-revolutionären«, »progressiven Kräften«, so etwa vonMarx verwendet, wie Günther Rudolph

herausarbeitet (Rudolph 1995: 197–207). Tönnies Schema wurde zudem auch von der Genossen-

schaftsbewegung aufgegriffen (Ebd.: 208–214). Im Sinne des anarchistischen Kommunitarismus be-

zieht sich auch Buber auf die Unterscheidung und wendet den Gemeinschafts-Begriff ebenfalls

progressiv und nicht restaurativ (Löwy 2021: 74). Auch Kastner plädiert für ein differenziertes Ge-

meinschaftsverständnis (Kastner 2000: 192–197).

Bei der hier getätigten Unterscheidung der Tendenzen des Strebens nach Autonomie (→ Fig. 7),

werden Gemeinschaft und Gesellschaft wertfrei verwendet und nicht in einem zwangsläufigen Ge-

gensatz zueinander gesehen. Dennoch können sie als unterscheidbare Bezugspunkte genannt

werden, um verschiedene Herangehensweisen und Strategien zu erklären.

17 Anarchistische Ethik beruht auf den Grundwerten von sozialer Freiheit, Gleichheit und Solidari-

tät, darüber hinaus auf Vielfalt und Selbstbestimmung. Sie geht von Menschen als bedürftigen,

vernunft- und empathiebegabten, sozialen Tieren aus, deren Verhaltenmaßgeblich von ihren ge-

sellschaftlichen Lebensbedingungen geprägt wird. Im Unterschied zuMoralwird sie nicht religiös

oder philosophisch transzendental begründet, sondern istmaterialistisch und permanent von den

Gruppen auszuhandeln, für die sie gilt. Sie ist holistisch, indemsie Individuen in gesellschaftlichen

und natürlichen Zusammenhängen verortet, welche in ihrer Symbolisierung transparent gemacht

werden (→ 6.3 und 6.6).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

(1864–1876 und 1889–1914) zu nennen, welche jeweils mit viel bösem Blut zum Aus-

schluss Letzterer und daraufhin zur Gründung eigenständiger anarchistischer Verei-

nigungen, nämlich zur Anti-Autoritären Internationalen (1872–1876) und zur Entstehung

anarch@-syndikalistischer Gewerkschaften (1895–1919),18 führte. Als die internationa-

len autonomen Gewerkschaften bei der Roten Gewerkschafts-Internationalen 1921 unter

die Vorherrschaft der KPdSU und kommunistischer Parteien generell gestellt werden

sollten, gründeten diese 1922 wiederum eine Internationale Arbeiter-Assoziation (vgl.

Pestaña 1922/1972). Dass sich die Namensgebung dieses Zusammenschlusses direkt

an jenem von 1864 orientierte, ist dabei kein strategischer Schachzug. Vielmehr sahen

sich die syndikalistischen und kommunistischen Anarchist*innen mit ihrer Ablehnung

von politischen Parteien und demokratischem Parlamentarismus des bürgerlichen

Nationalstaates sowie mit ihrer Praktizierung dezentraler, autonomer und freiwilli-

ger Selbstorganisation, den ursprünglichen Prinzipien der sozialistischen Bewegung

verbunden.19 In ihren Augen hatte die Sozialdemokratie jene verraten, während der

autoritäre Kommunismus spätestens nach 1921 auf eine totalitäre Herrschaftsordnung

hinauslief, die den ursprünglichen sozialistischen Emanzipationsbestrebungen grund-

legend widersprach (Berkman 1928, Rocker 2012, Volin 1983b).20 Anarchist*innen, die

von mutualistischen und kollektivistischen Ansätzen überzeugt waren, wie auch jene,

die sich in Kommunen und Alternativbewegungen engagierten, erklärten ohnehin, in

Distanz zum Staat und der bürgerlichen Lebenswelt zu stehen. Umso mehr war dies

bei den Individualanarchist*innen der Fall, welche aus ihrer renitenten Organisations-

kritik heraus, einige bedeutende Beiträge entwickelten, bspw. auf den Gebieten der

Pädagogik oder sexuellen Befreiung. Im Kontext der Neuen sozialen Bewegungen der

1970er und 1980er Jahre gab es nur wenige Schnittpunkte zwischen Anarchist*innen

und traditionellen kommunistischen Parteien, wenngleich diskutiert werden könnte,

inwiefern die Forderung nach einem »Sozialismus mit menschlichem Antlitz« während

des Prager Frühlings 1968 libertär-sozialistischen Gehalt aufweist. Kommunistische

Parteien waren bspw. in Italien und Frankreich in Zeiten des Kalten Krieges selbst zu

systemstabilisierenden Faktoren geworden, während die Anarchist*innen sich zwar

nicht mehr als klar konturierte Bewegung formieren, aber dennoch eine gewisse Wir-

kungsmacht in den sozialen Bewegungen entfalten konnten. Der von Rudi Dutschke

1967 proklamierte »Marsch durch die Institutionen« erzielte keine ernsthaften Erfolge

18 Gründungsjahre anarch@-syndikalistischer Gewerkschaften: 1895 Confédération Générale du Tra-

vail (CGT); 1901 Federación Obrera Regional Argentina (FORA); 1905 Industrial Workers of the

World (IWW); 1908 Confederação Operária Brasileira (COB); 1910 Confederación Nacional del Tra-

bajo (CNT); 1910 Sveriges Arbetares Centralorganisation (SAC); 1912 Unione Sindacale Italiana

(USI); 1919 Freie Arbeiter-Union Deutschland (FAUD).

19 Auch Hobsbawm deutet an, dass das Auseinanderdriften der sozialistischen Hauptströmungen

sich an der Frage des Umgangs mit Politik kristallisiert, indem er den Anarchismus als »anti-poli-

tische Minorität« bezeichnet, welche allerdings vernachlässigt werden könnte (Hobsbawm 1989:

118).

20 Die Kritik an autoritären sozialistischen Tendenzen, dem Konzept der »Diktatur des Proletariats«,

hierarchischen Parteistrukturen und avantgardistischer Führung, Zentralisierung, Verstaatlichung

der Produktionsmittel etc. geht freilich schon bis zur Entstehung des Anarchismus zurück und bil-

det ein entscheidendes Element zu seiner Formierung.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 35

und sowurde die Problematik der Partizipation ampolitischen Systemdes bürgerlichen

Staates erst wieder mit der Entstehung von Parteien wie »Die Grünen« (1980 gegrün-

det) aus der außerparlamentarischen Bewegung heraus neu aufgeworfen bzw. breiter

debattiert.

Wenn die Abgrenzung von und die Auseinandersetzungmit anderen sozialistischen

StrömungendieAnarchist*innen zu einemgrundlegendenUnbehagengegenüber »Poli-

tik« führte, so umso mehr die Vereinnahmung des Politischen durch denmodernen Staat. Der

Sozialismus kann insgesamt in seiner Genese als soziale Bewegung für eine alternati-

ve Moderne21 angesehen werden, in welcher die Klassenunterschiede aufgehoben und

soziale Freiheit, Gleichheit und Solidarität verwirklicht werden. Im Anarchismus wird

dabei betont, dass dieses Vorhaben nur ohne und gegen den Staat verwirklicht werden

kann.Wasmit demAnarchismus politisiertwird, sind die Erfahrungenunterschiedlicher

sozialer Gruppen, durch staatliche Institutionen vertrieben, gefoltert, reglementiert, zu

LohnarbeitundMilitärdienstgezwungen,klassifiziert,normalisiert,homogenisiertund

greifbar gemacht zuwerden.22 Dies betrifft freilich schonGesellschaften vor der Entste-

hung des modernen Staates zwischen dem 17. und 20. Jahrhundert (Scott 2020). Jener

wirkte jedoch mit seiner spezifischen Rationalität, seiner bürokratischen Verwaltung,

seiner Tendenz zum Zentralismus, seiner Zivilreligion der Nation, der Grenzziehung,

demMilitarismusundder rechtlichen InstitutionalisierungderbürgerlichenFamilie auf

vieleMenschenungeheuerlich (vgl.Reclus 2013b).Wenngleich es all dies bereits zwei- bis

fünftausend Jahre zuvor, in ägyptischen, sumerischen,Maya-, chinesischen, indischen,

akkadischen oder römischen »Hochkulturen« gegeben hatte, sindmoderne Gesellschaf-

ten und Staaten von diesen politischen Reichen bzw. Imperien zu unterscheiden. Im

Prinzipmoderner Staatlichkeit liegt es, alle geographischenGebiete zu unterwerfen und

21 Dies ist zu betonen, da demAnarchismus z.B. durchHobsbawmvehement ein anti-moderner Cha-

rakter unterstellt wurde (vgl. Hobsbawm 1985a: 192ff., Hobsbawm 1989: 124). Dagegen zeigt z.B.

Mueller (2022) auf, dass auch der alte und neue Luddismus keineswegs als anti-modern verstan-

den werden muss und stets weit verbreitet war.

Hobsbawnmacht den Anarchismus für die Spaltung der sozialistischen Bewegung verantwortlich

(Hobsbawm 1985a: 193), behauptet, er wäre v.a. mit der bohemistischen Gegenkultur von Metro-

polen verbunden (Ebd.: 347, vgl. Hobsbawm 1985b: 88) und versteift sich auf die Falschaussage,

er wäre außerhalb von Spanien und Russland ohne nennenswerten Einfluss gewesen (Hobsbawm

1985b: 193, vgl. Hobsbawm 1989: 132, vgl. Hobsbawm 1985b: 74).

22 In Anlehnung an Proudhons berühmte Passage im Epilog seiner (nicht ins Deutsche übersetzten)

Generellen Idee der Revolution im 19. Jahrhundert:

»To be governed is to be kept in sight, inspected, spied upon, directed, law-driven, numbered,

enrolled, indoctrinated, preached at, controlled, estimated, valued, censured, commanded, by

creatures who have neither the right, nor the wisdom, nor the virtue to do so… To be governed

is to be at every operation, at every transaction, noted, registered, enrolled, taxed, stamped, mea-

sured, numbered, assessed, licensed, authorized, admonished, forbidden, reformed, corrected,

punished. It is, under the pretext of public utility, and in the name of the general interest, to

be placed under contribution, trained, ransomed, exploited, monopolized, extorted, squeezed,

mystified, robbed; then, at the slightest resistance, the first word of complaint, to be repressed,

fined, despised, harassed, tracked, abused, clubbed, disarmed, choked, imprisoned, judged, con-

demned, shot, deported, sacrificed, sold, betrayed; and, to crown all, mocked, ridiculed, outraged,

dishonored. That is government; that is its justice; that is its morality« (Proudhon 1851).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

zu kontrollieren, alle ihm Unterworfenen zu Bürger*innen zu formen, ihre Produktivi-

tät nutzbar zumachen, sie zu lenken und in soziale Hierarchien einzuordnen.Der Staat

dehnt sich auf immer weitere gesellschaftliche Sphären aus, strebt tendenziell danach,

alle Lebensbereiche zu regulieren und sich in den Subjekten zu verinnerlichen. Gren-

zen findet die Ausdehnung und Verinnerlichung desmodernen Staates zunächst,wo sie

dysfunktional für seinen Selbsterhalt werden –maßgeblich bei der Kontrolle und Regu-

lierung kapitalistischer Wirtschaft. Ferner dort, wo ihm Menschen Widerstand entge-

gensetzen, der v.a. dann effektiv wird, wenn die Widerständigen zugleich andere Modi

gesellschaftlicher Organisation kennen und praktizieren. Schließlich basiert moderne

Staatlichkeit darauf, dass sich Staat als eigenständiges Prinzip (vgl.Newman 2010: 77ff.)

und Institutionenset von derGesellschaft absondernmuss,umsie relativ autonom verwal-

ten und regieren zu können.

Damit einher geht die Ausdifferenzierung von Politik als spezifische gesellschaftliche

Sphäre,23welchevomStaat vereinnahmtundvonStaatlichkeit alsPrinzipderZentralisie-

rung,desAutoritarismusundderHierarchisierungdominiertwird.24 AusdiesemGrund

bedingt dieAblehnungdesStaates die anarchistischeSkepsis gegenüber jeglicherPolitik.

23 Lenin polemisiert gegen soziologische Theorien, mit welchen die Entstehung desmodernen Staa-

tes als unweigerliche Folge der Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Sphären in derModerne dar-

stellten, weil damit der Gewalt-, Zwangs- und Klassencharakter staatlicher Herrschaft relativiert

werden würde (Lenin 1970: 325).

Die Ansicht, dass dem Staat ein eminenter Herrschaftscharakter eigen ist, wird im Anarchismus

geteilt, was dem jedoch nicht widerspricht, eine Verselbständigung der politischen Sphäre zu kon-

statieren. Dennoch wird mit den hier dargelegten Ausführungen nicht die falsche Vorstellung af-

firmiert, dass die ausdifferenzierten gesellschaftlichen Sphären als voneinander vollkommen ab-

getrennt zu begreifenwären. Dies kommt regelmäßig in der Forderung zumAusdruck, »der« Staat

solle oder könne in »die« Wirtschaft eingreifen. Weil er es ohnehin (auch unter neoliberalen Be-

dingungen) grundsätzlich und regelmäßig tut, wird mit derartigen Ansichten das Verhältnis von

politischer und wirtschaftlicher Sphäre verkannt. Die Unterscheidung gesellschaftlicher Sphären,

wie sie im Folgenden vorgenommen wird, geschieht also archetypisch und schematisch, um eine

bestimmte Argumentationslinie zu ermöglichen.

24 Im Anarchismus – betrachtet man ihn als Gesamtheit – wird Staat (auch schon in einigen klassi-

schenQuellen) – analog zumquantenphysikalischen Phänomens desWelle-Teilchen-Dualismus –

zugleich als Verhältnis und als Institution aufgefasst. Letztere Position vertritt dabei prominent Fou-

cault, der schreibt:

»Es kann nicht darum gehen, die Gesamtheit der Praktiken aus einem angeblichen Wesen des

Staates an und für sich abzuleiten. Man muss sich eine solche Analyse von Anfang an ersparen,

und nicht nur deshalb, weil die Geschichte keine deduzierbareWissenschaft ist, sondern zweitens

aus dem zweifellos wichtigeren und schwerer wiegenden Grund, dass nämlich der Staat keinWe-

sen hat. Der Staat ist keine Universalie; der Staat ist keine an sich autonomeQuelle derMacht; der

Staat ist nichts anderes als die Tat-sachen: das Profil, der bewegliche Zuschnitt einer ständigen

Verstaatlichung oder ständigen Verstaatlichungen, unaufhörlicher Transaktionen, welche die Fi-

nanzangelegenheiten, die Investitionsweisen, die Entscheidungszentren, die Formen und Typen

der Kontrolle und die Beziehungen zwischen den lokalen Mächten und der zentralen Autorität

verändern, verschieben, umstürzen oder allmählich ins Rutschen bringen […]. Der Staat hat kein

›Herz‹ […]. Der Staat ist nichts andere als der bewegliche Effekt eines Regimes vielfältiger Gouver-

nementalität« (Foucault 2000: 69f.).

So bereichernd Foucaults Überlegungen sind, läuft der anarchistische Staatsbegriff dennoch nicht

auf ein völlig ungreifbares, fluides Verhältnis hinaus. Vielmehr wirdmit ihm ebenso dieMateriali-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 37

Auch wenn sie außerhalb des Staates stattfindet, scheint Politik diesem dennoch zuge-

ordnet, auf Gewalt gegründet und reduzierend zu sein (vgl. Kastner 2000: 47–79, Reitz

2013: 169, Regier 2023: 23–50), bzw. sind staatliche Verhältnisse auch über das Institutio-

nen-Ensemble Staat hinaus verbreitet und wirksam. Alternative politische Ansätze wie

sie in der demokratischen 1848er-Bewegung aufschienen und welche in den Französi-

schen Kommunen um 1871 in Ansätzen umgesetzt wurden (Hartmann/Wimmer 2021),

wurden blutig niedergeschlagen, während die staatliche Repression gegen die erstar-

kenden sozialistischen Bewegungen fortwährend zunahm. Während dies auf sozialde-

mokratischer Seite vielfach zur Einhegung und Anpassung führte, wurde in den anar-

chistischen Kreisen ab den 1880er Jahren der Insurrektionalismus entwickelt, mit wel-

chem jeglichen positiven Gesellschaftsvisionen, Programmen oder formellen Vereini-

gungen eine Absage erteilt wurde, weil diese als reformerisch und politisch galten (vgl.

IAA-Kommissionsbericht 1881/2016, vgl. Cahm 1989: 152–177). Gleichwohl führte die Ab-

wendung von der politischen Ebene – auch durch den Syndikalismus und Individualis-

mus – im Anarchismus zu einem blinden Fleck. Daher versuchte bspw. Peter Kropot-

kin diesenmit seiner Konzeption einer libertär-sozialistischenGesellschaftsordnung zu

füllen,deren ökonomischeOrganisation kommunistisch undderen politischeDimension

anarchistisch sein sollte (Kropotkin 1973: 106, 196). Aktivist*innen wie Errico Malatesta

wirkten im bereits angeführten Sinne als pragmatische (Anti-)Politiker*innen im liber-

tär-sozialistischen Lager (vgl.Malatesta 2014). Gustav Landauer bezeichnete sich als ein

solcher (Landauer 2008: 62–68). Rudolf Rocker fand in der Rätebewegung imNachgang

des Ersten Weltkrieges den adäquaten politischen Ausdruck für anarchistische Vorstel-

lungen (Rocker 1924b). Die autonomen Räte in der sogenannten »Sowjetunion« wurden

dagegen bekanntermaßen vom kommunistischen Staat instrumentalisiert und als leere

HüllenzurDurchsetzungzentralistischer Interessenpervertiert.NachderZerschlagung

der spanischen sozialenRevolution 1936war es Anarchist*innenkaumnochmöglich, auf

politischer Ebene als signifikante Macht in Erscheinung zu treten. Diese Erfahrungen

haben dazu beigetragen, dass für sie imNachgang der 68er-Bewegung die kulturelle Di-

mension große Bedeutung gewann. Aufgrund der Vorgeschichte und dem Niedergang

bzw. der Integration der Arbeiter*innenbewegung in die bürgerliche Gesellschaft, er-

scheint es daher nachvollziehbar, dass Anarchist*innen zu einem großen Teil subkultu-

relle, mikropolitische und themenbezogene Handlungsstrategien hervorbrachten.

Dies führt zum dritten Punkt: der anarchistischen Skepsis gegenüber dem Politik-

machen. Für Anarchist*innen gibt es offenbar viele andere Handlungsfelder neben dem po-

litischen, auf welches sie sich eher notgedrungen begeben. Seien es das Engagement in

tät und der Gewaltcharakter des Staates als konkretes Institutionen-Ensemble betont, wie es etwa

in einem Buch über revolutionäre Gewalt heißt:

»Das Problem des libertären Ansatzes […] bestand immer darin, dem Staatsfetischismus den Fe-

tischismus des von der Politik entkleideten Sozialen entgegenzuhalten. Man kann nun aber nicht

sagen, dass der Verzicht auf die Staatsmacht die Linke so viel weitergebracht habe. Holloway gibt

zu, dass die Revolutionäre von heute nicht wüssten, wie sie Revolution machen sollten, obgleich

die Revolution nötiger sei denn je. Auch wenn es Illusionen über die Staatsmacht gibt, so ist der

Staat selbst eine Realität, der das soziale Verhältnis über Institutionen undApparate reproduziert,

die nicht nur ideologische Staatsapparate sind, sondern auch reale und bewaffnete« (Engelschall/

Müller/Stojaković 2019: 294)

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

einer Stadtteilinitiative oder in einem autonomen Zentrum, die Unterstützung von Ge-

flüchteten, das Leben in einem Hausprojekt, die Organisation eines Festivals oder die

Durchführung einer Bildungsreihe; seien es Antifa-Recherchen, direkte Aktionen ver-

schiedenster Art, das Kochen in einer selbstorganisierten Küche oder die Besetzung ei-

nes Hauses oder Waldes aus ethischer Motivation – viele Aktivitäten fühlen sich »au-

thentischer« an,bestätigtendasSelbstwertgefühl unddenWunschnachSelbstwirksam-

keit von Menschen weit mehr als all das, was mit »Politik« assoziiert wird. Politik er-

scheint dagegen als langweilig, langwierig und aufgrund der Formen, welche die Aus-

handlung divergierender Interessen annehmen, wegen den Intrigen undMachtspielen,

diemit ihr verbunden sind, auch als grundsätzlich suspekt. Dies beinhaltet, dass Politik

aus anarchistischer Sicht nicht als adäquate Ebene angesehen wird, um emanzipatori-

sche Vorstellungen umzusetzen. Aufgrund ihrer formalisierten, hierarchischen und bü-

rokratischen Abläufe wirkt sie entfremdend und auf die Initiative von Einzelnen oder

Gruppen lähmend. Während mit ihr fortwährend Minderheiten übergangen werden,

lassen sich durch sie dennoch stets nurmehr oder weniger faule Kompromisse erkämp-

fen.Da Befreiung nicht stellvertretend für andere gelingen kann, sondern durch die von

Herrschaft betroffenen Subjekt selbst geschehen muss, bedeutet dies, dass befreiendes

Handeln immer auch Aspekte der Selbstbefreiung aufweisen soll. Dies wird von Anar-

chist*innenhinsichtlich der Politik für unwahrscheinlich gehalten. Individualität, das So-

ziale, die Gesellschaft, dieÖkonomie und die Gemeinschaft wirken zunächst jeweils eher als

gesellschaftliche Sphären, Kultur, Utopie und Ethik und damit eher als Bereiche, in de-

nen Emanzipationsprozesse – verknüpft mit dem Abbau von Entfremdung – möglich

sind, als in und durch Politik.25 Da diese Unterscheidung für diese Arbeit hinsichtlich

verschiedener Tendenzen des Strebens nach Autonomie (→ 3) eine größere Rolle spielen

wird, wird sie unten verbildlicht (→ Fig. 3).

25 In seiner Habilitationsschrift verfolgt Reitz das Anliegen, Politik ebenfalls durch ihr »Anderes« zu

bestimmen, welches er als »die nicht- oder vorpolitischen und doch strukturierten bzw. ordnungs-

relevanten Verhältnisse des Zusammenlebens, kürzer gesagt die ›Gesellschaft‹« (Reitz 2013: 5, 83)

begreift. Die Entgegensetzung von Gesellschaft und Politik lässt sich dabei bis Rousseau zurück-

verfolgen. Hinsichtlich der Problematik, dass politische Intentionen bereits in die Auswahl eines

zu betrachtenden Gegenstandes und die auf ihn angewandte Semantik einfließen, vertritt er die

Ansicht, dass umgekehrt auch die Semantiken in sozialen Ordnungen stets intentional aufgela-

den seien und Politik vor allem als Anliegen zur absichtsvollen Gestaltung des »Zusammenlebens

in großemMaßstab«, bei zentralisierter Zwangsgewalt, unschlichtbaren Konflikten und einer de-

mokratischen Öffentlichkeit, zu verstehen sei (Ebd.: 7). Demnach wäre Politik »aus gut sichtba-

ren Gründen häufig gewalttätig, zwanghaft, diskriminierend, trügerisch, stumpf und aufreibend;

man sollte sich also mehrmals überlegen, ob man ihren Verfall beklagt und ihre Ausweitung an-

strebt.Mir scheint das einewie das andere erst bezogen auf bestimmtepolitische Projekte sinnvoll

[…]« (Ebd.: 8). Eine Politisierung von bestimmten Themen oder Konfliktlagen (z.B. durch Streiks

und Boykotte) hält Reitz auch ohne das Eingreifen von Zwangs- und Entscheidungsinstanzen für

vorstellbar und ordnet diese dem »vorpolitischen Raum« bzw. der »politischen Öffentlichkeit« zu.

Staat sei dabei nur einer der Akteur*innen im verfassten Gemeinwesen (Ebd.: 10). Diese Beschrei-

bung ist nachvollziehbar und allgemein verbreitet. In dieser Arbeit wird sie jedoch aufgrund eines

anders gelagerten Politikverständnisses und dem von Staatlichkeit als politischem Herrschaftsver-

hältnis in Frage gestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 39

Schließlich gibt es noch einen Aspekt der Skepsis gegenüber Politik,welchen der An-

archismus nicht hervorbringt, aber aufzugreifen versucht. Es handelt sich um die viel

beschworene sogenannte Politikverdrossenheit. Deren politikwissenschaftliche Themati-

sierung scheitert systematisch daran, ihre Ursachen anzuerkennen, weil sie notwendi-

gerweise das bestehende politische System als zu erhaltendes Gut ansieht, welches allen

anderen grundsätzlich überlegen wäre. Unmut über »die« Politiker*innen scheint auf-

grund der Entzauberung »der« Politik jedenfalls weit verbreitet zu sein (Hay 2007). Ein

Indikator für Politikverdrossenheit ist der Anteil der Nichtwähler*innen.Doch auch an-

ti-demokratische Einstellungen können als Ablehnung von zeitgenössischen politischen

Institutionen und Prozessen interpretiert werden. Ein »Rechtsruck« ist zweifelsfrei em-

pirisch belegbar und korreliert mit den Erfolgen der extremen Rechten, ebenso wie mit

Unsicherheiten über beschleunigte gesellschaftliche Entwicklungen, den Abbau des So-

zialstaates odermitÄngsten vorPandemienoderMigrant*innen,verknüpftmit einer als

zunehmend unsicher und unbeeinflussbar empfundenen Zukunft. Ebenso hat das Po-

tenzial des Rechtsterrorismus zugenommen, nicht nur in der Bundesrepublik, sondern

in vielen Ländern weltweit. Dies sind Anhaltspunkte für die Verbreitung demokratie-

feindlicher Einstellungen, die über das Verhältnis zum demokratischen Staat weit hin-

ausgehen. »Demokratiefeindlichkeit« ist dabei keineswegs vorrangig ein Phänomen –

oft imaginierter–gesellschaftlicherRandgruppen, sonderngehtmindestens ebenso aus

ihrer »Mitte« hervor (Decker/Brähler 2018). Entgegen dieser in den Politikwissenschaf-

ten verbreiteten Diagnose, kommt Pierre Rosanvallon zu einem anderen Schluss. Dem-

nach sei die politische Sphäre derGegenwartsgesellschaft nicht durchTechnokratie oder

Populismus ausgehöhlt.Vielmehr gälte es,denBlick zu verschiebenundeinkomplexeres

Verständnis von Politik im 21. Jahrhundert zu entwickeln, mit welchem die zahlreichen

Akteur*innen jenseits der staatlichen Institutionen und Prozesse in den Blick genom-

men werden können. Ein Verstehen und Fördern der vielgestaltigen »Gegen-Demokra-

tie« ermögliche dieWiederherstellung des gesellschaftlichen Zusammenhalts und einer

demokratischen Vermittlung (Rosanvallon 2018).

Eine anarchistische Einstellung bedeutet weder, demokratische Werte und Vorstel-

lungen zu teilen, noch sie abzulehnen. Dahingehend finden sich im Anarchismus zwei

Stränge (→ 2.4.2). Im erstenwird in derDemokratie das Potenzial zu ihrer Vervollkomm-

nung als Anarchie gesehen, welche bei ihrer Überschreitung und einer »Demokratie ge-

gen den Staat« (Abensour 2012) erreicht werden könnte (z.B. Godwin,Woodcock, Good-

man, Chomsky, Graeber, Milstein). Mit dem zweiten Strang wird Demokratie – ange-

fangen bei ihrer Wortbedeutung – als Herrschaftsform aufgefasst, welche es zur Ver-

wirklichung von Anarchie ebenso wie andere Herrschaftsformen zu überwinden gälte,

da sich demokratische und anarchistischeRegulationsmodi grundlegendunterscheiden

würden (z.B. Gelderloos, CrimethInc). Da beide Stränge plausible Argumente hervor-

bringen, lässt sich diese Gleichzeitigkeit im Anarchismus nicht einfach auflösen, son-

dern wird fortgesetzt. Dies verweist jedoch nicht auf einenWiderspruch im anarchisti-

schen Denken, sondern auf einen in der Demokratie selbst.26 Dennoch argumentierten

26 Christoph Spehr fasst diesen in die Worte: »Demokratische Propaganda heißt, Herrschaftspropa-

ganda im demokratischen Zeitalter. Im demokratischen Zeitalter, unserem Zeitalter, das in etwa

mit den revolutionären Erschütterungen zu Anfang des 20. Jahrhunderts beginnt und bis heute

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

bereits klassische Anarchist*innen, dass es selbstverständlich wesentliche Unterschiede

in den jeweiligen Herrschaftsordnungen gibt (z.B. Bakunin, Malatesta, Goldman). So-

zialist*innenkritisierten ander bürgerlichenDemokratie,dassmit ihr keine »wirkliche«

Gleichheit, Freiheit und Solidarität verwirklichtwerden könne,wenn sich diese lediglich

auf die politische, nicht aber auf die ökonomische Dimension erstrecke. Anarchist*in-

nen kritisierten darüber hinaus die Sozialdemokratie dafür, dass sich diese ethischen

Ziele nicht über Reformen erreichen ließen, und den autoritären Kommunismus des-

wegen, weil er jenemit seinem Führungsanspruch zwangsläufig konterkarierenmüsse.

Da die Demokratie ihren eigenen Ansprüchen nicht gerecht werden kann, erscheint sie

als unzulänglich,was sich strukturell anhandderGesellschaftsordnungen erklären lässt,

in denen sie zur Herrschaftsform erklärt wird. Der von Anarchist*innen früh hervorge-

brachte Einwand, dass es eine Absurdität darstelle, anzunehmen, dass dasVolk über sich

selbst herrschen könnte odermüsste (Kropotkin 1922: 28–34, 171–184, vgl.Most 2006Bu),

hat durchaus seine Berechtigung. Die anarchistische Kritik am Parlamentarismus und

Parteiensystem– am ausschließendenMehrheitsprinzip, an der politischen Stellvertre-

tung,andenhierarchischenStrukturenundGefolgschaftenusw.–ist ebenfalls nicht von

der Hand zu weisen, selbst wenn man den Standpunkt einer demokratischenWerteba-

sis einnimmt. An diesenWidersprüchen bestimmterHerrschaftsordnungen ansetzend,

bildet sich der Anarchismus heraus – in demokratischen wie in autokratischen politi-

schen Systemen.Doch imdirektenGegensatz zu Faschist*innen (in einemweiteren Sin-

ne) oder religiösenFundamentalist*innen, tretenAnarchist*innennicht für autoritärere

Staatlichkeit, eine Homogenisierung der Gesellschaft, die Disziplinierung und Norma-

lisierung der Bevölkerung und die Eingliederung von Einzelnen in Zwangskollektive, bei

Aufrechterhaltung der Klassengesellschaft, ein.

In den Politikwissenschaften dient der Anarchismus als Negativfolie, um jede der

Staatsformen oder politischen Ideologien zu begründen. Zumindest ist dies in der

Tradition der klassischen politischen Philosophie der Fall, in welcher »Anarchie« ihrer

Wortbedeutung nach und vor der Genese des modernen Anarchismus als Zustand

andauert, verliert Herrschaft im vordemokratischen Stil ihre Akzeptanz. In früheren Zeiten un-

termauerten herrschende Gruppen ihren Anspruch, das Kommando zu haben, gerade mit ihrer

Andersartigkeit, ihrer Ungleichheit mit den Beherrschten. […] Im demokratischen Zeitalter ändert

sich das. Rechtfertigungen […] werden auf Dauer nicht mehr hingenommen. Damit verschwindet

Herrschaft nicht, aber sie verändert sich; und stellt sich auch anders dar. Im demokratischen Zeit-

alter betonenHerrschende und Privilegierte unermüdlich, wie gleich sie den andern seien« (Spehr

2003: 22).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 41

des Zusammenbruchs verstanden wurde (Machiavelli 1513/199027, Hobbes 1651/198028,

Locke 16989/200829, Rousseau 1762/200830, de Tocqueville 1835/200631). Gerade weil die

27 Niccolò Machiavelli schreibt in einem Abschnitt »Der Volksfürst« aus Der Fürst, dass es gerade in

neu eingerichteten, durch die Bevölkerung legitimierten, Herrschaftsordnung zu Konflikten kom-

men kann. Denn: »Um zu dieser Herrschaft zu gelangen, ist nicht bloß Tüchtigkeit oder Glück er-

forderlich, sondern vielmehr eine erfolgreiche Schlauheit und ein Buhlen umdie Gunst des Volkes

oder der Großen. Da in jeder Stadt diese zwei gegensätzlichen Strebungen herrschen, so will das

Volk die Herrschaft und die Unterdrückung durch die Großen nicht dulden, während die Großen

das Volk zu beherrschen und zu unterdrücken trachten; und aus demWiderstreit dieser Strebun-

gen entsteht in den Städten entweder Alleinherrschaft oder Freiheit oder Anarchie« (Machiavelli

1990: 54). Letztere ist für ihn ein chaotischer Zustand der Nicht-Herrschaft, den es für ein geordne-

tes Gemeinwesen zu vermeiden gilt. »Freiheit« wird seiner Vorstellung nach durch eine Republik

mit sachlich-instrumenteller politischer Herrschaft in einer Mischverfassung gewährleistet.

28 Interessanterweise verwendet Thomas Hobbes den Begriff Anarchie gar nicht direkt für den »Zu-

stand des Krieges aller gegen alle« (Hobbes 1980: 151) im von ihm postulierten gewaltsamen Na-

turzustand. Vielmehr werde Anarchie verwendet, wenn Demokratie als Staatsform von ihren Geg-

ner*innen diskreditiert werden würde (Ebd.: 167). Gleichwohl geht Hobbes eindeutig von einem

negativen Freiheitsverständnis (Ebd.: 187ff.) und einem negativenMenschenbild aus (Ebd.: 153ff.).

Daher legitimiert in seiner Vertragstheorie die tendenziell totalitäre Staatsgewalt, um den sei-

ner Ansicht nach sonst drohenden Bürgerkrieg zu verhindern (Ebd.: 295). Die Unterwerfung unter

den bürgerlichen Staat geschähe Hobbes Ansicht nach »in dem Verlangen, sich selbst zu erhalten

und ein bequemeres Leben zu führen; odermit anderenWorten, aus dem elenden Zustande eines

Krieges aller gegen alle gerettet zu werden« (Ebd.: 151). Demnach verwendet Hobbes tatsächlich

das bürgerliche Verständnis von Anarchie.

Recht ähnlich gelagert ist auch die Staatsbegründung und das Anarchie-Verständnis von Jean Bo-

din (vgl. Bodin 2005: 73), in seinen Sechs Büchern über den Staat (1583), der allerdings auch explizit

für die Monarchie eintritt.

29 Einen logischen Drang zum Zusammenschluss in der bürgerlichen Gesellschaft, weil diese Frei-

heit und Eigentum der Einzelnen gewährleisten könne, sieht John Locke in seinen Zwei Abhand-

lungen über die Regierung (Locke 2008: 72f.). Als Anarchie gilt für Locke, ebenfalls die Abwesenheit

einer Regierungsform, wobei sich bei der Vakanz des souveränen Machtausübung zum Problem

ihrer Usurpation, sprich einer illegitimen, tyrannischen oder absolutistischen Herrschaft, führe.

Damit verliere die Obrigkeit ihrer Legitimität. So lange sie diese innehabe, sei aber kein prinzipi-

eller Widerstand gegen sie gerechtfertigt, nur, weil sich eine Gruppe ungerecht behandelt fühle

(Ebd.: 150ff.).

30 Auch Jean-Jacques Rousseau geht es um die Legitimierung von Staatsmacht und bürgerlicher Ge-

sellschaftsordnung, wobei er von einem durchweg positiven Menschenbild ausgeht, zu welchem

Bürger*innen in der Republik erst erzogen werden müssten. Daher gelte bei einer unklugen Ver-

änderung des Verhältnisses vonRegierung zur Souveränität: »Wennder Souverän regierenmöchte

oder die Obrigkeit Gesetze geben will oder die Untertanen den Gehorsam verweigern, so tritt Un-

ordnung an die Stelle von Regelmäßigkeit, Kraft und Wille handeln nicht mehr im Einklang, und

der in Auflösung begriffene Staat verfällt so in Despotismus oder Anarchie.Weil es schließlich nur

eine mittlere Proportionale für jedes Verhältnis gibt, ist in einem Staat auch nur eine gute Regie-

rung möglich« (Rousseau 2008: 63).

31 Alexis de Tocqueville sieht »Anarchie« als gesellschaftliche Unordnung bei einer schwindenden

Staatsmacht an, welche »mit einem Schlag in Staub zerfallen« (de Tocqueville 2006: 307) könn-

te, wenn, die Bürger*innen in demokratischen Gesellschaften nur auf ihre Privatinteressen schau-

en würden. Gleichwohl ist de Tocqueville davon »überzeugt, daß die Anarchie durchaus nicht die

größte Gefahr für die demokratischen Epochen ist, ich halte sie vielmehr für die geringste. Die

Gleichheit löst nämlich zwei Tendenzen aus: die eine führt die Menschen geradenwegs zur Frei-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Übertragung dieser Wortbedeutung in den Kontext der modernen Politikwissenschaft

ahistorisch wäre, ist sie auch bei gegenwärtigen Denker*innen zu problematisieren

(Rawls 1971/197932, Nozick 1974/200133, MacIntyre 1981/200734, vgl. Weiß 201935). Diese

Tatsache verweist darauf, dass Anarchie keineswegs das barbarische und chaotische

Außen sein kann, als welches sie bewusst oder unbewusst dargestellt wird. Vielmehr

handelt es sich bei ihr um das – immetaphorischen wie teilweise im praktischen Sinne

– Verdrängte, welches nicht wiederkehren könnte, wenn nicht doch insgeheim Zweifel

daran bestünden und immer wieder aufkämen, ob die Einrichtung von Herrschafts-

ordnungen grundsätzlich überhaupt eine überzeugende Idee war und ist. »Politikver-

drossenheit« ist in diesem Sinne immer auch Ausdruck dafür, dass größere Teile der

Bevölkerung nicht dem bestehenden politischen System zustimmen, weil sie nicht den

heit und kann sie auch plötzlich in die Anarchie treiben; die andere leitet sie auf längerem, ver-

schwiegenerem, aber sicheremWege in die Knechtschaft« (Ebd.).

32 EineWiederbelebung der Disziplin der politischen Theorie geschah mit der Veröffentlichung von

JohnRawlsA Theory of Justice. Dazu bezieht sich der Autor ebenfalls auf das Konstrukt eines »Natur-

zustandes«. Auch er nimmt den regellosen Zustand der Anarchie als Negativfolie zur Diskussion

darüber, durch welche Form von Staatlichkeit und Bürger*innen-Ethik am ehesten Gerechtigkeit

realisiert werden könne. Ziviler Ungehorsam sei unter gewissen Umständen zulässig, aber nicht

prinzipiell (Rawls 1979: 427). Seine Antwort darauf lautet: »Zwar muß jedermann selbst entschei-

den, ob die Umstände zivilen Ungehorsam rechtfertigen, doch das bedeutet nicht, daß er einfach

nach Gutdünken entscheiden könnte. Man darf sich nicht von seinen persönlichen Interessen oder

eng aufgefaßten politischen Bindungen leiten lassen. Ein autonom und verantwortlich handeln-

der Bürger muß auf die politischen Grundsätze sehen, die für die Interpretation der Verfassung

maßgebend sind« (Ebd: 427f.). Daraus leitet er ab: »Es droht keine Anarchie, solange die Gerech-

tigkeitsvorstellung der Bürger praktisch ausreichend übereinstimmen und die Bedingungen für

die Zuflucht zum zivilen Ungehorsam beachtet werden (Ebd.: 429).

33 Anknüpfend an John Locke, antwortet Robert Nozick auf Rawls mit einem rechts-libertärem Ge-

genentwurf. In seinembekannten vertragstheoretischenBuchAnarchy,State, andUtopia verwendet

er ebenfalls ein bürgerliches Verständnis im Sinne einer absoluten Freiheit von Individuen, aus wel-

cher notwendigerweise der Staat hervorgehe. Da er seiner Vorstellung von »individualistischer«

Anarchie – im Sinne des bürgerliches Freiheitsverständnisses – durchaus etwas abgewinnen kann,

tritt er umgekehrt für die libertär-kapitalistischeKonzeption einesMinimalstaates ein undwendet

sich gegen Sozialstaat und Egalitarismus (vgl. Nozick 2001).

34 Alasdair MacIntyre sieht in After Virtue ähnlich wie Hobbes das Ausleben ungezügelten Egoismus

als »Anarchie« an (MacIntyre 2007: 36). In Anknüpfung an Aristoteles will er »Anarchie« durch

freundschaftliche Beziehungen überwinden (Ebd.: 229), die notwendigerweise an die Staatsbür-

gerschaft geknüpft sind. Daher fordert er die Entwicklung einer neuen Tugendhaftigkeit.

35 Im Staatslexikon der Görres-Gesellschaft ist zu lesen: »Der Sache, jedoch nicht dem Namen nach

findet sich A. als Theorem innerhalb der politischen Vertragstheorien von Thomas Hobbes, John

Locke und Jean-Jacques Rousseau im 17. und 18. Jh. Die Vokabel vom ›Naturzustand‹ steht für ein

Gedankenexperiment, in demdas Leben einerMengemenschlicher Individuenohne Staat undoh-

ne politische Herrschaft fingiert wird. Zweck der Subtraktion des Staates ist es, am nur sich selbst

und seinesgleichen überlassenen Einzelmenschen anthropologische Prinzipien aufzuzeigen und

daraus die Notwendigkeit des Staates abzuleiten. […] Die Zielsetzung aller drei Theorien und ihrer

basalen A.-Hypothese ist es, die Notwendigkeit von Staatlichkeit und einer über den Individuen

stehendenHerrschaftsinstanz aufzuzeigen – eine Zielsetzung, welche dem späteren Anarchismus

[…] exklusiv entgegensteht, zugl. aber zeigt, dass A. mit Staatlichkeit in einen durchaus sinnvollen

Zusammenhang gebracht werden könnte« (Weiß 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 43

Eindruck haben, wirklich an ihm partizipieren zu können. Dies entspricht einem an-

archistischen Argument, ohne dass daraus der Umkehrschluss gezogen werden könne,

dass bspw. Nichtwählen in der Regel einer ausgeprägten politischen Überzeugung ent-

spräche (Rocker 1924c). Die Erfahrungen vielerMenschen in der Gegenwartsgesellschaft

besteht darin, dass ihr Wunsch nach Partizipation nicht beachtet wird; dass alternative

subkulturelle Räume politisch verunmöglicht werden; dass bestimmte Formen des

Engagements delegitimiert und kriminalisiert werden; dass das Denken außerhalb

von relativ starren Rahmen und das Leben außerhalb normierter Vorstellungen in-

fantilisiert, lächerlich gemacht oder dämonisiert wird. Die aus diesen frustrierenden

Folgeerscheinungen der bestehenden Gesellschaftsform resultierende »Politikverdros-

senheit« ist Ansatzpunkt für den Anarchismus, mit welchem gerade auf Verdrängtes,

Ausgeschlossenes, Anteilloses Bezug genommen wird.

Fig. 3: Gesellschaftliche Sphären und Bereiche als anti-politische Referenzpunkte

1.2.2 Zeitgenössische Beobachtungen zur Ambivalenz der Politik

Die historischen Erfahrungen der Anarchist*innen innerhalb der sozialistischen Bewe-

gungen, dieWahrnehmung und Interpretation des modernen Staates, die Begrenztheit

undUnzulänglichkeit der ausdifferenzierten politischen Sphäre zur emanzipatorischen

Überwindung von Herrschaft, als auch die Widersprüche historisch-spezifischer Herr-

schaftsformen, geben einige Anhaltspunkte dafür, warum Anarchist*innen Politik ge-

genüber mindestens skeptisch eingestellt sind. Ein Blick auf zeitgenössische anarchis-

tische Szenen und vom Anarchismus inspirierte soziale Bewegungen lässt dies schnell

deutlich werden. Ihre Praktiken, Stile, Organisationsformen und Rhetoriken spiegeln

zugleich eine ambivalente Bezugnahme auf Politik wider. Das Verhältnis zur Politik ist

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

bei den beteiligten Akteur*innen zwar unterschiedlich gelagert. Dennoch werde ich im

Folgenden argumentieren, dass sich der ambivalente Umgang mit Politik auch bei ex-

pliziten Anarchist*innen findet – wenngleich einige von ihnen diese Herausforderung

durch die Flucht inDogmatismus undRomantizismus scheuen.Umdies zu illustrieren,

werden nun einige archetypische Beispiele beschrieben:

1) Auf einer anarchistischenDemonstration gegenGefängnissewerdenderMindest-

lohn, Gewerkschaftsfreiheit und adäquate Gesundheitsversorgung für die Gefangenen

verlangt,während gleichzeitig Parolen undRedebeiträge zu vernehmen sind, inwelchen

die Abschaffung jeglicher Gefängnisse und der Gesellschaftsform, welche sie benötigt,

propagiert werden.36 Ersteres sind ambitionierte, jedoch klar reform-orientierte politi-

sche Forderungen.Diese müssen umso pragmatischer erscheinen, je stigmatisierter, aus-

geschlossener und entrechteter Gefangene sind, um überhaupt Wege zu ihrer Ermäch-

tigung undOrganisierung aufzutun. Letzteres beruht auf dem ethischenStandpunkt, dass

Strafen Menschen nicht bessert und die Produktion von Delinquenz ein Modus ist, um

staatlicheRepressionsapparate zu rechtfertigenund»gefährlicheKlassen« zukontrollie-

ren. Diese Sicht ist verbunden mit einem utopischen Fluchtpunkt, der darin besteht, dass

eine Gesellschaft ohne Gefängnisse prinzipiell verwirklicht werden kann und einen Be-

standteil des Horizontes für eine sozial-revolutionäre Bestrebungen bilden muss. Mit

Saul Newmanwerden beide augenfällige Gegenpole weiter unten als inhärent aufeinan-

der angewiesene Anti-Politik und Politik bestimmt.

2) Bei einem Vortrag zur Geschichte und den theoretischen Grundlagen des anar-

chistischen Syndikalismus wird in der anschließenden Diskussion die Frage aufgewor-

fen, ob sich die Basisgewerkschaften auch generell gegenWahlbeteiligung aussprechen

würden. In den Antworten werden verschiedene Positionen deutlich. Einige Mitglieder

lehnendieWahlbeteiligung aus prinzipiellenGründen ab,weil diese die demokratischen

Illusionen der Klassengesellschaft nähren würde. Andere hingegen meinen in der ge-

genwärtigen gesellschaftlichen Lage des kontinuierlichen Rechtsrucks wäre eine allge-

meine Absage an dieWahlbeteiligung ein fatales Zeichen, da es selbstverständlich einen

wahrnehmbaren Unterschied auch für die eigene Tätigkeit mache, welche Stärke die je-

weiligen Parteien haben und über welche Ressourcen diese dementsprechend verfügen

können. Die Gesprächspartner*innen zeigen sich jedoch darin einig, dass das Syndikat

selbst generell keine allgemein gültigen Empfehlungen für seine Mitglieder verabschie-

denwerde, da diese ihre Entscheidung selbst träfen.Die Aufgabe der Basisgewerkschaf-

ten sei es schlichtweg nicht, auf politischem Terrain zu agieren, sondern sich auf gewerk-

schaftliche Organisierung und Arbeitskämpfe zu konzentrieren.37

3)Während einerMassenaktion gegen die Braunkohleverstromung gelingt denAkti-

vist*innendieBesetzung einesBahngleises.Kamerateams fangendie Szene ein,Blocka-

deaktionen anweiteren Punkten gelingen, die Polizei ist inzwischenmit einerHundert-

schaft erschienen und kündigt die Räumung der Schienenbesetzung an. In der verblei-

36 Zwischen 2017 und 2022 führte ein Zusammenschluss anarchistischer und antiautoritärer Grup-

pen um den feministischen Kampftag am 08.03. eine Demonstration zur zentralen Frauen-Justiz-

vollzugsanstalt in Chemnitz durch.

37 Diskussion in Anschluss an einen Online-Vortrag zu »Grundlagen des anarchistischen Syndikalis-

mus« am 23.02.2021 bei der Freien Arbeiter*innen-Union Leipzig.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 45

benden Zeit diskutieren die zahlreich versammelten Aktivist*innen, ob sie sich zurück-

ziehen oderweiter Stand halten und gegebenenfalls Gewalt oder Verhaftungen riskieren

sollen. Ein überwiegender Teil von ihnen ist der Ansicht, dass das Ziel erreicht wurde,

weil mit der erfolgreichen Blockade ein sichtbares Zeichen gesetzt worden sei. Dagegen

tritt eine kleinere Zahl dafür ein, die Blockade aufrecht zu erhalten. Sie argumentieren,

daesZeit brauche,bisdiePolizei dieBesetzer*innengeräumthätte,könntendie anderen

Blockaden ebenfalls länger Stand halten. Im besten Fall müsste die Kapazität des Kraft-

werkes enorm gedrosselt oder dieses sogar ganz heruntergefahren werden, was einen

enormenfinanziellen Schaden verursachenwürde.38 In den beiden Positionen zeigt sich

nur oberflächlich ein unterschiedlicher Grad an Radikalität. Tatsächlich steht der poli-

tische Modus des zivilen Ungehorsams in einem Spannungsfeld mit dem anarchistischen

Modus der direkten Aktion.

4) Um gegen ein Gipfeltreffenmächtiger Regierungsvertreter*innen zu protestieren

wird,wie es eingespieltePraxis ist,ein selbstorganisiertesProtestcampnaheeinerKlein-

stadt errichtet.Die ländliche Struktur derGegendunddiverse interneUnstimmigkeiten

innerhalb der Strömungen in den linken Bewegungen hatten zur Folge, dass trotz der

Bedeutung des Ereignisses weniger als 1000 Personen das Camp besuchten, während

17.000 Polizist*innen mobilisiert wurden, um das Regierungstreffen abzusichern. Die

verschiedenen Gruppen des Camps kommunizieren fortlaufend dezentral und koordi-

nieren ihre Aktivitätenmittags und abends auf gemeinsamenGroßplena,wo zudemalle

relevanten Informationen geteilt und Anliegen vorgetragenwerden können. In Randge-

sprächen zur Diskussion wird dabei Verärgerung geäußert. Den als »Hippies« bezeich-

neten Personen, die sich vornehmlich um die Küche und die Infrastruktur des Camps

kümmern, wird unterstellt, »unpolitisch« zu sein, weil sie sich kaum um die geplanten

Aktionen kümmern würden. Diese äußern wiederumKritik daran, dass die »Kommies«

nichts zur aufgebauten Infrastruktur beitragen, weil sie sich ausschließlich auf Politik

konzentrieren würden. Am Morgen der geplanten großen Demonstration stellen sich

die verschiedenenGruppensehr traditionell auf:DieKommunist*innen formiereneinen

roten und die Anarchist*innen einen schwarzen Block,während viele der »Alternativen«

imCampbleiben.BeimAnblick diesermerkwürdig feierlichenZeremonie äußert ein or-

ganisierterAnarchistmitVerweis auf den rotenunddenbuntenHaufen,hinsichtlichdes

schwarzen: »Wir befinden uns dazwischen«.39 Auch damit wird ein Spannungsverhält-

nis zwischen den Politikverständnissen der verschiedenen Lager deutlich, welches sich

auftut, weil das Politikmachen insgesamt in Frage gestellt wird.

38 Nach einem ersten Klimacamp 2011 führte das Aktionsbündnis »Ende Gelände« im Rheinischen

Braunkohlerevier zwischen 2015 und 2021 Aktionen angekündigten zivilen Ungehorsams durch,

mit den Zielen, politischen Druck für einen Ausstieg aus der Kohleverstromung zu erzeugen und

die Infrastruktur von Kohleförderung, -transport und -verbrennung zu blockieren. Die weitgehend

koordinierten und abgestimmten Blockadeaktionen werden von verschiedenen Gruppen getra-

gen, welche auch autonom Entscheidungen treffen. Die hier beschriebenen Handlungsmodi von

»zivilem Ungehorsam« und »direkter Aktion« sind im Beispiel nur holzschnittartig »Linken« und

»Anarchist*innen« zugeordnet, aber immer wieder als Kontroverse zwischen diesen zu beobach-

ten.

39 Eindruck von den Protesten gegen den G7-Gipfel in Elmau bei Gamisch-Patenkirchen zwischen 4.

und 8. Juni 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

5) Gegen ein anderesGipfeltreffenwird in einerGroßstadt ein vielfältiger Protestmit

Camps, zahlreichen Demonstrationen, Gegenveranstaltungen, Kleingruppenaktionen,

Theaterperformances etc. organisiert. Dieser zieht bis zu 80.000 Personen aus fast allen

Strömungen linker und linksradikaler Bewegungen an. Im Laufe mehrerer Tage spitzt

sich die Stimmung – insbesondere aufgrund vorheriger brutaler Angriffe der Polizei auf

Protestierende – zu. Es kommt zu Ausschreitungen in einem Szene-Viertel, die medi-

al derart ausgeschlachtet werden, dass sie sowohl die Berichte über die vorherige Poli-

zeigewalt, als auch die Inhalte der Protestierenden überschatten. Sprecher*innen des

Protestbündnisses sehen sich gezwungen, sich zu den Vorkommnissen zu äußern, wo-

bei sie getreu dem Prinzip der »Vielfalt der Taktiken« nicht in die Falle tappen, sich von

»jeglicher Gewalt« oder konkreten Personen oder Gruppen zu distanzieren. Schließlich

bestehen unter Aktiven zahlreiche Erfahrungen damit, dass die vermeintliche »Frage«

der Gewalt gezielt genutzt wird, um Proteste zu spalten und generell zu delegitimieren

–weswegen sich das Bündnis derNGOs bereits in vorauseilendemGehorsam imVorfeld

des Gipfeltreffens von den Protestierenden distanziert hatte. Unter diesen selbst ent-

brennt dennoch die Diskussion über die Sinnhaftigkeit der Ausschreitungen. Mitglie-

der einer linksradikalen Gruppe behaupten, die Ausschreitungen würden die politischen

Ziele des Protestes diskreditieren und seien daher abzulehnen, auch wenn die Eskalati-

on maßgeblich von der Polizei ausgegangen sei. Die Geschehnisse dienten für die poli-

tische Debatte über eine angeblich noch nie so ausgeprägte »linke Gewalt«, mit der linke

Bewegungen insgesamt ausgegrenzt und kriminalisiert würden. Selbstverständlich di-

stanziere man sich nicht allgemein von Militanz, wenn diese wirklich strategisch einge-

setzt werde. Anarchist*innen argumentieren dagegen.Geradeweil die Ausschreitungen

für diesen Zweck von den in der Situation verantwortlichen Politiker*innen gewollt und

geduldet wurden, bringe es nichts, sich auf deren Ebene zu begeben. Vielmehr gälte es

das selbstbestimmte Handeln zu betonen, unabhängig davon, ob dies in der Mehrheits-

gesellschaft oder für die staatliche Seite als legitim oder illegitim gälte oder politische

Erfolge verspräche. Im Einzelnen würden sie viele Aktionen durchaus für diskussions-

würdig halten.Über ihrenWert insgesamt zu urteilen, stünde ihnen aber nicht zu, da al-

le Gruppen ihre eigenenWege und Ausdrucksformen für den Protest finden sollten und

aufständischeSituationenüberdies auch einenbefreiendenCharakter habenkönnten.40

Neben den ausgeführten Beispielen lassen sich zahlreiche weitere finden, bei denen

in anarchistisch inspirierten Kontexten ein grundlegendes Unbehagen mit Politik ver-

mutet werden kann: Analog zur Demonstration gegen das Frauengefängnis kann radi-

kal-feministischer Protest gesehen werden, in welchem die politische Forderung nach

der Abschaffung des §218 StGB (Kriminalisierung von Schwangerschaftsabbruch) mit

der ethisch-utopischen Kritik am patriarchalen Staat, den es zu überwinden gilt, ver-

bunden wird (»Ehe, Küche, Vaterland – unsre AntwortWiderstand!«).41

40 Nachempfunden nach den Protesten gegen den G20-Gipfel in Hamburg zwischen 1. und 9. Juli

2017.

41 Seit 2010 organisiert der christlich-fundamentalistische Verein Lebensrecht Sachen e.V. im Mai

oder Juni einen »Schweigemarsch für das Leben« in Annaberg-Buchholz. Ab 2014 veranstaltete

das feministische Bündnis »Schweigemarsch stoppen« einen Gegenprotest unter demMotto »Le-

ben schützen: Abtreibung legalisieren!« mit umfassenden inhaltlichen Beiträgen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 47

Bei Satireparteien lässt sich die Paradoxie der (Anti-)Politik deutlich veranschauli-

chen. So wird sich in ihrer Rhetorik auf eindeutig politische Ereignisse und Personen

bezogen und werden hypothetisch realisierbare politische Forderungen aufgestellt, die

aber stets an die Grenzen des politisch Realisierbaren stoßen – um sie damit satirisch

offenzulegen und zu kritisieren.42

Darüber hinaus besteht ein typischer Konflikt in selbstorganisierten linken Grup-

pen zwischen politischenBestrebungen einerseits, die von (oft »mackerigen«) »Polit-Ka-

dern« definiert und gefordert werden, und den Wünschen nach einer Auseinanderset-

zung mit eigenen verinnerlichten Machtstrukturen, gesellschaftlicher Positionierung,

den sozialen Aspekten der Gruppe usw. anderseits.43

Schließlich wird Politik in der Regel auch irritiert, wenn künstlerische Aspekte in sie

eingeführtwerden,Kunst aber nicht rein instrumentell der Politik dienen soll.Dieswird

bspw. bei »Nachttanzdemos« oder Demo-Raves deutlich.44

Aus einer ersten Darstellung der Erfahrungen von anarchistischen Akteur*innen in

spezifischen historisch-gesellschaftlichen Kontexten und einer intuitiven Annäherung

anhand von zeitgenössischen Beispielen aus emanzipatorischen sozialen Bewegungen

unter Beteiligung der anarchistischen Szene, lässt sich eine Ambivalenz in Hinblick auf

Politik feststellen, welche freilichmit einem tieferen Verständnis und einer begrifflichen

Bestimmung von »Politik« näher zu beleuchten ist. Dass unter Anarchist*innen selbst

darüber keine einheitlichen Ansichten bestehen, erschwert das Fragen nach einem an-

archistischen Politikbegriff zusätzlich (→ 2.3.3). Vorab kann erwähnt werden, dass das hier

methodisch vorausgesetzte Politikverständnis bzw. der damit verbundene analytische

Ansatz als eng und (ultra-)realistisch, gouvernemental, negativ-normativ, konfliktorientiert und

historisierend benannt werden kann (→ 2.4.1). Gerade vehemente Betonungen aus einem

Teil des anarchistischen Lagers, sich »der« Politik zu verweigern, lassen darauf schlie-

ßen, dass Anarchist*innen nicht wirklich von dieser loskommen, sondern ihr auf unan-

genehme Weise verhaftet zu bleiben scheinen. Allgemein kann an dieser Stelle bereits

postuliert werden, dass der Anarchismus nicht als unpolitisch oder apolitisch zu verstehen

ist, sondern anti-politische Tendenzen aufweist.45

42 DIE PARTEI, die bei der Kommunalwahl in Leipzig 2019 ihr Ergebnis verdreifachen konnte. Mit

3,8 % der Stimmen konnte sie 2 Abgeordnete in den Stadtrat entsenden und bildete eine Frak-

tion mit der Linkspartei, welche damit knapp die stärkste Fraktion bildete. Dadurch erwuchsen

der Satirepartei realpolitische Probleme, vor welche sie vorher nicht gestellt war. DIE PARTEI ist

nicht im eigentlichen Sinne als anarchistisch zu bezeichnen, weist aber zahlreiche anarchistische

Elemente auf.

43 Auch dieses Beispiel könnte weiter ausgeführt werden und habe ich selbst beobachtet, mich aber

aus Gründen des Respekts dagegen entschieden es näher zu benennen. Wichtig ist, dass es sich

um einen typischen und wiederkehrenden Konflikt handelt.

44 Die kann bspw. anhand des Party-Protests »AfD wegbassen«, der am 27.05.2018 vom Zusammen-

schluss Reclaim Club Culture organisiert wurde, dargestellt und diskutiert werden.

45 Da die Wortverwendung sich nur graduell unterscheidet, sind verständlicherweise die Kontexte

der jeweils geäußerten Position zu beachten. So schreibt bspw. Lucy Parsons um 1907, sie habe sich

aufgrund des Herrschaftsanspruchs in allen politischen Parteien und der Funktionsweise reprä-

sentativer Politik an sich, von einer »politischen Sozialistin« zu einer »unpolitischen Phase des So-

zialismus« (»non-political phase«), demAnarchismus, zugewandt. ImZusammenhang ihres Textes

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

1.2.3 Ebenen, Fragestellungen und Thesen der Arbeit

Nach der bisherigen allgemeinen und intuitiven Annäherung an dasThema, formuliere

ich nun die Fragestellungen. Diese lassen sich auf drei Ebenen verorten. Vorab sei er-

wähnt, dass diese Arbeit sich zumGroßteil auf der zweiten Ebene bewegen wird.

Auf der politisch-praktischen Ebene bildet die eingangs aufgeworfene Frage den Hin-

tergrund, wie in einem zeitgenössischen, pluralen, emanzipatorischen und sozial-re-

volutionären (anti-)politischen Projekt unter den gegenwärtigen gesellschaftlich-politi-

schen Bedingungen gemeinsame ethische, organisatorische, ideologische theoretische

Grundlagen ausgehandelt und vereinbart werden können, ohne die Autonomie der ver-

schiedenen Akteur*innen in ihm zu verletzen, sie avantgardistisch anzuführen oder auf

die Logik staatlicher Politik hin auszurichten.

Ein Vorbild bzw. eine Inspirationsquelle dafür findet sich bspw. in den »Hallmarks«

des Peoples Global Action Network, wie sie 2001 auf einer Konferenz in Cochabamba

von Protagonist*innen der globalisierungskritischen Bewegung beschlossen wurden.46

Ein weiteres Beispiel findet sich im Konzept der »diversity of tactics«, das bereits in

der US-amerikanischen Bürgerrechtsbewegung praktiziert und im Zuge des Protestes

gegen das Gipfeltreffen zur Verhandlung der »Free Trade Area of the Americas« in

Quebec 2001 so benannt wurde (Conway 2003). Auch der Ansatz des Anarchismus ohne

Adjektive, wie er von Fernando Tarrida del Mármol (1890), Voltarine de Cleyre (1914),

Max Nettlau (1925: 230) und Theodor Plievier (vgl. Haug 2020: 16ff.) in Hinblick auf den

Streit zwischen »individualistischen«, »kollektivistischen« und »kommunistischen«

Wirtschaftsformen entwickelt wurde, spielt hierbei eine Rolle. Darüber hinaus bildet

die Position der anarchistischen Synthese von Sébastien Faure (1928), Max Nettlau (1929)

undVolin (1947/1983),wie sie in Bezug auf die ideologische und organisatorische Ausein-

andersetzung mit den Plattformist*innen (Gruppe russischer Anarchisten im Ausland

1926) vertreten wurde, einen politisch-praktischen Hintergrund dieser Arbeit. Mit

dieser Herangehensweise sollten die unerbittlichen Grabenkämpfe der verschiedenen

anarchistischen Strömungen zu gegenseitiger Akzeptanz bewegt und zu gemeinsam

ausgehandelten Zielsetzungen vermittelt werden. Diese stritten sich ursprünglich v.a.

anhand unterschiedlicher ökonomischer Konzeptionen, dem Spannungsfeld zwischen

Individualismus und Kommunismus, verschiedenen Organisationsansätzen und der

wird ersichtlich, dass sie damit die (Anti-)Politikmeint, welche hier theoretisiert wird (vgl. Parsons

2021).

46 Die vereinbarten Grundsätze des Peoples Global Action Network lauteten:

»1. A very clear rejection of capitalism, imperialism and feudalism; all trade agreements, institu-

tions and governments that promote destructive globalisation; 2.We reject all forms and systems

of domination and discrimination including, but not limited to, patriarchy, racism and religious

fundamentalism of all creeds. We embrace the full dignity of all human beings. 3. A confronta-

tional attitude, since we do not think that lobbying can have a major impact in such biased and

undemocratic organisations, in which transnational capital is the only real policy-maker; 4. A call

to direct action and civil disobedience, support for social movements’ struggles, advocating forms

of resistance which maximize respect for life and oppressed peoples’ rights, as well as the con-

struction of local alternatives to global capitalism; 5. An organisational philosophy based on de-

centralisation and autonomy« (vgl. Hallmarks des PGA 2001).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 49

Frage danach, wie soziale Kämpfe zu führen seien. Schließlich kann als Charakteristi-

kum von Gesellschaftsformen, die anarchistischen Vorstellungen nahekommen, gelten,

dass diese als dezentral und pluralistisch zu kennzeichnen sind. Diese Pluralität ist al-

lerdings von jener eines liberalenMultikulturalismus abzugrenzen (Day 2005: 14, 48, 68,

76–88,vgl.Bauman2009: 109–133),da sie demAnspruchnachaufder Selbstorganisation

unterschiedlicher autonomerGemeinschaften beruht,welchemiteinander in vielfachen

föderativen Austauschbeziehungen stehen und für ihre soziale Integration nicht auf die

Konstruktion von Anderen angewiesen sind (vgl. Glissant 2020). Da diese Konzeption

in vom Anarchismus beeinflussten emanzipatorischen sozialen Bewegungen als auch

in verschiedenen gesellschaftlichen Netzwerken und Gemeinschaften teilweise konkret

umgesetzt wird, handelt es sich um eine eminente Frage der (anti-)politischen Praxis.

Mit der politisch-praktischen Motivation im Hintergrund bewegt sich diese Arbeit

vorrangig auf dem Gebiet der politischen Theorie und Ideengeschichte. In dieser Dis-

sertation frage ich auf der politisch-theoretischen Ebene danach, wie das Politikverständnis

im Anarchismus beschrieben werden kann. Ich untersuche, welche Aussagen über Po-

litik von verschiedenen anarchistischen Denker*innen getroffen wurden. Daraus kann

abgeleitet werden, ob es anarchistische Politik gibt oder nicht, wenn ja, welche Kriterien

siemindestens aufweisenmüsste,undwennnein,wie anarchistischeHandlungsformen

sonst sinnvollerweise zu bezeichnen sind.

Erste Annäherungen zeigen, dass insbesondere in Quellentexten aus dem anarchis-

tischen Individualismus Politik vor dem Hintergrund einer Sehnsucht nach einem au-

thentischen und selbstbestimmten Leben kritisiert und verworfen wird. Ebenso distanzieren

sich anarchistische Syndikalist*innen vonPolitikmit demVerweis auf einPrimatderÖko-

nomie und demHandlungsmodus der direkten Aktion. Auch in der Befürwortung von Par-

allelstrukturen im anarchistischen Mutualismus und Kollektivismus47 kann eine Abwen-

dung von Politik im herkömmlichen Sinne gesehen werden, ebenso wie im anarchisti-

schen Kommunitarismus der Schwerpunkt auf Kommunen und Alternativbewegungen ge-

legtwird,die sich selbst undabseits vonPolitik organisieren sollen.Amehesten scheinen

sich kommunistische Anarchist*innen politisch zu organisieren und zu verstehen.Doch

tun sie dies in Abgrenzung zum Politikverständnis, wie es im Alltagsbewusstsein, in an-

deren sozialistischen und liberalen Strömungen verankert und stark von staatlichen Lo-

gikengeprägt ist.Dahingehend ist auchderkonkret-utopischeFluchtpunkt einerFödera-

tion dezentraler autonomer Kommunen von »direkter Demokratie«, »radikaler Demokratie«

und verwandten politischen Konzepten zu unterscheiden.

Drittens umkreisen meine Untersuchungen und Darstellungen in dieser Arbeit ei-

ne politisch-philosophische Ebene.48 Wenn es stimmt, dass im Anarchismus ein grundle-

47 Im Folgenden werden die Strömungen von Mutualismus und Kollektivismus unter Ersterem zu-

sammengefasst. In Abgrenzung zum daraus hervorgehenden kommunistischen Anarchismus ste-

hen sie sich in ihren ökonomischenKonzeptionen so nahe, dass eineVereinfachung vorgenommen

werden kann. Weiterhin geschieht diese um Verwirrung hinsichtlich der Verwendung von Kollek-

tivismus zum Individualismus im 4. Kapitel zu vermeiden, die dort weniger als Kontroverse um

ökonomische, sondern über inhaltlich-ideologische Positionen angesehen wird.

48 »Politische Theorie« und »PolitischePhilosophie«werden landläufig inderRegel synonymverwen-

det und es ist von den Vorlieben der jeweiligen Autor*innen und ihrer Annäherung an das Feld

aus den Disziplinen der allgemeinen Philosophie, Politikwissenschaften oder Sozialwissenschaf-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

gendes Unbehagen mit Politik besteht und diese von Anarchist*innen skeptisch beäugt,

aber zugleich fortwährend auf sie kritisch Bezug genommen wird, so kann das Politik-

verständnis im Anarchismus als paradox bezeichnet werden. Daraus ergibt sich die Fra-

ge, ob anarchistisches Denken grundsätzlich als paradox beschrieben werden kann,wel-

che Gründe sich dafür anführen lassen und welche Implikationen dies mit sich bringen

würde.

Bei einiger Kenntnis des Anarchismus lassen sich mehrere Beispiele für Paradoxien

anführen, die keine Auflösung erfahren und sich – folgt man der hier entfalteten Argu-

mentation– trotz aller praktischen und denkerischenVersuche aus theoretischenGrün-

den auch nicht auflösen lassen. So lauten einige Grundfragen im Anarchismus:

• Wie können parallel zu einer durch Herrschaft geformten, integrierten, regulierten

und regierten Gesellschaft solidarische, egalitäre und libertäre soziale Beziehungen

und Institutionen präfigurativ aufgebaut werden?

• Wie können sich emanzipatorische soziale BewegungenMacht aneignen, ohne For-

men von Hierarchie und Herrschaft zu reproduzieren oder neu hervorzubringen?

• Wie kann Gesellschaftstransformation als soziale Revolution auf die Gesamtgesell-

schaft abzielen und zugleich im sogenannten »Hier und Jetzt« konkret werden?

• Wie können gewählte Mittel und angestrebte Ziele in ein adäquates Verhältnis ge-

bracht werden und wie ist die Wechselwirkung von Negation und Konstruktion zu

begreifen?

• Inwiefern können gesellschaftliche Institutionen der bestehenden Gesellschafts-

form (Schulen, Fabriken, Kleinfamilien etc.) bei deren Reorganisation nach anarchis-

tischen Vorstellungen umfunktioniert werden oder nicht?

• Wie werden im anarchistischen Begriff von sozialer Freiheit individuelle und gesell-

schaftliche Bestrebungen konkret zu einer ethischen Synthese gebracht?

• In welchem Verhältnis stehen Anarchismus als – zumeist gebrochene, prozesshafte

undunzulängliche–Verwirklichung einer erstrebenswerten libertär-sozialistischen

Gesellschaftsordnung und Anarchie als generellerModus der Transgression,mit wel-

chem jegliche gesellschaftliche Ordnung ethisch und utopisch überschritten und in

Bewegung gebracht wird?

ten abhängig, ob der eine oder der andere Begriff bevorzugt wird. Die Unterscheidung zwischen

politisch-theoretischer und politisch-philosophischer Ebene wird in dieser Dissertation daher eigen-

mächtig vorgenommen. Mit ihr soll verdeutlicht werden, dass das Abstraktionsniveau der Letz-

teren höher ist, etwa indem bestimmte Denkformen selbst thematisiert werden, während in der

politischenTheorie eine konkretere undauchaufVeränderungenabzielendeBetrachtunggeschieht.

Selbstredend gehen beide Ebenen ineinander über und werden hier lediglich archetypisch in Nu-

ancen unterschieden.

Politische Philosophie beschäftigt sich demnach eher mit Fragen wie: »Was sind Gerechtigkeit, Frie-

den, Freiheit, Gleichheit etc.?« oder eben: »Gibt es eine grundlegende Denkform im Anarchis-

mus?«. In der politischen Theorie liegt der Schwerpunkt eher darauf zu untersuchen: »Woraus speist

sich die anarchistische Konzeption von sozialer Freiheit undwowird sie erfahren und umgesetzt?«;

»Welches Klassenverständnis besteht im Anarchismus?«, »Welche Entwürfe für Föderationen de-

zentraler, autonomer Kommunen bestehen im Anarchismus und in welcher Hinsicht unterschei-

den sie sich?« usw.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 51

Dass es zu diesen komplizierten Problematiken zahlreiche divergierende anarchistische

Positionen gibt, mit diesen gleichwohl kein Konsens festgeschrieben werden kann, ist

kein Zufall, sondern verweist offenbar auf Merkmale des Anarchismus. Sich diesen

mit der politischen Philosophie anzunähern, ermöglicht grundlegende Einsichten in

den Anarchismus als spezifische politische Theorie, soziale Bewegung und ethische

Lebensform (→ Fig. 17).

Aus demUmriss der Fragestellungen ergeben sich folgendeThesen:

I) Der Anarchismus beinhaltet das Potenzial, verschiedene (anti-)politische Strö-

mungen und soziale Gruppen in ein gemeinsames emanzipatorisches und sozial-

revolutionäres Projekt einzubinden, um die gegenwärtig bestehenden Herrschafts-

ordnungen zu konfrontieren und im selben Zuge gesellschaftliche Alternativen zu ihr

aufzubauen.

In diesem Projekt wirken Anarchist*innen nicht als avantgardistisch Anführende, son-

dern zugleich in einer vermittelnden als auch in einer radikalisierenden Funktion.

II) Die anarchistische Bezugnahme auf Politik ist hochgradig ambivalent. Daher

schwankt der Anarchismus zwischen der Notwendigkeit radikale Politik zu betreiben

und plausibel begründeten anti-politischen Tendenzen. In diesem Spannungsfeld wird

etwas anderes verwirklicht und anders gehandelt, als es durch Politik möglich wäre.

Der anarchistische Politikbegriff ist somit als grundlegend paradox zu charakterisie-

ren. Aus ihm kann eine Politik der Autonomie abgeleitet werden, deren Inhalt anhand von

Praxisbeispielen zu rekonstruieren ist.

III) Der paradoxe anarchistische Politikbegriff kann als Ergebnis und Ausdruck eines

anarchistischen Denkens in Paradoxien und Spannungsfeldern beschrieben werden.

Dies lässt sichmit einempostanarchistischen Ansatz überzeugend nachweisen.

Das Charakteristikum des pluralen Anarchismus besteht nicht darin, dass er selbst

widersprüchlich ist, sondern dass mit ihm auf eine spezifischeWeise mit gesellschaftli-

chenWidersprüchen umgegangen wird.

Wie bereits erwähnt, liegt der Schwerpunkt dieser Arbeit in der Überprüfung der

zweiten These. Beide anderen sind für die Betrachtung mitzudenken und werden

gelegentlich wieder aufgegriffen.

Sinn ergibt der Argumentationsgang nur, wenn sich auf die anarchistische Grund-

annahme eingelassen wird, dass die dominierendenHerrschaftsverhältnisse parallel zu

den erstrebenswerten freiheitlichen, gleichen, solidarischen gesellschaftlichen Verhält-

nissenbestehen.Dieswird folgendenSchema (→ Fig. 4) verdeutlicht.DieHerrschaftsver-

hältnisse Staat, Kapitalismus, Patriarchat,weißeVorherrschaft und Naturbeherrschung

sind intersektional verschränkt, bedingen und stützen sich gegenseitig und können da-

her nurmiteinander abgebautwerden.Es bestehen auchweitereHerrschaftsformenwie

Ableism, Ageism oder Speziesismus, die mit den genannten verknüpft sind. Ihnen wer-

den die (bereits vorhandenen) alternativen Verhältnisse gegenübergestellt, welche ge-

stärkt, weiterentwickelt und ausgedehnt werden sollen. Tatsächlich sind die Grenzen

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

zwischen »Herrschaft« und »Freiheit« in der Regel fließend – und gerade daher Diskus-

sionsthema unter Anarchist*innen.

Fig. 4: Antagonistische gesellschaftliche Verhältnisse: in-gegen-jenseits von Herrschaftsverhält-

nissen

1.2.4 Grundlegende postanarchistische Denkfigur

Eine der Inspirationsquellen für diese Dissertationsschrift ist Saul Newmans BuchThe

Politics of Postanarchism (2010). In der anarchistischen Szene selbst als akademisch ab-

gehoben geschmäht, für seine als willkürlich erachtete Konstruktion des Postanarchis-

mus und für seine individual-anarchistischen Schlussfolgerungen kritisiert, gelingt es

Newman eine grundlegende Eigenwilligkeit im Anarchismus zu theoretisieren. Diese

besteht darin, dass sich anarchistische Ansätze in einem unauflöslichen Spannungsfeld

zwischen Politik und Anti-Politik befinden. Unter Anti-Politik versteht er v.a. die Berei-

che49 der Ethik (Ebd.: 54–57) undUtopie (Ebd.: 66ff.), welche im Anarchismus zweifellos

stark ausgeprägt sind. Obwohl es nach Newman im Anarchismus um die Realisierung

einer spezifischen Ethik und Utopie geht, die das Andere oder Verdrängte der Politik

darstellen, können diese paradoxerweise nur durch politisches Handeln realisiert wer-

den. Daraus geht eine Politik der Autonomie hervor (Ebd.: 98ff.), ein anarchistisches Stre-

49 Newman schreibt selbst von anti-politischen ethischen und utopischen »Momenten« – eine Be-

zeichnung, die sinnvoll erscheint, insbesondere, wenn sie als (zeitliche) Situationen gedacht wer-

den, in welchen Politik irritiert wird. Hier habe ich mich für die Bezeichnung von »Bereichen« ent-

scheiden, weil dies näher am Begriff der gesellschaftlichen Sphären ist, welche als anti-politische

Referenzpunkte eingeführt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 53

ben nach Autonomie, im Sinne eines selbstbestimmten Handelns entgegen (im weiten

Sinne) staatliche Politik (Ebd.: 3–11). Diese theoretische Figur erachte ich als grundsätz-

lich plausibel und geeignet, um anarchistisches Denken und Handeln zu beschreiben

(→ 2.4.4). Des Weiteren nehme ich bereits hier eine Ergänzung vor: Analog zu den anti-

politischen Bereichen von Ethik undUtopiekönnen komplementär Strategie und Program-

matik50 als Aspekte von Politik ergänzt werden (→ Fig. 6). Damit wird im Folgenden er-

sichtlicher, warum in anarchistischen Denkfiguren und Praktiken von einer inhärenten

Spannung ausgegangen wird.

Da der Anarchismus kein theoretisches oder philosophisches Konstrukt, sondern

vielmehr eine historisch-spezifische Konstellation in emanzipatorischen sozialen Be-

wegungen mit empirisch vorfindlichen Ausprägungen ist, können – entgegen Newman

– der Inhalt und die Form dieser Politik der Autonomie und anarchistische Strategien

nach Autonomie zu streben, näher bestimmt werden. Autonomie verweist in diesem

Zusammenhang auf eine Distanzgewinnung zu sozialen Logiken, Praktiken und In-

stitutionen von Herrschaftsverhältnissen im Allgemeinen und staatlicher Politik im

Besonderen, wie zugleich auf deren (oft experimentelle, gebrochene und widersprüch-

liche) Ersetzung durch alternative soziale Logiken, Praktiken und Institutionen mittels

präfigurativer Handlungsformen, welche anarchistischen Vorstellungen entsprechen.51

IndieserArbeitwird fernerdiepostanarchistische Intentiongeteilt, essentialistische

Annahmen (z.B. Freiheit sei per se der Gegenpol zuHerrschaft), ontologische Behauptun-

gen (z.B. mit dem Anarchismus werde abstrakt Gerechtigkeit verwirklicht), anthropolo-

gische Setzungen (z.B. prinzipiell würden Menschen nach Freiheit und Selbstbestim-

mung streben), naturalisierte Konzeptionen (z.B. die organische Gesellschaft befände sich

im Gegensatz zum Staat) als auch teleologische Vorstellungen (z.B. in der Geschichte

verwirkliche sich zwangsläufig als sozialer Fortschritt), zurückzuweisen (→ 2.4.3). Gleich-

wohl sind anarchistische soziale Gruppen, Identitäten, Stile, Praktiken undHandlungs-

50 Erwähnung finden muss in diesem Zusammenhang allerdings, dass gerade eine anarchistische

Programmatik in der anarchistischen Bewegung vehement abgelehnt wurde. Auch strategische

Debatten werden in anarchistischen Szenen häufig nicht lediglich umgangen, sondern regelrecht

zurückgewiesen. Ihren Raum nehmen oftmals wiederum dogmatische und romantische Vorstel-

lungen ein. Bei der Verwendung der Begriffe Strategie und Programm ist festzuhalten, dass damit

an dieser Stelle keine politischen Programme und Strategien in dem Sinne gemeint sind, wie sie

etwa von politischen Parteien verabschiedet werden. Auch der Modus, in dem sie in anarchisti-

schen Zusammenhängen zu Stande kommen, entspricht nicht den Prozedurenwie jenen von poli-

tischen Parteien. Die Abwehr gegenüber programmatischemund strategischemDenkenundHan-

deln entspringt dem anarchistischen Unbehagen mit Politik generell, mit welchem gleichwohl

immer wieder Bezug auf diese genommen oder sogar politisch gehandelt wird. Daher erschei-

nen Strategie und Programmatik hier als geeignete Begriffe, um anti-politischer Ethik und Utopie

gegenübergestellt werden zu können.

51 Das Heraustreten aus Herrschaftsstrukturen und dem Aufbau anderer Strukturen und Beziehungen

ist in einer Doppelbewegung und ineinander verschränkt zu denken. Allgemein kann diese Denk-

figur auf verschiedenste Bereiche angewandt werden. In geographischer Hinsicht macht Bakunin

dies am Beispiel des von Russland unterworfenen Polen deutlich und gibt, dass »die freie Födera-

tion der Regionen und Völker […] durch die Zerstörung des [russischen] Reichs zu verwirklichen ist.

[…] [Damit beinhalte] das Recht auf Föderation selbstverständlich auch das Recht auf Sezession«

(Bakunin 1867/2018: 18).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

formen nachweisbare soziale Tatbestände, die nicht abstrakt begrifflich bestimmt, aber

durch Beobachtung beschriebenwerden können.AuchwennWahrheiten (in allen sozia-

len Belangen) nicht philosophisch gesetzt werden können, sondern als diskursiv erzeugt

geltenmüssen,existierendiese in einemspezifisch-historischengesellschaftlichenKon-

text und sind im Leben von Menschen als kulturell-geschichtlichen, sozialen und ver-

nunftbegabtenWesenwirkmächtig. In diesemSinne dient derPostanarchismus alsMetho-

de zur Infragestellung und Erneuerung anarchistischen Denkens, nicht jedoch zur Hinterfragung

oderVerwerfungderPrämissenundPrinzipien, die denAnarchismus offensichtlichkennzeichnen–

welcheman freilich zu bestimmtenGraden teilen kann oder nicht (Newman 2019: 293f.).

1.3 Den verworrenen Weg ermessen

1.3.1 Einschränkung und Rahmen, Relevanz und Forschungsstand

Selten an dieser Dissertationsschrift ist, dass ich in ihr der Anarchismus immanent

betrachte. Dies geschieht nicht aus meiner Unkenntnis von anderen Strömungen des

Sozialismus. Vielmehr ist der Anlass die weitgehende Unbekanntheit anarchistischer

Schriften in der deutschen »gesellschaftlichen Linken« ebenso wie in der akademischen

Welt. Dies ist keine Zwangsläufigkeit. Dies bedeutet umgekehrt nicht, dass dem Anar-

chismus in anderen Ländern gegenwärtig eine Wirkungsmacht nachgewiesen werden

könnte, welche als gesamtgesellschaftliche Alternative wahrgenommen wird, oder dass

es in anderen Kontexten keinen Staatsfetischismus (vgl. Neupert 2013) gäbe. In dieser

Arbeit lege ich den Fokus auf das anarchistische Denken im engeren Sinne, erstens,

um seine Vielfältigkeit und seine Spannbreite zu verdeutlichen, zweitens, um ihn um-

fassend zu erschließen und ihn nicht nur oberflächlich zu streifen, wie es meistens

geschieht, und drittens, um die für eine Dissertation notwendige Eingrenzung des

Gegenstands vorzunehmen.

Ebenso wie es keine »reine« anarchistische Lehre gibt, ist auch eine vermeintlich

klare Abgrenzung zu anderen sozialistischen oder emanzipatorischen Strömungen un-

möglich. Mit rätekommunistischen Bewegungen der 1920er Jahre oder libertären So-

zialist*innen wie OscarWilde und Bertrand Russell bestehen ebenso Schnittpunkte wie

mit dem Situationismus zwischen 1957 und 1972, der Bewegung der Autonomen in den

1980er Jahren oder globalen feministischen Bewegungen und Öko-Aktivismus. In theo-

retischerHinsichtbestehenSchnittpunktemitdem»offenenMarxismus«,etwavon John

Holloway, dem Postoperaismus, wie ihn bspw.Michael Hardt und Antonio Negri vertre-

ten, oder radikalen Demokratietheorien. Um dies aufzuzeigen, genügt bereits ein Blick

in ein von Anarchist*innen betriebenes soziales Zentrum, die Auswahl von Broschüren

auf einem Infostand oder die gelisteten Publikationen in einem entsprechendem On-

line-Versandhandel. Eine Beeinflussung theoretischer Entwicklungen zwischen diesen

libertär-sozialistischen Strömungen und dem pluralen Anarchismus geschieht in wech-

selseitiger Richtung. Gleiches ist für die Schnittpunkten der anarchistischen Szene mit

emanzipatorischen sozialen Bewegungen zu sagen. Anarchist*innen fanden sich histo-

risch bis Ende der 1930er Jahre v.a. in der Arbeiter*innen- undGewerkschaftsbewegung,

in der Genossenschafts- und Kommunebewegung, in der Lebensreform- und der ers-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 55

tenWelle der Frauenbewegung, ebenso wie in anti-militaristischen, anti-klerikalen und

anti-nationalen Bewegungen (Ramonet 2013).Mit dem Aufkommen der Neuen sozialen

Bewegungen Mitte der 1960er Jahre gewannen die Themen Postkolonialismus und Ras-

sismus,Ökologie,FeminismusundAnti-Militarismus imAnarchismusneueBedeutung,

wenngleich sie jeweils bereits zurWendevom19.zum20. Jahrhundert vorhandenwaren.

DieThemenFreiräume,AntifaschismusundTierbefreiung/Anti-Speziesismus kamen in

den 1980er Jahren verstärkt hinzu.52

Anhand konkreter Fälle wäre zu untersuchen und zu diskutieren, welche Grup-

pierungen, Strategien oder inhaltlichen Beiträge zu welchem Grad als »anarchistisch«

gelten können oder »anarchistische« Elemente enthalten. Allgemein zu bestimmen,

wo die anarchistische Szene im engeren Sinne aufhört und emanzipatorische soziale

Bewegungen in einem weiten Sinne anfangen, ist jedoch müßig und kann höchstens

holzschnittartig geschehen. Abgegrenzt werden können anarchistische Bestrebung und

Handlungsformen recht eindeutig von durch linke Parteien organisierten Massende-

monstrationen, von durch linke Politiker*innen inszenierte Pseudo-Bewegungen53,

von der beruflichen Arbeit in Nicht-Regierungsorganisationen und von marxistisch-

leninistischen, maoistischen und stalinistischen Splittergruppierungen. Darüber

hinaus sind sie von neueren Ausprägungen wie dem »Öko-Leninismus«54 sowie von

trotzkistischen Kreisen initiierten Kongressen55 oder Kampagnen56 zu unterscheiden.

52 Aus diesen thematischen Feldern werden auch theoretische Einsichten abgeleitet, welche auf die

anarchistische Gesellschaftstheorie und politische Theorie zurückwirken. Siehe z.B. Steven Bests

The Politics of Total Liberation. Revolution for the 21st Century (Best 2014).

53 So initiierte bspw. die Linken-Politikerin Sarah Wagenknecht 2018 die Pseudo-Bewegung aufste-

hen. Die Sammlungsbewegung, um den Einfluss ihres politischen Flügels auszubauen. Zwar wurde

damit das eigene Netzwerk aktiviert, doch eine dauerhafte Organisation scheiterte schnell auf-

grund des künstlichen Charakters der Initiative.

54 Eine Debatte darüber angestoßen hat der schwedische Autor Andreas Malm, der sich zuvor an-

arch@-syndikalistisch engagiert hatte. Seine Perspektive ist interessant, weil sie aus Erfahrungen

in der Klimagerechtigkeitsbewegung gespeist ist (Malm 2021).

Gemeint ist u.a. die Retorten-Kampagne Extinction Rebellion (XR), die 2018 in Großbritannien ent-

wickelt wurde und durch öffentlichkeitswirksame Aktionen auf die unmittelbar katastrophalen

Folgen des Klimawandels aufmerksam machte. Offenkundig konnten damit viele unorganisier-

te Personen erreicht und auch zu zivilem Ungehorsam bewegt werden. Es handelt sich jedoch

nicht um eine Graswurzelbewegung, in welcher sich verschiedene Gruppen dezentral zusammen-

schließen, sondern um ein politisches Franchising-Unternehmen. Mit seinen Kernforderungen

zielt XR auf staatliches Eingreifen, nährt in seinen Rhetoriken und Ausdrucksstilen eine apoka-

lyptische Weltuntergangsstimmung, hat keine echten Herrschaftsbegriff und blendet teilweise

andere Herrschaftsverhältnisse aus. Aus diesem Gründen kann die Bewegung nicht als anarchis-

tisch charakterisiert werden, auch wenn dies in den Medien teilweise so dargestellt wird.

55 Das trotzkistische Netzwerk Marx21 veranstaltet seit 2007 den jährlichen Kongress Marx is muss,

auf welchem teilweise anachronistische sozialistische Ansichten tradiert werden, so bspw., dass

Rassismus und Faschismus allein aus dem Kapitalismus zu erklären wären.

56 Ein trotzkistisch ausgerichtetes Netzwerk initiierte so etwa 2021 die Kampagne Zero Covid. Der Ap-

pell an einen konsequenten »solidarischen Shutdown«während der Corona-Pandemie richtet sich

an ein hartes staatliches Durchsetzen von sozialer Distanzierung, Quarantäne und Kontrollmaß-

nahmen in der Annahme, die Pandemie auf dieseWeise innerhalb kurzer Zeit effektiv bekämpfen

zu können. Abgesehen davon, dass sich diese Annahmen als falsch erwiesen haben, wird damit

fälschlicherweise eine aktiveHandlungsmacht linker Akteur*innen suggeriert. Problematisch dar-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Selbstverständlich darf auch proletarischen, bäuerlichen oder Demokratiebewegungen

nicht unterstellt werden, dass sie »eigentlich« für anarchistische Anliegen eintreten

würden. Was Anarchist*innen kennzeichnet, ist, dass sie verschiedene Themenfelder

miteinander verbinden, einen hohen Anspruch daran haben, ihr eigenes Leben zu ver-

ändern, dass sie eine spezifische radikale Herrschaftskritik und Taktiken hervorbringen

sowie bestimmte ethische Positionen, Organisationsformen und theoretische Konzepte

befürworten.

Schließlich findet sich eine vergleichbare Gemengelage bei der Betrachtung von

Praktiken, die in emanzipatorischen sozialen Bewegungen und den Milieus, aus

denen sie hervorgehen, entwickelt werden. Zum Beispiel sind auch in anarch@-

syndikalistischen Gewerkschaften nicht ausschließlich explizite Anarchist*innen orga-

nisiert. Jene sindmitMenschen, die andere oder keine politischen Selbstbezeichnungen

wählen, anNachbarschaftsinitiativen oderÖko-Bauernhöfen beteiligt. Sie partizipieren

mit rebellierenden Vorstadt-Jugendlichen an Revolten und in klandestinen Organisa-

tionsformen. Sie streben mit anderen Reformpädagog*innen danach, Freie Schulen

zu gründen oder üben in der antirassistischen Bewegung Kritik an Grenzregimen und

unterstützen Geflüchtete.

In der anarchistischen Szene gibt es seit Jahrzehnten im Grunde genommen keine

generelle Debatte darüber, welcheThemenfelder es aus strategischen Gründen zu bear-

beitengälte,umanarchistischeAnliegen voranzubringen. (Innerhalb explizit anarchisti-

scher Kreise, die soziale Kämpfe führen, gibt es allerdings Diskussionen über Taktiken.)

Ebenso wird die Frage nach dem Sinn und Gehalt verschiedener Organisationsformen

und Praktiken meiner Erfahrung nach fast ausschließlich abgrenzend oder polemisch

zur Identitätsbildung der jeweiligen Strömung, aber kaum programmatisch diskutiert.

Zu einem gewissen Grad sprechen diese auch für sich selbst. Als problematisch ist dies

anzusehen, wenn übernommene Mittel und überkommene Praktiken zum Selbstzweck

verkommen, anstatt hinsichtlich auszuarbeitender Ziele variabel eingesetzt zu werden.

Was sich hingegen beobachten lässt, ist, dass verschiedene anarchistische Einzelperso-

nen und Gruppen bestimmte Themen erschließen oder stärken, spezifische Praktiken

hervorbringen oder befördern und bestimmte Organisationsformen befürworten oder

ablehnen. In diesemZusammenhangwirken Anarchist*innen häufig als Pionier*innen,

dieProjekteneugründenundsie indieHändeandererübergeben,auchwenndiesenicht

vollständig ihre Ansichten teilen. Sprich, die myzelhafte Undurchsichtigkeit anarchisti-

scher Meinungsbildungs- und Entscheidungsprozesse – die mittlerweile sicherlich zu

größeren Teilen einer »linken Szene« insgesamt attestiert werden kann – ist ein Grauen

für alle sozialistischen Parteipolitiker*innen und kommunistischen Kader.

Die Vielfalt von Themenfeldern, Organisationen und sozialen Praktiken, in welche

Anarchist*innen involviert waren und sind, die Überlagerung mit den libertären und

radikalen Flügeln unterschiedlicher sozialer Bewegungen in verschiedenen historischen

Phasen als auch die Unschärfe in den rar gesäten strategischen und programmatischen

Debatten im Anarchismus stellen eine große Herausforderung dar, um ihn überhaupt

adäquat beschreiben zu können. Um dahingehend tiefere Einblicke zu ermöglichen,

an ist, dass die Enttäuschung ihrer Klientel vorprogrammiert ist, während eine Selbstorganisation

von Betroffenen und deren eigenständige Aktion, z.B. in Form von Streiks, nicht gefördert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 57

wird in dieser Arbeit eine Eingrenzung auf eine immanente Betrachtung des Anarchis-

mus vorgenommen.

Die Relevanz dieser Dissertation besteht wie erwähnt v.a. darin, dass der Anarchis-

mus – als eine der Hauptströmungen des Sozialismus – in der deutschsprachigen poli-

tischen Ideengeschichte kaum und noch weniger in der politischenTheorie bekannt ist.

Über rudimentäre Kenntnisse, diverse Vorurteile57 und selbstbezügliche philosophische

Interpretationen hinaus existieren kaum fundierte Kenntnisse der politischen Theorie

des Anarchismus. Dabei zeigte z.B. bereits April Carter in ihrem BuchThe Political Theo-

ry of Anarchism von 1971 auf, dass der Anarchismus durchaus seriös in der politischen

Theorie und Ideengeschichte besprochenwerden kann und sollte (Carter 1971). Der blin-

de Fleck auf diesem Gebiet hat mehrere Gründe. Erstens hatte und hat der Anarchis-

mus im deutschsprachigen Raum trotz einiger bekannter Protagonist*innen nur eine

geringe Bedeutung. Inwiefern die Dominanz der marxistisch geprägten Sozialdemo-

kratie vorrangig ein Ergebnis bestimmter Auseinandersetzungen innerhalb der sozia-

listischen Bewegung ist, die anarchistische Agitation nicht recht an der im deutschspra-

chigen Raum gegebenen Klassenstruktur anknüpfen konnte, in diesem tatsächlich ein

kulturell tief verankerterUntertanengeist undStaatsglauben indieMentalität derMehr-

heitsbevölkerung eingeschrieben ist oder libertäre Bedürfnisse in der BRD auch von ei-

nem antiautoritären Kommunismus bedient werden konnten, sei dabei dahingestellt.

Zweitens liegt es offensichtlich in den Formen des Anarchismus selbst begründet,

dass seine Anhänger*innen selten dazu neigen, ihr theoretisches Denken zu systemati-

sieren oder überhaupt festzuhalten.Zwarfinden sich eineVielzahl an Publikationenund

anderen Zeugnissen, die für eine Beschreibung anarchistischer Debatten relevant sind

(Bey 1994, Black 1997, CrimethInc 2018, Inhabit 2018, Anonymous 2019). Ebenso gibt es

57 Bspw. beeinflusste Rudolf Krämer-Badoni mit einem Buch die Anarchismus-Rezeption im

deutschsprachigen Raum. Zwar beweist er stellenweise eine erstaunlich gute Quellenkenntnis,

während er versucht, den wiedererstarkten, schwer greifbaren Anarchismus der 68er-Bewegung

zu erfassen. Zugleich diffamiert und pathologisiert er Anarchist*innen, allen voran Bakunin, und

stellt Falschbehauptungen auf, wie etwa, dass Malatesta heute Maoist wäre. Einen guten Punkt

macht der Autor in seinemNachweis der problematischenWechselbeziehung zwischen Autorita-

rismus und Anti-Autoritarismus. Letztendlich steht das Buch aber paradigmatisch für eine im be-

schreibenden Sinne bürgerlich-ideologische Betrachtung des Anarchismus (Krämer-Badoni 1970).

Ein orthodox-marxistisches Zerrbild des Anarchismus entwickelte insbesondereWolfgang Harich

in seiner Schrift Zur Kritik der revolutionären Ungeduld von 1969. Seine Kritik beruht ab der ersten

Seite auf der Konstruktion von Strohpuppen. Sowirft er Anarchist*innenUtopismus und ein indivi-

dualistisches Freiheitsverständnis vor. Ermissversteht ihndurchdie unzulässige und intransparen-

te Auferlegung seiner eigenen Kategorien, etwa in Hinblick auf einen unterstellten nationalstaat-

lichen Rahmen, einer Vorstellung von »Umsturz« sowie einer Funktion als Religionsersatz.Wichtig

ist im vorliegenden Zusammenhang insbesondere der Vorwurf des »Apolitizismus«, welcher auf

das grundlegend unterschiedliche Verständnis von Staat, Politik, Strategie, Geschichte, Strategie

und revolutionäre Subjekte zwischen orthodoxemMarxismus und Anarchismus verweist. Andere

Kritikpunkte etwa am unzulänglichen Institutionen-Verständnis, der Diffusivität von Organisatio-

nenundAffekt-gesteuertemHandeln sindhingegenwichtig undbetreffen auchdenAnarchismus.

Da Harich diese Kritikpunkte aber diffus anhand der 68er-Bewegung entfaltet, bleiben sie vage

(Harich 1971).

Eine Schrift, die gewissermaßen das Genre der Verleumdungen des Anarchismus prägte, stammt

von Emil Rudolf Martins. Sie hat den Namen Der Anarchismus und seine Träger (Martin 1887).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Bücher, welche die praktische Umsetzung anarchistischer Bestrebungen darstellen und

erläutern (Gelderloos 2010,Ward 2011, Shantz 2020, vgl. P.M. 1990). Sie zu untersuchen,

sprengt aber den in dieser Arbeit skizzierten Rahmen und das hier bearbeitete Feld der

anarchistischen politischen Theorie. Dies trifft auch auf Biographien und Autobiogra-

phien zu, welche dennoch zur Kontextualisierung politischer Theorie und der Rekon-

struktion des anarchistischen Aktivismus hilfreich sein können (bspw. Kropotkin 2002,

Malatesta 2009,Goldman2010,Urtubia 2010,Christie 2014,Marin 2016,Michel 2017,Av-

rich 2018, Jones 2023). Quellentexte, die neue theoretische Einsichten im engeren Sinne

ermöglichen, finden sich im Vergleich zu anderen politisch-ideologischen Strömungen

nur sporadisch und verstreut.

Drittens erhielt der Anarchismus aufgrund diverser Stigmata in der akademischen

Sphäre stets nur wenig Aufmerksamkeit. Dies mag teilweise mit der sozialen Position

von Akademiker*innen zusammenhängen, die zwar Berührungspunktemit explizit an-

archistischen Vorstellungen nicht ausschließen, jedoch umgekehrt keine besondere Af-

finität zu jenen aufweisen. Hinzu kommt die Struktur akademischer Institutionen und

der in ihnen als legitim geltenden Wissensformen und Praktiken der Wissensgenerie-

rung. Politisch Linke, die sich im Zuge der Öffnung von Universitäten für nicht-bürger-

liche Klassen zunehmendRäume inUniversitäten erschlossen,waren zumeist vomklas-

sischen marxistischen Denken geprägt, dessen Integrationsbestandteil es oftmals war,

anarchistische Ansätze auszugrenzen.

Die wissenschaftlichen Publikationen und Arbeiten, welche sich mit Anarchismus

beschäftigen, werden größtenteils nicht im deutschsprachigen Raum produziert. Nach

wie vor stellen historische Studien und/oder Werke zur Geschichte des Anarchismus

(z.B.Perincone 1993,Peirats 1998,Levy 1999,Bernecker 2006,Messer-Kruse 2011, Turcato

2012, Lomnitz 2014, Adams/Kinna 2017, Eitel 2018, Drach 2020) sowie die Neuherausga-

be klassischer anarchistischer Schriften die größte Anzahl der relevanten Publikationen.

Ihnen kommt eine wichtige Bedeutung für das Selbstverständnis des Anarchismus zu

und sie liefern auch das meiste in dieser Arbeit verwendeten Quellenmaterial. Als

dieses sind sie jedoch selbst nicht in der Disziplin der politischen Theorie (von Beyme

1991, Haus 2023) und Ideengeschichte (Brocker 2007, Fetscher/Münkler 1986) sowie der

Gesellschaftstheorie (Rosa/Oberthür 2020, Bonß et al. 2021) angesiedelt, in der dieses

Dissertationsprojekt verortet wird. Fragen nach den Bedeutungen politischer Begrif-

fe und Konzepte werden in den historischen Studien und den Quellentexten selten

gestellt, was ihre Remobilisierung und Wiederaneignung für zeitgenössische soziale

Bewegungen erschwert. Darüber hinaus finden sich anarchistische Ansätze v.a. in der

Humangeographie (White/Springer/de Souza 2016, Ferretti 2018, Springer 2016), der

Pädagogik (Hworth 2012, Klemm 2011), der Ethnologie/Anthropologie (Graeber 2004,

Haude/Wagner 2019, Scott 2020) und der Philosophie (Critchley 2008, Franks/Wilson

2010); seltener auch in der Rechtstheorie (Amborn 2016), denWirtschaftswissenschaften

(Albert 2006, Stölner/Bittlingmayer/Okcu 2023), den Religionswissenschaften (Chris-

toyannopoulos/Adams 2017) oder den Internationalen Beziehungen (Prichard 2013). All

dieseDisziplinenweisen selbstredend große Schnittmengenmit der politischenTheorie

und Gesellschaftstheorie auf. DieWerke, welche im engeren Sinne dazu zu zählen sind,

sind wiederum überschaubar (bspw. Ritter 1980, Carter 1988, Biehl 1991, Bookchin 1992,

May 1994, Ward 1996, Cantzen 1997, Mümken 2003, Chomsky 2005, Day 2005, Cohn

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 59

2006, Kuhn 2007, Sartwell 2008, Schmidt/van der Walt 2009, Gordon 2010, Grubačić

2010, Jun 2012, Kinna 2012, Sunshine 2013, Portwood-Stacer 2013, Best 2014, Lundström

2018, Levy/Adams 2018).

Damit wird bereits der Forschungsstand für dasThema der vorliegenden Arbeit an-

gesprochen. Die Frage danach, wie Politik oder das Politische im Anarchismus politisch-

theoretisch beschrieben werden kann, wurde bisher in keiner mir bekannten Publikati-

onexplizit untersuchtundausführlichdargestellt.AufderEbenepolitisch-ideologischer

PositionierungenundArgumentationen lassen sich freilich vielerleiQuellen ausden ver-

schiedenenStrömungendesAnarchismusfinden.An seltenenStellen,woDenker*innen

das anarchistische Politikverständnis zu theoretisieren versuchen, wirkt es eher so, als

wenn sie seine Benennung umschiffen.

Dies ist bspw. bei Nathan Jun der Fall, der in einem Abschnitt mit der Über-

schrift »The political axiology of anarchism« den ausgeprägten ethischen Gehalt des

Anarchismus betont, welcher dazu führe, dass jener als »Axiologie« – also von einer

(materialistischen) »Wertphilosophie« ausgehend–verstandenwerdenmüsse.Die Rea-

lisierung von »Gerechtigkeit« und der Möglichkeit der »self-creation« und somit eines

selbstbestimmten Lebens aller Einzelnen, wie auch ihr freiwilliger Zusammenschluss

zu echter Gemeinschaft, streift er dabei als wesentliche Themen im Anarchismus (Jun

2012: 120–134). Wie Politik selbst aus anarchistischer Perspektive verstanden wird,

thematisiert er jedoch nicht. Relevante Beiträge zumanarchistischen Politikverständnis

von Murray Bookchin, David Graeber, Richard J.F. Day, Giorell Curran und Michael

Schmidt/Lucien van derWalt, weisen ebenfalls Leerstellen auf (→ 2.2.3).

1.3.2 Vorgehensweise und Quellenauswahl

Die Darstellung und Diskussion der Paradoxie im anarchistischen Politikverständ-

nis und die Untersuchung, inwiefern anarchistisches Denken generell als paradox

bezeichnet werden kann, wird anhand dreier verschieden gelagerter Herangehens-

weisen erfolgen. Im dritten Kapitel werde ich die inner-anarchistische Spannung im

Politikverständnis anhand der Strömungen des individualistischen, kommunistischen

und syndikalistischen Anarchismus vorstellen. Mit dieser politisch-ideengeschichtlichen

Darstellung zeige ich auf, dass im Anarchismus verschiedene Tendenzen des Strebens

nach Autonomie bestehen, die in dieser Bewegung trotz Unterschiedlichkeit einen

gemeinsamen Nenner haben. Im vierten Kapitel beleuchte ich die Paradoxität im Ver-

hältnis von individualistischen und kollektivistischen Positionen stärker anhand einer

inhaltlichen Gegenüberstellung verschiedener anarchistischer Positionen, welche in ihrer

oft hintergründigen und teils unbewussten Bezugnahme aufeinander, einen geteilten

anarchistischen Diskurs abbilden. Das gesellschaftliche Spannungsfeld zwischen Indi-

vidualismus und Kollektivismus kann im Anarchismus nicht aufgelöst werden. Weil es

einen bedeutenden Anlass für Kontroversen zwischen verschiedenen anarchistischen

Positionen darstellt, lassen sich daher auch Einsichten für die Paradoxie des anarchis-

tischen Politikbegriffes aus diesem Spannungsfeld gewinnen. Mit der Betrachtung des

anarchistischen Konzeptes von sozialer Revolution als paradoxem Zwischenraum von

sozialerEvolutionundpolitischerRevolution im fünftenKapitel gewinntdieDarstellung

eine stärkere politisch-theoretische Ausrichtung. Damit frage ich nach dem theoretischen

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Gehalt eines anarchistischen Kernkonzeptes. Das Anliegen, diese unterschiedlichen Be-

trachtungsweisen zu wählen, besteht darin, mich der Fragestellung von verschiedenen

Seiten her anzunähern.Dies hat zur Folge, dass die daraus hervorgehenden Kapitel sich

eher kumulativ zueinander verhalten, als dass sie direkt aufeinander aufbauen.

Der Fokus auf eine immanente Untersuchung des Anarchismus spiegelt sich in der

Auswahl der Quellen für diese Arbeit wider. Das Untersuchungsmaterial bilden also

im Wesentlichen Texte von Autor*innen, die gemeinhin als Anarchist*innen gelten

oder sich selbst so bezeichnen.58 Diese können in vielen Fällen, wie bereits angedeutet,

jeweils in verschiedenen ideologisch bestimmten anarchistischen »Strömungen« oder

eher nach Strategien definierten »Tendenzen« (→ 3.1) verortet werden. Darüber hinaus

werden sie in folgenden historischen Phasen zugeordnet: (a) Anfänge (ca. 1840–1890), (b)

Dritte und vierte Generation (ca. 1890–1939), (c) Neuer Anarchismus (ca. 1950–1980), (d) Neue

globaleOrdnungundAnti-Globalisierungsbewegung (ca. 1980–2008) und (e)multipleKrise und

autoritäre Reaktion (ab ca. 2008).59 Die überwiegende Zahl der Quellentexte entstammt

dabei den frühen Zeiträumen von ca. 1840 bis 1939, weil sich in diesen erstens deutlich

mehr Texte finden, die als explizit anarchistisch bezeichnet werden können, und zwei-

tens die Herausbildung spezifischer Konzepte und Vorstellungen in den frühen Phasen

erfolgt, wodurch sich tendenziell eher theoretische Einsichten ableiten lassen, als etwa

durch ihre ideologische Verklärung und/oder Reproduktion in späteren historischen

Phasen. Damit soll wiederum nicht der Eindruck erweckt werden, »der« Anarchismus

hätte einen »reinen« Ursprung, den es aufzuspüren und/oder wiederzubeleben gälte.

Dies zu behaupten, wäre eine ahistorische Konstruktion, die im Wesentlichen zur

Reduktion der Komplexität eines spezifischen Kontextes und damit nur zur eigenen

Identitätsbestätigung dienen würde. Dennoch lässt sich ideengeschichtlich zweifellos

beschreiben, was Anarchismus ist und welche Ursprünge diese libertär-sozialistischen

Strömung aufweist. Diese Beschreibung ist allerdings wenig zielführend, werden ideo-

logische Positionen oder »Ideen« betrachtet, sondern dann fruchtbar, wenn der Blick

auf ihre Träger*innen und Praktiken gerichtet wird.

Debatten darum, welche Praktiken, Stile, Inhalte etc. in jüngerer Zeit als »anarchis-

tisch« zu beschreiben wären, mögen zwar abstrakt geführt werden können, tragen je-

dochwenig zu ihrer Erhellung oderWeiterentwicklung bei, nochwirdmit ihnen erklärt,

was »Anarchismus« tatsächlich umfasst. Zudem wirken sie oftmals eher als Fürspra-

che oder als Stigma für bestimmte soziale Gruppen, denn als eine inhaltliche und theo-

retische Beschreibung des Anarchismus anhand von selbstgewählten Bezeichnungen,

wie sie in dieser Arbeit vorgenommen werden soll. Diese Herangehensweise beinhal-

tet die pragmatische Vorentscheidung, auf einen »Kanon« anarchistischer Quellentexte

58 Damitwerden allerdings Anhänger*innen des sogenannten »Anarch@-Kapitalismus« (z.B.Murray

Rothbard) und des »National-Anarchismus« (z.B. Peter Töpfer) ausgeschlossen. Beide Strömungen

gehen von einem bürgerlichen Freiheitsverständnis und der natürlichen Ungleichheit von Men-

schen aus. Letztere ist direkt faschistisch. Ideengeschichtlich und politisch-theoretisch kann bei-

des nicht plausibel als Ausprägungen des Anarchismus rekonstruiert werden.

59 Die ersten drei Phasen werden vom Historiker Robert Graham in seinen Anthologien so gefasst,

wenn auch anders benannt (Graham (2005, 2012, 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 61

zu vertrauen, wie ihn verschiedene frühere Autor*innen zusammenstellten, anstatt ei-

nen Streit darüber zu eröffnen,wer zu diesem gehören solle oder wer nicht.Dies könnte

an anderer Stelle kritisiert werden, etwa weil sich bspw.wederWilliam Godwin, Stirner

oder Thoreau als Anarchisten bezeichneten. Dass sie unter Anarchist*innen weite Ver-

breitung fanden, kann nicht als Kriterium dafür gelten, sie selbst als solche anzusehen.

Denn umgekehrt macht die ausgiebige Lektüre von Jean-Jacques Rousseau, Karl Marx

oder Friedrich Nietzsche diese Denker ebenfalls nicht zu Anarchist*innen. Es gibt den-

noch gute Gründe, die zuvor genannten Autoren in einem klassischen anarchistischen

Kanon einzureihen.Doch dieDebatte darumkann und soll an dieser Stelle nicht geführt

bzw. vorerst damit beantwortet werden, dass mit dem hier vertretenen Ansatz der an-

archistischen Synthese davon ausgegangen wird, dass der anarchistische Kanon plural

ist und eine große Vielfalt zulässt. Es handelt sich um eine »kontrapunktische«, »poly-

phone«Synthese,die denAnarchismus (selbst-)kritischwerden lässt,wie JimmyKlausen

und James Martel schreiben (Klausen/Martel 2011: xxi). Damit verworfen wird erstens

der Ansatz der »broad anarchist tradition« (Schmidt/van der Walt 2009: 6–27, 61f., 83,

105–113., 161, 200ff., 271f., 297f.), zweitens der Egoismus-Nihilismus (z.B. Black 2012),

ebenso wie drittens ein bloß »philosophischer« Anarchismus (z.B. Sartwell 2008).

Deutlich problematischer gestaltet sich die Quellenauswahl in diesem Zusammen-

hang allerdings hinsichtlich des Geschlechts und der Herkunft der Autor*innen. Dies

ist nicht allein eine Frage der »Diversität« und »Repräsentation« von nicht-männlichen

und nicht-weißen Positionen und dementsprechend den aus ihnen hervorgehenden di-

vergierenden Perspektiven. Vielmehr handelt es sich um ein grundlegendes Problem bei

der Darstellung und Betrachtung des Anarchismus, welches in dieser Arbeit zu weiten

Teilen reproduziert wird. Denn mindestens 90 % der Autor*innen sind männlich, weiß

und europäisch.

Sie mögen sich wie Kropotkin gegen Kolonialismus und Imperialismus gewandt,

sich wie Bakunin für die Selbstbestimmung der unterworfenen Slawen ausgesprochen,

wie Malatesta zeitweise in Argentinien gelebt oder wie die Anarch@-Syndikalist*innen

für eine anti-nationale Perspektive eingesetzt haben. Die damit einhergehenden Per-

spektiverweiterungen und Selbstinfragestellungen sind begrüßenswert und nicht

selbstverständlich. Sie ändern jedoch zunächst nichts am nach wie vor vorhandenen

Eurozentrismus anarchistischen Denkens und anarchistischer Szenen. Dabei gibt

es in den letzten Jahren eine Reihe von v.a. historischen Studien, die anarchistische

Umtriebe in lateinamerikanischen (Cappelletti 2017, Fernández 2001, Shaffer 2013,

Suriano 2010), in afrikanischen (Mbah/Irigawey 1997, Galián 2020) oder asiatischen

(Ramnath 2011, Rapp 2012,Hwang 2016) Ländern belegen (vgl. Kuhn/Kalicha 2010). Eine

Kenntnis der Geschichten anarchistischer Szenen in unterschiedlichen geographischen

und historischen Kontexten stellt in jedem Fall eine Bereicherung für ein umfassen-

deres Verständnis des Anarchismus dar. Insbesondere, da es bereits an der Wende

vom 19. zum 20. Jh. einen proletarischen Kosmopolitismus gab, innerhalb dessen sich

Anarchist*innen bewegten (Anderson 2013).

Wenn der Fokus auf seine politisch-theoretischen Grundlagen gerichtet wird, wer-

den diese damit allerdings bisher nicht wesentlich erweitert. Verschiedenen egalitären

Gesellschaften oder sozialen Bewegungen mit antiautoritären Implikationen in außer-

westlichen Kontexten zu unterstellen, bei ihnen handle es sich im Grunde genommen

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

um anarchistische Formen, stellt ein anmaßendes Urteilen und Zuschreiben über ver-

fremdete Gegenstände dar, welches selbst eine eurozentrisch-moderne Denkweise of-

fenbart und daher anti-kolonialen Anliegen nicht gerecht werden kann. In dieser Ar-

beit wird Anarchismus als eine spezifischeKonstellation innerhalb sozialistischer Bewe-

gungen verstanden, die sich im Wesentlichen in mehreren europäischen Ländern Mit-

te des 19. Jahrhunderts formierte, über ihre Diaspora-Gemeinschaften global verbreitet

und verbunden war, wo sie mit diversen Strömungen verschmolz, denen ein im weite-

ren Sinne libertär-sozialistischer Inhalt nachgewiesen werden kann. Gleichwohl gibt es

schwarze Anarchist*innen wie die Dissidenten der Black Panthers Martin Sostre, Kuwasi

Balagoon, Ojore Lutalo oder Ashanti Alston seit den späten 1970er Jahren, die US-ame-

rikanischen Gruppen Anarchist People of Colour und Afrofuturist Abolitionists of the Americas

sowie gegenwärtig anarchistische Gruppierungen, z.B. in Südafrika oder Nigeria (An-

drew 2021). Lorenzo Kom’boa Ervins Anarchism and the Black Revolution von 1979 ist das

bekanntesteBuchmitdieserPerspektive (Ervin2021).DanebendefinierensichAutor*in-

nen wie zig und Aragorn! (Aragorn! 2021) oder die Gruppe Indigenous Action als indigene

Anarchist*innen.Damit stößt der Kontext derHerkunft der hier versammelten Autor*in-

nen an Grenzen. Es ist und bleibt ein großes Problem, wenn nicht-weiße und außer-

europäische Stimmen bei der Diskussion umAnarchismus nicht das Gehör finden,wel-

ches ihnen gebührt. Dies muss an dieser Stelle benannt werden, um in einer künftigen

Arbeit besser damit umgehen zu können. Schließlich besteht eine Debatte um Black An-

archism (BRRN 2016), die Alston (2003) anstieß (M. Bey 2020). Der erste Sammelband zu

Schwarzen und Indigenem Anarchismus in deutscher Sprache ist erst kürzlich erschie-

nen (Elany 2021).

Ähnliches lässt sich auch für die Repräsentation von Geschlechtern sagen. Es gibt

unterschiedlicheAnnahmendarüber, ob Frauen anderWende vom 19. zum20. Jahrhun-

derts immerhin ein Drittel der organisierten Anarchist*innen stellten oder noch gerin-

ger in den anarchistischen Szenen vertreten waren. Auf jeden Fall lässt sich konstatie-

ren, dass neben den auch in der Arbeiter*innen-Bewegung verbreiteten patriarchalen

Denkweisen, für Frauen v.a. dieDoppelbelastung von Lohnarbeit undHaushalt (inklusi-

ve emotionaleArbeit für politisch aktive Lebensgefährten) einHindernis darstellte, lang-

fristig politisch aktiv zu bleiben, als auch, dass ihre Arbeitskraft aus strukturellen Grün-

denoft als billigeKonkurrenzzurmännlichenLohnarbeit angesehenwurde (Gutschmidt

2009: 100–109). Bekannte Anarchistinnen wie Louise Michel, Charlotte Wilson, Emma

Goldman,Voltarine deCleyre, Lucy Parsons,HeZhen,Virginia Bolten, FedericaMontse-

ny, Anna Götze oder SimoneWeil galten als emanzipierte Frauen, welche die Unterdrü-

ckungundAusbeutungvonFrauendurchMänner inderpatriarchalenGesellschaftsform

thematisierten und kritisierten. Oftmals wurden sie jedoch als Alibi- oder Quotenfrau-

en angesehen, also positiv diskriminiert, und ihnen somit nicht die Bedeutung für die

anarchistische Bewegung zugesprochen, welche sie mit Sicherheit hatten (Ebd.: 97ff.).

In der vorliegendenArbeit ist insbesondere zu benennenund zukritisieren,dass An-

archistinnen für die Entwicklung anarchistischer Theorie so gut wie keine (nennbare)

Rolle spielen. Mit anderen Worten: In den allermeisten Fällen hat Sophia Kropotkin für

ihrenMann dieWäsche und den Abwasch gemacht, gekocht und die gemeinsame Toch-

ter betreut, während dieser am Schreibtisch seine Werke verfassen und die strukturel-

le Diskriminierung von Frauen relativieren konnte (Goldman 2010: 235, vgl. Lohschel-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 63

der 2009: 32f.). Milli Witkop und Rudolf Rocker waren ein progressives, gleichberech-

tigtes Paar, welches vermutlich anarchistischen Konventionen ihrer Zeit entsprach. Mit

seinen Schriften im Gedächtnis blieb dennoch fast nur Rocker, obwohl Witkop genauso

aktiv war (Barwich/Köster/Witkop-Rocker 2007). Der allseits bekannte Antifeminismus

Proudhons muss an dieser Stelle nicht erneut ausgeführt, aber erwähnt werden (Loh-

schelder 2009: 16–21).60 Bei derBeschäftigungundHerausarbeitungmit anarchistischer

Theorie fand ich leider fast ausschließlichmännliche Autoren. Die neueren Autorinnen,

bei welchen eine gewisse Relevanz für anarchistische Theorie zu sehen ist, lassen sich

an zwei Händen abzählen. Genannt seien Cindy Milstein (2013), Janet Biehl (1991), Ja-

mie Heckert (Heckert/Cleminson 2011), Ruth Kinna (2020), Judith Suissa (2006), Laura

Portwood-Stacer (2013) und Erica Lagalisse (2019). Zu inter-, transgeschlechtlichen und

queerenThemen gibt es Beiträge in einem Sammelband vonDeric Shannon et al. (2012).

Spärlich sind auch die Autor*innen, die ein homosexuelles Begehren (Kissak 2008) ha-

ben. Der Eindruck einer unzulässigen Überrepräsentation heterosexueller weißer Män-

ner imFeldder indieser Arbeit behandelten anarchistischenTheorie trügt also nicht.Die

Tatsache dieser reduzierten Perspektive, ist zu problematisieren.Weder die Beiträge zur

anarchistischenTheorie noch ich selbst werden ihren eigenen Ansprüchen dahingehend

gerecht.Unddies insbesondere,weil die Praktiken in emanzipatorischen sozialenBewe-

gungen und ihre Zusammensetzung in Hinblick auf die in der Gesellschaft vorhandene

geschlechtliche und sexuelle Vielfalt im Zuge der dritten und viertenWelle der feminis-

tischen Bewegung sich in den letzten drei Jahrzehnten enorm zum Positiven verbessert

haben.61 Allerdings ist auch anzumerken, dass es bisher nur wenige anarchafeministi-

sche theoretischeBeiträge gibt, auf die dabei zurückgegriffenwerden könnte (z.B.Korn-

egger/Ehrlich 1979, Biehl 1991, Lohschelder et al. 2009, Bottici 2021).62

60 Siehe für eine zeitgenössische Kritik an Proudhons Anti-Feminismus und die Begründung einer

radikal-feministischen Position seinerzeit, die sich auch für die Abschaffung der Familie einsetzt,

Déjacques öffentlichen »Brief an P. J. Proudhon« (Déjacque 1980b: 89–99).

61 Tatsächlich gelingt seit einiger Zeit auch eine explizite Verknüpfung von anarchistischen und ra-

dikal-feministischen Strängen, insbesondere in den lateinamerikanischen Ländern (vgl. Dunkel/

Roussey 2020, Arte-Reportage 2021).

62 Vor dem Hintergrund der spärlichen Quellenlage erscheint mir das beschriebene Problem nicht

auflösbar, solange nichtweitere signifikante Beiträge produziert werden. Es besteht aber dieHoff-

nung, dass sich dies aktuell stark verändert. In die Grundlagen des Anarchafeminismus führt z.B.

Chiara Bottici (2018) ein und entfaltet damit auch einen eigenen theoretischen Ansatz.

ZurGeschlechtergeschichte in der frühenArbeiter*innenbewegungmit Blick auf denAnarchismus

wird die Dissertation von Theresa Adamski einen Einblick bieten.

Mit der Feststellung, dass es (noch) wenige Quellen aus anarchistisch informierter postkolonialer

und anarchafeministischer Perspektive gibt, die für die hier behandeltenAspekte einer politischen

Theorie desAnarchismus verwertbar sind, soll dieses Problemkeineswegs auf Personen abgewälzt

werden, welche sich in marginalisierten Positionen befinden. Deren Perspektive pro forma einzu-

nehmen und/oder diese stärken zu wollen, kann jedoch ebenfalls Ausdruck eines eurozentrischen

und paternalistischen Standpunkts sein. Insofern bleibt als Zwischenlösungmeines Erachtens, die

hier erarbeitete Argumentation, postkolonial und feministisch zu kritisieren – im besten Fall, um

ihre Erweiterung anzustreben. Ein inspirierendes Gegenbeispiel stellt die Schrift von Milo Probst

(2021) dar.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Recht divers sieht hingehen der Klassenhintergrund der Autor*innen der vorlie-

genden Quellentexte aus. Dass ein Universitätsprofessor wie David Graeber sich als

Anarchist beschreibt, hängt nicht unwesentlich mit seiner Herkunft aus einer Arbei-

ter*innenfamilie und seinem spezifischem Engagement zusammen. Johann Most war

ein Handwerker, Émile Pouget und Ricardo Flores Magón waren Journalisten. Gustav

Landauer, Max Stirner oder Erich Mühsam entstammten dem Kleinbürgertum, dessen

Habitus sie stark kritisierten. Der Klassenhintergrund der Autor*innen der verwende-

ten Quellentexte trägt durchaus zur Entfaltung ihrer jeweiligen Gedanken bei und sei es

bei Bakunin und Kropotkin in strikter Abgrenzung zu ihrer Herkunft aus dem Adel. Ob

sie einen Hintergrund als Intellektuelle oder Arbeiter*innen, Kleinbürger*innen oder

Handwerker*innen, Bäuer*innen oder sogar Adelige aufwiesen – das vereinigendeMo-

ment der anarchistischen Szene scheint vorrangig in ihrem Engagement und Weltbild

zu bestehen. Die heterogene Klassenherkunft mag einer der Hauptgründe sein, warum

ein Set von geteilten anarchistischen »Idealen« – ähnlich Glaubenssätzen – in vielerlei

Hinsicht den sozialenKitt der anarchistischenSzenenbildete undbildet. In vielen Fällen

erfuhren Anarchist*innen zudem eine Deklassierung, die oftmals mit ihrem radikalen

Engagement und dem damit verbundenen Verlust relativ abgesicherter Lebensbedin-

gungen einhergingen, sei es unwillentlich, durch ihre Verfolgung, Inhaftierung oder

Entlassung vom Arbeitsplatz; sei es mit dem Vorhaben der moralische Enge, den Regeln

und Konventionen, dem Arbeitsfetischismus und den Planungsanforderungen der bür-

gerlichen Lebenswelt zu entfliehen und etwa als Bohémien zu leben. Dementsprechend

können sie zurecht als proletarisiert gelten.

Auch derartige Erfahrungen des Herausfallens und/oder Brechens mit der eigenen

Klassenherkunft – oftmals gesteigert durch Fluchterfahrungen oder zumindest dem

Wechsel des Landes und derWohnorte – als auch die damit verbundenen Erfordernisse,

sich neu orientieren zu müssen, scheinen die libertär-sozialistischen Sehnsüchte nach

einer klassen- und grenzenlosen Gesellschaft selbstbestimmter Menschen zu erklären.

Dies bedeutet umgekehrt nicht, dass die divergierenden Klassenhintergründe prak-

tisch keine Rolle spielen oder bestimmte Habitusformen nicht in gewandelter Form

reproduziert werden würden. Sicherlich ist dies auch der Hauptgrund für einen ausge-

prägten Anti-Intellektualismus in überwiegend proletarischen, antiautoritären Szenen

gewesen. Zudem führen Erfahrungen der Deklassierung und die Abgrenzung zum

Bürger*innentum keineswegs kausal zur Annäherung an anarchistische Positionen –

oder deren emanzipatorische Ausrichtung.Dahingehend scheint bspw.der ausgeprägte

Antisemitismus Wilhelm Marrs (Bergman 2009) zwar nicht die Regel im Anarchismus

zu sein, aber verbunden mit einer teilweise verkürzten Kapitalismuskritik und einem

oftmals ausgeprägten Klassenhass, wie ihn prominent etwa Johann Most, Joseph Peu-

kert oder Luigi Galleani propagierten, einen gefährlichen Abweg darzustellen. Für

die Quellenauswahl im vorliegenden Zusammenhang relevant ist, dass der Anspruch

der Diversität in der anarchistischen Theoriebildung hinsichtlich der Klassenlage der

Autor*innen gegeben ist.

Die Interpretation der jeweiligen Quellentexte erfolgt mit Hintergrundwissen aus

Einführungswerken (Woodcock 1962, Guérin 1969, Ward 2004, Kinna 2005, Stowasser

2007, Marshall 2008, Degen/Knoblauch 2008, Loick 2017, Taibo 2019), persönlichen

Eindrücken von Debatten in anarchistisch beeinflussten Umgebungen und der Lektüre

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 65

von anarchistischen Publikationen. Da dieses Hintergrundwissen nur selten konkreter

benannt werden kann, wird der Bedeutungsgehalt der jeweiligen Quellentexte mög-

lichst direkt aus ihrer Argumentation und ihrem historisch-gesellschaftlichen Kontext

heraus rekonstruiert. Aufgrund des Hintergrundwissens zur historischen Situation

emanzipatorischer sozialer Bewegungen und gesellschaftlich-politischen Lage sowie

biografischenWissens über die jeweiligen Autor*innen, handelt es sich hierbei nicht um

eine scholastische Konstruktion, vielmehr um ein tieferes Verstehen der Quellentexte

in ihrem Kontext. Da diese in der postanarchistisch inspirierten Darstellung mitein-

ander ins Verhältnis gesetzt und auf eine dahinterliegende paradoxe Figur untersucht

werden, kann hierbei auch von einer »wiederbelebten« hermeneutischen Untersuchung

(Haus 2023: 20ff., vgl. Gabriel et al. 2022: 32ff.) der jeweiligen Texte gesprochen werden

(→ 2.4.3). Die überwiegende Zahl der Quellentexte sind nicht vor einem akademischen

Hintergrund verfasst – können aber umso mehr auf ihren spezifischen Bedeutungsge-

halt hin untersucht werden.

1.3.3 Überblick über die Kapital

Die Herangehensweise an diese Dissertation bringt es mit sich, dass ich den Einlei-

tungs- und Schlussteil in einer ungebundenen Schreibweise formuliert habe, während

die Hauptkapitel eher eine akribische Quellenarbeit darstellen. Da die Untersuchung

der These anhand von ausgewählten Quellentexten erfolgt, gilt es diese detailliert dar-

zustellen, während sie zugleich – dem mit dieser Arbeit vertretenen Anliegen nach –

in den größeren Zusammenhang der politischen Theorie des Anarchismus insgesamt

gestellt werden.

Einleitend habe ich das beobachtete Phänomen zum Ausgangspunkt genommen,

dass es im anarchistischenDenken dezidierte Aussagen zur Ablehnung von Politik sowie

Praktiken gibt, die auf eine grundlegende Skepsis gegenüber Politik schließen lassen.

Über die Notwendigkeit hinaus, den Politikbegriff zu definieren, wird damit deut-

lich, dass ein anarchistisches Unbehagen gegenüber Politik besteht, dessen Erhellung,

Schlüsse auf das Politikverständnis im inhärent pluralistischen Anarchismus selbst

gibt. Dahinter zeichnet sich ein Konflikt von verschiedenen anderen gesellschaftlichen

Sphären mit der politischen Sphäre sowie eine Auseinandersetzung darum ab, welche

von diesen als anti-politische Bezugspunkte zu beschreiben sind. Ich habe die These

aufgestellt, dass der Anarchismus das Potenzial besitzt, verschiedene (anti-)politische

Strömungen in ein gemeinsames sozial-revolutionäres Projekt einzubinden, welches

anarchistischen organisatorischen und ethischen Ansprüchen genügt. Weiterhin habe

ich behauptet, dass das anarchistische Politikverständnis als paradox gelten kann. Und

schließlich nehme ich an, dass dieses paradigmatisch für ein im Anarchismus ausge-

prägtes Denken in Paradoxien und Spannungsfeldern überhaupt steht. Diesen Thesen

wird in der Dissertationsschrift nachgegangen.

Im zweiten Kapitel gilt es zunächst einige methodische und metatheoretische

Überlegungen anzustellen. Diese setze ich aus mehreren Fragmenten zusammen, in

denen die wissenschaftliche Betrachtung des Anarchismus problematisiert und dis-

kutiert und eine philosophische Annäherung an Paradoxien vollzogen wird. Weiterhin

zeige ich, dass Politik auch im genuinen Sozialismus insgesamt umstritten ist und

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

dass zeitgenössische anarchistische politische Denker*innen wenig zur Klärung des

Politikverständnisses im Anarchismus beitragen.Darauf aufbauend führe ich den theo-

retischen Begriff der Anti-Politik ein und stelle ihn zunächst anhand seiner liberal-

demokratischen Verwendung dar, bevor ich antipolitische Aspekte anderer Strömungen

beschreibe. Zudem entwickle ich einen (ultra-)realistischen Arbeitsbegriff von Politik

und setze ihn methodisch als Ausgangspunkt voraus. Aus dem Postanarchismus leite

ich den theoretischen Ansatz dieser Arbeit ab und stelle schließlich die Denkfigur von

Newman hinsichtlich Anti-Politik – Politik – Politik der Autonomie vor, welche allerdings

lediglich einen Rahmen liefert, den ich im Folgenden maßgeblich unterfüttere und

erweitere.

Die Chiffre bzw. der Arbeitsbegriff Politik der Autonomie wird dabei im dritten Kapi-

tel als ein kontinuierliches StrebennachAutonomie verstanden und zwar in doppelterHin-

sicht: Einerseits als Bewegungenweg vonHerrschaftsverhältnissen und -strukturen, die

außerdem konkret abzubauen bzw. zu bekämpfen sind und andererseits als Aufbau und

Ausweitung von als vorhanden erachteten solidarischen, freiheitlichen und egalitären gesell-

schaftlichen Verhältnissen und Strukturen. Damit wird also ein spezifischer Modus be-

schrieben, sich zur Gesamtgesellschaft und Herrschaftsordnung zu verhalten und sie

verändern zu wollen. Bei ihrer Deutung lege ich den Fokus auf eine organisatorische

Dimension. Die Sphären der Individuen, des Sozialen, der Gesellschaft, der Ökonomie und

der Gemeinschaft können dabei als anti-politische Referenzpunkte angesehen werden.

Ich stelle das tendenzielle StrebennachAutonomie imanarchistischen Individualismus,

KommunismusundSyndikalismus anhand signifikanterQuellentexte dar undordnedie

Argumente darin jeweils in einem Dreischritt von Distanzierung (von der beherrschten

Gesellschaft) –Organisierung (einer sozial-revolutionären Bewegung) – Präfigurierung (ei-

ner libertär-sozialistischenGesellschaftsform) an.Damit wird dieThese belegt, dass das

anarchistische Politikverständnis – über seine divergierenden Varianten hinaus – zu-

treffend als paradox beschrieben werden kann.

ImviertenKapitel untersuche ichdas in anhaltendenanarchistischenDebatten stark

ausgeprägte Spannungsfeld zwischen Individualismus und Kollektivismus. Das paradoxale

Denken im Anarchismus macht sich demnach nicht allein an seinem Politikbegriff fest,

sondern zeigt sich auch in weiteren grundlegenden inhaltlichen Streiten und konfli-

gierenden ideologisch-weltanschaulichen Standpunkten. Hierbei handelt es sich um

beschreibbare grundlegende Kontroversen innerhalb des Anarchismus. Diese inter-

pretiere ich vorrangig als ethischen Diskurs um Selbstbestimmung. In der Darstellung

ordne ich Quellentexte dem individualistischen und dem kollektivistischen Denken zu

und lese sie gegeneinander, um damit fünf Formen des Umgangs mit dem zugrun-

deliegenden (gesellschaftlich bedingten) Spannungsfeld aufzuzeigen. Eine Auflösung

desselben scheint auch in Vorschlägen zur Synthese oder der Akzeptanz einer Verwo-

benheit letztendlich nicht möglich zu sein bzw. wird weiter offengehalten. Im besten

Fall werden damit aber die gesellschaftlichen Widersprüche nicht lediglich reflektiert,

sondern Ansatzpunkte gesucht, um sie radikal zu transformieren. Die dadurch umfas-

send herausgearbeitete Paradoxie steht dabei mit dem paradoxen Politikverständnis

des Anarchismus in einemWechselverhältnis.

Die auch bei oberflächlicher Kenntnis des Anarchismus ins Auge fallenden, als pa-

radox erscheinenden Denkfiguren, wie etwa direkte Aktion, freiwillige Vereinbarung, präfi-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus 67

gurative Politik, Zwischenraum, konkrete Utopie, oder libertärer Sozialismus/Anarchie, geben

Anlass zur Annahme, dass sich das paradoxale Denken im Anarchismus sowie die Pa-

radoxie der (Anti-)Politik auch in seinen theoretischen Konzepten zeigen muss. Daher

untersuche ich im fünften Kapitel das anarchistische Gesellschaftstransformationskon-

zept soziale Revolution auf seinen paradoxen Gehalt hin. Ich nehme an, dass soziale Re-

volution als eine paradoxe Zwischenform von sozialer Evolution (Linksliberalismus) und

politischer Revolution (Parteikommunismus) zu verstehen ist, wobei ihr die politische

Reform (Sozialdemokratie) gegenüber liegt.63 Bei derUntersuchungdesKonzepts soziale

Revolution zeigt sich,dass ihr paradoxerGehalt sich inwesentlichenAspektenweiter auf-

fächert. Dies betrifft die Vorstellung von Zeitlichkeit, (De-)Konstruktivität, Immanenz/

Transzendenz, das Verhältnis von Mitteln und Zielen sowie die Frage nach den revolu-

tionären Subjekten.Wie sich zeigen wird, kann deren Gehalt wiederum als paradox in-

terpretiert werden und stützt damit die Paradoxie im Begriff der sozialen Revolution.

Daran anschließend stelle ich an vier zeitgenössischen linken Transformationstheorien

dar, dass einigeDenker*innen implizit oder explizit, unbewusst oder bewusst,wesentli-

che Elemente der anarchistischen Überlegungen zu sozialer Revolution adaptieren und

sich an ihnen abarbeiten.

Die Untersuchung, Darstellung und Diskussion anarchistischermodaler Bestrebun-

gen, kontrovers diskutierter Grundfragen sowie konzeptionell gesetzter Prinzipien und

Ausgangspunkte können zwar jeweils in Widersprüchen erfasst und als Paradoxien be-

griffen werden. Zu unterscheiden sind sie allerdings dahingehend, als dass es, erstens,

beim beschriebenen Modus um Handlungsmöglichkeiten in-gegen-und-jenseits von ant-

agonistischen Herrschaftsverhältnissen geht. Zweitens besteht eine Kontroverse zwischen

individualistischen und kollektivistischen Positionen um die Betonung von »Lebensver-

änderung« oder »Aktivismus«.Dahinter steht ein Streit um divergierendeWahrnehmungen

und Vorstellungen von sozialen Phänomenen unter spezifischen gesellschaftlichen Bedingungen.

Und drittens dient die Theoretisierung von Konzepten dazu, ein Transformationskonzept

zur (anti-)politischen Strategie, Ethik und Organisationspraxis in emanzipatorischen sozialen

Bewegungen zu erfassen. Obwohl diese Phänomene ineinander übergehen und einander

beeinflussen, sind sie nicht gleichzusetzen. Was ihren Vergleich im vorliegenden Zu-

sammenhang ermöglicht und sinnvoll macht, ist die Weise, in welcher gegensätzliche

Pole verortet, bewertet und aufeinander bezogen werden.

Schließlich werde ich die jeweils entfalteten Gedankenstränge rekapitulieren, zu-

sammenführen und diskutieren. Auch wenn der Schwerpunkt auf dem paradoxen Po-

litikverständnis im Anarchismus liegt, habe ich dieses um eine politisch-praktische und

politisch-philosophische Fragestellung ergänzt, welche es in einen Zusammenhang zu

63 Soziale Revolution zu betrachten, ergibt auch in der gegenwärtigen historisch-spezifischen gesell-

schaftlichen Situation Westeuropas Sinn, wenn mit ihr nicht die realen politischen Kräfteverhält-

nisse verkannt werden. Der Schlüsselbegriff kann vielmehr als Inspirationsquelle und gedankli-

cher Rahmen für Ansatzpunkte zu einer radikalen, umfassenden, multidimensionalen und anhal-

tenden Gesellschaftstransformation dienen. Deren offen gehaltene Zielvorstellung ist eine prin-

zipiell mögliche, libertär-sozialistische Gesellschaftsform mit bestimmten Kriterien, welche wie-

derum von Anarchie – als Modus der Infragestellung jeglicher Ordnung – zur permanenten Insti-

tuierung angehalten wird.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

bringen und daraufhin auch zu diskutieren gilt. Dabei wird sich zeigen, dass den ver-

schiedenen gesellschaftlichen Sphären als Referenzpunkten für anarchistische Anti-Po-

litik im Arbeitsprozess an dieser Dissertation schließlich weit größere Bedeutung zu-

kommt, als ich dies zu ihrem Beginn angenommen hatte. Das bedeutet, Spannungen,

Differenzen und Konflikte innerhalb des Anarchismus werden nicht gelöst, aber weit

besser verständlich, wenn diesem ein paradoxes Politikverständnis sowie ein Denken in

Paradoxien und Spannungsfeldern insgesamt attestiert werden kann. Dies ergibt sich

zunächst aus dem postanarchistisch inspirierten Ansatz, welchen ich in dieser Arbeit

verfolge, lässt sich aber auch darüber hinaus bzw. mit anderen Ansätzen konstatieren.

Die politischeTheorie des Anarchismus, die ausführlich, aber keineswegs abschließend

entfaltet wurde, führt somit zu den verschiedenen (anti-)politischen Praktiken, Diskus-

sionen und Selbstverständnissen im pluralistischen Anarchismus zurück, aus denen sie

hervorgegangen ist. Dabei handelt es sich um bestimmte Versuche mit gesellschaftli-

chen Widersprüchen umzugehen, seien sie einer Herrschaftsordnung hervorgehende

Antagonismen (→ Fig. 4), soziale Phänomene unter spezifisch-historischen Bedingun-

gen oder strategische, organisatorische und ethische Überlegungen innerhalb des radi-

kalen Flügels emanzipatorischer sozialer Bewegungen.

Der Gewinn dieser Perspektive liegt darin, die entsprechenden Akteur*innen ernst

zu nehmenund ihnenKapazitäten für eine libertär-sozialistischeGesellschaftstransfor-

mation zuzutrauen, wodurch sie gesellschaftliche Widersprüche nicht lediglich reflek-

tieren, sondern transformieren.Umdies zugewährleisten,dient dieBezugnahmeaufPoli-

tik imAnarchismus– trotz aller Skepsis ihr gegenüber und der Kritik an ihr – schließlich

dazu, anti-politische Praktiken, Aktionen und Organisationen nicht zu Selbstzwecken

werdenzu lassen.Vielmehr sollen sie auf das anarchistischeMeta-Projekt hin ausgerich-

tet werden: auf ein prinzipiell mögliches und erstrebenswertes Leben in Gesellschaft,

ohne Herrschaft, in Selbstbestimmung, Selbstverwaltung und Selbstorganisation.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

