1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

1.1 Ein kaum erforschtes Terrain betreten

Kaum ein Begriff ist im Alltagsverstand mit derart weitem und diffusem Bedeutungsge-
halt aufgeladen und zwischen Intellektuellen verschiedener Lager so umkimpft wie je-
ner der Politik. Eine listige Eigenschaft von Politik ist, dass sie sich aufdringt: Sie macht
sich unentbehrlich, wenn man die eigene Lebensumgebung und die Gesellschaftsform
insgesamtverindern willund muss. Statt auf »die Politiker« zu schimpfen, um im nichs-
ten Satz zu duflern, dass sich »die Politik« endlich um die ausgemachten Probleme kiim-
mern solle, gilt es die Dinge mit den eigenen Hinden zu dndern. Verstorend ist, dass es
auch mit einer solchen Einstellung unumginglich scheint, sich bisweilen auch mit Politik
auseinanderzusetzen.

Doch auch wer sich mit der politischen Theorie des Anarchismus zu beschiftigen be-
ginnt, stof3t rasch auf eine grundlegende Leerstelle: Wenngleich Politik im Anarchismus
kaum theoretisiert ist, ruft der Begriff wilde Assoziationen bei anarchistisch gesinn-
ten Personen hervor. Dies ist nicht verwunderlich, bedeutet Politik zu definieren doch,
sich in Auseinandersetzungen zu begeben, die fiir viele Menschen unangenehm sind.
Es meint weiterhin, Projekte zu skizzieren und Perspektiven zu benennen, fiir die be-
stimmte Positionen stehen. Analog dazu verlangt eine Definition politisch-theoretischer
Begriffe im anarchistischen Denken, sich in Widerspriiche zu begeben, die anstrengend
sind und in welchen man sich allzu leicht verstricken kann. So besteht im Anarchismus
eine spezifische Kritik der Politik bei gleichzeitiger Bezugnahme auf diese. Er schwankt
zwischen der Notwendigkeit, gelegentlich radikaler Politik nachzugehen, und ausgeprig-
ten anti-politischen Tendenzen. Diese Ambivalenz zu untersuchen und sie als unauflosbare
Paradoxie zu begreifen, ermoglicht tiefgehende Einsichten in das anarchistische Denken
und Handeln insgesamt. Mit diesem Buch habe ich dazu einen Beitrag verfasst, welcher
in dieser umfassenden Weise bisher nie erarbeitet wurde.

Mit der Herangehensweise, dass ich valide Aussagen in einer spezifisch-wissen-
schaftlichen Rationalitit treffen werde und mich dem Gegenstand zugleich so offen,
tastend und neugierig wie moglich widmen mochte, ist diese Darstellung ein spezifi-
sches Produkt ihres Kontexts und ihrer Zeit: der westeuropiischen, staatlich-kapitalis-
tischen Gesellschaftsform des frithen 21. Jahrhunderts. Die ernsthafte und involvierte

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Beschiftigung mit der politischen Theorie des Anarchismus ist eine schwindelerregende
Gratwanderung. Wenn ich diese iiber das Buch hinweg gehe, dann um Briicken zu bau-
en, wo in apokalyptischen Zeiten Griben aufgerissen werden: Zwischen Wissenschaft
und Engagement, zwischen subjektiver Erfahrung und objektiver Feststellung, zwi-
schen Rationalitit und Emotionalitit, zwischen den Fliigeln emanzipatorischer sozialer
Bewegungen und zwischen den divergierenden Strémungen eines nach Autonomie
strebenden libertir-sozialistischen Projektes.

1.1.1  Ein (anti-)politisches Netzwerk

Meine Beschiftigung mit dem Politikbegriff des Anarchismus ist von einem ganzen Biin-
del an groflen Fragen motiviert. Sie mogen fiir Aufenstehende zunichst phrasenhaft
wirken, aber ich versichere, dass mit ihnen bestimmte Inhalte transportiert werden. Sol-
che Fragen sind beispielsweise:

«  Wie kann ein pluralistisches und sozial-revolutionires (anti-)politisches Projekt
zeitgemifd theoretisiert werden?

«  Welche Voraussetzungen hat die Organisation eines solchen Biindnisses von eman-
zipatorischen sozialen Bewegungen und von unter der gegenwirtigen staatlich-ka-
pitalistischen Herrschaftsordnung leidender sozialer Klassen und Gruppen?

«  Wie sehen die Ideologie, Organisation, Strategie, Programmatik, Utopie und Ethik
eines libertir-sozialistischen Projektes aus und wie konnen sie gestaltet werden?

« Wie kénnen in einem Netzwerk von (anti-)politischen Gruppierungen, die sich auf
verschiedene Weisen in sozialen Auseinandersetzungen mit den Herrschaftsverhilt-
nissen befinden, gemeinsame Grundlagen herausgearbeitet werden?

- Undwie kann dies prozesshaft geschehen, ohne dabei die Autonomie, Dezentralitit,
den Foderalismus, die Freiwilligkeit und Horizontalitdt als Grundprinzipien liber-
tar-sozialistischer Organisierung zu verletzen?

- Inwiefernkann dieses Vorhaben die Keimzellen einer libertir-sozialistischen Gesell-
schaftsform in sich bergen und diese prifigurativ in seinen Praktiken, Organisati-
onsformen und Stilen vorwegnehmen?

Radikale, umfassende und anhaltende Gesellschaftstransformation ist im Wesentlichen
kein spektakulires Abenteuer, welches mit den Versprechungen und Moglichkeiten
der kapitalistischen Konsumgesellschaft, den Produktionen der Unterhaltungsindus-
trie und neoliberalen Selbstverwirklichungsimperativen abgeglichen werden kénnte.
Vielmehr ist ihr Mafstab das langweiligste, unerfiillte, ethisch-utopische Anliegen der
Welt: dass allen Menschen bedingungslos die Moglichkeit zukommen soll, ihr Leben in
Wiirde und Absicherung selbst zu gestalten, ohne dass dies anderen streitig gemacht
wird und die Voraussetzungen dafiir erodiert werden. Dieses Anliegen beruht auf der

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

anarchistischen Primisse, dass gesellschaftliche Ordnung ohne Herrschaft' vorstellbar,
machbar und erstrebenswert ist.

Die historisch-gesellschaftliche Konstellation ist von zahlreichen Konflikten be-
stimmt und zwar zeitgleich an vielen Orten auf dem Planeten. Klassengesellschaft,
enorme Ungleichheitsverhiltnisse in Hinblick auf die Verfiigung tiber Ressourcen und
politische Partizipation, der staatliche Autoritarismus, todliche Grenzregime, das Pa-
triarchat, weifle Vorherrschaft und 6kologische Zerstérung sind nicht zu leugnende
soziale Tatbestinde, deren Legitimitit und/oder Unvermeidlichkeit zweifellos sehr
unterschiedlich bewertet werden. Zugleich formierten sich seit der Jahrtausendwende
mehrere wirkmichtige emanzipatorische soziale Bewegungen, deren Rhetorik, For-
derungen und Distanzierung von bestehenden politischen Institutionen eine neue
Qualitit aufweisen. Sicherlich brachten bspw. die Autonomen und Punks der 1970er
bis 1990er Jahre eine deutlichere Absage an »das System, eine »Politik der ersten Per-
son«, neue Formen der Selbstorganisation® und die Do-it-yourself-Kultur hervor. Trotz
ihrer Bedeutung fiir soziale Bewegungen und z.B. den Erfolgen der Anti-AKW- und
der Jugendzentrumsbewegung blieben sie damit marginal. Demgegeniiber haben die

1 An dieser Stelle greife ich zundchst auf eine einfache Formulierung zur Beschreibung des komple-
xen Phanomens zuriick: »Herrschaft besteht darin, ilber andere verfiigen zu kénnen: ihre Arbeit,
ihren Korper, ihre Person. Es spielt dafiir keine Rolle, ob das in guter Absicht geschieht, oder un-
willkirlich, ob es fiir die Beherrschten in dieser oderjener Hinsicht vielleichts>niitzlich<ist. Es spielt
keine Rolle, wer uns dazu ermichtigt hat, ob uns Herrschaft zugefallen ist, ob wir hart dafiir ge-
arbeitet haben oder ob wir sie einfach beansprucht haben. Es spielt auch keine Rolle, ob sie uns
jemand durch demokratische Verfahren zugeteilt hat, ob sie durch Vertrage zustandekommt, ob
wir sie erkauft haben, ob die Beherrschten sie uns freiwillig geben. All dies sind wichtige Unter-
schiede [..]. Aber all dies andert nichts daran, dass hier Herrschaft vorliegt [...]« (Spehr 2003: 33).
Einen guten Uberblick liefert u.a. Peter Imbusch (2012), der festhilt: »Macht und Herrschaft sind
also primar relationale und nicht attributionale Phinomene — auch wenn im Alltagsverstindnis
von >Machthabern«< bzw. >Macht haben« gesprochen wird, was ein Eigenschafts- oder Besitzver-
standnis — eine Verdinglichung eben — nahelegt. Fiir beide Begriffe ist ihr Prozess- und Figurati-
onscharakter konstitutiv: Macht und Herrschaft kann man nicht fiir sich alleine haben, sondern
sie sind immer nur in Verbindung mit anderen Menschen denkbar, weil sie ein soziales Verhalt-
nis bezeichnen. Deshalb sind Macht und Herrschaft auch keine rein statischen oder tber lingere
Zeitraume stillstellbaren Zustande, sondern dynamische Phianomene, in denen sich die Relatio-
nen zwischen einzelnen Personen, Gruppen oder Institutionen auf Grund ihrer asymmetrischen
und wechselseitigen Beziehungen bestandig verandern« (Ebd.: 9).

Zu Macht und Herrschaft siehe auch die Uberlegungen von Hendrik Wallat (2015: 87-109) sowie als
Inspirationsquelle Byung-Chul Han (2015).

2 Der Begriff Selbstorganisation wurden erst in Uberlegungen zur Kybernetik, die ab den 1940er Jah-
ren mit den Uberlegungen Norbert Wieners entstand, in den Anarchismus eingefiihrt (Schaupp
2017: 51-73, vgl. Ellenrieder in: Bartsch 1973: 324—326). Dies ist bei der riickwirkenden Anwendung
des Begriffs auf anarchistische Theorieentwicklung mit zu bedenken. Dass sich Selbstorganisation
zlgig als ein Kernbegriff im anarchistischen Denken etabliert hat, deutet darauf hin, dass mitihr
(bzw. auch mit ihren kybernetisch beschriebenen Implikationen) gewissermafien ein fehlendes
Bindeglied aufgefunden und adaptiert wurde, mit dem auch frithere Uberlegungen bezeichnet
werden kénnen.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

globalen feministischen, antirassistischen und Klimabewegungen der letzten 20 Jahre
einen festeren Platz in der Debatte um gesellschaftliche Transformationsprozesse.?

Wirft man einen Blick auf die beachtlichen Demokratiebewegungen im arabischen
Raum 2011, in Spanien, Griechenland und den USA 2011/2012, im Iran 2017/2018 und
2022, im Sudan 2019, in Chile 2019/2020 und in Hongkong 2019/2020, in Belarus, Russ-
land und im Libanon 2020 oder in Myanmar und Kolumbien 2021, wird deutlich, dass
diese im Zuge einer Zunahme des staatlichen Autoritarismus weltweit zu sehen sind.
Gleichwohl handelt es sich hierbei nicht allein um Abwehrkidmpfe, sondern ebenso um
Bestrebungen, die Aspekte einer potenziell méglichen Gesellschaftsform beinhalten, die
libertir-sozialistischen Vorstellungen entspricht. Dort, wo die Konfrontationen mit be-
stehenden Herrschaftsordnungen deutliche Konturen annehmen, entstehen im radika-
len Fligel emanzipatorischer sozialer Bewegungen immer wieder Stromungen, deren
Inhalte, Stile und Praktiken als anarchistisch beschrieben werden kénnen. Dies betrifft
nicht allein oder vorrangig Organisations- und Aktionsformen, vielmehr auch lebens-
weltliche und theoretische Aspekte. Grof3erzihlungen und Visionen, nach welchen »al-
les«im Rahmen einer »gesellschaftlichen Totalitit« verindert werden kénne, gelten heu-
te als illusorisch. Demgegeniiber erscheint im anarchistischen Denken die von Ador-
no verkirzt entlehnte, rhetorische Feststellung, »[e]s gibt kein richtiges Leben im Fal-
schen« (Adorno 2014: 43, vgl. sinngemifd auch die Herangehensweise von Mark Fisher
2009) als unsinnig. Denn sie fiihrt zur Diskussion dariiber, was das richtige oder gu-
te Leben auszeichnet, wer daran teilhaben kann, unter welchen gesellschaftlichen Be-
dingungen dies geschieht und konsequenterweise dazu, wie diese kritisiert und verin-
dertwerden konnen, um bessere Bedingungen fiir »richtigere« Leben zu erkimpfen (vgl.
Butler 2018c). Mit dem Anarchismus gilt es fiir eine lebenswerte Gesellschaftsform zu
streiten, die prifigurativ in der Distanzierung von der staatlich-kapitalistischen Gegen-
wartsgesellschaft entdeckt und ausgeweitet wird. Nach dem Niedergang des »realen So-
zialismus, der neoliberalen Einhegung der Sozialdemokratie, dem Scheitern verschie-
dener linker Staatsprojekte sowie der Erschépfung althergebrachter kommunistischer
Ideologien, verbleibt der Anarchismus im 21. Jahrhundert als Inspirationsquelle fiir so-
zial-revolutionire Bestrebungen. Damit ist die Sehnsucht nach einer potenziell anderen
Gesellschaftsform gemeint, die mit dem Meta-Narrativ libertirer Sozialismus bezeichnet
werden kann.

Anarchistische Gruppierungen und Netzwerke bestehen heute weltweit und mi-
schen sich in die vorhandenen sozialen Auseinandersetzungen ein. Ebenso wichtig

3 Wahrnehmbaren Erfolgen emanzipatorischer sozialer Bewegungen widerspricht nicht die Tatsa-
che, dass es im gleichen Zeitraum weltweit zu einer Starkung rechtsnationaler und neofaschis-
tischer Gruppierungen und Stromungen kam, die sich auch in staatlicher Politik widerspiegelt,
dariiber hinaus grofie Mobilisierungen und neue Organisationen mit sich brachte. Inwiefern der
sogenannte »Rechtsruck« als Reaktion auf die Erfolge emanzipatorischer sozialer Kimpfe einzu-
ordnen ist oder Letztere etwa aufgrund ihrer Zersplitterung und symbolpolitischen Ausrichtung
eher als Abwehrkampfe zu bewerten sind, bleibt eine offene Frage. Im Folgenden ist hier die Re-
de von »emanzipatorischen« sozialen Bewegungen, da rechtspopulistische Bewegungen diesen zwar
diametral entgegenstehen, jedoch ebenso als»soziale Bewegungen«gelten miissen und als solche
untersucht werden kénnen.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

ist, dass Anarchie — gelegentlich dem Wort, aber v.a. dem Inhalt nach - als Fluchtli-
nie und Bezugspunkt fiir grofie Teile diffuser links-emanzipatorischer Szenen dient.
Gleichwohl bleibt dieser nur fragmentarisch beschriebene leere Signifikant gréfiten-
teils unbestimmt und oftmals auch unbewusst. Welche Herausforderungen damit
einhergehen, zu beschreiben, was der real-existierende Anarchismus eigentlich ist, eine
Gemeinsamkeit in Vielfalt zu entwickeln und eine Kontinuitit zwischen anarchistischer
Tradition und gegenwirtigen sozialen Kimpfen herzustellen, zeigte sich mustergiiltig
beim Internationalen Anti-Autoritiren Treffen in der Schweiz im Juli 2023 (Kuhn 2023,
Eibisch 2023a).

Zweifellos ist die reale Macht der radikalen Fliigel emanzipatorischer sozialer Bewe-
gungen gegenwartig duflerst begrenzt. Zumindest, wenn man sie nach einer militdri-
schen Logik ins Verhiltnis zu repressiven Staatsapparaten setzt, sie mit der Macht po-
litischer Parteien auf der Ebene des etablierten politischen Systems vergleicht oder sie
anhand der organisierten Klassenmacht von ausgebeuteten und unterdriickten sozialen
Klassen* gegeniiber der gesellschaftlichen Elite’ bemisst, welche mit Recht als 8kono-
misch und politisch herrschende Klasse bezeichnet werden kann. Dies spricht jedoch
keineswegs dagegen, den ethischen Standpunkt der prinzipiellen Uberwindbarkeit der
gesellschaftlichen Antagonismen einzunehmen, wie es Anarchist*innen tun.

Die zeitgendssische Gesellschaftsformation ist nicht allein durch Klassenlagen und
nationalstaatliche Grenzziehung, durch die Ungleichbehandlung von Geschlechtern
oder die Unterwerfung des nicht-menschlichen Lebens gespalten. Dariiber hinaus
finden sich weltanschaulich-ideologische Differenzen, solche zwischen verschiedenen
Ausprigungen einer multiplen Moderne, wie auch weitere herkdmmliche Unterschie-
de, seien sie kulturell gewachsen oder sozial-strukturell ausgeprigt, wie bspw. jener
zwischen Urbanitit und Ruralitit. Die ungebrochene Verbreitung der liberalen Indi-
vidualisierung und die materielle und psychische Befriedung der Bevolkerung mittels
Unterhaltungsindustrie und Konsummoglichkeiten erschweren es zusitzlich, eine
grofere Zahl unterschiedlicher sozialer Gruppen zu einem - nicht formal bestimmten,
sondern real praktizierten — gemeinsamen sozial-revolutioniren Projekt zu bewegen.
Erschwerend wirken ferner die Weiterentwicklung von Uberwachungs- und Kontroll-
mechanismen sowie die veranderte Rolle von politisch vermittelnden NGOs bzw. deren
Vereinnahmung mittels neoliberaler Regierungstechnologien.

4 Ich verwende den Begriff »Klasse« hier in Anschluss an einen soziologischen Klassenbegriff, der
ausgehend von Karl Marx (MEW 7: 9—107, MEW 8: 111—207) entfaltet wurde. »Klasse«als politischer
Begriff wird im Anarchismus groftenteils wie im Marxismus verwendet, doch sind die Implikatio-
nen unterschiedlich und weichen die Theoretisierungen des revolutiondren Subjektes voneinander
ab.

5 Die Verwendung des Eliten-Begriffs dient dazu, von einer ausgepragten Klassengesellschaft aus-
zugehen, die sich empirisch an Einkommens- und Vermégensstatistiken sehr deutlich darstellen
ldsst. Eine mit dieser Tatsache verbundene moralische Empérung ist nicht an der bloRen materiel-
len Ungleichheit festzumachen, noch stehen dahingehend Vorstellungen von»nicht rechtschaffen
erworbenem« Kapital im Hintergrund oder gar verschworungsmythologische Denkmuster etwa
von den »Machenschaften einer geheimen Weltregierung« etc. Fiir eine soziologische Elitentheo-
rie sieche Hartmann (2018).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

21


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Auf der anderen Seite ist in inhaltlicher Hinsicht spitestens seit den 2010er Jah-
ren eine zunehmende intersektionale Uberschneidung® verschiedener Themenfelder
und sich an ihnen orientierender sozialer Bewegungen zu konstatieren. Dies betrifft
zunichst die Unterdriickungs-Achsen von class, race und gender und kann analog auch
auf die Uberschneidungen verschiedener »thematischer« sozialer Bewegungen wie bei
Feminismus, Antirassismus, Klassenkdmpfen, Klimagerechtigkeit etc. gesehen werden.
Diese Schnittstellen finden sich ebenfalls bei zeitgendssischen »Aktivist*innen«” und
ihren Gruppierungen. Eine Ausrichtung auf gemeinsame konkret-utopische Flucht-
punkte kommt dabei allerdings oft nicht tiber verbalradikale Bekenntnisse, die zur
Selbstvergewisserung dienen, hinaus.® In diesem Zusammenhang kann die Frage auf-
geworfen werden, ob der Anarchismus seinem Inhalt nach das Potenzial aufweist, als
Kristallisationspunkt verschiedener emanzipatorischer sozialer Bewegungen mit ihren
jeweiligen Themengebieten, historisch gewachsenen politischen Traditionen und global
unterschiedlichen Kontexten zu dienen. Dass derartigen spekulativen Uberlegungen
reale Kapazititen und Grenzen entgegenstehen, sei hierbei dahingestellt. Denn eine
solche Begrenzung festzustellen, macht diese Frage nicht weniger berechtigt, sondern
ladt vielmehr zur sachlichen und kritischen Diskussion dariiber ein.

Um diesem Anliegen ansatzweise nachgehen zu konnen, gilt es, Gemeinsamkeiten
im Lager der potenziell sozial-revolutioniren und emanzipatorischen (anti-)politi-
schen Krifte herzustellen, die realistischerweise nur auf der Differenz der beteiligten
Akteur*innen und Stréomungen beruhen kénnen. Dies bedeutet keineswegs, ihre
Unterschiede zu leugnen, sondern sie in produktiven und respektvollen Streiten zu
verhandeln. Im Hintergrund des hier verfolgten Ansatzes geht es damit nicht um die
Herausbildung eines kleinsten gemeinsamen Nenners von sich auf welche Weise auch
immer als »links« verstehenden Akteur*innen, die von einer Partei angefithrt und von

6 Die Debatte iiber Uberschneidungen verschiedener Unterdriickungslagen und ihr Zusammenden-

ken ist schon wesentlich dlter. Sie wurde u.a. mit dem Begriff der »Triple Oppression« im Black
Feminist Statement des Combahee River Collective (1977) thematisiert.
Der hier ausgearbeitete Ansatz kann als intersektional gelten auch wenn er eher indirekt von In-
tersektionalititstheorien beeinflusst ist. Siehe dazu u.a. fiir einen neueres populires Buch aus
dem Zusammenhang der Black-Lives-Matter-Bewegung: Alicia Garza (2020) und als Vorlaufer bell
hooks (2020).

7 Ich verwende diese Bezeichnung hier in Anfithrungsstrichen, weil der »Aktivismus« zumindest im
deutschsprachigen Raum quasi einer auflerparlamentarischen Politik und dem Wirken in der Zi-
vilgesellschaft gleichkommen, welche mit dem anarchistischen Politikverstindnis problematisiert
werden. Die Akzeptanz dieses Begriffs in den Medien korrespondiert mit veranderten Regierungs-
technologien einer neoliberalen Gouvernementalitit und geht gleichermafen mit einer »NGOi-
sierung« sozialer Bewegungen und der Ausweitung des »Bewegungs-Managements« einher. Al-
lerdings wurde anarchistische Kritik am »Aktivismus« bereits nach dem »Carneval against Capita-
lism«1999 gegen den G8-Gipfel in KIn vorgebracht (vgl. Libri Felis 2022).

8 Doch zumindest wurden in radikaleren Kreisen einige Weichen gestellt, um von vorrangig negie-
renden Aktivititen weg und hin zur Verbreitung von eigenen Inhalten und Perspektiven zu ge-
langen. So wurde etwa vom 11. bis 13. April 2014 in Berlin der Kongress »Antifa in der Krise« ver-
anstaltet. Ziel war es von der reinen »Feuerwehr-Politik« weg, hin zur Unterstitzung anderer (an-
ti-)politischer Kampffelder zu gelangen, v.a. um Faschist*innen auf diese Weise die Grundlage zu
entziehen (vgl. Antifa in der Krise 2014).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

avantgardistischen Aktivist*innengruppen flankiert werden miissten, sondern um ein
verflochtenes Netzwerk von nach Autonomie’® strebenden emanzipatorischen sozialen
Bewegungen und Gruppierungen. Mit anderen Worten geht es nicht um eine auf Politik
im herkémmlichen Sinne ausgerichtete »Mosaik-Linke«, die »radikale Realpolitik« zu
praktizieren beansprucht, sondern um eine pluralistische Politik der Autonomie.

1.1.2  Ein pluralistischer und pragmatischer Anarchismus

Bereits bei einer geringen Kenntnis des Anarchismus als Biindel von Lebensformen,
sozialen Bewegungen und politischen Theorien (vgl. Timm, in: Bartsch 1973: 323, Ward
1973/1996: 21-28, Graeber 2009: 215, Loick 2017: 11-14) springt dessen eigenwillige He-
terogenitit ins Auge. Im Schema unten wird die Pluralitit des Anarchismus anhand
einer ideengeschichtlich angelegten Unterscheidung seiner Strémungen verdeutlicht
(> Fig. 2). Bei oberflichlicher Betrachtung erscheint der Anarchismus als enorm wi-
derspriichlich. Dies betrifft sowohl den klassischen Anarchismus, der in der Mitte des
20. Jahrhunderts niederging, wie seine neueren Varianten, die im Zuge der globalen
sogenannten 68er-Bewegung aufkamen. Alle Versuche, den Anarchismus ideologisch
zu homogenisieren oder organisatorisch zu vereinen, scheiterten bis dato. Zugleich

9 Unter Autonomie wird in dieser Arbeit vorrangig ein spezifisches Organisationsprinzip verstanden.
Dabei geht es zugleich um die Selbstorganisation sozial-revolutionérer Gruppen, die auf dem En-
gagement und der Subjektivitat ihrer einzelnen Mitglieder beruhen, als auch um radikale Fligel
in sozialen Bewegungen, die sich jenseits von Parteien und NGOs organisieren und ihre Agenda
und Aktionsformen basisdemokratisch selbst aushandeln.

Die Offenheit des Autonomie-Begriffs weckt verschiedene Assoziationen, weswegen eine klare
Verwendung schwierig ist. Umgekehrt liegt darin auch das Potenzial, verschiedene Ebenen zu ver-
binden. Dazu lassen sich (mindestens) fiinf Stringe aufzeigen:

1. »Autonomie« als neuzeitliche humanistische Konzeption von selbst denkenden und handelnden Men-
schen, etwa in Anschluss an Kant. Anarchist*innen stellen sich mit Bezug darauf aufierhalb der
herrschenden normativen Ordnung, um sie als heteronom kritisieren zu kénnen (Wolff 1970). In
ibersteigerter Form als Vorstellung der sozialen Unabhingigkeit von einzelnen Personen.

2. Die entwicklungspsychologische und pidagogische Verwendung von Autonomie im Sinne des Er-
lernens eines selbstreflektierten und miindigen Verhaltens zur Integration der Personlichkeit ei-
nes Individuums. Dieses Lernen muss insbesondere unter sich stindig wandelnden gesellschaft-
lich-kulturellen Bedingungen in der beschleunigten Moderne lebenslanglich geschehen. Im Alter
droht dariiber hinaus der Verlust von Autonomie.

3. Technologien, die »autonom« funktionieren, indem etwa Autos oder Waffensysteme mittels
kinstlicher Intelligenz als lernfahig programmiert werden und ohne menschliche Steuerung re-
agieren und funktionieren.

4. Autonomie als geopolitischer Begriff zur Thematisierung und/oder Erkampfung der vollstandi-
gen oder graduellen Unabhéngigkeit bestimmter Regionen von Nationalstaaten. Katalonien, das
Baskenland, Wales und Irland, Chiapas, Rojava sind bekannte Beispiele. In gesteigerter Form ver-
bunden mit dem Bestreben Autarkie zu erreichen.

5. Autonomie als Organisationsprinzip und Anspruch in sozialen Bewegungen: Die ab den 1968er ent-
stehende operaistische »Arbeiter*innen-Autonomie«, welche sich in Abgrenzung zur KPl in Italien
formierte. Dariiber hinaus gehend, die Bewegung der »Autonomenc, insbesondere in der BRD der
1980er bis 2000er Jahre. Hauptsichliche Aktionsfelder der Autonomen waren v.a. Hausbesetzun-
gen, militante Demonstrationen, Antifaschismus, 6kologische und feministische Kdmpfe (Eibisch
2020b).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

23


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

iberschneiden sich seine parallel zueinander bestehenden Strémungen immer wieder
und kommt es bestindig zu Begegnungen und Austausch zwischen ihren jeweiligen
Anhinger®innen - und dies trotz aller Identitits-bezogenen Abgrenzungen, trotz
aller dogmatischer Lehren und grundsitzlicher Kritik aneinander. Somit handelt es
sich bei der Pluralitit im Anarchismus um ein echtes, erklirungsbediirftiges soziales
und politisches Phinomen. Wenn Pluralitit und Heterogenitit zudem als Merkmale
des Anarchismus angesehen werden kénnen, bedeutet dies, dass sich aus ihrer poli-
tisch-theoretischen Untersuchung bedeutende Einsichten iiber seinen grundlegenden
Charakter gewinnen lassen.

Diese Spezifika sind nicht als ahistorische oder essentielle Eigenschaften zu verstehen,
sondern im Zusammenhang mit den historisch-spezifischen Gesellschaftsformationen,
sich verandernden Herrschaftsordnungen, politischen Konstellationen und kulturellen
Prigungen zu erfassen. Von bestimmbaren Charakteristika des Anarchismus auszuge-
hen, ist méglich ohne diesem eine Essenz zu unterstellen, wenn sich spezifische Phino-
mene, Diskurse und Praktiken wiederholt und in variablen Kontexten beobachten las-
sen.

In diesem Sinne wurde bisweilen gedufiert, dass die Popularitit des Anarchismus
in den radikalen Fliigeln emanzipatorischer sozialer Bewegungen gerade auf seiner
inhaltlichen Unschirfe und Unverbindlichkeit beruhe und damit einer »postmodernen
Beliebigkeit« entspriche. Dem ist insofern zuzustimmen, als dass politische Projekte
stets an vorhandene Lebensstile und Gedankenwelten ankniipfen miissen, wenn sie po-
pularisiert werden sollen. Sozial-revolutionire Bestrebungen integrieren daher immer
auch popkulturelle Elemente oder im Alltagsverstand verschiedener Bevolkerungsgrup-
pen verankerte Konzepte, spiegeln diese wider und versuchen sie zugleich subversiv zu
wenden, wodurch sich ihre Kohirenz reduziert.

Dariiber hinaus erscheinen sowohl Dogmatismus wie auch Romantizismus als
Kehrseiten jener modernen Gesellschaftsformen, welche die einzelnen Subjekte auf
sich selbst zuriickwerfen. In ihnen werden Gefiihle des Mangels und der Unsicherheit
genihrt sowie kollektiv herzustellende Sinn-Erfahrungen, aufgrund der Tendenz zur
Reduktion von Lebensqualitit auf kapitalistische Verwertbarkeit, fortwihrend nivel-
liert. Dogmatismus und Fundamentalismus, Romantizismus und Irrationalismus sind
Modi, mit denen Individuen und Gruppen ihre psychische und soziale Integritit —
entgegen gravierender Anfechtungen durch widerspriichliche gesellschaftliche Anfor-
derungen, unsichere Zukunftsaussichten und sich ihrer Handlungsmacht entziehender,
fremdbestimmter Lebensumstinde — herzustellen und zu wahren versuchen.

Interessanterweise ist wiederum gerade die Gedankenwelt des Anarchismus von his-
torisch gewachsenen — und kontinuierlich reproduzierten — dogmatischen und roman-
tischen Fragmenten und Stringen durchzogen. Wenn Heterogenitit und Pluralitit aus
politisch-theoretischen Griinden ebenso wie aus der Beobachtung des Anarchismus als
seine Charakteristika angenommen werden, kann vermutet werden, dass er potenziell
als Antidot gegen die dogmatische oder romantische Verkennung der Widerspriichlich-
keit und Komplexitit der bestehenden Gesellschaftsform wirken kann. Das daraus her-
vorgehende zielgerichtete, aber zugleich offen gehaltene, multidimensionale Handeln in
gesellschaftlichen Widerspriichen und komplexen sozialen und politischen Konstellatio-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

nen kann als anarchistischer Pragmatismus™ bezeichnet werden. Mit diesem wird sich an
vorhandenen Bedingungen orientiert und abgearbeitet, zugleich aber tiber sie hinaus-
gedacht und auferhalb von ihnen gehandelt.

Dennoch ist der Anarchismus nicht als agonales politisches Projekt neben anderen zu
verstehen. Er geht nichtim Rahmen derliberalen Demokratie auf — injenen Lindern und
gesellschaftlichen Sphiren, wo diese tiberhaupt besteht. Er wird nicht auf einem »Wa-
renmarkt der Ideen« als mehr oder weniger alternatives oder innovatives Konzept ge-
handelt, sondern von seiner iiberschaubaren Zahl an Anhinger*innen als Uberzeugung
verstanden; als Uberzeugung, die aus persénlichen Erfahrungen in einer durch Herr-
schaftsverhiltnisse und -praktiken durchzogenen und geformten Gesellschaftsformati-
on hervorgeht. Jener wird die Vorstellung entgegengestellt, dass eine andere Welt méglich
und dariiber hinaus bereits an vielen Orten in Ansitzen vorhanden sei, wodurch ein di-
rektes Handeln im Hier und Jetzt motiviert wird. Offenzulegen, dass sich eine derartige
weltanschauliche Positionierung in letzter Instanz einer rationalen Begriindung entzie-
hen muss, weil sie — neben anderem - aus einer subjektiven Strategie der Weltbewil-
tigung oder auch durch die »Anverwandlung von Weltausschnitten« zur Stiftung gelin-
gender »Weltbeziehungen« (Rosa 2013: 10)" erfolgt, diskreditiert den Anarchismus nicht
als bestimmte politische Ideologie. Vielmehr wird damit ein wichtiger Aspekt transpa-
rent gemacht — und damit diskutier- und verhandelbar —, welcher ihm generell eigen
ist. Geradejene, die sich fiir nicht-ideologisch halten, verweigern sich den Moglichkeiten
iiber Ideologie zu reflektieren und sie intentional zu gestalten. Denn gegen die in diesem
Zusammenhang aufscheinende Dimension der Entfremdung wenden sich Anarchist*innen
ebenso wie gegen jene der Unterdriickung, Ausbeutung und Zerstorung, die sie als Folgen von
Herrschaftsordnungen ansehen. Eine weitere Gleichzeitigkeit besteht im Anarchismus

10  Eine entscheidende Inspirationsquelle dafiir ist das Denken und Handeln von Errico Malatesta,
dem»Gradualismus«vorgeworfen wurde, was erannahm, um Perfektionismus und Maximalismus
zuriickzuweisen (Malatesta 2014f).

Damit weist die vorgeschlagene Herangehensweise auch gewisse Parallelen zum Pragmatismus
John Deweys (2001) auf, die an anderer Stelle herausgearbeitet werden konnten.

Im angelsidchsischen Raum wurde ab den 1960er Jahren ein pragmatischer Anarchismus entwi-
ckelt, mit welchem alte Dogmen verabschiedet und neue sozialwissenschaftliche Debatten ein-
bezogen wurden. So gab es in den Zeitungen Freedom und Anarchy Beitrige zu Stadtplanung,
Wohnungsfrage, Blrgerinitiativen, Umweltschutz, Erziehung, Betriebsorganisation und Kyberne-
tik (Losche 1986: 443). Colin Ward (2011) war in diesem Kontext eine pragende Person.

Romantik kann in diesem Zusammenhang einer emotionalen Dimension, Dogmatik einer verita-
blen—nach Wahrheit suchende — Dimension von sozialen und politischen Identifikation und durch
sie integrierte Gemeinschaften zugeordnet werden. Prinzip wird hier als Gegenbegriff zur dogma-
tischen hermetischen Abriegelung; Emotionalitit als Gegenbegriff zur romantischen Verklarung,
verstanden.

Allerdings weisen Susemichel und Kastner darauf hin, dass gerade die Cegeniiberstellung von
»Rationalitit« und »Emotionalitat« ein Problem darstellt und eine reine »Prinzipientreue«erstens
stark von einer mannlichen Distanz gepragt und zweitens nicht als ausreichend erachtet werden
kann, um Solidarisierung zu erméglichen (Susemichel/Kastner 2021: 26—30).

11 Einen mit Rosa vergleichbaren Ansatz verfolgt Eva von Redecker mit dem Begriff einer »Weltwah-
rung« gegen die »Sachherrschaft« (von Redecker 2020: 269—274).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

25


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

einerseits in der schlichten Reduzierung auf die Formel, jede Form von Herrschaft iiberwin-
den zuwollen, und andererseits im Bewusstsein iiber die Komplexitit realer Herrschaftsver-
haltnisse, in ihren mannigfaltigen und schwer zu greifenden, klassenbasierten, institu-
tionellen, biirokratischen, ideologischen und subjektiven Ausprigungen, die Menschen
in soziale Hierarchien zueinander setzen.

Mit dieser Ausgangsbasis kann der Anarchismus als politische Ideologie und Welt-
anschauung™ verstanden werden, die sich im Wesentlichen als Hauptstrémung des
Sozialismus (> Fig. 1) Mitte des 19. Jahrhunderts in Europa formierte, auch wenn als
anarchistisch oder anarchisch interpretierbare Traditionen, Organisations- und Le-
bensformen durchaus auch in fritheren und nicht-westlichen Gesellschaftsformen
auftraten.” Die — insbesondere ausgehend von Pierre Clastres (1976) verbreitete —

12 Beide Begriffe werden dabei wertfrei verwendet. Mit der Verwendung des Begriffs der politischen
Ideologie wird betont, dass anarchistisches Denken und Handeln in einer Gesellschaftsform statt-
findet, die von Herrschaftsverhaltnissen geformt ist, welche eine ideologische Dimension aufwei-
sen, weswegen auch alternative Denkweisen und Praktiken als stets von ideologischen Annah-
men durchzogen gelten mussen. Der Begriff Weltanschauung wird dagegen nicht im Sinne einer
vermeintlich nicht-verstellten, authentischen Weltsicht verwendet, sondern verweist darauf, dass
sich bestimmte Grundannahmen und ethische Standpunkte nur bis zu einem gewissen Grad ra-
tional begriinden lassen. Dass damit verbundene Wahrheitsanspriiche zu relativieren sind, spricht
fiiremanzipatorische Bestrebungen nicht dagegen, aus ethischen Griinden fiir bestimmte Positio-
nen einzutreten oder bestimmte Annahmen und Interpretationen aus Erfahrungen abzuleiten.
Diesem Themenfeld widmet sich die Disziplin der Angewandten Ethik (Fischer 2006: 20). In einer
Einflihrung heift es: »Weltanschauungen sind Einstellungen, die bestimmen, wie oder als was die
Dinge gesehen und verstanden werden. Solche grundlegenden Einstellungen implizieren auch,
was entweder als wahr oder als falsch, entweder als Beweis oder als Widerlegung gilt. Es kann
also nicht davon ausgegangen werden, dass sich weltanschauliche Einstellungen durch Argumen-
tationen und wissenschaftliche Belege einfach verdndern lassen. Die Verinderung und der Wech-
sel einer Weltanschauung ist nicht die Veranderung oder der Wechsel dieser oder jener Einsicht,
sondern betrifft den Rahmen der moéglichen Einsichten« (Ebd.: 36).

13 Ob Anarchismus ein spezifisch modernes und tendenziell auch europdisches Konzept darstellt
oder viel weiter im Sinne egalitdrer Praktiken, Organisationsweisen und Ethiken zu fassen ist, ist
allerdings kontinuierlich umstritten. So verortet etwa Marshall zumindest Vorlaufer des Anarchis-
mus im Daoismus, der griechischen Antike und meint, dass sich anarchistische Gedanken durch
mittelalterliche Traditionen und neuzeitliche Revolution fortschreiben (Marshall 2008: 53—139).
Der Wunsch, mit einer solchen Darstellung eine eurozentrische, hegemoniale Geschichtsschrei-
bung zuriickzuweisen, ist verstandlich. Es fithrt jedoch zur Unschirfe der Begriffe, wenn damit der
spezifische historische Entstehungskontext dessen relativiert wird, was plausibel als anarchistische
Bewegung bezeichnet werden kann. Vor allem wére es im Sinne eines anti-kolonialen und anti-ras-
sistischen Standpunktes problematisch, egalitiren und widerstindigen Ansétzen, die nicht der
spezifisch europdischen Moderne entsprechen und diese in Frage stellen, erstere innerhalb der
Denksysteme letzterer zu messen.

In diesem Sinne schlagt schon Elisée Reclus eine Briicke zwischen vormoderner Akratie und moder-
nem Anarchismus, wenn er schreibt: »Es hat >Akraten< schon vor den Anarchisten gegeben [..]. zu
allen Zeiten hat es freie Menschen gegeben, die die Idee des Gesetzes verachteten, Leute, die oh-
ne Herren lebten kraft des urspriinglichen Rechts ihrer Existenz und ihres Denkens. Selbst in den
altesten Zeiten treffen wir tiberall auf Stimme, die ohne Gesetz nach ihrem Cefallen leben, die kei-
ne andere Regel fir ihr Verhalten haben als ihren >Willen und freies Gutdiinken<[..]. Aber wenn
die Anarchie auch so alt ist wie das Menschengeschlecht, so bringen doch wenigstens die Anhén-
ger dieser Idee etwas Neues in die Welt. Sie haben eine genaue Vorstellung von ihrem Ziel und

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

ethnologische Herangehensweise, den Anarchismus in egalitiren Beziehungen (Lenz/
Luig 1990, Haude/Wagner 2019) oder der vehementen Ablehnung von und der Flucht vor
Staatlichkeit (Scott 2020, Scott 2009) in vormodernen Gesellschaft festzumachen, miiss-
te an anderer Stelle ausgiebig diskutiert werden, verfolge ich in dieser Arbeit jedoch
nicht. Vielmehr gehe ich davon aus, dass Anhinger*innen des Anarchismus fiir eine
alternative Moderne eintreten, in welcher Freiheit und Gleichheit miteinander realisiert
werden, allen Menschen die Bedingungen fiir ihre Selbstbestimmung und Selbstent-
faltung erméglicht wird und Selbstorganisation und Selbstverwaltung in féderierten,
dezentralen, freiwilligen und autonomen Kommunen praktiziert wird. Anarchist*innen
wehren sich aus prinzipiellen Griinden gegen ihre Vereinnahmung und Vereinheitli-
chung. In ihrer vehementen Ablehnung von reinen Lehren oder letzten Wahrheiten,
ihrer Kritik an Fihrung, ihrer Abwehr von formellen hierarchischen Strukturen und
bezahlten Funktionir*innen; in ihrer Betonung von eigener Erfahrung, Individualitit
und Subjektivitit und einer als notwendig erachteten Umsetzung von bestimmten
Standpunkten in gelebten Alltagspraktiken, gleicht die anarchistische Bewegung — in
einer Analogie bzw. Wahlverwandtschaft — einer Freikirche des Sozialismus.™ Die Her-
ausbildung und gleichberechtigte Aushandlung von geteilten Grundlagen stellt sich fir
die Anhinger*innen des Anarchismus allerdings weit schwieriger dar, als etwa fir frei-
kirchliche Gemeinschaften. Es kann im Anarchismus per Definition kein gemeinsames
Grundlagenprogramm, keine einheitliche Organisation oder eine allgemein akzeptierte
Fithrungsspitze geben. Stattdessen orientieren sich die verschiedenen Menschen in ihm
anhand eines inhaltlich bestimmten, aber gleichwohl offengehaltenen und umstritte-
nen Sets an ethischen Werten, organisatorischen Prinzipien, theoretischen Konzepte
und Kriterien fir anarchistische Taktiken, von denen ich einige in einem Schema im
letzten Kapitel vorschlage (> Fig. 17). Die Orientierung an einem derartigen Begriffsset
ist deswegen erforderlich, weil sich der Anarchismus, wie erwihnt, nicht hauptsichlich
oder vorrangig als politisches Projekt manifestiert und seine Anhinger*innen Politik
oftmals mit ausgeprigter Skepsis begegnen.

Diesen Eindruck kann man auch in den lokalen Zusammenhingen einer anarchis-
tisch gepragten »linken Szene« gewinnen. Unter »keine Politik machen« werden in explizit
anarchistischen Gruppierungen gemeinhin so unterschiedliche Dinge verstanden wie
u.a. sich nicht an selbstreferenziellen (postautonomen) Kampagnen zu beteiligen; kei-
ne vorrangig auf Medienecho zielende Symbolpolitik zu betreiben; nicht mit politischen
Parteien zu kooperieren oder Hoffnungen in Gespriche mit Politiker*innen zu setzen;
keine Themen singulir und ohne die Einbettung in Gesellschaftskritik zu bearbeiten;
keine bezahlten Posten zu schaffen; nicht direkt oder indirekt Wahlkampfe zu unterstiit-
zen; keine Petitionen einzureichen und zu verbreiten oder den Erfolg der eigenen Aktivi-
titen an ihrer Anerkennung durch linke Organisationen zu messen. In anarchistischen
Kreisen ist eine problematisierende Diskussion von »Politik« vorhanden und strahlt von

sind sich von einem Ende der Welt bis zum anderen in ihrem Ideal einig, jede Form der Regierung
energisch abzulehnen« (Reclus 1896/1972: 246f.).

14 Michael Lowy verwendet den Begriff der »Wahlverwandtschaft« ausgehend von Max Weber, um
eine Analogie bzw. »strukturellen Homologie« zwischen jidischem Messianismus und libertarem
Denken herauszuarbeiten (Lowy 2021: 13—23).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

21


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

diesen in linke Szenen aus. Insofern kann angenommen werden, dass diese Skepsis um-
fassender mit der anarchistischen Tradition verkniipft ist.

Fig. 1: Hauptstromungen des Sozialismus

Anarchismus
S B%
N B
/& % 2
E %=
Ly P

Partei

(Partei-) Jore Sozialdemokratie
Kommunismus

vgl. Holloway 2002: 11-18, Kuhn 2016, Wright 2017: 12, 418, 435-452

Fig. 2: Anarchistische Stromungen (ideengeschichtliche Darstellung)

Illegalismus »
. o o Egoismus
haretische religiose Bewegungen i >
(Miintzer) Mo, —_— alism\us Cyberanarchismus N
NS l\ >
\/\/ Transzendengalismus
4 N — 2 b
Liberalismus __ —\ - ,. / -
(Spencer) < N gewaltfreieriAnarchismus _
\ . religioser Ajmréhismus _
\ ot K itirer/Anarch
Republikanismus \ / #Bohéme :_ kommunitéirer/Anarchismus -
(Rousseaut ~ ./ Mutualismus; \ #Gildehsozialismus
) .#Genossenkhaftsbe\v_égung
Nationalrevolutionére 7 B Kollektivismus _
(Pisacane) ~ Anathaf i #Queerfeminismus
S 4 - - &
/ e % Griiner'/ #Tierrechtsbewegung
Frithsozialismus / N\ \ #Situationismus\ Primitivismus
(Fourier) N - \ #Nihilismus \Insun-ektionalismus
N - #autonome Bewegung

Anarch@-Kommunismus
#&?kommunismus #Operaismus

—_

Plattformismus

Anarch@-Syndikalismus

18401860 | 18701890 | 1890-1945 |

vgl. Zenker 1895, Nettlau 1925, Woodcock 1962, Oberlinder 1972. Stowasser 1995, Marshall 2008,
Ward 2004, Ramonet 2013, Graham 2005/2009/2013, Loick 2017, Levi/Adams 2018

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus
1.1.3  Erste Eindriicke von anti-politischen Aspekten im Anarchismus

Diese Dissertationsschrift stellt eine hauptsichlich auf Quellentexten basierte, vorran-
gig politisch-theoretische Untersuchung iiber die genaueren Griinde — bzw. Begriindun-
gen — fiir die anti-politischen Aussagen im Anarchismus dar. Mit ihnen kann der Fra-
ge nachgegangen werden, welche Verstindnisse von Politik im Anarchismus itberhaupt
vorhanden sind und welche Konsequenzen sich daraus ergeben. Erste Eindriicke finden
sich bereits in Texten des klassischen Anarchismus.

So schreibt der anarchistische Intellektuelle Volin in seiner Reflexion iiber den Ver-
lauf der russischen Revolution und die Vernichtung des Anarchismus durch die Bolsche-
wist*innen: »Nach der anarchistischen Konzeption sollten die 6konomischen und sozia-
len Grundlagen der Gesellschaft verindert werden, und zwar ohne Zuhilfenahme irgendei-
nes Staates, einer Regierung, einer »Diktatur der Anarchismus wollte also, nach dem Sturz
der letzten kapitalistischen Regierung, die Revolution durchfithren und ihre Probleme
l6sen, ohne das Mittel der Politik und des Staates, sondern mit Hilfe einer natiirlichen
und freien 6konomischen und sozialen Aktivitit der Assoziationen der Arbeiter selbst« (Volin
1947/1983a:142). Henry David Thoreau trifft die Aussage: »Was man Politik nennt, das ist
vergleichsweise etwas so Oberflichliches und Unmenschliches, daf ich praktisch nie-
mals bemerkt habe, daf} sie mich tiberhaupt angeht« (Thoreau 1849/2010b: 60f.). Max
Stirner konstatiert, Schriftsteller filllten »ganze Folianten tiber den Staat an [..], ohne
die fixe Idee des Staates selbst in Frage zu stellen, unsere Zeitungen [strotzen] von Poli-
tik [...], weil sie in dem Wahne gebannt sind, der Mensch sei dazu geschaffen, ein Zoon
politikon zu werden, so vegetieren auch Untertanen im Untertanentum, tugendhafte
Menschen in der Tugend, Liberale im >Menschtum« usw., ohne jemals an diese ihre fi-
xen Ideen das schneidende Messer der Kritik zu legen« (Stirner 1845/2008: 47). In seinem
Text Das Prinzip der Foderation formuliert Pierre-Joseph Proudhon, in der Politik existiert

»die Prinzipientreue nur als Ideal, wahrend die Praxis Kompromisse jeder Art eingeht.
Daher st [..] die Regierung trotz bestem Willen und aller erdenklichen Tugend [...] ei-
ne zweideutige Schopfung [..]. Keine Regierung entgeht diesem Widerspruch. [..] Da
so die Willkiir fatalerweise in die Politik eindringt, wird bald die Korruption zur See-
le der Macht, und die Cesellschaft wird ohne Einhalt gnadenlos auf die nie endende
abschissige Bahn der Revolution getrieben« (Proudhon 1863/2017: 53f.).

Sein sozial-revolutionirer Zeitgenosse Joseph Déjacque schreibt:

»Man darf sich keine Hirten geben, wenn man nicht Herde, keine Regierenden, wenn
man nicht Sklave sein will. Weg mit der Regierung und diesen verderblichen Ambitio-
nen [..]. Weg mit diesen Kandidaten — Akrobaten, die auf dem Seil der Glaubensbe-
kenntnisse tanzen, mit dem rechten Fuf} fiir diesen, dem linken Fuf$ fiir jenen. Weg
mit diesen politischen Taschenspielern, die mit den drei Worten der republikanischen
Devise, Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit, jonglieren wie mit drei Kugeln [...] um sie
dann [..] verschwinden zu lassen. Weg mit diesen Gauklern der 6ffentlichen Angele-
genheiten, die [..] uns seit soviel Jahren den gleichen Paraden beiwohnen lassen [..]«
(Déjacque 1854/1980a: 37).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

29


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Johann Most fithrt diesen Gedanken in Ablehnung der Bestrebungen zur Errichtung
eines sozialistischen »Volksstaates« fort. So wurden die sozialistischen Vorstellungen
»nicht eher besser, als bis auch in dieser Beziehung anarchistische Gedanken in die
Debatten drangen. Von da ab wurde gezeigt, dafl man nicht ein >schlaue, eine Oppor-
tunitits-, Zukunfts- oder wenn es hoch kam, >revolutionire« Politik zu treiben habe,
sondern dafl man mit der ganzen Politik aufriumen miisse« (Most 1899/2006Ab: 58f.).
Hinsichtlich der Diskussion iiber die feministische Forderung nach der Einfithrung des
Frauenwahlrechts dufdert Emma Goldman:

»Ich glaube nicht, dass die Frau die Politik schlechter machen wird; aber ich kann auch
nicht glauben, dass sie sie verbessern kann. Warum also auf einer solchen Gesetzge-
bung bestehen, wenn die Frau die Fehler des Mannes ohnehin nicht korrigieren kann?
[..] Die Geschichte der Bemithungen des Menschen in der Politik zeigt, dass ihm diese
tiberhaupt nichts gebracht haben, was er nicht auch auf direkterem Wege, zu einem
geringeren Preis und fiir einen ldngeren Zeitraum hétte erreichen kdnnen. Tatsache
ist, dass er sich jeden Zentimeter Boden hart und ausdauernd erkimpfen musste und
zwar durch einen endlosen Kampf fiir Selbstbehauptung, nicht durch das Wahlrecht«
(Goldman 1911/2013d: 177f)).

Auch der Insurrektionalist Luigi Galleani formuliert einen anarchistischen Gemeinplatz:
»Contrary to electoral and parliamentary action, which requires disciplined authoritar-
ian organizations, anarchists favour direct action by the workers and abstention from
political activity« (Galleani 1982: 13). Ein Vordenker des Anarch@-Syndikalismus, Fer-
nand Pelloutier, hilt fest, angesichts »ihrer zunehmenden Schwichung und ihrer erfolg-
losen Bemithungen, die Politik, die vor allem fiir den einzelnen von Interesse ist, mit der
Wirtschaft zu verbinden, die von gesellschaftlichem Interesse ist, begriffen die Gewerk-
schaften schlieRlich [...], daf ihre Spaltung eine tiefere Ursache hatte als die Gegensit-
ze zwischen den Politikern und das eine wie das andere [...] aus der Politik herrithrte«
(Pelloutier 1895/1973: 320). Sein Kollege Emile Pouget pflichtet ihm bei und meint, es sei
»unmoglich, zwischen dem Kampf der Gewerkschaften und der Teilnahme am traurigen
Geschift der Politik eine Parallele zu ziehen — geschweige denn, beide zu verwechseln«
(Pouget 1904/2014b: 90). Und der kommunitir orientierte Gustav Landauer benutzt in
Anlehnung an Friedrich Nietzsche ab 1897 den Begriff »Antipolitik« um seine Position
zu bezeichnen. Politik ist fiir ihn »primar staatsbezogenes Handeln« und der Staat ein
»kiinstliches, autoritires Gebilde« und Verhiltnis (Landauer 2008: 62, vgl. Wolf 2010:
9). Weiterhin meint er, »es scheint, dass wir Anarchisten in allem paradox, gegen die
Landlaufigkeit sind. Wir haben nimlich auch keine politischen Bestrebungen, wir ha-
ben vielmehr Bestrebungen gegen die Politik« (Landauer 1897/2009d: 223). Dem setzt er
die Vorstellung einer sinnerfilllten, sozialistischen »Gesellschaft aus Gesellschaften, die
Gemeinsamkeit aus Freiwilligkeit« (Landauer 1911/1967: 61), entgegen, um von jeglicher
Politik wegzustreben.

Diese Eindriicke beschiftigten offenbar auch den Anarchismus-Forscher Giinter
Bartsch, welcher am Ubergang der »zwei verschiedenen Welten« von »Altanarchistenc
zu den »Anarchos« steht (Bartsch 1972: 9). Dabei zahlt er vier Eigenarten auf, welche
den Anarchismus charakterisieren: »Der Anarchismus ist eine soziale, aber antipoli-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

tische, antiparteiliche und anationale Bewegung, die sich primir die Authebung des
Staates und seine Ersetzung durch eine vielférmige Foderation zum Ziel gesetzt hat,
deren Modell die anarchistische Organisationsform sein soll. Man kénnte den Anar-
chismus auch ganz kurz als antiautoritire Bewegung bezeichnen. Das wiirde jedoch
gerade heute zu oberflichlichen Gleichsetzungen fithren« (Bartsch 1972: 13). Das zweite
Merkmal verdient fur die vorliegende Arbeit besondere Aufmerksamkeit, insofern der
Anarchismus laut Bartsch »eine soziale, aber keine politische Bewegung« darstellt, was
aus seiner prinzipiellen Staatsfeindlichkeit hervorgehe: »Er kimpft nicht um die Macht,
weil er sie fiir verderblich hilt. Macht ist das entscheidende Mittel jener Herrschaft
von Menschen iiber Menschen, die er unméglich machen will. Da sie stets im Ergebnis
politischer Kimpfe errungen wird, kann sie nach Uberzeugung der Anarchisten durch
Politik nicht abgebaut, sondern héchstens in ihrer Form verindert werden. So kam es
zur Antipolitik, die eine Schopfung des Anarchismus ist« (Ebd.: 12).

Doch wofiir steht das Anti im Begriff »Antipolitik«, wie er bereits von Bartsch ver-
wendet bzw. wieder aufgegriffen wird? Beinhaltet es einen positiven Inhalt und worin
besteht dieser? Und weist die theoretische Figur der Anti-Politik nicht ihrerseits auf Be-
strebungen zu einer umfassenden und hochgradigen Politisierung der Gesellschaft hin,
in der etwa Gerhard Senft das Anliegen des Anarchismus sieht, wenn er schreibt, dass

»Herauslosen der in Hinden einer Minderheit konzentrierten Macht und deren Um-
verteilung bedeutet, das Primat der Politik zuriickzuerobern. Die Ausweitung und die
breite Streuung der politischen Kompetenzen und der EinfluRmaoglichkeiten verhin-
dert die Entstehung oligarchischer Herrschaftsformen. Autoritaren/totalitiren Anma-
Rungen wird so jegliche Basis entzogen. Eine Kultur der Teilhaberechte setzt an die
Stelle der Machtmonopolisierung von Pluralismus getragene Formen der Selbstver-
waltung. Es sind nur wenige politische Konzepte bekannt, die konsequent und ohne
theoretische Kompromisse die Idee des politischen Primats im angedeuteten Sinne
ohne Riickfall in vormoderne Denkmuster verfolgen. Dazu zahlt ohne Zweifel der An-
archismus bzw. derslibertare Sozialismus« (Senft 2006: 32).

Ein niherer Blick verdeutlicht schnell, dass der verselbstindigten politischen Sphire von
Anarchist*innen verschiedene Motive entgegengesetzt werden. In den zuvor aufgeliste-
ten Beispielzitaten handelt es sich der Reihenfolge nach beim Advokaten der anarchisti-
schen Synthese, Volin, um Formen foderativer nicht-hierarchischer Selbstverwaltung, bei Tho-
reau und Stirner um das sich selbst bestimmende und sich selbst erschaffende Individuum, bei
Proudhon und Déjacque recht allgemein gefasst um soziale Selbstorganisation, bei Most,
Goldman und Galleani um das autonome sozial-revolutionire Handeln, bei Pelloutier und
Pouget um die gkonomische Sphire und schliefllich bei Landauer um die wirkliche Gemein-
schaft in Gesellschaft. Daher wird in dieser Arbeit u.a. zu kliren sein, inwiefern anarchis-
tischer Individualismus, Mutualismus, Kommunismus, Syndikalismus und Kommuni-
tarismus letztendlich der politischen Sphire jene gesellschaftlichen Sphiren der Indi-
viduen, des Sozialen, der Gesellschaft, der Okonomie und der Gemeinschaft entgegensetzen
(> Fig. 3). Was den Insurrektionalismus angeht, ist der Bezugspunkt in der ultimativen
Verwirklichung der Utopie, welche daher invertiert wird, noch einmal anders gelagert
(»3.1).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

31


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Nicht-politische Handlungsmodi und Organisationsformen, Praktiken und Uberle-
gungen finden im landliufigen Verstindnis von »Politik« und ebenso in ihrer institutio-
nalisierten staatlichen Form wenig Raum oder werden im Zuge der Ausdifferenzierung
der politischen Sphire (vgl. Reitz 2013: 99) zumindest nicht als bedeutende Bestandteile
von ihr verstanden. Die verschiedenen anarchistischen Ansitze und Praktiken zielen of-
fensichtlich — manchmal strategisch und bewusst, oftmals diffus und intuitiv — darauf
ab, jenen Sphiren, die von der politischen Sphire zu ihrer Konstituierung ausgeschlos-
sen oder lediglich instrumentell von ihr behandelt werden, einen ihnen angemessenen
Geltungsbereich jenseits von und gegen die Politik zu verschaffen. Freilich speist sich diese
sedimentierte Wahrnehmung im vorliegenden Zusammenhang nicht aus Uberlegungen
der soziologischen Systemtheorie,” sondern beruht auf Erfahrungen aus den Kontrover-
sen und divergierenden Ansitzen innerhalb sozialistischer Bewegungen, ihren Organi-
sationsformen, ihren Lebenswelten und ihren sozialen Kimpfen.

In anarchistischen Praktiken und Bestrebungen geht es dabei nicht allein darum,
dass der Staat lediglich foderaler und kommunaler strukturiert sein sollte, wie etwa in
republikanischen, basisdemokratischen Ansitzen (z.B. Barber 1994). Im Anarchismus
soll dem Staat nicht v.a. eine Schranke vor der Privatsphire der Individuen gesetzt wer-
den, wie im Liberalismus. Es geht in ihm nicht vorrangig um eine Stirkung der Zivil-
gesellschaft als Gegengewicht zum Staat oder um die Méglichkeit, sich ohne reglemen-
tierende Partei- und Vereinsstrukturen zusammenzuschlieflen. Anarchist*innen werten
nicht einfach die Okonomie (selbst eine sozialistische und dezentral organisierte) ge-
geniiber dem Staat auf, wie es etwa vulgirmarxistische Gruppierungen mit ihrem Oko-
nomismus taten. Und schliefilich wollen sie nicht — wie man kommunitaristischen An-
sitzen unterstellen konnte — blofR mehr Gemeinschaftlichkeit und eine Verséhnung des
Spannungsfeldes zwischen Individuen und Kollektiven, in einer oftmals als kalt und an-

15 Die Grundvoraussetzung der Systemtheorie, wie Niklas Luhmann sie formuliert (Luhmann 1991),
werden im Folgenden nicht geteilt. Darunter die Annahme, eine funktionale Ausdifferenzierung
durch bestimmte »Operationen« bringe in modernen Gesellschaften zwangslaufig abgeschlosse-
ne und autopoietische Subsysteme hervor. Ein Abgleich mit der Systemtheorie erfolgt aus Platz-
griinden in dieser Arbeit nicht, konnte jedoch an anderer Stelle ankniipfend an die Konzeption von
sozialen Spharen vorgenommen werden.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

onym empfundenen modernen Massengesellschaft realisieren.’ Vielmehr geht es ih-
nen um die Infragestellung der Bedingungen, unter denen Politik itberhaupt stattfin-
det, um eine Ablehnung des Staates als institutionalisiertes politisches Herrschaftsverhiltnis,
welches inhirent autoritir, hierarchisch, zentralistisch und gewaltsam ist (Kropotkin
2008: 13ff.). Zusammengefasst laufen die stark ausgeprigten anti-politischen Tenden-
zen im Anarchismus - selbst bei dessen Verleugnung oder der emphatischen Betonung
der Notwendigkeit des Handelns im Hier & Jetzt — letztendlich auf ein vages Meta-Nar-
rativ hinaus: Im Hintergrund steht die utopische Moglichkeit einer selbstorganisierten,
libertir-sozialistischen Gesellschaftsform, in welcher ein egalitires, freiheitliches und
solidarisches Zusammenleben nach einer sozialistischen Ethik” realisiert werden kann.

1.2 Das wilde Feld iiberblicken
1.2.1 Annaherung an die Griinde fiir anarchistische Anti-Politik

Mindestens vier Griinde konnen fir die Ausprigung anarchistischer Anti-Politik be-
nannt werden. Sie bestehen in historischen Erfahrungen, der Vereinnahmung des
Politischen durch den modernen Staat, dem Vorhandensein anderer Handlungsfelder
sowie der sogenannten Politikverdrossenheit. Diese umreifde ich nun.

Die angedeutete, grundlegende anarchistische Skepsis gegeniiber Politik griin-
det in sich wiederholenden historischen Erfahrungen. Zunichst ist dahingehend die
wechselhafte Beziehung zwischen marxistisch geprigten Sozialdemokrat*innen und
Anarchist*innen in der Ersten und Zweiten Internationalen Arbeiter-Assoziation

16  Die verbreitete Entgegensetzung von Cesellschaft und Gemeinschaft entstammt der Soziologie von

Ferdinand Tonnies, der damit eine eindeutige Wertung verband. Erstere gilt ihm als anonym,
»ideell« und »mechanischg, letztere dagegen als »verbunden«, »real« und »organisch« (Tonnies
1991: 3—6, 7—70). Dieses Schema liefert die Grundlage fiir eine konservative Kritik der modernen
Cesellschaftsform. Dagegen wurde die Kategorie Gemeinschaft auch vor und nach Ténnies von »kri-
tisch-revolutiondren«, »progressiven Kréften«, so etwa von Marx verwendet, wie Giinther Rudolph
herausarbeitet (Rudolph 1995: 197-207). Tonnies Schema wurde zudem auch von der Genossen-
schaftsbewegung aufgegriffen (Ebd.: 208—214). Im Sinne des anarchistischen Kommunitarismus be-
zieht sich auch Buber auf die Unterscheidung und wendet den Gemeinschafts-Begriff ebenfalls
progressiv und nicht restaurativ (Lowy 2021: 74). Auch Kastner pladiert fiir ein differenziertes Ge-
meinschaftsverstandnis (Kastner 2000: 192-197).
Bei der hier getitigten Unterscheidung der Tendenzen des Strebens nach Autonomie (» Fig. 7),
werden Gemeinschaft und Gesellschaft wertfrei verwendet und nicht in einem zwangslaufigen GCe-
gensatz zueinander gesehen. Dennoch konnen sie als unterscheidbare Bezugspunkte genannt
werden, um verschiedene Herangehensweisen und Strategien zu erklaren.

17 Anarchistische Ethik beruht auf den Grundwerten von sozialer Freiheit, Gleichheit und Solidari-
tat, dariiber hinaus auf Vielfalt und Selbstbestimmung. Sie geht von Menschen als bediirftigen,
vernunft- und empathiebegabten, sozialen Tieren aus, deren Verhalten mafigeblich von ihren ge-
sellschaftlichen Lebensbedingungen gepragt wird. Im Unterschied zu Moral wird sie nicht religios
oder philosophisch transzendental begriindet, sondern ist materialistisch und permanentvonden
Gruppen auszuhandeln, fiir die sie gilt. Sie ist holistisch, indem sie Individuen in gesellschaftlichen
und natirlichen Zusammenhéngen verortet, welche in ihrer Symbolisierung transparent gemacht
werden (> 6.3 und 6.6).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

33


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

(1864-1876 und 1889-1914) zu nennen, welche jeweils mit viel bésem Blut zum Aus-
schluss Letzterer und daraufthin zur Griindung eigenstindiger anarchistischer Verei-
nigungen, niamlich zur Anti-Autoritirven Internationalen (1872—1876) und zur Entstehung
anarch@-syndikalistischer Gewerkschaften (1895-1919)," fithrte. Als die internationa-
len autonomen Gewerkschaften bei der Roten Gewerkschafts-Internationalen 1921 unter
die Vorherrschaft der KPdSU und kommunistischer Parteien generell gestellt werden
sollten, griindeten diese 1922 wiederum eine Internationale Arbeiter-Assoziation (vgl.
Pestafa 1922/1972). Dass sich die Namensgebung dieses Zusammenschlusses direkt
an jenem von 1864 orientierte, ist dabei kein strategischer Schachzug. Vielmehr sahen
sich die syndikalistischen und kommunistischen Anarchist*innen mit ihrer Ablehnung
von politischen Parteien und demokratischem Parlamentarismus des biirgerlichen
Nationalstaates sowie mit ihrer Praktizierung dezentraler, autonomer und freiwilli-
ger Selbstorganisation, den urspriinglichen Prinzipien der sozialistischen Bewegung
verbunden.” In ihren Augen hatte die Sozialdemokratie jene verraten, wihrend der
autoritire Kommunismus spitestens nach 1921 auf eine totalitire Herrschaftsordnung
hinauslief, die den urspriinglichen sozialistischen Emanzipationsbestrebungen grund-
legend widersprach (Berkman 1928, Rocker 2012, Volin 1983b).>° Anarchist*innen, die
von mutualistischen und kollektivistischen Ansitzen itberzeugt waren, wie auch jene,
die sich in Kommunen und Alternativbewegungen engagierten, erklirten ohnehin, in
Distanz zum Staat und der biirgerlichen Lebenswelt zu stehen. Umso mehr war dies
bei den Individualanarchist*innen der Fall, welche aus ihrer renitenten Organisations-
kritik heraus, einige bedeutende Beitrige entwickelten, bspw. auf den Gebieten der
Pidagogik oder sexuellen Befreiung. Im Kontext der Neuen sozialen Bewegungen der
1970er und 1980er Jahre gab es nur wenige Schnittpunkte zwischen Anarchist*innen
und traditionellen kommunistischen Parteien, wenngleich diskutiert werden konnte,
inwiefern die Forderung nach einem »Sozialismus mit menschlichem Antlitz« wihrend
des Prager Frithlings 1968 libertir-sozialistischen Gehalt aufweist. Kommunistische
Parteien waren bspw. in Italien und Frankreich in Zeiten des Kalten Krieges selbst zu
systemstabilisierenden Faktoren geworden, wihrend die Anarchist*innen sich zwar
nicht mehr als klar konturierte Bewegung formieren, aber dennoch eine gewisse Wir-
kungsmacht in den sozialen Bewegungen entfalten konnten. Der von Rudi Dutschke
1967 proklamierte »Marsch durch die Institutionen« erzielte keine ernsthaften Erfolge

18  Grindungsjahre anarch@-syndikalistischer Gewerkschaften: 1895 Confédération Générale du Tra-
vail (CGT); 1901 Federacién Obrera Regional Argentina (FORA); 1905 Industrial Workers of the
World (IWW); 1908 Confederagao Operaria Brasileira (COB); 1910 Confederacion Nacional del Tra-
bajo (CNT); 1910 Sveriges Arbetares Centralorganisation (SAC); 1912 Unione Sindacale Italiana
(USI); 1919 Freie Arbeiter-Union Deutschland (FAUD).

19 Auch Hobsbawm deutet an, dass das Auseinanderdriften der sozialistischen Hauptstromungen
sich an der Frage des Umgangs mit Politik kristallisiert, indem er den Anarchismus als »anti-poli-
tische Minoritdt« bezeichnet, welche allerdings vernachlidssigt werden konnte (Hobsbawm 1989:
118).

20 DieKritik an autoritaren sozialistischen Tendenzen, dem Konzept der »Diktatur des Proletariats«,
hierarchischen Parteistrukturen und avantgardistischer Fiihrung, Zentralisierung, Verstaatlichung
der Produktionsmittel etc. geht freilich schon bis zur Entstehung des Anarchismus zurick und bil-
det ein entscheidendes Element zu seiner Formierung.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

und so wurde die Problematik der Partizipation am politischen System des biirgerlichen
Staates erst wieder mit der Entstehung von Parteien wie »Die Griinen« (1980 gegriin-
det) aus der auferparlamentarischen Bewegung heraus neu aufgeworfen bzw. breiter
debattiert.

Wenn die Abgrenzung von und die Auseinandersetzung mit anderen sozialistischen
Stromungen die Anarchist*innen zu einem grundlegenden Unbehagen gegeniiber »Poli-
tik« fithrte, so umso mehr die Vereinnahmung des Politischen durch den modernen Staat. Der
Sozialismus kann insgesamt in seiner Genese als soziale Bewegung fir eine alternati-
ve Moderne® angesehen werden, in welcher die Klassenunterschiede aufgehoben und
soziale Freiheit, Gleichheit und Solidaritit verwirklicht werden. Im Anarchismus wird
dabei betont, dass dieses Vorhaben nur ohne und gegen den Staat verwirklicht werden
kann. Was mit dem Anarchismus politisiert wird, sind die Erfahrungen unterschiedlicher
sozialer Gruppen, durch staatliche Institutionen vertrieben, gefoltert, reglementiert, zu
Lohnarbeitund Militirdienst gezwungen, klassifiziert, normalisiert, homogenisiert und
greifbar gemacht zu werden.* Dies betrifft freilich schon Gesellschaften vor der Entste-
hung des modernen Staates zwischen dem 17. und 20. Jahrhundert (Scott 2020). Jener
wirkte jedoch mit seiner spezifischen Rationalitit, seiner biirokratischen Verwaltung,
seiner Tendenz zum Zentralismus, seiner Zivilreligion der Nation, der Grenzziehung,
dem Militarismus und der rechtlichen Institutionalisierung der biirgerlichen Familie auf
viele Menschen ungeheuerlich (vgl. Reclus 2013b). Wenngleich es all dies bereits zwei- bis
fiinftausend Jahre zuvor, in dgyptischen, sumerischen, Maya-, chinesischen, indischen,
akkadischen oder romischen »Hochkulturen« gegeben hatte, sind moderne Gesellschaf-
ten und Staaten von diesen politischen Reichen bzw. Imperien zu unterscheiden. Im
Prinzip moderner Staatlichkeit liegt es, alle geographischen Gebiete zu unterwerfen und

21 Dies ist zu betonen, da dem Anarchismus z.B. durch Hobsbawm vehement ein anti-moderner Cha-

rakter unterstellt wurde (vgl. Hobsbawm 1985a: 192ff., Hobsbawm 1989: 124). Dagegen zeigt z.B.
Mueller (2022) auf, dass auch der alte und neue Luddismus keineswegs als anti-modern verstan-
den werden muss und stets weit verbreitet war.
Hobsbawn macht den Anarchismus fiir die Spaltung der sozialistischen Bewegung verantwortlich
(Hobsbawm 1985a: 193), behauptet, er ware v.a. mit der bohemistischen Gegenkultur von Metro-
polen verbunden (Ebd.: 347, vgl. Hobsbawm 1985b: 88) und versteift sich auf die Falschaussage,
erwire auflerhalb von Spanien und Russland ohne nennenswerten Einfluss gewesen (Hobsbawm
1985b: 193, vgl. Hobsbawm 1989: 132, vgl. Hobsbawm 1985b: 74).

22 In Anlehnung an Proudhons berithmte Passage im Epilog seiner (nicht ins Deutsche iibersetzten)

Generellen Idee der Revolution im 19. Jahrhundert:
»To be governed is to be kept in sight, inspected, spied upon, directed, law-driven, numbered,
enrolled, indoctrinated, preached at, controlled, estimated, valued, censured, commanded, by
creatures who have neither the right, nor the wisdom, nor the virtue to do so... To be governed
is to be at every operation, at every transaction, noted, registered, enrolled, taxed, stamped, mea-
sured, numbered, assessed, licensed, authorized, admonished, forbidden, reformed, corrected,
punished. It is, under the pretext of public utility, and in the name of the general interest, to
be placed under contribution, trained, ransomed, exploited, monopolized, extorted, squeezed,
mystified, robbed; then, at the slightest resistance, the first word of complaint, to be repressed,
fined, despised, harassed, tracked, abused, clubbed, disarmed, choked, imprisoned, judged, con-
demned, shot, deported, sacrificed, sold, betrayed; and, to crown all, mocked, ridiculed, outraged,
dishonored. That is government; that is its justice; that is its morality« (Proudhon 1851).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

35


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

zu kontrollieren, alle ihm Unterworfenen zu Biirger*innen zu formen, ihre Produktivi-
tit nutzbar zu machen, sie zu lenken und in soziale Hierarchien einzuordnen. Der Staat
dehnt sich auf immer weitere gesellschaftliche Sphiren aus, strebt tendenziell danach,
alle Lebensbereiche zu regulieren und sich in den Subjekten zu verinnerlichen. Gren-
zen findet die Ausdehnung und Verinnerlichung des modernen Staates zunichst, wo sie
dysfunktional fir seinen Selbsterhalt werden — mafigeblich bei der Kontrolle und Regu-
lierung kapitalistischer Wirtschaft. Ferner dort, wo ihm Menschen Widerstand entge-
gensetzen, der v.a. dann effektiv wird, wenn die Widerstindigen zugleich andere Modi
gesellschaftlicher Organisation kennen und praktizieren. Schliefilich basiert moderne
Staatlichkeit darauf, dass sich Staat als eigenstindiges Prinzip (vgl. Newman 2010: 77ft.)
und Institutionenset von der Gesellschaft absondern muss, um sie relativ autonom verwal -
ten und regieren zu koénnen.

Damit einher geht die Ausdifferenzierung von Politik als spezifische gesellschaftliche
Sphire,” welche vom Staat vereinnahmt und von Staatlichkeit als Prinzip der Zentralisie-
rung, des Autoritarismus und der Hierarchisierung dominiert wird.* Aus diesem Grund
bedingt die Ablehnung des Staates die anarchistische Skepsis gegentiber jeglicher Politik.

23 Lenin polemisiert gegen soziologische Theorien, mit welchen die Entstehung des modernen Staa-

tes als unweigerliche Folge der Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Spharen in der Moderne dar-
stellten, weil damit der Gewalt-, Zwangs- und Klassencharakter staatlicher Herrschaft relativiert
werden wiirde (Lenin 1970: 325).
Die Ansicht, dass dem Staat ein eminenter Herrschaftscharakter eigen ist, wird im Anarchismus
geteilt, was demjedoch nicht widerspricht, eine Verselbstandigung der politischen Sphire zu kon-
statieren. Dennoch wird mit den hier dargelegten Ausfiihrungen nicht die falsche Vorstellung af-
firmiert, dass die ausdifferenzierten gesellschaftlichen Spharen als voneinander vollkommen ab-
getrenntzu begreifen waren. Dies kommt regelmaRig in der Forderung zum Ausdruck, »der« Staat
solle oder kénne in »die« Wirtschaft eingreifen. Weil er es ohnehin (auch unter neoliberalen Be-
dingungen) grundsatzlich und regelmafig tut, wird mit derartigen Ansichten das Verhaltnis von
politischer und wirtschaftlicher Sphare verkannt. Die Unterscheidung gesellschaftlicher Spharen,
wie sie im Folgenden vorgenommen wird, geschieht also archetypisch und schematisch, um eine
bestimmte Argumentationslinie zu ermoglichen.

24 Im Anarchismus — betrachtet man ihn als Gesamtheit — wird Staat (auch schon in einigen klassi-
schen Quellen) —analog zum quantenphysikalischen Phanomens des Welle-Teilchen-Dualismus —
zugleich als Verhdltnis und als Institution aufgefasst. Letztere Position vertritt dabei prominent Fou-
cault, der schreibt:

»Es kann nicht darum gehen, die Gesamtheit der Praktiken aus einem angeblichen Wesen des
Staates an und fiir sich abzuleiten. Man muss sich eine solche Analyse von Anfang an ersparen,
und nicht nur deshalb, weil die Geschichte keine deduzierbare Wissenschaft ist, sondern zweitens
aus dem zweifellos wichtigeren und schwerer wiegenden Grund, dass ndmlich der Staat kein We-
sen hat. Der Staat ist keine Universalie; der Staat ist keine an sich autonome Quelle der Macht; der
Staat ist nichts anderes als die Tat-sachen: das Profil, der bewegliche Zuschnitt einer stindigen
Verstaatlichung oder stindigen Verstaatlichungen, unaufhorlicher Transaktionen, welche die Fi-
nanzangelegenheiten, die Investitionsweisen, die Entscheidungszentren, die Formen und Typen
der Kontrolle und die Beziehungen zwischen den lokalen Michten und der zentralen Autoritat
verdndern, verschieben, umstiirzen oder allmahlich ins Rutschen bringen [..]. Der Staat hat kein
sHerz<[..]. Der Staat ist nichts andere als der bewegliche Effekt eines Regimes vielfaltiger Gouver-
nementalitit« (Foucault 2000: 69f.).

So bereichernd Foucaults Uberlegungen sind, lauft der anarchistische Staatsbegriff dennoch nicht
aufeinvollig ungreifbares, fluides Verhdltnis hinaus. Vielmehr wird mitihm ebenso die Materiali-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

Auch wenn sie auflerhalb des Staates stattfindet, scheint Politik diesem dennoch zuge-
ordnet, auf Gewalt gegriindet und reduzierend zu sein (vgl. Kastner 2000: 47-79, Reitz
2013: 169, Regier 2023: 23-50), bzw. sind staatliche Verhiltnisse auch tiber das Institutio-
nen-Ensemble Staat hinaus verbreitet und wirksam. Alternative politische Ansitze wie
sie in der demokratischen 1848er-Bewegung aufschienen und welche in den Franzosi-
schen Kommunen um 1871 in Ansitzen umgesetzt wurden (Hartmann/Wimmer 2021),
wurden blutig niedergeschlagen, wihrend die staatliche Repression gegen die erstar-
kenden sozialistischen Bewegungen fortwihrend zunahm. Wihrend dies auf sozialde-
mobkratischer Seite vielfach zur Einhegung und Anpassung fithrte, wurde in den anar-
chistischen Kreisen ab den 1880er Jahren der Insurrektionalismus entwickelt, mit wel-
chem jeglichen positiven Gesellschaftsvisionen, Programmen oder formellen Vereini-
gungen eine Absage erteilt wurde, weil diese als reformerisch und politisch galten (vgl.
IAA-Kommissionsbericht 1881/2016, vgl. Cahm 1989: 152—177). Gleichwohl fithrte die Ab-
wendung von der politischen Ebene — auch durch den Syndikalismus und Individualis-
mus - im Anarchismus zu einem blinden Fleck. Daher versuchte bspw. Peter Kropot-
kin diesen mit seiner Konzeption einer libertir-sozialistischen Gesellschaftsordnung zu
fillen, deren 6konomische Organisation kommunistisch und deren politische Dimension
anarchistisch sein sollte (Kropotkin 1973: 106, 196). Aktivist*innen wie Errico Malatesta
wirkten im bereits angefiihrten Sinne als pragmatische (Anti-)Politiker*innen im liber-
tir-sozialistischen Lager (vgl. Malatesta 2014). Gustav Landauer bezeichnete sich als ein
solcher (Landauer 2008: 62-68). Rudolf Rocker fand in der Ritebewegung im Nachgang
des Ersten Weltkrieges den adiquaten politischen Ausdruck fiir anarchistische Vorstel-
lungen (Rocker 1924b). Die autonomen Rite in der sogenannten »Sowjetunion« wurden
dagegen bekanntermafien vom kommunistischen Staat instrumentalisiert und als leere
Hillen zur Durchsetzung zentralistischer Interessen pervertiert. Nach der Zerschlagung
der spanischen sozialen Revolution 1936 war es Anarchist*innen kaum noch moglich, auf
politischer Ebene als signifikante Macht in Erscheinung zu treten. Diese Erfahrungen
haben dazu beigetragen, dass fiir sie im Nachgang der 68er-Bewegung die kulturelle Di-
mension grofle Bedeutung gewann. Aufgrund der Vorgeschichte und dem Niedergang
bzw. der Integration der Arbeiter*innenbewegung in die biirgerliche Gesellschaft, er-
scheint es daher nachvollziehbar, dass Anarchist*innen zu einem grof3en Teil subkultu-
relle, mikropolitische und themenbezogene Handlungsstrategien hervorbrachten.

Dies fithrt zum dritten Punkt: der anarchistischen Skepsis gegentiber dem Politik-
machen. Fiir Anarchist*innen gibt es offenbar viele andere Handlungsfelder neben dem po-
litischen, auf welches sie sich eher notgedrungen begeben. Seien es das Engagement in

tat und der Gewaltcharakter des Staates als konkretes Institutionen-Ensemble betont, wie es etwa
in einem Buch tiber revolutionire Gewalt heifdt:

»Das Problem des libertiren Ansatzes [..] bestand immer darin, dem Staatsfetischismus den Fe-
tischismus des von der Politik entkleideten Sozialen entgegenzuhalten. Man kann nun aber nicht
sagen, dass der Verzicht auf die Staatsmacht die Linke so viel weitergebracht habe. Holloway gibt
zu, dass die Revolutiondre von heute nicht wiissten, wie sie Revolution machen sollten, obgleich
die Revolution notiger sei denn je. Auch wenn es Illusionen lber die Staatsmacht gibt, so ist der
Staat selbst eine Realitét, der das soziale Verhiltnis Giber Institutionen und Apparate reproduziert,
die nicht nurideologische Staatsapparate sind, sondern auch reale und bewaffnete« (Engelschall/
Miiller/Stojakovi¢ 2019: 294)

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

37


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

einer Stadtteilinitiative oder in einem autonomen Zentrum, die Unterstiitzung von Ge-
fliichteten, das Leben in einem Hausprojekt, die Organisation eines Festivals oder die
Durchfithrung einer Bildungsreihe; seien es Antifa-Recherchen, direkte Aktionen ver-
schiedenster Art, das Kochen in einer selbstorganisierten Kiiche oder die Besetzung ei-
nes Hauses oder Waldes aus ethischer Motivation — viele Aktivititen fithlen sich »au-
thentischer«an, bestitigten das Selbstwertgefithl und den Wunsch nach Selbstwirksam-
keit von Menschen weit mehr als all das, was mit »Politik« assoziiert wird. Politik er-
scheint dagegen als langweilig, langwierig und aufgrund der Formen, welche die Aus-
handlung divergierender Interessen annehmen, wegen den Intrigen und Machtspielen,
die mit ihr verbunden sind, auch als grundsitzlich suspekt. Dies beinhaltet, dass Politik
aus anarchistischer Sicht nicht als addquate Ebene angesehen wird, um emanzipatori-
sche Vorstellungen umzusetzen. Aufgrund ihrer formalisierten, hierarchischen und bit-
rokratischen Abliufe wirke sie entfremdend und auf die Initiative von Einzelnen oder
Gruppen lihmend. Wihrend mit ihr fortwihrend Minderheiten iibergangen werden,
lassen sich durch sie dennoch stets nur mehr oder weniger faule Kompromisse erkimp-
fen. Da Befreiung nicht stellvertretend fiir andere gelingen kann, sondern durch die von
Herrschaft betroffenen Subjekt selbst geschehen muss, bedeutet dies, dass befreiendes
Handeln immer auch Aspekte der Selbstbefreiung aufweisen soll. Dies wird von Anar-
chist*innen hinsichtlich der Politik fir unwahrscheinlich gehalten. Individualitit, das So-
ziale, die Gesellschaft, die Okonomie und die Gemeinschaft wirken zunichst jeweils eher als
gesellschaftliche Sphiren, Kultur, Utopie und Ethik und damit eher als Bereiche, in de-
nen Emanzipationsprozesse — verkniipft mit dem Abbau von Entfremdung — méglich
sind, als in und durch Politik.”* Da diese Unterscheidung fiir diese Arbeit hinsichtlich
verschiedener Tendenzen des Strebens nach Autonomie (> 3) eine grofRere Rolle spielen
wird, wird sie unten verbildlicht (> Fig. 3).

25  In seiner Habilitationsschrift verfolgt Reitz das Anliegen, Politik ebenfalls durch ihr »Anderes« zu
bestimmen, welches er als »die nicht- oder vorpolitischen und doch strukturierten bzw. ordnungs-
relevanten Verhiltnisse des Zusammenlebens, kirzer gesagt die >Gesellschaft« (Reitz 2013: 5, 83)
begreift. Die Entgegensetzung von Gesellschaft und Politik lasst sich dabei bis Rousseau zuriick-
verfolgen. Hinsichtlich der Problematik, dass politische Intentionen bereits in die Auswahl eines
zu betrachtenden Gegenstandes und die auf ihn angewandte Semantik einfliefien, vertritt er die
Ansicht, dass umgekehrt auch die Semantiken in sozialen Ordnungen stets intentional aufgela-
den seien und Politik vor allem als Anliegen zur absichtsvollen Gestaltung des »Zusammenlebens
in groflem Mafsstab«, bei zentralisierter Zwangsgewalt, unschlichtbaren Konflikten und einer de-
mokratischen Offentlichkeit, zu verstehen sei (Ebd.: 7). Demnach wire Politik »aus gut sichtba-
ren Griinden haufig gewalttatig, zwanghaft, diskriminierend, triigerisch, stumpf und aufreibend;
man sollte sich also mehrmals iberlegen, ob man ihren Verfall beklagt und ihre Ausweitung an-
strebt. Mirscheintdas eine wie das andere erst bezogen auf bestimmte politische Projekte sinnvoll
[..]J« (Ebd.: 8). Eine Politisierung von bestimmten Themen oder Konfliktlagen (z.B. durch Streiks
und Boykotte) hilt Reitz auch ohne das Eingreifen von Zwangs- und Entscheidungsinstanzen fiir
vorstellbar und ordnet diese dem »vorpolitischen Raum« bzw. der »politischen Offentlichkeit« zu.
Staat sei dabei nur einer der Akteur*innen im verfassten Gemeinwesen (Ebd.: 10). Diese Beschrei-
bung ist nachvollziehbar und allgemein verbreitet. In dieser Arbeit wird sie jedoch aufgrund eines
anders gelagerten Politikverstindnisses und dem von Staatlichkeit als politischem Herrschaftsver-
hdltnis in Frage gestellt.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

SchlieRlich gibt es noch einen Aspekt der Skepsis gegeniiber Politik, welchen der An-
archismus nicht hervorbringt, aber aufzugreifen versucht. Es handelt sich um die viel
beschworene sogenannte Politikverdrossenheit. Deren politikwissenschaftliche Themati-
sierung scheitert systematisch daran, ihre Ursachen anzuerkennen, weil sie notwendi-
gerweise das bestehende politische System als zu erhaltendes Gut ansieht, welches allen
anderen grundsitzlich iiberlegen wire. Unmut iiber »die« Politiker*innen scheint auf-
grund der Entzauberung »der« Politik jedenfalls weit verbreitet zu sein (Hay 2007). Ein
Indikator fiir Politikverdrossenheit ist der Anteil der Nichtwihler*innen. Doch auch an-
ti-demokratische Einstellungen kénnen als Ablehnung von zeitgendssischen politischen
Institutionen und Prozessen interpretiert werden. Ein »Rechtsruck« ist zweifelsfrei em-
pirisch belegbar und korreliert mit den Erfolgen der extremen Rechten, ebenso wie mit
Unsicherheiten tiber beschleunigte gesellschaftliche Entwicklungen, den Abbau des So-
zialstaates oder mit Angsten vor Pandemien oder Migrant*innen, verkniipft mit einer als
zunehmend unsicher und unbeeinflussbar empfundenen Zukunft. Ebenso hat das Po-
tenzial des Rechtsterrorismus zugenommen, nicht nur in der Bundesrepublik, sondern
in vielen Lindern weltweit. Dies sind Anhaltspunkte fir die Verbreitung demokratie-
feindlicher Einstellungen, die tiber das Verhiltnis zum demokratischen Staat weit hin-
ausgehen. »Demokratiefeindlichkeit« ist dabei keineswegs vorrangig ein Phinomen —
oftimaginierter — gesellschaftlicher Randgruppen, sondern geht mindestens ebenso aus
ihrer »Mitte« hervor (Decker/Brahler 2018). Entgegen dieser in den Politikwissenschaf-
ten verbreiteten Diagnose, kommt Pierre Rosanvallon zu einem anderen Schluss. Dem-
nach sei die politische Sphire der Gegenwartsgesellschaft nicht durch Technokratie oder
Populismus ausgehohlt. Vielmehr gilte es, den Blick zu verschieben und ein komplexeres
Verstindnis von Politik im 21. Jahrhundert zu entwickeln, mit welchem die zahlreichen
Akteur*innen jenseits der staatlichen Institutionen und Prozesse in den Blick genom-
men werden konnen. Ein Verstehen und Férdern der vielgestaltigen »Gegen-Demokra-
tie« ermdgliche die Wiederherstellung des gesellschaftlichen Zusammenhalts und einer
demokratischen Vermittlung (Rosanvallon 2018).

Eine anarchistische Einstellung bedeutet weder, demokratische Werte und Vorstel-
lungen zu teilen, noch sie abzulehnen. Dahingehend finden sich im Anarchismus zwei
Stringe (» 2.4.2). Im ersten wird in der Demokratie das Potenzial zu ihrer Vervollkomm-
nung als Anarchie gesehen, welche bei ihrer Uberschreitung und einer »Demokratie ge-
gen den Staat« (Abensour 2012) erreicht werden konnte (z.B. Godwin, Woodcock, Good-
man, Chomsky, Graeber, Milstein). Mit dem zweiten Strang wird Demokratie — ange-
fangen bei ihrer Wortbedeutung — als Herrschaftsform aufgefasst, welche es zur Ver-
wirklichung von Anarchie ebenso wie andere Herrschaftsformen zu iiberwinden gilte,
da sich demokratische und anarchistische Regulationsmodi grundlegend unterscheiden
wiirden (z.B. Gelderloos, CrimethInc). Da beide Stringe plausible Argumente hervor-
bringen, lasst sich diese Gleichzeitigkeit im Anarchismus nicht einfach auflésen, son-
dern wird fortgesetzt. Dies verweist jedoch nicht auf einen Widerspruch im anarchisti-
schen Denken, sondern auf einen in der Demokratie selbst.*® Dennoch argumentierten

26  Christoph Spehr fasst diesen in die Worte: »Demokratische Propaganda heifst, Herrschaftspropa-
ganda im demokratischen Zeitalter. Im demokratischen Zeitalter, unserem Zeitalter, das in etwa
mit den revolutiondren Erschiitterungen zu Anfang des 20.Jahrhunderts beginnt und bis heute

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

39


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

bereits klassische Anarchist*innen, dass es selbstverstindlich wesentliche Unterschiede
in den jeweiligen Herrschaftsordnungen gibt (z.B. Bakunin, Malatesta, Goldman). So-
zialist*innen kritisierten an der birgerlichen Demokratie, dass mit ihr keine »wirkliche«
Gleichheit, Freiheit und Solidaritit verwirklicht werden kénne, wenn sich diese lediglich
auf die politische, nicht aber auf die 6konomische Dimension erstrecke. Anarchist*in-
nen kritisierten dariiber hinaus die Sozialdemokratie dafiir, dass sich diese ethischen
Ziele nicht iiber Reformen erreichen lieflen, und den autoritiren Kommunismus des-
wegen, weil er jene mit seinem Fithrungsanspruch zwangslaufig konterkarieren miisse.
Da die Demokratie ihren eigenen Anspriichen nicht gerecht werden kann, erscheint sie
als unzulinglich, was sich strukturell anhand der Gesellschaftsordnungen erkliren lisst,
in denen sie zur Herrschaftsform erklirt wird. Der von Anarchist*innen frith hervorge-
brachte Einwand, dass es eine Absurditit darstelle, anzunehmen, dass das Volk iiber sich
selbst herrschen kénnte oder miisste (Kropotkin 1922: 2834, 171-184, vgl. Most 2006Bu),
hat durchaus seine Berechtigung. Die anarchistische Kritik am Parlamentarismus und
Parteiensystem — am ausschlieffenden Mehrheitsprinzip, an der politischen Stellvertre-
tung, an den hierarchischen Strukturen und Gefolgschaften usw. — ist ebenfalls nicht von
der Hand zu weisen, selbst wenn man den Standpunkt einer demokratischen Werteba-
sis einnimmt. An diesen Widerspriichen bestimmter Herrschaftsordnungen ansetzend,
bildet sich der Anarchismus heraus — in demokratischen wie in autokratischen politi-
schen Systemen. Doch im direkten Gegensatz zu Faschist*innen (in einem weiteren Sin-
ne) oder religiosen Fundamentalist*innen, treten Anarchist*innen nicht fiir autoritirere
Staatlichkeit, eine Homogenisierung der Gesellschaft, die Disziplinierung und Norma-
lisierung der Bevolkerung und die Eingliederung von Einzelnen in Zwangskollektive, bei
Aufrechterhaltung der Klassengesellschaft, ein.

In den Politikwissenschaften dient der Anarchismus als Negativfolie, um jede der
Staatsformen oder politischen Ideologien zu begriinden. Zumindest ist dies in der
Tradition der klassischen politischen Philosophie der Fall, in welcher »Anarchie« ihrer
Wortbedeutung nach und vor der Genese des modernen Anarchismus als Zustand

andauert, verliert Herrschaft im vordemokratischen Stil ihre Akzeptanz. In fritheren Zeiten un-
termauerten herrschende Gruppen ihren Anspruch, das Kommando zu haben, gerade mit ihrer
Andersartigkeit, ihrer Ungleichheit mit den Beherrschten. [...] Im demokratischen Zeitalter dndert
sich das. Rechtfertigungen [..] werden auf Dauer nicht mehr hingenommen. Damit verschwindet
Herrschaft nicht, aber sie verandert sich; und stellt sich auch anders dar. Im demokratischen Zeit-
alter betonen Herrschende und Privilegierte unermidlich, wie gleich sie den andern seien« (Spehr
2003: 22).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

des Zusammenbruchs verstanden wurde (Machiavelli 1513/1990%7, Hobbes 1651/1980%%,
Locke 16989/2008%, Rousseau 1762/2008°°, de Tocqueville 1835/2006*). Gerade weil die

27

28

29

30

31

Niccolo Machiavelli schreibt in einem Abschnitt »Der Volksfiirst« aus Der Fiirst, dass es gerade in
neu eingerichteten, durch die Bevélkerung legitimierten, Herrschaftsordnung zu Konflikten kom-
men kann. Denn: »Um zu dieser Herrschaft zu gelangen, ist nicht bloR Tuchtigkeit oder Gliick er-
forderlich, sondern vielmehr eine erfolgreiche Schlauheit und ein Buhlen um die Gunst des Volkes
oder der Grofden. Da in jeder Stadt diese zwei gegensitzlichen Strebungen herrschen, so will das
Volk die Herrschaft und die Unterdriickung durch die GroRen nicht dulden, wiahrend die Grof3en
das Volk zu beherrschen und zu unterdriicken trachten; und aus dem Widerstreit dieser Strebun-
gen entsteht in den Stadten entweder Alleinherrschaft oder Freiheit oder Anarchie« (Machiavelli
1990: 54). Letztere ist fiir ihn ein chaotischer Zustand der Nicht-Herrschaft, den es fiir ein geordne-
tes Gemeinwesen zu vermeiden gilt. »Freiheit« wird seiner Vorstellung nach durch eine Republik
mit sachlich-instrumenteller politischer Herrschaft in einer Mischverfassung gewihrleistet.
Interessanterweise verwendet Thomas Hobbes den Begriff Anarchie gar nicht direkt fiir den »Zu-
stand des Krieges aller gegen alle« (Hobbes 1980: 151) im von ihm postulierten gewaltsamen Na-
turzustand. Vielmehr werde Anarchie verwendet, wenn Demokratie als Staatsform von ihren Ceg-
ner*innen diskreditiert werden wiirde (Ebd.: 167). Gleichwohl geht Hobbes eindeutig von einem
negativen Freiheitsverstandnis (Ebd.: 187ff.) und einem negativen Menschenbild aus (Ebd.: 153ff.).
Daher legitimiert in seiner Vertragstheorie die tendenziell totalitire Staatsgewalt, um den sei-
ner Ansicht nach sonst drohenden Biirgerkrieg zu verhindern (Ebd.: 295). Die Unterwerfung unter
den biirgerlichen Staat geschiahe Hobbes Ansicht nach »in dem Verlangen, sich selbst zu erhalten
und ein bequemeres Leben zu fithren; oder mit anderen Worten, aus dem elenden Zustande eines
Krieges aller gegen alle gerettet zu werden« (Ebd.: 151). Demnach verwendet Hobbes tatsachlich
das biirgerliche Verstandnis von Anarchie.

Recht dhnlich gelagertist auch die Staatsbegriindung und das Anarchie-Verstindnis von Jean Bo-
din (vgl. Bodin 2005: 73), in seinen Sechs Biichern iiber den Staat (1583), der allerdings auch explizit
fir die Monarchie eintritt.

Einen logischen Drang zum Zusammenschluss in der biirgerlichen Gesellschaft, weil diese Frei-
heit und Eigentum der Einzelnen gewahrleisten konne, sieht John Locke in seinen Zwei Abhand-
lungen iiber die Regierung (Locke 2008: 72f.). Als Anarchie gilt fir Locke, ebenfalls die Abwesenheit
einer Regierungsform, wobei sich bei der Vakanz des souverdnen Machtausiibung zum Problem
ihrer Usurpation, sprich einer illegitimen, tyrannischen oder absolutistischen Herrschaft, fiihre.
Damit verliere die Obrigkeit ihrer Legitimitat. So lange sie diese innehabe, sei aber kein prinzipi-
eller Widerstand gegen sie gerechtfertigt, nur, weil sich eine Gruppe ungerecht behandelt fiihle
(Ebd.: 150ff.).

Auch Jean-Jacques Rousseau geht es um die Legitimierung von Staatsmacht und biirgerlicher Ge-
sellschaftsordnung, wobei er von einem durchweg positiven Menschenbild ausgeht, zu welchem
Birger®innen in der Republik erst erzogen werden miissten. Daher gelte bei einer unklugen Ver-
anderung des Verhaltnisses von Regierung zur Souveranitat: »Wenn der Souveradn regieren mochte
oder die Obrigkeit Gesetze geben will oder die Untertanen den Gehorsam verweigern, so tritt Un-
ordnung an die Stelle von Regelmafiigkeit, Kraft und Wille handeln nicht mehr im Einklang, und
derin Auflésung begriffene Staat verfallt so in Despotismus oder Anarchie. Weil es schlieRlich nur
eine mittlere Proportionale fiir jedes Verhiltnis gibt, ist in einem Staat auch nur eine gute Regie-
rung moglich« (Rousseau 2008: 63).

Alexis de Tocqueville sieht »Anarchie« als gesellschaftliche Unordnung bei einer schwindenden
Staatsmacht an, welche »mit einem Schlag in Staub zerfallen« (de Tocqueville 2006: 307) konn-
te, wenn, die Blrger*innen in demokratischen Gesellschaften nur auf ihre Privatinteressen schau-
en wirden. Gleichwohl ist de Tocqueville davon »lberzeugt, daf die Anarchie durchaus nicht die
grofite Gefahr fir die demokratischen Epochen ist, ich halte sie vielmehr fiir die geringste. Die
Cleichheit 16st nimlich zwei Tendenzen aus: die eine fithrt die Menschen geradenwegs zur Frei-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

4


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Ubertragung dieser Wortbedeutung in den Kontext der modernen Politikwissenschaft
ahistorisch wire, ist sie auch bei gegenwirtigen Denker*innen zu problematisieren
(Rawls 1971/1979**, Nozick 1974/2001%, Maclntyre 1981/2007*, vgl. Weif? 2019%). Diese
Tatsache verweist darauf, dass Anarchie keineswegs das barbarische und chaotische
Auflen sein kann, als welches sie bewusst oder unbewusst dargestellt wird. Vielmehr
handelt es sich bei ihr um das — im metaphorischen wie teilweise im praktischen Sinne
- Verdringte, welches nicht wiederkehren kénnte, wenn nicht doch insgeheim Zweifel
daran bestiinden und immer wieder aufkimen, ob die Einrichtung von Herrschafts-
ordnungen grundsitzlich tiberhaupt eine iiberzeugende Idee war und ist. »Politikver-
drossenheit« ist in diesem Sinne immer auch Ausdruck dafiir, dass grofiere Teile der
Bevolkerung nicht dem bestehenden politischen System zustimmen, weil sie nicht den

heit und kann sie auch plotzlich in die Anarchie treiben; die andere leitet sie auf langerem, ver-
schwiegenerem, aber sicherem Wege in die Knechtschaft« (Ebd.).

32 Eine Wiederbelebung der Disziplin der politischen Theorie geschah mit der Veréffentlichung von
John Rawls A Theory of Justice. Dazu bezieht sich der Autor ebenfalls auf das Konstrukt eines »Natur-
zustandes«. Auch er nimmt den regellosen Zustand der Anarchie als Negativfolie zur Diskussion
dartiber, durch welche Form von Staatlichkeit und Biirger*innen-Ethik am ehesten Gerechtigkeit
realisiert werden kénne. Ziviler Ungehorsam sei unter gewissen Umstanden zulissig, aber nicht
prinzipiell (Rawls 1979: 427). Seine Antwort darauf lautet: »Zwar mufd jedermann selbst entschei-
den, ob die Umsténde zivilen Ungehorsam rechtfertigen, doch das bedeutet nicht, da er einfach
nach Gutdiinken entscheiden kénnte. Man darf sich nicht von seinen personlichen Interessen oder
eng aufgefafiten politischen Bindungen leiten lassen. Ein autonom und verantwortlich handeln-
der Biirger mufs auf die politischen Grundsatze sehen, die fiir die Interpretation der Verfassung
mafgebend sind« (Ebd: 427f.). Daraus leitet er ab: »Es droht keine Anarchie, solange die Gerech-
tigkeitsvorstellung der Biirger praktisch ausreichend iibereinstimmen und die Bedingungen fiir
die Zuflucht zum zivilen Ungehorsam beachtet werden (Ebd.: 429).

33 Anknipfend an John Locke, antwortet Robert Nozick auf Rawls mit einem rechts-libertdrem Ge-
genentwurf. In seinem bekannten vertragstheoretischen Buch Anarchy, State, and Utopia verwendet
er ebenfalls ein biirgerliches Verstandnis im Sinne einer absoluten Freiheit von Individuen, aus wel-
cher notwendigerweise der Staat hervorgehe. Da er seiner Vorstellung von »individualistischer«
Anarchie—im Sinne des biirgerliches Freiheitsverstindnisses —durchaus etwas abgewinnen kann,
tritterumgekehrt fiir die libertar-kapitalistische Konzeption eines Minimalstaates ein und wendet
sich gegen Sozialstaat und Egalitarismus (vgl. Nozick 2001).

34  Alasdair Maclntyre sieht in After Virtue 2hnlich wie Hobbes das Ausleben ungeziigelten Egoismus
als »Anarchie« an (Maclntyre 2007: 36). In Ankniipfung an Aristoteles will er »Anarchie« durch
freundschaftliche Beziehungen berwinden (Ebd.: 229), die notwendigerweise an die Staatsbiir-
gerschaft gekniipft sind. Daher fordert er die Entwicklung einer neuen Tugendhaftigkeit.

35 Im Staatslexikon der Gorres-Gesellschaft ist zu lesen: »Der Sache, jedoch nicht dem Namen nach
findet sich A. als Theorem innerhalb der politischen Vertragstheorien von Thomas Hobbes, John
Locke und Jean-Jacques Rousseau im 17. und 18. Jh. Die Vokabel vom >Naturzustand« steht fiir ein
Gedankenexperiment, indem das Leben einer Menge menschlicher Individuen ohne Staat und oh-
ne politische Herrschaft fingiert wird. Zweck der Subtraktion des Staates ist es, am nur sich selbst
und seinesgleichen lberlassenen Einzelmenschen anthropologische Prinzipien aufzuzeigen und
daraus die Notwendigkeit des Staates abzuleiten. [...] Die Zielsetzung aller drei Theorien und ihrer
basalen A.-Hypothese ist es, die Notwendigkeit von Staatlichkeit und einer iiber den Individuen
stehenden Herrschaftsinstanz aufzuzeigen—eine Zielsetzung, welche dem spéteren Anarchismus
[..] exklusiv entgegensteht, zugl. aber zeigt, dass A. mit Staatlichkeit in einen durchaus sinnvollen
Zusammenhang gebracht werden konnte« (Weif3 2019).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

Eindruck haben, wirklich an ihm partizipieren zu konnen. Dies entspricht einem an-
archistischen Argument, ohne dass daraus der Umkehrschluss gezogen werden kénne,
dass bspw. Nichtwihlen in der Regel einer ausgeprigten politischen Uberzeugung ent-
spriche (Rocker 1924c¢). Die Erfahrungen vieler Menschen in der Gegenwartsgesellschaft
besteht darin, dass ihr Wunsch nach Partizipation nicht beachtet wird; dass alternative
subkulturelle Riume politisch verunmoglicht werden; dass bestimmte Formen des
Engagements delegitimiert und kriminalisiert werden; dass das Denken auflerhalb
von relativ starren Rahmen und das Leben auflerhalb normierter Vorstellungen in-
fantilisiert, lacherlich gemacht oder dimonisiert wird. Die aus diesen frustrierenden
Folgeerscheinungen der bestehenden Gesellschaftsform resultierende »Politikverdros-
senheit« ist Ansatzpunkt fiir den Anarchismus, mit welchem gerade auf Verdringtes,
Ausgeschlossenes, Anteilloses Bezug genommen wird.

Fig. 3: Gesellschaftliche Sphdren und Bereiche als anti-politische Referenzpunkte

y

 Sogiales

1.2.2 Zeitgendssische Beobachtungen zur Ambivalenz der Politik

Die historischen Erfahrungen der Anarchist*innen innerhalb der sozialistischen Bewe-
gungen, die Wahrnehmung und Interpretation des modernen Staates, die Begrenztheit
und Unzulinglichkeit der ausdifferenzierten politischen Sphire zur emanzipatorischen
Uberwindung von Herrschaft, als auch die Widerspriiche historisch-spezifischer Herr-
schaftsformen, geben einige Anhaltspunkte dafiir, warum Anarchist*innen Politik ge-
genitber mindestens skeptisch eingestellt sind. Ein Blick auf zeitgendssische anarchis-
tische Szenen und vom Anarchismus inspirierte soziale Bewegungen lisst dies schnell
deutlich werden. Ihre Praktiken, Stile, Organisationsformen und Rhetoriken spiegeln
zugleich eine ambivalente Bezugnahme auf Politik wider. Das Verhaltnis zur Politik ist

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

43


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

bei den beteiligten Akteur*innen zwar unterschiedlich gelagert. Dennoch werde ich im
Folgenden argumentieren, dass sich der ambivalente Umgang mit Politik auch bei ex-
pliziten Anarchist*innen findet — wenngleich einige von ihnen diese Herausforderung
durch die Flucht in Dogmatismus und Romantizismus scheuen. Um dies zu illustrieren,
werden nun einige archetypische Beispiele beschrieben:

1) Auf einer anarchistischen Demonstration gegen Gefingnisse werden der Mindest-
lohn, Gewerkschaftsfreiheit und adiquate Gesundheitsversorgung fiir die Gefangenen
verlangt, wihrend gleichzeitig Parolen und Redebeitrige zu vernehmen sind, in welchen
die Abschaffung jeglicher Gefingnisse und der Gesellschaftsform, welche sie benétigt,
propagiert werden.* Ersteres sind ambitionierte, jedoch klar reform-orientierte politi-
sche Forderungen. Diese miissen umso pragmatischer erscheinen, je stigmatisierter, aus-
geschlossener und entrechteter Gefangene sind, um itberhaupt Wege zu ihrer Erméach-
tigung und Organisierung aufzutun. Letzteres beruht auf dem ethischen Standpunkt, dass
Strafen Menschen nicht bessert und die Produktion von Delinquenz ein Modus ist, um
staatliche Repressionsapparate zu rechtfertigen und »gefihrliche Klassen« zu kontrollie-
ren. Diese Sicht ist verbunden mit einem utopischen Fluchtpunkt, der darin besteht, dass
eine Gesellschaft ohne Gefingnisse prinzipiell verwirklicht werden kann und einen Be-
standteil des Horizontes fiir eine sozial-revolutionire Bestrebungen bilden muss. Mit
Saul Newman werden beide augenfillige Gegenpole weiter unten als inhirent aufeinan-
der angewiesene Anti-Politik und Politik bestimmt.

2) Bei einem Vortrag zur Geschichte und den theoretischen Grundlagen des anar-
chistischen Syndikalismus wird in der anschlieRenden Diskussion die Frage aufgewor-
fen, ob sich die Basisgewerkschaften auch generell gegen Wahlbeteiligung aussprechen
wiirden. In den Antworten werden verschiedene Positionen deutlich. Einige Mitglieder
lehnen die Wahlbeteiligung aus prinzipiellen Griinden ab, weil diese die demokratischen
Hlusionen der Klassengesellschaft nihren wiirde. Andere hingegen meinen in der ge-
genwirtigen gesellschaftlichen Lage des kontinuierlichen Rechtsrucks wire eine allge-
meine Absage an die Wahlbeteiligung ein fatales Zeichen, da es selbstverstindlich einen
wahrnehmbaren Unterschied auch fiir die eigene Tatigkeit mache, welche Stirke die je-
weiligen Parteien haben und iiber welche Ressourcen diese dementsprechend verfiigen
konnen. Die Gesprichspartner*innen zeigen sich jedoch darin einig, dass das Syndikat
selbst generell keine allgemein gilltigen Empfehlungen fir seine Mitglieder verabschie-
denwerde, da diese ihre Entscheidung selbst trifen. Die Aufgabe der Basisgewerkschaf-
ten sei es schlichtweg nicht, auf politischem Terrain zu agieren, sondern sich auf gewerk-
schaftliche Organisierung und Arbeitskimpfe zu konzentrieren.*”

3) Wahrend einer Massenaktion gegen die Braunkohleverstromung gelingt den Akti-
vist“innen die Besetzung eines Bahngleises. Kamerateams fangen die Szene ein, Blocka-
deaktionen an weiteren Punkten gelingen, die Polizei ist inzwischen mit einer Hundert-
schaft erschienen und kiindigt die Riumung der Schienenbesetzung an. In der verblei-

36  Zwischen 2017 und 2022 fiithrte ein Zusammenschluss anarchistischer und antiautoritarer Grup-
pen um den feministischen Kampftag am 08.03. eine Demonstration zur zentralen Frauen-Justiz-
vollzugsanstalt in Chemnitz durch.

37  Diskussion in Anschluss an einen Online-Vortrag zu »Grundlagen des anarchistischen Syndikalis-
mus«am 23.02.2021 bei der Freien Arbeiter*innen-Union Leipzig.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

benden Zeit diskutieren die zahlreich versammelten Aktivist*innen, ob sie sich zuriick-
ziehen oder weiter Stand halten und gegebenenfalls Gewalt oder Verhaftungen riskieren
sollen. Ein iberwiegender Teil von ihnen ist der Ansicht, dass das Ziel erreicht wurde,
weil mit der erfolgreichen Blockade ein sichtbares Zeichen gesetzt worden sei. Dagegen
tritt eine kleinere Zahl dafiir ein, die Blockade aufrecht zu erhalten. Sie argumentieren,
daesZeitbrauche, bis die Polizei die Besetzer*innen gerdumt hitte, konnten die anderen
Blockaden ebenfalls linger Stand halten. Im besten Fall miisste die Kapazitit des Kraft-
werkes enorm gedrosselt oder dieses sogar ganz heruntergefahren werden, was einen
enormen finanziellen Schaden verursachen wiirde.*® In den beiden Positionen zeigt sich
nur oberflichlich ein unterschiedlicher Grad an Radikalitit. Tatsichlich steht der poli-
tische Modus des zivilen Ungehorsams in einem Spannungsfeld mit dem anarchistischen
Modus der direkten Aktion.

4) Um gegen ein Gipfeltreffen michtiger Regierungsvertreter*innen zu protestieren
wird, wie es eingespielte Praxis ist, ein selbstorganisiertes Protestcamp nahe einer Klein-
stadt errichtet. Die lindliche Struktur der Gegend und diverse interne Unstimmigkeiten
innerhalb der Stromungen in den linken Bewegungen hatten zur Folge, dass trotz der
Bedeutung des Ereignisses weniger als 1000 Personen das Camp besuchten, wihrend
17.000 Polizist*innen mobilisiert wurden, um das Regierungstreffen abzusichern. Die
verschiedenen Gruppen des Camps kommunizieren fortlaufend dezentral und koordi-
nieren ihre Aktivititen mittags und abends auf gemeinsamen Grof3plena, wo zudem alle
relevanten Informationen geteilt und Anliegen vorgetragen werden kénnen. In Randge-
sprichen zur Diskussion wird dabei Verirgerung geduflert. Den als »Hippies« bezeich-
neten Personen, die sich vornehmlich um die Kiiche und die Infrastruktur des Camps
kitmmern, wird unterstellt, »unpolitisch« zu sein, weil sie sich kaum um die geplanten
Aktionen kiimmern wiirden. Diese duflern wiederum Kritik daran, dass die »Kommies«
nichts zur aufgebauten Infrastruktur beitragen, weil sie sich ausschlieflich auf Politik
konzentrieren wiirden. Am Morgen der geplanten grofien Demonstration stellen sich
dieverschiedenen Gruppen sehr traditionell auf: Die Kommunist*innen formieren einen
roten und die Anarchist*innen einen schwarzen Block, wihrend viele der »Alternativen«
im Camp bleiben. Beim Anblick dieser merkwiirdig feierlichen Zeremonie dufiert ein or-
ganisierter Anarchist mit Verweis auf den roten und den bunten Haufen, hinsichtlich des
schwarzen: »Wir befinden uns dazwischen«.*” Auch damit wird ein Spannungsverhilt-
nis zwischen den Politikverstindnissen der verschiedenen Lager deutlich, welches sich
auftut, weil das Politikmachen insgesamt in Frage gestellt wird.

38  Nach einem ersten Klimacamp 2011 fiihrte das Aktionsbiindnis »Ende Gelande« im Rheinischen
Braunkohlerevier zwischen 2015 und 2021 Aktionen angekiindigten zivilen Ungehorsams durch,
mit den Zielen, politischen Druck fir einen Ausstieg aus der Kohleverstromung zu erzeugen und
die Infrastruktur von Kohleférderung, -transport und -verbrennung zu blockieren. Die weitgehend
koordinierten und abgestimmten Blockadeaktionen werden von verschiedenen Gruppen getra-
gen, welche auch autonom Entscheidungen treffen. Die hier beschriebenen Handlungsmodi von
»zivilem Ungehorsam« und »direkter Aktion« sind im Beispiel nur holzschnittartig »Linken« und
»Anarchist“innen« zugeordnet, aber immer wieder als Kontroverse zwischen diesen zu beobach-
ten.

39  Eindruck von den Protesten gegen den G7-Gipfel in ElImau bei Gamisch-Patenkirchen zwischen 4.
und 8. Juni 2015.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

45


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

5) Gegen ein anderes Gipfeltreffen wird in einer Grofstadt ein vielfiltiger Protest mit
Camps, zahlreichen Demonstrationen, Gegenveranstaltungen, Kleingruppenaktionen,
Theaterperformances etc. organisiert. Dieser zieht bis zu 80.000 Personen aus fast allen
Stromungen linker und linksradikaler Bewegungen an. Im Laufe mehrerer Tage spitzt
sich die Stimmung - insbesondere aufgrund vorheriger brutaler Angriffe der Polizei auf
Protestierende — zu. Es kommt zu Ausschreitungen in einem Szene-Viertel, die medi-
al derart ausgeschlachtet werden, dass sie sowohl die Berichte iiber die vorherige Poli-
zeigewalt, als auch die Inhalte der Protestierenden iiberschatten. Sprecher*innen des
Protestbiindnisses sehen sich gezwungen, sich zu den Vorkommnissen zu dufiern, wo-
bei sie getreu dem Prinzip der »Vielfalt der Taktiken« nicht in die Falle tappen, sich von
»jeglicher Gewalt« oder konkreten Personen oder Gruppen zu distanzieren. SchlieRlich
bestehen unter Aktiven zahlreiche Erfahrungen damit, dass die vermeintliche »Frage«
der Gewalt gezielt genutzt wird, um Proteste zu spalten und generell zu delegitimieren
- weswegen sich das Biindnis der NGOs bereits in vorauseilendem Gehorsam im Vorfeld
des Gipfeltreffens von den Protestierenden distanziert hatte. Unter diesen selbst ent-
brennt dennoch die Diskussion iiber die Sinnhaftigkeit der Ausschreitungen. Mitglie-
der einer linksradikalen Gruppe behaupten, die Ausschreitungen wiirden die politischen
Ziele des Protestes diskreditieren und seien daher abzulehnen, auch wenn die Eskalati-
on mafigeblich von der Polizei ausgegangen sei. Die Geschehnisse dienten fir die poli-
tische Debatte tiber eine angeblich noch nie so ausgeprigte »linke Gewalt«, mit der linke
Bewegungen insgesamt ausgegrenzt und kriminalisiert wiirden. Selbstverstindlich di-
stanziere man sich nicht allgemein von Militanz, wenn diese wirklich strategisch einge-
setzt werde. Anarchist*innen argumentieren dagegen. Gerade weil die Ausschreitungen
fiir diesen Zweck von den in der Situation verantwortlichen Politiker*innen gewollt und
geduldet wurden, bringe es nichts, sich auf deren Ebene zu begeben. Vielmehr gilte es
das selbstbestimmte Handeln zu betonen, unabhingig davon, ob dies in der Mehrheits-
gesellschaft oder fur die staatliche Seite als legitim oder illegitim gilte oder politische
Erfolge verspriche. Im Einzelnen wiirden sie viele Aktionen durchaus fir diskussions-
wiirdig halten. Uber ihren Wert insgesamt zu urteilen, stiinde ihnen aber nicht zu, da al-
le Gruppen ihre eigenen Wege und Ausdrucksformen fiir den Protest finden sollten und
aufstindische Situationen itberdies auch einen befreienden Charakter haben kénnten.*

Neben den ausgefithrten Beispielen lassen sich zahlreiche weitere finden, bei denen
in anarchistisch inspirierten Kontexten ein grundlegendes Unbehagen mit Politik ver-
mutet werden kann: Analog zur Demonstration gegen das Frauengefingnis kann radi-
kal-feministischer Protest gesehen werden, in welchem die politische Forderung nach
der Abschaffung des §218 StGB (Kriminalisierung von Schwangerschaftsabbruch) mit
der ethisch-utopischen Kritik am patriarchalen Staat, den es zu iberwinden gilt, ver-
bunden wird (»Ehe, Kiiche, Vaterland — unsre Antwort Widerstand!«).*

40 Nachempfunden nach den Protesten gegen den G20-Gipfel in Hamburg zwischen 1. und 9. Juli
2017.

41 Seit 2010 organisiert der christlich-fundamentalistische Verein Lebensrecht Sachen eV. im Mai
oder Juni einen »Schweigemarsch fiir das Leben« in Annaberg-Buchholz. Ab 2014 veranstaltete
das feministische Biindnis »Schweigemarsch stoppen« einen Gegenprotest unter dem Motto »Le-
ben schiitzen: Abtreibung legalisieren!« mit umfassenden inhaltlichen Beitragen.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

Bei Satireparteien lisst sich die Paradoxie der (Anti-)Politik deutlich veranschauli-
chen. So wird sich in ihrer Rhetorik auf eindeutig politische Ereignisse und Personen
bezogen und werden hypothetisch realisierbare politische Forderungen aufgestellt, die
aber stets an die Grenzen des politisch Realisierbaren stofen — um sie damit satirisch
offenzulegen und zu kritisieren.**

Dariiber hinaus besteht ein typischer Konflikt in selbstorganisierten linken Grup-
pen zwischen politischen Bestrebungen einerseits, die von (oft »mackerigen«) »Polit-Ka-
dern« definiert und gefordert werden, und den Wiinschen nach einer Auseinanderset-
zung mit eigenen verinnerlichten Machtstrukturen, gesellschaftlicher Positionierung,
den sozialen Aspekten der Gruppe usw. anderseits.*

Schliefilich wird Politik in der Regel auch irritiert, wenn kiinstlerische Aspekte in sie
eingefithrt werden, Kunst aber nicht rein instrumentell der Politik dienen soll. Dies wird
bspw. bei »Nachttanzdemos« oder Demo-Raves deutlich.*

Aus einer ersten Darstellung der Erfahrungen von anarchistischen Akteur*innen in
spezifischen historisch-gesellschaftlichen Kontexten und einer intuitiven Anniherung
anhand von zeitgendssischen Beispielen aus emanzipatorischen sozialen Bewegungen
unter Beteiligung der anarchistischen Szene, lisst sich eine Ambivalenz in Hinblick auf
Politik feststellen, welche freilich mit einem tieferen Verstindnis und einer begrifflichen
Bestimmung von »Politik« niher zu beleuchten ist. Dass unter Anarchist*innen selbst
dariiber keine einheitlichen Ansichten bestehen, erschwert das Fragen nach einem an-
archistischen Politikbegriff zusitzlich (s 2.3.3). Vorab kann erwihnt werden, dass das hier
methodisch vorausgesetzte Politikverstindnis bzw. der damit verbundene analytische
Ansatz als eng und (ultra-)realistisch, gouvernemental, negativ-normativ, konfliktorientiert und
historisierend benannt werden kann (> 2.4.1). Gerade vehemente Betonungen aus einem
Teil des anarchistischen Lagers, sich »der« Politik zu verweigern, lassen darauf schlie-
fRen, dass Anarchist*innen nicht wirklich von dieser loskommen, sondern ihr auf unan-
genehme Weise verhaftet zu bleiben scheinen. Allgemein kann an dieser Stelle bereits
postuliert werden, dass der Anarchismus nicht als unpolitisch oder apolitisch zu verstehen
ist, sondern anti-politische Tendenzen aufweist.*

42 DIE PARTEI die bei der Kommunalwahl in Leipzig 2019 ihr Ergebnis verdreifachen konnte. Mit
3,8 % der Stimmen konnte sie 2 Abgeordnete in den Stadtrat entsenden und bildete eine Frak-
tion mit der Linkspartei, welche damit knapp die stirkste Fraktion bildete. Dadurch erwuchsen
der Satirepartei realpolitische Probleme, vor welche sie vorher nicht gestellt war. DIE PARTEI ist
nicht im eigentlichen Sinne als anarchistisch zu bezeichnen, weist aber zahlreiche anarchistische
Elemente auf.

43 Auch dieses Beispiel konnte weiter ausgefiihrt werden und habe ich selbst beobachtet, mich aber
aus Griinden des Respekts dagegen entschieden es ndher zu benennen. Wichtig ist, dass es sich
um einen typischen und wiederkehrenden Konflikt handelt.

44  Die kann bspw. anhand des Party-Protests »AfD wegbassen«, der am 27.05.2018 vom Zusammen-
schluss Reclaim Club Culture organisiert wurde, dargestellt und diskutiert werden.

45  Da die Wortverwendung sich nur graduell unterscheidet, sind verstandlicherweise die Kontexte
derjeweils geduRerten Position zu beachten. So schreibt bspw. Lucy Parsons um 1907, sie habe sich
aufgrund des Herrschaftsanspruchs in allen politischen Parteien und der Funktionsweise repra-
sentativer Politik an sich, von einer»politischen Sozialistin« zu einer»unpolitischen Phase des So-
zialismus« (»non-political phase«), dem Anarchismus, zugewandt. Im Zusammenhang ihres Textes

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

47


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus
1.2.3 Ebenen, Fragestellungen und Thesen der Arbeit

Nach der bisherigen allgemeinen und intuitiven Annaherung an das Thema, formuliere
ich nun die Fragestellungen. Diese lassen sich auf drei Ebenen verorten. Vorab sei er-
wihnt, dass diese Arbeit sich zum Grof3teil auf der zweiten Ebene bewegen wird.

Auf der politisch-praktischen Ebene bildet die eingangs aufgeworfene Frage den Hin-

tergrund, wie in einem zeitgendssischen, pluralen, emanzipatorischen und sozial-re-
volutioniren (anti-)politischen Projekt unter den gegenwirtigen gesellschaftlich-politi-
schen Bedingungen gemeinsame ethische, organisatorische, ideologische theoretische
Grundlagen ausgehandelt und vereinbart werden kénnen, ohne die Autonomie der ver-
schiedenen Akteur*innen in ihm zu verletzen, sie avantgardistisch anzufithren oder auf
die Logik staatlicher Politik hin auszurichten.

Ein Vorbild bzw. eine Inspirationsquelle dafiir findet sich bspw. in den »Hallmarks«
des Peoples Global Action Network, wie sie 2001 auf einer Konferenz in Cochabamba
von Protagonist*innen der globalisierungskritischen Bewegung beschlossen wurden.*®
Ein weiteres Beispiel findet sich im Konzept der »diversity of tactics«, das bereits in
der US-amerikanischen Biirgerrechtsbewegung praktiziert und im Zuge des Protestes
gegen das Gipfeltreffen zur Verhandlung der »Free Trade Area of the Americas« in
Quebec 2001 so benannt wurde (Conway 2003). Auch der Ansatz des Anarchismus ohne
Adjektive, wie er von Fernando Tarrida del Marmol (1890), Voltarine de Cleyre (1914),
Max Nettlau (1925: 230) und Theodor Plievier (vgl. Haug 2020: 16ff.) in Hinblick auf den
Streit zwischen »individualistischen«, »kollektivistischen« und »kommunistischen«
Wirtschaftsformen entwickelt wurde, spielt hierbei eine Rolle. Dariiber hinaus bildet
die Position der anarchistischen Synthese von Sébastien Faure (1928), Max Nettlau (1929)
und Volin (1947/1983), wie sie in Bezug auf die ideologische und organisatorische Ausein-
andersetzung mit den Plattformist*innen (Gruppe russischer Anarchisten im Ausland
1926) vertreten wurde, einen politisch-praktischen Hintergrund dieser Arbeit. Mit
dieser Herangehensweise sollten die unerbittlichen Grabenkimpfe der verschiedenen
anarchistischen Stromungen zu gegenseitiger Akzeptanz bewegt und zu gemeinsam
ausgehandelten Zielsetzungen vermittelt werden. Diese stritten sich urspriinglich v.a.
anhand unterschiedlicher 6konomischer Konzeptionen, dem Spannungsfeld zwischen
Individualismus und Kommunismus, verschiedenen Organisationsansitzen und der

wird ersichtlich, dass sie damit die (Anti-) Politik meint, welche hier theoretisiert wird (vgl. Parsons
2021).
46  Die vereinbarten Grundsatze des Peoples Global Action Network lauteten:

»1. A very clear rejection of capitalism, imperialism and feudalism; all trade agreements, institu-
tions and governments that promote destructive globalisation; 2. We reject all forms and systems
of domination and discrimination including, but not limited to, patriarchy, racism and religious
fundamentalism of all creeds. We embrace the full dignity of all human beings. 3. A confronta-
tional attitude, since we do not think that lobbying can have a major impact in such biased and
undemocratic organisations, in which transnational capital is the only real policy-maker; 4. A call
to direct action and civil disobedience, support for social movements’ struggles, advocating forms
of resistance which maximize respect for life and oppressed peoples’ rights, as well as the con-
struction of local alternatives to global capitalism; 5. An organisational philosophy based on de-
centralisation and autonomy« (vgl. Hallmarks des PGA 2001).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

Frage danach, wie soziale Kimpfe zu fithren seien. SchlieRlich kann als Charaketeristi-
kum von Gesellschaftsformen, die anarchistischen Vorstellungen nahekommen, gelten,
dass diese als dezentral und pluralistisch zu kennzeichnen sind. Diese Pluralitit ist al-
lerdings von jener eines liberalen Multikulturalismus abzugrenzen (Day 2005: 14, 48, 68,
76—88,vgl. Bauman 2009:109-133), da sie dem Anspruch nach auf der Selbstorganisation
unterschiedlicher autonomer Gemeinschaften beruht, welche miteinander in vielfachen
foderativen Austauschbeziehungen stehen und fiir ihre soziale Integration nicht auf die
Konstruktion von Anderen angewiesen sind (vgl. Glissant 2020). Da diese Konzeption
in vom Anarchismus beeinflussten emanzipatorischen sozialen Bewegungen als auch
in verschiedenen gesellschaftlichen Netzwerken und Gemeinschaften teilweise konkret
umgesetzt wird, handelt es sich um eine eminente Frage der (anti-)politischen Praxis.
Mit der politisch-praktischen Motivation im Hintergrund bewegt sich diese Arbeit
vorrangig auf dem Gebiet der politischen Theorie und Ideengeschichte. In dieser Dis-
sertation frage ich auf der politisch-theoretischen Ebene danach, wie das Politikverstindnis

im Anarchismus beschrieben werden kann. Ich untersuche, welche Aussagen tiber Po-
litik von verschiedenen anarchistischen Denker*innen getroffen wurden. Daraus kann
abgeleitet werden, ob es anarchistische Politik gibt oder nicht, wenn ja, welche Kriterien
sie mindestens aufweisen miisste, und wenn nein, wie anarchistische Handlungsformen
sonst sinnvollerweise zu bezeichnen sind.

Erste Anniherungen zeigen, dass insbesondere in Quellentexten aus dem anarchis-
tischen Individualismus Politik vor dem Hintergrund einer Sehnsucht nach einem au-
thentischen und selbstbestimmten Leben kritisiert und verworfen wird. Ebenso distanzieren
sich anarchistische Syndikalist*innen von Politik mit dem Verweis auf ein Primat der Oko-
nomie und dem Handlungsmodus der direkten Aktion. Auch in der Befirwortung von Par-
allelstrukturen im anarchistischen Mutualismus und Kollektivismus*’ kann eine Abwen-
dung von Politik im herkémmlichen Sinne gesehen werden, ebenso wie im anarchisti-
schen Kommunitarismus der Schwerpunkt auf Kommunen und Alternativbewegungen ge-
legt wird, die sich selbst und abseits von Politik organisieren sollen. Am ehesten scheinen
sich kommunistische Anarchist*innen politisch zu organisieren und zu verstehen. Doch
tun sie dies in Abgrenzung zum Politikverstindnis, wie es im Alltagsbewusstsein, in an-
deren sozialistischen und liberalen Stréomungen verankert und stark von staatlichen Lo-
giken gepragtist. Dahingehend ist auch der konkret-utopische Fluchtpunkt einer Fodera-
tion dezentraler autonomer Kommunen von »direkter Demokratie«, »radikaler Demokratie«
und verwandten politischen Konzepten zu unterscheiden.

Drittens umkreisen meine Untersuchungen und Darstellungen in dieser Arbeit ei-
ne politisch-philosophische Ebene.*® Wenn es stimmt, dass im Anarchismus ein grundle-

47  Im Folgenden werden die Strémungen von Mutualismus und Kollektivismus unter Ersterem zu-
sammengefasst. In Abgrenzung zum daraus hervorgehenden kommunistischen Anarchismus ste-
hensiesichinihren 6konomischen Konzeptionen so nahe, dass eine Vereinfachung vorgenommen
werden kann. Weiterhin geschieht diese um Verwirrung hinsichtlich der Verwendung von Kollek-
tivismus zum Individualismus im 4. Kapitel zu vermeiden, die dort weniger als Kontroverse um
6konomische, sondern iber inhaltlich-ideologische Positionen angesehen wird.

48  »Politische Theorie«und»Politische Philosophie«werden landldufigin der Regel synonym verwen-
det und es ist von den Vorlieben der jeweiligen Autor*innen und ihrer Anndherung an das Feld
aus den Disziplinen der allgemeinen Philosophie, Politikwissenschaften oder Sozialwissenschaf-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

49


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

gendes Unbehagen mit Politik besteht und diese von Anarchist*innen skeptisch bedugt,
aber zugleich fortwihrend auf sie kritisch Bezug genommen wird, so kann das Politik-
verstindnis im Anarchismus als paradox bezeichnet werden. Daraus ergibt sich die Fra-
ge, ob anarchistisches Denken grundsitzlich als paradox beschrieben werden kann, wel-
che Griinde sich dafiir anfithren lassen und welche Implikationen dies mit sich bringen
wiirde.

Bei einiger Kenntnis des Anarchismus lassen sich mehrere Beispiele fiir Paradoxien
anfiihren, die keine Auflosung erfahren und sich - folgt man der hier entfalteten Argu-
mentation - trotz aller praktischen und denkerischen Versuche aus theoretischen Griin-
den auch nicht auflésen lassen. So lauten einige Grundfragen im Anarchismus:

. Wie kdnnen parallel zu einer durch Herrschaft geformten, integrierten, regulierten
und regierten Gesellschaft solidarische, egalitire und libertire soziale Beziehungen
und Institutionen prifigurativ aufgebaut werden?

- Wie kénnen sich emanzipatorische soziale Bewegungen Macht aneignen, ohne For-
men von Hierarchie und Herrschaft zu reproduzieren oder neu hervorzubringen?

«  Wie kann Gesellschaftstransformation als soziale Revolution auf die Gesamtgesell-
schaft abzielen und zugleich im sogenannten »Hier und Jetzt« konkret werden?

- Wie konnen gewihlte Mittel und angestrebte Ziele in ein adiquates Verhiltnis ge-
bracht werden und wie ist die Wechselwirkung von Negation und Konstruktion zu
begreifen?

- Inwiefern konnen gesellschaftliche Institutionen der bestehenden Gesellschafts-
form (Schulen, Fabriken, Kleinfamilien etc.) bei deren Reorganisation nach anarchis-
tischen Vorstellungen umfunktioniert werden oder nicht?

- Wie werden im anarchistischen Begriff von sozialer Freiheit individuelle und gesell-
schaftliche Bestrebungen konkret zu einer ethischen Synthese gebracht?

« In welchem Verhiltnis stehen Anarchismus als — zumeist gebrochene, prozesshafte
und unzulingliche — Verwirklichung einer erstrebenswerten libertir-sozialistischen
Gesellschaftsordnung und Anarchie als genereller Modus der Transgression, mit wel-
chem jegliche gesellschaftliche Ordnung ethisch und utopisch itberschritten und in
Bewegung gebracht wird?

ten abhingig, ob der eine oder der andere Begriff bevorzugt wird. Die Unterscheidung zwischen
politisch-theoretischer und politisch-philosophischer Ebene wird in dieser Dissertation daher eigen-
machtig vorgenommen. Mit ihr soll verdeutlicht werden, dass das Abstraktionsniveau der Letz-
teren hoher ist, etwa indem bestimmte Denkformen selbst thematisiert werden, wihrend in der
politischen Theorie eine konkretere und auch auf Veranderungen abzielende Betrachtung geschieht.
Selbstredend gehen beide Ebenen ineinander tiber und werden hier lediglich archetypisch in Nu-
ancen unterschieden.

Politische Philosophie beschaftigt sich demnach eher mit Fragen wie: »Was sind Gerechtigkeit, Frie-
den, Freiheit, Gleichheit etc.?« oder eben: »Cibt es eine grundlegende Denkform im Anarchis-
mus?«. In der politischen Theorie liegt der Schwerpunkt eher darauf zu untersuchen: »Woraus speist
sich die anarchistische Konzeption von sozialer Freiheit und wo wird sie erfahren und umgesetzt?«;
»Welches Klassenverstandnis besteht im Anarchismus?«, »Welche Entwiirfe fiir Foderationen de-
zentraler, autonomer Kommunen bestehen im Anarchismus und in welcher Hinsicht unterschei-
den sie sich?« usw.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

Dass es zu diesen komplizierten Problematiken zahlreiche divergierende anarchistische
Positionen gibt, mit diesen gleichwohl kein Konsens festgeschrieben werden kann, ist
kein Zufall, sondern verweist offenbar auf Merkmale des Anarchismus. Sich diesen
mit der politischen Philosophie anzunihern, erméglicht grundlegende Einsichten in
den Anarchismus als spezifische politische Theorie, soziale Bewegung und ethische
Lebensform (> Fig. 17).

Aus dem Umriss der Fragestellungen ergeben sich folgende Thesen:

I) Der Anarchismus beinhaltet das Potenzial, verschiedene (anti-)politische Stré-
mungen und soziale Gruppen in ein gemeinsames emanzipatorisches und sozial-
revolutionires Projekt einzubinden, um die gegenwirtig bestehenden Herrschafts-
ordnungen zu konfrontieren und im selben Zuge gesellschaftliche Alternativen zu ihr
aufzubauen.

In diesem Projekt wirken Anarchist*innen nicht als avantgardistisch Anfithrende, son-
dern zugleich in einer vermittelnden als auch in einer radikalisierenden Funktion.

IT) Die anarchistische Bezugnahme auf Politik ist hochgradig ambivalent. Daher
schwankt der Anarchismus zwischen der Notwendigkeit radikale Politik zu betreiben
und plausibel begriindeten anti-politischen Tendenzen. In diesem Spannungsfeld wird
etwas anderes verwirklicht und anders gehandelt, als es durch Politik méglich wire.
Der anarchistische Politikbegriff ist somit als grundlegend paradox zu charakterisie-
ren. Aus ihm kann eine Politik der Autonomie abgeleitet werden, deren Inhalt anhand von
Praxisbeispielen zu rekonstruieren ist.

IIT) Der paradoxe anarchistische Politikbegriff kann als Ergebnis und Ausdruck eines
anarchistischen Denkens in Paradoxien und Spannungsfeldern beschrieben werden.
Dies lisst sich mit einem postanarchistischen Ansatz iiberzeugend nachweisen.

Das Charakteristikum des pluralen Anarchismus besteht nicht darin, dass er selbst
widerspriichlich ist, sondern dass mit ihm auf eine spezifische Weise mit gesellschaftli-
chen Widerspriichen umgegangen wird.

Wie bereits erwihnt, liegt der Schwerpunkt dieser Arbeit in der Uberpriifung der
zweiten These. Beide anderen sind fir die Betrachtung mitzudenken und werden
gelegentlich wieder aufgegriffen.

Sinn ergibt der Argumentationsgang nur, wenn sich auf die anarchistische Grund-
annahme eingelassen wird, dass die dominierenden Herrschaftsverhiltnisse parallel zu
den erstrebenswerten freiheitlichen, gleichen, solidarischen gesellschaftlichen Verhilt-
nissen bestehen. Dies wird folgenden Schema (> Fig. 4) verdeutlicht. Die Herrschaftsver-
hiltnisse Staat, Kapitalismus, Patriarchat, weifle Vorherrschaft und Naturbeherrschung
sind intersektional verschrinkt, bedingen und stiitzen sich gegenseitig und kénnen da-
her nur miteinander abgebaut werden. Es bestehen auch weitere Herrschaftsformen wie
Ableism, Ageism oder Speziesismus, die mit den genannten verkniipft sind. Ihnen wer-
den die (bereits vorhandenen) alternativen Verhiltnisse gegeniibergestellt, welche ge-
stirkt, weiterentwickelt und ausgedehnt werden sollen. Tatsichlich sind die Grenzen

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

51


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

zwischen »Herrschaft« und »Freiheit« in der Regel flieRend — und gerade daher Diskus-

sionsthema unter Anarchist*innen.

Fig. 4: Antagonistische gesellschaftliche Verhdltnisse: in-gegen-jenseits von Herrschaftsverhilt-

nissen

% [ Féderation von
konviviales gesell. Fl autonomen Kommunen
Naturverhaltnis 7
-
% g | Z
- g = o o
Natur- § ! = Po\\“f'/ \
~ _/ beherrschung | Staat < R
e = )
(&) == | — -
i === == Y
: weille * Kapitalismus dezentraler
Vielfalt und ¢ Vorherrschaft : | Sozialismus
Kreolisierung > £ N = /
5 = : S 2
Patriarchat =
X o~ N7 ‘
7/ &5\ ~ 7 o{
/& A2
oy < \%;
& (s
9 %
Gleichberechtigung

aller Geschlechter

1.2.4 Grundlegende postanarchistische Denkfigur

Eine der Inspirationsquellen fiir diese Dissertationsschrift ist Saul Newmans Buch The
Politics of Postanarchism (2010). In der anarchistischen Szene selbst als akademisch ab-
gehoben geschmiht, fir seine als willkiirlich erachtete Konstruktion des Postanarchis-
mus und fiir seine individual-anarchistischen Schlussfolgerungen kritisiert, gelingt es
Newman eine grundlegende Eigenwilligkeit im Anarchismus zu theoretisieren. Diese
besteht darin, dass sich anarchistische Ansitze in einem unaufléslichen Spannungsfeld
zwischen Politik und Anti-Politik befinden. Unter Anti-Politik versteht er v.a. die Berei-
che* der Ethik (Ebd.: 54-57) und Utopie (Ebd.: 66ff.), welche im Anarchismus zweifellos
stark ausgeprigt sind. Obwohl es nach Newman im Anarchismus um die Realisierung
einer spezifischen Ethik und Utopie geht, die das Andere oder Verdringte der Politik
darstellen, kénnen diese paradoxerweise nur durch politisches Handeln realisiert wer-
den. Daraus geht eine Politik der Autonomie hervor (Ebd.: 98ff.), ein anarchistisches Stre-

49  Newman schreibt selbst von anti-politischen ethischen und utopischen »Momenten« — eine Be-
zeichnung, die sinnvoll erscheint, insbesondere, wenn sie als (zeitliche) Situationen gedacht wer-
den, in welchen Politik irritiert wird. Hier habe ich mich fiir die Bezeichnung von »Bereichen«ent-
scheiden, weil dies ndher am Begriff der gesellschaftlichen Sphidren ist, welche als anti-politische
Referenzpunkte eingefiihrt werden.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

ben nach Autonomie, im Sinne eines selbstbestimmten Handelns entgegen (im weiten
Sinne) staatliche Politik (Ebd.: 3—-11). Diese theoretische Figur erachte ich als grundsitz-
lich plausibel und geeignet, um anarchistisches Denken und Handeln zu beschreiben
(> 2.4.4). Des Weiteren nehme ich bereits hier eine Erginzung vor: Analog zu den anti-
politischen Bereichen von Ethik und Utopie konnen komplementir Strategie und Program-
matik®® als Aspekte von Politik erginzt werden (s Fig. 6). Damit wird im Folgenden er-
sichtlicher, warum in anarchistischen Denkfiguren und Praktiken von einer inhirenten
Spannung ausgegangen wird.

Da der Anarchismus kein theoretisches oder philosophisches Konstrukt, sondern
vielmehr eine historisch-spezifische Konstellation in emanzipatorischen sozialen Be-
wegungen mit empirisch vorfindlichen Ausprigungen ist, konnen — entgegen Newman
— der Inhalt und die Form dieser Politik der Autonomie und anarchistische Strategien
nach Autonomie zu streben, niher bestimmt werden. Autonomie verweist in diesem
Zusammenhang auf eine Distanzgewinnung zu sozialen Logiken, Praktiken und In-
stitutionen von Herrschaftsverhiltnissen im Allgemeinen und staatlicher Politik im
Besonderen, wie zugleich auf deren (oft experimentelle, gebrochene und widerspriich-
liche) Ersetzung durch alternative soziale Logiken, Praktiken und Institutionen mittels
prifigurativer Handlungsformen, welche anarchistischen Vorstellungen entsprechen.*

Indieser Arbeitwird ferner die postanarchistische Intention geteilt, essentialistische
Annahmen (z.B. Freiheit sei per se der Gegenpol zu Herrschaft), ontologische Behauptun-
gen (z.B. mit dem Anarchismus werde abstrakt Gerechtigkeit verwirklicht), anthropolo-
gische Setzungen (z.B. prinzipiell witrden Menschen nach Freiheit und Selbstbestim-
mung streben), naturalisierte Konzeptionen (z.B. die organische Gesellschaft befinde sich
im Gegensatz zum Staat) als auch teleologische Vorstellungen (z.B. in der Geschichte
verwirkliche sich zwangsliufig als sozialer Fortschritt), zuriickzuweisen (> 2.4.3). Gleich-
wohl sind anarchistische soziale Gruppen, Identititen, Stile, Praktiken und Handlungs-

50 Erwdhnung finden muss in diesem Zusammenhang allerdings, dass gerade eine anarchistische
Programmatik in der anarchistischen Bewegung vehement abgelehnt wurde. Auch strategische
Debatten werden in anarchistischen Szenen haufig nicht lediglich umgangen, sondern regelrecht
zurlckgewiesen. lhren Raum nehmen oftmals wiederum dogmatische und romantische Vorstel-
lungen ein. Bei der Verwendung der Begriffe Strategie und Programm ist festzuhalten, dass damit
an dieser Stelle keine politischen Programme und Strategien in dem Sinne gemeint sind, wie sie
etwa von politischen Parteien verabschiedet werden. Auch der Modus, in dem sie in anarchisti-
schen Zusammenhingen zu Stande kommen, entspricht nicht den Prozeduren wie jenen von poli-
tischen Parteien. Die Abwehr gegeniiber programmatischem und strategischem Denken und Han-
deln entspringt dem anarchistischen Unbehagen mit Politik generell, mit welchem gleichwohl
immer wieder Bezug auf diese genommen oder sogar politisch gehandelt wird. Daher erschei-
nen Strategie und Programmatik hier als geeignete Begriffe, um anti-politischer Ethik und Utopie
gegenlbergestellt werden zu kdnnen.

51 Das Heraustreten aus Herrschaftsstrukturen und dem Aufbau anderer Strukturen und Beziehungen
istin einer Doppelbewegung und ineinander verschrankt zu denken. Allgemein kann diese Denk-
figur auf verschiedenste Bereiche angewandt werden. In geographischer Hinsicht macht Bakunin
dies am Beispiel des von Russland unterworfenen Polen deutlich und gibt, dass »die freie Fodera-
tion der Regionen und Vélker [...] durch die Zerstérung des [russischen] Reichs zu verwirklichen ist.
[..] [Damit beinhalte] das Recht auf Foderation selbstverstandlich auch das Recht auf Sezession«
(Bakunin 1867/2018:18).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

53


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

formen nachweisbare soziale Tatbestinde, die nicht abstrakt begrifflich bestimmt, aber
durch Beobachtung beschrieben werden konnen. Auch wenn Wahrheiten (in allen sozia-
len Belangen) nicht philosophisch gesetzt werden kénnen, sondern als diskursiv erzeugt
gelten miissen, existieren diese in einem spezifisch-historischen gesellschaftlichen Kon-
text und sind im Leben von Menschen als kulturell-geschichtlichen, sozialen und ver-
nunftbegabten Wesen wirkmachtig. In diesem Sinne dient der Postanarchismus als Metho-
de zur Infragestellung und Erneuerung anarchistischen Denkens, nicht jedoch zur Hinterfragung
oder Verwerfung der Priomissen und Prinzipien, die den Anarchismus offensichtlich kennzeichnen —
welche man freilich zu bestimmten Graden teilen kann oder nicht (Newman 2019: 293f.).

1.3 Den verworrenen Weg ermessen
1.3.1 Einschrdnkung und Rahmen, Relevanz und Forschungsstand

Selten an dieser Dissertationsschrift ist, dass ich in ihr der Anarchismus immanent
betrachte. Dies geschieht nicht aus meiner Unkenntnis von anderen Stromungen des
Sozialismus. Vielmehr ist der Anlass die weitgehende Unbekanntheit anarchistischer
Schriften in der deutschen »gesellschaftlichen Linken« ebenso wie in der akademischen
Welt. Dies ist keine Zwangslaufigkeit. Dies bedeutet umgekehrt nicht, dass dem Anar-
chismus in anderen Lindern gegenwirtig eine Wirkungsmacht nachgewiesen werden
konnte, welche als gesamtgesellschaftliche Alternative wahrgenommen wird, oder dass
es in anderen Kontexten keinen Staatsfetischismus (vgl. Neupert 2013) gibe. In dieser
Arbeit lege ich den Fokus auf das anarchistische Denken im engeren Sinne, erstens,
um seine Vielfiltigkeit und seine Spannbreite zu verdeutlichen, zweitens, um ihn um-
fassend zu erschliefSen und ihn nicht nur oberflichlich zu streifen, wie es meistens
geschieht, und drittens, um die fiir eine Dissertation notwendige Eingrenzung des
Gegenstands vorzunehmen.

Ebenso wie es keine »reine« anarchistische Lehre gibt, ist auch eine vermeintlich
klare Abgrenzung zu anderen sozialistischen oder emanzipatorischen Strémungen un-
moglich. Mit ritekommunistischen Bewegungen der 1920er Jahre oder libertiren So-
zialist*innen wie Oscar Wilde und Bertrand Russell bestehen ebenso Schnittpunkte wie
mit dem Situationismus zwischen 1957 und 1972, der Bewegung der Autonomen in den
1980er Jahren oder globalen feministischen Bewegungen und Oko-Aktivismus. In theo-
retischer Hinsicht bestehen Schnittpunkte mit dem »offenen Marxismus«, etwa von John
Holloway, dem Postoperaismus, wie ihn bspw. Michael Hardt und Antonio Negri vertre-
ten, oder radikalen Demokratietheorien. Um dies aufzuzeigen, geniigt bereits ein Blick
in ein von Anarchist*innen betriebenes soziales Zentrum, die Auswahl von Broschiiren
auf einem Infostand oder die gelisteten Publikationen in einem entsprechendem On-
line-Versandhandel. Eine Beeinflussung theoretischer Entwicklungen zwischen diesen
libertar-sozialistischen Stromungen und dem pluralen Anarchismus geschieht in wech-
selseitiger Richtung. Gleiches ist fiir die Schnittpunkten der anarchistischen Szene mit
emanzipatorischen sozialen Bewegungen zu sagen. Anarchist*innen fanden sich histo-
risch bis Ende der 1930er Jahre v.a. in der Arbeiter*innen- und Gewerkschaftsbewegung,
in der Genossenschafts- und Kommunebewegung, in der Lebensreform- und der ers-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

ten Welle der Frauenbewegung, ebenso wie in anti-militaristischen, anti-klerikalen und
anti-nationalen Bewegungen (Ramonet 2013). Mit dem Aufkommen der Neuen sozialen
Bewegungen Mitte der 1960er Jahre gewannen die Themen Postkolonialismus und Ras-
sismus, Okologie, Feminismus und Anti-Militarismus im Anarchismus neue Bedeutung,
wenngleich sie jeweils bereits zur Wende vom 19. zum 20. Jahrhundertvorhanden waren.
Die Themen Freiriume, Antifaschismus und Tierbefreiung/Anti-Speziesismus kamen in
den 1980er Jahren verstirkt hinzu.5*

Anhand konkreter Fille wire zu untersuchen und zu diskutieren, welche Grup-
pierungen, Strategien oder inhaltlichen Beitrige zu welchem Grad als »anarchistisch«
gelten konnen oder »anarchistische« Elemente enthalten. Allgemein zu bestimmen,
wo die anarchistische Szene im engeren Sinne aufhért und emanzipatorische soziale
Bewegungen in einem weiten Sinne anfangen, ist jedoch miflig und kann hochstens
holzschnittartig geschehen. Abgegrenzt werden kénnen anarchistische Bestrebung und
Handlungsformen recht eindeutig von durch linke Parteien organisierten Massende-
monstrationen, von durch linke Politiker*innen inszenierte Pseudo-Bewegungen®,
von der beruflichen Arbeit in Nicht-Regierungsorganisationen und von marxistisch-
leninistischen, maoistischen und stalinistischen Splittergruppierungen. Dariiber

4

hinaus sind sie von neueren Ausprigungen wie dem »Oko-Leninismus«<** sowie von

trotzkistischen Kreisen initiierten Kongressen® oder Kampagnen®® zu unterscheiden.

52 Ausdiesen thematischen Feldern werden auch theoretische Einsichten abgeleitet, welche auf die
anarchistische Gesellschaftstheorie und politische Theorie zurlickwirken. Siehe z.B. Steven Bests
The Politics of Total Liberation. Revolution for the 21st Century (Best 2014).

53  So initiierte bspw. die Linken-Politikerin Sarah Wagenknecht 2018 die Pseudo-Bewegung aufste-
hen. Die SammIlungsbewegung, um den Einfluss ihres politischen Fliigels auszubauen. Zwar wurde
damit das eigene Netzwerk aktiviert, doch eine dauerhafte Organisation scheiterte schnell auf-
grund des kiinstlichen Charakters der Initiative.

54  Eine Debatte dariiber angestofien hat der schwedische Autor Andreas Malm, der sich zuvor an-

arch@-syndikalistisch engagiert hatte. Seine Perspektive ist interessant, weil sie aus Erfahrungen
in der Klimagerechtigkeitsbewegung gespeist ist (Malm 2021).
Cemeintist u.a. die Retorten-Kampagne Extinction Rebellion (XR), die 2018 in Grofsbritannien ent-
wickelt wurde und durch 6ffentlichkeitswirksame Aktionen auf die unmittelbar katastrophalen
Folgen des Klimawandels aufmerksam machte. Offenkundig konnten damit viele unorganisier-
te Personen erreicht und auch zu zivilem Ungehorsam bewegt werden. Es handelt sich jedoch
nicht um eine Graswurzelbewegung, in welcher sich verschiedene Gruppen dezentral zusammen-
schliefien, sondern um ein politisches Franchising-Unternehmen. Mit seinen Kernforderungen
zielt XR auf staatliches Eingreifen, ndhrt in seinen Rhetoriken und Ausdrucksstilen eine apoka-
lyptische Weltuntergangsstimmung, hat keine echten Herrschaftsbegriff und blendet teilweise
andere Herrschaftsverhdltnisse aus. Aus diesem Griinden kann die Bewegung nicht als anarchis-
tisch charakterisiert werden, auch wenn dies in den Medien teilweise so dargestellt wird.

55  Das trotzkistische Netzwerk Marx21 veranstaltet seit 2007 den jahrlichen Kongress Marx is muss,
auf welchem teilweise anachronistische sozialistische Ansichten tradiert werden, so bspw., dass
Rassismus und Faschismus allein aus dem Kapitalismus zu erklaren waren.

56  Eintrotzkistisch ausgerichtetes Netzwerk initiierte so etwa 2021 die Kampagne Zero Covid. Der Ap-
pell an einen konsequenten »solidarischen Shutdown«wéhrend der Corona-Pandemie richtet sich
an ein hartes staatliches Durchsetzen von sozialer Distanzierung, Quarantine und Kontrollmaf-
nahmen in der Annahme, die Pandemie auf diese Weise innerhalb kurzer Zeit effektiv bekimpfen
zu konnen. Abgesehen davon, dass sich diese Annahmen als falsch erwiesen haben, wird damit
falschlicherweise eine aktive Handlungsmacht linker Akteur*innen suggeriert. Problematisch dar-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

55


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Selbstverstindlich darf auch proletarischen, biuerlichen oder Demokratiebewegungen
nicht unterstellt werden, dass sie »eigentlich« fir anarchistische Anliegen eintreten
wiirden. Was Anarchist*innen kennzeichnet, ist, dass sie verschiedene Themenfelder
miteinander verbinden, einen hohen Anspruch daran haben, ihr eigenes Leben zu ver-
indern, dass sie eine spezifische radikale Herrschaftskritik und Taktiken hervorbringen
sowie bestimmte ethische Positionen, Organisationsformen und theoretische Konzepte
befiirworten.

Schliefilich findet sich eine vergleichbare Gemengelage bei der Betrachtung von
Praktiken, die in emanzipatorischen sozialen Bewegungen und den Milieus, aus
denen sie hervorgehen, entwickelt werden. Zum Beispiel sind auch in anarch@-
syndikalistischen Gewerkschaften nicht ausschliefilich explizite Anarchist*innen orga-
nisiert. Jene sind mit Menschen, die andere oder keine politischen Selbstbezeichnungen
wihlen, an Nachbarschaftsinitiativen oder Oko-Bauernhéfen beteiligt. Sie partizipieren
mit rebellierenden Vorstadt-Jugendlichen an Revolten und in klandestinen Organisa-
tionsformen. Sie streben mit anderen Reformpidagog“innen danach, Freie Schulen
zu griinden oder iiben in der antirassistischen Bewegung Kritik an Grenzregimen und
unterstiitzen Gefliichtete.

In der anarchistischen Szene gibt es seit Jahrzehnten im Grunde genommen keine
generelle Debatte dariiber, welche Themenfelder es aus strategischen Griinden zu bear-
beiten gilte, um anarchistische Anliegen voranzubringen. (Innerhalb explizit anarchisti-
scher Kreise, die soziale Kimpfe fithren, gibt es allerdings Diskussionen iiber Taktiken.)
Ebenso wird die Frage nach dem Sinn und Gehalt verschiedener Organisationsformen
und Praktiken meiner Erfahrung nach fast ausschlieflich abgrenzend oder polemisch
zur Identititsbildung der jeweiligen Stromung, aber kaum programmatisch diskutiert.
Zu einem gewissen Grad sprechen diese auch fiir sich selbst. Als problematisch ist dies
anzusehen, wenn iibernommene Mittel und iiberkommene Praktiken zum Selbstzweck
verkommen, anstatt hinsichtlich auszuarbeitender Ziele variabel eingesetzt zu werden.
Was sich hingegen beobachten lisst, ist, dass verschiedene anarchistische Einzelperso-
nen und Gruppen bestimmte Themen erschlieflen oder stirken, spezifische Praktiken
hervorbringen oder beférdern und bestimmte Organisationsformen beftirworten oder
ablehnen. In diesem Zusammenhang wirken Anarchist*innen hiufig als Pionier*innen,
die Projekte neu griinden und sie in die Hinde anderer itbergeben, auch wenn diese nicht
vollstindig ihre Ansichten teilen. Sprich, die myzelhafte Undurchsichtigkeit anarchisti-
scher Meinungsbildungs- und Entscheidungsprozesse — die mittlerweile sicherlich zu
grofieren Teilen einer »linken Szene« insgesamt attestiert werden kann — ist ein Grauen
fiir alle sozialistischen Parteipolitiker*innen und kommunistischen Kader.

Die Vielfalt von Themenfeldern, Organisationen und sozialen Praktiken, in welche
Anarchist*innen involviert waren und sind, die Uberlagerung mit den libertiren und
radikalen Fliigeln unterschiedlicher sozialer Bewegungen in verschiedenen historischen
Phasen als auch die Unschirfe in den rar gesiten strategischen und programmatischen
Debatten im Anarchismus stellen eine grofle Herausforderung dar, um ihn iiberhaupt
adiquat beschreiben zu kénnen. Um dahingehend tiefere Einblicke zu erméglichen,

an ist, dass die Enttauschung ihrer Klientel vorprogrammiert ist, wihrend eine Selbstorganisation
von Betroffenen und deren eigenstindige Aktion, z.B. in Form von Streiks, nicht geférdert wird.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

wird in dieser Arbeit eine Eingrenzung auf eine immanente Betrachtung des Anarchis-
mus vorgenommen.

Die Relevanz dieser Dissertation besteht wie erwihnt v.a. darin, dass der Anarchis-
mus — als eine der Hauptstromungen des Sozialismus — in der deutschsprachigen poli-
tischen Ideengeschichte kaum und noch weniger in der politischen Theorie bekannt ist.
Uber rudimentire Kenntnisse, diverse Vorurteile’” und selbstbeziigliche philosophische
Interpretationen hinaus existieren kaum fundierte Kenntnisse der politischen Theorie
des Anarchismus. Dabei zeigte z.B. bereits April Carter in ihrem Buch The Political Theo-
ry of Anarchism von 1971 auf, dass der Anarchismus durchaus serios in der politischen
Theorie und Ideengeschichte besprochen werden kann und sollte (Carter 1971). Der blin-
de Fleck auf diesem Gebiet hat mehrere Griinde. Erstens hatte und hat der Anarchis-
mus im deutschsprachigen Raum trotz einiger bekannter Protagonist*innen nur eine
geringe Bedeutung. Inwiefern die Dominanz der marxistisch geprigten Sozialdemo-
kratie vorrangig ein Ergebnis bestimmter Auseinandersetzungen innerhalb der sozia-
listischen Bewegung ist, die anarchistische Agitation nicht recht an der im deutschspra-
chigen Raum gegebenen Klassenstruktur ankniipfen konnte, in diesem tatsichlich ein
kulturell tief verankerter Untertanengeist und Staatsglauben in die Mentalitit der Mehr-
heitsbevolkerung eingeschrieben ist oder libertire Bediirfnisse in der BRD auch von ei-
nem antiautoritiren Kommunismus bedient werden konnten, sei dabei dahingestellt.

Zweitens liegt es offensichtlich in den Formen des Anarchismus selbst begriindet,
dass seine Anhinger*innen selten dazu neigen, ihr theoretisches Denken zu systemati-
sieren oder itberhaupt festzuhalten. Zwar finden sich eine Vielzahl an Publikationen und
anderen Zeugnissen, die fiir eine Beschreibung anarchistischer Debatten relevant sind
(Bey 1994, Black 1997, CrimethInc 2018, Inhabit 2018, Anonymous 2019). Ebenso gibt es

57  Bspw. beeinflusste Rudolf Krimer-Badoni mit einem Buch die Anarchismus-Rezeption im
deutschsprachigen Raum. Zwar beweist er stellenweise eine erstaunlich gute Quellenkenntnis,
wihrend er versucht, den wiedererstarkten, schwer greifbaren Anarchismus der 68er-Bewegung
zu erfassen. Zugleich diffamiert und pathologisiert er Anarchist*innen, allen voran Bakunin, und
stellt Falschbehauptungen auf, wie etwa, dass Malatesta heute Maoist ware. Einen guten Punkt
macht der Autor in seinem Nachweis der problematischen Wechselbeziehung zwischen Autorita-
rismus und Anti-Autoritarismus. Letztendlich steht das Buch aber paradigmatisch fiir eine im be-
schreibenden Sinne biirgerlich-ideologische Betrachtung des Anarchismus (Kramer-Badoni1970).
Ein orthodox-marxistisches Zerrbild des Anarchismus entwickelte insbesondere Wolfgang Harich
in seiner Schrift Zur Kritik der revolutioniren Ungeduld von 1969. Seine Kritik beruht ab der ersten
Seite auf der Konstruktion von Strohpuppen. So wirft er Anarchist*innen Utopismus und ein indivi-
dualistisches Freiheitsverstandnis vor. Er missverstehtihn durch die unzuldssige und intransparen-
te Auferlegung seiner eigenen Kategorien, etwa in Hinblick auf einen unterstellten nationalstaat-
lichen Rahmen, einer Vorstellung von »Umsturz«sowie einer Funktion als Religionsersatz. Wichtig
ist im vorliegenden Zusammenhang insbesondere der Vorwurf des »Apolitizismus«, welcher auf
das grundlegend unterschiedliche Verstindnis von Staat, Politik, Strategie, Geschichte, Strategie
und revolutionire Subjekte zwischen orthodoxem Marxismus und Anarchismus verweist. Andere
Kritikpunkte etwa am unzuldnglichen Institutionen-Verstandnis, der Diffusivitat von Organisatio-
nen und Affekt-gesteuertem Handeln sind hingegen wichtig und betreffen auch den Anarchismus.
Da Harich diese Kritikpunkte aber diffus anhand der 68er-Bewegung entfaltet, bleiben sie vage
(Harich 1971).

Eine Schrift, die gewissermafien das Genre der Verleumdungen des Anarchismus pragte, stammt
von Emil Rudolf Martins. Sie hat den Namen Der Anarchismus und seine Triger (Martin 1887).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

57


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Biicher, welche die praktische Umsetzung anarchistischer Bestrebungen darstellen und
erliutern (Gelderloos 2010, Ward 2011, Shantz 2020, vgl. P.M. 1990). Sie zu untersuchen,
sprengt aber den in dieser Arbeit skizzierten Rahmen und das hier bearbeitete Feld der
anarchistischen politischen Theorie. Dies trifft auch auf Biographien und Autobiogra-
phien zu, welche dennoch zur Kontextualisierung politischer Theorie und der Rekon-
struktion des anarchistischen Aktivismus hilfreich sein kdnnen (bspw. Kropotkin 2002,
Malatesta 2009, Goldman 2010, Urtubia 2010, Christie 2014, Marin 2016, Michel 2017, Av-
rich 2018, Jones 2023). Quellentexte, die neue theoretische Einsichten im engeren Sinne
ermoglichen, finden sich im Vergleich zu anderen politisch-ideologischen Stromungen
nur sporadisch und verstreut.

Drittens erhielt der Anarchismus aufgrund diverser Stigmata in der akademischen
Sphire stets nur wenig Aufmerksambkeit. Dies mag teilweise mit der sozialen Position
von Akademiker*innen zusammenhingen, die zwar Berithrungspunkte mit explizit an-
archistischen Vorstellungen nicht ausschliefRen, jedoch umgekehrt keine besondere Af-
finitit zu jenen aufweisen. Hinzu kommt die Struktur akademischer Institutionen und
der in ihnen als legitim geltenden Wissensformen und Praktiken der Wissensgenerie-
rung. Politisch Linke, die sich im Zuge der Offnung von Universititen fiir nicht-biirger-
liche Klassen zunehmend Riume in Universititen erschlossen, waren zumeist vom klas-
sischen marxistischen Denken geprigt, dessen Integrationsbestandteil es oftmals war,
anarchistische Ansitze auszugrenzen.

Die wissenschaftlichen Publikationen und Arbeiten, welche sich mit Anarchismus
beschiftigen, werden gréf3tenteils nicht im deutschsprachigen Raum produziert. Nach
wie vor stellen historische Studien und/oder Werke zur Geschichte des Anarchismus
(z.B. Perincone 1993, Peirats 1998, Levy 1999, Bernecker 2006, Messer-Kruse 2011, Turcato
2012, Lomnitz 2014, Adams/Kinna 2017, Eitel 2018, Drach 2020) sowie die Neuherausga-
be klassischer anarchistischer Schriften die grofite Anzahl der relevanten Publikationen.
Thnen kommt eine wichtige Bedeutung fiir das Selbstverstindnis des Anarchismus zu
und sie liefern auch das meiste in dieser Arbeit verwendeten Quellenmaterial. Als
dieses sind sie jedoch selbst nicht in der Disziplin der politischen Theorie (von Beyme
1991, Haus 2023) und Ideengeschichte (Brocker 2007, Fetscher/Minkler 1986) sowie der
Gesellschaftstheorie (Rosa/Oberthiir 2020, Bonf} et al. 2021) angesiedelt, in der dieses
Dissertationsprojekt verortet wird. Fragen nach den Bedeutungen politischer Begrif-
fe und Konzepte werden in den historischen Studien und den Quellentexten selten
gestellt, was ihre Remobilisierung und Wiederaneignung fiir zeitgendssische soziale
Bewegungen erschwert. Dariiber hinaus finden sich anarchistische Ansitze v.a. in der
Humangeographie (White/Springer/de Souza 2016, Ferretti 2018, Springer 2016), der
Pidagogik (Hworth 2012, Klemm 2011), der Ethnologie/Anthropologie (Graeber 2004,
Haude/Wagner 2019, Scott 2020) und der Philosophie (Critchley 2008, Franks/Wilson
2010); seltener auch in der Rechtstheorie (Amborn 2016), den Wirtschaftswissenschaften
(Albert 2006, Stdlner/Bittlingmayer/Okcu 2023), den Religionswissenschaften (Chris-
toyannopoulos/Adams 2017) oder den Internationalen Beziehungen (Prichard 2013). All
diese Disziplinen weisen selbstredend groRe Schnittmengen mit der politischen Theorie
und Gesellschaftstheorie auf. Die Werke, welche im engeren Sinne dazu zu zdhlen sind,
sind wiederum tiberschaubar (bspw. Ritter 1980, Carter 1988, Biehl 1991, Bookchin 1992,
May 1994, Ward 1996, Cantzen 1997, Miimken 2003, Chomsky 2005, Day 2005, Cohn

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

2006, Kuhn 2007, Sartwell 2008, Schmidt/van der Walt 2009, Gordon 2010, Grubacié
2010, Jun 2012, Kinna 2012, Sunshine 2013, Portwood-Stacer 2013, Best 2014, Lundstrom
2018, Levy/Adams 2018).

Damit wird bereits der Forschungsstand fiir das Thema der vorliegenden Arbeit an-
gesprochen. Die Frage danach, wie Politik oder das Politische im Anarchismus politisch-
theoretisch beschrieben werden kann, wurde bisher in keiner mir bekannten Publikati-
onexplizituntersucht und ausfithrlich dargestellt. Auf der Ebene politisch-ideologischer
Positionierungen und Argumentationen lassen sich freilich vielerlei Quellen aus den ver-
schiedenen Stromungen des Anarchismus finden. An seltenen Stellen, wo Denker*innen
das anarchistische Politikverstindnis zu theoretisieren versuchen, wirkt es eher so, als
wenn sie seine Benennung umschiffen.

Dies ist bspw. bei Nathan Jun der Fall, der in einem Abschnitt mit der Uber-
schrift »The political axiology of anarchism« den ausgeprigten ethischen Gehalt des
Anarchismus betont, welcher dazu fithre, dass jener als »Axiologie« — also von einer
(materialistischen) »Wertphilosophie« ausgehend — verstanden werden miisse. Die Rea-
lisierung von »Gerechtigkeit« und der Moglichkeit der »self-creation« und somit eines
selbstbestimmten Lebens aller Einzelnen, wie auch ihr freiwilliger Zusammenschluss
zu echter Gemeinschaft, streift er dabei als wesentliche Themen im Anarchismus (Jun
2012: 120-134). Wie Politik selbst aus anarchistischer Perspektive verstanden wird,
thematisiert er jedoch nicht. Relevante Beitrige zum anarchistischen Politikverstindnis
von Murray Bookchin, David Graeber, Richard J.F. Day, Giorell Curran und Michael
Schmidt/Lucien van der Walt, weisen ebenfalls Leerstellen auf (+ 2.2.3).

1.3.2 Vorgehensweise und Quellenauswahl

Die Darstellung und Diskussion der Paradoxie im anarchistischen Politikverstind-
nis und die Untersuchung, inwiefern anarchistisches Denken generell als paradox
bezeichnet werden kann, wird anhand dreier verschieden gelagerter Herangehens-
weisen erfolgen. Im dritten Kapitel werde ich die inner-anarchistische Spannung im
Politikverstindnis anhand der Stromungen des individualistischen, kommunistischen
und syndikalistischen Anarchismus vorstellen. Mit dieser politisch-ideengeschichtlichen
Darstellung zeige ich auf, dass im Anarchismus verschiedene Tendenzen des Strebens
nach Autonomie bestehen, die in dieser Bewegung trotz Unterschiedlichkeit einen
gemeinsamen Nenner haben. Im vierten Kapitel beleuchte ich die Paradoxitit im Ver-
hiltnis von individualistischen und kollektivistischen Positionen stirker anhand einer
inhaltlichen Gegeniiberstellung verschiedener anarchistischer Positionen, welche in ihrer
oft hintergriindigen und teils unbewussten Bezugnahme aufeinander, einen geteilten
anarchistischen Diskurs abbilden. Das gesellschaftliche Spannungsfeld zwischen Indi-
vidualismus und Kollektivismus kann im Anarchismus nicht aufgelést werden. Weil es
einen bedeutenden Anlass fiir Kontroversen zwischen verschiedenen anarchistischen
Positionen darstellt, lassen sich daher auch Einsichten fiir die Paradoxie des anarchis-
tischen Politikbegriffes aus diesem Spannungsfeld gewinnen. Mit der Betrachtung des
anarchistischen Konzeptes von sozialer Revolution als paradoxem Zwischenraum von
sozialer Evolution und politischer Revolution im fiinften Kapitel gewinnt die Darstellung
eine stirkere politisch-theoretische Ausrichtung. Damit frage ich nach dem theoretischen

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

59


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Gehalt eines anarchistischen Kernkonzeptes. Das Anliegen, diese unterschiedlichen Be-
trachtungsweisen zu wihlen, besteht darin, mich der Fragestellung von verschiedenen
Seiten her anzunihern. Dies hat zur Folge, dass die daraus hervorgehenden Kapitel sich
eher kumulativ zueinander verhalten, als dass sie direkt aufeinander aufbauen.

Der Fokus auf eine immanente Untersuchung des Anarchismus spiegelt sich in der
Auswahl der Quellen fiir diese Arbeit wider. Das Untersuchungsmaterial bilden also
im Wesentlichen Texte von Autor*innen, die gemeinhin als Anarchist*innen gelten
oder sich selbst so bezeichnen.*® Diese kénnen in vielen Fillen, wie bereits angedeutet,
jeweils in verschiedenen ideologisch bestimmten anarchistischen »Strémungen« oder
eher nach Strategien definierten »Tendenzen« (> 3.1) verortet werden. Dariiber hinaus
werden sie in folgenden historischen Phasen zugeordnet: (a) Anfinge (ca. 1840-1890), (b)
Dritte und vierte Generation (ca. 1890-1939), (c) Neuer Anarchismus (ca. 1950—1980), (d) Neue
globale Ordnung und Anti-Globalisierungsbewegung (ca. 1980—2008) und (e) multiple Krise und
autoritire Reaktion (ab ca. 2008).”° Die iiberwiegende Zahl der Quellentexte entstammt
dabei den frithen Zeitriumen von ca. 1840 bis 1939, weil sich in diesen erstens deutlich
mehr Texte finden, die als explizit anarchistisch bezeichnet werden kénnen, und zwei-
tens die Herausbildung spezifischer Konzepte und Vorstellungen in den frithen Phasen
erfolgt, wodurch sich tendenziell eher theoretische Einsichten ableiten lassen, als etwa
durch ihre ideologische Verklirung und/oder Reproduktion in spiteren historischen
Phasen. Damit soll wiederum nicht der Eindruck erweckt werden, »der« Anarchismus
hitte einen »reinen« Ursprung, den es aufzuspiiren und/oder wiederzubeleben gilte.
Dies zu behaupten, wire eine ahistorische Konstruktion, die im Wesentlichen zur
Reduktion der Komplexitit eines spezifischen Kontextes und damit nur zur eigenen
Identititsbestitigung dienen wiirde. Dennoch lisst sich ideengeschichtlich zweifellos
beschreiben, was Anarchismus ist und welche Urspriinge diese libertir-sozialistischen
Strémung aufweist. Diese Beschreibung ist allerdings wenig zielfithrend, werden ideo-
logische Positionen oder »Ideen« betrachtet, sondern dann fruchtbar, wenn der Blick
aufihre Triger*innen und Praktiken gerichtet wird.

Debatten darum, welche Praktiken, Stile, Inhalte etc. in jiingerer Zeit als »anarchis-
tisch« zu beschreiben wiren, mégen zwar abstrakt gefiithrt werden kénnen, tragen je-
doch wenig zu ihrer Erhellung oder Weiterentwicklung bei, noch wird mit ihnen erklirt,
was »Anarchismus« tatsichlich umfasst. Zudem wirken sie oftmals eher als Fiirspra-
che oder als Stigma fir bestimmte soziale Gruppen, denn als eine inhaltliche und theo-
retische Beschreibung des Anarchismus anhand von selbstgewihlten Bezeichnungen,
wie sie in dieser Arbeit vorgenommen werden soll. Diese Herangehensweise beinhal-
tet die pragmatische Vorentscheidung, auf einen »Kanon« anarchistischer Quellentexte

58 Damitwerden allerdings Anhdnger*innen des sogenannten »Anarch@-Kapitalismus« (z.B. Murray
Rothbard) und des»National-Anarchismus« (z.B. Peter Topfer) ausgeschlossen. Beide Stromungen
gehen von einem biirgerlichen Freiheitsverstindnis und der natirlichen Ungleichheit von Men-
schen aus. Letztere ist direkt faschistisch. Ideengeschichtlich und politisch-theoretisch kann bei-
des nicht plausibel als Auspragungen des Anarchismus rekonstruiert werden.

59  Die ersten drei Phasen werden vom Historiker Robert Graham in seinen Anthologien so gefasst,
wenn auch anders benannt (Graham (2005, 2012, 2017).

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

zu vertrauen, wie ihn verschiedene frithere Autor*innen zusammenstellten, anstatt ei-
nen Streit dariiber zu er6ffnen, wer zu diesem gehoren solle oder wer nicht. Dies konnte
an anderer Stelle kritisiert werden, etwa weil sich bspw. weder William Godwin, Stirner
oder Thoreau als Anarchisten bezeichneten. Dass sie unter Anarchist*innen weite Ver-
breitung fanden, kann nicht als Kriterium dafiir gelten, sie selbst als solche anzusehen.
Denn umgekehrt macht die ausgiebige Lektiire von Jean-Jacques Rousseau, Karl Marx
oder Friedrich Nietzsche diese Denker ebenfalls nicht zu Anarchist*innen. Es gibt den-
noch gute Griinde, die zuvor genannten Autoren in einem klassischen anarchistischen
Kanon einzureihen. Doch die Debatte darum kann und soll an dieser Stelle nicht gefithrt
bzw. vorerst damit beantwortet werden, dass mit dem hier vertretenen Ansatz der an-
archistischen Synthese davon ausgegangen wird, dass der anarchistische Kanon plural
ist und eine grofie Vielfalt zulisst. Es handelt sich um eine »kontrapunktische«, »poly-
phone« Synthese, die den Anarchismus (selbst-)kritisch werden lisst, wie Jimmy Klausen
und James Martel schreiben (Klausen/Martel 2011: xxi). Damit verworfen wird erstens
der Ansatz der »broad anarchist tradition« (Schmidt/van der Walt 2009: 6-27, 61f., 83,
105-113., 161, 200ft., 271f., 297f.), zweitens der Egoismus-Nihilismus (z.B. Black 2012),
ebenso wie drittens ein blof3 »philosophischer« Anarchismus (z.B. Sartwell 2008).

Deutlich problematischer gestaltet sich die Quellenauswahl in diesem Zusammen-
hang allerdings hinsichtlich des Geschlechts und der Herkunft der Autor*innen. Dies
ist nicht allein eine Frage der »Diversitit« und »Reprisentation« von nicht-minnlichen
und nicht-weiflen Positionen und dementsprechend den aus ihnen hervorgehenden di-
vergierenden Perspektiven. Vielmehr handelt es sich um ein grundlegendes Problem bei
der Darstellung und Betrachtung des Anarchismus, welches in dieser Arbeit zu weiten
Teilen reproduziert wird. Denn mindestens 90 % der Autor*innen sind minnlich, weifd
und europdisch.

Sie modgen sich wie Kropotkin gegen Kolonialismus und Imperialismus gewandt,
sich wie Bakunin fiir die Selbstbestimmung der unterworfenen Slawen ausgesprochen,
wie Malatesta zeitweise in Argentinien gelebt oder wie die Anarch@-Syndikalist*innen
fiir eine anti-nationale Perspektive eingesetzt haben. Die damit einhergehenden Per-
spektiverweiterungen und Selbstinfragestellungen sind begriiflenswert und nicht
selbstverstindlich. Sie dndern jedoch zunichst nichts am nach wie vor vorhandenen
Eurozentrismus anarchistischen Denkens und anarchistischer Szenen. Dabei gibt
es in den letzten Jahren eine Reihe von v.a. historischen Studien, die anarchistische
Umtriebe in lateinamerikanischen (Cappelletti 2017, Ferndndez 2001, Shaffer 2013,
Suriano 2010), in afrikanischen (Mbah/Irigawey 1997, Galidn 2020) oder asiatischen
(Ramnath 2011, Rapp 2012, Hwang 2016) Lindern belegen (vgl. Kuhn/Kalicha 2010). Eine
Kenntnis der Geschichten anarchistischer Szenen in unterschiedlichen geographischen
und historischen Kontexten stellt in jedem Fall eine Bereicherung fiir ein umfassen-
deres Verstindnis des Anarchismus dar. Insbesondere, da es bereits an der Wende
vom 19. zum 20. Jh. einen proletarischen Kosmopolitismus gab, innerhalb dessen sich
Anarchist*innen bewegten (Anderson 2013).

Wenn der Fokus auf seine politisch-theoretischen Grundlagen gerichtet wird, wer-
den diese damit allerdings bisher nicht wesentlich erweitert. Verschiedenen egalitiren
Gesellschaften oder sozialen Bewegungen mit antiautoritiren Implikationen in aufler-
westlichen Kontexten zu unterstellen, bei ihnen handle es sich im Grunde genommen

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

61


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

um anarchistische Formen, stellt ein anmafSendes Urteilen und Zuschreiben iiber ver-
fremdete Gegenstinde dar, welches selbst eine eurozentrisch-moderne Denkweise of-
fenbart und daher anti-kolonialen Anliegen nicht gerecht werden kann. In dieser Ar-
beit wird Anarchismus als eine spezifische Konstellation innerhalb sozialistischer Bewe-
gungen verstanden, die sich im Wesentlichen in mehreren europdischen Lindern Mit-
te des 19. Jahrhunderts formierte, tiber ihre Diaspora-Gemeinschaften global verbreitet
und verbunden war, wo sie mit diversen Stromungen verschmolz, denen ein im weite-
ren Sinne libertir-sozialistischer Inhalt nachgewiesen werden kann. Gleichwohl gibt es
schwarze Anarchist *innen wie die Dissidenten der Black Panthers Martin Sostre, Kuwasi
Balagoon, Ojore Lutalo oder Ashanti Alston seit den spiten 1970er Jahren, die US-ame-
rikanischen Gruppen Anarchist People of Colour und Afrofuturist Abolitionists of the Americas
sowie gegenwdrtig anarchistische Gruppierungen, z.B. in Siidafrika oder Nigeria (An-
drew 2021). Lorenzo Komboa Ervins Anarchism and the Black Revolution von 1979 ist das
bekannteste Buch mit dieser Perspektive (Ervin 2021). Daneben definieren sich Autor*in-
nen wie zig und Aragorn! (Aragorn! 2021) oder die Gruppe Indigenous Action als indigene
Anarchist “innen. Damit stof3t der Kontext der Herkunft der hier versammelten Autor*in-
nen an Grenzen. Es ist und bleibt ein grofles Problem, wenn nicht-weif’e und aufler-
europdische Stimmen bei der Diskussion um Anarchismus nicht das Gehéor finden, wel-
ches ihnen gebiihrt. Dies muss an dieser Stelle benannt werden, um in einer kiinftigen
Arbeit besser damit umgehen zu kénnen. Schliellich besteht eine Debatte um Black An-
archism (BRRN 2016), die Alston (2003) anstie? (M. Bey 2020). Der erste Sammelband zu
Schwarzen und Indigenem Anarchismus in deutscher Sprache ist erst kiirzlich erschie-
nen (Elany 2021).

Ahnliches l4sst sich auch fiir die Reprisentation von Geschlechtern sagen. Es gibt
unterschiedliche Annahmen dariiber, ob Frauen an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhun-
derts immerhin ein Drittel der organisierten Anarchist*innen stellten oder noch gerin-
ger in den anarchistischen Szenen vertreten waren. Auf jeden Fall lisst sich konstatie-
ren, dass neben den auch in der Arbeiter*innen-Bewegung verbreiteten patriarchalen
Denkweisen, fiir Frauen v.a. die Doppelbelastung von Lohnarbeit und Haushalt (inklusi-
ve emotionale Arbeit fiir politisch aktive Lebensgefihrten) ein Hindernis darstellte, lang-
fristig politisch aktiv zu bleiben, als auch, dass ihre Arbeitskraft aus strukturellen Griin-
den oft als billige Konkurrenz zur minnlichen Lohnarbeit angesehen wurde (Gutschmidt
2009: 100-109). Bekannte Anarchistinnen wie Louise Michel, Charlotte Wilson, Emma
Goldman, Voltarine de Cleyre, Lucy Parsons, He Zhen, Virginia Bolten, Federica Montse-
ny, Anna Gotze oder Simone Weil galten als emanzipierte Frauen, welche die Unterdrii-
ckung und Ausbeutung von Frauen durch Minner in der patriarchalen Gesellschaftsform
thematisierten und kritisierten. Oftmals wurden sie jedoch als Alibi- oder Quotenfrau-
en angesehen, also positiv diskriminiert, und ihnen somit nicht die Bedeutung fiir die
anarchistische Bewegung zugesprochen, welche sie mit Sicherheit hatten (Ebd.: 97ff.).

Indervorliegenden Arbeit ist insbesondere zu benennen und zu kritisieren, dass An-
archistinnen fiir die Entwicklung anarchistischer Theorie so gut wie keine (nennbare)
Rolle spielen. Mit anderen Worten: In den allermeisten Fillen hat Sophia Kropotkin fiir
ihren Mann die Wische und den Abwasch gemacht, gekocht und die gemeinsame Toch-
ter betreut, wihrend dieser am Schreibtisch seine Werke verfassen und die strukturel-
le Diskriminierung von Frauen relativieren konnte (Goldman 2010: 235, vgl. Lohschel-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

der 2009: 32f.). Milli Witkop und Rudolf Rocker waren ein progressives, gleichberech-
tigtes Paar, welches vermutlich anarchistischen Konventionen ihrer Zeit entsprach. Mit
seinen Schriften im Gedichtnis blieb dennoch fast nur Rocker, obwohl Witkop genauso
aktiv war (Barwich/Koster/Witkop-Rocker 2007). Der allseits bekannte Antifeminismus
Proudhons muss an dieser Stelle nicht erneut ausgefithrt, aber erwihnt werden (Loh-
schelder 2009:16-21).% Bei der Beschiftigung und Herausarbeitung mit anarchistischer
Theorie fand ich leider fast ausschliefilich minnliche Autoren. Die neueren Autorinnen,
bei welchen eine gewisse Relevanz fiir anarchistische Theorie zu sehen ist, lassen sich
an zwei Hinden abzihlen. Genannt seien Cindy Milstein (2013), Janet Biehl (1991), Ja-
mie Heckert (Heckert/Cleminson 2011), Ruth Kinna (2020), Judith Suissa (2006), Laura
Portwood-Stacer (2013) und Erica Lagalisse (2019). Zu inter-, transgeschlechtlichen und
queeren Themen gibt es Beitrage in einem Sammelband von Deric Shannon et al. (2012).
Spérlich sind auch die Autor*innen, die ein homosexuelles Begehren (Kissak 2008) ha-
ben. Der Eindruck einer unzulissigen Uberreprisentation heterosexueller weif3er Man-
ner im Feld der in dieser Arbeit behandelten anarchistischen Theorie triigt also nicht. Die
Tatsache dieser reduzierten Perspektive, ist zu problematisieren. Weder die Beitrige zur
anarchistischen Theorie noch ich selbst werden ihren eigenen Anspriichen dahingehend
gerecht. Und dies insbesondere, weil die Praktiken in emanzipatorischen sozialen Bewe-
gungen und ihre Zusammensetzung in Hinblick auf die in der Gesellschaft vorhandene
geschlechtliche und sexuelle Vielfalt im Zuge der dritten und vierten Welle der feminis-
tischen Bewegung sich in den letzten drei Jahrzehnten enorm zum Positiven verbessert
haben.® Allerdings ist auch anzumerken, dass es bisher nur wenige anarchafeministi-
sche theoretische Beitrige gibt, auf die dabei zuriickgegriffen werden konnte (z.B. Korn-
egger/Ehrlich 1979, Biehl 1991, Lohschelder et al. 2009, Bottici 2021).%

60 Siehe fir eine zeitgendssische Kritik an Proudhons Anti-Feminismus und die Begriindung einer
radikal-feministischen Position seinerzeit, die sich auch fiir die Abschaffung der Familie einsetzt,
Déjacques offentlichen »Brief an P.]. Proudhon« (Déjacque 1980b: 89-99).

61  Tatsachlich gelingt seit einiger Zeit auch eine explizite Verkniipfung von anarchistischen und ra-
dikal-feministischen Stringen, insbesondere in den lateinamerikanischen Landern (vgl. Dunkel/
Roussey 2020, Arte-Reportage 2021).

62  Vor dem Hintergrund der sparlichen Quellenlage erscheint mir das beschriebene Problem nicht
auflosbar, solange nicht weitere signifikante Beitrage produziert werden. Es besteht aber die Hoff-
nung, dass sich dies aktuell stark verdndert. In die Grundlagen des Anarchafeminismus fithrt z.B.
Chiara Bottici (2018) ein und entfaltet damit auch einen eigenen theoretischen Ansatz.

Zur Geschlechtergeschichte in der friihen Arbeiter*innenbewegung mit Blick auf den Anarchismus
wird die Dissertation von Theresa Adamski einen Einblick bieten.

Mit der Feststellung, dass es (noch) wenige Quellen aus anarchistisch informierter postkolonialer
und anarchafeministischer Perspektive gibt, die fiir die hier behandelten Aspekte einer politischen
Theorie des Anarchismus verwertbar sind, soll dieses Problem keineswegs auf Personen abgewilzt
werden, welche sich in marginalisierten Positionen befinden. Deren Perspektive pro forma einzu-
nehmen und/oder diese starken zu wollen, kann jedoch ebenfalls Ausdruck eines eurozentrischen
und paternalistischen Standpunkts sein. Insofern bleibt als Zwischenlésung meines Erachtens, die
hier erarbeitete Argumentation, postkolonial und feministisch zu kritisieren —im besten Fall, um
ihre Erweiterung anzustreben. Ein inspirierendes Gegenbeispiel stellt die Schrift von Milo Probst
(2021) dar.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

63


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Recht divers sieht hingehen der Klassenhintergrund der Autor*innen der vorlie-
genden Quellentexte aus. Dass ein Universititsprofessor wie David Graeber sich als
Anarchist beschreibt, hingt nicht unwesentlich mit seiner Herkunft aus einer Arbei-
ter*innenfamilie und seinem spezifischem Engagement zusammen. Johann Most war
ein Handwerker, Emile Pouget und Ricardo Flores Magén waren Journalisten. Gustav
Landauer, Max Stirner oder Erich Mithsam entstammten dem Kleinbiirgertum, dessen
Habitus sie stark kritisierten. Der Klassenhintergrund der Autor*innen der verwende-
ten Quellentexte trigt durchaus zur Entfaltung ihrer jeweiligen Gedanken bei und sei es
bei Bakunin und Kropotkin in strikter Abgrenzung zu ihrer Herkunft aus dem Adel. Ob
sie einen Hintergrund als Intellektuelle oder Arbeiter*innen, Kleinbiirger*innen oder
Handwerker*innen, Biuer*innen oder sogar Adelige aufwiesen — das vereinigende Mo-
ment der anarchistischen Szene scheint vorrangig in ihrem Engagement und Weltbild
zu bestehen. Die heterogene Klassenherkunft mag einer der Hauptgriinde sein, warum
ein Set von geteilten anarchistischen »Idealen« — dhnlich Glaubenssitzen - in vielerlei
Hinsicht den sozialen Kitt der anarchistischen Szenen bildete und bildet. In vielen Fillen
erfuhren Anarchist*innen zudem eine Deklassierung, die oftmals mit ithrem radikalen
Engagement und dem damit verbundenen Verlust relativ abgesicherter Lebensbedin-
gungen einhergingen, sei es unwillentlich, durch ihre Verfolgung, Inhaftierung oder
Entlassung vom Arbeitsplatz; sei es mit dem Vorhaben der moralische Enge, den Regeln
und Konventionen, dem Arbeitsfetischismus und den Planungsanforderungen der biir-
gerlichen Lebenswelt zu entfliehen und etwa als Bohémien zu leben. Dementsprechend
konnen sie zurecht als proletarisiert gelten.

Auch derartige Erfahrungen des Herausfallens und/oder Brechens mit der eigenen
Klassenherkunft — oftmals gesteigert durch Fluchterfahrungen oder zumindest dem
Wechsel des Landes und der Wohnorte — als auch die damit verbundenen Erfordernisse,
sich neu orientieren zu miissen, scheinen die libertir-sozialistischen Sehnsiichte nach
einer klassen- und grenzenlosen Gesellschaft selbstbestimmter Menschen zu erklaren.
Dies bedeutet umgekehrt nicht, dass die divergierenden Klassenhintergriinde prak-
tisch keine Rolle spielen oder bestimmte Habitusformen nicht in gewandelter Form
reproduziert werden wiirden. Sicherlich ist dies auch der Hauptgrund fiir einen ausge-
prigten Anti-Intellektualismus in itberwiegend proletarischen, antiautoritiren Szenen
gewesen. Zudem fithren Erfahrungen der Deklassierung und die Abgrenzung zum
Biirger*innentum keineswegs kausal zur Anniherung an anarchistische Positionen —
oder deren emanzipatorische Ausrichtung. Dahingehend scheint bspw. der ausgeprigte
Antisemitismus Wilhelm Marrs (Bergman 2009) zwar nicht die Regel im Anarchismus
zu sein, aber verbunden mit einer teilweise verkiirzten Kapitalismuskritik und einem
oftmals ausgeprigten Klassenhass, wie ihn prominent etwa Johann Most, Joseph Peu-
kert oder Luigi Galleani propagierten, einen gefihrlichen Abweg darzustellen. Fir
die Quellenauswahl im vorliegenden Zusammenhang relevant ist, dass der Anspruch
der Diversitit in der anarchistischen Theoriebildung hinsichtlich der Klassenlage der
Autor*innen gegeben ist.

Die Interpretation der jeweiligen Quellentexte erfolgt mit Hintergrundwissen aus
Einfithrungswerken (Woodcock 1962, Guérin 1969, Ward 2004, Kinna 2005, Stowasser
2007, Marshall 2008, Degen/Knoblauch 2008, Loick 2017, Taibo 2019), persénlichen
Eindriicken von Debatten in anarchistisch beeinflussten Umgebungen und der Lektiire

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

von anarchistischen Publikationen. Da dieses Hintergrundwissen nur selten konkreter
benannt werden kann, wird der Bedeutungsgehalt der jeweiligen Quellentexte mog-
lichst direkt aus ihrer Argumentation und ihrem historisch-gesellschaftlichen Kontext
heraus rekonstruiert. Aufgrund des Hintergrundwissens zur historischen Situation
emanzipatorischer sozialer Bewegungen und gesellschaftlich-politischen Lage sowie
biografischen Wissens iiber die jeweiligen Autor*innen, handelt es sich hierbei nicht um
eine scholastische Konstruktion, vielmehr um ein tieferes Verstehen der Quellentexte
in ihrem Kontext. Da diese in der postanarchistisch inspirierten Darstellung mitein-
ander ins Verhiltnis gesetzt und auf eine dahinterliegende paradoxe Figur untersucht
werden, kann hierbei auch von einer »wiederbelebten« hermeneutischen Untersuchung
(Haus 2023: 20ff., vgl. Gabriel et al. 2022: 32ff.) der jeweiligen Texte gesprochen werden
(> 2.4.3). Die iiberwiegende Zahl der Quellentexte sind nicht vor einem akademischen
Hintergrund verfasst — kénnen aber umso mehr auf ihren spezifischen Bedeutungsge-
halt hin untersucht werden.

1.3.3 Uberblick iiber die Kapital

Die Herangehensweise an diese Dissertation bringt es mit sich, dass ich den Einlei-
tungs- und Schlussteil in einer ungebundenen Schreibweise formuliert habe, wihrend
die Hauptkapitel eher eine akribische Quellenarbeit darstellen. Da die Untersuchung
der These anhand von ausgewahlten Quellentexten erfolgt, gilt es diese detailliert dar-
zustellen, wihrend sie zugleich — dem mit dieser Arbeit vertretenen Anliegen nach —
in den gréferen Zusammenhang der politischen Theorie des Anarchismus insgesamt
gestellt werden.

Einleitend habe ich das beobachtete Phinomen zum Ausgangspunkt genommen,
dass es im anarchistischen Denken dezidierte Aussagen zur Ablehnung von Politik sowie
Praktiken gibt, die auf eine grundlegende Skepsis gegeniiber Politik schliefRen lassen.
Uber die Notwendigkeit hinaus, den Politikbegriff zu definieren, wird damit deut-
lich, dass ein anarchistisches Unbehagen gegeniiber Politik besteht, dessen Erhellung,
Schliisse auf das Politikverstindnis im inhirent pluralistischen Anarchismus selbst
gibt. Dahinter zeichnet sich ein Konflikt von verschiedenen anderen gesellschaftlichen
Sphiren mit der politischen Sphire sowie eine Auseinandersetzung darum ab, welche
von diesen als anti-politische Bezugspunkte zu beschreiben sind. Ich habe die These
aufgestellt, dass der Anarchismus das Potenzial besitzt, verschiedene (anti-)politische
Stromungen in ein gemeinsames sozial-revolutionires Projekt einzubinden, welches
anarchistischen organisatorischen und ethischen Anspriichen geniigt. Weiterhin habe
ich behauptet, dass das anarchistische Politikverstindnis als paradox gelten kann. Und
schlieRlich nehme ich an, dass dieses paradigmatisch fiir ein im Anarchismus ausge-
pragtes Denken in Paradoxien und Spannungsfeldern tiberhaupt steht. Diesen Thesen
wird in der Dissertationsschrift nachgegangen.

Im zweiten Kapitel gilt es zunichst einige methodische und metatheoretische
Uberlegungen anzustellen. Diese setze ich aus mehreren Fragmenten zusammen, in
denen die wissenschaftliche Betrachtung des Anarchismus problematisiert und dis-
kutiert und eine philosophische Anniherung an Paradoxien vollzogen wird. Weiterhin
zeige ich, dass Politik auch im genuinen Sozialismus insgesamt umstritten ist und

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

65


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

dass zeitgendssische anarchistische politische Denker*innen wenig zur Klirung des
Politikverstindnisses im Anarchismus beitragen. Darauf aufbauend fithre ich den theo-
retischen Begriff der Anti-Politik ein und stelle ihn zunichst anhand seiner liberal-
demokratischen Verwendung dar, bevor ich antipolitische Aspekte anderer Stromungen
beschreibe. Zudem entwickle ich einen (ultra-)realistischen Arbeitsbegriff von Politik
und setze ihn methodisch als Ausgangspunkt voraus. Aus dem Postanarchismus leite
ich den theoretischen Ansatz dieser Arbeit ab und stelle schliefilich die Denkfigur von
Newman hinsichtlich Anti-Politik — Politik — Politik der Autonomie vor, welche allerdings
lediglich einen Rahmen liefert, den ich im Folgenden mafigeblich unterfiittere und
erweitere.

Die Chiftre bzw. der Arbeitsbegriff Politik der Autonomie wird dabei im dritten Kapi-
tel als ein kontinuierliches Streben nach Autonomie verstanden und zwar in doppelter Hin-
sicht: Einerseits als Bewegungen weg von Herrschaftsverhiltnissen und -strukturen, die
auflerdem konkret abzubauen bzw. zu bekimpfen sind und andererseits als Aufbau und
Ausweitung von als vorhanden erachteten solidarischen, freiheitlichen und egalitiren gesell-
schaftlichen Verhiltnissen und Strukturen. Damit wird also ein spezifischer Modus be-
schrieben, sich zur Gesamtgesellschaft und Herrschaftsordnung zu verhalten und sie
verindern zu wollen. Bei ihrer Deutung lege ich den Fokus auf eine organisatorische

Dimension. Die Sphiren der Individuen, des Sozialen, der Gesellschaft, der Okonomie und
der Gemeinschaft konnen dabei als anti-politische Referenzpunkte angesehen werden.
Ich stelle das tendenzielle Streben nach Autonomie im anarchistischen Individualismus,
Kommunismus und Syndikalismus anhand signifikanter Quellentexte dar und ordne die
Argumente darin jeweils in einem Dreischritt von Distanzierung (von der beherrschten
Gesellschaft) - Organisierung (einer sozial-revolutioniren Bewegung) — Prifigurierung (ei-
ner libertir-sozialistischen Gesellschaftsform) an. Damit wird die These belegt, dass das
anarchistische Politikverstindnis — iiber seine divergierenden Varianten hinaus — zu-
treffend als paradox beschrieben werden kann.

Imvierten Kapitel untersuche ich das in anhaltenden anarchistischen Debatten stark
ausgepragte Spannungsfeld zwischen Individualismus und Kollektivismus. Das paradoxale
Denken im Anarchismus macht sich demnach nicht allein an seinem Politikbegriftf fest,
sondern zeigt sich auch in weiteren grundlegenden inhaltlichen Streiten und konfli-
gierenden ideologisch-weltanschaulichen Standpunkten. Hierbei handelt es sich um
beschreibbare grundlegende Kontroversen innerhalb des Anarchismus. Diese inter-
pretiere ich vorrangig als ethischen Diskurs um Selbstbestimmung. In der Darstellung
ordne ich Quellentexte dem individualistischen und dem kollektivistischen Denken zu
und lese sie gegeneinander, um damit finf Formen des Umgangs mit dem zugrun-
deliegenden (gesellschaftlich bedingten) Spannungsfeld aufzuzeigen. Eine Auflgsung
desselben scheint auch in Vorschligen zur Synthese oder der Akzeptanz einer Verwo-
benheit letztendlich nicht moglich zu sein bzw. wird weiter offengehalten. Im besten
Fall werden damit aber die gesellschaftlichen Widerspriiche nicht lediglich reflektiert,
sondern Ansatzpunkte gesucht, um sie radikal zu transformieren. Die dadurch umfas-
send herausgearbeitete Paradoxie steht dabei mit dem paradoxen Politikverstindnis
des Anarchismus in einem Wechselverhiltnis.

Die auch bei oberflichlicher Kenntnis des Anarchismus ins Auge fallenden, als pa-
radox erscheinenden Denkfiguren, wie etwa direkte Aktion, freiwillige Vereinbarung, prifi-

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Konturen einer politischen Theorie des Anarchismus

gurative Politik, Zwischenraum, konkrete Utopie, oder libertirer Sozialismus/Anarchie, geben
Anlass zur Annahme, dass sich das paradoxale Denken im Anarchismus sowie die Pa-
radoxie der (Anti-)Politik auch in seinen theoretischen Konzepten zeigen muss. Daher
untersuche ich im fiinften Kapitel das anarchistische Gesellschaftstransformationskon-
zept soziale Revolution auf seinen paradoxen Gehalt hin. Ich nehme an, dass soziale Re-
volution als eine paradoxe Zwischenform von sozialer Evolution (Linksliberalismus) und
politischer Revolution (Parteikommunismus) zu verstehen ist, wobei ihr die politische
Reform (Sozialdemokratie) gegeniiber liegt.®® Bei der Untersuchung des Konzepts soziale
Revolution zeigt sich, dass ihr paradoxer Gehalt sich in wesentlichen Aspekten weiter auf-
fichert. Dies betrifft die Vorstellung von Zeitlichkeit, (De-)Konstruktivitit, Inmanenz/
Transzendenz, das Verhiltnis von Mitteln und Zielen sowie die Frage nach den revolu-
tioniren Subjekten. Wie sich zeigen wird, kann deren Gehalt wiederum als paradox in-
terpretiert werden und stiitzt damit die Paradoxie im Begriff der sozialen Revolution.
Daran anschliefRend stelle ich an vier zeitgendssischen linken Transformationstheorien
dar, dass einige Denker*innen implizit oder explizit, unbewusst oder bewusst, wesentli-
che Elemente der anarchistischen Uberlegungen zu sozialer Revolution adaptieren und
sich an ihnen abarbeiten.

Die Untersuchung, Darstellung und Diskussion anarchistischer modaler Bestrebun-
gen, kontrovers diskutierter Grundfragen sowie konzeptionell gesetzter Prinzipien und
Ausgangspunkte konnen zwar jeweils in Widerspriichen erfasst und als Paradoxien be-
griffen werden. Zu unterscheiden sind sie allerdings dahingehend, als dass es, erstens,
beim beschriebenen Modus um Handlungsmaiglichkeiten in-gegen-und-jenseits von ant-
agonistischen Herrschaftsverhiltnissen geht. Zweitens besteht eine Kontroverse zwischen
individualistischen und kollektivistischen Positionen um die Betonung von »Lebensver-
inderung« oder »Aktivismus«. Dahinter steht ein Streit um divergierende Wahrnehmungen
und Vorstellungen von sozialen Phinomenen unter spezifischen gesellschaftlichen Bedingungen.
Und drittens dient die Theoretisierung von Konzepten dazu, ein Transformationskonzept
zur (anti-)politischen Strategie, Ethik und Organisationspraxis in emanzipatorischen sozialen
Bewegungen zu erfassen. Obwohl diese Phinomene ineinander itbergehen und einander
beeinflussen, sind sie nicht gleichzusetzen. Was ihren Vergleich im vorliegenden Zu-
sammenhang ermdglicht und sinnvoll macht, ist die Weise, in welcher gegensitzliche
Pole verortet, bewertet und aufeinander bezogen werden.

SchlieRlich werde ich die jeweils entfalteten Gedankenstringe rekapitulieren, zu-
sammenfithren und diskutieren. Auch wenn der Schwerpunkt auf dem paradoxen Po-
litikverstindnis im Anarchismus liegt, habe ich dieses um eine politisch-praktische und
politisch-philosophische Fragestellung erganzt, welche es in einen Zusammenhang zu

63  Soziale Revolution zu betrachten, ergibt auch in der gegenwirtigen historisch-spezifischen gesell-
schaftlichen Situation Westeuropas Sinn, wenn mit ihr nicht die realen politischen Krifteverhalt-
nisse verkannt werden. Der Schliisselbegriff kann vielmehr als Inspirationsquelle und gedankli-
cher Rahmen fiir Ansatzpunkte zu einer radikalen, umfassenden, multidimensionalen und anhal-
tenden Gesellschaftstransformation dienen. Deren offen gehaltene Zielvorstellung ist eine prin-
zipiell mogliche, libertar-sozialistische Gesellschaftsform mit bestimmten Kriterien, welche wie-
derum von Anarchie —als Modus der Infragestellung jeglicher Ordnung — zur permanenten Insti-
tuierung angehalten wird.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

67


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

bringen und daraufhin auch zu diskutieren gilt. Dabei wird sich zeigen, dass den ver-
schiedenen gesellschaftlichen Sphiren als Referenzpunkten fiir anarchistische Anti-Po-
litik im Arbeitsprozess an dieser Dissertation schlie8lich weit grofiere Bedeutung zu-
kommt, als ich dies zu ihrem Beginn angenommen hatte. Das bedeutet, Spannungen,
Differenzen und Konflikte innerhalb des Anarchismus werden nicht gelost, aber weit
besser verstindlich, wenn diesem ein paradoxes Politikverstindnis sowie ein Denken in
Paradoxien und Spannungsfeldern insgesamt attestiert werden kann. Dies ergibt sich
zunichst aus dem postanarchistisch inspirierten Ansatz, welchen ich in dieser Arbeit
verfolge, lasst sich aber auch dariiber hinaus bzw. mit anderen Ansitzen konstatieren.
Die politische Theorie des Anarchismus, die ausfithrlich, aber keineswegs abschlieflend
entfaltet wurde, fithrt somit zu den verschiedenen (anti-)politischen Praktiken, Diskus-
sionen und Selbstverstindnissen im pluralistischen Anarchismus zuriick, aus denen sie
hervorgegangen ist. Dabei handelt es sich um bestimmte Versuche mit gesellschaftli-
chen Widerspriichen umzugehen, seien sie einer Herrschaftsordnung hervorgehende
Antagonismen (> Fig. 4), soziale Phinomene unter spezifisch-historischen Bedingun-
gen oder strategische, organisatorische und ethische Uberlegungen innerhalb des radi-
kalen Fliigels emanzipatorischer sozialer Bewegungen.

Der Gewinn dieser Perspektive liegt darin, die entsprechenden Akteur*innen ernst
zunehmen und ihnen Kapazititen fiir eine libertir-sozialistische Gesellschaftstransfor-
mation zuzutrauen, wodurch sie gesellschaftliche Widerspriiche nicht lediglich reflek-
tieren, sondern transformieren. Um dies zu gewihrleisten, dient die Bezugnahme auf Poli-
tikim Anarchismus - trotz aller Skepsis ihr gegeniiber und der Kritik an ihr — schliefilich
dazu, anti-politische Praktiken, Aktionen und Organisationen nicht zu Selbstzwecken
werden zu lassen. Vielmehr sollen sie auf das anarchistische Meta-Projekt hin ausgerich-
tet werden: auf ein prinzipiell mégliches und erstrebenswertes Leben in Gesellschaft,
ohne Herrschaft, in Selbstbestimmung, Selbstverwaltung und Selbstorganisation.

https://dol.org/10.14361/9783839471838-004 - am 13.02.2026, 16:04:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839471838-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

