6. Schlusshetrachtung: Philosophie der
transnationalen Migration

In dieser Untersuchung wurden die Forschungsstinde der sozialwissenschaftli-
chen Migrationsforschung fiir einen philosophischen Diskurs aufbereitet und ihre
philosophischen Implikationen weiterentwickelt. Damit soll ein Austausch der Dis-
ziplinen angeregt sowie der transdisziplinire Dialog geférdert werden. Ich hoffe,
dass die interdisziplinire Migrationsforschung von dieser Weiterentwicklung pro-
fitieren kann. Gleichzeitig konnen der philosophische Diskurs zu Migration und
die allgemeine philosophische Gesellschaftstheorie durch die Perspektiven und Er-
kenntnisse der aktuellen Migrationsforschung und ihre philosophische Aufberei-
tung bereichert werden.

Zu den Migrationsdiskursen in der Angewandten Ethik und in der Politischen
Philosophie kann die hier vorgenommene sozialtheoretische Neuorientierung jen-
seits eines methodologischen Nationalismus eine neue Sicht auf das Thema bei-
tragen. Aus der Perspektive einer Sozietit in Bewegung ist es keine moralische und
keine rechtliche Frage mehr, ob Wanderungen »legitim« sind; Wanderungen sind. Es
ist aber eine politische Aufgabe, einen — im besten Fall demokratisch legitimier-
ten und am Menschen orientierten — Umgang mit den Bewegungen zu finden. Im
Anschluss an Benhabib, Abizadeh, Aristoteles und Arendt stellt sich dringlich die
Frage nach politischer Mitbestimmung jenseits von (national-)staatsbiirgerschaft-
lichen Parametern. Da ein philosophischer Begriff von Migration in der Angewand-
ten Ethik und in der Politischen Theorie bisher nicht entwickelt worden ist, kann,
so hoffe ich, mit der vorliegenden migrantischen Subjekttheorie ein Beitrag ge-
leistet werden. Des Weiteren konnen die Diskurse in der Sozialphilosophie, Poli-
tischen Theorie und Kritischen Theorie von einer Schirfung des Bewusstseins fiir
konzeptionellen Nationalismus im Gesellschaftsbegriff profitieren.

Und schliefilich wird in ersten Anfingen eine neue philosophische Sicht auf das
Phinomen der Sesshaftigkeit eréffnet. Was in der Migrationsforschung als »Pa-
thologisierung des Beweglichen« (Sheller/Urry) erkannt und als »Sedentarismus«
bezeichnet wird, ist meiner Einschitzung nach auch ein philosophisches Problem.
Es kann vermutet werden, dass neben anderen Faktoren auch ein »wissenschaft-
licher Sedentarismus« eine Rolle dabei spielt, dass die philosophische Quellenlage

am 14.02.2026, 07:56:4:


https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Philosophie der transnationalen Migration

auferhalb der kanonischen Literatur unterschitzt wurde und noch wird. Mit die-
ser Forschungsarbeit ist sowohl inhaltlich als auch methodisch ein erster Beitrag
zur Erschliefung dieses Phinomens geleistet worden.

Die kopernikanische Wende der transnationalen Migrationsforschung identi-
fiziert ein neues sozialtheoretisches Subjekt: Migrant:innen. Daraus folgen sozial-
philosophisch eine migrantische Kritik am bisherigen gesellschaftstheoretischen
Subjekt, eine subnationale Sozialontologie jenseits des methodologischen Natio-
nalismus sowie die begriffliche Auflésung der sozialtheoretischen Dichotomie zwi-
schen »sesshaft« und »migrantischc.

In einem sozialtheoretischen >Neustart« wurde versucht, vom methodologisch
nationalistischen Gesellschaftsbegrift abzusehen. Dabei bilden Bindungen, Netz-
werke, eine soziale Bewegungslehre und konkrete Orte die ersten Referenzpunkte.

Analog zur postkolonialen Kritik am Subjekt »Europa«, bei der die kolonia-
le Wahrheit als Kohirenzwahrheit aufgedeckt wird, die sich mit der politischen
Herrschaft wechselseitig bedingt und begriindet, kann eine migrantisch-mobilis-
tische Kritik am sozialtheoretischen Sedentarismus artikuliert werden. Der sozi-
altheoretische Sedentarismus funktioniert als Kohirenzwahrheit, die sich mit den
politischen Machtstrukturen wechselseitig bedingt und begriindet. An sich ist ein
sozialtheoretischer Sedentarismus weder »wahr« noch »falsch«, genauso wenig wie
ein sozialtheoretischer Mobilismus weder wahr noch falsch ist. Bedeutend ist aber
die Verwobenheit der gesellschaftstheoretischen Begriindungsmuster mit sozio-
politischen Macht- und Herrschaftsstrukturen.

Fanon legt mit dem Wissen des Kolonisierten, ein Mensch zu sein wie der Ko-
lonialherr auch, den Grundstein fir das notwendige Selbstbewusstsein einer poli-
tischen Subjektivitit. Hall identifiziert diejenigen als Triger:innen »Europas«, die
durch ihre Arbeit auf Plantagen und in Minen den Reichtum Europas mit erwirt-
schaften. Genauso baut die Entstehung der modernen Gesellschaft seit der Indus-
trialisierung auf gewanderter Arbeitskraft auf, wie bereits der erste Migrationsso-
ziologe Ravenstein erkennt. Bis heute sind die Wirtschaftskreisliufe der »moder-
nen Gesellschaften« elementar auf gewanderte Arbeitskraft angewiesen.

Nicht zuletzt im Anschluss an Anderson kann sozialontologisch von einer gene-
rellen Subnationalitit ausgegangen werden, die weder strukturell noch historisch
an nationalstaatliche Strukturen gebunden sein muss. Damit gerit die Vorstellung
der modernen Gesellschaft, die auf einen methodologischen Nationalismus griin-
det, unter Rechtfertigungsdruck. Untersuchungseinheiten in nationalgesellschaft-
lichen Parametern sind deshalb nicht zu verwerfen, aber zu begriinden. Denn die
»Gesellschaft« oder die Welt kann auch aus transnationalen sozialen Riumen oder
aus prekir migrantischer Perspektive heraus beschrieben werden. Der Begriff der
Transnationalitit bleibt vor allem da angebracht, wo die historische Genese mitbe-
riicksichtigt und ausgedriickt werden soll.

am 14.02.2026, 07:56:4:



https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussbetrachtung: Philosophie der transnationalen Migration

Orte und leibliche Erfahrungen bleiben fiir menschliches Zusammenleben re-
levant. Orte definieren sich iiber die Bedeutung, die sie fiir uns in unserer Praxis
haben. Sozialtheoretisch sind Orte von Bedeutung, weil sich in oder an ihnen die
konkrete Begegnung mit dem Anderen abspielt, weil sie soziale Kraftfelder sind,
die grofie Synergien freisetzen koénnen, und weil sie als Versammlungsort das Po-
litische konkret werden lassen. Orte werden nicht tiber ihre Grenzen definiert. Or-
te sind immer offen. Allerdings kann umgekehrt eine Behilter-Gesellschaft, zum
Beispiel auch eine Nationalgesellschaft, als Ort aufgefasst werden. Transnationale
soziale Riume sind keine tiber Lindergrenzen hinweg schwebende newtonschen
Riume, sondern in Anlehnung an Leibniz als Netzwerke relationale Riume. Auch
sie sind offen. Diese Netzwerke entstehen, weil Personen, Dinge, Orte oder Ge-
schichte(n) fur ihre Teilnehmenden Bedeutung haben. Aufgrund einer hohen Be-
deutung konnen sie auch politisch werden. Umgekehrt kann eine politische Di-
mension der Verbindungen diese noch stirken. So kénnen Transnationale (oder
subnationale) soziale Netzwerke viele Jahrzehnte oder Jahrhunderte andauern und
ilter sein als die Nationen, die sie iiber- oder unterschreiten.

Die begriffliche Dichotomie zwischen »sesshaft« und »migrantisch« 16st sich
auf. Ihre kategoriale Unterscheidung wird in ein graduelles Spektrum von verschie-
denen Geschwindigkeiten und unterschiedlichen Bewegungsformen iiberfithrt. An
die Stelle der gesellschaftstheoretischen Normierung der Sesshaftigkeit tritt ei-
ne sozialtheoretische Bewegungslehre. Dabei bekommen im Anschluss an Deleuze
und Guattari die Termini »Migration«, »Nomadentum« und »Sesshaftigkeit« eine
neue Bedeutung: Nicht-Bewegung in dem Sinne gibt es nicht; bei allen drei Modi
handelt es sich um Bewegungsformen mit bestimmtem Raumbezug. Nach der Be-
wegung ist vor der Bewegung, »Stillstand« ist Langsambkeit, »Sesshaftigkeit« ent-
spricht genauer betrachtet zyklischen oder sehr langsamen linearen Bewegungen
(individuell-biographisch oder auch kollektiv). Sesshaftigkeit im eigentlichen Sinn
ist nicht durch Unbeweglichkeit, sondern durch eine bestimmte Kontrollpraxis ge-
kennzeichnet. Bei der sesshaften Kontrollpraxis wird Riumlichkeit zu Kontroll-
zwecken genutzt. Das kann beispielsweise der Besitz von Haus und Hof sein, das
kann ein Staat mit Grenzen sein, das ist aber auch die Landwirtschaft. Diese Ein-
kerbung des Raumes dient der politischen, sozialen und 6konomischen Kontrolle
der Lebensumstinde. »Sesshaft leben« heif¥t nicht, zu wohnen, aber die Sesshaftig-
keit, die Riumlichkeit zu Kontrollzwecken nutzt, erleichtert sehr das iiberlebens-
notwendige Wohnen.

Wohnen im Sinne von »einen Schutzraum haben« muss im Anschluss an Flus-
ser jeder Mensch, um physisch, emotional, handlungstheoretisch und intellektuell
(ber)lebensfihig zu bleiben. Bei Heidegger zeigt sich unter anderem am »Woh-
nen«, wie das Dasein (der Mensch) sich »wesentlich wohnend« seine Welt anhand
der Bedeutung fiir sich »einriumt«. Heideggers Hypostasierung des Wohnens als

am 14.02.2026, 07:56:4:

267


https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Philosophie der transnationalen Migration

anthropologisches Wesensmerkmal kann als Beispiel fiir einen anthropologischen
Sedentarismus gewertet werden.

Migrantik bezeichnet eine zielgerichtete (oder zumindest voriibergehend »an-
kommende«) Weise der Wanderung, Nomadik beschreibt unabgeschlossene Bewe-
gungsmuster. Bei der Migration ist der Weg dem Ziel untergeordnet, beim Noma-
dentum sind die Stationen dem Weg untergeordnet. Bei Migration handelt es sich
um eine relative Bewegung in einem logisch und ontologisch vorgingigen Raum,
bei Nomadik wird der flache Raum besetzt, ohne zu zihlen — das heifst, der no-
madische Raum ist immer genau so grof3, wie er nomadisch besetzt ist und er
geht der nomadischen »Bewegungs, die im engen Sinn keine ist, weder logisch
noch ontologisch voraus. Nomadik ist Geschwindigkeit und die Riumlichkeirt ist
Teil dieser Dynamik. Nomad:innen leben die Raumlichkeit. Die Modi »Nomadiks,
»Migrantik« und »Sesshaftigkeit« entsprechen einer analytischen Unterscheidung.
Faktisch sind alle Varianten miteinander kombinierbar und treten gemischt auf.

Die paradigmatische Transmigration weist als nomadisch-zyklische Bewegung
tendenziell eher entschleunigende und festigende Dynamik auf. Die »Globalisie-
rung« entspricht in der Tendenz einer beschleunigenden Intensitit. Es ist gut
moglich, dass beispielsweise Migrationsbewegungen, die den beschleunigenden
transnationalen 6konomischen Verflechtungen geschuldet sind, zunichst Teil
dieser insgesamt hohen Geschwindigkeit »Globalisierung« sind, spiter in trans-
nationalen Lebenspraxen aber wieder entschleunigen. »Der Nomade ist vielmehr
derjenige, der sich nicht bewegt« (Deleuze/Guattari, s.o.). Die nomadische Position
der Mitte kann eine sehr ruhige, in sich und in der Gegenwart ruhende Position
sein.

In einer auf methodologischem Nationalismus fuflenden Sozialtheorie kann
Migration sozialtheoretisch nur defizitir auftreten: als Mangel, als bloRRes Potenzi-
al oder als Widerspriichlichkeit. Mit dem transnational turn wird nicht zuletzt auch
durch empirische Studien deutlich, dass migrantische Lebensformen aus migran-
tischer Perspektive an sich weder widerspriichlich, noch mangelhaft, noch in ir-
gendeiner anderen Weise defizitir sind, sondern eine soziale Realitit, die sozial,
dkonomisch und kulturell trigt und bedeutet. In den nationalstaatlichen Strukturen
und ihrer Sozialtheorie kann aufgrund des methodologischen Nationalismus und
des Sedentarismus die migrantische Trigerschaft und Bedeutung nicht abgebildet
werden. Erst mit dem transnational turn ist eine gesellschaftstheoretische Anerken-
nung migrantischer Tragerschaft artikulierbar geworden.

Chakrabarty sieht fiir eine Neubewertung des »europdischen Erbes« als Erstes
die Politische Philosophie in der Pflicht. Auch hier wird die soziale Polis zum archi-
medischen Punkt, von dem aus Sozietiten, die iiber eine blofSe Zufallskonstellati-
on hinausgehen, identifizierbar werden. Die Soziopolis braucht eine Ortlichkeit,
an der man sich versammeln kann. Diese Ortlichkeit muss aber kein newtonscher
Raum sein, der sich iiber seine Aufiengrenzen definiert. Netzwerke definieren sich

am 14.02.2026, 07:56:4:



https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussbetrachtung: Philosophie der transnationalen Migration

tiber ihren Inhalt, der sie sind; Orte definieren sich iiber die Bedeutung, die sie fiir
uns haben. Orte sind sozialtheoretische Konkretion, weil an ihnen Begegnungen
stattfinden. Orte und Netzwerke haben keine Aufiengrenzen, die sie definieren,
aber immer eine Mitte. Bei Netzwerken kann die Mitte nicht identifiziert, aber ein-
genommen werden. Bei Orten kann es ein Zentrum geben. Bei einem Ort, der
eine Polis ist, ist das gemeinsame Zentrum die Agora, wo man sich versammelt.
Da bei Netzwerken die Mitte nicht identifizierbar ist, obgleich sie vorhanden ist,
bieten Netzwerke allein keine ausreichende Moglichkeit, in der das zoon politikon
»Mensch« Angelegenheiten regeln konnte, die alle angehen. Dazu gehéren auch
normative Fragen und die Frage nach Recht und Unrecht. Soziale Netzwerke sind
Strukturen, die stindig entstehen und vergehen. Sie widersprechen sich weder mit
Orten, noch mit newtonschen Riumen, noch mit Poleis. Sie bestehen aus Bindun-
gen, die Menschen eingehen, weil ihnen etwas wichtig ist. Aus dieser Bedeutung
kann aber politische Dimension erwachsen und umgekehrt kann das Politische Be-
deutung binden. Daraus folgt, dass Netzwerke aufgrund vieler persénlicher Bin-
dungen politisch werden konnen, sowie dass politische Fragen, die immer auch
ethische Fragen sind, Verbindungen kniipfen und festigen konnen.

Die Polis entsteht und besteht um des Uberlebens und um des guten Lebens
willen. Menschliches Leben umfasst immer beides. So verhilt es sich auch mit den
Migrationsursachen: Es wird um des Uberlebens und um des guten Lebens wil-
len gewandert. Menschen sind hochkomplexe Lebewesen. Wenn sie migrieren, mi-
grieren sie nicht als »blofRe« (Fach-)Arbeitskrifte oder als »blof3e« Fliichtlinge oder
Ahnliches, sondern immer als Menschen; als soziale, 6konomische, kulturelle und
so weiter Subjekte, als (politische) Lebewesen, als griitndende, denkende, freund-
schaftlich verbundene Personen und so fort. In der Logik der Sesshaftigkeit sind
Migrant:innen bisher »Objekt« statt Subjekt politischer Entscheidungen, obwohl die
Entscheidungen sie angehen. Das liegt daran, dass bei der Politik der Sesshaftigkeit
iiber die Einkerbung von Riumen, beispielsweise durch Grenzziehung, Kontrolle
ausgeiibt wird. Damit geht eine Pathologisierung derjenigen Bewegungen einher,
die diese gesetzten Grenzen iiberschreiten. Die Politik der Sesshaftigkeit und der
methodologisch nationalistische Gesellschaftsbegriff legitimieren sich kohirenz-
theoretisch wechselseitig. An sich sind grenziiberschreitende Bewegungen jedoch
weder politisch noch sozialtheoretisch »falsch«.

Der Polis einer Sozietit in Bewegung kime als Aufgabe zu, statt einer Politik der
Sesshaftigkeit eine konstituierende Kultur der Mobilititen und eine Kultivierung
der verschiedenen Tempi und Raumbeziige zu beférdern. Dabei geht es immer
auch um politisch-ethische Fragen des guten Lebens und des Uberlebens.

Dadurch, dass das hochkomplexe Lebewesen »Mensch« auch in hochkomple-
xen Verbindungen mit der unmittelbaren und mittelbaren Umwelt lebt, ist fir das
Individuum jede Wanderung eine existenzielle Erfahrung. Die Wanderung wirft
den Migrierenden auf sich selbst und eine radikale, philosophische, unmittelba-

am 14.02.2026, 07:56:4:

269


https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Philosophie der transnationalen Migration

re menschliche Freiheit zuriick. Diese Freiheit kann als existenzielle und geistige
Freiheit positiv genutzt und fruchtbar gemacht werden. Sie kann aber auch irritie-
ren, belasten und iiberfordern. Sie kann so sehr belasten, dass der Verlust der alten
hochkomplexen Verbindungen als das Sterben auch der eigenen Seele empfunden
wird. In der Realitit gibt es zahllose psychosoziale Zwischenstadien und Wechsel
dieser beiden Extreme. Gegeniiber dem Nomadentum und der Sesshaftigkeit ist
die Migration die Bewegungsform mit dem grofiten personlichen Risiko.

Kants Feststellung, dass »urspriinglich« niemand an einem Ort der Erde zu
sein mehr Recht habe als ein anderer, kann im Anschluss an die hier vorliegenden
Analysen als Artikulation einer subnationalen Sozialontologie aufgefasst werden.
Abraham leistet unbedingte Gastfreundschaft, als er im Hain drei Reisende emp-
fangt. Als Erstes verbeugt er sich vor den Gisten. Das tut er, weil er im Grunde von
dieser geteilten Erdoberfliche weif3. Genauso weifd er, dass auch er »urspriinglich«,
das heif3t sozialontologisch, mobil ist: Er erkennt die drei herankommenden Reisen-
den als mobile Gleiche. In der Szene im Hain ist die konkrete, wiirdevolle Begegnung
mit dem Anderen ausgedriickt, die an Orten passieren kann. Derrida weist auf die
Verwobenheit der Gastfreundschaftsformen im Konkreten hin: In der konkreten
Soziopolis sind ethische und politische Fragen in der jeweiligen lokalen Praxis mit
eingeschlossen. Die konkrete Begegnung in einer Zeit nach der Aufklirung erfor-
dert die Anerkennung des Gegeniibers als Subjektivitit.

In Budapest im August 2015 erleidet das sesshafte Europa jenseits der Mi-
grationsforschung einen Subjekt-migrans-Schock. »Wie? Sie sprechen ganz allein?«
(Sartre): Europa sieht sich Fliichtenden gegeniiber, die sich nicht an Einkerbungen
halten, weil sie schlichtweg andere Ziele und Pline fir ihr Leben haben. »Wie? Sie
haben Pline und Ideen?« Die Zivilgesellschaft reagiert mit Empathie und Spontan-
Applaus auf dem Bahnsteig auf der einen sowie mit Panik vor dem Kontrollverlust
tiber die vermeintlich »schiitzenden« Grenzen auf der anderen Seite. Es ist auch
hieraus ersichtlich, dass die Logik der Sesshaftigkeit den Blick auf die subnationale
Sozialontologie, die »urspriinglich« geteilte Erdoberfliche, verstellen kann. So hat-
te sie auch lange die sozialtheoretische Anerkennung migrantischer Subjektivitat
in der Gesellschaftstheorie verhindert.

Was daraus folgt und hier aber nicht mehr ausgearbeitet werden kann, ist eine
philosophische Kritik am metaphysischen Sedentarismus. Erste Ausgangspunkte
dazu bieten der migrantische Kritikbegriff im Anschluss an Flussers Theorie zur
Aufthebung der Heimat sowie Diagnes »figure of the migrant«. Die migrantische
Subjektivitit ist der Schliissel dazu.

am 14.02.2026, 07:56:4:



https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

