
6. Schlussbetrachtung: Philosophie der

transnationalen Migration

In dieser Untersuchung wurden die Forschungsstände der sozialwissenschaftli-

chen Migrationsforschung für einen philosophischen Diskurs aufbereitet und ihre

philosophischen Implikationenweiterentwickelt.Damit soll ein Austausch derDis-

ziplinen angeregt sowie der transdisziplinäre Dialog gefördert werden. Ich hoffe,

dass die interdisziplinäre Migrationsforschung von dieser Weiterentwicklung pro-

fitieren kann. Gleichzeitig können der philosophische Diskurs zu Migration und

die allgemeine philosophische Gesellschaftstheorie durch die Perspektiven und Er-

kenntnisse der aktuellen Migrationsforschung und ihre philosophische Aufberei-

tung bereichert werden.

Zu den Migrationsdiskursen in der Angewandten Ethik und in der Politischen

Philosophie kann die hier vorgenommene sozialtheoretische Neuorientierung jen-

seits eines methodologischen Nationalismus eine neue Sicht auf das Thema bei-

tragen. Aus der Perspektive einer Sozietät in Bewegung ist es keine moralische und

keine rechtliche Frage mehr, ob Wanderungen »legitim« sind; Wanderungen sind. Es

ist aber eine politische Aufgabe, einen – im besten Fall demokratisch legitimier-

ten und am Menschen orientierten – Umgang mit den Bewegungen zu finden. Im

Anschluss an Benhabib, Abizadeh, Aristoteles und Arendt stellt sich dringlich die

Frage nach politischer Mitbestimmung jenseits von (national-)staatsbürgerschaft-

lichen Parametern.Da ein philosophischer Begriff vonMigration in der Angewand-

ten Ethik und in der Politischen Theorie bisher nicht entwickelt worden ist, kann,

so hoffe ich, mit der vorliegenden migrantischen Subjekttheorie ein Beitrag ge-

leistet werden. Des Weiteren können die Diskurse in der Sozialphilosophie, Poli-

tischen Theorie und Kritischen Theorie von einer Schärfung des Bewusstseins für

konzeptionellen Nationalismus im Gesellschaftsbegriff profitieren.

Und schließlich wird in ersten Anfängen eine neue philosophische Sicht auf das

Phänomen der Sesshaftigkeit eröffnet. Was in der Migrationsforschung als »Pa-

thologisierung des Beweglichen« (Sheller/Urry) erkannt und als »Sedentarismus«

bezeichnet wird, ist meiner Einschätzung nach auch ein philosophisches Problem.

Es kann vermutet werden, dass neben anderen Faktoren auch ein »wissenschaft-

licher Sedentarismus« eine Rolle dabei spielt, dass die philosophische Quellenlage

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008 - am 14.02.2026, 07:56:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Philosophie der transnationalen Migration

außerhalb der kanonischen Literatur unterschätzt wurde und noch wird. Mit die-

ser Forschungsarbeit ist sowohl inhaltlich als auch methodisch ein erster Beitrag

zur Erschließung dieses Phänomens geleistet worden.

Die kopernikanische Wende der transnationalen Migrationsforschung identi-

fiziert ein neues sozialtheoretisches Subjekt: Migrant:innen. Daraus folgen sozial-

philosophisch eine migrantische Kritik am bisherigen gesellschaftstheoretischen

Subjekt, eine subnationale Sozialontologie jenseits des methodologischen Natio-

nalismus sowie die begriffliche Auflösung der sozialtheoretischen Dichotomie zwi-

schen »sesshaft« und »migrantisch«.

In einem sozialtheoretischen ›Neustart‹ wurde versucht, vom methodologisch

nationalistischen Gesellschaftsbegriff abzusehen. Dabei bilden Bindungen, Netz-

werke, eine soziale Bewegungslehre und konkrete Orte die ersten Referenzpunkte.

Analog zur postkolonialen Kritik am Subjekt »Europa«, bei der die kolonia-

le Wahrheit als Kohärenzwahrheit aufgedeckt wird, die sich mit der politischen

Herrschaft wechselseitig bedingt und begründet, kann eine migrantisch-mobilis-

tische Kritik am sozialtheoretischen Sedentarismus artikuliert werden. Der sozi-

altheoretische Sedentarismus funktioniert als Kohärenzwahrheit, die sich mit den

politischen Machtstrukturen wechselseitig bedingt und begründet. An sich ist ein

sozialtheoretischer Sedentarismusweder »wahr« noch »falsch«, genausowenig wie

ein sozialtheoretischer Mobilismus weder wahr noch falsch ist. Bedeutend ist aber

die Verwobenheit der gesellschaftstheoretischen Begründungsmuster mit sozio-

politischen Macht- und Herrschaftsstrukturen.

Fanon legt mit dem Wissen des Kolonisierten, ein Mensch zu sein wie der Ko-

lonialherr auch, den Grundstein für das notwendige Selbstbewusstsein einer poli-

tischen Subjektivität. Hall identifiziert diejenigen als Träger:innen »Europas«, die

durch ihre Arbeit auf Plantagen und in Minen den Reichtum Europas mit erwirt-

schaften. Genauso baut die Entstehung der modernen Gesellschaft seit der Indus-

trialisierung auf gewanderter Arbeitskraft auf, wie bereits der erste Migrationsso-

ziologe Ravenstein erkennt. Bis heute sind die Wirtschaftskreisläufe der »moder-

nen Gesellschaften« elementar auf gewanderte Arbeitskraft angewiesen.

Nicht zuletzt im Anschluss an Anderson kann sozialontologisch von einer gene-

rellen Subnationalität ausgegangen werden, die weder strukturell noch historisch

an nationalstaatliche Strukturen gebunden sein muss. Damit gerät die Vorstellung

der modernen Gesellschaft, die auf einen methodologischen Nationalismus grün-

det, unter Rechtfertigungsdruck. Untersuchungseinheiten in nationalgesellschaft-

lichen Parametern sind deshalb nicht zu verwerfen, aber zu begründen. Denn die

»Gesellschaft« oder die Welt kann auch aus transnationalen sozialen Räumen oder

aus prekär migrantischer Perspektive heraus beschrieben werden. Der Begriff der

Transnationalität bleibt vor allem da angebracht, wo die historische Genese mitbe-

rücksichtigt und ausgedrückt werden soll.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008 - am 14.02.2026, 07:56:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussbetrachtung: Philosophie der transnationalen Migration 267

Orte und leibliche Erfahrungen bleiben für menschliches Zusammenleben re-

levant. Orte definieren sich über die Bedeutung, die sie für uns in unserer Praxis

haben. Sozialtheoretisch sind Orte von Bedeutung, weil sich in oder an ihnen die

konkrete Begegnung mit dem Anderen abspielt, weil sie soziale Kraftfelder sind,

die große Synergien freisetzen können, und weil sie als Versammlungsort das Po-

litische konkret werden lassen. Orte werden nicht über ihre Grenzen definiert. Or-

te sind immer offen. Allerdings kann umgekehrt eine Behälter-Gesellschaft, zum

Beispiel auch eine Nationalgesellschaft, als Ort aufgefasst werden. Transnationale

soziale Räume sind keine über Ländergrenzen hinweg schwebende newtonschen

Räume, sondern in Anlehnung an Leibniz als Netzwerke relationale Räume. Auch

sie sind offen. Diese Netzwerke entstehen, weil Personen, Dinge, Orte oder Ge-

schichte(n) für ihre Teilnehmenden Bedeutung haben. Aufgrund einer hohen Be-

deutung können sie auch politisch werden. Umgekehrt kann eine politische Di-

mension der Verbindungen diese noch stärken. So können Transnationale (oder

subnationale) soziale Netzwerke viele Jahrzehnte oder Jahrhunderte andauern und

älter sein als die Nationen, die sie über- oder unterschreiten.

Die begriffliche Dichotomie zwischen »sesshaft« und »migrantisch« löst sich

auf. Ihre kategoriale Unterscheidungwird in ein graduelles Spektrum von verschie-

denen Geschwindigkeiten und unterschiedlichen Bewegungsformen überführt. An

die Stelle der gesellschaftstheoretischen Normierung der Sesshaftigkeit tritt ei-

ne sozialtheoretische Bewegungslehre. Dabei bekommen im Anschluss an Deleuze

und Guattari die Termini »Migration«, »Nomadentum« und »Sesshaftigkeit« eine

neue Bedeutung: Nicht-Bewegung in dem Sinne gibt es nicht; bei allen drei Modi

handelt es sich um Bewegungsformen mit bestimmtem Raumbezug. Nach der Be-

wegung ist vor der Bewegung, »Stillstand« ist Langsamkeit, »Sesshaftigkeit« ent-

spricht genauer betrachtet zyklischen oder sehr langsamen linearen Bewegungen

(individuell-biographisch oder auch kollektiv). Sesshaftigkeit im eigentlichen Sinn

ist nicht durch Unbeweglichkeit, sondern durch eine bestimmte Kontrollpraxis ge-

kennzeichnet. Bei der sesshaften Kontrollpraxis wird Räumlichkeit zu Kontroll-

zwecken genutzt. Das kann beispielsweise der Besitz von Haus und Hof sein, das

kann ein Staat mit Grenzen sein, das ist aber auch die Landwirtschaft. Diese Ein-

kerbung des Raumes dient der politischen, sozialen und ökonomischen Kontrolle

der Lebensumstände. »Sesshaft leben« heißt nicht, zu wohnen, aber die Sesshaftig-

keit, die Räumlichkeit zu Kontrollzwecken nutzt, erleichtert sehr das überlebens-

notwendige Wohnen.

Wohnen im Sinne von »einen Schutzraum haben« muss im Anschluss an Flus-

ser jeder Mensch, um physisch, emotional, handlungstheoretisch und intellektuell

(über)lebensfähig zu bleiben. Bei Heidegger zeigt sich unter anderem am »Woh-

nen«, wie das Dasein (der Mensch) sich »wesentlich wohnend« seine Welt anhand

der Bedeutung für sich »einräumt«. Heideggers Hypostasierung des Wohnens als

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008 - am 14.02.2026, 07:56:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Philosophie der transnationalen Migration

anthropologisches Wesensmerkmal kann als Beispiel für einen anthropologischen

Sedentarismus gewertet werden.

Migrantik bezeichnet eine zielgerichtete (oder zumindest vorübergehend »an-

kommende«) Weise derWanderung, Nomadik beschreibt unabgeschlossene Bewe-

gungsmuster. Bei der Migration ist der Weg dem Ziel untergeordnet, beim Noma-

dentum sind die Stationen demWeg untergeordnet. Bei Migration handelt es sich

um eine relative Bewegung in einem logisch und ontologisch vorgängigen Raum,

bei Nomadik wird der flache Raum besetzt, ohne zu zählen – das heißt, der no-

madische Raum ist immer genau so groß, wie er nomadisch besetzt ist und er

geht der nomadischen »Bewegung«, die im engen Sinn keine ist, weder logisch

noch ontologisch voraus. Nomadik ist Geschwindigkeit und die Räumlichkeit ist

Teil dieser Dynamik. Nomad:innen leben die Räumlichkeit. Die Modi »Nomadik«,

»Migrantik« und »Sesshaftigkeit« entsprechen einer analytischen Unterscheidung.

Faktisch sind alle Varianten miteinander kombinierbar und treten gemischt auf.

Die paradigmatische Transmigration weist als nomadisch-zyklische Bewegung

tendenziell eher entschleunigende und festigende Dynamik auf. Die »Globalisie-

rung« entspricht in der Tendenz einer beschleunigenden Intensität. Es ist gut

möglich, dass beispielsweise Migrationsbewegungen, die den beschleunigenden

transnationalen ökonomischen Verflechtungen geschuldet sind, zunächst Teil

dieser insgesamt hohen Geschwindigkeit »Globalisierung« sind, später in trans-

nationalen Lebenspraxen aber wieder entschleunigen. »Der Nomade ist vielmehr

derjenige, der sich nicht bewegt« (Deleuze/Guattari, s.o.). Die nomadische Position

der Mitte kann eine sehr ruhige, in sich und in der Gegenwart ruhende Position

sein.

In einer auf methodologischem Nationalismus fußenden Sozialtheorie kann

Migration sozialtheoretisch nur defizitär auftreten: als Mangel, als bloßes Potenzi-

al oder als Widersprüchlichkeit. Mit dem transnational turn wird nicht zuletzt auch

durch empirische Studien deutlich, dass migrantische Lebensformen aus migran-

tischer Perspektive an sich weder widersprüchlich, noch mangelhaft, noch in ir-

gendeiner anderen Weise defizitär sind, sondern eine soziale Realität, die sozial,

ökonomisch und kulturell trägt und bedeutet. In den nationalstaatlichen Strukturen

und ihrer Sozialtheorie kann aufgrund des methodologischen Nationalismus und

des Sedentarismus die migrantische Trägerschaft und Bedeutung nicht abgebildet

werden. Erst mit dem transnational turn ist eine gesellschaftstheoretische Anerken-

nung migrantischer Trägerschaft artikulierbar geworden.

Chakrabarty sieht für eine Neubewertung des »europäischen Erbes« als Erstes

die Politische Philosophie in der Pflicht. Auch hier wird die soziale Polis zum archi-

medischen Punkt, von dem aus Sozietäten, die über eine bloße Zufallskonstellati-

on hinausgehen, identifizierbar werden. Die Soziopolis braucht eine Örtlichkeit,

an der man sich versammeln kann. Diese Örtlichkeit muss aber kein newtonscher

Raum sein, der sich über seine Außengrenzen definiert. Netzwerke definieren sich

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008 - am 14.02.2026, 07:56:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussbetrachtung: Philosophie der transnationalen Migration 269

über ihren Inhalt, der sie sind; Orte definieren sich über die Bedeutung, die sie für

uns haben. Orte sind sozialtheoretische Konkretion, weil an ihnen Begegnungen

stattfinden. Orte und Netzwerke haben keine Außengrenzen, die sie definieren,

aber immer eine Mitte. Bei Netzwerken kann die Mitte nicht identifiziert, aber ein-

genommen werden. Bei Orten kann es ein Zentrum geben. Bei einem Ort, der

eine Polis ist, ist das gemeinsame Zentrum die Agora, wo man sich versammelt.

Da bei Netzwerken die Mitte nicht identifizierbar ist, obgleich sie vorhanden ist,

bieten Netzwerke allein keine ausreichende Möglichkeit, in der das zoon politikon

»Mensch« Angelegenheiten regeln könnte, die alle angehen. Dazu gehören auch

normative Fragen und die Frage nach Recht und Unrecht. Soziale Netzwerke sind

Strukturen, die ständig entstehen und vergehen. Sie widersprechen sich wedermit

Orten, noch mit newtonschen Räumen, noch mit Poleis. Sie bestehen aus Bindun-

gen, die Menschen eingehen, weil ihnen etwas wichtig ist. Aus dieser Bedeutung

kann aber politische Dimension erwachsen und umgekehrt kann das Politische Be-

deutung binden. Daraus folgt, dass Netzwerke aufgrund vieler persönlicher Bin-

dungen politisch werden können, sowie dass politische Fragen, die immer auch

ethische Fragen sind, Verbindungen knüpfen und festigen können.

Die Polis entsteht und besteht um des Überlebens und um des guten Lebens

willen. Menschliches Leben umfasst immer beides. So verhält es sich auch mit den

Migrationsursachen: Es wird um des Überlebens und um des guten Lebens wil-

len gewandert.Menschen sind hochkomplexe Lebewesen.Wenn sie migrieren,mi-

grieren sie nicht als »bloße« (Fach-)Arbeitskräfte oder als »bloße« Flüchtlinge oder

Ähnliches, sondern immer als Menschen; als soziale, ökonomische, kulturelle und

so weiter Subjekte, als (politische) Lebewesen, als gründende, denkende, freund-

schaftlich verbundene Personen und so fort. In der Logik der Sesshaftigkeit sind

Migrant:innen bisher »Objekt« statt Subjekt politischer Entscheidungen, obwohl die

Entscheidungen sie angehen.Das liegt daran, dass bei der Politik der Sesshaftigkeit

über die Einkerbung von Räumen, beispielsweise durch Grenzziehung, Kontrolle

ausgeübt wird. Damit geht eine Pathologisierung derjenigen Bewegungen einher,

die diese gesetzten Grenzen überschreiten. Die Politik der Sesshaftigkeit und der

methodologisch nationalistische Gesellschaftsbegriff legitimieren sich kohärenz-

theoretisch wechselseitig. An sich sind grenzüberschreitende Bewegungen jedoch

weder politisch noch sozialtheoretisch »falsch«.

Der Polis einer Sozietät in Bewegung käme als Aufgabe zu, statt einer Politik der

Sesshaftigkeit eine konstituierende Kultur der Mobilitäten und eine Kultivierung

der verschiedenen Tempi und Raumbezüge zu befördern. Dabei geht es immer

auch um politisch-ethische Fragen des guten Lebens und des Überlebens.

Dadurch, dass das hochkomplexe Lebewesen »Mensch« auch in hochkomple-

xen Verbindungen mit der unmittelbaren und mittelbaren Umwelt lebt, ist für das

Individuum jede Wanderung eine existenzielle Erfahrung. Die Wanderung wirft

den Migrierenden auf sich selbst und eine radikale, philosophische, unmittelba-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008 - am 14.02.2026, 07:56:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Philosophie der transnationalen Migration

re menschliche Freiheit zurück. Diese Freiheit kann als existenzielle und geistige

Freiheit positiv genutzt und fruchtbar gemacht werden. Sie kann aber auch irritie-

ren, belasten und überfordern. Sie kann so sehr belasten, dass der Verlust der alten

hochkomplexen Verbindungen als das Sterben auch der eigenen Seele empfunden

wird. In der Realität gibt es zahllose psychosoziale Zwischenstadien und Wechsel

dieser beiden Extreme. Gegenüber dem Nomadentum und der Sesshaftigkeit ist

die Migration die Bewegungsform mit dem größten persönlichen Risiko.

Kants Feststellung, dass »ursprünglich« niemand an einem Ort der Erde zu

sein mehr Recht habe als ein anderer, kann im Anschluss an die hier vorliegenden

Analysen als Artikulation einer subnationalen Sozialontologie aufgefasst werden.

Abraham leistet unbedingte Gastfreundschaft, als er im Hain drei Reisende emp-

fängt. Als Erstes verbeugt er sich vor den Gästen. Das tut er, weil er im Grunde von

dieser geteilten Erdoberfläche weiß.Genauso weiß er, dass auch er »ursprünglich«,

das heißt sozialontologisch, mobil ist: Er erkennt die drei herankommenden Reisen-

den alsmobile Gleiche. In der Szene imHain ist die konkrete, würdevolle Begegnung

mit dem Anderen ausgedrückt, die an Orten passieren kann. Derrida weist auf die

Verwobenheit der Gastfreundschaftsformen im Konkreten hin: In der konkreten

Soziopolis sind ethische und politische Fragen in der jeweiligen lokalen Praxis mit

eingeschlossen. Die konkrete Begegnung in einer Zeit nach der Aufklärung erfor-

dert die Anerkennung des Gegenübers als Subjektivität.

In Budapest im August 2015 erleidet das sesshafte Europa jenseits der Mi-

grationsforschung einen Subjekt-migrans-Schock. »Wie? Sie sprechen ganz allein?«

(Sartre): Europa sieht sich Flüchtenden gegenüber, die sich nicht an Einkerbungen

halten, weil sie schlichtweg andere Ziele und Pläne für ihr Leben haben. »Wie? Sie

haben Pläne und Ideen?« Die Zivilgesellschaft reagiert mit Empathie und Spontan-

Applaus auf dem Bahnsteig auf der einen sowie mit Panik vor dem Kontrollverlust

über die vermeintlich »schützenden« Grenzen auf der anderen Seite. Es ist auch

hieraus ersichtlich, dass die Logik der Sesshaftigkeit den Blick auf die subnationale

Sozialontologie, die »ursprünglich« geteilte Erdoberfläche, verstellen kann. So hat-

te sie auch lange die sozialtheoretische Anerkennung migrantischer Subjektivität

in der Gesellschaftstheorie verhindert.

Was daraus folgt und hier aber nicht mehr ausgearbeitet werden kann, ist eine

philosophische Kritik am metaphysischen Sedentarismus. Erste Ausgangspunkte

dazu bieten der migrantische Kritikbegriff im Anschluss an Flussers Theorie zur

Aufhebung der Heimat sowie Diagnes »figure of the migrant«. Die migrantische

Subjektivität ist der Schlüssel dazu.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008 - am 14.02.2026, 07:56:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

