
Kapitel VI
Rückbesinnung auf Grundbedingungen einer gastlichen
Welt
Ausgehend von den dark sides ›ausgesetzten‹ kulturellen
Lebens

1. Zum gegenwärtigen kulturtheoretischen Optimismus (175) | 2. Wie Kultur neu den‐
ken? (189) | 3. Kulturelles Leben diesseits von Ursprung und Ziel und die ›Funkti‐
on‹ des animal symbolicum  (193) | 4. ›Menschliche‹ Kultur, selbstkritisch (198) |
5. Einander ausgesetzt (204) | 6. Responsivität und kulturelle enérgeia. Ernst Cassirer
und das Inhumane  (210) | 7. Wieder menschlich werden – durch reine ›Ontolo‐
gie‹? (213) | 8. Ausgesetzt und ausgeliefert. Ontologie und ethische Kultur der Gast‐
lichkeit (221) | 9. Gastlichkeit und de-limitierte Kulturalität (228)

Nur eine Grenze kennen wir:
Wer nicht zu unserem Volke gehört,

für den rühren wir keinen Finger […],
von uns hat er nichts zu erwarten.1

Wo verkriecht, versteckt sich der Mensch nicht überall
vor der Wahrheit, wenn sie so fürchterlich ist!2

In darkness let me dwell.3

1. Zum gegenwärtigen kulturtheoretischen Optimismus

Etwa ein Vierteljahrhundert nach dem Erscheinen von Thomas S.
Eliots 1948  veröffentlichten, überaus einflussreichen Notes Towards
the Definition of Culture mokierte sich George Steiner über diese
Schrift mit den Worten: »Wie ist es […] möglich gewesen, ein Buch

1 So Adolf Hitler; zit. n. B. Hamann, Hitlers Wien. Lehrjahre eines Diktators,
München, Zürich 52002, 301 f.

2 A. Adamowitsch, Henkersknechte. Das Glück des Messers oder Lebensbeschrei‐
bungen von Hyperboreern, Frankfurt/M. 1988, 102.

3 Nach einem 1610 komponierten Lied; vgl. zum Kontext P. Gülke, Musik und
Abschied, Kassel, Basel, London 52018, 60 f.

175

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über Kultur zu schreiben und nichts zu sagen?«4 Steiner zeigte sich
fassungslos darüber, wie man sich kurz nach dem Zweiten Weltkrieg
über ›Kultur‹ auslassen konnte, ohne zur Sprache zu bringen, wo‐
durch sie radikal in Frage gestellt wird – wie etwa durch diejenigen,
die mit Joseph Goebbels erklärten: »Wenn ich das Wort Kultur höre,
entsichere ich meinen Revolver.« Nimmt man diesen Spruch ernst,
so besagt er, dass der Begriff ›Kultur‹ ohne Wenn und Aber verwor‐
fen werden kann – wobei anzunehmen ist, dass derjenige, der das
tut, selbst aus einer Kultur hervorgegangen ist. Weit entfernt, diesen
Begriff etwa mit Humanität zusammen zu denken (wie es sich einst
Johann G. Herder vorgestellt hat) oder ihn als höhere nationale Aus‐
zeichnung im Vergleich mit angeblich bloß ›Zivilisierten‹ für sich in
Anspruch zu nehmen (wie es deutsche Chauvinisten vor dem Ersten
Weltkrieg gegenüber Engländern getan hatten), setzt sich der ehe‐
malige NS-Propagandaminister mit einer keineswegs nur ironisch
gemeinten Drohung einfach über ihn hinweg. Wenig später wurde
nach der Beobachtung von Max Frisch »wieder […] allenthalben
nichts als Kultur gemacht, Theater und Musik, Dichterlesungen,
Geistesleben mit hohem und höchstem Anspruch«; meistens aber
ohne den »Versuch, den deutschen und vielleicht abendländischen
Begriff von Kultur, der so offenkundig versagt hat, einer Prüfung zu
unterwerfen«.5

Diese im Jahre 1949 getroffene Feststellung ist aktueller denn je.
Ein innerer Zusammenhang zwischen dem fraglichen Versagen und
der verlangten Neubestimmung des Kulturbegriffs ist in einschlä‐
gigen jüngeren Veröffentlichungen zur Kulturtheorie kaum mehr
festzustellen. Was umso erstaunlicher ist, ergänzte vor wenigen Jah‐
ren Mario Vargas Llosa anknüpfend an Eliot und Steiner, als »das,
was wir im herkömmlichen Sinne mit dem Wort verbinden, im Ver‐
schwinden begriffen ist«.6 Mit dem (zweifellos anfechtbaren) düste‐

4 G. Steiner, In Blaubarts Burg. Anmerkungen zur Neudefinition der Kultur, Frank‐
furt/M. 1972, 42; T. S. Eliot, Notes towards the Definition of Culture, London
1948.

5 M. Frisch, Stich-Worte, Frankfurt/M. 1985, 72.
6 M. Vargas Llosa, Alles Boulevard. Wer seine Kultur verliert, verliert sich selbst, Ber‐

lin 2013, 9. Dieser Autor beschwört im Wesentlichen konservativ eine angeblich
weitgehend geschwächte Religiosität sowie eine auf gewisse Werte und hochkul‐
turelle Bildung sich stützende Kultur, die aber am Ende verloren gegeben wird,
da sie sich selbst ruiniere.

Kapitel VI

176

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren Ton, den Vargas Llosa anschlägt, steht er in der gegenwärtigen
kulturtheoretischen Diskussion weitgehend allein. Das betrifft be‐
sonders die an Guy Debords La Société du Spectacle (1967) anschlie‐
ßende These, eine dem Spektakulären, der bloß angenehmen Unter‐
haltung, ja der »Boulevardisierung« frönende Kultur müsse sich auf
geradezu tragische Art und Weise früher oder später selbst ruinieren.
In starkem Kontrast dazu steht ein neuerdings vielerorts erhobener
›optimistischer‹ Ton in Beiträgen zur Kulturtheorie, welche von sol‐
cher Tragik und vom Untergang jeglicher Kultur, die ihren Namen
verdient, nichts wissen wollen. Man gibt im Allgemeinen zwar ohne
Weiteres zu, dass kulturelles Leben auch seine Kehrseiten, Schatten‐
seiten und Nachteile haben mag. Im Englischen liegt letzteres ohne‐
hin semantisch dicht beieinander. Dark sides können dunkle Ufer,
Ränder, Seiten, Nachtseiten, aber auch Nachteile (drawbacks) be‐
deuten, die man mit Vorteilen abwägen kann. Und da sich längst
herausgestellt hat, dass so gut wie nichts keine Nachteile hat und
insofern keine ›dunkle Seite‹ aufweist, erscheint es nahezu trivial,
festzustellen, dass Vorteile ohne Nachteile nicht zu haben sind bzw.
dass, wo Licht ist, auch Schatten ist, wie es sprichwörtlich heißt. So
kann auch das, was alles Kulturelle als verfehlt erscheinen lässt und
manchen dazu verleitete, nach der europäischen Gewaltgeschichte
mit ihrem Kolonialismus, ihren Genoziden und Weltkriegen von
Kultur nur noch als »Müll« zu sprechen, unter die Kategorie ge‐
wisser Nachteile fallen. Deren Bilanz fällt aber in jüngeren Schriften
zu dieser Geschichte – etwa bei Ian Morris und Steven Pinker –
dermaßen positiv aus, dass man sich fragen muss, was Kritiker
heute dazu sagen würden, die nach 1945 davon überzeugt waren,
von Kultur könne und dürfe man nicht mehr ›affirmativ‹ sprechen.
Pinker beruft sich, ganz unbesorgt um diese Frage, auf einschlägige
Buchtitel, die seiner Überzeugung nach »alles sagen«: The Good
News Is that the Bad News Is Wrong; It’s Getting Better All the Time;
The Good Olds Days – They Were Terrible; The Improving State of
the World; The Rationalist Optimist; usw.

Haben wir gegenwärtig allen Grund dazu, eine ›optimistische‹
Bilanz zu ziehen, die auch den ›dunklen Seiten‹ kulturellen Lebens
angemessen Rechnung trägt, von denen es radikal in Frage gestellt
wird, wie Kulturkritiker vom Format Steiners zu bedenken geben?
Oder wird mit der Rede von Schattenseiten und dunklen Rück- oder
Kehrseiten kulturellen Lebens, die bloß seine ›Nachteile‹ betreffen,

1. Zum gegenwärtigen kulturtheoretischen Optimismus

177

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine beispiellose Trivialisierung der Negativität betrieben, die es in
sich birgt?

Diese Rede weckt Erinnerungen an Mark Twain, der die mensch‐
liche Seele mit der dark side of the moon verglichen hatte, an ein
gleichnamiges Album der Rockgruppe Pink Floyd, das daran an‐
knüpfte, aber auch an den vom Monty Python-Mitglied Eric Idle
geschriebenen comedy song mit dem Titel Always Look on the Bright
Side of Life. Dieser Titel tauchte zuerst in dem Film Monty Python’s
Life of Brian auf und erfreut sich seither bei »public events such
as football matches as well as funerals« großer Beliebtheit, wie es
heißt. Das Lied wurde auch einem Gekreuzigten quasi in den Mund
gelegt. Das gibt der Auskunft: »the song touches on the British trait
of stoicism with the ›stiff upper lip‹ spirit in the face of adversity«7

zweifellos eine sarkastische Note. Mit einer solchen Version von
Stoizismus, die sich gegen die fragliche Widrigkeit scheinbar durch
einfaches Wegschauen vom Dunklen behaupten soll, wird man aller‐
dings vermutlich nicht auskommen können, wenn es darum geht,
jene dark sides zu erforschen, wo man nicht zuletzt die ›finsterste‹
Gewalt vermutet hat, an der auch unverdrossen Fortschrittsgläubige
und Autoren wie Pinker, die sich ganz auf statistische Befunde ver‐
lassen wollen, nicht vorbei kommen, wenn sie den Anspruch erhe‐
ben, objektiv Bilanz zu ziehen.

Auch hier bieten sich inzwischen Assoziationen an, die einem
weltweiten Filmpublikum bekannt sein dürften. In diesem Fall wenn
nicht an erster, so doch wenigstens an dritter Stelle Darth Vader, der
als Inkarnation des Bösen in der Populärkultur geradezu ikonischen
Status genießt. Das American Film Institute stuft ihn nach Hannibal
Lecter und Norman Bates als drittgrößten Übeltäter ein. Manche
Filmkritiker begreifen ihn dagegen als tragischen Held, der am Gu‐
ten scheiterte »before his fall to the dark side«. Wie jene bright side,
so wäre demnach auch das Dunkle eine ›Seite‹ – unter anderen,
etwa wild sides, wie sie von Eric Burdon & The Animals besungen
wurden –, vermutlich jeglicher Kultur. Und da man auf weltweit
bekannte Filme verweist, die diese dark side offensichtlich auf Lein‐
wänden allgemeiner Sichtbarkeit ausgesetzt haben, bietet es sich an,
auch in diesem Falle zu schließen, dass diese Seite ohne Weiteres
beleuchtet, öffentlich sichtbar gemacht und aufgeklärt werden kann.

7 en.wikipedia.org/wiki/Always_Look_on_the_Bright_Side_of_Life.

Kapitel VI

178

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Monty_Python
https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Monty_Python


So stolpern wir über eine Vielzahl von Bildern bzw. Metaphern
wie Medaille, Vorder- und Rückseite, Dunkelheit und Helligkeit, de‐
ren semantisches Erbe die zutiefst in der orientalisch-okzidentalen
Metaphysik des Lichts verwurzelte Aufklärung angetreten hat. Neh‐
men wir diese Metaphern in diesem Fall einmal beim Wort, so zeigt
sich, was für metaphorische Rede stets gilt: Jede Metapher hinkt
mehr oder weniger.8 Auch das ist eine Metapher. Wie kann denn
ein Bild ›hinken‹? Das fragliche Bild suggeriert in diesem Fall, dass
die Vorderseite hell ist, die Rückseite dunkel – nur solange aber,
wie man die Medaille nicht umdreht. Dann wird das, was eben
noch Rückseite und dunkel war, hell (und umgekehrt: das zuvor
Helle wird ›dunkel‹ bzw. unsichtbar, etc.). Hätte kulturelles Leben
also eine ›dunkle‹ bzw. vorläufig unsichtbare Seite oder gar mehrere
davon, so wären sie, folgen wir diesem Bild, dieser hinkenden Meta‐
pher, ohne Weiteres sichtbar zu machen, aufzuhellen und in diesem
Sinne aufzuklären – und zwar durch eine sich prima facie äußerlich
zu jener Seite verhaltende Subjektivität. Aufklären heißt schließlich
nach allgemeinem Verständnis: (eigenes) Licht ins (fremde) Dunkel
bringen… Ließe sich dieses Verständnis auch dann aufrechterhalten,
wenn es sich herausstellt, dass wir uns selbst auf die dark sides zu be‐
geben haben9 oder zu ihnen in einem nicht-äußerlichen Verhältnis
stehen? Müssen wir dieses Verständnis revidieren, um den Anspruch
erheben zu können, die fragliche Gewalt zu erfassen, sei es auch nur
im Modus der literarischen Fiktion und Phantasie? Oder würden
wir dabei Gefahr laufen, selbst von der Dunkelheit der dark sides
erfasst zu werden?

Literarischer Fiktion und Phantasie traut Jörg Baberowski in sei‐
nem Buch Räume der Gewalt tatsächlich zu, »die Dunkelzonen
der Realität […] auszuleuchten«.10 Zu diesen Zonen (!) sollen auch
die »dunklen Seiten der Demokratie« gehören, von denen der ame‐
rikanische Soziologe Michael Mann sprach, womit er gewisse For‐
men der Berufung auf die Mehrheit meint, die schließlich in die

8 B. H. F. Taureck, Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie. Versuch einer
kritischen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M. 2004, 208.

9 Wie es etwa bei John K. Roth den Anschein hat, der von seinen Lesern verlangt,
»[to] immerse [oneself ] in the dark sides of history«, die er als »failures of
ethics« auffasst; J. K. Roth, The Failures of Ethics. Confronting the Holocaust,
Genocide & Other Mass Atrocities, Oxford 2018, 187.

10 J. Baberowski, Räume der Gewalt, Frankfurt/M. 42017, 193.

1. Zum gegenwärtigen kulturtheoretischen Optimismus

179

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtfertigung und bürokratische Vorbereitung einer vernichtenden
Politik münden können, die Anderen eine »finstere Hölle« bereitet.
Spätestens hier soll sich die fragliche Gewalt als »von undurchdring‐
licher Dunkelheit« erweisen, wie Jacques Sémelin in seinem Buch
Säubern und Vernichten über Massaker und Völkermorde schreibt,
auf das sich Baberowski ebenfalls beruft. Hier sind wir von dis‐
tanziert abzuwägenden bloßen Nachteilen kulturellen Fortschritts
bereits weit entfernt, steht doch ganz und gar in Frage, ob man
sich dieser Gewalt überhaupt ›objektiv‹ zu nähern vermag, ohne
ihrer ›Dunkelheit‹ selbst zu erliegen. Die fragliche Gewalt verände‐
re alles; »und wer ihr ausgesetzt ist, wird ein Anderer«, so dass
schließlich »›keine Beschreibung‹ und ›keine Photografie‹ davon
eine Vorstellung vermitteln können«, was sich in ihr zuträgt, schreibt
Baberowski.11 An anderer Stelle heißt es auf den ersten Blick wider‐
sprüchlich dazu: In der fraglichen Gewalt wird »der Mensch nicht,
was er ist, er ist niemals ein anderer gewesen«.12 Die fragliche dark
side wäre demnach nicht irgendwelchen Rand- und Sonderzonen
unseres Lebens vorbehalten, sondern die andere Seite unserer selbst
und von unaufklärbarer Dunkelheit, die uns seit jeher eignete oder
in die wir geraten, wenn wir ›Andere‹ werden…

So wird die Dunkelheit allerdings nur pejorativ und privativ ge‐
dacht. Und kein Zweifel wird daran geweckt, dass es auf Helligkeit
und Aufklärung ankommt – die letztlich wohl nur dem »Auge des
Begriffs« zu verdanken wäre, von dem man von Platon bis Hegel
sprach.13 Was sich dem Licht des Begreifens nicht fügt, dahin dringt
auch kein Verstehen, wie letzterer meinte. Würde uns das Begreifen
und Verstehen misslingen, mit anderen Worten: gäbe es etwas, »was
der Begriff nicht verdauen, nicht auflösen könnte, so läge dies als die
höchste Zerrissenheit, Unseligkeit da. Aber gäbe es so etwas, so wäre
es nur der Gedanke selbst, wie er sich selbst erfaßt.«14

Auf diese Weise regiert das Entweder-Oder: Was auch immer
sich als Dunkles dem Licht zunächst entziehen oder widersetzen

11 Ebd., 16 f.
12 Ebd., 136.
13 Vgl. L. Schestow, Athen und Jerusalem. Versuch einer religiösen Philosophie,

Berlin 1994, 75 f., 103.
14 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I. Die

Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 181.

Kapitel VI

180

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mag, es muss sich als Aufzuhellendes begreifen und verstehen lassen.
Andernfalls könnte es als nicht »Erfasstes« gar kein Gegenstand
unserer Auseinandersetzung mit ihm sein. Das Dunkle erweist sich
allenfalls als vorläufig noch nicht Aufgeklärtes – durch ein Licht,
dem sich letztlich gar nichts sollte entziehen können, auch nicht
das Licht selbst, durch das Anderes hell wird und aufzuklären ist.
Worauf das hinausläuft, lässt sich schon bei Plotin nachlesen, in
dessen Enneaden es heißt: »Es gibt kein Dunkles, Widerständiges,
sondern ein jeder und jedes ist für jeden sichtbar bis ins Innere
hinein; denn Licht ist dem Licht durchsichtig.«15

Unter solchen Voraussetzungen droht sich allerdings die Rede
von dunklen Seiten – sei es der menschlichen Seele, sei es der
Demokratie oder der Kultur – geradezu aufzulösen. Jedenfalls für
den Fall, dass es allenfalls vorläufig Dunkles gibt, das früher oder
später aufzuklären ist, so dass sich dies als Beseitigung eines Mangels
an Licht verstehen lässt. Ein immerhin auch für Hegel vorstellbarer
Rest an nicht Aufklärbarem, nicht zu Erhellendem oder, wie es heute
oft heißt: nicht transparent zu Machendem könnte bestehen bleiben.
Aber das würde nichts daran ändern, dass man das aufzuklärende
Dunkle nur in pejorativer Bedeutung privativ und als Vorläufiges
auffasst.

Wenigstens in der modernen Lyrik treffen wir allerdings auch
auf Versuche rigoroser Abwendung von diesem beschränkten Vor‐
verständnis des Dunklen. »Dichter, seid dunkel«, rufen einzelne seit
Denis Diderot aus; nicht nur um sich »nächtlichen, fernen, erschre‐
ckenden und geheimnisschaffenden Gegenständen« zuzuwenden,
sondern um das poetisch Gesagte, die poetische Rede und schließ‐
lich sich selbst all dem auszusetzen. Offenbar in der Meinung, dass
wir all dem wirklich ausgesetzt sind, so dass es also nicht etwa
der modernen Lyrik anzukreiden ist, eine Dunkelheit bloß künst‐
lich heraufzubeschwören, die gar nicht herrschen müsste. Indem
sie schließlich »Dunkelheit […] zum vorherrschenden ästhetischen
Prinzip« erhebt, kann sie allerdings in den Verdacht geraten, etwas
gerade dadurch zu verbergen, dass sie einen gewissen residualen
Sinn zum Vorschein bringt. Der Zweifel aber bleibt: »Entstammt«
nicht »die Dunkelheit, die man dem Dichter vorwirft, […] eben
der Nacht, die sie erforscht: der Dunkelheit der Seele und des Mys‐

15 Plotin, Enneaden, V 8, 4, 24.

1. Zum gegenwärtigen kulturtheoretischen Optimismus

181

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teriums, worin das menschliche Wesen eingetaucht ist« (Saint-John
Perse)? Macht poetische Rede »das Dunkel – das Wegsein des Rea‐
len ‒«, aber auch die Finsternis der Gewalt andererseits nicht auf
diese Weise wiederum unvermeidlich »zum Licht« – sei es auch nur,
um es zu »bannen«, wie es jedes »beschwörende« Wort tut? Oder
dringt poetische Rede »in der Nacht des Schreibens« zu absoluter,
enthumanisierter Finsternis vor, so dass sie schließlich ganz und gar
»im Fremden« aufgeht, aus dem niemand mehr heimkehrt? So zu
fragen, legt Hugo Friedrich in seiner einschlägigen Bilanz moderner
Lyrik nahe.16

Poetologisch ist diese Fragen hier nicht zu vertiefen. Ich brin‐
ge sie nur ins Spiel, um deutlich zu machen, wie fragwürdig ein
bloß privatives Verständnis der Metaphorik des Dunklen längst ist.17
Einem solchen Verständnis wurde entgegengehalten, dass nicht nur
die Gewaltgeschichte unserer Kultur, sondern auch die Gegenwart
unserer politischen Lebensformen und seelischen Lebens an einer
vielfältigen Dunkelheit Anteil hat und dass sie aus ihr hervorgeht.
Das scheint die ihrerseits ›dunkle‹ Rede von Zeugen und Poeten,
aber auch von Philosophen und Sprachkritikern wie Georges Batail‐
le und Maurice Blanchot zu beweisen, mit der sich wohl niemand
eingehender befassen würde, wenn sie nur missliche, aber unum‐
gängliche ›Nachteile‹ zur Sprache brächte. Macht deren ›dunkle‹
Rede nicht ein zutiefst menschliches Ausgesetztsein an Gewalt, Un‐
sägliches und Unsagbares deutlich18, ohne das überhaupt nicht zu
verstehen ist, wer wir sind? Ungeachtet solcher Fragen bedient sich
kulturwissenschaftliche Literatur gegenwärtig eines bloß privativen
Verständnisses der Metaphorik des Dunklen zunehmend ungeniert,
demzufolge letzterem nur die Helle des Positiven, der Vorteile und
des Vernünftigen fehlt. Und dabei kommt nicht selten ein geradezu
positivistischer Impetus zum Tragen, der alles Insistieren auf unauf‐

16 H. Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, Reinbek 81977, 179, 28.
17 Vgl. auch E. Levinas, Ohne Sein, ohne Haben – Jean Wahl, in: Außer sich.

Meditationen über Religion und Philosophie, Wien, München 1991, 143‒171, hier:
154 f.

18 Und zwar so, dass die auf Vernunft programmierte »Ordnung des Tages« bzw.
des Lichtes geradezu als Verdunkelung einer Wirklichkeit erscheint, die Blan‐
chot als anonymes »Neutrales« beschreibt, wohingegen Levinas in ihr nach dem
Anruf des Anderen im Modus des Vokativs forscht; vgl. E. Levinas, Eigennamen.
Meditationen über Sprache und Literatur, München, Wien 1988, 30‒40.

Kapitel VI

182

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hebbarer Negativität als bloße »Schwarzseherei« abzutun neigt. Dass
wir am ›Dunklen‹ Anteil haben sollen, wie die Romantiker von
Novalis an meinten19, und dass darin eine nie versiegende Quelle
der Beunruhigung liegen soll, wie die Entdecker des Unbewussten
geltend gemacht haben20, stellt sich im Lichte dieses unverhofften,
vor allem auf amerikanische Autoren sich berufenden Optimismus
lediglich als eine Frage der falschen, weil pessimistischen Einstellung
heraus.

So wendet man sich in jüngster Zeit offensiv gegen eine angebli‐
che »Faszination des Bösen und Hässlichen«, vermutet darin einen
»Negativitätsbias« mit einer generellen »Tendenz zum Düsteren«
und empfiehlt als Gegenmittel Pinkers Buch Aufklärung, von dem
es heißt, »diese monumentale Bilanz des Fortschritts […] dürfte zur
Bibel des faktengesättigten Optimismus« werden und es werde einer
angeblich angeborenen »Schwarzseherei« entgegenwirken, die nicht
wahr haben wolle, dass »die Welt viel besser sei, als die meisten
Menschen glauben«.21

19 Zum Kontext vgl. R. Wellek, Konfrontationen. Vergleichende Studien zur Roman‐
tik, Frankfurt/M. 1964, 20‒28.

20 H. F. Ellenberger, Die Entdeckung des Unbewussten. Geschichte und Entwicklung
der dynamischen Psychiatrie von den Anfängen bis zu Janet, Freud, Adler und
Jung, Zürich 1985.

21 M. Spiewak, Was nicht in der Zeitung steht, in: Die Zeit, No. 40 (2018), 35 f. We‐
nig später lässt diese Kritikrichtung bereits eine kaum verhüllte reaktionäre Ten‐
denz erkennen. So wenn erklärt wird, »die Apokalypse« sei keineswegs »allge‐
genwärtig«, wie es angeblich diejenigen glauben machen, die »Lust« haben, »an
allem schuld zu sein«, und deren »gutes Gewissen« darin liege, »ein schlechtes
zu haben« bzw. anderen eines zu machen. Das verlange nach »stetiger Sühne«
– etwa indem »alle Flüchtlinge in einem Akt der Wiedergutmachung willkom‐
men« geheißen werden, »als ob die Urenkel oder Ururenkel eine Schuld geerbt
hätten, die kaum jemals zu tilgen wäre«. Für solche Zuschreibungen alles Nega‐
tiven macht man einen »zivilreligiösen Glauben« verantwortlich, der angeblich
»einer Überhöhung und Verabsolutierung von Schuldzusammenhängen ebenso
bedarf wie der unnachsichtigen Verfolgung ihrer Leugnung oder Relativierung«.
So wird ein im AfD-nahen Manuskriptum-Verlag publizierender Philosoph
zustimmend in der Wochenzeitung DIE ZEIT zitiert und daran erinnert, dass
»die von Gott geschaffene Welt trotz aller Kriege und Katastrophen eine schöne,
eine zu bewundernde Welt sei«, was aber »in der gegenwärtigen Zeitstimmung
keine Rolle« spiele. In dieser triumphiere vielmehr eine »herrschende Kritik«,
die jeden, nur weil er dem »ehemals christlichen Abendland angehört […], zum
Täter« mache. U. Greiner, Die Lust, an allem schuld zu sein, in: Die Zeit, No. 43
(2018), 52.

1. Zum gegenwärtigen kulturtheoretischen Optimismus

183

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handelt es sich also um eine schlichte Tatsache, die im Grunde
nur zu Optimismus als der ›richtigen‹ Einstellung Anlass geben
kann? Oder bringt umgekehrt der Optimismus als Einstellung die‐
sen angeblich faktischen Zustand der Welt eindeutig als den ›rich‐
tigen‹ erst hervor? In diesem Zusammenhang ist an den Befund
des Philologen Victor Klemperer zu erinnern, demzufolge das Wort
›Einstellung‹ zu Anfang des 20. Jahrhunderts im Vorfeld der Lingua
tertii imperii als technische Metapher grassierte, die implizierte, dass
das, was optisch oder auch in einer bestimmten »Weltanschauung«
sichtbar wird, ganz und gar davon abhängt, welche Einstellung man
vornimmt oder einnimmt.22 Was die fraglichen dark sides angeht, so
hätten wir demnach leichtes Spiel: Es handelt sich in optimistischer
Einstellung um eine bloße Nebensache im kulturwissenschaftlichen
Diskurs, sobald man mit Autoren wie Pinker eine »faktengesättigte«
Position eingenommen hat. Diese soll dann umgekehrt besagen, dass
die Fakten nur Optimismus rechtfertigen, keinen Pessimismus. Mehr
noch: aus ihr soll hervorgehen, dass für unbestreitbare Fortschritte
eben der Preis gewisser Nebenfolgen zu zahlen ist. Gemäß dieser
Ideologie sog. factfulness (Hans Rosling) sollten wir »lernen, die
Welt so zu sehen, wie sie wirklich ist«. Bei Pinker bedeutet das,
was die Gewalt angeht, dass wir endlich anerkennen sollten, dass
sie sich weltgeschichtlich auf dem Rückzug befindet.23 Lassen wir
provisorisch einmal gelten, dass ›die Gewalt‹ für jene dark sides
steht24, dann stünde somit fest, dass letztere aufzuklären sind, dass
sie immer weniger werden und dass wir Aussicht darauf haben, dass
sie in the long run weitestgehend verschwinden werden.

Die frohe Botschaft Pinkers lautet, dass wir demnach in der fried‐
lichsten Epoche leben, seit unsere Spezies existiert – »gemessen
am Maßstab der Geschichte«. Zwar soll gelten, dass »ein Todesfall
eine Tragödie, eine Million Todesfälle dagegen ein Statistik« sind.
(Ein Josef Stalin zugeschriebenes Diktum. Vgl. G, 841.) Aber dieses

22 V. Klemperer, LTI, Stuttgart 262015, 175. Hatte nicht auch Hegel die Vernunft der
Geschichte davon abhängig gemacht, dass man letztere »vernünftig ansieht«?

23 S. Pinker, Gewalt, Frankfurt/M. 2013 [=G].
24 Damit dürfte es eine genauere Untersuchung allerdings nicht bewenden lassen.

Man denke nur an das virtuelle dark net, das keineswegs nur weltweit operie‐
renden Kriminellen, sondern auch Journalisten bspw. zur Verfügung steht, die
ihre Kommunikation untereinander vor politischer Beobachtung, Verfolgung
und Repression nicht anders zu schützen vermögen.

Kapitel VI

184

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Missverhältnis kann nicht weiter beunruhigen, wenn es stimmt,
dass wir »das moralisch Schlechte messen« können als »die Zahl
von Menschen, die zu Opfern von Gewalt werden«, und wenn es
stimmt, dass das relative Maß der Gewalt (verglichen mit der Ge‐
samtzahl der jeweils Lebenden) seit Urzeiten bis in das angeblich
gewalttätigste aller Jahrhunderte, das 20., eindeutig und spektakulär
abgenommen hat (G, 11, 90). Ian Morris’ Bilanz der Role of Conflict
in Civilization, from Primates to Robots (2014) stellt bspw. einer
rate of violent death von 10 bis 20 Prozent im Steinzeitalter eine
entsprechende Rate von allenfalls 2 bis 5 Prozent im 19. Jahrhundert
des Westens gegenüber. Im vergangenen 20. Jahrhundert soll die
fragliche Rate trotz der beiden Weltkriege sogar auf 1 bis 2 Prozent
gefallen sein.25 Mehr noch: »Die Welt hat den Kriegen (nahezu) ein
Ende gemacht«, wie ein »objektiver Blick auf die Quellen« beweisen
soll, der Pinker den Eindruck einer »zielgerichteten Geschichte«
macht, die auf die Einsicht hinauslaufe, dass »bei wirtschaftlicher
Zusammenarbeit alle gewinnen« – gemäß der Devise: Make money
not war (G, 18, 128, 425, 431). Diese Devise soll zum »einzigen Wert,
der sich nicht leugnen lässt«, dem »Wohlergehen der Menschen«,
bestens passen, das sich den »Freuden des bürgerlichen Lebens« ge‐
mäß genießen lassen wird, so hofft man (falls nicht auch das bereits
›Tatsache‹ ist; G, 281, 460). Selbst in der virtuellen Welt sei, den Vor‐
stellungen von einem solchen Leben entsprechend, Vergewaltigung
inzwischen tabu; wenn sie doch gezeigt werde, löse das sofortigen
und energischen Protest aus. Der Säuglingsmord, überhaupt Gewalt
gegen Kinder wie die Prügelstrafe, nehme eindeutig ab, was Pinker
mit unserer »heutigen Sensibilität« in Verbindung bringt. Was be‐
deutet, dass »die Kultur immer weniger bereit ist, Gewalt in jeglicher
Form zu tolerieren«, d.h. dass sie auf dem besten Wege sei, gewaltlos
zu werden – ungeachtet eines »riesigen Eisbergs von Mordgelüsten«,
die sich auf der »dunklen Seite der Seele« nachweisen ließen. Doch
auf dieser Seite sei »das reine Böse« jedenfalls nicht zu finden (G,
42, 282, 57, 59, 567, 620). »Ein wenig Psychologie« zeige vielmehr,
»dass einige wenige Marotten in unserer kognitiven und emotiona‐
len Konstruktion die Ursache eines beträchtlichen Teils des vermeid‐
baren menschlichen Elends sind« (G, 844, 1028). Und dieses Elend

25 I. Morris, War. What is it good for? The Role of Conflict in Civilisation, from
Primates to Robots, London 2014, 233, 110.

1. Zum gegenwärtigen kulturtheoretischen Optimismus

185

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werde weitgehend verschwinden, wenn sich »die Zeiten« weiter
so wandeln wie bisher, nämlich in Richtung auf ein weitgehendes
Abnehmen jeglicher Gewalt (soweit sie messbar, d.h. zählbar ist).
Unzweifelhaft habe sich speziell die Demokratie in diesem Sinne als
große Gewaltverminderungsmethode bewährt, besonders im Zen‐
trum Europas, nach dessen Vorbild sich Gewaltverzicht zivilisato‐
risch »zur Peripherie« der übrigen Welt ausbreite. Schließlich sei
»eine zunehmend demokratische Welt […] nach den Massakern
des 20. Jahrhunderts ›kriegsmüde‹ geworden und habe ›aus ihren
Fehlern gelernt‹«. In dieser Deutung Lars-Erik Cedermans, der an
Kants Theorie des Friedens anknüpfte, stecke immerhin »vielleicht
ein wahrer Kern«, so Pinker (G, 439 f.).

Wie auch immer es um jene dark sides in uns selbst bestellt sein
mag, die Zeiten können sich grundlegend ändern, so dass die statis‐
tisch gemessene Gewalt immer mehr verschwindet. Wenn sich aller‐
dings auf diese Weise »nur die äußeren Bedingungen« kulturellen
Lebens ändern, ist es nicht ausgeschlossen, dass die Geschichte der
Menschen sich auf lange Sicht doch als eine »Horrorstory« erweist,
»die endlos […] wiederholt wird«, wie bei den Historikern Tony Judt
und Timothy Snyder zu lesen steht. Deshalb ziehen sie sich weitge‐
hend darauf zurück, dass es im Gegensatz zu dieser Vorstellung von
Geschichte (die Kant wohl als »terroristische« eingestuft hätte) nicht
mehr darum gehen könne, »bessere Welten zu entwerfen, sondern
zu überlegen, wie schlechtere Welten verhindert werden können«.26

Wir haben es hier offensichtlich mit geschichtstheoretischem
Denken in praktischer Absicht zu tun, das mindestens unterstellt,
dass das ›Schlechte‹ nicht einfach zu verzeichnen ist, sondern unver‐
meidlich zu nicht-indifferenter Auseinandersetzung mit ihm heraus‐
fordert. Besonders Snyder, der als Historiker der osteuropäischen,
zwischen Hitler und Stalin förmlich zerriebenen bloodlands weiß,
dass seinerzeit jeder einen »anderen Tod« starb27, ist sich der Frag‐
würdigkeit rein statistischer Gewaltbilanzen bewusst. Jeder gewaltsa‐

26 T. Judt, T. Snyder, Nachdenken über das 20. Jahrhundert, Frankfurt/M. 2015,
264, 307.

27 T. Snyder, Bloodlands. Europe between Hitler and Stalin, London 2010, xv.

Kapitel VI

186

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


me Tod ist ein Skandal, nimmt er an.28 Und die Geschichte der
fraglichen Zeit kann man demnach nur im Zeichen einer Trauer
schreiben, die realisiert, dass sie diesem Skandalon niemals in einem
Abwägen von Vor- und Nachteilen angemessen ›Rechnung tragen‹
kann, wie eine abgegriffene Redewendung lautet.

Das geht auch aktuelle Kulturtheorien etwas an. Auch für sie
müsste gelten, dass sie sich nicht einfach damit abgeben können bzw.
sollten, das als ›Dunkles‹, als ›Schlechtes‹, ›Böses‹ oder als ›Gewalt‹
eingestufte Negative als bloß Nachteiliges zu verzeichnen, das statis‐
tisch jederzeit aufzuwiegen wäre – von denjenigen, versteht sich, die
der fraglichen Gewalt nicht zum Opfer gefallen sind.29 Stattdessen
müssten sie sich dazu verhalten, dass es in kulturellem Leben als
außerordentliche Herausforderung erfahren wird, die unter die Haut
geht und dort, um im Bild zu bleiben, stecken bleibt wie ein Stachel.
So stellt es sich jedenfalls dar, wenn wir so weit wie nur möglich
gleichsam die Perspektive derer einnehmen, die dem Negativen
ausgesetzt waren und weiterhin ausgeliefert sind – im Gegensatz
zu einem positivistischen Geschichtsdenken, das selbst tödliche Ge‐
walt in allen ihren Erscheinungsformen (bis hin zum Völkermord)
lediglich als statistisch bilanzierbaren Vor- oder Nachteil für später
Lebende in Rechnung stellt. Es mag sein, dass dabei pessimistische
und optimistische Einstellungen eine gewisse Rolle spielen. (Eine
allzumenschliche Rolle, würde Friedrich Nietzsche vermutlich –
wenigstens in diesem Punkt mit Hegel einig – sagen.) Aber wenn
letztere zur unbefragten Maßgabe aufrücken, ist es höchste Zeit, sie
ihrerseits kulturkritisch zu untersuchen. Andernfalls müsste der sich
offenbar bereits anbahnende Triumph des Optimismus unweigerlich
auf das Ende aller radikalen Kulturkritik hinauslaufen. Dann wäre
zwar nicht alle Kultur Müll, wie es Theodor W. Adorno dekretierte,
wohl aber als nur noch unkritisch hinzunehmende am Ende vom
gleichgültig Vorhandenen kaum mehr deutlich zu unterscheiden.

28 Und befindet sich damit in großer Nähe zu Philosophen wie Vladimir Jankélé‐
vitch und Emmanuel Levinas; vgl. E. Levinas, Humanismus des anderen Men‐
schen, Hamburg 1989, 7.

29 Was bedeutet, dass auch ein starker Anstieg gewaltbedingter ›Todesfälle‹ durch
eine noch stärkere demografische Entwicklung kompensiert werden könnte, mit
der Folge, dass von (relativ) abnehmender Gewalt auszugehen wäre.

1. Zum gegenwärtigen kulturtheoretischen Optimismus

187

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dagegen wendet sich ein kulturphilosophischer Negativismus,
wie ihn Steiner, Adorno, aber inzwischen auch viele andere30 in der
Überzeugung für sich in Anspruch nehmen, dass man zumal nach
1945 nicht mehr über ›Kultur‹ schreiben kann, ohne zur Sprache
zu bringen, was sie negiert31; und zwar aus ihr selbst heraus und
so, dass fraglich wird, ob es überhaupt mit sich selbst identische
›Kultur‹ geben kann, die nicht mit einem unaufhebbar ›Anderen‹
konfrontiert wäre, das anders als es selbst ist32 und sich nicht dia‐
lektisieren lässt. Dabei wusste Steiner um das in dieser Hinsicht
Problematische des Ausdrucks ›zur Sprache bringen‹, wie seine ein‐
schlägigen, 1967 veröffentlichten Essays über Sprache und Schweigen
zur Genüge beweisen.33 Gleichwohl glaubte er, auf einem kulturtheo‐
retisch elementaren Punkt insistieren zu müssen, in dem die fol‐
genden Überlegungen mit ihm übereinstimmen: Kultur kann alles
und nichts sein, das umfassendste und gleichzeitig nichtssagendste
Wort überhaupt, wenn es begrifflich nicht von dem her gedacht
wird, was zu kulturellem Leben überhaupt herausfordert, ohne je
in ihm aufzugehen.34 Unter den entscheidenden Herausforderungen,
challenges, wie der Historiker Arnold J. Toynbee sie genannt hat35,
finden sich solche, die nur bei Strafe weitgehender Überflüssigkeit
jeglicher Kulturtheorie zu umgehen sind, wie Steiner offenbar mein‐
te. Der deutsche Untertitel seines Buches In Blaubarts Burg gibt klar,
vielleicht aber allzu eindeutig, an, was gemeint ist. Er lautet bezeich‐
nenderweise Essays über Sprache, Literatur und das Unmenschliche.
Auf diesen Begriff – als Markierung der kardinalen und unaufheb‐

30 So steht für Edgar Morin und Anne B. Kern längst fest, dass von der »Unmög‐
lichkeit der Liquidation des ›Negativen‹« auszugehen ist; E. Morin, A. B. Kern,
Heimatland Erde. Versuch einer planetarischen Politik, Wien 1999, 151.

31 Steiner, In Blaubarts Burg, 17, 37.
32 Ich komme darauf zurück; siehe unten, Abschnitt 7.
33 G. Steiner, Sprache und Schweigen. Essays über Sprache, Literatur und das Un‐

menschliche [1967], Frankfurt/M. 1973.
34 Ob sich davon nicht auch Spuren bei Eliot finden lassen, bleibe dahingestellt.

Mir geht es nicht darum, in Steiners Beurteilung des britischen Autors einzu‐
stimmen, sondern um jene kulturtheoretisch basale Frage, die er aufwirft. Diese
Frage wird in der aktuellsten Anknüpfung an Eliot und Steiner, die Vargas Llosa
vorgelegt hat, in keiner Weise vertieft. Sie wird deshalb im Folgenden nicht
weiter berücksichtigt.

35 www.panarchy.org/toynbee/challenge.html; A. J. Toynbee, Kultur am Scheide‐
wege, Berlin 1958, 15; vgl. P. Ricœur, Geschichte und Wahrheit [1955], München
1974, 98, 231.

Kapitel VI

188

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.panarchy.org/toynbee/challenge.html
https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.panarchy.org/toynbee/challenge.html


baren ›negativen‹ Herausforderung kulturellen Lebens und kultur‐
theoretischen Denkens – zielen die nachfolgenden Überlegungen im
Ausgang von der gegenwärtigen kulturtheoretischen Diskussionslage
ab, um ihn in gewisser Weise zu rehabilitieren und gegen einen
blendenden Optimismus in Schutz zu nehmen, der diesen Begriff
allenfalls als Anzeige gewisser ›Nachteile‹ gelten lässt und in Folge
dessen geradezu banalisiert.

2. Wie Kultur neu denken?

Das vor einigen Jahren am Heidelberger Zentrum für transkulturelle
Studien angesiedelte, namentlich von Barbara Mittler und Philipp
Stoellger initiierte Projekt Kultur neu denken – Re-En-Visioning the
(Trans-)cultural – C’est quoi, la (trans-)culture? fordert dazu auf,
»through and beyond (i.e.: trans) established understandings« Kul‐
tur theoretisch neu bedenken; und zwar einerseits angesichts der
Krisen ›alter‹ Kulturkonzepte, die am Substantiellen oder Eigenen
orientiert bleiben; angesichts ihrer »Verabschiedung durch ›postkul‐
turelle‹ Kritiken andererseits«. »In dieser Zwischenlage scheint uns
dringlicher Bedarf zu bestehen, Kultur neu zu denken.« So steht es
in einem Exposé zu lesen, das extern Beteiligten übermittelt worden
ist. Wer, abgesehen von Wissenschaftler:innen, die ihre Projekte be‐
wirtschaften, empfindet diesen ›Bedarf‹, wäre zu fragen. Kommen
diejenigen, die sich auf ›Kultur‹ berufen, nicht bestens mit einem
am Eigenen orientierten Kulturbegriff aus – weil dieser sich gerade
(und vielleicht nur) als solcher politisch in Dienst nehmen lässt?
Geht es also um Politik, die Kultur primär als einen diskursiven
Gegenstand für sich in Anspruch nimmt und gegen Andere wendet?
Ist dieses Vorgehen wirklich in eine Krise geraten oder erleben wir
seit geraumer Zeit im Gegenteil eine unerwartete Erfolgsgeschichte
der Inanspruchnahme von ›Kultur‹, so fragwürdig diese sich auch
ausnehmen mag? (Man denke nur an Samuel Huntington und die
Folgen.) Und wie steht es mit jenen, von denen es heißt, sie würden
den Kulturbegriff postkulturell ›verabschieden‹? Warum tun sie das?
Weil sie diese Politik nicht gutheißen können? Oder weil sie meinen,
es gebe gar keine Kultur – oder allenfalls als dem jeweils ›Eigenen‹
verpflichtete oder unterworfene, die höchstens als fragwürdig ange‐
eignete gelten dürfte? Was soll es dagegen helfen, den (welchen?)

2. Wie Kultur neu denken?

189

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturbegriff zu ›verabschieden‹? So vieles ist schon verabschiedet
worden – was oft mit einer Für-tot-Erklärung des betreffenden
Gegenstandes einherging. Angefangen beim Tod Gottes (incl. aller
Religion und Theologie) über die Geschichte (des Fortschritts, der
Befreiung und des Geistes) bis hin zum Menschen in seiner bisheri‐
gen, fortan aber anthropotechnisch durchgreifend modifizierbaren
Gestalt.

Regelmäßig ist das Verabschiedete freilich gleichsam gespenstisch
durch die Hintertür wieder hereingekommen. Weder die Rede von
Gott noch die von ›der‹ Geschichte oder vom Menschen sind wir
durch Einnahme von ›Post‹-Positionen losgeworden. Wieder einmal
zeigt sich: Totgesagtes ›lebt‹ länger (zumindest als diskursiver Ge‐
genstand). Aber auch die Totsagenden leben vorläufig als solche
– in gewissen Grenzen – länger, gerade weil das von ihnen Verab‐
schiedete ihnen den Gefallen nicht tun will. Gott, die Geschichte,
der Mensch und seine Kultur(en) – all das wird immer wieder ›ster‐
ben‹ müssen und vermutlich zuverlässig wiederauferstehen. Voraus‐
gesetzt, wir überstrapazieren die Metaphern Leben und Tod hier
nicht allzu sehr, sei es komisch, sei es tragisch, sei es tragikomisch.
Es handelt sich an dieser Stelle ja vorläufig lediglich um diskursive
Gegenstände, denen ›Leben‹ vor allem durch die Art und Weise
ihrer sprachlichen Inanspruchnahme, Zirkulation und Fruchtbarkeit
zukommt – wobei letztere in keiner Inanspruchnahme je aufgeht.
Neues Leben soll nun offenbar dem kulturtheoretischen Denken
dadurch eingehaucht werden, dass man es ›transkulturell‹ ausrichtet
oder ganz neu begründet. Dabei kommt jedoch von Anfang an der
Verdacht ins Spiel, das Transkulturelle lasse sich ausgehend von
bisherigen »(often pejorative) concepts of culture« überhaupt nicht
begreifen, möglicherweise nicht einmal im Sinne von Interferen‐
zen, Diffusionen36, chiasmatischen Wechselbezügen und Hybridisie‐

36 Wie man sie bspw. in einer ganzen Reihe hervorragender Studien von François
Jullien in sinologisch-europäischen Perspektiven beschrieben findet; F. Jullien,
Dialog über die Moral. Menzius und die Philosophie der Aufklärung, Berlin 2003;
Über die »Zeit«. Elemente einer Philosophie des Lebens, Zürich, Berlin 2004;
Schattenseiten. Vom Bösen oder Negativen, Zürich, Berlin 2005. Dieser Autor
geht inzwischen so weit, jegliche kulturelle Identität zu bestreiten; in: Il n’y a pas
d’identité culturelle mais nous défendons les ressources d’une culture, Paris 2016;
dt.: Es gibt keine kulturelle Identität. Wir verteidigen die Ressourcen einer Kultur,
Berlin 2017.

Kapitel VI

190

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rungen37 sogenannter Kulturerscheinungen38. Setzt man nicht so
oder so bereits voneinander getrennte Kulturen voraus39, die man
nachträglich zueinander ins Verhältnis zu setzen versucht? Wird da‐
bei nicht übersehen, dass sich Kulturen überhaupt erst aus einer ori‐
ginären Kulturalität herausbilden konnten, die entsprechende Diffe‐
renzierungen keineswegs ›immer schon‹ aufgewiesen hat?40 Haben
sich letztere nicht erst aus Transformationen einer bis in die frühe
Anthropogenese zurückzuverfolgenden Kulturalität ergeben, die sich
in Wahrheit niemals ganz und fein säuberlich auf verschiedene ›Kul‐
turen‹ hat aufteilen lassen – gemäß einer Logik der Teilung, die
uns heute die allergrößte Mühe dabei bereitet, zwischen bereits als
›verschiedenen‹ gesetzten und angeblich unüberwindlich ›heteroge‐
nen‹ Kulturen Querverbindungen wieder oder neu zu entdecken,
die sich vielleicht nicht für eine Rhetorik des Kampfes der Kulturen
gegeneinander in Dienst nehmen lassen, mit der eine wohlfeile, re‐
gierungsnahe amerikanische Publizistik Karriere gemacht hat? Ent‐
deckt so gesehen das Fragen nach Transkulturalität nicht etwa eine
besonders raffinierte, späte und global ausstrahlende Ausbildung des
Kulturellen, sondern nur eine kulturell produktive Dynamik wieder,
die kulturellen Lebensformen seit je her eigen war?41

Dieser Gedanke muss auf den ersten Blick aus der Perspektive
einer politischen Rhetorik als geradezu abwegig erscheinen, die sich

37 Peter Burke weist darauf hin, dass sich bereits Edgar Wind in Pagan Mysteries
in the Renaissance (1958) dieses Konzepts bedient habe. Wenn es aber bspw.
besagen soll, dass es »Wechselwirkungen zwischen antiker und christlicher
Kultur« gegeben hat, so geht das Wesentliche verloren, nämlich eine originä‐
re, nicht ›immer schon‹ identitär gezähmte Interkulturalität, die differenzierte
›Kulturen‹ überhaupt erst sich abzeichnen lässt, sie aber gerade nicht als bereits
vorliegende einfach voraussetzt; vgl. P. Burke, Die italienische Renaissance und
die Herausforderung der Postmoderne, in: G. Schröder, H. Breuninger (Hg.),
Kulturtheorien der Gegenwart. Ansätze und Positionen, Frankfurt/M., New York
2001, 27‒38, hier: 31.

38 A. Bühler, Über die Verwertbarkeit völkerkundlicher Sammlungen für kulturhis‐
torische Forschungen, in: C. A. Schmitz (Hg.), Kultur, Frankfurt/M. 1963, 17‒32,
hier: 32.

39 Vgl. (bspw.) speziell mit Blick auf O. Spengler und A. J. Toynbee H. Kesting,
Geschichtsphilosophie und Weltbürgerkrieg. Deutungen der Geschichte von der
Französischen Revolution bis zum Ost-West-Konflikt, Heidelberg 1959, 140 ff.,
274‒285.

40 F. Jullien, Altérités. De l’altérité personelle à l’altérité culturelle, Paris 2016.
41 Vgl. Morris, War. What is it good for, 314 ff.

2. Wie Kultur neu denken?

191

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenwärtig Begriffe wie Lebensform, Ethnie, Volk und Nation wie‐
der aneignet, um mit ihnen eine Apologie eigener, möglichst mit
nichts Fremdem kontaminierter Identität zu betreiben. In dieser
Perspektive wird das in diesem Sinne polemisch und anachronis‐
tisch homogenisierte Identitäre zum politischen Kampfbegriff, mit
dessen Hilfe man sich jeglichem Versuch widersetzt, ›eigene‹ bzw.
angeeignete Kultur wieder als in sich heterogen, mit Fremdem inter-
und transkulturell vermischt zu verstehen.42 Diese Widersetzlichkeit
gibt einer identitären Versuchung nach, die angesichts einer tiefen
Ambivalenz mannigfaltiger Fremdheiten und angesichts der Unmög‐
lichkeit, deren Heterogenität souverän in den Griff zu bekommen,
verständlich sein mag. Sie tendiert keineswegs ganz neuen Diagno‐
sen zufolge aber dazu, durch »Einfriedungen […] in sich abgeschlos‐
sener Kulturen«43 diese zu ruinieren – wobei sie darauf hinausläuft,
sowohl eine niemals ganz durchgreifende Enkulturation zu ›überse‐
hen‹, als auch eine in keiner Kultur je aufgehende Transkulturalität
zu leugnen.

Im Folgenden werde ich mich auf Umwegen, nämlich ausgehend
von klassischen Beiträgen zur Kulturtheorie, wie sie u.a. bei Ernst
Cassirer vorliegen, mit dieser identitären Versuchung auseinander‐
setzen – nicht allein, um diese rigoros zurückzuweisen, sondern
auch, um sie verständlich zu machen vor dem Hintergrund des
Befundes, dass wir überhaupt nur aus einer unaufhebbaren Welt-
Fremdheit heraus Zugang zu kulturellen Lebensformen finden –
vorausgesetzt, man nimmt uns auf Dauer in ihnen auf.44 Dass auf
diese Weise jene Fremdheit nicht ›aufzuheben‹ ist, bedeutet, dass
wir niemals eine gewissermaßen ›restlose‹ Enkulturation erfahren,
sondern dem Vorkulturellen nahe und zutiefst verbunden bleiben.
Genau deshalb, so lautet meine abschließende These, haben wir

42 Zur Vorgeschichte solcher Versuche und ihrer ebenfalls oft als »dunkel« be‐
zeichneten Seiten vgl. M. Schwartz, Ethnische »Säuberungen« in der Moderne.
Globale Wechselwirkungen nationalistischer und rassistischer Gewaltpolitik im 19.
und 20. Jahrhundert, München 2013, 11, 627, 629.

43 Morin, Kern, Heimatland Erde, 16, 70.
44 So dass man »inmitten ›aller Welt‹ sein [kann], ›parmi tout le monde‹, wie der

Franzose sagt« – woran Jean-Luc Nancy erinnert in: Die Erschaffung der Welt
oder Die Globalisierung, Berlin 2003, 30. So bewegt er sich auf eine Philosophie
der Gastlichkeit zu, die auch den Hintergrund der folgenden Überlegungen
abgibt, ohne dass sie hier eigens entfaltet werden könnte.

Kapitel VI

192

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine nicht zu tilgende Affinität zu allem Transkulturellen45, wenn
man es in erster Annäherung als dasjenige versteht, was ›jenseits‹
vertrauter Lebensformen liegt und uns zu diesem ›Jenseits‹ ins Ver‐
hältnis setzen kann, weil wir schon in deren ›Diesseits‹ nie ganz
heimisch werden können. Ironischerweise zehrt in dieser Perspek‐
tive das Transkulturelle vom Vorkulturellen. Letzteres leugnen die
Apologeten des Identitären, indem sie Zerrbilder von ethnisierten
bzw. nationalisierten Zugehörigkeiten feilbieten, die keine innere
Unzugehörigkeit, Fremdheit und Distanz mehr zuzulassen scheinen.
Wer dagegen Einspruch erhebt, wie ich es tun werde, lässt das Trans‐
kulturelle mitten im – identitär nicht zu vereinnahmenden – Kultu‐
rellen wurzeln; und zwar gerade deshalb, weil dieses sich niemals
selbst genügt, wenn es zutrifft, dass wir ihm in dem Maße fremd
bleiben müssen, wie sich unsere ursprüngliche Welt-Fremdheit nicht
aufheben lässt, die uns davon abhängig macht, im Leben Anderer
gastlich aufgenommen zu werden. Um welchen Preis aber, das ist
die Frage, die Apologeten des Identitären auf politisch fatale Art und
Weise zu beantworten suchen. Insofern sind die sich anschließenden
kultur-kritischen Überlegungen von einem bestimmten kultur-poli‐
tischen Impuls getragen, den ich nicht verhehlen möchte.

3. Kulturelles Leben diesseits von Ursprung und Ziel und
die ›Funktion‹ des animal symbolicum

Kultur, so lautet eine gängige ›Definition‹ ohne viel Federlesens – un‐
geachtet aller Einwände, die sich generell gegen ahistorisches Definie‐
ren vorbringen lassen –, umfasse alles, was Menschen hervorbringen,
was sie bereits hervorgebracht haben und noch hervorbringen wer‐
den.46 Die spezifische Differenz, die das Kulturelle als Produzierendes
und Produziertes ausmacht, liegt demzufolge darin, dass letzteres im
Unterschied zu natürlich Hervorgebrachtem auf Menschen zurückzu‐
führen ist – die allerdings nach naturgeschichtlichem bzw. evolutionä‐

45 Eliot scheint dies zu antizipieren, wenn er schreibt, »the baffling problem
of ›culture‹ underlies the problems of the relation of every part of the world
to every other« (Notes, 24).

46 F.-P. Burkard, Einleitung: Die Interpretation der Kultur, in: ders. (Hg.), Kultur‐
philosophie, Freiburg i. Br., München 2000, 9‒24, hier: 9.

3. Kulturelles Leben diesseits von Ursprung und Ziel

193

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rem Befund wie auch ihre Gattung im Ganzen ebenfalls als natürliche
Produkte begriffen werden können. Ungeachtet dessen wäre demnach
das, was Kultur ist, was Kultur ausmacht und wie sich Kultur manifes‐
tiert, so oder so auf Menschen, auf ihr – nicht mehr bloß ›natürliches‹
– Dasein, auf ihr Verhalten und Handeln, auf ihr Zusammenleben, ihre
kommunikativen Verflechtungen und systemischen Vernetzungen zu‐
rückzuführen. Nur sie, die Menschen, so scheint es, bringen im enge‐
ren Sinne etwas aus sich selbst und aus ihren vielfältigen Interaktionen
hervor; und zwar derart ›kreativ‹, dass sie selbst am meisten davon
überrascht sind, was sie hervorbringen und wie das überhaupt möglich
war. »Nicht möglich!« ruft man denn auch aus angesichts des kreativ
wirklich Gewordenen – von den Pyramiden des alten Ägypten über die
römischen Aquädukte bis hin zu den Stratocruisern, Wolkenkratzern
und digitalen Technologien der Moderne –, so als wäre dies der Aus‐
druck größtmöglichen und nie versiegenden Erstaunens. Allerdings
nutzt sich dieser Ausdruck rasch ab und gilt alsbald nur noch als Indiz
einer rückständigen Naivität, die sich immer noch verblüffen lässt,
statt mit einer Permanenz der technischen Innovation mitzugehen, die
coolere Gemüter kaum noch überrascht, geschweige denn ins Staunen
geraten lässt. Wo das scheinbar Unmögliche wie die noch vor wenigen
Jahren von niemandem vorhergesehene digitalisierte, globale Kom‐
munikation über größte Distanzen hinweg in Echtzeit paradoxerweise
überraschend normal wird, wird das Staunen am Ende zum emotio‐
nalen Anachronismus.47 Bis auf Weiteres bleibt es aber dabei, dass die
Menschen gemäß einem bekannten Diktum Søren Kierkegaards »vor‐
wärts« leben und nur »rückwärts«, wenn überhaupt, bzw. nachträg‐
lich verstehen, was sie getan und angerichtet haben, um zu begreifen,
wie es möglich war, was zuvor allenfalls antizipiert werden konnte,
aber doch erst möglich gemacht werden musste, ohne dass man sich
über eine vorherige effektive Möglichkeit wirklich sicher sein konnte.
Kulturell Produziertes lässt sich darüber hinaus aber aus Prozessen
originärer Ermöglichung des zuvor sogar für unmöglich Gehaltenen
heraus verständlich machen, in denen deutlich wird, dass nicht nur die
Verwirklichung des bereits Möglichen, sondern auch das Mögliche
selbst nicht ein für alle Mal feststeht, sondern gewissermaßen ›mit der
Zeit geht‹; mit der menschlichen Zeit wohlgemerkt, denn nur durch

47 Vgl. K. Löwith, Paul Valéry, Grundzüge seines philosophischen Denkens, Göttin‐
gen 1971, 98 ff.

Kapitel VI

194

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie gibt es das, was wir mit dem vielleicht komplexesten aller Begriffe
›Kultur‹ nennen.

So wie die Seele laut Aristoteles in gewisser Weise alles ist48,
insofern sie den Bezug auf alles, wovon wir etwas wissen können,
überhaupt erst realisiert und gewährleistet, so könnte man auch
von der Kultur sagen, sie sei in gewisser Weise alles, wenn sie alles
erfasst, was Menschen hervorgebracht haben, was sie gegenwärtig
hervorbringen und zukünftig, jenseits des derzeit Möglichen, noch
hervorbringen werden – angefangen von den ältesten und seltensten
archäologischen Relikten über die Masse gegenwärtig konsumierten
Überflusses bis hin zu utopischen Imaginationen eines irreal anmu‐
tenden, extraterrestrischen Überlebens in ferner Zukunft. Während
diese noch nicht real ist, verweisen jene Relikte auf eine Vergangen‐
heit, die nicht mehr real ist. In beiden Fällen sucht man durch
(Ver-)Gegenwärtigung des noch nicht oder nicht mehr Gegenwär‐
tigen dem beizukommen, was sich der kulturellen Gegenwart ent‐
zieht – bis hin zum Ursprung und zum Ziel all dessen, was sich
zwischen Vergangenheit und Zukunft ereignet. So wenig, wie die
Archäologie uns noch eine arché der Kultur verrät, so wenig kön‐
nen Futuristen allerdings noch ohne Weiteres überzeugend einem
télos menschlicher Kultur vorgreifen. In beiden Fällen regiert längst
die Kontingenz vergangener, gegenwärtiger und künftiger Zukunft
alles, was sich ereignet hat, gegenwärtig ereignet oder künftig noch
ereignen wird.49 Man ist sich sicher, dass alles hätte ›auch anders‹
kommen können und sich künftig anders oder als Anderes heraus‐
stellen kann. So haben wir es archäologisch allenfalls mit Hinweisen
auf verstreute, polygenetisch bzw. -phyletisch erklärbare Anfänge
menschlicher Kultur und im Hinblick auf die Zukunft allenfalls mit
begrenzten Extrapolationen zu tun, die sich im Prinzip jederzeit als
überholt erweisen können.50 Wie es scheint, hält kein ursprüngliches
teleologisches Worumwillen menschlicher Kultur dieser ›Herrschaft‹

48 Aristoteles, Von der Seele, 431b 7.
49 Vgl. demgegenüber K. Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Frank‐

furt/M., Hamburg 1955.
50 Was die Ursprünge der menschlichen Gattung angeht, so zeigt sich das gerade

an der aktuellen Diskussion um den im Allgäu entdeckten sog. Danuvius gug‐
genmosi, der vor ca. 11,62 Millionen Jahren gelebt haben und bereits aufrecht
gegangen sein soll. Und Zukunftsvorstellungen erfuhren im Zeichen der sog.
Corona-Krise eine tiefgreifende Umdeutung – einschließlich einer weitgehen‐

3. Kulturelles Leben diesseits von Ursprung und Ziel

195

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Kontingenz noch stand.51 So, wie die die Philosophen der Aufklä‐
rung (Pierre L. M. Maupertuis, Étienne de Condillac, Jean-Jacques
Rousseau, Johann G. Herder etc.) so sehr beschäftigende Frage nach
dem Ursprung der Sprache längst aufgegeben werden musste, so
erübrigt sich auch die Frage nach dem Ursprung der Kultur, wie
aus Ernst Cassirers Essay on Man (1944) hervorgeht. »The question
of the origin [became] unanswerable, and we are left with human
culture as a given fact which remains in a sense isolated and, there‐
fore, unintelligible.«52 Aber bedeutet das, dass wir es infolgedessen
nur noch mit einer »›Ernüchterung‹ der Welt« zu tun haben, inso‐
fern diese nunmehr »als eine bedeutungslose, kontingente Vielheit«
erscheint, wie Slavoj Žižek meint feststellen zu können?53

Cassirer führt Sprache und Kultur auf denselben anthropologi‐
schen Befund zurück, nämlich darauf, dass sich der Mensch als
animal symbolicum erwiesen hat (EM, 26, 44). Menschen können
demnach gar nicht anders, als ihr Leben symbolisch zum Ausdruck
zu bringen (EM, 184, 233). Nur darin, in dieser funktionellen Ein‐
heit, nicht in irgendeiner Substanz, einem Was-Sein oder einer
wesentlichen Essenz kann Cassirer dasjenige erkennen, was die
menschliche Gattung ausmacht.54 »Man has no ›nature‹ – no simple
or homogenous being« (EM, 28). In einem stummen Universum,
wie es der modernen Physik zu verdanken ist (EM, 30), findet kein
Mensch mehr einen zureichenden Anhalt für gesuchte Antworten
auf die Frage, was er bzw. ›der Mensch‹ ist. »We are not in search of

den Renaturalisierung dieser Gattung. Sie ist, wie es scheint, ebenso massenhaft
sterblich wie jede andere.

51 Paul Ricœur spricht wohl deshalb von einer »polémique originaire qui condi‐
tionne toute prise de conscience de ce que l’histoire à fait de nous. L’histoire
nous a engendrés multiples et divers: cette prise de conscience doit être por‐
tée jusqu’au point où elle devient embarras radical, aporie sans recours appa‐
rent.« P. Ricœur, Introduction, in: Au carrefour des cultures. Les cultures et le
temps. Études préparées pour l’UNESCO, Paris 1975, 19‒41, hier: 19.

52 E. Cassirer, An Essay on man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture
[1944], New York 1954, 45 [=EM].

53 S. Žižek, Krzysztof Kieslowskis ›Blau‹ oder die Wiederherstellung der Phantasie,
in: Schröder, Breuninger (Hg.), Kulturtheorien der Gegenwart, 129‒148, hier: 141.

54 Vgl. G. Hartung, Das Maß des Menschen. Aporien der philosophischen Anthropo‐
logie und ihre Auflösung in der Kulturphilosophie Ernst Cassirers, Weilerswist
2003, 22‒32.

Kapitel VI

196

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a general definition of the nature or essence of man«, legt denn auch
die moderne evolutionistische Biologie nahe (EM, 35).

Cassirer sieht unter diesen Voraussetzungen keine Möglichkeit
mehr, auf vor-moderne, den Menschen nicht kontingent-verzeitlicht
auffassende Anthropologien zurückzugreifen. Eine zeitgemäße an‐
thropologische Theorie sei nur noch der Zeit und dem Sinn nach
nach der Zerstörung des klassischen, aristotelisch-teleologischen
Denkens möglich (EM, 38 f.). Das bedeutet indessen nicht, dass
nunmehr eine »anarchy of thought« triumphiert, wenn man sich auf
eine rein funktionale Deutung dessen zurückzieht, was Menschen
tun und wie sie dabei hervorbringen, was wir ›Kultur‹ nennen. In
der expressiven enérgeia dieses Tuns, nicht im Hervorgebrachten
(ergon), liegt demnach das, was die menschliche Gattung als kul‐
turell produktive ausmacht (EM, 121, 131). Einer die Produktivität
des Menschen als eines animal symbolicum rekonstruierenden »phe‐
nomenology of human culture« erscheint er zunächst als homo
absconditus, der sich allenfalls nachträglich, im Lichte des bereits
Produzierten, auf die Spur kommt (EM, 75, 29). Dabei macht Cassi‐
rer allerdings den Vorbehalt geltend, dass das Produzierte nur als
Spur eines inneren Lebens des »inner man« zu verstehen ist, der
»concealed beneath the outer man« bleibe (EM, 254).55 So hat es
den Anschein, als verbleibe sowohl das innere als auch das entäu‐
ßerte Leben der Menschen ständig »in transition« (EM, 95). Jede
expressive Äußerung des inneren Lebens verweist auf letzteres zu‐
rück, ohne es je erschöpfend zum Ausdruck zu bringen. So kommen
immer neue kulturelle Produkte zum Vorschein, die ihrerseits keinen
Abschluss finden, sondern in neue Lebensformen eingehen, »which
never existed before« (EM, 118).

Cassirer kann sich allerdings mit dieser kulturphilosophischen
Befundlage nicht abfinden. Er insistiert vielmehr auf der Einheit

55 Selbst wenn es zutreffen sollte, dass alle Energie geistig-sprachlichen Tuns »in
das Ergebnis dieses Tuns übergeht«; E. Cassirer, Wesen und Wirkung des Sym‐
bolbegriffs, Darmstadt 1977, 126. Die Bedingungen der Möglichkeit dieses Tuns
werfen für Cassirer nach wie vor transzendentale, evolutionstheoretisch nicht zu
erledigende Fragen auf, von denen er in seinen Davoser Vorträgen behauptete,
dass ihnen die Philosophie seit jeher auf der Spur gewesen sei. Anthropologie
sei insofern keineswegs eine spezifisch ›neuzeitliche‹ Angelegenheit; E. Cassirer,
Heidegger-Vorlesung (Davos), März 1920, in: Davoser Vorträge. Vorträge über
Hermann Cohen, Hamburg 2014, 3‒76.

3. Kulturelles Leben diesseits von Ursprung und Ziel

197

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des kulturell kreativen Prozesses, der immerfort unvorhergesehene
neue ›Formen‹ hervorbringt, ohne aber in deren Diversität dasjenige
ganz und gar zu zerstreuen, was Menschen ausmacht. »If ›humanity‹
means anything at all, it means that, in spite of all the differences
and oppositions among its various forms, these are, nevertheless, all
working toward a common end« (EM, 96). So erscheint die im Sym‐
bolischen gründende funktionale Einheit der menschlichen Gattung
ungeachtet ihrer Verzeitlichung, die sie zu einem Vorübergehenden
macht, gleichwohl als finalisiert, wobei das anvisierte Ende oder Ziel
allerdings vollkommen unbestimmt bleibt.

Kulturelles Leben, das die Existenz von Menschen, deren Produk‐
tivität und das Übrigbleiben von Produkten voraussetzt, welches
nachträglich auf die produktive Existenz von Menschen zurückge‐
führt werden kann, gibt es so gesehen nur als zwischenzeitliches,
ohne dass es möglich wäre, dessen weit zurück reichenden Ursprung
oder künftiges Ziel in den Blick zu bekommen. Dabei gilt diese
Existenz selbst als natürlich bzw. auf evolutionären Wegen hervor‐
gebrachte. An ihrer genetischen Substanz nagt der Zahn der Zeit,
die per Zufall und Notwendigkeit aus allem anderes macht; v.a.
durch Mutationen, aus deren Zusammenspiel epigenetisch immer
neue (biologische) Formationen hervorgehen. Die menschliche Gat‐
tung muss man in dieser genealogischen Perspektive scheinbar als
›restlos‹ verzeitlicht begreifen. Doch hat sie ein kulturelles Leben
hervorgebracht, in dem Menschen Anderen begegnen, die als solche
in der Zeit nicht aufgehen, gerade insofern sie in ihren Verhältnissen
überhaupt erst ›ihre‹ (soziale oder kulturelle) Zeit zeitigen. Diese
Zeit ist auf die Zeitlichkeit der Natur, in der wir uns die menschli‐
che Gattung als auf natürlichen Wegen erzeugte vorstellen, nicht
reduzierbar. Soziale bzw. kulturelle Zeit wird nur im Verhältnis zu
Anderen, gebürtigen und sterblich koexistierenden Subjekten, mög‐
lich; d.h. als eine vorübergehende Zeit im Verhältnis zu ihrerseits
Vorübergehenden, deren Leben nicht einfach in der Zeit abläuft und
zum Ende kommt, sondern diachron als Leben von (überlebten)
Anderen her und auf (überlebende) Andere hin Gestalt annimmt.

4. ›Menschliche‹ Kultur, selbstkritisch

Die Diachronie dieses Lebens aber erscheint getilgt in den kultu‐
rellen Produkten, die sie in einer derartigen Fülle hervorbringt,

Kapitel VI

198

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass man vor lauter kulturellen Hervorbringungen keine ›Kultur‹
mehr erkennt. Wenn alles (verzeitlichte) ›Kultur ist‹, ist nichts (ver‐
zeitlichte) Kultur. Und wenn diese Fülle immerfort eine Überfülle
hervorbringt, die ihrerseits kulturelles Leben zu überfordern, zu
lähmen und schließlich zu ersticken droht, müsste man dann nicht
schließen: weniger davon dürfte ›mehr‹ sein? Haben wir es mit
einer überschüssigen und womöglich überflüssigen kulturellen Pro‐
duktivität zu tun, die sich exzessiv und destruktiv gegen sich selbst
auswirkt?

Destruktive Folgen kultureller Tätigkeit aller Art, insbesondere
aber der industriellen Reproduktionsbedingungen von Gesellschaf‐
ten, die sich für außerordentlich fortgeschritten halten, rücken den‐
jenigen, die von ihnen profitieren, tatsächlich längst bedrohlich auf
den Leib. Der inzwischen wissenschaftlich erbrachte Nachweis, dass
sich Mikroplastik überall, selbst im Eis der Antarktis, in den Welt‐
meeren und in den Fischen findet, deren Fleisch wir zusammen mit
chemischen Rückständen unseres Wirtschaftens genießen, markiert
nur einen vorläufigen Tiefpunkt dieser Einsicht. Was man einst mit
Hochschätzung als Kultur bezeichnet, sich selbst zugerechnet und
als Spitze geschichtlichen Fortschritts gelobt hat, hat sich als eine Art
Kreisprozess entpuppt, in dem das Produzierte früher oder später
als meist giftiger Abfall wieder zu sich genommen wird. Solches
Recycling läuft nicht auf bloße Reproduktion, sondern auf schlei‐
chende Intoxikation aller hinaus.56 So kann sich der Kulturbegriff
nicht mehr für penetrantes Selbstlob eignen, mit dem sich Bewun‐
derer der menschlichen Gattung deren natürliche, für primitiv und
archaisch gehaltene Vorgeschichte, aber auch Andere, vermeintlich
weit weniger als sie selbst Fortgeschrittene glaubten elitär vom Leib
halten zu können.

Was haben jene sich nicht alles zugutegehalten: Vernunft, Sprache,
Technik, Zivilisation, Moral, Disziplin und schließlich – im natio‐
nalstaatlich-ideologisch befeuerten ersten Weltkrieg: Kultur als ein
Vorrecht, mit dem man die eigene Herrschaft über die ausgebeutete
Natur, über systematisch gequälte Tiere und über versklavte Andere,
die angeblich noch nicht weit über ›primitives‹ Leben hinausgelangt
zu sein schienen, meinte rechtfertigen zu können. Für chauvinisti‐

56 So schon Erhart Kästner, auf den Spuren von Heideggers Kritik des Welt-Bildes,
in: Aufstand der Dinge, Frankfurt/M. 1973, 217.

4. ›Menschliche‹ Kultur, selbstkritisch

199

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sches Selbstlob eignet sich der Kulturbegriff indessen kaum noch,
nachdem allseits deutlich geworden ist, wie sich gerade auch dort,
wo man sich viel auf Ordnung und Sauberkeit zugute hält, kulturel‐
les Leben im eigenen Müll und durch ihn reproduziert. In privile‐
gierten Zonen täuscht man sich nur erfolgreicher darüber hinweg,
deponiert Millionen Tonnen von Rückständen, die chemisch als
»tickende Zeitbomben« eingeschätzt werden, und exportiert, was
nicht zum Verschwinden zu bringen ist, indem man Gras darüber
wachsen lässt, zu pekuniärem Gewinn einiger weniger anderswohin,
ohne doch verhindern zu können, dass sich toxische Substanzen
aller Art nach und nach weltweit verbreiten, um schließlich selbst
das innere organische Gewebe der entferntesten ›Verbraucher‹ zu
durchdringen.

Seitdem das klar geworden ist, fällt nun der Begriff der Kultur
keineswegs mit dem des Mülls einfach zusammen, wie es bereits
Theodor W. Adorno in einem anderen Zusammenhang behauptet
hatte.57 Aber man muss wohl doch von einer Kultur des Mülls spre‐
chen, die an ihm zu ersticken droht, wenn einmal die Verbrennung
und Vergasung kostbarer Rohstoffe, das Exportieren und Verschar‐
ren unkalkulierbarer chemischer Giftcocktails nach der Devise ›Aus
den Augen, aus dem Sinn‹ eine kritische Grenze überschritten haben
wird. (Ob das nicht schon längst der Fall ist, bleibe dahingestellt.)

So hat es den Anschein, als sei diese Kultur geradezu darauf ange‐
legt, sich nicht nur aus eigener Kraft selbst hervorzubringen und
›fortschrittlich‹ zu steigern, sondern sich auch wieder zu vernichten
– wenn nicht durch immer neue kriegerische Gewalt, dann durch
fortschreitende Selbstvergiftung. Selbst Müll zählt zur Kultur (als
deren Produkt) bzw. zu dieser Kultur (zu der Alternativen vorläufig
weitgehend politische Utopie bleiben). Und am Ende könnte er die‐

57 »Alle Kultur […] ist Müll«, steht explizit in der Negativen Dialektik (Frank‐
furt/M. 1975, 359); allerdings mit Blick auf eine Kultur, die Auschwitz nicht
verhindert hat und vielleicht auch dessen wie auch immer variierte Wiederho‐
lung in Zukunft nicht verhindern wird. Siehe auch T. W. Adorno, Minima
Moralia. Notizen aus dem beschädigten Leben, Frankfurt/M. 1978, 65. Adornos
Deklaration erklärt jegliche Kultur zu ›Müll‹, die Menschen wie Müll vernichtet,
deponiert und vergast – wie Müll, heißt das, was sie nicht sind. Eine Kultur,
die diesen Unterschied verwischt oder tilgt, ist Müll, befindet Adorno; und sie
›kann auf den Müll‹, wäre also wie bloßer Abfall zu entsorgen – wie auch dieje‐
nigen, die sie hervorgebracht haben? Verstrickt sich Adorno so in die gleiche
Logik der Vernichtung, die er gerade erst gebrandmarkt hatte?

Kapitel VI

200

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jenigen, die Kultur hervorgebracht haben, derart durchdringen, dass
die Grenze zur Natur, als dem Anderen der Kultur, überhaupt nicht
mehr eindeutig zu erkennen ist. Davon kann aber nur die Rede
sein, wenn nicht ›alles‹ Kultur oder Natur ›ist‹. Nur unter der Vor‐
aussetzung, dass die klassische Differenz von Natur und Kultur auf
irgendeine Art und Weise im Spiel bleibt, ist es überhaupt möglich,
derartigen Folgen begrifflich Rechnung zu tragen.

Auch ohne Rückgriff auf eine arché und ohne einen Vorgriff auf
ein télos impliziert dieser Begriff in mehrfacher Hinsicht ein Ande‐
res, aus dem Kultur hervorgegangen ist, wovon sie sich gegenwärtig
abhebt und in das sie möglicherweise wieder vergeht, wenn ihre
Stunde geschlagen hat, sei es auch durch Selbstvernichtung infolge
ungebremster, mehr oder weniger für alle Menschen destruktiver
Produktivität. Angesichts der weit verbreiteten Proteste, die sich
gegen diese Aussicht erheben, ist kaum anzunehmen, dass es sich
hierbei lediglich um einen naturgeschichtlichen Befund handelt. Zu
dieser Einschätzung könnte man auch aus evolutionärer Sicht ohne
Weiteres gelangen, die heute die theoretische Deutung allen verzeit‐
lichten Lebens dominiert. Demnach gilt für das Leben, alles Leben‐
dige und alles, was durch menschliches Leben hervorgebracht wird,
dass es im Wechselspiel von Notwendigkeiten und Zufällen entstan‐
den ist und wieder vergehen muss. Nicht nur archaischen, längst un‐
tergegangenen Kulturen oder gegenwärtigen Kulturen, die sich unter
dem unnachsichtigen Druck der Globalisierung kaum noch behaup‐
ten können, auch menschlicher Kultur als solcher, wie vielfältig
sie sich auch immer ausprägen mag, ist das absehbare Schicksal
demnach unabwendbar verhängt (selbst wenn einige Exemplare der
menschlichen Gattung rechtzeitig von der Erde emigrieren sollten).
Letzteres mag in kosmologischer Perspektive unvermeidbar sein,
spätestens wenn sich die Sonne zum Roten Riesen zu entwickeln
beginnt, doch will man sich mit jener destruktiven Produktivität in
der Zwischenzeit ungeachtet dessen keinesfalls abfinden und wider‐
setzt sich somit einer naturgeschichtlichen Deutung der Gegenwart
und Zukunft menschlicher Kultur – was nichts anderes heißt, als
dass solche Kultur in Wahrheit zur Selbstkritik herausgefordert ist
und sich an der Frage nicht vorbeimogeln kann, was in kulturel‐
ler Existenz auf dem Spiel steht, worum es in ihr geht, woran sie
möglicherweise scheitert (wenn nicht nur in evolutionärer bzw. kos‐

4. ›Menschliche‹ Kultur, selbstkritisch

201

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mologischer Perspektive) und wer den Preis für dieses Scheitern zu
zahlen hat.58

Nur selbstkritisch kann denn auch von ›menschlicher‹ Kultur die
Rede sein, d.h. so, dass diesem Prädikat niemals nur deskriptive
Bedeutung zukommt. Es bezeichnet vielmehr von Menschen hervor‐
gebrachte Kultur, die ihrerseits die Frage aufwirft, ob sie das ihr
zugeschriebene Prädikat auch verdient. Wie und in welcher Hinsicht
das der Fall sein kann, zeichnet sich aber allenfalls ausgehend von
der (geschichtsphilosophisch nicht mehr finalisierbaren) Negativität
all der Erfahrungen her ab, in denen sich die Produktivität kulturel‐
len Lebens als verfehlt, misslungen oder in letzter Konsequenz als
fatal darstellt, insofern menschliche Kultur – als Kultur des bzw.
der Menschen – deren eigene Existenz schädigt und langfristig so‐
gar zu ruinieren droht. Darin eine »Tragödie der Kultur« und ein
tragisches Scheitern ›des‹ Menschen an sich selbst zu sehen, wie
es in kulturkritisch-philosophischen Einlassungen häufig geschieht,
unterschlägt die politische Dimension dieser Herausforderung, die
Pluralität der Menschen und die in ihr liegenden praktischen Spiel‐
räume in einem Zug.

›Der‹ Mensch59 begegnet nirgends; wohl aber Menschen in einer
derart radikalen, unaufhebbaren Veränderlichkeit und Pluralität60,
dass es kaum möglich ist, ihnen allen die gleichen Eigenschaften
oder Dynamiken (von der schieren Unruhe über die epistemische
Neugier, endlose Wünsche nach ›mehr‹, materielle Begierden und
unerfüllbares Begehren bis hin zur temporalisierten Kreativität) bei‐
zumessen, zumal sie erst durch das, was sie kulturell hervorbringen,
entdecken, was und wer sie sind bzw. im Lichte des Produzierten
geworden sein werden. Ihr plurales Wesen kommt allenfalls als ge‐
wesenes61 zum Vorschein und erweist sich somit immer schon als
partiell überschritten im Horizont einer offenen Gegenwart und

58 Vgl. R. Konersmann, Kulturelle Tatsachen, Frankfurt/M. 2006, 47.
59 B. Groethuysen, Philosophische Anthropologie [1931], Darmstadt 1969, 151; E.

Morin, Das Rätsel des Humanen. Grundfragen einer neuen Anthropologie, Mün‐
chen, Zürich 1974, 174 f.; S. Moravia, Beobachtende Vernunft. Philosophie und
Anthropologie in der Aufklärung, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1977, 105; R. Sa‐
franski, Romantik. Eine deutsche Affäre, Frankfurt/M. 2009, 22.

60 B. Pascal, Gedanken, Birsfelden-Basel o. J., 169.
61 M. Riedel, Theorie und Praxis im Denken Hegels [1960], Frankfurt/M., Berlin,

Wien 1976, 179.

Kapitel VI

202

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zukunft, die jedem Gelegenheit bietet, sein Unwesen zu treiben –
wobei es keineswegs als gesichert gelten kann, dass es auf diese
Weise zu einer »Dialektik von sapiens-demens« kommt, durch die
etwa Edgar Morin den »wirklichen Menschen« begreiflich machen
wollte, ohne bei simplen Definitionen Zuflucht zu suchen.62 Jenes
Unwesen ist nicht zu messen an einer Eidetik des Menschen, die
uns lehren würde, was oder wer sie, die Menschen, in Wahrheit
sein sollen und wie sie sich verhalten sollten.63 Jeder Versuch, eine
solche Eidetik zu präzisieren, sieht sich heute auf eine variable
conditio historica verwiesen, die sich nicht nur in geschichtlichen
und kulturellen Perspektiven als höchst unterschiedlich ausgeprägt
erweist, sondern auch Gewaltpotenziale zum Vorschein bringt, die
sich jeglichem Verstand und aller Vernunft radikal entziehen.64 Nur
von den Bedingungen her, unter denen sie zu leben gezwungen
sind, und im Widerspruch zur Negativität65, die ihnen unter diesen
Bedingungen vielfach ein geradezu unlebbares Leben zumutet, ist
zu ermitteln, als wer sich die Menschen in diversen Kontexten
verstehen bzw. nicht verstehen wollen. Dabei kommen sie nicht
umhin zu realisieren, wie verschieden und wie fremd sie einander
sind. Gewiss: sie zeugen in der Regel Nachkommen, lassen Andere
zur Welt kommen, bringen Lebensformen hervor, in denen sie ihr
Zusammenleben organisieren in mehr oder weniger routinisierten
Praktiken der Nahrungsbeschaffung, des schlichten oder luxuriösen
Wohnens, der entbehrungsreichen oder bequemen Arbeit, der fried‐
lichen oder unfriedlichen Nachbarschaft, der politisch pseudo-har‐
monischen oder polemogenen Einheitsbildung usw. Doch wer auf
derart magere Einsichten eine Anthropologie des kulturellen Men‐
schen bzw. des Menschen als eines Produzenten von ›Kultur‹ und
kultureller Lebensformen gründen wollte, käme über weitgehend
inhaltsleere Universalien am Ende kaum hinaus.

62 Morin, Das Rätsel des Humanen, 239.
63 P. Ricœur, Le Volontaire et l’involontaire, Paris 1950, 215, 400, 402.
64 Vf., Menschen – verzeitlicht, entsetzt. Umrisse gegenwärtiger Historisierung an‐

thropologisch-medialen Denkens, in: P. Stoellger (Hg.), Figurationen des Men‐
schen. Studien zur Medienanthropologie, Würzburg 2019, 79‒116.

65 Wie diese Negativität und die Rede von einem ›radikalen‹ Entzug ihrer Begreif‐
lichkeit zusammengehen können, bedarf allerdings einer weiteren Erörterung,
die den gegebenen Rahmen sprengen würde.

4. ›Menschliche‹ Kultur, selbstkritisch

203

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Einander ausgesetzt

Nicht daraus, dass sie sich reflexiv als lebende, generative, arbeitende
und produktive ›Wesen‹ begreifen, sondern vielmehr daraus, wie die
Einen im Gegensatz66 zu Anderen leben, sich fortpflanzen, arbeiten,
ihre übrige Zeit verbringen, schließlich sterben und sich an Andere
erinnern oder sie vergessen, sowie daraus, wie sie infolge solcher Ge‐
gensätze einander ausgesetzt sind, werden die Menschen auf die Spur
dessen geführt, was sie für ein gut, besser oder am besten lebbares
Leben halten können.67 Ohne Rückgang auf Kontraste, die sich aus
praktischen Gegensätzen zwischen dem Leben der Einen und dem
Leben der Anderen ergeben, ist aus einer bloß reflexiven Anthropo‐
logie68 wenig zu gewinnen, die sich nur darauf besinnen würde, was,
angeblich, ›der‹ Mensch ist und was ihn ›wesentlich‹ ausmacht. Die
gesamte Geschichte des Nachdenkens darüber, was ›der Mensch‹ ist
und sein soll, stellt sich uns heute als unaufhörliche Variation über
dasselbe Thema dar, darüber nämlich, dass Menschen aus bloß refle‐
xiver Besinnung auf sich selbst nicht erfahren, was oder wer sie sind.
So liegt es nahe, sie negativ zu umschreiben (nicht zu ›definieren‹)69:
(1) als ›(Un-)Wesen‹, die nicht wissen, was oder wer sie sind und
sich deshalb darauf angewiesen sehen, (2) aus ihren Verhältnissen
zueinander, d.h. aus ihrem Einander-ausgesetzt-sein und (3) indirekt,
nämlich aus nicht a priori dialektisch ›vermittelbarer‹ Negativität
heraus zu ermitteln, was es nicht theoretisch, sondern (4) praktisch
bedeuten könnte, (5) ein menschliches, kulturell produktives Leben zu
leben, das von Anfang an (6) hinsichtlich seiner Lebbarkeit in Frage
steht und (7) dem sein ›menschliches‹ Prädikat nicht von Natur aus,
sondern ebenfalls nur im Verhältnis zu Anderen zukommen wird.

In dieser Perspektive ist man ungeachtet aller wissenschaftlich-
technischen Fortschritte, die man sich zugutehalten mag, auch wenn

66 Dieser Begriff hat hier einen sehr weiten Umfang, indem er nicht nur Wider‐
sprüche oder praktischen Widerstreit, sondern auch ästhetische Kontraste und
Komplementaritäten einschließt.

67 Ohne diese Spur zu verfolgen, diskutiert dagegen Jean-Luc Nancy jenes Ausge‐
setztsein in: Corpus (frz./amerikan.), New York 2008.

68 P. Bourdieu, L. J. D. Wacquant, Reflexive Anthropologie, Frankfurt/M. 2006.
69 D. Kamper, Geschichte und menschliche Natur. Die Tragweite gegenwärtiger An‐

thropologiekritik, München 1973; H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen,
Frankfurt/M. 2006.

Kapitel VI

204

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man sie Anderen zu verdanken hat, bescheiden geworden: In Zeiten,
wo einige bereits erwägen, ob man zum Mars und irgendwann in
noch weitere Ferne von der Erde emigrieren könnte, sehen sich an‐
dere dazu gezwungen, die Einhaltung von Minima anzumahnen, die
wie die Menschenrechte bislang nur in einer Minderheit von Staaten
halbwegs gewährleistet, normalerweise aber eklatant missachtet wer‐
den. Die ständige Verletzung dieser Rechte und noch elementarerer
Ansprüche (etwa darauf: überhaupt gesehen und gehört zu werden)
lehrt vorerst in anthropologisch-kulturphilosophischer Hinsicht vor
allem eines: Menschen sind von Anfang an, selbst vor ihrer Geburt,
radikal Anderen ausgesetzt, die sie überhaupt erst zur Welt und
zur Sprache kommen lassen müssen. Dabei steht die Lebbarkeit des
Lebens eines/r jeden rückhaltlos auf dem Spiel. Jede/r wird selbst
herausfinden müssen, ob und inwieweit das Leben mit und unter
Anderen im Rahmen der jeweiligen Lebensumstände als lebbar, ak‐
zeptabel oder sogar bejahbar gelten kann.70

Jede Antwort, die jemand geben wird, kann nur bis auf Weiteres
Bestand haben. Denn jede(r) bleibt grundsätzlich den Anderen aus‐
gesetzt und nicht selten ausgeliefert, von Anfang an, bis in den Tod
hinein und über den Tod hinaus; und dabei können sich alle Versu‐
che (und deren Resultate), zu einem wirklich lebbaren Leben zu
gelangen, nur vorläufig bewähren, da sie grundsätzlich durch nichts
davor geschützt sind, wieder zu scheitern oder sich als vergeblich zu
erweisen.

Wenn das so ist, muss jede Kulturphilosophie, die nur auf kultu‐
rell Hervorgebrachtes, auf archäologische Relikte, auf Monumente,
Spuren und Dokumente etc. abstellt, um sich insofern nur mit Ding‐
lichem zu befassen, als verfehlt erscheinen, insofern sie vergisst, dass
all das nur auf der brüchigen Basis eines höchst prekären, Anderen
ausgesetzten und ausgelieferten Lebens möglich war, möglich ist

70 Zur Frage, was es heißen kann, »I accept« oder »let’s swallow it whole« »in an
age like our own« vgl. G. Orwell, Inside the Whale, in: Selected Essays, London
1957, 9‒50, hier: 17. Die Antwort lautet: »[that] is to say that you accept con‐
centration camps, rubber truncheons, Hitler, Stalin, bombs, aeroplanes, tinned
food, machine guns, […], gas masks, submarines, spies, provocateurs, press
censorship, secret prisons, aspirins«. Bei einem Autor wie Henry Miller führt
das nach Orwells Beobachtung zur »preoccupation with indecency and with the
dirty-handkerchief side of life« (ebd.).

5. Einander ausgesetzt

205

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und möglich bleiben wird, das sich im Hervorgebrachten niemals
aufgehoben finden wird.

Nicht auf reflexiven Wegen oder durch unmittelbare Einsicht in
ein beständiges, unveränderliches Wesen ›des‹ Menschen, sondern
vermittels dieses Ausgesetzt- und Ausgeliefertseins erfahren wir, pri‐
mär negativ, worauf es kulturell produktivem und seinerseits kul‐
turell formiertem Leben ankommen müsste. Solange dieses mehr
oder weniger ungestört ›abläuft‹, hat es überhaupt keinen Grund,
sich auf sich selbst zu besinnen. Und falls sich Menschen in ihrer
kulturellen Existenz je eines derart ungestörten Lebens erfreut ha‐
ben sollten, dürfte dieses wie jenes Glück, das laut Hegel in der
Geschichte nur leere Blätter füllt, kaum mehr erinnerbar sein.71 Da‐
gegen verlangt die Negativität mannigfaltiger Störungen, des Miss‐
lingenden, aber auch schieren Überflusses sowie des ganz und gar
Unverständlichen und schließlich eklatanter Gewalt danach, dass
man sich zu all dem eigens verhält; und zwar besonders dann,
wenn der Verdacht besteht, man habe es nicht mit zufälligen und
vorübergehenden, sondern mit wiederkehrenden oder andauernden,
mehr oder weniger systematischen Störungen, Deformationen oder
Zerstörungen kulturellen Lebens selbst zu tun. Deren Analyse und
Kritik nimmt aporetische Formen an (wie etwa bei Georg Simmel
oder in den Anfängen der sogenannten Kritischen Theorie), wenn
es sich herausstellt, dass (a) die besagte Negativität unvermeidlich
mit kulturellem Leben einhergeht, dass (b) sie sich jedes Mal auch
gegen dieses selbst richtet und (c) dass dies mit zunehmender Tendenz
geschieht. Treffen alle diese Punkte zu, so ist von einer veritablen
Selbstdestruktivität kulturellen Lebens auszugehen.

Genau das vermutete Simmel, als er zu dem Ergebnis kam, den
Widerstreit von Leben und Form könne keine kulturelle Lebens‐
form wirklich schlichten. Kulturelles Leben produziere unvermeid‐
lich Formen, die es um seine Vitalität zu bringen drohen.72 In eine
ähnliche Richtung zielten Walter Benjamin, Theodor W. Adorno,
Max Horkheimer und George Steiner mit ihrer Diagnose, kulturelles
Leben, so wie man es bislang kannte, zeitige eine »barbarische«, re‐

71 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Werke Bd. 12
(Hg. E. Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, 42.

72 G. Simmel, Das individuelle Gesetz. Philosophische Exkurse, Frankfurt/M. 1987,
116‒147.

Kapitel VI

206

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gressive Gewalt, die es zugrundezurichten drohe.73 Und heute weist
eine verbreitete Kritik an der global triumphierenden, profitorien‐
tierten Ökonomie in eine ähnliche Richtung: Wird sie, nachdem
sie sich aus ihrer anfänglichen politischen Einhegung befreit hat,
nicht resozialisiert, wie es vor allem seit Karl Polanyi immer wieder
gefordert wird74, so droht sie ihre eigenen Grundlagen und damit
sich selbst zu zerstören.

Ob diese Diagnosen im Ganzen oder auch nur in Teilen zutref‐
fen, möchte ich hier nicht beurteilen. Worauf es an dieser Stelle
vielmehr ankommt, ist, dass kulturelles Leben jedes Mal als gegen
sich selbst gerichtet beschrieben wird, ob im Ganzen oder in Teilen
und ob mit fataler Konsequenz oder nicht absolut unvermeidlich,
bleibe dahingestellt. Wenn dieses in the long run selbstdestruktive
Gegen-sich-selbst-gerichtet-sein aber kein durch Kulturkritiker bloß
konstruiertes ist, sondern kulturellem Leben selbst innewohnt, folgt
daraus, dass letzteres im Grunde unumgänglich mit der Herausfor‐
derung konfrontiert ist, sich kritisch zu sich selbst zu verhalten.
Über die mal kulturimmanent, mal kulturtranszendent aufgefassten
Orte, Spielräume und Maßstäbe der Kritik haben Kritiker seit Jahr‐
zehnten immer wieder gestritten – mit zunehmend formalistischer
Tendenz, da sich offenbar nur noch wenige von ihnen zutrauen, all‐
gemein, mit philosophischen Gründen allein, anzugeben, was denn
für ein gutes, produktives, möglicherweise nicht unbedingt selbstde‐
struktives kulturelles Leben ›inhaltlich‹ erforderlich zu halten ist.
Wie sollte man das auch angeben können angesichts der überwälti‐
genden kulturellen Produktivität, mit der wir realiter konfrontiert

73 Berühmt ist die Benjamin’sche These: »Es ist niemals ein Dokument der Kultur,
ohne zugleich ein solches der Barbarei zu sein.« W. Benjamin, Über den Begriff
der Geschichte, in: Illuminationen, Frankfurt/M. 21980, 251‒263, hier: 254. Die
Barbarei lässt sich aber längst nicht mehr auf ›Barbaren‹ abschieben und ihnen
exklusiv zuschreiben, auch wenn es stimmen sollte, was Constantine Cavafy
in einem berühmten Gedicht schrieb: »Night has fallen / and the barbarians
have not come. / And some who have just returned from the border say / There
are no barbarians any longer.« www.poetryfoundation.org/poems/51294/wait‐
ing-for-the-barbarians. T. W. Adorno, Erziehung zur Mündigkeit, Frankfurt/M.
1975, 20 ff.; Steiner, In Blaubarts Burg, 17.

74 K. Polanyi, The Great Transformation. Politische und ökonomische Ursprünge
von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen [1944], Frankfurt/M. 1978; Ökono‐
mie und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1979, 149 ff., 156, 218; S. Lessenich, Theorien
des Sozialstaats zur Einführung, Hamburg 2012, 146 f.

5. Einander ausgesetzt

207

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.po
https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.po


sind? Muss es nicht als gänzlich aussichtslos erscheinen – und wäre
es nicht eine gefährliche Anmaßung zudem –, dieser Produktivität
im Ganzen mit normativen Maßstäben zu Leibe rücken zu wollen,
um ihr von vornherein eine richtige bzw. normale Richtung zu wei‐
sen?

Anders könnte es sich indessen verhalten, wenn man Maßstäbe
der Kritik nicht im Sinne einer versuchten umfassenden Normalisie‐
rung kulturellen Lebens ins Spiel bringt, die es zugleich um seine
kreativen und liberalen Spielräume zu bringen droht75 und deshalb
unweigerlich politischen Streit hervorrufen wird, sondern wenn man
sie darauf bezieht, wie kulturelle Lebensformen eingerichtet werden
müssten, um wenigstens Verhaltensspielräume offen zu lassen, in
denen eine gewisse Aussicht darauf besteht, dass jene Selbstdestruk‐
tivität kulturellen Lebens nicht mit fataler Konsequenz in dessen
völlige Zerstörung münden muss. In der Erforschung solcher Spiel‐
räume kann es nicht darum gehen, jeglicher (konkret ohnehin kaum
antizipierbaren) Selbstdestruktivität kulturellen Lebens zuvorkom‐
men zu wollen; vielmehr nur darum, durch immer neue kritische
Selbstkorrektur kulturellen Lebens wenigstens dessen absehbar töd‐
liche und schlimmste Konsequenzen abzuwenden, die sich in der
Zerstörung, Verwundung und Verletzung menschlichen (aber nicht
nur menschlichen) Lebens zeigen. In diesem Sinne öffnet sich kul‐
turphilosophisches Fragen für eine elementare moralische Dimensi‐
on, ohne deren Berücksichtigung es sich letztlich allen auf Gewalt
beruhenden oder Gewalt nach sich ziehenden Hervorbringungen
kulturellen Lebens gegenüber indifferent, verächtlich, zynisch oder
defätistisch verhalten müsste. Zweifellos könnte es in nicht-morali‐
scher Art und Weise bewerten, was Menschen produziert haben
und weiterhin produzieren werden – von Fortschritten der Physik
subatomarer Phänomene und der Biotechnologie über musikalische
und architektonische Meisterleistungen, militärische Stealth-Techni‐
ken und an Zauberei grenzende Fortschritte der digitalen Medien
bis hin zu neuesten Erkenntnissen extraterrestrischer Kosmologie.
Aber es hätte in moralischer Hinsicht nichts zu sagen zu dem ›Preis‹,

75 Vgl. den in der Form eines erotischen Romans vorgebrachten energischen Ein‐
spruch gegen eine kulturelle Normalisierung, die im Grunde negiere, dass jeder
»ein Fall für sich« ist, dessen Sensibilität nur auf feige Weise hinter einer
fadenscheinigen Legalität zu verstecken sei, bei M. Vargas Llosa, Die geheimen
Aufzeichnungen des Don Rigoberto, Frankfurt/M. 1997, 102, 202 f., 258, 265, 409.

Kapitel VI

208

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um den diese ›Fortschritte‹ ›erkauft‹ werden, zu den sog. Schat‐
tenseiten der Globalisierung, zum fortdauernden Elend weltweiten
Hungers und der weiterhin ungebremsten Zerstörung ökologischer
Lebensgrundlagen von Millionen, die vor ihr die Flucht ergreifen
müssen, etc. Es würde all das allenfalls als mehr oder weniger ver‐
meidbare oder auch unvermeidliche ›Produktionskosten‹ kulturellen
Lebens verbuchen, dessen Produktivität anders scheinbar nicht zu
haben ist. Sollte man diese Produktivität beanstanden müssen oder
gar verwerflich finden, weil sie Anderen Unzumutbares zumutet, so
wäre es jedoch vorbei mit der Indifferenz einer Kulturphilosophie,
deren Vertreter sich nicht selten wie Besucher einer Weltausstellung
ausnehmen, die ein bloß betrachtendes, ästhetisches Verhältnis zu
allem haben, was ihnen vor Augen geführt wird – unter der impli‐
ziten Prämisse, dass sie nicht selbst in das Ausgestellte verstrickt
sind, dass sie sich insofern jederzeit von ihm distanzieren können
und dass ihnen Unzumutbares weder auf Seiten des Beobachteten
noch in ihrer eigenen Wahrnehmung derart begegnet, dass es ihre
Indifferenz allem Produzieren und allem Produzierten gegenüber
durchkreuzen oder sogar unmöglich machen müsste.

In diesem Sinne ist Kulturphilosophie bislang über weite Strecken
eine moralisch indifferente Angelegenheit, die angesichts ihrer Ge‐
genstände keine Spuren der Negativität von Unzumutbarem und
Unannehmbarem verrät. Kultur, das ist für sie im Vergleich zu allem,
was von Natur aus da ist, Inbegriff des ›Interessanten‹, das in seiner
empirischen Vielfältigkeit immer neues Staunen oder bloße Verblüf‐
fung auslösen mag über das, was Menschen hervorgebracht haben
und weiterhin hervorbringen werden, solange ihnen dafür nicht die
materiellen Mittel (angefangen bei Seltenen Erden) ausgehen. ›Inter‐
essant‹ aber ist alles im Allgemeinen und nichts im Besonderen.
Eine Kulturphilosophie, die ihrerseits allenfalls in diesem Sinne ›in‐
teressant‹ ist, bewahrt nichts davor, ins schlechthin Gleichgültige
abzustürzen. Hegel würde genau diesen dialektischen Schluss ver‐
mutlich für absolut unvermeidlich halten: das nur ›Interessante‹ und
das schlechthin Uninteressante sind dasselbe – der große Firlefanz,
welcher der Rede nicht wert ist.

5. Einander ausgesetzt

209

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Responsivität und kulturelle enérgeia.
Ernst Cassirer und das Inhumane

Cassirer sucht einer derartigen Auflösung des Kulturbegriffs in
Kontingenz, Arbitrarität und schließlich im beliebig Interessanten
bzw. Uninteressanten dadurch zu begegnen, dass er die vielfach
kolportierte und bis heute unüberprüft von anderen übernommene
anthropologische Leitfrage ›Was ist der Mensch?‹ von Anfang an im
Rückblick auf das sokratische Fragen unterläuft. Schon in diesem
Fragen habe sich nämlich gezeigt, »[that] we cannot discover the
nature of man in the same way that we can detect the nature of
physical things«. Im Gegensatz zur Beschreibung und Erkenntnis
von dinglich Vorhandenem »it is only in our immediate intercourse
with human beings that we have insight into the character of man.
We must actually confront him squarely face to face, in order
to understand him.« Im Verhältnis zum anderen Menschen zeige
sich: »truth is by nature the offspring of dialectic thought. It cannot
be gained, therefore, except through a constant cooperation of the
subjects in mutual interrogation and reply. It is not therefore like an
empirical object; it must be understood as the outgrowth of a social
act« (EM, 20).76 Als animal symbolicum mag jede(r) Einzelne von
Geburt an Sprache und Vernunft als Potenzial ›mitbringen‹, als enér‐
geia kultureller Produktivität aber kommt beides nur unter der Vor‐
aussetzung responsiver Verhältnisse zu Anderen zum Tragen. Und
»responsive to others […] man becomes responsible« (EM, 6). Ge‐
nauer: nicht ›der Mensch‹, sondern ein Singulärer wird angesichts
des Anderen überhaupt erst zu einem responsiv Verantwortlichen
– und nur unter diesem ethischen Vorzeichen auch zu einem kultu‐
rell möglicherweise produktiven Subjekt. Allerdings ist das Ethische
»never given« (EM, 85). Im Gegenteil: befolgt die Kulturanthropo‐
logie nach wie vor die alte Devise, der zufolge es ihr um menschliche
Selbsterkenntnis gehen sollte, muss sie es hinnehmen, mitsamt des
Ethischen nunmehr auf die geschichtliche Erfahrung verwiesen zu
werden. »To know yourself«, zitiert Cassirer Auguste Comte, »know
history« (EM, 88, 241).

76 Nur en passant ist hier die Rückfrage an Cassirer zu stellen, ob an der zitierten
Stelle statt von dialektischem nicht besser von dialogischem Denken auszugehen
wäre. Die Dynamik von »mutual interrogation and reply« muss dialogische,
aber keineswegs klassisch-dialektische Formen annehmen.

Kapitel VI

210

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichtliche Erfahrung nährt aber radikale Zweifel an dem
von Cassirer unterstellten engen Zusammenhang zwischen dem re‐
sponsiven Verhältnis zum Anderen einerseits und der enérgeia kul‐
tureller Produktivität andererseits. Kann sich letztere nicht weitge‐
hend von jeglicher verantwortlichen Beziehung zum Anderen lösen?
Ist es plausibel, die Ethik responsiver Verantwortlichkeit als Grund‐
lage jeglichen kulturellen Lebens aufzufassen? Sollte die abgegriffene
Rede von ›menschlicher Kultur‹ etwa unabdingbar beides meinen,
wenn sie auf ein Subjekt namens Mensch bezogen wird?77 Und
ist es so zu verstehen, dass Cassirer in seiner Auseinandersetzung
mit Comte schreibt: »If we refer to this subject by the term ›human‐
ity,‹ then we must affirm that humanity is not to be explained by
man, but man by humanity« (ebd.) – d.h. ethisch? Lehrt geschichtli‐
che Erfahrung, der Cassirer einen so großen Stellenwert einräumt,
nicht viel mehr über die Unmenschlichkeit menschlicher Gewaltver‐
hältnisse? Und entsprang nicht erst Einsprüchen gegen sie die ›Idee‹
der Humanität als Antwort auf die Negativität dessen, was ethisch
als ›unmenschlich‹ gebrandmarkt wurde78 – bis hin zu dem radi‐
kalen Vorwurf, letzteres entspringe ebenfalls sogenannter Humani‐
tät?79

Wenn das zutrifft, so bezeichnet diese Idee kein Privileg der
menschlichen Gattung, kein Vorrecht und keine spezielle Eigen‐
schaft, die sich deren Angehörige zugutehalten dürften. Sie ent‐
springt vielmehr dem Einspruch gegen eine an den Grenzen
menschlicher Sprachlichkeit bezeugte Unmenschlichkeit, die all das
radikal in Frage stellt.80 Insofern erzwingt sie eine Pluralisierung des

77 Vgl. Institut für Sozialforschung (Hg.), Soziologische Exkurse. Nach Vorträgen
und Diskussionen, Frankfurt/M. 1983,  87 f.; M. Horkheimer, Zur Kritik der in‐
strumentellen Vernunft, Frankfurt/M. 1974, 199‒202.

78 Vgl. S. van der Walt, C. Menke (Hg.), Die Unversehrtheit des Körpers. Geschichte
und Theorie eines elementaren Menschenrechts, Frankfurt/M. 2007. Schon Mau‐
rice Blanchot warnte aber in diesem Zusammenhang vor einem »vornehmen«
Ton in einem »unhaltbaren Diskurs […], der – wie könnte man es bestreiten? –
abstoßender ist als alle nihilistischen Dummheiten«, in: L’Athéisme et l’écriture,
in: La Nouvelle Revue Française 179 (1967), 820 f.; vgl. Levinas, Humanismus des
anderen Menschen, 86.

79 So ließe sich gewiss Zygmunt Bauman verstehen: Modernity and the Holocaust,
Ithaka 1991.

80 S. Knopp, S. Schulze, A. Eusterschulte (Hg.), Videographierte Zeugenschaft. Ein
interdisziplinärer Dialog, Weilerswist 2016; M. Däumer, A. Kalisky, H. Schlie

6. Responsivität und kulturelle enérgeia

211

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschlichen, das man angesichts des Inhumanen nicht von vorn‐
herein jedem Angehörigen der Gattung in gleicher Weise zuschrei‐
ben kann. Statt mit der auf Terenz zurückgehenden Formulierung
zu behaupten, uns »ist nichts Menschliches fremd«81, müssen wir,
›menschlich‹ gesprochen, zugeben, dass uns gerade das Menschliche
fremd ist, insofern wir nicht wissen, ob es eine universale Grundlage
hat, ob jede(r) an ihm teilhaftig ist, ob man sich darauf verlassen
dürfte, dass es sich alle Mal als solches auch zeigt, und ob es in
›menschlicher‹ Kultur genau darum auch gehen muss (als deren
Worumwillen). Nichts ist im Gegenteil weniger gewiss als gerade
dies, so dass sich angesichts des Inhumanen der Schluss aufdrängt:
wir sind diejenigen, die nichts miteinander gemeinsam haben –
schon gar nicht eine unverbrüchliche ethische Grundlage kulturellen
Lebens der menschlichen Gattung.82 Gerade das verbindet uns –
im Gegensatz zu Tieren, die nicht einmal diese Frage nach dem
Gemeinsamen, dem doppelsinnig Geteilten oder sie Verbindenden
aufwerfen können. ›Wir‹ aber können diese Frage nicht einfach
›positiv‹ beantworten, so als mache ›uns‹, jede(n) ›von uns‹, das
Humane (einschließlich jener Inhumanität, die ihm möglicherweise
selbst innewohnt) aus und gerade das erlaube es, von einer ›mensch‐
lichen‹ Gattung nicht nur im deskriptiven und biologischen Sinne
des Wortes zu sprechen und es womöglich als eine Art Auszeichnung
oder Vorrecht für sich in Anspruch zu nehmen.

Humane Soziabilität, schreibt Cassirer, ist kein »privilege of man
[‒ who] cannot find himself – save through the medium of social
life« (EM, 223). Im Medium des Sozialen aber erfahren wir eine
radikale Heterogenität aller Kultur (EM, 222), deren Dissonanz
möglicherweise nicht mehr ins herakliteische Bild einer harmoni‐
schen gegenstrebigen Fügung alles Widerstreitenden, Heterogenen
und Dissonanten passt, auf das sich Cassirer selbst jedoch beruft
(EM, 228). Ob sich dieses Bild auch heute noch bewährt, kann
sich erst entscheiden, wenn man die enérgeia menschlicher Spra‐

(Hg.), Über Zeugen. Szenarien von Zeugenschaft und ihre Akteure, München
2017.

81 M. T. Cicero, De officiis. Vom pflichtgemäßen Handeln (lat./dt.), Stuttgart 2003,
29.

82 J.-F. Lyotard, Das Inhumane, Wien 32006; M. Blanchot, Die Schrift des Desasters,
München 2005, 43; Vf., Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthro‐
pologischen Diskurs der Gegenwart, Weilerswist 2010, 34, 147.

Kapitel VI

212

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che dem ›Test‹ ausgesetzt hat, ob sie auch dem Schlimmsten, dem
Grausamsten und dem Äußersten ›zur Sprache verhilft‹, an dem
man negativistisch gleichsam Maß nehmen müsste, wenn man den
Anspruch erheben wollte, all dies als ›Heterogenes‹ gleichsam unter
dem Dach eines Kulturbegriffs unterzubringen, der alles umfasst,
was Menschen getan, einander angetan, hervorgebracht und zerstört
haben. Das Schlimmste, das Grausamste und das Äußerste sind in
diesen Hinsichten das Gleiche, suggerierte schon Bartolomé de Las
Casas83 – mit radikalem Zweifel daran allerdings, ob sich all dies
überhaupt sagen, beschreiben und auf den Begriff bringen lässt. Seit‐
dem lässt sich (wie auch bei Michel de Montaigne, auf den Cassirer
sich bezieht; EM, 14) im Grunde kein Kulturbegriff mehr verteidi‐
gen, der nicht (a) der hyperbolischen Zeitigung des Schlimmsten
durch kulturelle Wesen, die ihr Unwesen treiben, Rechnung trägt;
und zwar so, (b) dass auf diese Weise der ethische Sinn kulturellen
Lebens, das nicht einmal das Schlimmste verlässlich ausschließt,
radikal in Frage gestellt wird; zumal (c) im Verhältnis zu Anderen,
die sich niemals gleichgültig mit dem Inhumanen arrangieren kön‐
nen und (d) ihrerseits nach einem Kulturbegriff verlangen, der sich
dazu nicht indifferent verhält, obgleich (e) ebenfalls radikal in Frage
steht, ob sich das Schlimmste überhaupt ›sagen‹ und zum Ausdruck
bringen lässt; und zwar so (f ), dass es für künftiges kulturelles Leben
wenigstens negativ orientierungswirksam werden könnte.

7. Wieder menschlich werden – durch reine ›Ontologie‹?

Nur dem ersten Anschein nach schreibt sich Martin Heidegger in
die gleiche, schon in der frühen Neuzeit sich abzeichnende Grund‐
konstellation moderner Kulturphilosophie ein wie Ernst Cassirer
in seinem Essay on Man, wenn er im an Jean Beaufret gerichteten
Brief Über den »Humanismus« feststellt, es gehe gegenwärtig – in
Jahre 1947, heißt das konkret – darum, »daß der Mensch (homo)
wieder menschlich (humanus) werde«.84 Doch dabei versäumt es

83 B. de Las Casas, Kurzgefaßter Bericht von der Verwüstung der Westindischen
Länder, Frankfurt/M. 1981.

84 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den »Hu‐
manismus«, Bern 21954, 61 (=PL).

7. Wieder menschlich werden – durch reine ›Ontologie‹?

213

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidegger, anzugeben, warum, wo und inwiefern ›der Mensch‹ nicht
mehr ›menschlich‹ gewesen sei, so dass es nun darum gehen müsse,
dass er »wieder« menschlich werde.85 So wird eine bereits eingetre‐
tene, aber nicht eigens zur Sprache gebrachte Unmenschlichkeit un‐
terstellt, gegen die es sich zu wenden gelte.86 Warum aber? Und
wird nicht eine Rückbesinnung oder Rückkehr zu einer vorherigen
Menschlichkeit nahegelegt? Nur dem ersten Anschein nach. Denn
auf Heideggers weiteren Denkwegen sollte ›der Mensch‹ schließlich
ganz und gar von ›seinem‹ Hineingehaltensein in das Sein her
gedacht werden, nicht von einem Wer- oder Was-sein, von einer
Essenz oder Existenz à la Jean-Paul Sartre her oder von einem
Personsein her, auf das christliche Existenzialisten nach 1945 alle
Hoffnung setzen wollten.87

Mitnichten ging es Heidegger dabei darum, sich auf eine bereits
bekannte Menschlichkeit zurückzubesinnen. Vielmehr gedachte er,
selbst die führende Rolle als Wegweiser in ein künftiges Geschick
des Menschen zu übernehmen, der erst im Andenken an das Sein
zu sich fände (PL, 81). So sollte die beklagte »Seinsverlassenheit«
kuriert werden können, die der Autor des Humanismusbriefes für
die gegenwärtige »Heimatlosigkeit« verantwortlich macht – womit
allerdings auf eine Erfahrung angespielt wird, die Millionen Flücht‐
linge seinerzeit aus ganz anderen Gründen zu kennen glaubten. Jene
Verlassenheit und diese Heimatlosigkeit führt Heidegger nicht etwa

85 Wie Cassirer, der im April des Jahres 1945 verstarb, diese Frage aufgefasst hätte,
muss hier offen bleiben, zumal seine wichtigste gewaltkritische Schrift, The
Myth of the State (New Haven, London 1946), erst posthum erschienen ist und
der Autor keine Chance mehr hatte, die erst nach dem Ende des Zweiten Welt‐
krieges nach und nach zu Bewusstsein kommenden Gewaltverhältnisse seiner
Zeit umfassend zu realisieren.

86 Vgl. M. Horkheimer, Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie [1935], in:
Gesammelte Schriften, Bd. 3, Schriften 1931‒1936, Frankfurt/M. 1988, 259; Vf.,
Ansatzpunkte praktisch-negativistischer Anthropologie. Anmerkungen zur Frage,
›ob der Posthumanismus ein Humanismus ist‹, in: G. Hartung, M. Herrgen
(Hg.), Interdisziplinäre Anthropologie. Jahrbuch 06/2018, Wiesbaden 2019, 129‒
156.

87 J.-P. Sartre, L’existentialisme est un humanisme [1945], Paris 1996; P. Ricœur, Le
renouvellement du problème de la philosophie chrétienne, in: Le Problème de la
philosophie chrétienne, Paris 1949, 43–67; Que signifie ›Humanisme‹?, in: Com‐
prendre. Revue de politique de la culture, no. 15 (1956), 84–92; G. Marcel, Die
Erniedrigung des Menschen, Frankfurt/M. 1957; H. Duméry, Die Ungeteiltheit
des Geistes. Philosophische Strömungen der Gegenwart, Freiburg, München 1959.

Kapitel VI

214

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darauf zurück, dass sie von Anderen im Stich gelassen und verraten
wurden (PL, 86) – angefangen bei den eigenen Mitbürgern – und
dass ihnen infolgedessen jegliche Nachbarschaft abging, auf die sie
sich hätten verlassen können.88 Vielmehr glaubt er an eine vergesse‐
ne Nachbarschaft zum Sein erinnern zu sollen, in der es in keiner
Weise darum geht, sich als Nachbar oder Nächster des Anderen
zu erweisen. »Der Mensch ist der Nachbar des Seins«, nicht des
Anderen (PL, 90 f.). Die Sprache aber fungiert als »Haus des Seins«,
dessen Nachbar der Mensch sein soll. Als ein solcher Nachbar, der
kein Nächster ist, mag ›der‹ Mensch dieses Haus bewohnen und die
Wahrheit genießen, die ihm dort ontologisch »gewährt« wird (PL,
79 f.). Aber auch das lässt sich nicht ›sozial‹ deuten, etwa so, dass
Einer dem Anderen – »frightened by the inhospitable strangeness of
the world«89 – gastlich Einlass und Aufenthalt gewährt, um auf diese
Weise Wahrheit erfahrbar zu machen.

Trotz rigoroser Ablehnung jeglicher ›anthropologischen‹ Miss‐
deutung jenes Hauses spricht Heidegger immerfort vom Menschen;
und zwar mit bestimmtem Artikel und in der Einzahl, nicht von
Menschen in ihrer Pluralität, die von Anderen einen Ort und Raum
eingeräumt bekommen müssen, um auch nur überleben zu können.
Von der Verlassenheit und Heimatlosigkeit aus sucht und findet
Heidegger keinen Weg zu einer Gastlichkeit, die man einander ge‐
währen könnte, sondern nur zu einem ontologischen Anti-Humanis‐
mus, der alles Seiende, darunter Menschen, dem Sein angehören
lässt und ihm indifferent überantwortet. Dabei verwahrt er sich
gegen den Vorwurf, seine Wendung gegen den Humanismus könne
nur auf eine »Bejahung der Unmenschlichkeit« hinauslaufen (PL,
95), mit dem Hinweis, der Mensch sei nun einmal »ek-sistent« in
der Offenheit des Seins, »welches Offene das ›Zwischen‹ lichtet,
innerhalb dessen eine ›Beziehung‹ vom Subjekt zum Objekt ›sein‹
kann« (PL, 101). So meint Heidegger nur festzustellen, was unleug‐
bar ontologisch der Fall sei und anerkannt werden müsse, wenn
man einmal das übliche Subjekt-Objekt-Denken hinter sich lasse:
Wir existieren nur dank jener Offenheit, die wir niemals uns selbst

88 Man sprach in diesem Sinne mit Recht von einem Bürgerverrat; vgl. E.-W.
Böckenförde, Staat, Nation, Europa, Frankfurt/M. 1999, 99, 276 ff.

89 Wie sich Aldous Huxley ausdrückt, der hier freilich nur die Natur, nicht
durch Menschen zu verantwortende Gewaltverhältnisse im Blick hat; A. Huxley,
Wordsworth in the Tropics, in: Collected Essays, New York 1960, 1‒10, hier: 5.

7. Wieder menschlich werden – durch reine ›Ontologie‹?

215

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder irgendeinem Seienden, das sich uns öffnet oder dem wir uns
öffnen, zu verdanken haben.

Diese Offenheit des Seins soll allen Subjekt-Objekt-Bezügen vor‐
ausliegen und sie überhaupt erst ermöglichen. In dieser Perspekti‐
ve wird nun jede Hinwendung zum Nächsten, wenn damit nicht
das Sein als das Nächste, sondern der Andere gemeint sein soll,
sofort des Subjektivismus verdächtig. Wie es scheint, kann man
diesem nur absagen, wenn die humanitas des homo humanus vom
un-menschlichen Sein her gedacht wird, wo noch kein Selbst und
kein Anderer auftritt (PL, 103 f.). Als ›un-menschlich‹ erweist sich
das Sein nicht etwa im Sinne einer Privation der Menschlichkeit,
die ihm fehlen würde, sondern im Sinne der Abwesenheit alles
Menschlichen, das überhaupt nur in Erscheinung treten kann, wo es
bereits Spielräume des Erscheinens und des Sichereignens gibt, die
man dem Sein zu verdanken hat. Diese Spielräume aber lassen sich
nicht als ursprünglich moralische oder ethische deuten. Heidegger
schreibt dem Menschen denn auch keine Ethik zu, sondern weist
ihm lediglich ein Ethos im Sinne seiner Beheimatung im Sein an.
Im Sein habe er seinen ihm gemäßen Aufenthalt (ἔθος; PL, 106,
109). Dieser erweist sich aber in menschlicher Hinsicht als zutiefst
zweideutig und ambivalent, so dass es als radikal fraglich erscheint,
ob es etwa als den Menschen angemessen, ihnen entsprechend oder
gar gut gelten kann, dem Sein überantwortet zu sein. Zeigen wird
sich, was das bedeutet, stets nur in einer Geschichtlichkeit, von der
der Heidegger-Schüler Eugen Fink lapidar sagt, es werde »immer
menschlich zugehen« in ihr, »und das heißt eben auch immer ›un‐
menschlich‹«.90

So gesehen folgt aus dem a-humanen Sein in menschlicher Hin‐
sicht eben nichts. Wir wissen vorerst nur, dass der Mensch bzw. die
Menschen dem Sein überantwortet sind, das alle Subjekt-Objekt-Be‐
ziehungen unterläuft. Sie erweisen sich als ontologisch »soziiert«,
wie es Jean-Luc Nancy ausdrückt;91 aber darin unterscheiden sich
Menschen zunächst nicht von Steinen, von kosmischen Körpern
und selbst vom Sternenstaub, aus dem sie selbst bestehen (SM,
318). Alles ko-existiert, derart soziiert, mit allem anderem; jedoch

90 E. Fink, Traktat über die Gewalt des Menschen, Frankfurt/M. 1974, 195 [=TG].
91 J.-L. Nancy, singulär plural sein, Zürich 2012, 68.

Kapitel VI

216

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur so, dass alles allem anderem irgendwie exponiert ist.92 Ob und
inwiefern es darauf ankommt, wie eins dem anderen bzw. Einer dem
Anderen ausgesetzt ist oder sich aussetzt, ist einer a-humanen Onto‐
logie schlechterdings nicht zu entnehmen, die uns lehren sollte, wie
es überhaupt zu ›Unterschieden‹ kommt, wie Unterschiedliches sich
von beliebigem anderem abhebt und dabei in einen ontologischen
»Streit« gerät93, der alles zur Auseinandersetzung mit allem anderem
zwingt, so dass nur manches – auf Kosten von anderem – in Erschei‐
nung treten kann.94 Was Eugen Fink in diesem Sinne als »Wesen der
ontologischen Erfahrung« herausgearbeitet hat, erweist sich so als
ein ganz und gar neutrales, indifferentes Denken des Ursprungs des
Verschiedenen, das schließlich so weit geht, eine generelle »Abwei‐
sung der Bezogenheit auf den Menschen« ontologisch zu affirmieren
(SM, 29895). Dabei verfährt dieses Denken methodisch allerdings
so, dass es von Unterschieden, auf die es gewöhnlich in menschli‐
cher Hinsicht ankommt – wenn es nicht gleichgültig ist, wie wir
einander ausgesetzt sind –, zunächst absehen muss, um erst dadurch
überhaupt zu einer a-humanen Ontologie vorzustoßen.

Eine direkte Ontologie96 des A-Humanen ist so gesehen nicht mög‐
lich. Die ontologische Erfahrung des Ausgesetztseins, die letztlich
in die Neutralität jener eigentümlich a-sozialen Soziation mündet,
machen nur Menschen, für die es immer schon einen Unterschied
gemacht haben muss, wie sie anderem und Anderen ausgesetzt
sind. Davon ist erst in einem zweiten Schritt methodisch abzuse‐
hen (NP, 92), um dann den Menschen selbst als der Neutralität
des Seins überantwortet zu verstehen. Genau dabei gerät allerdings
aus dem Blick, dass es Menschen sind, für die Unterschiede einen
Unterschied machen, indem sie letzteren hervorheben und im Un‐

92 »Nichts ist, alles koexistiert«, heißt es schon bei F. Pessoa, Das Buch der Unruhe
des Hilfsbuchhalters Bernardo Soares, Frankfurt/M. 2006, 416.

93 E. Fink, Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg,
München 1977, 210, 217 [=SM].

94 E. Fink, Nietzsches Philosophie [1960], Stuttgart 31973 [=NP].
95 Schließlich geht Fink auf den Spuren Heraklits und Nietzsches so weit, uns ein

ontologisches Ja-Sagen »noch zum Furchtbaren und Schrecklichen, zu Tod und
Untergang« (NP, 17) nahezulegen.

96 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 1986, 233. Fink
spricht in Grundphänomene des menschlichen Daseins, Freiburg, München 1979,
449, schließlich selbst von einem unentrinnbar zirkulären Verhältnis zwischen
Ontologie und Anthropologie.

7. Wieder menschlich werden – durch reine ›Ontologie‹?

217

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terschied zu anderen Unterschieden in dieser oder jener Hinsicht
als ›relevant‹ markieren. Sie allein heben gewisse Unterschiede aus
der unübersehbaren Vielzahl anderer Unterschiede heraus, auf die
es (ihnen) nicht oder weniger ankommt oder von denen sie glau‐
ben, dass es ihnen auf sie ankommen müsse. Mit anderen Worten:
in der a-humanen Ontologie gibt es nur Unterschiede, auf die es
nicht (bzw. infolge jenes Absehens von ihnen nicht mehr) speziell
in menschlicher Hinsicht ankommt. Diese Ontologie der Differenz
erweist sich insofern ihrerseits als indifferent bzw. indifferenziert.
Und es fragt sich, wie es je gelingen soll, nicht-indifferente Differenz
wieder in einem Sein bzw. Seinsverständnis zur Geltung zu bringen,
das ursprünglich weder den Menschen noch auch die Menschen in
ihrer Pluralität kennt. Darauf hatte Heidegger doch immer insistiert:
die Ontologie ist keine Anthropologie; und der Mensch ist zunächst
lediglich ein ontisches Vorkommnis, dem allenfalls zuzutrauen ist,
ein gewisses Seinsverständnis zu haben – unter der kardinalen
Voraussetzung, dass der ontologisch-ontischen Differenz Rechnung
getragen wird, die besagt, dass das Sein kein Seiendes ist und dass es
als Nicht-Ontisches allem Seienden vorausliegt.

Einmal in der Nacht der ontologischen Sphäre angekommen, wo
alle ontischen Unterscheidungen in völliger Indifferenz des Differen‐
ten zu verschwimmen scheinen, kann man nicht mehr angeben,
auf welche Unterschiede es (in welcher Hinsicht) ankommt bzw.
ankommen sollte.97 Gewiss: wir sind dem Sein überantwortet; aber

97 Mit Gilles Deleuze, der allerdings von einer ganz anderen, nämlich spinozisti‐
schen Ontologie ausgeht, könnte man sagen: in der Indifferenz des Differenten
kann es sich nur um »das man reiner Ereignisse« handeln, »in dem es stirbt
wie es regnet«. J.-L. Nancy, R. Schérer, Ouvertüren. Texte zu Gilles Deleuze,
Berlin 2008, 11. Man (!) erkennt so deutlich, wie die Differenz, die darin liegen
kann, wer wie für wen stirbt, nivelliert wird in der Ontologie eines anonymen
Geschehens. So lässt sich aber eine ›menschliche‹ Sterblichkeit nicht denken,
in der jeder Tod ein »erster Skandal« (ohne Gattung) ist, wie Levinas mit
Bezug auf Fink sagt; vgl. J.-L. Nancy, Wer hat Angst vor Gemeinschaft?, Berlin
2009, 101; E. Levinas, Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996, 101. Aber ist es so,
›objektiv‹, oder lässt sich eine darin liegende Verbundenheit der Menschen trotz
aller Gewalt, die sie einander antun, nur bezeugen, wie Nancy an anderer Stelle
selbst nahelegt? Vgl. J.-L. Nancy, Der Sinn des Politischen, in: W. Pircher (Hg.),
Gegen den Ausnahmezustand. Zur Kritik an Carl Schmitt, Wien 1999, 119‒140,
hier: 132.

Kapitel VI

218

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir sind ihm nicht in indifferenter Art und Weise ausgeliefert.98

Die trans-ontologische Erfahrung liegt genau darin, dass Menschen
fragen, sich fragen und sich fragen lassen müssen, auf welche Unter‐
schiede es im Unterschied zu anderen ankommt, d.h. dass sie sich
niemals indifferent zu allen möglichen Unterschieden verhalten. Für
sie machen gewisse Unterschiede einen entscheidenden Unterschied
– wobei allerdings nirgends definitiv festgelegt zu sein scheint,
welche; d.h. sie begegnen ihnen niemals vollkommen gleichgültig,
um das Mindeste zu sagen.99 Das schließt nachträgliche Vergleich‐
gültigungen nicht aus, wohl aber, dass man sich indifferent damit
abfinden könnte, dass es in der Geschichte immer menschlich und
unmenschlich zugegangen ist und weiterhin zugehen wird – in einer
Welt, »die uns birgt und aussetzt«, wie es in Finks Nietzsche-Buch
heißt (NP, 182).100

In dieser Zweideutigkeit und Ambivalenz soll sich die Welt gleich‐
wohl als Heimat des Denkens und als Ziel einer Heim-Suchung
erweisen können, die den »Heim-Weg ins Wesen« zu finden ver‐
spricht (SM, 96 f.). Diese Aussicht eröffnet eine de-zentrierte Kos‐
mologie (SM, 233, 241), in der sich der Mensch nur noch als privi‐
legierter Ort des Seinsverstehens erweist, in dem es aber nicht um
ihn oder um irgendeinen Anderen geht (SM, 251). »Wie verschieden
jeweils die Dinge sein mögen, etwa ein Feldstein und ein Düsenjä‐
ger, ein Hund und ein Bankpräsident, ein Kind und der Sirius, all
dergleichen kommt in einem überein: im Wirklichsein [‒] geeint
durch eine Gemeinsamkeit, aus der sie nie herausfallen können.«
In der Einheit dieser Gemeinsamkeit des Wirklichseins »ist alles im

98 E. Fink, Hegel. Eine phänomenologische Interpretation der »Phänomenologie
des Geistes«, Frankfurt/M. 1977, 11, 103.

99 Vgl. J. Derrida, Vom Geist. Heidegger und die Frage, Frankfurt/M. 1992, 28 f. (zu
einer anderen Auffassung von Indifferenz und Gleichgültigkeit).

100 Fraglich ist allerdings, ob man sich mit diesem ›ontologischen‹ Befund je wird
indifferent abfinden können; vgl. J.-L. Nancy, Das Vergessen der Philosophie,
Wien 1987, 27, zu »Appellen« an den Sinn des Menschen, wenn auch ohne
Überzeugungskraft, »in der am wenigsten menschlichen aller möglichen Wel‐
ten«, die wir gegenwärtig bewohnen. »Vieles ist die Erde, nur kein Hort der
Menschlichkeit«, schrieb Nancy schon früher (in singulär plural sein, 10), ver‐
wahrte sich dabei allerdings dagegen, aufgrund bloßen »Mitgefühls« darüber
»in Rührung« zu geraten, und sprach von »Erschütterung durch brutale Kon‐
tiguität« (ebd., 11). Wer oder was aber empfindet diese ›Brutalität‹ als etwas
offenbar Negatives, Nicht-sein-sollendes?

7. Wieder menschlich werden – durch reine ›Ontologie‹?

219

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voraus schon geeint und versammelt, in eine umspannende Fuge
verfügt« (SM, 213). So wird eine ontologische ›Verfügung‹ ins Sein
beschrieben, die niemand je angeordnet hat, die vielmehr aus einem
unaufhörlichen Geschehen von Lichtung und Verbergung dessen,
was in Erscheinung treten kann, ganz von selbst entspringen soll.
In diesem Geschehen fügt sich alles zusammen – und in diesem
Sinne müssten sich auch alle dem Sein fügen, sind sie ihm doch
ohnehin nolens volens, rückhalt- und restlos, wie es scheint, ausge‐
setzt. Selbst dieser Gedanke erscheint Fink schließlich noch als allzu
anthropomorph und ontisch belastet. Geht man so nicht immer
noch von Seiendem aus, das anderem ausgesetzt ist? Kann man
so das Ausgesetztsein bzw. die Aussetzung selbst denken, die uns
immer schon zuvorgekommen ist? »Am Ende müssen wir vielleicht
einmal versuchen, nicht das Sein von den seienden Dingen, sondern
umgekehrt die endlichen Einzeldinge von dem Kampf von Licht und
Nacht des Seins aus zu denken« (SM, 303). Das wäre dann eine
›direkte‹ Ontologie.101

Ein solches Unterfangen ist aber von vornherein schon deshalb
zum Scheitern verurteilt, weil es nicht umhin kann, sich von An‐
fang an eines normalen, auch in einer ›reinen‹ Ontologie nicht zu
überwindenden Idioms zu bedienen, in dem Worte wie Aussetzung,
Wirklichsein, Fügung usw. ihre Bedeutungen haben, wenn auch zu‐
nächst ›ontisch beschränkte‹ bzw. vorbelastete, unzureichende und
vielfach irreführende, und weil es diese Bedeutungen nie ganz hinter
sich lassen kann, um sie ›rein ontologisch‹ neu zu fassen.102 Infolge‐
dessen wird man, mittels kohärenter Deformation und semantischer
Innovation dieser Bedeutungen über den normalen Sprachgebrauch
gleichsam hinaussehend, allenfalls zu einer indirekten Ontologie
gelangen.

101 Die das »Sein ohne das Seiende zu denken« versucht; M. Heidegger, Zeit und
Sein, in: Zur Sache des Denkens, Tübingen 1969, 2.

102 Man vergleiche etwa, wie Heidegger der Rede vom Wohnen im Sein einen
ganz neuen, rein ontologischen Sinn zu geben versucht, wenn er feststellt:
»Die Rede vom Haus des Seins ist keine Übertragung des Bildes vom ›Haus‹
auf das Sein, sondern aus dem sachgemäß gedachten Wesen des Seins werden
wir eines Tages eher denken können, was ›Haus‹ und ›wohnen‹ sind« (PL,
112). Dieser Tag ist noch nicht gekommen; und er wird wohl auch nie kom‐
men. Vgl. G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, München 1956, 186 f.,
343.

Kapitel VI

220

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Ausgesetzt und ausgeliefert.
Ontologie und ethische Kultur der Gastlichkeit

Was die Aussetzung bzw. das Ausgesetztsein anbetrifft, so kennen
wir beides normalsprachlich nur als (a) ausgesetztwerden und (b)
als sich jemandem oder (c) einander sich aussetzen. Im ersten Fall
ist jemand, etwa ein Neugeborenes, Objekt der Aussetzung, wird
sich hilflos selbst überlassen und fällt dem möglicherweise zum Op‐
fer. Etwas von solcher unmittelbar lebensbedrohlichen Aussetzung
klingt auch in Erfahrungen des Verstoßenwerdens, der Flucht und
des Exils an, die darauf hinauslaufen, in Einsamkeit und Verlassen‐
heit einen sozialen Tod zu erleiden. Im zweiten und dritten Fall hat
die Aussetzung den Charakter der einseitigen oder wechselseitigen
Auslieferung an Andere, insbesondere an ihr Gewaltpotenzial – selbst
dann, wenn man sich zunächst nur den Blicken Anderer (und nicht
schon ihrer ganzen Verletzungsmächtigkeit) aussetzt. Von beiden,
eminent sozialen, Bedeutungen sieht aber eine Ontologie ab, die
Menschen wie Dinge und schlechterdings alles Mögliche als ›ins
Sein verfügt‹ beschreibt, wo ein unaufhörlicher ›Streit‹ um das Er‐
scheinenkönnen herrscht, das jedes Mal gleichsam um den Preis der
Verbergung von anderem ›erkauft‹ wird. Liegt darin der ontologisch
radikalste Unterschied, so muss man doch sagen, dass er menschlich
keinen Unterschied macht.

Stimmt es denn, dass wir »uns abfinden [müssen] damit, daß wir
Menschen, nicht anders als die Mücke, die im Lichte tanzt, nicht an‐
ders als die Gebirge, die verwittern, nicht anders als die Sternkörper,
die ihre Bahnen dahinrollen, […] im Spiel von Erde und Himmel
aufs Spiel gesetzt sind und zurückfallen an den schenkenden Grund,
der alles gibt und alles nimmt« (SM, 318)? Dieses mehrfach skan‐
dierte ›nicht anders‹ zeigt doch eine Nivellierung von Unterschieden
an, auf die es uns sehr wohl ankommen kann – und vielleicht
muss; es sei denn, wir verzichteten darauf, Unterschiede zu machen,
die – für uns – einen möglicherweise ›essenziellen‹ Unterschied
machen. Ein solcher Unterschied kann darin liegen, wie uns jemand
›genommen‹ wird. Die Trauer, mit der die Kulturanthropologen die
menschliche Geschichte der Menschheit überhaupt erst beginnen
sehen, setzt genau hier an, wenn sie ›unwiederbringliche‹ Verluste
realisiert und zu vergleichgültigen sich weigert. Eine a-humane,
trauerlose Ontologie, die im Gegeben- und Genommenwerden von

8. Ausgesetzt und ausgeliefert. Ontologie und ethische Kultur der Gastlichkeit

221

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allem Möglichen keinerlei Unterschiede sieht bzw. macht, muss Un‐
terschiede solcher Art, die wir bereits kennen, nachträglich neutrali‐
sieren bzw. als in-different erscheinen lassen, will sie kompromisslos
zum Vorschein bringen, was es mit jener Verfügung ins Sein auf sich
hat. Dies wiederum ist nicht gänzlich neutral zu beschreiben, wenn
dabei Unterschiede neutralisiert werden, auf die es in menschlicher
Hinsicht in der ganzen uns bekannten Kulturgeschichte entschei‐
dend angekommen ist. Ontologische Neutralität ist das Ergebnis einer
nachträglichen Neutralisierung dessen, was nicht einfach neutral ›ist‹.

›Entscheidend‹ heißt hier: an dieser Stelle, wo es um ein wenig‐
stens nicht gleichgültiges Verhalten zu den Toten geht, scheiden sich
die Geister: Diejenigen, welche ungeachtet extremster Gewalt, die
Menschen gegeneinander entfesseln, an einer Kultur ›menschlicher‹
Sterblichkeit festhalten, die die Toten als ›Verschiedene‹ würdigt, sie
begräbt (nicht verscharrt) und ggf. exhumiert, um den Angehörigen
nach Massakern103 und anderen Formen der ›Liquidierung‹104 we‐
nigstens Trauer zu gestatten, können kaum noch eine Gemeinsam‐
keit mit all jenen erkennen, welche Andere um ihre menschliche
Sterblichkeit gebracht, sie wie Müll beseitigt und jegliches Andenken
unmöglich zu machen versucht haben.105 Sich dem zu widersetzen,
wie es u.a. Forensiker:innen der International Commission on Mis‐
sing Persons im ehemaligen Jugoslawien106 und an vielen anderen
Orten bis heute tun, heißt, auf einem kulturell entscheidenden Un‐
terschied zu bestehen, der darin liegt, ob man für eine menschliche
Sterblichkeit durch würdiges Begräbnis, Trauer und Angedenken
einsteht oder nicht.107

103 www.welt.de/geschichte/article143762289/Ueber-Srebrenicas-Todesgruben-ist
-Gras-gewachsen.html.

104 H. Verbitsky, Der Flug. Wie die argentinische Militärdiktatur ihre Gegner im
Meer verschwinden ließ, Wien 2016.

105 Vgl. R. P. Harrison, The Dominion of the Dead, Chicago, London 2003; H.
Münkler, Der grosse Krieg. Die Welt 1914–1918, Reinbek 2015, 365, 370, 830.

106 www.icmp.int/where-we-work/europe/western-balkans/bosnia-and-herzegov
ina/.

107 Wie bescheiden, demütig oder verzagt ist kulturtheoretisches Denken gewor‐
den, wird man an dieser Stelle vielleicht einwenden wollen, wenn es nur
noch dieses absolute Minimum, einer ›menschlichen‹ Sterblichkeit verteidigt?
Was ist andererseits von einer überbordenden kulturtheoretischen Literatur zu
halten, die nicht einmal dieses Minimum und die außerordentliche Gewalt, die
es radikal in Frage stellt, zu kennen scheint?

Kapitel VI

222

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/geschichte/article143762289/Ueber-Srebrenicas-Todesgruben-ist-Gras-ge
https://www.welt.de/geschichte/article143762289/Ueber-Srebrenicas-Todesgruben-ist-Gras-ge
https://www.icmp.int/where-we-work/europe/western-balkans/bosnia-and-herzegovina
https://www.icmp.int/where-we-work/europe/western-balkans/bosnia-and-herzegovina
https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/geschichte/article143762289/Ueber-Srebrenicas-Todesgruben-ist-Gras-ge
https://www.welt.de/geschichte/article143762289/Ueber-Srebrenicas-Todesgruben-ist-Gras-ge
https://www.icmp.int/where-we-work/europe/western-balkans/bosnia-and-herzegovina
https://www.icmp.int/where-we-work/europe/western-balkans/bosnia-and-herzegovina


Diejenigen, die genau das nicht tun und tote Körper – von
Menschen, aber auch von angeblich ›niederen‹ Lebewesen wie so‐
genannten Nutztieren – wie Müll produzieren oder herumliegen
lassen, ausschlachten oder verscharren, zählen freilich zur gleichen
Gattung, die sich am Ende nur noch dadurch auszeichnet, dass die‐
jenigen, die ihr zugehören, realisieren müssen, menschlich scheinbar
nichts miteinander gemeinsam zu haben. Wir sind diejenigen, die
am Ende (falls uns je ›wirklich‹ etwas miteinander verbunden ha‐
ben sollte) nichts mehr miteinander verbindet; es sei denn gerade
die Gewalt, die diese Erfahrung heraufbeschwört.108 Nicht durch
irgendein positives Merkmal der menschlichen Gattung oder durch
ein gewisses Erbgut (DNS) entscheidet sich, wer zu ihr zählt. Erst
im finsteren Licht solcher Gewalt haben diejenigen die Probe auf
ihre Zugehörigkeit zu bestehen, für die die menschliche Sterblich‐
keit (um das Mindeste zu sagen) den entscheidenden Unterschied
macht.109 Diesen können sie ihrerseits nur aufrechterhalten, wenn
sie selbst ihren radikalen Feinden eine würdige Behandlung nicht
versagen – selbst wenn diese gar keinen Anspruch auf sie geltend
machen.110

Dass sich derart ›die Geister scheiden‹ können, ist, ontologisch
gesehen, überhaupt nur möglich, insofern sie zuvor schon co-existie‐
ren, würde Eugen Fink zweifellos einwenden. Die Ontologie ihrer
Co-Existenz schließt eben beide Extreme als Möglichkeiten mit ein:
die angeblich bruchlose brüderliche Einheit und die radikalste Ent‐
zweiung, in der sich keinerlei ›Gemeinsamkeit‹ mehr zu bewähren
scheint. Aus der derart formal gefassten Ontologie der Sozialität

108 Das meinte wohl auch Maurice Blanchot, als er schrieb: Ich »bleibe […] mit
den anderen verbunden, ja ich bedarf ihrer, und wäre es nur, um sie ins Nichts
zu stoßen«; M. Blanchot, Sade, Berlin 1986, 33.

109 Noch, muss man vielleicht sagen; vgl. J.-L. Nancy, Philosophische Chroniken,
Berlin, Zürich 2009, 58.

110 Wie aktuell diese Fragestellung ist, zeigt die mit Recht empfindliche Reaktion
der Präsidentin des Oberverwaltungsgerichts Münster, Ricarda Brandt, auf die
illegale Abschiebung von Sami A.; www.zeit.de/news/2018-08/16/fall-sami-a-g
renzen-des-rechtsstaates-ausgetestet-180816-99-569716. Sie wies darauf hin,
»jeder sollte sich bewusst machen, dass ein Rechtsstaat sich gerade dadurch
bewährt, dass er auch die Rechte von Minderheiten schützt, sogar die Rechte
derjenigen, die den Rechtsstaat selbst nicht achten«; www.fnp.de/nachrichten/
politik/NRWs-oberste-Richterin-besteht-auf-Unabhaengigkeit-der-Justiz;art67
3,3078372.

8. Ausgesetzt und ausgeliefert. Ontologie und ethische Kultur der Gastlichkeit

223

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.zeit.de/news/2018-08/16/fall-sami-a-grenzen-des-rechtsstaates-ausgetestet-180816-99-569716
http://www.zeit.de/news/2018-08/16/fall-sami-a-grenzen-des-rechtsstaates-ausgetestet-180816-99-569716
https://www.fnp.de/nachrichten/politik/NRWs-oberste-Richterin-besteht-auf-Unabhaengigkeit-der-Jus
https://www.fnp.de/nachrichten/politik/NRWs-oberste-Richterin-besteht-auf-Unabhaengigkeit-der-Jus
https://tiz;art673,3078372
https://tiz;art673,3078372
https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.zeit.de/news/2018-08/16/fall-sami-a-grenzen-des-rechtsstaates-ausgetestet-180816-99-569716
http://www.zeit.de/news/2018-08/16/fall-sami-a-grenzen-des-rechtsstaates-ausgetestet-180816-99-569716
https://www.fnp.de/nachrichten/politik/NRWs-oberste-Richterin-besteht-auf-Unabhaengigkeit-der-Jus
https://www.fnp.de/nachrichten/politik/NRWs-oberste-Richterin-besteht-auf-Unabhaengigkeit-der-Jus
https://tiz;art673,3078372
https://tiz;art673,3078372


bzw. der Co-Existenz kann keiner »entrinnen«. Man sollte es auch
gar nicht versuchen, wenn es denn stimmt, dass ursprünglich die
Welt dieser Co-Existenz Raum und Zeit ›gibt‹, also Spielräume
des Verhaltens zu Anderen überhaupt erst eröffnet und gewährt,
so dass wir ihr im Grunde alles zu verdanken haben; und zwar
ohne jegliches subjektive Zutun. Diese Welt ist so gesehen gerade
die ursprüngliche Gabe, ohne die es überhaupt nichts zu tun gäbe,
weil uns weder Zeit noch Raum dafür ›offenstünde‹. Ohne eine
ursprünglich »raumgebende« und »zeitlassende« Welt (NP, 144)
hätten wir buchstäblich nichts zu tun. Und keine Ermächtigung
menschlicher Subjektivität zu souveräner Selbstbestimmung und zu
autonomer »Selbstproduktion«, die alles andere zu einer von ihr
abhängigen Variablen herabstufen würde, vermöchte diesen ontolo‐
gischen Mangel je zu beheben. Im Gegenteil: diese Begriffe stehen
in ontologischer Perspektive für ein »Unzuhause« und für eine pa‐
thologische »Weltlosigkeit« (NP, 153 f.), die sich nur noch in einer
technizistischen Gewalt manifestieren kann, welche alles negiert,
was den Anspruch erhebt, von sich selbst her ›gegeben‹ zu sein (NP,
42 ff.). Unter dem Druck solcher Gewalt kann die Erde kein wohnli‐
cher Ort und keine Heimat mehr sein, die es, ontologisch gesehen,
nur gibt, »wo Welt anwest«.111 Aber wenn es »Weltverlust« (und
zugleich Heimatverlust) in einem absoluten Sinne gar nicht geben
kann (NP, 96), insofern wir ›in‹ der Welt bzw. ›zur Welt‹ auch dann
sind, wenn wir von einem ganz falschen, gewaltträchtigen Verständ‐
nis menschlicher Subjektivität ausgehen bzw. ihm unterworfen sind,
dann fragt es sich, was diese Ontologie der Co-Existenz überhaupt
dazu beitragen kann, die Erde wieder, aller Gewalt zum trotz, als
wenn nicht gleich ›wohnlichen‹, so doch wenigstens ›bewohnbaren‹
Ort erfahrbar werden zu lassen.

Übersieht sie nicht – ungeachtet ihres expliziten Anspruchs, als
eine genuine Sozialphilosophie gelten zu dürfen112 – ganz und gar,
dass die Welt zu einer bewohnbaren nur werden kann, wo Anderen
als solchen ein entsprechender Raum eingeräumt wird? Kann es je
einen wirklich bewohnbaren Raum geben, wo keine Einräumung

111 NP, 94; TG, 16 f., 19, 106, 163, 177.
112 TG, 9, 16 f., 199; E. Fink, Existenz und Co-Existenz: Grundprobleme der

menschlichen Gemeinschaft, Würzburg 1987.

Kapitel VI

224

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stattgefunden hat?113 Gewiss ist jeder Ort und jeder Raum, der An‐
deren eingeräumt wird, auf eine Welt angewiesen, die die entspre‐
chende Möglichkeit bietet. Aber diese Möglichkeit ist solange nicht
als ›soziale‹ zu verstehen, wie sie sich nicht auf Andere, und zwar
im unbestimmten Horizont weiterer Anderer und insofern in einer
Dimension der Tertialität bezieht. Die Welt, so wie Fink sie ontolo‐
gisch versteht, bietet von sich aus keine ›soziale‹ Möglichkeiten des
Wohnens, der Beherbergung, der Aufnahme, subsidiären Schutzes,
des Asyls usw. Denn die entsprechenden Orte und Räume sind
überhaupt nur durch das gastliche Verhalten Anderer zu stiften. Sie
sind niemals einfach vorhanden, sondern entstehen jeweils originär
in Praktiken der Einräumung, die nicht der Welt selbst, sondern
Anderen in der Welt zu verdanken sind. Durch sie allein – als
responsive und verantwortliche Subjekte – wird die Welt unter ge‐
wissen (endlichen) Voraussetzungen und (lokalen) Bedingungen zu
einer gastlichen, die vorübergehenden geschützten Aufenthalt oder
eine dauerhafte Bleibe verspricht.

Dieses (unvermeidlich ›übermäßige‹, sich notorisch selbst über‐
fordernde) ›Versprechen‹ gilt allemal leibhaftigen, auf eine Bleibe
angewiesenen Subjekten, die ohne sie nicht einmal überleben, ge‐
schweige denn in einem anspruchsvolleren Sinne besser oder gut
leben könnten. Nur wo die verlässliche Aufnahme leibhaftiger, min‐
destens auf Nahrung, Kleidung, Obdach und Schutz angewiesener
Subjekte stattgefunden hat und bei Bedarf erneuert wird, kann sich
die Welt als eine gastliche und in diesem elementaren Sinne als eine
soziale und kulturelle erweisen – wobei letzteres auf die konkreten
Spielräume der Ausgestaltung von Überlebens- und Lebensbedin‐
gungen verweist, die ursprünglich überhaupt niemand aus eigener
Kraft sicherstellen kann. Von Geburt an sind Menschen vielmehr
derart rückhaltlos Anderen ausgesetzt, dass sie keinen Tag ohne
deren Gewährleistung überleben könnten. Aber was haben Andere
dabei zu gewährleisten? Gewiss nicht bloß das leibliche Wohlbefin‐

113 Wo letztere nicht stattgefunden hat, wird man nur einen als eine Art von
Behältnis vorzustellenden Raum vorfinden – »wie das Grab« als einen »nur
für uns geschaffenen Raum«, wie Levinas drastisch schreibt, nachdem er insis‐
tiert hat, »um wie Menschen zu leben, bedürfen die Menschen unendlich viel
wenigerer Dinge als die großartigsten Kulturen, die sie bewohnen« (Levinas,
Eigennamen, 103).

8. Ausgesetzt und ausgeliefert. Ontologie und ethische Kultur der Gastlichkeit

225

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den durstiger, hungriger, verwundbarer, ermüdender Körper, wenn
jede(r) von Geburt an und bis in den Tod hinein als Andere(r) auf
Andere angewiesen, ihnen ausgesetzt und womöglich auch ausgelie‐
fert ist. Als Andere(r) heißt: in ihrer bzw. seiner Ander(s)heit, die
sich als unaufhebbar in einem anderen Selbst erweist. Der Andere,
dem eine Bleibe gewährt wird, bleibt anders und ein Anderer. Gerade
angesichts dessen ist er bzw. sie aufzunehmen. Andernfalls würde
es sich um eine Art der Vereinnahmung, der Inbesitznahme oder
Inklusion handeln, die am Ende keine Spur einer unaufhebbaren Al‐
terität mehr verriete. Das wäre das genaue Gegenteil einer Gastlich‐
keit, die man heute so gerne für sich in Anspruch nimmt, obgleich
sich längst gezeigt hat, dass sie sich streng genommen überhaupt
nicht aneignen lässt114, wenn sie Anderen als solchen gelten soll.
Dann müssen allemal sie es sein, von denen her es sich entscheidet,
ob es überhaupt zu einer gastlichen Aufnahme gekommen sein wird.
Das hat die Gastlichkeit mit der Gabe gemeinsam: nur im Nachhin‐
ein und gleichsam im Durchgang durch ihre Adressaten kann es sich
erweisen, ob sie zustande gekommen sein wird.

Bedenkt man das ursprünglich radikale Angewiesensein eines
jeden auf gastliche Aufnahme bei Anderen und in ihren Lebensfor‐
men, so wird klar, dass es Menschen nur dank anderer Menschen
gibt, die ihrerseits, als responsive Subjekte, durch diejenigen, die
auf ihre Aufnahme angewiesen sind, zu verantwortlichen Subjekten
werden – was sie keineswegs ›von selbst‹ sein können, wenn sie
in gar keinem Verhältnis zum Anderen stehen. (Sich selbst verant‐
wortlich zu machen, ergibt überhaupt nur Sinn, wenn ein solches
Verhältnis schon besteht, das sich aber niemand selbst verschaffen
kann.) Nur in diesem Sinne bereits responsive und verantwortliche
Subjekte können auch für eine Gastlichkeit einstehen, auf die Andere
angewiesen sind. In dem Maße, wie das der Fall ist, liegt die Gast‐
lichkeit zunächst in der Verantwortung der aufnehmenden Subjekte,
die dabei allerdings nicht im Vorhinein wissen können, ob das, was
sie ›gastlich tun‹, überhaupt gelingen wird. Das hängt von einem
unabsehbaren künftigen, zwischen-menschlichen Geschehen ab, in
dem sich erst zeigen muss, was sich zugetragen haben wird.

114 M. Herzfeld, Afterword, in: M. Candea, G. da Col (eds.), The return to hospit‐
ality. Strangers, guests, and ambiguous encounters, Special Issue »The return to
hospitality«, in: Journal of the Royal Anthropological Institute 18 (2012), 210–217.

Kapitel VI

226

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun hat es den Anschein, als müsse der Kulturbegriff in dieser
Perspektive geradezu in ›Ethik‹ aufgelöst werden. Gastlichkeit (hos‐
pitalité) sei die Kultur selbst, lesen wir bei Jacques Derrida115, der
diesen Begriff vor allem in seiner Auseinandersetzung mit dem Werk
und Tod von Emmanuel Levinas entfaltet hat116, der gar keinen
Zweifel daran ließ, dass menschliche Subjektivität vom Anderen
her zu gastlichem Verhalten bestimmt ist117 – und zwar in einer
nächtlichen Welt, die mangels dieser Bestimmung vom il y a regiert
würde.118 »Das Subjekt ist ein Gastgeber [hôte]«, heißt es in Totalität
und Unendlichkeit (1961), wo es als zugleich responsives und verant‐
wortliches angesichts des Anderen so beschrieben wird, dass man
es von Anfang an mit einer ethisch instituierten Subjektivität zu tun
hat, die nur dank der Gabe der Verantwortung, die es dem Anderen
zu verdanken hat, überhaupt ein ethisches Leben leben kann, das
nicht in der Neutralität alles anderen Seienden aufgeht.119

Setzt nicht in der Tat kulturelles Leben, was auch immer es
›produktiv‹ hervorbringen mag, die gastliche Aufnahme Anderer
und die Sicherstellung einer gemeinsamen Bleibe in verlässlichen
Lebensformen bereits voraus, in denen die soziale Zeit eines doppel‐
sinnig geteilten Lebens Gestalt annehmen kann? Erfasst die Rück‐

115 J. Derrida, Cosmopolites des tous les pays, encore un effort!, Paris 1997, 42.
116 J. Derrida, Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas, München, Wien 1999; Von

der Gastfreundschaft, Wien 2001.
117 In diesem Sinne würde ich es vorziehen, Kultur und Gastlichkeit nicht einfach

zu identifizieren, wie es scheinbar Derrida in der zitierten Formulierung tut,
sondern von »Kultur im Zeichen des Anderen« sprechen – eingedenk einer
radikalen Kulturkritik, wie sie sich bei Levinas etwa findet, die aber von den
gängigen Kulturtheorien so gut wie nirgends aufgenommen worden ist. Aller‐
dings erscheint es als fraglich, ob man auf der Basis eines solchen Ansatzes
sogleich dazu übergehen kann, »die Kulturen zu beurteilen«, wie es Levinas
im Anschluss an ein lateral-kulturvergleichendes Vorgehen bei Merleau-Ponty
möglich erschien; vgl. E. Levinas, Zwischen uns. Versuche über das Denken an
den Anderen, München, Wien 1995, 220‒225; Schwierige Freiheit. Versuch über
das Judentum, Frankfurt/M. 1992, 45; Humanismus des anderen Menschen, 48,
50; Vf., Kultur im Zeichen des Anderen oder Die Gastlichkeit menschlicher Le‐
bensformen, in: F. Jaeger, B. Liebsch (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaften,
Bd. 1, Stuttgart, Weimar 2004/22011, 1‒23.

118 Die Nacht ist hier »die Erfahrung des es gibt [il y a]«, liest man beim frühen
Levinas in Vom Sein zum Seienden [1947], Freiburg, München 1997, 69.

119 E. Levinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität [1961],
Freiburg, München 1987, 434.

8. Ausgesetzt und ausgeliefert. Ontologie und ethische Kultur der Gastlichkeit

227

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führung kulturellen Lebens auf eine ethische Gastlichkeit nicht tat‐
sächlich eine elementare Grundvoraussetzung, ohne die es keine
wie auch immer produktive Koexistenz geben kann (die sich nicht
in einer ontologischen Soziation à la Nancy erschöpfen dürfte)?
Geht es aber, wenn man das zuzugeben bereit ist, nicht doch zu
weit, die (Ethik der) Gastlichkeit geradezu mit der Kultur zu identi‐
fizieren, wie es Derrida nahelegt?120 Gastlichkeit mag den Anderen
›hereinlassen‹ oder ›hereinholen‹121 und uns infolgedessen vor der
kulturellen Absurdität bewahren, die im Ansinnen einer internen
Homogenisierung liegt, aus der jegliche Spur unaufhebbarer Alteri‐
tät am Ende getilgt wäre. Doch wenn in der Gastlichkeit selbst
schon die Öffnung auf eine Tertialität zahlloser Dritter hin liegt122,
verlangt die ethische Herausforderung, die daraus hervorgeht, dann
nicht nach einer Politik und Ökonomie, die mit den unvermeidlich
begrenzten Ressourcen der Aufnahme Anderer und der Sicherstel‐
lung einer verlässlichen Bleibe für sie sollte rechnen können und
Antworten auf die Frage liefern müsste, wie man in, trotz und
mit unaufhebbarer Alterität gleichwohl ein geteiltes Zusammenleben
möglich machen kann, das allerdings niemals alle gleichermaßen
wird einschließen können?

9. Gastlichkeit und de-limitierte Kulturalität

Gewiss, jede Form von Gastlichkeit ›hat Grenzen‹, wie man gerne
sagt. Niemals können in der Tat alle Gäste oder Gastgeber sein;
niemals verfügen Gastgeber und Gäste über unbegrenzte Ressour‐
cen für ein befristetes oder auf Dauer angelegtes Zusammenleben;
unvermeidlich werden sie immer auf begrenzte Möglichkeiten der

120 J. Derrida, Responsabilité et hospitalité, in: Autour de Jacques Derrida. Mani‐
feste pour l’hospitalité – aux Minguettes –, Paris 1999, 111‒124; Le principe
d’hospitalité, in: Papier Machine, Paris 2001, 273‒277; Une hospitalité à l’infini,
ebd., 97‒106; T. Claviez, Transcending Transcendence, or: Transdifferances.
Limping toward a Radical Concept of Hospitality, in: ders. (ed.), The Conditions
of Hospitality. Ethics, Politics and Aesthetics on the Treshold of the Possible, New
York 2013, 24‒41, hier: 36.

121 J.-F. Lyotard, Die Rechte des Anderen, in: S. Shute, S. Hurley (Hg.), Die Idee der
Menschenrechte, Frankfurt/M. 1996, 171‒182, hier: 174.

122 Levinas, Totalität und Unendlichkeit, 308 f., 435, 443.

Kapitel VI

228

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einräumung von Gastlichkeit ›an Ort und Stelle‹ oder in einem
weiteren ›Lebensraum‹ angewiesen sein, von dem stets einige oder
viele, gar Millionen oder Milliarden Andere mehr oder weniger
ausgeschlossen bleiben – selbst wenn die Grenzen dieses Raumes
durchlässig gehalten werden. Ursprünglich aber erweist sich die
Gastlichkeit, durch die die Erde – dank Anderer – ein bewohnba‐
rer Ort und infolgedessen zur Basis einer sozialen und politischen
Welt werden kann, als unbegrenzt, wenn sie denn dem Anderen als
Anderem gilt, den sie immer schon – vor jeglicher kulturellen, poli‐
tischen und identitären Abgrenzung – hereingelassen haben muss,
bevor zu fragen ist, um wen es sich handelt, und bevor man zu
Mitteln der Identifikation greifen kann, durch die ihm ein Status
wie derjenige eines unbedingt Schutzbedürftigen, eines vorüberge‐
hend zu Duldenden oder auch eines subversiven Feindes zuzuweisen
ist. Auf dem Weg der Identifikation und der darauf folgenden Ent‐
scheidung über die konkreten, (un-)bedingten oder (un-)befristeten
Bleibemöglichkeiten des Betreffenden wird die Gastlichkeit so oder
so nachträglich begrenzt – was sie zunächst nicht ist. Als ursprüng‐
lich unbegrenzte unterwandert sie jegliche Homogenität eines sich
kulturell abgrenzenden Lebensraumes und der in ihm sich womög‐
lich verschanzenden Bürger.123 Bevor sie ›an Ort und Stelle‹ positiv
Gestalt annehmen kann, ist sie nicht zu orten, sondern rührt, wie
Levinas sagt, von einem non-lieu124 eines vom Anderen stammenden
Anspruchs her, der erst nachträglich zu fragen erlaubt, auf was – ggf.
mit Recht – Anspruch erhoben wird, ob es sich um ein Anrecht oder
um einen Rechtsanspruch im engeren, juridischen Sinne des Wortes
handelt. Wenn ein positiver Anspruch realisiert, eingeräumt und
anerkannt wird, so handelt es sich so gesehen stets um ein nachträg‐
liches Verhalten zu einer bereits stattgefundenen Inanspruchnahme,
die sich deshalb nicht von vornherein kulturell einhegen und auf
den Kontext einer lokalen Lebensform beschränken lässt. Insofern

123 »Der ›civis‹ gedeiht wohl nur innerhalb irgendwelcher Mauern«, schreibt
Hans Freyer, und »zivilisieren« bedeute deshalb »immer auch«: sich von einer
freien Umgebung abzusetzen; H. Freyer, Theorie des gegenwärtigen Zeitalters,
Stuttgart 1956, 47. Die Frage ist aber, wie dies geschieht. Zwischen wirklich
gastlichem und identitärem Verhalten liegen hier entscheidende Spielräume,
die dieser Autor nicht kenntlich macht.

124 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, München
1992, 110.

9. Gastlichkeit und de-limitierte Kulturalität

229

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kulturelle Lebensformen unvermeidlich ›den Anderen hereinlassen‹,
da sie nur so überhaupt ihre Offenheit wahren können, ohne die sie
ihr Prädikat gar nicht verdienen würden, bedürfen sie keiner nach‐
träglichen Öffnung auf Andere hin (die unterstellen würde, es könne
Lebensformen zunächst auch als ›geschlossene‹ geben). Allenfalls
können sich kulturelle Lebensformen der Herausforderung der Gast‐
lichkeit gegenüber nachträglich zu verschließen versuchen (und da‐
von wieder abgebracht werden). Aber letztlich ist das eine kulturelle
Absurdität bzw. ein in kultureller Hinsicht geradezu suizidales Ver‐
halten. So droht in der Helle eigener Identität schließlich kulturell
alles dunkel zu werden – um diese arg strapazierte Metapher noch
einmal aufzugreifen. Womit wir es hier zu tun haben, sind nicht
einfache Verhältnisse von Licht und Finsternis, von hellen Vorder-
und dunklen Rückseiten, um im anfänglich aufgerufenen Bild zu
bleiben. Vielmehr sind wir hier im Diskurs über das Kulturelle – das
unser Leben von Anfang an als gastlich bei den bereits Lebenden
aufgenommenes ausmacht – ins Zwielicht differenter Deutungen
geraten. Sehr verkürzt könnte man sagen: ins dissensuelle Zwielicht
identitärer und anti-identitärer Deutungen sind wir geraten, die uns
nicht nur mit diversen kulturellen Phänomenen und Lebensformen,
sondern auch mit praktisch höchst folgenreichen Entscheidungen
darüber konfrontieren, wie wir uns zu ihnen verhalten wollen. Iden‐
titäre Deutungen würden am Ende dazu führen, dass man ganz
und gar ›bei sich‹ bleibt – vermeintlich ohne noch die geringste
unberechenbare, transkulturelle Öffnung auf Andere hin befürchten
zu müssen. Dabei ist es genau das, wovor sich kulturelles Leben
vor allem hüten sollte, wenn es im identitären Bei-sich-sein derer,
die ihm zugehören, seine transkulturelle Offenheit vollkommen ein‐
büßen müsste, durch die allein es ›kulturelles‹ Leben genannt zu
werden verdient.

In dieser Perspektive erscheint das Fragen nach ›inter-‹ und
›trans-kulturellen‹ Beziehungen schon im Ansatz verfehlt, wenn es
ein solches Bei-sich-sein voraussetzt, um es nachträglich zu ›An‐
deren‹ und ›Fremden‹ ins Verhältnis zu setzen, die dann prompt als
Bedrohung identitärer, gewissermaßen nur sich selbst gehörender
Lebensformen gewertet werden.125 Dabei kann sich jede kulturelle

125 In diesem Punkt schwankte Eliot auf bemerkenswerte Art und Weise. Einer‐
seits begriff er Kulturen auf der Basis einer Ontologie der Selbsterhaltung

Kapitel VI

230

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensform nur durch immer neuen Zutritt von Fremden erhalten
und regenerieren; seien es nun Neugeborene, die ursprünglich voll‐
kommen welt-fremd sind, oder Unbekannte, die sich, wenn sie nicht
gerade als sans papiers unterwegs waren, zunächst allenfalls durch
ihre ›Papiere‹ ausweisen können. Jede kulturelle Lebensform stellt
sich insofern als in sich selbst immer schon ›verandert‹ heraus,
wenn sie sich nur durch den Zutritt fremden Lebens aufrechterhal‐
ten kann, der auch im Fall ›eigener‹ Nachkommen die Fremdheit
niemals ganz und gar so aufzuheben vermag, dass das Eigene voll‐
kommen über es triumphieren könnte. Die ursprüngliche Verande‐
rung, der sich identitäre Ideologien quasi instinktiv zu entledigen
versuchen, ohne sich überhaupt einen Begriff von ihr zu machen,
hat tatsächlich immer schon stattgefunden. Ihr gegenüber kommen
sie zu spät – regelmäßig in Verbindung mit der Leugnung innerer
Heterogenität, wo ein homogenisiertes ethnisches Dasein propagiert
wird, dem Heterogenität scheinbar nur von außen und auf bedroh‐
liche Art und Weise widerfahren kann. Wer so denkt, muss jedem
auch innerhalb der ›eigenen‹ Lebensform jegliche ursprüngliche
und unaufhebbare Alterität absprechen. Die ihr Zugehörigen müs‐
sen es infolgedessen hinnehmen, auf diese Weise zwangsintegriert
zu werden in ein ›Wir‹, ein Kollektiv, für das identitäre Wortführer
ohne jegliche Rücksicht auf innere Heterogenität in einer Politik
der Diskriminierung und Zurückweisung alles Fremden glauben
sprechen zu dürfen – womöglich ohne auch nur zu ahnen, dass sie
auf diese Weise auch ihre eigene Alterität zu liquidieren drohen.
(Vielleicht ist aber gerade das insgeheim der nicht zuletzt selbstde‐
struktive Zweck aller identitären Manöver?)

als Quasi-Individuen, die wie jedes »living thing« darauf aus seien müssten,
»to persist in [their] own being«. Andererseits weist Eliot immer wieder auf
Spuren einer Interkulturalität hin, die das Ansinnen, eine Kultur klar nach
außen abgrenzen zu können, als vollkommen aussichtslos erscheinen lassen.
Künftig werde jeder Teil der Welt mit jedem anderen in Beziehung stehen,
schreibt er in seinen Notes (s. o. Anm. 4); und eine diversification erfasse alle
Kulturen, die keine zu starre Einheit anstreben sollten. Andernfalls drohten
sie zur Bedrohung für Andere zu werden (59) und sich auf unfruchtbare Art
und Weise zu isolieren. Das kann, wenn überhaupt, nur gewaltsam geschehen,
wenn es denn stimmt, dass »even the humblest artifact […] is an emissary of
the culture out of which it comes« (91).

9. Gastlichkeit und de-limitierte Kulturalität

231

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An dieser Stelle von einer Zwangsintegration zu sprechen, unter‐
stellt, dass das identitäre Denken auch im Verhältnis zum ›Eigenen‹,
das es sich exklusiv aneignet und so überhaupt erst zu einer ›Identi‐
tät‹ stilisiert, ein gewaltförmiges ist; umgekehrt gesagt: dass es im
Grunde niemand, der als Anderer zur Welt und zur Sprache kommt,
um an verlässlichen Lebensformen teilzuhaben, wollen kann, um
den Preis seiner in Wahrheit unaufhebbaren Alterität ›integriert‹
zu werden. Das ist freilich eine möglicherweise allzu optimistische
Annahme. Denn liegt in dieser Alterität – die sich nach dem Befund
Paul Ricœurs paradoxerweise auch anders als sie selbst erweist126, oh‐
ne darum dialektisch in Selbigkeit oder Selbstheit umzuschlagen127

–, nicht auch eine tiefe Irritation, eine Heimsuchung durch Unver‐
trautes, Unberechenbares und abgründig Befremdliches? Wie sollte
man sich je dazu bereitfinden können, dieses Potenzial der ›eigenen‹
und doch niemals anzueignenden Alterität wenigstens als nicht zu
eliminierendes, insofern ›vorhandenes‹ vorbehaltlos anzuerkennen?
Und wieso sollte aus dem phänomenologischen Nachweis dieses
Potenzials geschlossen werden, dass man sich ihm – nicht zuletzt in
kultureller und politischer Hinsicht – ›stellen muss‹?

Die m. E. plausibelste Antwort auf diese Fragen weist auf die
gewaltträchtigen, besonders in gegenwärtigen Populismen, in den
Bestrebungen der politisch Identitären, der Wortführer der sog.
Neuen Rechten und der Befürworter einer sog. Konservativen Revo‐
lution zu beobachtenden Konsequenzen der Leugnung dieses Poten‐
zials hin. Doch ist nicht zu bestreiten, dass auch in der kulturellen
und politischen Bejahung einer radikalen Gastlichkeit (als ›Aufge‐
schlossensein‹ für die unaufhebbare Alterität einer/s jeden Anderen)
erhebliches Gewaltpotenzial liegt.

Auf der elementarsten Ebene erweist sich diese Gastlichkeit zu‐
nächst als absolut unvermeidlich und in diesem Sinne unbedingt.
Kulturelle Lebensformen, die sich ›reproduzieren‹, wie die Soziolo‐
gen in ihrem Jargon sagen, sind unumgänglich darauf angewiesen,
den Anderen als solchen ›hereinzulassen‹, sei es als Neugeborenes,
sei es als Fremden. Gastlichkeit meint aber auch das (mannigfach

126 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996, Kap. 10.
127 P. Ricœur, Autrement. Lecture d’›Autrement qu’être ou au-delà de l’essence‹

d’Emmanuel Levinas, Paris 1997; dt. Anders. Eine Lektüre von ›Jenseits des
Seins oder anders als Sein geschieht‹ von Emmanuel Levinas, Wien, Berlin 2015.

Kapitel VI

232

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedingte) Verhalten zu dieser Herausforderung und, auf einer dritten
Ebene, dessen normative Regulierung (soweit sie überhaupt möglich
ist). Ich unterscheide deshalb eine primäre, sekundäre und tertiä‐
re Gastlichkeit, deren bedingte Formen der zunächst unbedingten
Herausforderung, den Anderen als solchen aufzunehmen, nur in
zweideutiger, ambivalenter und gewaltsamer Art und Weise gerecht
werden können, wenn überhaupt.128

Schon die namentliche, ggf. auf Ausweise gestützte Identifikation
des Anderen droht ihn um seine Alterität zu bringen129; zugleich
ermöglicht sie es aber auch, den Anderen als jemanden aufzuneh‐
men, der eine Geschichte mitbringt und zu erzählen hat. Dies
wiederum macht es erforderlich, dass die Betreffenden überhaupt
einen entsprechenden Ort, vorübergehend oder auf Dauer, einge‐
räumt bekommen, an dem sie zur Sprache kommen können – im
Gegensatz zu Anderen, denen das versagt bleibt. Nirgends ist ein
umfassend gerechtes Auswahlverfahren in Sicht. Jede Aufnahme, zu
der es effektiv kommt, kann deshalb als eklatant ungerecht erschei‐
nen. Anfangs kann sie allenfalls Spielräume gastlichen Verhaltens
eröffnen, mit dem vollen Risiko, dass es scheitert; sei es, weil es sich
selbst überfordert, sei es, weil das durch die Aufnahme des Anderen
gestiftete Vertrauen enttäuscht wird. Es wäre in politischer Hinsicht
unverzeihlich naiv und im pejorativen Sinne des Wortes weltfremd,
anzunehmen, der aufgenommene Andere werde sich allemal als
dankbar und als ›Bereicherung‹, als ›guter Mensch‹ oder verlässli‐
cher künftiger Mitbürger erweisen. Jede Art der Aufnahme muss auf
den Anderen als Vertrauenswürdigen setzen – und sich dem Risiko
bzw. der Gefahr der Zerstörung des Vertrauens aussetzen. (Das gilt
freilich auch im Hinblick auf Gastgeber.) Im Sinne einer kulturell
und politisch dauerhaften, verlässlichen Praxis der Gastlichkeit muss
das so geschehen, dass sie sich gegen mehr oder weniger nachhaltige
Enttäuschung wappnet. Eine allzu leicht frustrierbare Gastlichkeit
droht früher oder später der Versuchung des identitären Denkens

128 Vf., Europäische Ungastlichkeit und ›identitäre‹ Vorstellungen. Fremdheit, Flucht
und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg 2019.

129 A. Oberprantacher, Von der Kunst, nicht so visualisiert zu werden. Interferenzen
an der Grenze (der Sensibilität), in: B. Liebsch (Hg.), Sensibilität der Gegen‐
wart. Wahrnehmung, Ethik und politische Sensibilisierung im Kontext westlicher
Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr. 17 der Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine
Kunstwissenschaft, Hamburg 2018, 377‒396.

9. Gastlichkeit und de-limitierte Kulturalität

233

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nachzugeben und wird mit dem Gedanken liebäugeln, sich gegen
jegliche Enttäuschung zu immunisieren.130 So kann gerade die poli‐
tisch naive, nicht enttäuschungsresistente, nicht resiliente Gastlich‐
keit in eine Ungastlichkeit umschlagen, die am Ende jegliche unbe‐
dingte Gastlichkeit zurückweist oder leugnet. Dabei ist letztere para‐
doxerweise unbedingt auf eine unvermeidlich bedingte Realisierung
angewiesen. Eine in jeder Hinsicht jederzeit unbedingte Gastlichkeit
gegenüber jedermann ist praktisch überhaupt nicht ›lebbar‹. Deshalb
spricht Derrida von einer Pervertibilität, die in der Herausforderung
zur Gastlichkeit selbst schon angelegt ist – und nicht erst durch
deren populistische, rechtsnationale oder identitäre Denunziation
ins Spiel kommt. Eben weil die unbedingte Gastlichkeit immer und
unvermeidlich unter konkreten Umständen auf eine bedingte Rea‐
lisierung mittels begrenzter Ressourcen angewiesen ist, kann das
zum Vorwand ihrer Zurückweisung oder weitgehenden Reduktion
genommen werden, wie es in der sattsam bekannten »Das-Boot-ist-
voll«-Rhetorik geschieht.

Tatsächlich hat eine effektive Praxis der Gastlichkeit, die ihr als
unbedingter nur unter bestimmten Bedingungen gerecht zu werden
versuchen kann, zunächst lediglich anzubieten, was man die banality
of goodness genannt hat131: Wasser, Nahrung, ein Obdach… In dieser
Banalität mögen die Rollen zwischen Gebenden und Empfängern
zunächst einseitig verteilt sein; und sie ist zumeist von derart ele‐
mentarer, lebenserhaltender Bedeutung, dass kulturelle Differenzen,
von denen man in den Sozial- und Kulturwissenschaften so viel
Aufhebens gemacht hat, allenfalls eine nebensächliche Rolle spielen.
Diejenigen, denen eine elementare, lebenserhaltende (Notfall-)Gast‐
lichkeit zugutekommt, sind in dieser Situation nicht primär ›Frem‐
de‹ oder gar potenzielle ›Feinde‹132, sondern, ganz gleich, um wen
es sich handelt, Bedürftige, deren Angewiesensein auf die Hilfe An‐
derer für sich selbst spricht. Hans Jonas drückte das in seiner Verant‐

130 Ich gehe hier von dem optimistischen Fall aus, dass man sich der Gastlichkeit
nicht immer schon bzw. von vornherein verschlossen hat.

131 T. Claviez, Introduction. ›Taking place‹ – Conditional/Unconditional Hospital‐
ity, in: ders. (ed.), The Conditions of Hospitality, 1‒9, hier: 5.

132 Wie es Derridas Neologismus hostipitality suggeriert, der die Gastlichkeit als
von Anfang an zutiefst ambivalent erscheinen lässt; J. Derrida, Hostipitality, in:
G. Anidjar (Hg.), Jacques Derrida: Acts of Religion, New York, London 2002,
356‒420.

Kapitel VI

234

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wortungsethik – in diesem Punkt möglicherweise allzu optimistisch
– so aus: »Sieh hin und du weißt«, was zu tun ist.133

Wiederum wäre es aber politisch naiv, zu meinen, dabei könne es
bleiben bzw. eine dauerhafte, am Ende unbefristete Aufnahme Frem‐
der sei nach dem gleichen Muster vorstellbar. So sehr man versuchen
oder sogar versprechen mag, ihnen als Anderen einen Platz zum Le‐
ben einzuräumen, ohne ihre Singularität dabei auszulöschen, es wird
mittel- und langfristig doch darauf ankommen, wie sie sich kon‐
kret als Verschiedene herausstellen und wie man zu einer im Ein‐
zelnen nicht vorhersehbaren convivialité gelangen kann, die in der
Dimension sozialer Zeit prima facie unvereinbaren Anforderungen
gerecht werden müsste: unbedingter Gastlichkeit unter bedingten
Umständen; Achtung der Alterität des Anderen trotz namentlicher,
ethnischer, politischer Identifikation; Etablierung verlässlicher, Ver‐
trauen stiftender Umgangs- und Lebensformen ungeachtet eines
Enttäuschungspotenzials, das sie der ›identitären Versuchung‹ aus‐
setzt, in der diejenigen, die ›Fremde‹ aufnehmen, am Ende zur
größten Gefahr für sich selbst werden. Paradox: bejaht man die
ohnehin unbedingte und insofern unvermeidliche Gastlichkeit nur,
um sie eben dadurch selbst am meisten zu gefährden? Warum dann
aber? Wenn es zutrifft, dass jene primäre Gastlichkeit immer und
absolut unvermeidlich mit menschlichen Lebensformen einhergeht,
so sind wir ihr nolens volens ausgesetzt. Aber es macht offenbar
einen entscheidenden Unterschied, wie wir uns ihr eigens aussetzen
(womöglich ›über Gebühr‹). Sollte man sich dem Ausgesetztsein
gewissermaßen zusätzlich aussetzen, auf die Gefahr hin, es am Ende
als vollkommen unannehmbar zurückzuweisen, insofern es darauf
hinauszulaufen scheint, dass man sich als einer unberechenbaren
Gastlichkeit ausgeliefert erfährt?

Zwischen diesen Polen – ontologischem Ausgesetztsein, kulturel‐
lem Sichaussetzen und einem politischen Diskurs über die Gefah‐
ren des Ausgeliefertseins – bewegt sich in der Tat seit Jahren die
kulturwissenschaftliche und öffentliche, teils nur besorgte, teils un‐
verhohlen polemische Diskussion. Letztere hat ihre größte Wirkung
dadurch, dass es ihr gelingt, eine vermeintlich fatale Auslieferung
an Fremde (für die Gewalttäter wie Terroristen, ›Parasitäre‹ und

133 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische
Zivilisation, Frankfurt/M. 31982, 236.

9. Gastlichkeit und de-limitierte Kulturalität

235

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Opportunisten, die angeblich nur auf den Missbrauch ihnen nicht
zustehender Sozialleistungen aus sind, stellvertretend gelten) in die
Negation jeglichen Ausgesetztseins umzumünzen. So funktioniert
der Kurzschluss: ›wir‹ sehen uns Fremden ausgeliefert; weigern wir
uns also, uns ihnen im Geringsten auszusetzen; leben wir ein homo‐
genisiertes Leben, indem wir ›unter uns‹ bleiben – d.h. schließlich
so, dass jede Spur einer unbedingten Gastlichkeit getilgt wäre. Das
aber hieße, jegliches kulturelles Leben unmöglich zu machen bzw.
ad absurdum zu führen, wenn es denn stimmt, dass es solches Leben
überhaupt nur dort geben kann, wo man ›den Anderen hereinlässt‹,
und dass es gerade dann vollends unerträglich werden muss, wenn
jeder dazu gezwungen werden soll, mit jenen, die ganz ›unter sich‹
bleiben wollen, um den Preis jeglicher signifikanten Abweichung
zwangsintegriert zu werden.

Wenn wir dagegen dazu bestimmt sind, ›den Anderen hereinzu‐
lassen‹, insofern wir uns unvermeidlich von jedem Anderen her die
Herausforderung zur Gastlichkeit zuziehen, der uns in Anspruch
nimmt, so handelt es sich zunächst um ein vor-kulturelles und vor-
politisches, nämlich ethisch-responsives challenge-response-Verhält‐
nis.134 Erst auf der Ebene sekundärer und tertiärer Gastlichkeit,
wo sich entscheidet, wie wir uns dazu verhalten, wer ›wir‹ ist und
wo es um konkrete Bedingungen der ›Einlösung‹ von Gastlichkeit
geht, erfährt dieser Begriff unumgänglich eine Politisierung und
›Kulturalisierung‹, die oft konzeptuell rigoros verfährt, indem sie
das Eigene dem Fremden, die vermeintlich homogene Ethnie einer
bedrohlichen, nur außerhalb ihrer lokalisierten Heterogenität und
geschichtlichen Identität Anderen schroff gegenüberstellt, mit denen
man schließlich keinerlei Gemeinsamkeit mehr anerkennt; nicht
einmal die des Angewiesenseins auf eine lebensrettende Notfallgast‐
lichkeit für den Fall, dass man die Flucht vor unerträglichen Um‐
ständen ergreifen muss.135

134 Vgl. Ricœur, Geschichte und Wahrheit, 98, 231; W. Perpeet, Kulturphilosophie,
in: Archiv für Begriffsgeschichte 20 (1976), 42‒99, hier: 95; H. Arendt, Zwischen
Vergangenheit und Zukunft, München, Zürich 1994, 55.

135 Gerade hierzulande könnte man in dieser Hinsicht aus einem reichhaltigen
Fundus historischer Erfahrung schöpfen, den aber gerade diejenigen sonder‐
barerweise geflissentlich zu übersehen neigen, die ihre eigene Herkunft am
liebsten auf ein ursprüngliches, in unvordenklicher geschichtlicher Tiefe ver‐
wurzeltes Dasein gegründet wissen möchten.

Kapitel VI

236

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dabei ist längst jeder ein potenzieller Flüchtling136; und in dem
Maße, wie das unter dem realen Druck ökologischer Probleme und
politischer Gewalt weltweit bewusst wird, findet auch die Gastlich‐
keit – diese uralte Dimension menschlicher Lebensformen, die sich
seit jeher nur durch immer neue Aufnahme Anderer herausbilden
und aufrechterhalten konnten – endlich als globale Herausforderung
Anerkennung. Ursprünglich kommt jeder als Welt-Fremder zur Welt
und zur Sprache, ohne jeglichen Anspruch auf einen eigenen Ort zu
leben, der jedem erst von Anderen eingeräumt werden muss, ganz
gleich, wer sie sind. Schließlich ist es nur kontingenten Fügungen
zu verdanken, wenn diese Einräumung mit Selbstverständlichkeit,
quasi geräuschlos, und nachhaltig so vonstattengeht, dass sich die
Betreffenden über die Legitimität und Legalität ihres Daseins an Ort
und Stelle gar keine Gedanken machen müssen. Doch statt sich des‐
halb gleich zu Autochthonen zu erklären, die scheinbar immer schon
da waren, sollten sich alle angesichts des Schicksals von Flüchtlin‐
gen daran erinnern, dass sie ihr Dasein niemals allein sich selbst,
sondern ursprünglich der Aufnahme Anderer verdanken, durch die
sie überhaupt erst in die Lage versetzt werden konnten, ein eigenes
(soziales, politisches, kulturelles, geschichtliches…) Leben zu führen.
Was insofern als Eröffnung der Möglichkeit eines kulturell formier‐
ten Lebens jeglicher nachträglich abgegrenzten ›Kultur‹ vorausliegen
muss, erscheint hier am ehesten als dasjenige, was Menschen jeglich‐
er Couleur existenziell miteinander – wenn auch unwissentlich, im
Modus einer eigentümlichen Kulturvergessenheit – verbindet. Sie
alle sind nur da und existieren dank der gastlichen und kontingenten
Aufnahme Anderer. Die Frage ist allerdings, ob sich die Erinnerung
daran in trans-kultureller Perspektive fruchtbar machen lässt, nach‐
dem sich eine Vielzahl kultureller Lebensformen (oft ein Synonym
für den Kulturbegriff ) ausdifferenziert hat, zwischen denen gele‐
gentlich keinerlei Gemeinsamkeit mehr zu bestehen scheint. Dann

136 Dabei übersehe ich keineswegs die besonderen Gründe (wie etwa die politi‐
sche Verfolgung), die zu sofortiger Flucht zwingen können, sogar zur Flucht
aus der Welt; vgl. H. Arendt, Menschen in finsteren Zeiten, München, Zürich
2001, 32 f.; We Refugees, in: South as A State of Mind, Heft 6 (2015); South
Magazine Issue %236 [documenta 14 %231] – documenta 14.htm; dt. in: dies.,
Zur Zeit. Politische Essays, Berlin 1986, 7‒21; Vf., Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit.
Dimensionen verfehlter Gegenwart in phänomenologischen, politischen und hi‐
storischen Perspektiven, Zug 2017, Kap. VI.

9. Gastlichkeit und de-limitierte Kulturalität

237

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt sich die bereits vielfach ventilierte Frage, wie man von einer
scheinbar in sich bereits homogenisierten Lebensform überhaupt zu
einer heterogenen oder ganz fremd erscheinenden vorstoßen kann,
wie man sie in Beziehung setzen und Vergleichen unterziehen kann,
die den Schein des ganz Fremdartigen (Hegel137) dann prompt zer‐
streuen.

Dabei gerät sehr leicht aus dem Blick, was jeglicher Inter- und
Transkulturalität vorausliegt: dasjenige nämlich, was kulturelles Le‐
ben überhaupt erst möglich macht; allem voran die mehr oder
weniger gastliche Aufnahme in das Zusammenleben mit und unter
Anderen, durch die auch eine Welt (im Gegensatz zur Erde) mög‐
lich wird, welche man mit ihnen im doppelten Sinne des Worten
teilen kann – unter der Voraussetzung, als Anderer niemals ›restlos‹
integriert oder inkludiert zu werden. Die darin liegende Freiheit
und Beunruhigung ist allerdings von dem Schrecken, der Angst und
dem Entsetzen nicht weit, das sich zeigt, wo nichts und niemand
einen verlässlichen Anhalt, eine Orientierung, unbezweifelbare Ge‐
wissheit und Identität verspricht. Im Horizont dieses Schreckens,
dieser Angst und des Entsetzens, das keine kulturelle Lebensform
je in sich aufheben kann, kommen wir zur Welt und werden zur
ständigen Aufrechterhaltung einer Welt geteilten Lebens befähigt,
die der identitären Versuchung sehr leicht erliegen kann. Das hat
freilich nicht zur Folge, was man sich von ihr versprechen mag: Ver‐
sicherung gegen eine erschreckende Selbstfremdheit aller Kultur. Im
Gegenteil zwingen diejenigen, die dieser Versuchung erliegen und
identitäres Denken als politisches Allheilmittel anpreisen, dazu, alles
Fremde, Bedrohliche und Erschreckende anderswo und bei Anderen
zu suchen. Nicht das ursprüngliche Ausgesetztsein an Schrecken
und Entsetzen, vielmehr erst der politische Versuch, beides in einem
heterogenen, niemals assimilierbaren Jenseits zu lokalisieren, sich
ihm aber nicht selbst auszusetzen, droht Gewaltpotenziale zu akku‐
mulieren und freizusetzen, die am Ende die Welt aller unbewohnbar
machen könnten.138

137 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M. 41980, 81; H.-G.
Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 41975, 337 f.

138 Das untilgbare Ausgesetztsein an Schrecken und Gewalt mag man zu jenen
dark sides of culture zählen. Doch hat das ›Dunkle‹, ›Gewaltsame‹ oder Nega‐
tive dieser Seiten keineswegs nur Widerfahrnischarakter. Vielmehr bringen wir

Kapitel VI

238

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Welt sind wir nicht als in sie »Geworfene« und sodann auf
der Erde bloß vorhandene Lebewesen, wogegen die Existenzialonto‐
logen meinen ein Wohnen im Sein aufbieten zu müssen, das sich
als ethische, kulturelle und politische Herausforderung allerdings
kaum mehr vorstellen lässt. Bewohner einer Welt sind wir nicht
kraft einer Überantwortung ans Sein, das unser Denken nur noch
dankend nachzuvollziehen hätte, vielmehr nur aufgrund der gastli‐
chen Aufnahme durch Andere – und im Horizont zahlloser Dritter,
die vor der gleichen Herausforderung stehen: Sie alle können ihren
Aufenthalt auf der Erde und deren kulturelle Bewohnbarkeit nur
gewährleisten, indem sie Anderen Gastlichkeit versprechen – genau
das also, worauf ihre leibhaftige, ursprünglich von Anderen ›einge‐
räumte‹ Existenz selbst beruht; und zwar auf radikal prekäre Art
und Weise, erweist sich die Aufnahme in eine geteilte Welt doch als
im Prinzip jederzeit revozierbare – mit der Folge eines Absturzes
in kulturelle und politische Weltlosigkeit, wie sie von Flüchtlingen
und Exilanten vielfach beschrieben, aber auch einem depolitisierten
Leben in der ›Masse‹ zugeschrieben worden ist.

Nur indem die Gefahr eines solchen Absturzes ständig abgewehrt
und minimiert wird, kann sich eine Weltzugehörigkeit praktisch
bewähren, die einem jeden von Geburt an versprochen wird. Jeman‐
den ›zur Welt kommen‹ lassen heißt nicht, ihn als fortan sich selbst
Überantworteten in sie zu ›werfen‹, wie es Deucalion mit seinen
Steinen gemacht hat und wie es die zeitweise beliebte Rede vom
»Geworfensein« in die Welt suggeriert; vielmehr bedeutet es, sich
ihm gegenüber auf das Versprechen zu verpflichten, für eine – pre‐
kär bleibende – Weltzugehörigkeit zu bürgen. Dieses Versprechen
geht allem kulturell wie auch immer produktiven Zusammenleben
voraus. Gerade deswegen gerät es allerdings sehr leicht in eine Ver‐
gessenheit, aus der es erst dann wieder gerissen wird, wenn sich
identitär auf sich selbst versteifte kulturelle Lebensformen, in denen
man ganz chez soi zu sein scheint, mit der Weltlosigkeit Fremder
konfrontiert sehen, wie es gegenwärtig angesichts von Millionen
Flüchtlingen wieder massiv der Fall ist. Was gehen letztere sie
überhaupt an? Wozu überhaupt und unter welchen Bedingungen
gegebenenfalls sollte man sie hereinlassen? Wie es bei Franz Kafka

sie in bestimmten Deutungen des Kulturellen auch selbst hervor, nicht zuletzt
in ›identitären‹, die darauf hinauslaufen, dieses Ausgesetztsein zu leugnen.

9. Gastlichkeit und de-limitierte Kulturalität

239

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(im Roman Das Schloß) heißt: »Wir brauchen keine Gäste«139, so
scheinen die Identitären sagen zu wollen: »Wir brauchen keine
Flüchtlinge und generell keine Fremden«; »wir können hier keine
brauchen und wollen hier keine haben«, denn »unser Staat bzw.
unser Lebensraum gehört uns, und wir lassen nur diejenigen hinein,
die auch wieder gehen, wenn wir es wollen; so bleiben wir souverän
Herr in unserem Haus, ganz gleich, in welchem Zustand sich die
Welt da draußen befindet«; usw. So versuchen die Identitären nach
einem stattsam bekannten Muster140, den von ihnen angeeigneten
kulturellen Lebensraum mit dessen nationalstaatlichen Grenzen zur
Deckung zu bringen – um jegliche trans-kulturelle Herausforderung
zu leugnen.

Das kann in politisch höchst fragwürdiger Art und Weise (wie
sie uns paradigmatisch der Ungar Viktor Orbán im antieuropäi‐
schen Geist einer erklärtermaßen »illiberalen Demokratie«141 und
der ehemalige italienische Innenminister Matteo Salvini mit seiner
nicht weniger antieuropäischen Rede von depolitisiertem »Men‐
schenfleisch« unerwünschter Flüchtlinge142 vorgemacht haben) nur
›gelingen‹, indem man sich zwei Konsequenzen zugleich einhandelt:
Erstens jegliche transkulturelle, d.h. hier: über die ›eigene‹ bzw.
angeeignete Kultur hinausreichende Herausforderung souveräner
politischer Verfügung unterstellt zu denken (wie es unübersehbar
der Fall ist, wo man die nationalstaatlichen Grenzen für Schutz‐
suchende aller Art undurchlässig zu machen versucht); und zwei‐
tens die Bedingungen des eigenen In-der-Welt-seins zu vergessen,
die nicht etwa auf der ›immer schon‹ gesicherten, allenfalls durch
Fremde zu bedrohenden identitären Reproduktion einer Ethnie oder
eines sogenannten Volkes, sondern auf der gastlichen Aufnahme
ursprünglich Welt-Fremder beruhen, die wir Neugeborene nennen.
Deren in Wahrheit niemals gänzlich zu tilgende Alterität müssen
sich Apologeten des Identitären schon nachträglich aneignen, um

139 F. Kafka, Das Schloß. Gesammelte Werke, Bd. 3, Frankfurt/M. 1976, 17.
140 E. Gellner, Nationalismus und Moderne, Hamburg 1995; B. Anderson, Die Er‐

findung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts, Berlin 1998; D.
Gosewinkel, Schutz und Freiheit? Staatsbürgerschaft in Europa im 20. und 21.
Jahrhundert, Berlin 2016.

141 de.wikipedia.org/wiki/Illiberale_Demokratie.
142 www.zeit.de/news/2018-06/22/italiens-innenminister-nennt-migranten-mensc

henfleisch-180622-99-839625.

Kapitel VI

240

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/news/2018-06/22/italiens-innenminister-nennt-migranten-menschenfleisch-180622
https://www.zeit.de/news/2018-06/22/italiens-innenminister-nennt-migranten-menschenfleisch-180622
https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/news/2018-06/22/italiens-innenminister-nennt-migranten-menschenfleisch-180622
https://www.zeit.de/news/2018-06/22/italiens-innenminister-nennt-migranten-menschenfleisch-180622


glauben machen zu können, ihrer intern infolgedessen vermeintlich
homogenisierten Kultur wohne rein gar nichts inne, was nicht in
ethnisierter und nationalisierter ›Identität‹ aufgeht.

Die jegliche Transkulturalität leugnende Gewalt, die auf der Basis
einer solchen Pseudo-Homogenisierung gegen ortsansässige Frem‐
de, Exilanten, Flüchtlinge und Migranten jeglicher Couleur entfes‐
selt werden kann, hat, wie es scheint, eine identitäre Vergemein‐
schaftung der ›eigenen Leute‹ zur Voraussetzung, in der diese
auch ihrerseits jeglicher unaufhebbaren Alterität verlustig zu gehen
drohen. Einen Vorbehalt innerer Unzugehörigkeit, Fremdheit und
unaufhebbarer Distanz gegenüber den Wortführern kollektivierter
Identität, durch deren aus dem Bauch kommende Stimme sich
das nationale Allgemeine offenbaren soll, können sie unter diesen
Voraussetzungen nicht mehr geltend machen. Die jegliche Transkul‐
turalität leugnende Gewalt hat in dieser Sicht zur Voraussetzung,
dass man die ›eigenen Leute‹ mit Haut und Haaren, also gewis‐
sermaßen ›restlos‹, als immer schon der ›eigenen‹ Kultur einfügt
denkt. In Wahrheit verhält es sich umgekehrt: nur weil wir aus
unaufhebbarer, vor-kultureller Fremdheit gewissermaßen Zutritt zu
den kulturellen Lebensformen Anderer erhalten haben und durch
sie aufgenommen worden sind, können wir ›aufgeschlossen‹ bleiben
für alles, was sich jenseits der mehr oder weniger engen Grenzen
einer partikularen kulturellen Lebensform abzeichnet. Weit entfernt,
nur als luxuriöse, ggf. auch entbehrliche Zutat zur Homogenität
einer von sich aus bereits homogenen und sich selbst genügenden
kulturellen Lebensform in Betracht zu kommen, zehrt das Transkul‐
turelle ironischerweise vom Vorkulturellen. Nur weil wir niemals
ganz in einer solchen Lebensform aufgehen, deren integrative und
inklusive, angeblich niemanden ›draußen‹ lassende Kraft allerorten
beschworen wird, bleiben wir rückhaltlos aufgeschlossen für all das,
was sich ›jenseits‹ zuträgt. Dies zieht uns an, sei es als bloß Interes‐
santes, sei es als zutiefst Erschreckendes, als Aufzuklärendes oder als
Nächtliches, weil wir so ganz ›diesseits‹ nie waren und nie werden
sein können.

9. Gastlichkeit und de-limitierte Kulturalität

241

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991428-175 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Zum gegenwärtigen kulturtheoretischen Optimismus
	2. Wie Kultur neu denken?
	3. Kulturelles Leben diesseits von Ursprung und Ziel und die ›Funktion‹ des animal symbolicum
	4. ›Menschliche‹ Kultur, selbstkritisch
	5. Einander ausgesetzt
	6. Responsivität und kulturelle enérgeia. Ernst Cassirer und das Inhumane
	7. Wieder menschlich werden – durch reine ›Ontologie‹?
	8. Ausgesetzt und ausgeliefert. Ontologie und ethische Kultur der Gastlichkeit
	9. Gastlichkeit und de-limitierte Kulturalität

