
148 Konstruktion von Verbindlichkeit

blame, even if what has developed is not all to our liking.«96 Gott wird hier weniger als

Metapher für die Unmöglichkeit einer allumfassenden Perspektive verstanden, sondern

unter den Vorzeichen monotheistischer Gottesvorstellungen bestimmt. Damit nimmt

von Glasersfeld eine implizite Kritik der Theologie vor, insofern er das jüdisch-christli-

che Gotteskonzept als Versuch kennzeichnet, einer mystischen Instanz mit rationalen

Mitteln beizukommen. Ganz auf der Linie der oben bereits behandelten Dichotomie

von Mystik und Rationalität markiert ein solcher Versuch für von Glasersfeld aber eine

ungedeckte Spekulation, der noch dazu die Plausibilität abgeht.97

3.2 Funktionen religiöser Motive im radikalen Konstruktivismus

Neben diesen Bestimmungen und Auffassungen zu religiösen Phänomenen lässt sich

im radikalen Konstruktivismus aber noch eine weitere relevante Dimension ausma-

chen. Die Rede vom Religiösen wird nämlich in die Gesamtargumentation integriert

und weitreichend funktionalisiert. M.E. lassen sich dabei vor allem zwei Funktionen

unterscheiden.98

A) (Negativ-)Illustration

Eine erste Funktion ergibt sich aus dem schon skizzierten Eindruck, dass Religion im

radikalen Konstruktivismus oft von ihrem historischen Missbrauch her gedacht wird.

In Anbetracht der pragmatischen Dimension radikalkonstruktivistischen Denkens ist

ein Blick auf die Institutionalisierungen und Konkretionen religiöser Überzeugungen

durchaus konsequent, die starke Fokussierung auf die gewalttätige Durchsetzung von

Glaubensüberzeugungen sorgt aber für eine heftige Einseitigkeit.99 Ein solcher Um-

gang mit Religion stellt freilich kein Alleinstellungsmerkmal des radikalen Konstrukti-

vismus dar. Vielmehr verbindet diese Strategie verschiedenste Diskurse leitmotivisch

miteinander. Im Prolog seines Großwerks über Toleranz und Gewalt im Christentum

weist Arnold Angenendt darauf hin, »[d]aß bei Polemik gegen Christentum und Reli-

gion auch wissenschaftliche Berühmtheiten ihre Fachgrenzen überschreiten und dabei

historische Greuel vorschieben«100. Genau dieses Muster bedienen auch einige Vertre-

ter*innen des radikalen Konstruktivismus. Das Religiöse wird in dieser Linienführung

zum Abgrenzungsfall par excellence.

Das schlägt sich auch sprachlich nieder. Besonders deutlich wird dies bei Bernhard

Pörksen, der auf religiöse Sprache in der Regel dann zurückgreift, wenn er etwas aus-

96 Ebd.

97 Mit seiner Erörterung zur Theodizee-Problematik lässt er sich nämlich auf eine rationale Bearbei-

tung Gottes ein und kommt darin zu dem Schluss, dass dieses Konzept nicht taugt.

98 Es handelt sich um eine heuristische und nicht völlig trennscharfe Unterscheidung. Zumindest

ließen sich einige der angeführten Aussagen wohl auch der je anderen Kategorie zuordnen.

99 Scheible formuliert: »Die Begründer des Radikalen Konstruktivismus sehen offensichtlich die Ge-

fahr des Fundamentalismus hinter den institutionalisierten Religionen lauern.« Scheible, Entste-

hung S. 215.

100 Arnold Angenendt, Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und Schwert. Münster
52018. S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2026, 16:54:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 149

schließen oder als überzogen kennzeichnen will. So ist bei ihm immer wieder die Rede

vom Dogmatismus oderMeta-Dogmatismus als Position völlig überzogener Wahrheitsan-

sprüche.101 Metonymisch seien hierfür nur wenige Beispiele zitiert: Pörksen geht da-

von aus, dass »sich natürlich auch relativistische Erkenntnistheorien zu neuenNormen,

modischen Glaubensbekenntnissen und wirkmächtigen Dogmen verhärten«102 könn-

ten. Außerdem setzt er sich von »einer missionarischen Belehrung«103 als Sprachform

ab, bezieht sich auf einen »Kult der Pseudo-Skepsis«104, spricht von einer »Religion

des Rassismus«105 und versteht den Konstruktivismus explizit nicht als »eine eigene

Heilslehre.«106 Weiterhin schreibt er:

Auch der unbedingteWahrheitsglaube taugt als Katalysator, um Konflikte erst so rich-

tig hochkochen zu lassen, einen gerade noch mehr oder minder gleichberechtigten

Austausch in eine Art Begnadigungs- und Bekehrungsgespräch zu verwandeln, denn

man weiß ja mit absoluter Gewissheit, was stimmt und tatsächlich richtig ist.107

Thematisiert wird also ein Wahrheitsglaube, der Bekehrungsgespräche erforderlich ma-

che. Was sich hier abzeichnet, ist eine rhetorische Strategie, die religiöse Bezüge zur

Etablierung eines möglichst großen Kontrasts heranzieht. Religion fungiert gewisser-

maßen als Kontrastmittel. Gerade diese Strategie greift aber in den Arbeiten Pörksens

auf den (radikalen) Konstruktivismus selbst über. Die oben zitierten Beispiele der Ab-

kehr stehen gewissermaßen als Warnung vor dem Hintergrund eines Gefahrenszena-

rios. Sie zeigen mithilfe religiöser Terminologie an, was dem Konstruktivismus droht,

101 Vgl. u.a. Maturana/Pörksen, Tun S. 181; Pörksen, Schuld; Pörksen, Tanz; Pörksen, Beobachtung S. 9;

16; 58; 177; 229. Freilich lassen sich hier auch Belege anderer Denker*innen einspeisen. So spricht

bspw. auch Ernst von Glasersfeld davon, die meisten gegenwärtigen Philosoph*innen steckten

»noch tief in dem hoffnungslosen Dogma, das sie verpflichtet hat, nach wie vor Erkenntnis der

ontischen Welt zu suchen.« Glasersfeld, Wege S. 58. Interessant ist hier weiterhin, dass das Dog-

ma im Zusammenhang ontologischer Festlegungen steht. Das entspricht der im vorigen Unter-

kapitel herausgearbeiteten Perspektive auf Religiosität als Realismus. Dazu passt außerdem die

Rede von der »dogmatischen Auffassung der Naturwissenschaft als dem Produkt unfehlbarer Ver-

nunft« (ebd. S. 62) oder die Bezugnahme auf den »Popanz dogmatischer Wissenschaften«. John

Richards/Ernst von Glasersfeld, Die Kontrolle von Wahrnehmung und die Konstruktion von Rea-

lität. Erkenntnistheoretische Aspekte des Rückkopplungs-Kontroll-Systems. In: Der Diskurs des

Radikalen Konstruktivismus. Hg. v. Siegfried J. Schmidt. (stw Bd. 636). 192-228, hier: S. 193. Auch

bei Siegfried J. Schmidt (vgl. Schmidt, Literatursystem S. 148), Josef Mitterer (vgl. Mitterer, Jen-

seits S. 15; 16; 42), Alexander Riegler (vgl. Riegler, Towards S. 25) oder Wolfram K. Köck (vgl. Köck,

Viabilität S. 382) wird das Dogma als eine Art Menetekel zur Kennzeichnung ablehnungswürdiger

Positionen eingesetzt. Siebert fragt sogar: »Verhindert konstruktivistisches DenkenDogmatismus

und Rassismus?« Horst Siebert, Der Konstruktivismus – viel Lärm um nichts? Eine erkenntnistheo-

retische Kontroverse und ihre Folgen. In: ZRGG 58 Heft 1 (2006). S. 49-61, hier: S. 57. [= Siebert,

Lärm.] Die Liste ließe sich wohl beliebig fortsetzen.

102 Pörksen, Bobachtung S. 58.

103 Ebd. S. 239.

104 Pörksen/Schulz von Thun, Kunst S. 171

105 Maturana/Pörksen, Tun S. 180.

106 Pörksen/Schulz von Thun, Kunst S. 177.

107 Ebd. S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2026, 16:54:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Konstruktion von Verbindlichkeit

wenn er sich verstetigt. Mancherorts habe sich diese Entwicklung inzwischen aber be-

reits vollzogen, der Konstruktivismus sich »von einer Außenseiterphiloso|phie in eine

neue Orthodoxie verwandelt«108. Damit wird ein Bogen zu Pörksens Abkehr vom Kon-

struktivismus geschlagen (vgl. Kap. 2.3.4), der im folgenden Unterkapitel noch einmal

kurz aufgegriffen wird.

Das Religiöse fungiert demnach als verdichtete Abkürzung für negative Assoziatio-

nen, von denen sich der radikale Konstruktivismus abwendet. Doch die illustrierende

Funktion religiöser Motive erschöpft sich nicht in der reinen Kontrastwirkung. Das Re-

ligiöse dient zudem als Figur der Imagination von Kontingenzlosigkeit in Kontingenz,

wie im vorigen Kapitel bereits angedeutet wurde. Die (gebrochene) Imagination der

Perspektive Gottes – die entsprechende Stelle wurde oben bereits teilweise zitiert –

steht hierfür (im Verständnis von Glasersfelds) metaphorisch:

Einige spätere Philosophen haben diese Sicht von außen the God’s eye view genannt,

die Perspektive Gottes. Nun ist die Sache aber die, dass auch Gott – insofern wir ihn

als rationales Wesen begreifen wollen – vor dem gleichen Problem steht. Denn auch

er bräuchte einen Apparat des Erfahrens – und das heißt, dass auch seine Erfahrungen

apparatbedingt sind. […] Die Perspektive Gottes ist eine Metapher für die Unmöglich-

keit, ein unverfälschtes Bild der Welt an sich zu gewinnen.109

In einem ähnlichen Sinne greift Engels die Denkfigur auf:

[S]innvoll über eine Realität ›an sich‹ sprechen zu können, impliziert den Anspruch,

etwas über die Strukturen der Wirklichkeit aussagen zu können, wie sie unabhängig

von jeglicher subjektiver Erfahrungsweise von Realität gestaltet sind. Diese Möglich-

keit würde aber den vielzitierten ›Gottesgesichtspunkt‹ voraussetzen, weshalb wir es

bei dieser Art von Realismus mit einemmetaphysischen Realismus zu tun haben.110

Und auch von Foerster merkt an: »Bin ich ein Beobachter, der draußen steht und in

die Welt als Gott-Heinz hineinschaut, oder bin ich ein Teil davon, ihr Mitspieler, ein

Mit-Mensch?«111

Den Hintergrund des Gedankens bildet die schon angedeutete Parallele zwischen

Gott und Realität. Sie lässt sich anhand des Streits um die Unterscheidung zwischen

Wirklichkeit (= beobachtungsabhängig) und Realität (= beobachtungsunabhängig) noch

einmal spezifizieren. Die Kernanfrage an diese Unterscheidung gibt Weber wie folgt

wieder: »Wenn die Realität unerkennbar ist, wie wäre dann erkennbar, dass sie uner-

108 Ebd. S. 178f.

109 Pörksen/Glasersfeld, Kopf S. 48. Andreas Klein verhandelt den God‘s viewpoint vor dem Hinter-

grund der Korrespondenztheorie. Vgl. Klein, Wahrheit S. 56-60. Ebenso verfährt Peter Lampe. Vgl.

Lampe, Bild S. 25; 167.

110 Eve-Maria Engels, Erkenntnistheoretischer Konstruktivismus, Minimalrealismus, empirischer

Realismus – Ein Plädoyer für einige Unterscheidungen. Replik auf Hans Jürgen Wendels Aufsatz

»Evolutionäre Erkenntnistheorie und erkenntnistheoretischer Realismus«. In: Zeitschrift für phi-

losophische Forschung 44 Heft 1 (1990). S. 28-54, hier: S. 31.

111 Forster, Anfang S. 190. Von Foerster geht in diesem Text auch an anderen Stellen auf Gott ein. Vgl.

u.a. ebd. S. 30f.; 166.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2026, 16:54:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 151

kennbar ist?«112 Die Rede von einer Realität im Sinne einer beobachtungsunabhängi-

gen Einheit steht damit vor dem gleichen Problem wie die Rede von Gott.113 In beiden

Fällen wird ein Gedankenexperiment aufgelegt: Im Versuch, die eigene Beobachter*in-

Position aus dem Denken herauszustreichen, wird die Unmöglichkeit dieses Unterfan-

gens präsent.114 Besonders Maturanas Aussagen über Gott können mit dieser Folie ei-

ner Relecture unterzogen werden. Die Imagination des Gottesgesichtspunkts wird zum

Vehikel radikalkonstruktivistischer Theorie. Der Denkfigur kommt damit eine zentra-

le, illustrierende Funktion zu, die von der Polemik gegen Religiosität zu unterscheiden

ist.115

B) Substitution und Selbstbehauptung

Eine zweite und wohl bedeutendere Funktion religiöser Motive ergibt sich aus vielfälti-

gen Versuchen, religiöse Phänomene aufgrund radikalkonstruktivistischer Einsichten

als überholt darzustellen. So schreibt etwa Maturana, seines Erachtens müsse George

Berkeley »auf ›Gott‹ nicht nur wegen der Tradition, in der er als religiöser Mensch und

Bischof stand, zurückgreifen, sondern auch, weil er nicht nach dem Zustandekommen

112 Weber, Medientheorien S. 196. Mitterer stellt letztlich die gleiche Frage: »Und von welcher Art

Versum aus wird festgestellt, dass alle gleich sind?« Mitterer, Kritik S. 108. Den Term Versum leitet

Mitterer vom Universum ab, streicht aber die Einheitlichkeit der Welt (Uni) heraus, um die Diver-

sität der Wirklichkeitskonstruktionen nicht auf einen singulären (ontologischen) Bezugspunkt zu

reduzieren.

113 Vgl. dazu auch Scheible, Entstehung S. 279.

114 Theologisch ist diese Einsicht freilich nicht neu. Karl Rahner etwa hat sein gesamtes theologi-

sches Modell auf ihr aufgebaut. Abzulesen ist dies besonders prominent am zweiten Gang seines

Grundkurses. Vgl. Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christen-

tums. Freiburg i.Br. 22008. S. 48-90. [= Rahner, Grundkurs.]

Oder wie Norbert Brieden anmerkt: »Damit einher geht eine Haltung der Gelassenheit, die zu-

gleich dem ersten Gebot, nichts anderes an Gottes Stelle zu setzen, entspricht: Die ›wirkliche

Wahrheit‹ weiß alleine Gott, dessen Standpunkt einzunehmen Hybris wäre; Einschätzungen von

Menschen können sich ändern, sie sind durch viele Faktoren bedingt; was heute noch als allge-

meine Wahrheit verkündet wird, kann sich morgen bereits als nicht mehr tragfähig erweisen.«

Brieden, Paradoxien Kap. 1.1.2. An späterer Stelle nimmt Brieden zudem eine systematische Zer-

gliederung dieser Imagination der Kontingenzlosigkeit vor, die er als paradoxale Denkfigur kenn-

zeichnet: »Die Paradoxie beruht darauf, dass der Mensch, der notwendig einen blinden Fleck hat,

Gott als etwas beobachtet, das in seiner Beobachtung nicht auf einen blinden Fleck angewiesen

ist. Die Kontingenzformel ›Gott‹ beinhaltet somit seinen Status, keinen blinden Fleck zu haben.

Die Bedingung derMöglichkeit, göttliches Beobachten zu erfassen (dass Gott keinen blinden Fleck

braucht), ist damit zugleich die Bedingung der Unmöglichkeit der Beobachtung Gottes durch den

Menschen, der ohne blinden Fleck gar nicht beobachten kann. Da Gott keinen blinden Fleck hat,

oszilliert sein Beobachten nicht zwischen dem in der Unterscheidung Unterschiedenen und dem

Nichtunterschiedenen. Gottes Beobachtungsweise ist damit frei von Paradoxien und unabhängig

von Zeit, die sich im Oszillieren ergibt. Die paradoxiefreie Beobachtung ist aus menschlicher Per-

spektive aber paradox und deshalb ›nur als paradox zu erfassen‹.« Ebd. Kap. 3.2.2.3. Zu alldem

aber gehört auch die Möglichkeit, dieses mit Gott verbundene Denkprojekt nicht weiter zu theo-

logisieren: »›Gott ist tot‹, hat man behauptet – und gemeint: der letzte Beobachter ist nicht zu

identifizieren.« Luhmann, Massenmedien S. 143. Man könnte es folglich bei der Einsicht in die Un-

möglichkeit der Identifikation belassen.

115 Zur radikalkonstruktivistischen Polemik vgl. Kap. 3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2026, 16:54:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Konstruktion von Verbindlichkeit

der Eigenschaften des ›Beobachters‹ fragt.«116 Was Berkeley also aus Maturanas Sicht

fehlt, ist ein Blick auf das, was Maturana selbst leistet, nämlich eine Beobachter*in-

Theorie. Und er schärft seine Aussage noch einmal an:

Ich denke, daß er damit nicht zurecht kam, weil er kein Biologe war. All den Folgen, die

daraus entstehen, daßman nicht zwischen Illusion undWahrnehmung zu unterschei-

den vermag, kann er nicht nachgehen. Deshalb muß er auf Gott oder etwas Transzen-

dentes zurückgreifen.117

Der Biologe Maturana bahnt hier eine Substitution an: Radikalkonstruktivistische

Einsichten ersetzen religiöse Bezüge. Letztere verlieren im Raum der Beobachter*in-

Theorie ihren Nutzen, werden zwecklos.

Dass Maturana aber noch weiter geht, verdeutlicht ein Blick auf sein mit Varela

verfasstes Hauptwerk Baum der Erkenntnis. Zum Ende des Textes wird der alttestament-

liche Bezugspunkt aufgerufen: »In diesem Buch sind wir zum ›Baum der Erkenntnis‹

zurückgekehrt. Wir haben den Leser eingeladen, von der Frucht dieses Baums zu es-

sen, indem wir ihm eine wissenschaftliche Untersuchung der Erkenntnis als biologi-

sches Phänomen vorgelegt haben.«118 Wo der biblische Baum die Unterscheidung von

Gut und Böse versprach, verspricht der neue Baum die Einsicht in die Biologie des Er-

kennens.Wer diese neuartige Frucht kostet, stößt in neue Sphären der Reflexion vor.119

Der Sündenfall wird zum Moment eines aufkeimenden Bewusstseins für die Beobach-

tungsabhängigkeit allen Erkennens und zu einem Moment der Umkehr: »Nun, dieses

ganze Buch kann als eine Aufforderung angesehen werden, unsere Gewohnheit auf-

zugeben, der Versuchung der Gewißheit zu erliegen.«120 Religiöse Erklärungsmuster

bedarf es in Maturanas Verständnis dazu nicht mehr:

Wenn jedoch nur ein relatives, willkürlich gewähltes Bezugssystem möglich ist, be-

steht die unausweichliche Aufgabe des Menschen als eines seiner selbst bewußten

Lebewesens, das ein Beobachter seiner eigenen kognitiven Prozesse sein kann, darin,

explizit einen Bezugsrahmen für sein Wertsystem auszuwählen. Dieser Aufgabe hat

116 Riegas/Vetter, Gespräch S. 80.

117 Ebd. S. 81.

118 Maturana/Varela, Baum S. 263. Zuvor heißt es: »Als Adam und Eva die Frucht vom Baum der Er-

kenntnis von Gut und Böse aßen, so sagt die Bibel, wurden sie in andere Wesen verwandelt, die

nie mehr zu ihrer ursprünglichen Unschuld zurückkehren sollten. Vor dem ›Sündenfall‹ kam ih-

re Erkenntnis der Welt in ihrer Nacktheit zum Ausdruck. In ihrer Nacktheit bewegten sie sich in

der Unschuld des bloßen Kennens. Nach dem ›Sündenfall‹ wußten sie, daß sie nackt waren; sie

wußten, daß sie wußten, sie erkannten, daß sie kannten.« Ebd. S. 263. Im Übrigen greift Maturana

auch an anderen Stellen auf Motive religiöser (näherhin: christlicher) Tradition zurück: Vgl. u.a.

Maturana/Varela, Baum S. 19f.; Maturana/Pörksen, Tun S. 184f.; 204-206.

119 Ähnlich spielt auchKarlH.Müllermit diesemMotiv,wenner über »die an sich verbotene Frucht der

Selbstreferenz« schreibt. Karl H. Müller, Otto Neurath, Kurt Gödel und radikal konstruktivistische

Denkformen. In: Heinz von Foerster/Albert Müller/Karl H. Müller, Radikaler Konstruktivismus aus

Wien. Eine kurze Geschichte vom Entstehen und vom Ende einesWiener Denkstils. (Enzyklopädie

des Wiener Wissens Bd. XIV). Weitra 2011. S. 196-215, hier: S. 214.

120 Maturana/Varela, Baum S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2026, 16:54:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 153

sich der Mensch stets dadurch entzogen, daß er sich Gott als einer absoluten Quelle

der Wahrheit oder der Selbsttäuschung durch die Vernunft überlassen hat.121

Der religiöse Glaube wird zu einer Denkfigur der Flucht erklärt und durch Maturanas

eigene Arbeit als solche entlarvt. Die Substitution zeigt sich in ihrer ganzen Kon-

sequenz.122 Zu einem Leitsatz verdichtet: Wer Maturanas Argumentation folgt, der

braucht keine Religion mehr.

Innerhalb des radikalen Konstruktivismus steht er damit keineswegs allein da. Von

Glasersfeld ordnet den Glauben in den Kontext überholter Auffassungen ein:

Es war schon schwer, das Weltbild abzubauen, in dem die Erde im Mittelpunkt stand;

noch schwerer ist es, den Glauben aufzugeben, daß da ein überweltlicher Leiter des

Geschehens an unserem persönlichenHandeln und Schicksal Interesse findet und hier

und dort beschützend eingreift; am schwersten jedochwird es sein, ohne die Überzeu-

gung auszukommen, daß die menschliche Vernunft, wenn sie nur richtig verwendet

wird, früher oder später doch etwas von derwahren Beschaffenheit der ontischenWelt

erfassen kann.123

Klar erkennbar insinuiert von Glasersfeld hier, dass auch die Vorstellung eines perso-

nalen Gottes langsam aussterben und verschwinden werde, wenn der Prozess mensch-

licher Erkenntnis nur weiter voranschreite.124 Der radikale Konstruktivismus, der von

der Unerkennbarkeit der Realität handelt, steht aufseiten dieser Fortschrittsbewegung.

121 Maturana, Realität S. 92.

122 Sie geht so weit, dass Michael Blume bezogen auf den Baum der Erkenntnis feststellt: »Auch der

Entwurf von Maturana und Varela mündet in eine letztlich religiöse Verkündigung«. Michael Blu-

me, Neurotheologie. Hirnforscher erkunden den Glauben. (Wissenschaftliche Beiträge aus dem

Tectum Verlag; Reihe Theologie Bd. 6). Marburg 2009. S. 193.

123 Glasersfeld, Konstruktion S. 14. Gegen den Glauben an einen Schöpfer schreibt auch von Foerster

an: »Die Natur wählt nichts. Da sitzt ja nicht ein großer Selektor mit dem Zwicker und mit der

Pinzette, der fein säuberlich die Saurier von der Spielfläche entfernt, sie verschwinden einfach.

[…] Und auch im Falle der Evolution wählt niemand, selektiert nichts und niemand. Wieso gibt es

trotzdemdie deutlichenUnterschiede? Ein Elephant ist von einemKamel oder von einemNashorn

verschieden.War ein selektiver Apparat amWerk, der die Nashörner zugelassen hat? Hier erweist

sich die Grundidee schon als falsch und unzweckmäßig. Es gibt keinen selektiven Apparat, der das

Rhinozerus [sic!] mit einem Horn ›zertifiziert‹, die Verwandtschaft daneben mit zwei, fünf oder

sechs Hörnern ablehnt und ›selektiv‹ in den Orkus verbannt. Da müssen wir gegen irreführende

Vorstellungen ankämpfen. Sobald ich solche Verwirrungen aufrechterhalte, beginne ich bereits

über Folgeprobleme nachzudenken, bei denen aber schon die Grundlage schief liegt.« Von Foers-

ter, Anfang S. 133f. Auch Maturana pflichtet dem bei: »Die Evolution ist ein natürliches Driften, ein

Ergebnis der Erhaltung von Autopoiese und Anpassung. Wie im Fall der Wassertropfen ist keine

äußere Kraft notwendig, um die von uns gesehene Vielfalt und Komplementarität zwischen Or-

ganismus und Milieu zu erzeugen. Wir müssen auch keine lenkende Kraft annehmen, damit wir

die Richtung der Variationen innerhalb einer Abstammungslinie erklären können. Und schließlich

ist es auch nicht so, daß im Verlauf der Evolution irgendeine besondere Qualität der Lebewesen

optimiert wird.« Maturana/Varela, Baum S. 129.

124 Diesen Prozess sieht Siebert als bereits vollzogen an: »Erst habenwir Gott verloren, jetzt erkennen

wir auch noch, dass uns die Welt fremd ist.« Horst Siebert, Lernen als Konstruktion von Lebens-

welten. Entwurf einer konstruktivistischenDidaktik. Frankfurt a.M. 1994. S. 38. Zitiert nach: Thierry

Origer, Konstruktivismus, Theologie undWahrheit. Sind Konstruktivismus und Theologie mitein-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2026, 16:54:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Konstruktion von Verbindlichkeit

Sein Projekt lässt sich am historischen Vergleichswert der kopernikanischen Wende

messen, steht für von Glasersfeld aber dann doch vor einer noch größeren Aufgabe

(»am schwersten«).

Wie bei Maturana wird auch hier eine Ersetzung vorgenommen: Radikalkonstruk-

tivistische Einsichten entwerten die Religiosität. Zugleich macht erst der Kontrast zur

Religion die spezifische Innovation des radikalen Konstruktivismus deutlich:

Seit Anbeginn der westlichen Philosophie war die Erkenntnis, die der menschliche

Verstand konstruiert, in irgendeiner Weise mit einer von ihm unabhängigen Reali-

tät verknüpft worden. Diese Beziehung war für die meisten Denker eine Art von Ab-

bildung, vielleicht nur eine unvollkommene, nebulöse, jedenfalls aber ein Bild, das

zumindest bestimmte Aspekte der Realität korrekt wiedergab. Berkeley und Vico er-

kannten, daß die Realität für die Vernunft unerreichbar war, und so umgingen sie das

Problem, jeder auf seineWeise, indem sie die Beziehung über Gott herstellten, der so-

wohl die reale Welt als auch den Menschen geschaffen hatte. Alle idealistischen und

alle rationalisti|schen Philosophen von Platon bis Leibniz haben in irgendeiner Weise

die Gottesidee beansprucht, um ihre Systeme davor zu bewahren, in den Solipsismus

abzugleiten, das heißt vor der Idee zu retten, daß die Welt außerhalb des subjektiven

Bewußtseins des Denkens nicht existiere.125

Insofern sich also auch der radikale Konstruktivismus gegen einen Solipsismus ver-

wahrt, dies aber ohne theologischen Überbau tut, offenbart er sein Potential.Wo frühe-

re Denker*innen Gott benötigten, um dem Solipsismus fernbleiben zu können, gilt das

für den radikalen Konstruktivismus nicht mehr. Von Glasersfelds »Heldendiskurs«126

setzt sich hier erkennbar fort.

Die strategische Substitution findet sich in weiteren Anwendungsbereichen.

Schmidt überschreibt einen Aufsatz bspw. mit dem Parallelismus God Has Created

Reality, We Create Worlds of Experience127, nimmt im Verlauf des Textes aber keinerlei

Bezug auf religiöse Fragen.

Doch die Substitution tritt nicht nur in positiven Bezügen auf,wie der Rückblick auf

Pörksens Verwendung der Orthodoxie-Metaphorik zeigt. Der Konstruktivismus ist aus

seiner Sicht zumindest in Teilen in den Bereich der Religion gewechselt und zu einem

– in den Worten Webers – »orthodoxe[n] Konstruktivismus«128 geworden. In diesem

Sinne kommentiert auch Phillips: »Across the broad fields of educational theory and

ander vereinbar? Mamer 2007. URL: https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-u

nd-wahrheit.html (abgerufen am: 17.06.2021). S. 9. [= Origer, Theologie.]

Auch Hejl legt in einem bereits eingespeisten Zitat die Vorstellung nahe, man könne im Raum des

Konstruktivismus (zumindest) auf »Göttervorstellungen« verzichten. Vgl. Hejl, Nischenkonstruk-

tion S. 385.

125 Glasersfeld, Ideen S. 81f.

126 Leschke, Aufregungen S. 259.

127 Vgl. Siegfried J. Schmidt, God Has Created Reality, We Create Worlds of Experience. In: Construc-

tivist Foundations 2Hefte 2-3 (2007). S. 7-11. Freilich ist darin nicht nur die Substitution interessant,

sondern auch, dass die Parallele von Realität und Gott fortgesetzt wird.

128 Weber, Medientheorien S. 192.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2026, 16:54:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html


3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiosität 155

research, constructivism has become something akin to a secular religion.«129 Die Zu-

schreibungen treten im Modus der Abgrenzung auf. Die Substitution, die sich hier als

Wechsel vollzogen hat, wird nicht als Steigerung der Autorität angenommen, sondern

ganz im Gegenteil als Fehlentwicklung gekennzeichnet. Damit ist ein Rollenwechsel

verbunden.Während radikalkonstruktivistisches (bzw. kybernetisches) Denken bei von

Foerster noch als Häresie und damit als Rebellion gegen die Orthodoxie auftritt130, hat

sich die Rollenzuschreibung bei Pörksen und Weber gedreht: Der Konstruktivismus ist

von der Häresie zur Orthodoxie geworden und hat sich damit zumindest für Pörksen

selbst erledigt.131

3.3 Zwischenfazit

Der radikale Konstruktivismus befasst sich nur am Rande mit religionsbezogenen Fra-

gestellungen. Wo Religiosität behandelt wird, zeigt sich eine weitgehend reservierte

Grundhaltung. Religion wird stark mit einem Wahrheitspositivismus und seinen ver-

muteten Folgen (Kriege, Gewalt, Unterdrückung etc.) in Verbindung gebracht und von

historischen Missbrauchsformen her gedacht. Damit ist eine zumeist implizite Auf-

fassung von Religion als Subphänomen des Realismus verknüpft, insofern Religionen

Ansprüche auf ontologische Gewissheit formulierten. Mit Leitunterscheidungen wie

kognitiv vs. non-kognitiv (Quale) oder rational vs. mystisch (von Glasersfeld) wird dieses

Verständnis von Religion forciert und in harte Differenzstellungen gebracht, die den

radikalen Konstruktivismus in aller Regel auf der Gegenseite religiöser Positionen an-

siedeln. Religiosität wird in diesem Sinne erkennbar diskreditiert. Zugleich finden sich

aber auch innerhalb des radikalkonstruktivistischen Diskurszusammenhangs Ansätze,

die das relativierende Potential von Religiosität oder Mystik und radikalem Konstrukti-

vismus stärker fokussieren und damit eine Spur anlegen, der imweiteren Verlauf dieser

Untersuchung gefolgt werden kann.

129 Denis C. Phillips, The Good, the Bad, and the Ugly: The Many Faces of Constructivism. In: Edu-

cational Researcher 24 Heft 7 (1995). S. 5-12, hier: S. 5. Eine vergleichbare Einschätzung trägt auch

Simone Zillich-Limmer bei. Ihres Erachtens »stellt sich der Konstruktivismus als neuzeitliche, post-

moderne Religion dar, die auch ohneGott auskommt.« Simone Zillich-Limmer, Systemische Thera-

pie und Praktische Theologie. Impulse aus der Beratungspraxis für eine grundlegende Verhältnis-

bestimmung. (Praktische Theologie interdisziplinär Bd. 4). Berlin 2012. S. 354. [= Zillich-Limmer,

Therapie.]

130 So schreibt von Foerster bspw. über die von der Kybernetik zweiter Ordnung rehabilitierten Zir-

kularitäten: »Und die Gefahren der Paradoxe sind Ihnen bekannt: wenn sie sich in eine Theorie

einschleichen, ist es so, als ob der Teufel seinen Spaltfuß in den Türspalt zur Orthodoxie steckt.«

Foerster, KybernEthik S. 64. Vgl. dazu ebd. S. 146 sowie noch einmal Foerster, Parabel S. 111; 117.

131 Dazu passt eine Bemerkung vonMartin Pleitz, die er zwar in einem anderen Kontext macht (näm-

lich hinsichtlich Graham Priests Dialetheismus-Konzept), sich aber dennoch auf die Verwendung

der Häresie-Metapher stützt: »Es ist, als ob Giordano Bruno nach anfänglichen Turbulenzen doch

nochAbt eines bedeutendenKlosters gewordenwäre.«Martin Pleitz, Gibt eswahreWidersprüche?

Graham Priest. In: Analytische Philosophie. Eine Einführung in 16 Fragen und Antworten. Hg. v. Jo-

hannes Müller-Salo. Paderborn 2020. S. 93-110, hier: S. 108. [= Pleitz, Widersprüche.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2026, 16:54:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

