148

Konstruktion von Verbindlichkeit

blame, even if what has developed is not all to our liking.«*® Gott wird hier weniger als
Metapher fiir die Unmaoglichkeit einer allumfassenden Perspektive verstanden, sondern
unter den Vorzeichen monotheistischer Gottesvorstellungen bestimmt. Damit nimmt
von Glasersfeld eine implizite Kritik der Theologie vor, insofern er das jiidisch-christli-
che Gotteskonzept als Versuch kennzeichnet, einer mystischen Instanz mit rationalen
Mitteln beizukommen. Ganz auf der Linie der oben bereits behandelten Dichotomie
von Mystik und Rationalitit markiert ein solcher Versuch fiir von Glasersfeld aber eine
ungedeckte Spekulation, der noch dazu die Plausibilitit abgeht.%”

3.2 Funktionen religioser Motive im radikalen Konstruktivismus

Neben diesen Bestimmungen und Auffassungen zu religiésen Phinomenen lisst sich
im radikalen Konstruktivismus aber noch eine weitere relevante Dimension ausma-
chen. Die Rede vom Religiosen wird nimlich in die Gesamtargumentation integriert
und weitreichend funktionalisiert. M.E. lassen sich dabei vor allem zwei Funktionen
unterscheiden.®

A) (Negativ-)lllustration
Eine erste Funktion ergibt sich aus dem schon skizzierten Eindruck, dass Religion im
radikalen Konstruktivismus oft von ihrem historischen Missbrauch her gedacht wird.
In Anbetracht der pragmatischen Dimension radikalkonstruktivistischen Denkens ist
ein Blick auf die Institutionalisierungen und Konkretionen religiéser Uberzeugungen
durchaus konsequent, die starke Fokussierung auf die gewalttitige Durchsetzung von
Glaubensitberzeugungen sorgt aber fiir eine heftige Einseitigkeit.”® Ein solcher Um-
gang mit Religion stellt freilich kein Alleinstellungsmerkmal des radikalen Konstrukti-
vismus dar. Vielmehr verbindet diese Strategie verschiedenste Diskurse leitmotivisch
miteinander. Im Prolog seines Grofiwerks iitber Toleranz und Gewalt im Christentum
weist Arnold Angenendt darauf hin, »[d]af} bei Polemik gegen Christentum und Reli-
gion auch wissenschaftliche Berithmtheiten ihre Fachgrenzen iiberschreiten und dabei
historische Greuel vorschieben«'°. Genau dieses Muster bedienen auch einige Vertre-
ter*innen des radikalen Konstruktivismus. Das Religiése wird in dieser Linienfithrung
zum Abgrenzungsfall par excellence.

Das schligt sich auch sprachlich nieder. Besonders deutlich wird dies bei Bernhard
Porksen, der auf religiése Sprache in der Regel dann zuriickgreift, wenn er etwas aus-

96  Ebd.

97  Mitseiner Erorterung zur Theodizee-Problematik lasst er sich namlich auf eine rationale Bearbei-
tung Gottes ein und kommt darin zu dem Schluss, dass dieses Konzept nicht taugt.

98  Es handelt sich um eine heuristische und nicht véllig trennscharfe Unterscheidung. Zumindest
lieRen sich einige der angefiihrten Aussagen wohl auch der je anderen Kategorie zuordnen.

99  Scheible formuliert: »Die Begriinder des Radikalen Konstruktivismus sehen offensichtlich die Ge-
fahr des Fundamentalismus hinter den institutionalisierten Religionen lauern.« Scheible, Entste-
hungS. 215.

100 Arnold Angenendt, Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und Schwert. Minster
52018.S.14.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2028, 16:54:43, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

schliefen oder als iiberzogen kennzeichnen will. So ist bei ithm immer wieder die Rede
vom Dogmatismus oder Meta-Dogmatismus als Position vollig iiberzogener Wahrheitsan-
spriiche.’® Metonymisch seien hierfiir nur wenige Beispiele zitiert: Pérksen geht da-
von aus, dass »sich natiirlich auch relativistische Erkenntnistheorien zu neuen Normen,
modischen Glaubensbekenntnissen und wirkmichtigen Dogmen verhirten«®* kénn-

103 3]s Sprachform

ten. Auflerdem setzt er sich von »einer missionarischen Belehrung«
ab, bezieht sich auf einen »Kult der Pseudo-Skepsis«’®#, spricht von einer »Religion
des Rassismus«*®> und versteht den Konstruktivismus explizit nicht als »eine eigene

Heilslehre.«}°® Weiterhin schreibt er:

Auch der unbedingte Wahrheitsglaube taugt als Katalysator, um Konflikte erst so rich-
tig hochkochen zu lassen, einen gerade noch mehr oder minder gleichberechtigten
Austausch in eine Art Begnadigungs- und Bekehrungsgesprach zu verwandeln, denn

man weif} ja mit absoluter Gewissheit, was stimmt und tatsachlich richtig ist."’

Thematisiert wird also ein Wahrheitsglaube, der Bekehrungsgespriche erforderlich ma-
che. Was sich hier abzeichnet, ist eine rhetorische Strategie, die religiése Beziige zur
Etablierung eines moglichst grofien Kontrasts heranzieht. Religion fungiert gewisser-
maflen als Kontrastmittel. Gerade diese Strategie greift aber in den Arbeiten Porksens
auf den (radikalen) Konstruktivismus selbst iiber. Die oben zitierten Beispiele der Ab-
kehr stehen gewissermaflen als Warnung vor dem Hintergrund eines Gefahrenszena-
rios. Sie zeigen mithilfe religioser Terminologie an, was dem Konstruktivismus droht,

101 Vgl. u.a. Maturana/Pérksen, Tun S.181; Porksen, Schuld; Porksen, Tanz; Porksen, Beobachtung S. 9;
16; 58; 177; 229. Freilich lassen sich hier auch Belege anderer Denker*innen einspeisen. So spricht
bspw. auch Ernst von Clasersfeld davon, die meisten gegenwirtigen Philosoph*innen steckten
»noch tief in dem hoffnungslosen Dogma, das sie verpflichtet hat, nach wie vor Erkenntnis der
ontischen Welt zu suchen.« Glasersfeld, Wege S. 58. Interessant ist hier weiterhin, dass das Dog-
ma im Zusammenhang ontologischer Festlegungen steht. Das entspricht der im vorigen Unter-
kapitel herausgearbeiteten Perspektive auf Religiositat als Realismus. Dazu passt auflerdem die
Rede von der»dogmatischen Auffassung der Naturwissenschaft als dem Produkt unfehlbarer Ver-
nunft« (ebd. S. 62) oder die Bezugnahme auf den »Popanz dogmatischer Wissenschaften«. John
Richards/Ernst von Glasersfeld, Die Kontrolle von Wahrnehmung und die Konstruktion von Rea-
litat. Erkenntnistheoretische Aspekte des Riickkopplungs-Kontroll-Systems. In: Der Diskurs des
Radikalen Konstruktivismus. Hg. v. Siegfried J. Schmidt. (stw Bd. 636). 192-228, hier: S.193. Auch
bei Siegfried J. Schmidt (vgl. Schmidt, Literatursystem S.148), Josef Mitterer (vgl. Mitterer, Jen-
seits S.15; 16; 42), Alexander Riegler (vgl. Riegler, Towards S. 25) oder Wolfram K. Kock (vgl. Kock,
Viabilitdt S. 382) wird das Dogma als eine Art Menetekel zur Kennzeichnung ablehnungswiirdiger
Positionen eingesetzt. Siebert fragt sogar: »Verhindert konstruktivistisches Denken Dogmatismus
und Rassismus?« Horst Siebert, Der Konstruktivismus — viel Lirm um nichts? Eine erkenntnistheo-
retische Kontroverse und ihre Folgen. In: ZRGG 58 Heft 1 (2006). S. 49-61, hier: S.57. [= Siebert,
Larm.] Die Liste lief3e sich wohl beliebig fortsetzen.

102 Porksen, BobachtungS. 58.

103 Ebd.S. 239.

104 Po6rksen/Schulz von Thun, Kunst S. 171

105 Maturana/Porksen, Tun S.180.

106 Porksen/Schulz von Thun, Kunst S.177.

107 Ebd.S.50.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2028, 16:54:43, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Konstruktion von Verbindlichkeit

wenn er sich verstetigt. Mancherorts habe sich diese Entwicklung inzwischen aber be-
reits vollzogen, der Konstruktivismus sich »von einer Aulenseiterphiloso|phie in eine
neue Orthodoxie verwandelt«'°®. Damit wird ein Bogen zu Pérksens Abkehr vom Kon-
struktivismus geschlagen (vgl. Kap. 2.3.4), der im folgenden Unterkapitel noch einmal
kurz aufgegriffen wird.

Das Religiose fungiert demnach als verdichtete Abkiirzung fiir negative Assoziatio-
nen, von denen sich der radikale Konstruktivismus abwendet. Doch die illustrierende
Funktion religiéser Motive erschopft sich nicht in der reinen Kontrastwirkung. Das Re-
ligiose dient zudem als Figur der Imagination von Kontingenzlosigkeit in Kontingenz,
wie im vorigen Kapitel bereits angedeutet wurde. Die (gebrochene) Imagination der
Perspektive Gottes — die entsprechende Stelle wurde oben bereits teilweise zitiert —
steht hierfiir (im Verstindnis von Glasersfelds) metaphorisch:

Einige spatere Philosophen haben diese Sicht von auRen the God'’s eye view genannt,
die Perspektive Gottes. Nun ist die Sache aber die, dass auch Gott — insofern wir ihn
als rationales Wesen begreifen wollen —vor dem gleichen Problem steht. Denn auch
er brauchte einen Apparat des Erfahrens —und das heifdt, dass auch seine Erfahrungen
apparatbedingt sind. [..] Die Perspektive Gottes ist eine Metapher fiir die Unméglich-

keit, ein unverfilschtes Bild der Welt an sich zu gewinnen.'®®

In einem dhnlichen Sinne greift Engels die Denkfigur auf:

[Slinnvoll {iber eine Realitdt »an sich< sprechen zu kénnen, impliziert den Anspruch,
etwas iber die Strukturen der Wirklichkeit aussagen zu kénnen, wie sie unabhangig
von jeglicher subjektiver Erfahrungsweise von Realitit gestaltet sind. Diese Moglich-
keit wiirde aber den vielzitierten >Gottesgesichtspunkt< voraussetzen, weshalb wir es

bei dieser Art von Realismus mit einem metaphysischen Realismus zu tun haben.™®

Und auch von Foerster merkt an: »Bin ich ein Beobachter, der drauflen steht und in
die Welt als Gott-Heinz hineinschaut, oder bin ich ein Teil davon, ihr Mitspieler, ein
Mit-Mensch?«'™!

Den Hintergrund des Gedankens bildet die schon angedeutete Parallele zwischen
Gott und Realitit. Sie lisst sich anhand des Streits um die Unterscheidung zwischen
Wirklichkeit (= beobachtungsabhingig) und Realitit (= beobachtungsunabhingig) noch
einmal spezifizieren. Die Kernanfrage an diese Unterscheidung gibt Weber wie folgt
wieder: »Wenn die Realitit unerkennbar ist, wie wire dann erkennbar, dass sie uner-

108 Ebd. S.178f.

109 Porksen/Glasersfeld, Kopf S. 48. Andreas Klein verhandelt den God'‘s viewpoint vor dem Hinter-
grund der Korrespondenztheorie. Vgl. Klein, Wahrheit S. 56-60. Ebenso verfihrt Peter Lampe. Vgl.
Lampe, Bild S. 25;167.

110 Eve-Maria Engels, Erkenntnistheoretischer Konstruktivismus, Minimalrealismus, empirischer
Realismus — Ein Pladoyer fiir einige Unterscheidungen. Replik auf Hans Jiirgen Wendels Aufsatz
»Evolutionire Erkenntnistheorie und erkenntnistheoretischer Realismus«. In: Zeitschrift fir phi-
losophische Forschung 44 Heft1(1990). S. 28-54, hier: S. 31.

111 Forster, Anfang S.190. Von Foerster geht in diesem Text auch an anderen Stellen auf Gott ein. Vgl.
u.a. ebd. S.30f; 166.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2028, 16:54:43, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

kennbar ist?«!** Die Rede von einer Realitit im Sinne einer beobachtungsunabhingi-
gen Einheit steht damit vor dem gleichen Problem wie die Rede von Gott." In beiden
Fillen wird ein Gedankenexperiment aufgelegt: Im Versuch, die eigene Beobachter*in-
Position aus dem Denken herauszustreichen, wird die Unméglichkeit dieses Unterfan-
gens prisent." Besonders Maturanas Aussagen iiber Gott kénnen mit dieser Folie ei-
ner Relecture unterzogen werden. Die Imagination des Gottesgesichtspunkts wird zum
Vehikel radikalkonstruktivistischer Theorie. Der Denkfigur kommt damit eine zentra-
le, illustrierende Funktion zu, die von der Polemik gegen Religiositit zu unterscheiden
ist.1°

B) Substitution und Selbstbehauptung

Eine zweite und wohl bedeutendere Funktion religiéser Motive ergibt sich aus vielfalti-
gen Versuchen, religiése Phinomene aufgrund radikalkonstruktivistischer Einsichten
als itberholt darzustellen. So schreibt etwa Maturana, seines Erachtens miisse George
Berkeley »auf >Gott« nicht nur wegen der Tradition, in der er als religiéser Mensch und
Bischof stand, zuriickgreifen, sondern auch, weil er nicht nach dem Zustandekommen

112 Weber, Medientheorien S.196. Mitterer stellt letztlich die gleiche Frage: »Und von welcher Art
Versum aus wird festgestellt, dass alle gleich sind?« Mitterer, Kritik S. 108. Den Term Versum leitet
Mitterer vom Universum ab, streicht aber die Einheitlichkeit der Welt (Uni) heraus, um die Diver-
sitat der Wirklichkeitskonstruktionen nicht auf einen singuldren (ontologischen) Bezugspunkt zu
reduzieren.

113 Vgl. dazu auch Scheible, Entstehung S. 279.

114 Theologisch ist diese Einsicht freilich nicht neu. Karl Rahner etwa hat sein gesamtes theologi-

sches Modell auf ihr aufgebaut. Abzulesen ist dies besonders prominent am zweiten Gang seines
Grundkurses. Vgl. Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christen-
tums. Freiburg i.Br. 22008. S. 48-90. [= Rahner, Grundkurs.]
Oder wie Norbert Brieden anmerkt: »Damit einher geht eine Haltung der Gelassenheit, die zu-
gleich dem ersten Gebot, nichts anderes an Gottes Stelle zu setzen, entspricht: Die >wirkliche
Wabhrheit< weifs alleine Gott, dessen Standpunkt einzunehmen Hybris wire; Einschatzungen von
Menschen konnen sich dndern, sie sind durch viele Faktoren bedingt; was heute noch als allge-
meine Wahrheit verkiindet wird, kann sich morgen bereits als nicht mehr tragfiahig erweisen.«
Brieden, Paradoxien Kap. 1.1.2. An spaterer Stelle nimmt Brieden zudem eine systematische Zer-
gliederung dieser Imagination der Kontingenzlosigkeit vor, die er als paradoxale Denkfigur kenn-
zeichnet: »Die Paradoxie beruht darauf, dass der Mensch, der notwendig einen blinden Fleck hat,
Cott als etwas beobachtet, das in seiner Beobachtung nicht auf einen blinden Fleck angewiesen
ist. Die Kontingenzformel >Gott< beinhaltet somit seinen Status, keinen blinden Fleck zu haben.
Die Bedingung der Moglichkeit, gottliches Beobachten zu erfassen (dass Gott keinen blinden Fleck
braucht), ist damit zugleich die Bedingung der Unméglichkeit der Beobachtung Gottes durch den
Menschen, der ohne blinden Fleck gar nicht beobachten kann. Da Gott keinen blinden Fleck hat,
oszilliert sein Beobachten nicht zwischen dem in der Unterscheidung Unterschiedenen und dem
Nichtunterschiedenen. Cottes Beobachtungsweise ist damit frei von Paradoxien und unabhingig
von Zeit, die sich im Oszillieren ergibt. Die paradoxiefreie Beobachtung ist aus menschlicher Per-
spektive aber paradox und deshalb >nur als paradox zu erfassen«.« Ebd. Kap. 3.2.2.3. Zu alldem
aber gehort auch die Moglichkeit, dieses mit Gott verbundene Denkprojekt nicht weiter zu theo-
logisieren: »Gott ist tot¢, hat man behauptet — und gemeint: der letzte Beobachter ist nicht zu
identifizieren.« Luhmann, Massenmedien S. 143. Man konnte es folglich bei der Einsicht in die Un-
moglichkeit der Identifikation belassen.

115 Zur radikalkonstruktivistischen Polemik vgl. Kap. 3.1.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2028, 16:54:43, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

151


https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Konstruktion von Verbindlichkeit

der Eigenschaften des »Beobachters« fragt.«*® Was Berkeley also aus Maturanas Sicht
fehlt, ist ein Blick auf das, was Maturana selbst leistet, nimlich eine Beobachter*in-
Theorie. Und er schirft seine Aussage noch einmal an:

Ich denke, dafd er damit nicht zurecht kam, weil er kein Biologe war. All den Folgen, die
daraus entstehen, dafd man nicht zwischen lllusion und Wahrnehmung zu unterschei-
den vermag, kann er nicht nachgehen. Deshalb muf} er auf Gott oder etwas Transzen-
dentes zuriickgreifen.'”

Der Biologe Maturana bahnt hier eine Substitution an: Radikalkonstruktivistische
Einsichten ersetzen religiése Beziige. Letztere verlieren im Raum der Beobachter*in-
Theorie ihren Nutzen, werden zwecklos.

Dass Maturana aber noch weiter geht, verdeutlicht ein Blick auf sein mit Varela
verfasstes Hauptwerk Baum der Erkenntnis. Zum Ende des Textes wird der alttestament-
liche Bezugspunkt aufgerufen: »In diesem Buch sind wir zum >Baum der Erkenntnis«
zuriickgekehrt. Wir haben den Leser eingeladen, von der Frucht dieses Baums zu es-
sen, indem wir ihm eine wissenschaftliche Untersuchung der Erkenntnis als biologi-
sches Phianomen vorgelegt haben.«'® Wo der biblische Baum die Unterscheidung von
Gut und Bose versprach, verspricht der neue Baum die Einsicht in die Biologie des Er-
kennens. Wer diese neuartige Frucht kostet, stoft in neue Sphiren der Reflexion vor.™?
Der Siindenfall wird zum Moment eines aufkeimenden Bewusstseins fiir die Beobach-
tungsabhingigkeit allen Erkennens und zu einem Moment der Umkehr: »Nun, dieses
ganze Buch kann als eine Aufforderung angesehen werden, unsere Gewohnheit auf-
zugeben, der Versuchung der Gewiflheit zu erliegen.«**° Religiose Erklirungsmuster
bedarf es in Maturanas Verstindnis dazu nicht mehr:

Wenn jedoch nur ein relatives, willkiirlich gewahltes Bezugssystem moglich ist, be-
steht die unausweichliche Aufgabe des Menschen als eines seiner selbst bewufdten
Lebewesens, das ein Beobachter seiner eigenen kognitiven Prozesse sein kann, darin,
explizit einen Bezugsrahmen fiir sein Wertsystem auszuwihlen. Dieser Aufgabe hat

116 Riegas/Vetter, Gesprach S. 80.

117  Ebd.S.81.

118  Maturana/Varela, Baum S. 263. Zuvor heifdt es: »Als Adam und Eva die Frucht vom Baum der Er-
kenntnis von Gut und Bose afden, so sagt die Bibel, wurden sie in andere Wesen verwandelt, die
nie mehr zu ihrer urspriinglichen Unschuld zuriickkehren sollten. Vor dem >Stindenfall< kam ih-
re Erkenntnis der Welt in ihrer Nacktheit zum Ausdruck. In ihrer Nacktheit bewegten sie sich in
der Unschuld des bloRen Kennens. Nach dem >Siindenfallc wuflten sie, dafd sie nackt waren; sie
wufdten, daf sie wufkten, sie erkannten, daf sie kannten.«Ebd. S. 263. Im Ubrigen greift Maturana
auch an anderen Stellen auf Motive religioser (ndherhin: christlicher) Tradition zurtck: Vgl. u.a.
Maturana/Varela, Baum S.19f.; Maturana/Pérksen, Tun S.184f.; 204-206.

119 Ahnlich spieltauch Karl H. Miiller mit diesem Motiv, wenn er iiber »die an sich verbotene Frucht der
Selbstreferenz« schreibt. Karl H. Miiller, Otto Neurath, Kurt Godel und radikal konstruktivistische
Denkformen. In: Heinz von Foerster/Albert Miller/Karl H. Miiller, Radikaler Konstruktivismus aus
Wien. Eine kurze Geschichte vom Entstehen und vom Ende eines Wiener Denkstils. (Enzyklopadie
des Wiener Wissens Bd. XIV). Weitra 2011. S. 196-215, hier: S. 214.

120 Maturana/Varela, Baum S. 20.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2028, 16:54:43, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

sich der Mensch stets dadurch entzogen, daf$ er sich Gott als einer absoluten Quelle

der Wahrheit oder der Selbsttiuschung durch die Vernunft iiberlassen hat.'*'

Der religiose Glaube wird zu einer Denkfigur der Flucht erklirt und durch Maturanas
eigene Arbeit als solche entlarvt. Die Substitution zeigt sich in ihrer ganzen Kon-

sequenz.’® Zu einem Leitsatz verdichtet: Wer Maturanas Argumentation folgt, der

braucht keine Religion mehr.

Innerhalb des radikalen Konstruktivismus steht er damit keineswegs allein da. Von

Glasersfeld ordnet den Glauben in den Kontext itberholter Auffassungen ein:

Es war schon schwer, das Weltbild abzubauen, in dem die Erde im Mittelpunkt stand,;
noch schwerer ist es, den Glauben aufzugeben, daf} da ein tiberweltlicher Leiter des
Geschehens an unserem personlichen Handeln und Schicksal Interesse findet und hier
und dort beschiitzend eingreift; am schwersten jedoch wird es sein, ohne die Uberzeu-
gung auszukommen, daf} die menschliche Vernunft, wenn sie nur richtig verwendet
wird, frither oder spater doch etwas von der wahren Beschaffenheit der ontischen Welt

erfassen kann.'?3

Klar erkennbar insinuiert von Glasersfeld hier, dass auch die Vorstellung eines perso-

nalen Gottes langsam aussterben und verschwinden werde, wenn der Prozess mensch-

licher Erkenntnis nur weiter voranschreite.’>* Der radikale Konstruktivismus, der von

der Unerkennbarkeit der Realitit handelt, steht aufseiten dieser Fortschrittsbewegung.

121
122

123

124

Maturana, Realitat S. 92.

Sie geht so weit, dass Michael Blume bezogen auf den Baum der Erkenntnis feststellt: »Auch der
Entwurf von Maturana und Varela miindet in eine letztlich religiose Verkiindigung«. Michael Blu-
me, Neurotheologie. Hirnforscher erkunden den Glauben. (Wissenschaftliche Beitrage aus dem
Tectum Verlag; Reihe Theologie Bd. 6). Marburg 2009. S.193.

Glasersfeld, Konstruktion S.14. Gegen den Glauben an einen Schépfer schreibt auch von Foerster
an: »Die Natur wahlt nichts. Da sitzt ja nicht ein grofder Selektor mit dem Zwicker und mit der
Pinzette, der fein sduberlich die Saurier von der Spielflache entfernt, sie verschwinden einfach.
[..] Und auch im Falle der Evolution wihlt niemand, selektiert nichts und niemand. Wieso gibt es
trotzdem die deutlichen Unterschiede? Ein Elephantist von einem Kamel oder von einem Nashorn
verschieden. War ein selektiver Apparat am Werk, der die Nashorner zugelassen hat? Hier erweist
sich die Grundidee schon als falsch und unzweckmiRig. Es gibt keinen selektiven Apparat, der das
Rhinozerus [sic!] mit einem Horn >zertifiziert, die Verwandtschaft daneben mit zwei, finf oder
sechs Hornern ablehnt und sselektiv<in den Orkus verbannt. Da miissen wir gegen irrefithrende
Vorstellungen ankdmpfen. Sobald ich solche Verwirrungen aufrechterhalte, beginne ich bereits
liber Folgeprobleme nachzudenken, bei denen aber schon die Grundlage schief liegt.« Von Foers-
ter, Anfang S.133f. Auch Maturana pflichtet dem bei: »Die Evolution ist ein natiirliches Driften, ein
Ergebnis der Erhaltung von Autopoiese und Anpassung. Wie im Fall der Wassertropfen ist keine
dufRere Kraft notwendig, um die von uns gesehene Vielfalt und Komplementaritat zwischen Or-
ganismus und Milieu zu erzeugen. Wir miissen auch keine lenkende Kraft annehmen, damit wir
die Richtung der Variationen innerhalb einer Abstammungslinie erklaren kdnnen. Und schliefilich
ist es auch nicht so, dafd im Verlauf der Evolution irgendeine besondere Qualitit der Lebewesen
optimiert wird.« Maturana/Varela, Baum S.129.

Diesen Prozess sieht Siebert als bereits vollzogen an: »Erst haben wir Gott verloren, jetzt erkennen
wir auch noch, dass uns die Welt fremd ist.« Horst Siebert, Lernen als Konstruktion von Lebens-
welten. Entwurfeiner konstruktivistischen Didaktik. Frankfurta.M.1994.S. 38. Zitiert nach: Thierry
Origer, Konstruktivismus, Theologie und Wahrheit. Sind Konstruktivismus und Theologie mitein-

https://dol.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2028, 16:54:43, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

153


https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Konstruktion von Verbindlichkeit

Sein Projekt lisst sich am historischen Vergleichswert der kopernikanischen Wende
messen, steht fiir von Glasersfeld aber dann doch vor einer noch groleren Aufgabe
(»am schwersten«).

Wie bei Maturana wird auch hier eine Ersetzung vorgenommen: Radikalkonstruk-
tivistische Einsichten entwerten die Religiositit. Zugleich macht erst der Kontrast zur
Religion die spezifische Innovation des radikalen Konstruktivismus deutlich:

Seit Anbeginn der westlichen Philosophie war die Erkenntnis, die der menschliche
Verstand konstruiert, in irgendeiner Weise mit einer von ihm unabhéngigen Reali-
tat verknlpft worden. Diese Beziehung war fiir die meisten Denker eine Art von Ab-
bildung, vielleicht nur eine unvollkommene, nebulése, jedenfalls aber ein Bild, das
zumindest bestimmte Aspekte der Realitit korrekt wiedergab. Berkeley und Vico er-
kannten, daf} die Realitét fiir die Vernunft unerreichbar war, und so umgingen sie das
Problem, jeder auf seine Weise, indem sie die Beziehung tiber Gott herstellten, der so-
wohl die reale Welt als auch den Menschen geschaffen hatte. Alle idealistischen und
alle rationalisti|schen Philosophen von Platon bis Leibniz haben in irgendeiner Weise
die Gottesidee beansprucht, um ihre Systeme davor zu bewahren, in den Solipsismus
abzugleiten, das heifdt vor der Idee zu retten, dafd die Welt aufderhalb des subjektiven

Bewufitseins des Denkens nicht existiere.'?>

Insofern sich also auch der radikale Konstruktivismus gegen einen Solipsismus ver-
wahrt, dies aber ohne theologischen Uberbau tut, offenbart er sein Potential. Wo frithe-
re Denker*innen Gott bendtigten, um dem Solipsismus fernbleiben zu kénnen, gilt das
fiir den radikalen Konstruktivismus nicht mehr. Von Glasersfelds »Heldendiskurs«*?6
setzt sich hier erkennbar fort.

Die strategische Substitution findet sich in weiteren Anwendungsbereichen.
Schmidt wberschreibt einen Aufsatz bspw. mit dem Parallelismus God Has Created
Reality, We Create Worlds of Experience™’, nimmt im Verlauf des Textes aber keinerlei
Bezug auf religiose Fragen.

Doch die Substitution tritt nicht nur in positiven Beziigen auf, wie der Riickblick auf
Porksens Verwendung der Orthodoxie-Metaphorik zeigt. Der Konstruktivismus ist aus
seiner Sicht zumindest in Teilen in den Bereich der Religion gewechselt und zu einem
— in den Worten Webers — »orthodoxe[n] Konstruktivismus«8
Sinne kommentiert auch Phillips: »Across the broad fields of educational theory and

geworden. In diesem

ander vereinbar? Mamer 2007. URL: https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-u
nd-wahrheit.html (abgerufen am: 17.06.2021). S. 9. [= Origer, Theologie.]

Auch Hejl legt in einem bereits eingespeisten Zitat die Vorstellung nahe, man kénne im Raum des
Konstruktivismus (zumindest) auf »Gottervorstellungen« verzichten. Vgl. Hejl, Nischenkonstruk-
tion S. 385.

125 Clasersfeld, Ideen S. 81f.

126 Leschke, Aufregungen S. 259.

127 Vgl. Siegfried J. Schmidt, God Has Created Reality, We Create Worlds of Experience. In: Construc-
tivist Foundations 2 Hefte 2-3 (2007). S. 7-11. Freilich ist darin nicht nur die Substitution interessant,
sondern auch, dass die Parallele von Realitdt und Gott fortgesetzt wird.

128 Weber, Medientheorien S.192.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2028, 16:54:43, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=


https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html
https://docplayer.org/36059607-Konstruktivismus-theologie-und-wahrheit.html

3. Radikalkonstruktivistische Perspektiven auf Religion und Religiositat

research, constructivism has become something akin to a secular religion.«*** Die Zu-
schreibungen treten im Modus der Abgrenzung auf. Die Substitution, die sich hier als
Wechsel vollzogen hat, wird nicht als Steigerung der Autoritit angenommen, sondern
ganz im Gegenteil als Fehlentwicklung gekennzeichnet. Damit ist ein Rollenwechsel
verbunden. Wihrend radikalkonstruktivistisches (bzw. kybernetisches) Denken bei von
Foerster noch als Hiresie und damit als Rebellion gegen die Orthodoxie auftritt’*°, hat
sich die Rollenzuschreibung bei Pérksen und Weber gedreht: Der Konstruktivismus ist
von der Hiresie zur Orthodoxie geworden und hat sich damit zumindest fiir Pérksen
selbst erledigt.”

3.3 Zwischenfazit

Der radikale Konstruktivismus befasst sich nur am Rande mit religionsbezogenen Fra-
gestellungen. Wo Religiositit behandelt wird, zeigt sich eine weitgehend reservierte
Grundhaltung. Religion wird stark mit einem Wahrheitspositivismus und seinen ver-
muteten Folgen (Kriege, Gewalt, Unterdriickung etc.) in Verbindung gebracht und von
historischen Missbrauchsformen her gedacht. Damit ist eine zumeist implizite Auf-
fassung von Religion als Subphinomen des Realismus verkniipft, insofern Religionen
Anspriiche auf ontologische Gewissheit formulierten. Mit Leitunterscheidungen wie
kognitiv vs. non-kognitiv (Quale) oder rational vs. mystisch (von Glasersfeld) wird dieses
Verstandnis von Religion forciert und in harte Differenzstellungen gebracht, die den
radikalen Konstruktivismus in aller Regel auf der Gegenseite religiéser Positionen an-
siedeln. Religiositit wird in diesem Sinne erkennbar diskreditiert. Zugleich finden sich
aber auch innerhalb des radikalkonstruktivistischen Diskurszusammenhangs Ansitze,
die das relativierende Potential von Religiositit oder Mystik und radikalem Konstrukti-
vismus stirker fokussieren und damit eine Spur anlegen, der im weiteren Verlauf dieser
Untersuchung gefolgt werden kann.

129 Denis C. Phillips, The Good, the Bad, and the Ugly: The Many Faces of Constructivism. In: Edu-
cational Researcher 24 Heft 7 (1995). S. 5-12, hier: S. 5. Eine vergleichbare Einschitzung tragt auch
Simone Zillich-Limmer bei. Ihres Erachtens »stellt sich der Konstruktivismus als neuzeitliche, post-
moderne Religion dar, die auch ohne Gott auskommt.« Simone Zillich-Limmer, Systemische Thera-
pie und Praktische Theologie. Impulse aus der Beratungspraxis fiir eine grundlegende Verhiltnis-
bestimmung. (Praktische Theologie interdisziplinir Bd. 4). Berlin 2012. S. 354. [= Zillich-Limmer,
Therapie.]

130 So schreibt von Foerster bspw. (iber die von der Kybernetik zweiter Ordnung rehabilitierten Zir-
kularitaten: »Und die Gefahren der Paradoxe sind lhnen bekannt: wenn sie sich in eine Theorie
einschleichen, ist es so, als ob der Teufel seinen Spaltfuf in den Tiirspalt zur Orthodoxie steckt.«
Foerster, KybernEthik S. 64. Vgl. dazu ebd. S. 146 sowie noch einmal Foerster, Parabel S.111; 117.

131 Dazu passt eine Bemerkung von Martin Pleitz, die er zwar in einem anderen Kontext macht (nam-
lich hinsichtlich Graham Priests Dialetheismus-Konzept), sich aber dennoch auf die Verwendung
der Hiresie-Metapher stiitzt: »Es ist, als ob Giordano Bruno nach anfanglichen Turbulenzen doch
noch Abteines bedeutenden Klosters geworden wire.« Martin Pleitz, Gibt es wahre Widerspriiche?
Graham Priest. In: Analytische Philosophie. Eine Einfithrung in 16 Fragen und Antworten. Hg. v. Jo-
hannes Miiller-Salo. Paderborn 2020. S. 93-110, hier: S.108. [= Pleitz, Widerspriiche.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-013 - am 14.02.2028, 16:54:43, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm=

155


https://doi.org/10.14361/9783839462171-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

