2 Forschungsstand, Begriffe und Konzepte

Im Folgenden wird zuerst auf die Entwicklung der Wahrnehmung und Beurtei-
lung der muslimischen Minderheiten im deutschsprachigen Raum sowie auf die
Begriffsdiskussionen eingegangen. Danach wird das Verhaltnis von Islamfeind-
lichkeit und Populismus diskutiert und eine soziale Bewegung gegen “Islamisie-
rung” als Netzwerk gefasst. Die Etablierung des geopolitischen Feindbildes “Is-
lam” wird schliefllich auf den Kalten Krieg zuriickgefithrt und in den grofReren
Rahmen eines “Kampfes der Kulturen” gestellt, wobei sich eine verbreitete apoka-
lyptische Rhetorik sowohl fiir politische, als auch fiir religiose Vorstellungen an-
schlussfihig zeigt.

2.1 EINSTELLUNGEN UND VORURTEILE GEGENUBER MUSLIMEN
UND ISLAM

Vertiefte empirische Sozialforschung zur Wahrnehmung von Muslimen und Is-
lam setzt im deutschsprachigen Raum erst einige Jahre nach den Terroranschli-
gen des 11. Septembers 2001 ein. Stolz (2005: 564) nahm sich etwa eine Umfrage
unter Schweizerinnen und Schweizern in der Stadt Ziirich von 1995 vor, die u.a.
auch nach den Einstellungen gegeniiber Muslimen gefragt hatte. Er stellte dabei
fest, dass sich die Einstellungen gegeniiber Muslimen und Einwanderern aus der
Tiirkei sowie aus arabischen Lindern nicht von jenen gegeniiber anderen Grup-
pen (Einwanderern aus Afrika, dem Balkan, Sri Lanka und Asylsuchenden) unter-
scheiden lieRen.

2006 stellte dann die Eidgendssische Kommission gegen Rassismus (EKR) aber ei-
ne Tendenz in der 6ffentlichen Debatte der Schweiz fest, Muslime kollektiv fiir
das Weltgeschehen verantwortlich zu machen (Angst 2006: 27) und fithrte dafiir
exemplarisch den Streit um das Baugesuch fiir ein Minarett in Wangen bei Olten
(vgl. Wackerlig 2013c) an.

Ab 2003 wurden in Deutschland im Bielefelder Survey zu Gruppenbezogener
Menschenfeindlichkeit (GMF) Fragen zu Muslimen und zu Islam aufgenommen
(Kithnel und Leibold 2007:138): Wihrend die Beurteilung von Muslimen 2003 und

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 Vernetzte Islamfeindlichkeit

2005 in etwa unverindert blieb," verstirkte sich die negative Sicht auf Islam bzw.
“muslimische Kultur” im selben Zeitraum.?

Unter Beriicksichtigung der Daten von 2006 und 2007 zeigte Leibold (2009:
149), dass schliellich auch die Ablehnung gegeniiber Muslimen zugenommen hat-
te, wihrend die Ablehnung von “Einwanderern allgemein” leicht zuriickging. Im
Strukturgleichungsmodell wies Leibold (2009:152) einen direkten Effekt von allge-
meiner Fremdenfeindlichkeit auf Muslimfeindlichkeit nach, wobei sich aber der
indirekte Effekt iiber die wahrgenommene Bedrohung durch den Islam viel stir-
ker auswirkte. Somit beeinflusst Fremdenfeindlichkeit die Neigung, den Islam als
Bedrohung wahrzunehmen, was dann wiederum eine ablehnende Einstellung ge-
geniiber Muslimen stirkt.

Lee et al. (2009) hatten durch eine Befragung von amerikanischen (nicht-
muslimischen) Studierenden eine Islamophobia Scale (1S) erarbeitet, die nach Ver-
halten sowie nach Gefiihlen und Angsten gegeniiber Muslimen und Islam fragt.
Eine explorative Faktorenanalyse zeigte, dass sich zwei Faktoren bilden lassen,
was bedeutet, dass zumindest zwei Subdimensionen des Phinomens existieren:
Der eine Faktor bildet das Verhalten und die Gefiihle gegeniiber Muslimen ab, der
andere dagegen die Bedrohungswahrnehmung gegeniiber dem Islam bzw. den
Muslimen als Kollektiv. Dabei stellte sich letzterer Faktor gegeniiber Herkunft
und Religion der Befragten als unempfindlicher heraus.’

Auch Bleich (2011: 1587) stellte — u.a. auf Lee et al. (2009) und Stolz (2005) Be-
zug nehmend - “the multidimensional nature of Islamophobia” fest, da sich et-
wa zwischen negativen Einstellungen zu Islam oder zu Muslimen differenzieren
lief3e. Ob es allerdings notwendig sei, diese Komponenten zu separieren, bleibe

1 “Durch die vielen Muslime hier fiihle ich mich manchmal wie ein Fremder im eigenen
Land“ (ein Drittel stimmte zu 2003 und 2005); “Muslimen sollte die Zuwanderung nach
Deutschland untersagt werden“ (ein Viertel stimmte zu 2003 und 2005).

2 “Die muslimische Kultur passt durchaus in unsere westliche Welt“ (Die Ablehnung stiegin
zwei Jahren von zwei Drittel auf drei Viertel); “Der Islam hat eine bewundernswerte Kultur
hervorgebracht (Die Ablehnung stieg in zwei Jahren von einem Drittel auf 50 Prozent der
Befragten); “Die vielen Moscheen in Deutschland zeigen, dass der Islam auch hier seine
Macht vergrofRern will“ (Zustimmung von 52% (2003) auf 58% (2005)).

3 Decker und van der Noll (2012: 116) fiithrten unter niederlandischen (nicht-muslimischen)
Jugendlichen 2006 eine Umfrage zur Wahrnehmung verschiedener gesellschaftlicher
Cruppen durch, dabei wurden u.a. generelle und spezifische Einstellungen zu Islam und
Muslimen abgefragt. Eine konfirmatorische Faktorenanalyse zeigte, dass mit den Antwor-
ten zu den entsprechenden sieben Fragen beziiglich Islam und Muslimen nur ein Faktor

gebildet werden kann.

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 21

eine offene empirische Frage und hinge auch vom spezifischen Forschungsinter-
esse ab. In den meisten 6ffentlichen und wissenschaftlichen Auseinandersetzun-
gen mit “Islamophobia” sei aber die Bedeutung der Wechselbeziehung der islami-
schen und muslimischen Dimensionen des Begriffs anerkannt.

Aus Sicht der Vorurteilsforschung bezieht sich Zick (2017: 40) auf eine sozial-
psychologische Definition von Gordon Allport, die Vorurteile als “[...] eine Antipa-
thie, die sich auf eine fehlerhafte und starre Verallgemeinerung griindet” versteht.
Die Antipathie kénne ausgedriickt oder auch nur gefiihlt werden und kénne sich
gegen eine Gruppe als Ganzes oder gegen Mitglieder der Gruppe richten. Auf Mus-
lime bezogen wiren Vorurteile, so Zick, Antipathien gegeniiber Muslimen, weil
sie Muslime sind, wobei es sich um eine “generalisierende Abwertung” der Mus-
lime als Gruppe oder von Personen handle, weil sie tatsichlich oder nur vermu-
tet Muslime seien. Vorurteile driickten damit “[...] eine Distanz und ein Feind-
schaftsverhiltnis zwischen einer Ingroup (Eigen- oder Bezugsgruppe) und einer
Outgroup (Fremdgruppe) aus” (ebd.).

Zick (2017: 41) sieht Vorurteile als ein wesentliches Werkzeug fiir die Legiti-
mierung von Diskriminierungen, die wiederum Vorurteile reproduzieren wiir-
den. Als Folge des Vorurteils als Verhalten kénne sich Diskriminierung daher “[...]
tiber Kognitionen, Affekte und Verhaltensweisen auch in sozialen Strukturen, Se-
lektionen von Gruppen nach scheinbar ’objektiven’ Kriterien, einem ungleichen
Recht fiir Gruppen, der Ungleichheit und vor allem einer ungleichwertigen Be-
handlung manifestieren”. Die Erscheinungsformen des Vorurteils itber Muslime
sind nach Zick (2017: 42) vielfiltig, “[...] im Kern aber ist das definitorische Kriteri-
um der generalisierenden, stereotypisierenden und motivierten Abwertung und
Ungleichwertigkeit von Muslimen im Vergleich zu ,uns’ (Ingroup) entscheidend”.
Dieses Kriterium unterscheide das Vorurteil vom Urteil.

Umfragen zu Vorurteilen itber Muslime in Deutschland zeigen gemif Zick
(2017: 50), “[...] wie weit geteilt und verbreitet Vorurteile gegeniiber Muslimen
sind” und wie vielfiltig die Erscheinungsformen seien. Beide Aspekte witrden
miteinander zusammenhingen. Die “zentralen Facetten des Vorurteils”, die sich
aus den Umfragen ergeben wiirden, fasst Zick in sieben Erscheinungsformen
zusammen (ebd., Hervorhebung im Original):

Das Vorurteil tiber Muslime kann traditionell exkludierend (Muslime sind Fremde)
oder sogar separativ exkategorisierend (Muslime passen nicht), aversiv populistisch
(Bedrohung) oder gleichwertigkeitsabwehrend sein (Intoleranzunterstellung). Es
kann auf einem dehumanisierenden Inkubationsmythos (Schwachung des Volkes,
Uberfremdung) beruhen, sich subtil in Abwehr von Wertschitzung zeigen. Nicht
zuletzt zeigt es sich intentional diskriminierend in gedufierten Verhaltensabsichten,

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 Vernetzte Islamfeindlichkeit

die zu manifesten Diskriminierungen tendieren (Muslime ausweisen, ausgren-
zen).

2.1.1 Islamophobie und Islamfeindlichkeit

Mit was fiir einem Phinomen haben wir es also zu tun und wie soll man es be-
grifflich fassen? Die Termini wie Islamophobie, Islam- bzw. Muslimenfeindlich-
keit, Rassismus oder Islam- bzw. Religionskritik entstammen verschiedenen Wis-
senschaftsbereichen und wurden daher mit unterschiedlichen Erkenntnisinteres-
sen entwickelt. Durch die Einbettung der Forschung in breitere gesellschaftliche
Zusammenhinge schliefdt die Begriffsverwendung dabei auch an (linder-)spezifi-
sche Erfahrungen und Debatten an, durch die bestimmte Begriffe bereits etabliert
wurden.

Bei der Begriffsdiskussion wird oft auf die breite Rezeption des Islamophobia
Reports* des britischen Thinktanks Runnymede Trust von 1997 verwiesen. In die-
sem Bericht werden Perspektiven auf den Islam dann als “islamophob” bezeich-
net, wenn sie Islam als einen statischen, monolithischen Block wahrnehmen, der
abgeschottet und absolut “anders” ist, d.h. keine Ziele und Werte mit dem als “ei-
gen” postulierten teilt. Weiter ist der Islam aus dieser Warte dem Westen unter-
legen, weil er barbarisch, irrational, primitiv und sexistisch sei. Er gilt als eine
bedrohliche, aggressive und gewalttitige politische Ideologie und eine feindseli-
ge Haltung gegeniiber dem Islam wird als natiirlich angesehen, weshalb gesell-
schaftliche Ausgrenzung und diskriminierende Praktiken gegeniiber Muslimen
als gerechtfertigt gelten.

“Islamophobia” wurde danach, und speziell seit 2001, regelmifiig von Medi-
en und NGOs in GrofSbritannien, Frankreich und den USA sowie in Berichten der
EU und der UNO verwendet (Bleich 2011: 1582). Bleich definiert Islamophobia als
“[...]indiscriminate negative attitudes or emotions directed at Islam or Muslims”
(ebd.) und hilt fest, dass es sich dabei nicht um einen “clinical psychological” Ter-
minus handle (2011: 1586). Gleichzeitig bemangelte Bleich (2011: 1593), dass man
noch zu wenig iiber die Dimensionen, Intensititen und Verbreitung von Islamo-
phobia wisse, dies u.a. weil Islamophobia als politischer Begriff entstanden war
und weiterhin hiufig fiir politische Zwecke eingesetzt werde.

Decker und van der Noll (2012: 112f.) definieren Islamophobia sehr dhnlich
als “[...] having a negative attitude toward Islam and Muslims” und betonen da-
bei, dass “phobia” hier nicht eine Art Geisteskrankheit bedeuten soll. Benz (2012:

4 Runnymede Trust (1997): “Islamophobia: A Challenge for Us All”. London: Runnymede

Trust.

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 23

39) dagegen bemingelt dabei klinische Implikationen, welche die Bezeichneten
als krankhaft dngstlich zu stigmatisieren drohten. Deshalb priferiert Benz den
Begriff “Islamfeindlichkeit”, der zwar keinen Gewinn an definitorischer Schir-
fe darstelle, aber zumindest den Einwinden am Terminus “Islamophobie” Rech-
nung trage (ebd.). Benz sieht dann “Islamfeindschaft” als “Ressentiment gegen ei-
ne Minderheit von Biirgern bzw. in unserer Gesellschaft lebender Menschen, die
mit religiosen, kulturellen und politischen Argumenten diskriminiert und ausge-
grenzt werden.” (2012: 41)

Schneiders (2012: 9) stort, dass “Islamophobie” einerseits vielen als “Kampf-
begrift” diene und andererseits als Bezeichnung irrefithrend sei, weil es sugge-
riere, dass das Phinomen “lediglich auf Angste und Unwissenheit” zuriickzufiih-
ren sei. Dabei erfolge Denken und Handeln diesbeziiglich oft “bewusst und zie-
lorientiert”, weil es etwa auf “[...] atheistischen Einstellungen, auf dem Drang
nach Selbstdarstellung, auf der Verarbeitung persénlicher Leidensgeschichten,
auf (neo-)konservativen Uberzeugungen, auf Chauvinismus oder schlicht auf Ras-
sismus” beruhe.

Deshalb pladiert Schneiders (2012: 10) fir die Verwendung des Begriffs “Is-
lamfeindlichkeit” anstelle von “Islamophobie”, was er bereits 2009 fiir den Sam-
melband “Islamfeindlichkeit. Wenn die Grenzen der Kritik verschwimmen” um-
gesetzt hatte. Er definiert: “Islamfeindlichkeit ist die Instrumentalisierung von
undifferenzierter Kritik an der Religion des Islam und deren Anhingern zum Zwe-
cke der Verfolgung eigener, oftmals ideologischer Interessen. Der Prozess mani-
festiert sich durch direkte Gewalt oder durch Agitation gegen Personen, Symbole
und Heilige Texte.” (Ebd.)

Da der Islamophobie-Begriff fiir den deutschsprachigen Raum aus der Isla-
mophobia-Diskussion abgeleitet wurde, benutzte ihn etwa auch das Bielefelder In-
stitut fir Konflike- und Gewaltforschung bei den Analysen zur Gruppenbezogenen
Menschenfeindlichkeit (GMF) und wechselte nach einigen Jahren zu “Islamfeindlich-
keit”, was sich gemif Benz (2017: 519) in der wissenschaftlichen Literatur durch-
zusetzen scheine. Wer sich allerdings — wie etwa Farid Hafez (2017), der 2010 das
“Jahrbuch fiir Islamophobieforschung” initiiert hatte — in der Forschung starker
international orientiert, hilt eher am im angelsichsischen Diskurs etablierten
Terminus “Islamophobia” fest und schreibt in Deutsch weiterhin von “Islamopho-
bie”.

Weiter wird die Frage nach einer Skalierung des Konzepts diskutiert, wie es et-
wa Lee et al. (2009) mit einem Frageset ermoglichen, das graduelle Zustimmung
oder Ablehnung zulisst. Dies fordert auch Bleich (2011:1587), der sich gegen Auto-
ren abgrenzt, die zu “Islamophobia” nur Entweder-oder-Aussagen zulassen und
dazwischen keine Variation an unterschiedlichen Graden von “Islamophobia” be-

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 Vernetzte Islamfeindlichkeit

riicksichtigen. Auch Abbas (2011: 64) fordert, dass Aussagen iiber Ausmafl und
Bandbreite von “Islamophobia” méglich sein miissten.

2.1.2 Antimuslimischer Rassismus

Cesari (2011:24) fragt, ob der Terminus “Islamophobia” nichtirrefithrend sein kén-
ne, wenn er etwa voraussetzt, dass religios-kulturelle Diskriminierung dominiert,
wihrend aberje nachdem z.B. Rassismus relevanter sein konnte. Dennoch hilt sie
am Begriffals analytischem Ausgangspunkt fest, macht aber auf die Uberlappung
mit anderen Formen der Diskriminierung aufmerksam, wobei es zudem noch un-
terschiedliche Voraussetzungen in Nordamerika und Europa gibt, da in Europa
Muslime eher Einwanderer und soziookonomisch schlechter gestellt sind.

Hier wird die Frage nach den strukturellen Voraussetzungen bzw. Ursachen
von Islamfeindlichkeit relevant. Insofern findet ein Perspektivenwechsel statt, da
nicht mehr auf individuelle Einstellungen, wie bspw. in der oben geschilderten
Vorurteilsforschung aufgezeigt, fokussiert wird. Dabei stehen auch nicht mehr
die empirischen Messungen der Auspragung, Verbreitung und Entwicklung von
Islamfeindlichkeit innerhalb einer Bevélkerung im Vordergrund, sondern Fragen
von gesellschaftlichen Machtstrukturen.

Farid Hafez (2017: 9) schreibt daher:

Islamophobieistantimuslimischer Rassismus. [...] Islamophobie bedeutet, dass ei-
ne dominante Gruppe von Menschen Machterstrebt, stabilisiert und ausweitet, in-
dem sie einen Siindenbock imaginiert, der real existiert oder auch nicht, und die-
sen Siindenbock von den Ressourcen, Rechten und der Definition eines kollektiven
"Wir’ ausschliefit. Islamophobie arbeitet mit der Figur einer statischen islamischen
Identitat, die negativ konnotiert ist und auf die MafRe der imaginierten Muslimin-
nen generalisiertausgeweitet wird. Gleichzeitig sind islamophobe Bilder fliefiend
und verandern sich in unterschiedlichen Kontexten, denn Islamophobie sagt uns
mehr liber die Islamophoben aus, als sie uns etwas tiber’den Islam’ oder 'die Mus-
limlnnen’ sagen wiirde.

Fir Attia (2016: 169) gilt ebenfalls, dass der Begriff “Islamophobia’, der sich im
englischsprachigen Raum durchgesetzt habe, “[...] von Beginn an als Form von
Rassismus definiert” worden sei. Sie bezieht sich dabei auf den oben erwihnten
Bericht des Runnymede Trusts von 1997, deren Autorinnen und Autoren diese Spe-
zifizierung durch die explizite Nennung und Erhebung von institutioneller Islamo-
phobia fiir notwendig erachteten, da die geltenden Mafnahmen gegen Rassismus
hier nicht greifen wiirden.

Shooman (2015: 200f.) macht darauf aufmerksam, dass im antimuslimischen
Rassismus religiose Zugehorigkeit ethnisiert wird, wenn im medialen, politi-

- am 14.02.2026, 19:23:¢



https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 25

schen wie auch wissenschaftlichen Diskurs die Bezeichnungen “Tiirke”, “Araber”,
“Migrant” und “Muslim” synonym verwendet werden. Diese “Markierungspraxis”
sei Teil eines sozialen Prozesses, in dem “Muslime” aus einer dominanten gesell-
schaftlichen Position heraus und “jenseits eines individuellen Glaubensbekennt-
nisses” als eine “homogene und natiirliche Gruppe [...] konstruiert und mit kol-
lektiven Zuschreibungen versehen” wiirden.

Den Prozess der “Naturalisierung gesellschaftlicher Verhiltnisse” bezeichnet
Attia (2013: 7) als “Essenzialisierung”, da Menschen entlang eines Merkmals zu
Gruppen zusammengefasst witrden, das sie von innen heraus — und daher “we-
senhaft” — von anderen unterscheiden wiirde. Dies bedeute eine “Entpolitisierung
gesellschaftlicher Verhiltnisse”, weil dadurch “[...] die Beziehung zwischen den
Privilegien der Einen und der Ausbeutung und Diskriminierung der Anderen” un-
sichtbar gemacht werde. Durch die Negierung dieser “Beziehung zwischen Privi-
legierung und Diskriminierung” werde “die Kultur der Anderen” fiir deren Schick-
sal verantwortlich gemacht (ebd.).

Auf einer strukturellen und diskursiven Ebene habe antimuslimischer Rassis-
mus daher die Funktion, nationale Identitit zu “revitalisieren” und Privilegien zu
sichern, was “wesentlich zur Konstitution von Gesellschaft” beitrage. Antimusli-
mischer Rassismus sei deshalb nicht blof dann problematisch, wenn Vorurteil
oder Stereotyp mit Macht einhergehen und Wirkung zeigen kénnten (Attia 2013:
12f.). Kritisch sieht Attia (2013: 15) wissenschaftliche Arbeiten, welche “[...] die Es-
senzialisierung nicht in Frage stellen, sondern reproduzieren sowie diskursive,
institutionalisierte und strukturelle Dimensionen des Phinomens vernachlissi-
gen’.

Ein Problem sieht Attia (2013: 16) auch in normativen Primissen von For-
schungsprojekten. So wiirde etwa die Langzeituntersuchung des (oben erwihn-
ten) GMF-Surveys an der Universitit Bielefeld explizit von einer liberalen und hu-
manen Gesellschaft ausgehen, die durch Analyse der Einstellungen sozialer Grup-
pen geschiitzt werden soll. Bei den Fragen und Begrifflichkeiten werde jedoch
weder der “Konstruktionsprozess der Muslimisierung” in Frage gestellt, noch
die “rassistische Struktur der Gesellschaft” befragt: “Der Beitrag der Gesellschaft
zur Islamfeindlichkeit bzw. Menschenfeindlichkeit im Allgemeinen wird nicht als
konstitutiver, inhirenter theoretisiert, sondern sie wird im Gegenteil als im Grun-
de human anerkannt.” (Attia 2013: 17) Folglich werde zwar davon ausgegangen,
dass erfasste (subjektive) Einstellungen, die soziale Ungleichwertigkeit postulier-
ten, auf diskursiver Ebene wirkmachtig werden und gar zu institutioneller Dis-
kriminierung fithren kénnten, jedoch wiirden die Einstellungen nicht als “struk-
turell mit der Konstitution dieser Gesellschaft verklammert” betrachtet. Von ei-
ner solchen Verklammerung von rassistischen Auflerungen und Diskursen mit

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 Vernetzte Islamfeindlichkeit

der “Konstitution und Struktur moderner Gesellschaften” geht Attia (2013: 18) al-
lerdings aus, weshalb sie bezweifelt, dass “[...] Interventionen, die Einstellungs-
anderungen fokussieren, ihr Ziel itberhaupt erreichen kénnen” (ebd.).

Eine dhnliche Beobachtung wie Attia (oben) macht Levent Tezcan (2015: 93) bei
der Rezension von Kai Hafez’ “Freiheit, Gleichheit und Intoleranz. Der Islam in
der liberalen Gesellschaft Deutschlands und Europas” (2013), wenn er feststellt,
dass dort “[...] Islamfeindlichkeit nicht als eine bevdlkerungspolitisch geleitete
Form des Rassismus mit dem Staat in eine innere Verbindung gebracht” werde.
Denn Hafez’ zentrale Unterscheidung verlaufe “[...] zwischen dem trotz aller An-
erkennungsmingel letztlich doch integrativ orientierten ’Systent (verstanden als
Staat, Politik, Recht) einerseits und der islamfeindlichen Gesellschaft’ (verstan-
den als Bevolkerung) andererseits”. Deshalb erscheine der Appell “an die Tole-
ranz einer Gesellschaft” am Ende etwas hilflos, habe er doch dieser “[...] mithilfe
der Meinungsumfragen soeben die islamfeindlich fundierte Intoleranz attestiert”
(Tezcan 2015: 94).

2.1.3 Muslimfeindlichkeit und Islamkritik

Bereits Halliday (1999: 898) vertrat die Position, wonach das Feindbild nicht eine
Religion oder Kultur sei, sondern Menschen, weshalb anstelle von “Islamophobia”
von “Anti-Muslimism” gesprochen werden miisse. Insbesondere praxisorientierte
Akteure plidieren in diesem Sinne fiir die Verwendung des Begriffs “Muslimfeind-
lichkeit”, so etwa die Eidgendssische Kommission gegen Rassismus (EKR) im Bulletin
vom Juni 2010 (EKR 2010) oder die Deutsche Islam Konferenz (DIK) auf ihrer Fachta-
gung 2012 (DIK 2013). Bei beiden geht es darum, dass die von Anfeindungen und
Ausgrenzungen betroffenen Menschen im Mittelpunkt stehen sollen.

Die DIK bezieht sich bei der Verwendung von “Muslimfeindlichkeit” etwa auf
den Forscher Heiner Bielefeldt,” dessen Begrifflichkeit auch Hausler (2017: 60)
iibernimmt, weil damit klarer auf Betroffene fokussiert werde, wihrend “Religi-
onsfragen” nur indirekt angesprochen wiirden, die eben auch mit “legitimer Kri-
tik an Glaubensvorstellungen” einhergehen kénnten. Zudem lisst sich nach Haus-
ler “[...] von einer Angst vor einer Religion oder Feindseligkeit dieser gegeniiber

5 Siehe etwa den Vortrag Bielefeldts “Facetten von Muslimfeindlichkeit”, den er
2010 in einer Arbeitsgruppe der Deutschen Islamkonferenz gehalten hatte, URL:
http://www.deutsche-islam-konferenz.deDIKDEDIKé6PraeventionMuslimfeindlichkeit/
muslimfeindlichkeit-node.html (Zugriff 31.03.2017).

- am 14.02.2026, 19:23:¢


http://www.deutsche-islam-konferenz.deDIKDEDIK6PraeventionMuslimfeindlichkeit/muslimfeindlichkeit-node.htm
http://www.deutsche-islam-konferenz.deDIKDEDIK6PraeventionMuslimfeindlichkeit/muslimfeindlichkeit-node.htm
https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.deutsche-islam-konferenz.deDIKDEDIK6PraeventionMuslimfeindlichkeit/muslimfeindlichkeit-node.htm
http://www.deutsche-islam-konferenz.deDIKDEDIK6PraeventionMuslimfeindlichkeit/muslimfeindlichkeit-node.htm

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 27

[...] nicht automatisch auf Feindseligkeit gegeniiber entsprechenden Personen-
gruppen” schliefen (ebd.).®

Hier setzt auch Armin Pfahl-Traughber an, der im Beitrag “Islamfeindlich-
keit, Islamophobie, Islamkritik — ein Wegweiser durch den Begriffsdschungel” da-
fur pladiert, “[...] den Begriff’Muslimenfeindlichkeit’ als Typusbegrift zu verwen-
den”.” Bezeichnenderweise erschien der Beitrag fiir die Bundeszentrale fiir politische
Bildung (bpb) im “Dossier Rechtsextremismus”, was sich in einem inhaltlich eng
gefassten Begriffsverstindnis spiegelt. So identifiziert er zwar die Einstellung
und Propaganda der “rechtsextremistischen und rechtspopulistischen Parteien”
als “islamfeindlich’, enttarnt diese jedoch umgehend als eine “als Islamfeindlich-
keit verkleidete Fremdenfeindlichkeit”.

Dagegen verteidigt Pfahl-Traughber “Islamkritik” und prinzipiell auch
die “rigorose Abwertung des Islam’, explizit etwa von “atheistischer oder ex-
muslimischer Seite” (siehe 10.1.4.7) und aus Sicht des “sikularen Humanismus”.
Namentlich nennt er u.a. Necla Kelek (siehe 10.1.3.2, 10.1.4.7), die er “entgegen
anderslautenden Einschitzungen” blof$ als “islamkritisch” eingeschitzt haben
will. Pfahl-Traughber unterscheidet “deutlich” zwischen einer ‘Abneigung ge-
geniiber dem Islam” und “Feindschaft gegen Muslime”. Er verweist etwa auf die
Bielefelder GMF-Surveys (siehe oben), in denen verschiedene Dimensionen des
Phinomens durch unterschiedliche Fragen untersucht werden und interpretiert
dies — da die Zustimmung bzw. Ablehnung zu den Fragen unterschiedlich stark
ausfallen — als unterschiedliche Phinomene. So sei etwa die Ablehnung “der Prak-
tiken und Symbole des Islam” durch einen Atheisten nicht notwendigerweise mit
einer “Diskriminierungsabsicht gegeniiber Muslimen” verbunden.

Fiir Schneiders (2012: 9) eignen sich allerdings Bezeichnungen wie “Antimus-
limismus” oder “Muslimenfeindschaft” nicht, da sie zu kurz greifen wiirden: Da-
hinter stehe der Versuch, Muslime und Islam aus der Uberlegung zu trennen, dass
man den Islam rundweg ablehnen kénne, ohne gleichzeitig allen Muslimen feind-
lich gesinnt zu sein. Diese Trennung sei aber ein Konstrukt.

6 Dazu lasstsich fragen, inwiefern es —insbesondere beim Fokus auf durch Anfeindungen
betroffene Menschen —fiir die Diskriminierungserfahrung von Muslimen (oderals solcher
markierter Personen) eine Rolle spielt, ob Feindseligkeit gegeniiber dem “Islam”, auch als
Feindseligkeitihnen gegeniiber gemeint ist.

7 Pfahl-Traughber, Armin: “Islamfeindlichkeit, Islamophobie, Islamkritik — ein Weg-
weiser durch den Begriffsdschungel”. Bonn: Bundeszentrale fiir politische Bildung (bpb)
vom 17.03.2014, URL: http://www.bpb.de/politik/extremismus/rechtsextremismus/
180774/islamfeindlichkeit-islamophobie-islamkritik-ein-wegweiser-durch-den-
begriffsdschungel (Zugriff 30.03.2017).

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 Vernetzte Islamfeindlichkeit

Islamkritik

Schneiders (2015: 5) hilt Strategien, “[...] die auf die Uberwindung des Glaubens
von mehr als 1,5 Mrd. Menschen aus sind”, fiir illusorisch und nicht hilfreich.
So milssten Versuche, “[...] aus ideologischen Erwigungen Nicht-Muslime gegen
Muslime gegeneinander in Stellung zu bringen”, aufgrund der historischen Erfah-
rungen als zumindest “grob fahrlissig” gewertet werden. Einer solchen “Radikal-
kritik”, die es auf die Umwilzung der bestehenden Grundordnung anlege, stellt
er eine “verniinftige Islamkritik” entgegen, die auf Verinderungen innerhalb ei-
nes bestehenden Systems abziele. Bei dieser seien alle Argumente zugelassen und
nichts sei sakrosankt, einschlieflich der religiésen Textquellen, der geschichtli-
chen Entwicklung, wie dem Verhalten von einzelnen Gliubigen oder von grofRe-
ren Gruppen. Allerdings setze eine verniinftige Islamkritik “[...] das Bemithen um
die Einhaltung allgemeiner Verfahren und Verpflichtungen der rationalen Argu-
mentation voraus” (ebd.).

In 6ffentlichen Diskursen wiirden jedoch Personen schlicht als “Islamkritiker”
bezeichnet, auch wenn sie sich “[...] weder eindeutig als islamfeindlich bewerten
lassen, noch um eine objektive und konstruktive Kritik bemiiht sind bzw. denen
aufgrund wiederholt unsachlicher Auflerungen unterstellt werden muss, dass
sie mit ihrer Kritik politische oder personliche Ziele verfolgen” (Schneiders 2015:
6). Diese Wortwahl werte jedoch “Islamfeinde” mitunter auf und diskreditiere
gleichzeitig Menschen, die sich um “ernsthafte Kritik an der Religion des Islam
bemithen” wiirden.

Schneiders pladiert dafiir, den vielfach verwendeten Begriff “Islamkritiker”
beizubehalten, da sich in vielen strittigen Ausfithrungen auch legitime Kritik fin-
den lasse. Der Begriff soll jedoch in Anfithrungszeichen gesetzt oder mit “so ge-
nannte Islamkritiker” umschrieben werden, da diese Akteure “teils expressis ver-
bis, teils latent” erkennen liefRen, dass ihrem Handeln etwa Selbstdarstellung, pri-
vate Leidensgeschichten, persénliche Animosititen oder Rassismus zugrunde lie-
gen wiirden, worauf sie “[...] ihre Emotionen, ihre eigene Negativitit, ihre Angst
vor der Erfolglosigkeit ihrer politischen Uberzeugungen auf den Islam(ismus)
und seine Anhinger beziehungsweise auf all die Personen, die in Fragen des Is-
lam andere Auffassungen vertreten als sie selbst” projizieren wiirden (ebd.).

Zick (2017:54) hat dhnliche Vorbehalte, wenn er beschreibt, dass “[...] viele Vor-
urteile iiber Muslime auch als Islamkritik eingekleidet” witrden, um jene auf Di-
stanz zu halten, die es treffen soll. Das Vorurteil wiirde geglaubt und weiter trans-
portiert, “[...] weil es Zugehorigkeit schafft, die Welt verstehen lisst, Kontrolle
und sozialen Einfluss ermoglicht, Selbstwert schafft und Misstrauen erzeugt”.
Mit dem Rekurs auf “Islamkritik” wiirden auch Verweise auf notwendige Differen-

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 29

zierungen zwischen Kritik und Vorurteil bereits “[...] als Politische Korrektheit®
oder Angriff pariert” (2017: 54f.).

Die Formulierung “Islamkritik” schillert gemif Benz (2017: 520) durch ihre
verschiedenen Bedeutungen und werde dadurch diskreditiert, “[...] dass sie von
Interessenten zur Tarnung muslimfeindlicher Ressentiments oder islamfeindli-
cher Einstellungen gebraucht wird”. Zur “Islamkritik” sei auch eine Kompetenz
notig, die etwa Islamwissenschaftler oder “Glaubige, die Inhalte ihres Glaubens
und ihrer Lebenswelt hinterfragen”, aufweisen wiirden, nicht aber “[...] die Pam-
phletisten, die den Untergang des Abendlandes fiirchten und deshalb gegen Mus-
lime agitieren, indem sie populire Vorurteile beschworen und in beleidigender
Form verbreiten” (2017: 521).°

2.2 MAINSTREAM-ISLAMFEINDLICHKEIT UND POPULISMUS

Viele Akteure mit pauschalen Vorurteilen zu “Islam” lassen sich einer
“mainstream-Islamfeindlichkeit” (Kai Hafez 2013: 130) zuordnen, die nicht
direkt auf rassistisch-abwertende Unterschiede oder auf negativ beurteilte
islamisch-religiése Inhalte Bezug nimmt, sondern “nur” eine “essenzielle Dif-
ferenz zwischen islamischer und westlicher Welt” wahrnimmt, die “schlicht
als Vorurteilsstruktur im europiischen Bilderbe angelegt” sei und “seit der Ira-
nischen Revolution nachhaltig von vielen Medien aktualisiert” und nun “im
Wechselspiel von Medien, sozialen Meinungsfithrern und den Institutionen
der primiren, sekundiren und tertiiren Sozialisation weitergereicht” werde
(ebd.). Da diese “mainstream-Islamfeindlichkeit” keinen politischen Zweck im
engeren Sinne verfolgen miitsse und auch nicht politisch-ideologisch geprigt sei,
bezeichnet Hafez sie als “geradezu nicht-intentional” (ebd.).

Dass Vertreter eines solcherart essentialisierten Differenzialismus
Rassismus-Vorwiirfe emport von sich weisen, liegt (auch) daran, dass blof3
eine Differenz zwischen “Westen” und “Islam” festzustellen behauptet wird, wo-
bei letzteres zwar “anders”, aber nicht per se negativ konnotiert wird. Kai Hafez
(2013: 128) hatte diesbeziiglich jedoch festgehalten, dass empirisch gesehen “Dif-
ferenzialismus, Kulturalismus und Rassismus” vielfach Weggefihrten seien und
das Andere schnell als unvertriglich mit dem Eigenen beurteilt werden kann.
Eine dhnliche differenzialistische Argumentationsstrategie wird von Vertretern
des selbsterklirten Ethnopluralismus verfolgt, die sich zwar auch abgrenzend

8 Siehedazu10.2.3.1.
9 Zuden verschiedenen “Islam-Experten” siehe 9.1.

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 Vernetzte Islamfeindlichkeit

insbesondere auf “Islam” fokussieren, aber jegliche “Volker” — auch innerhalb des
“Westens” — raumlich separiert sehen wollen (siehe 10.2.5.1).

Islamfeindlich-rechtspopulistisches Uberzeugungsmuster

Fiir das Verstindnis von Islamfeindlichkeit ist der Populismus von Bedeutung. Po-
pulistische Erscheinungsformen weisen nach Geden (2006: 19) zwei konstante Ge-
meinsamkeiten auf, “[...] den Rekurs auf das Volk sowie eine ausgeprigte Front-
stellung gegen die gesellschaftlichen Eliten”. Beim Rechtspopulismus komme zum
anti-elitiren “vertikalen Affekt” noch ein fremdenfeindlicher “horizontaler Affekt*
hinzu. Das “Volk” erscheine als “schweigende Mehrheit” in einer direkten Front-
stellung gegeniiber den “politischen und kulturellen Eliten” sowie den von diesen
angeblich protegierten “Minderheiten” (Geden 2006: 20; vgl. Mudde 2004).

Zu dieser Definition von Rechtspopulismus passt die empirische Unter-
suchung von islamfeindlichen Einstellungen durch Klein (2014: 91), wenn sie
feststellt, dass Personen mit einer kritischen Einstellung zum “Verhalten politi-
scher Eliten” signifikant hohere Zustimmung zur Islamfeindlichkeit aufweisen.
Bereits 2009 hatte die Wihlernachbefragung zur Anti-Minarett-Abstimmung in
der Schweiz gezeigt, dass jene Hilfte, die angab der Regierung im Allgemeinen
zu vertrauen, der Empfehlung von Bundesrat und Parlament, das Minarettbau-
verbot abzulehnen, zu 60 Prozent gefolgt war. Die andere Hilfte ohne Regie-
rungsvertrauen stimmte dem Verbot zu 78 Prozent zu (Hirter und Vatter 2010:
20).

Elitenkritik und Demokratiemisstrauen hingen auch gemif} Zick (2017: 51)
mit Verweis auf die Analyse der Umfragedaten der deutschen “Mitte-Studie 2014”
mit “Vorurteilen iiber Muslime, Immigranten, Asylbewerbern, Sinti und Roma”
zusammen, was er als “rechtspopulistisches Uberzeugungsmuster” bezeichnet.
Dazu wiirden auch “Wut und Hass auf Andersdenkende” sowie die Affinitit fiir
einen “Law-and-Order-Autoritarismus” gehoren.

Auch bei den Resultaten einer europdischen Vergleichsstudie von 2011, an der
er mitbeteiligt war, stellt Zick (2017: 50f.) fest, dass in allen Vergleichslindern
autoritire Orientierungen, sowie die Ablehnung von Immigration und Diversitat
in den Gesellschaften, mit Vorurteilen itber Muslime einhergingen.

Gemaf3 Geden (2006: 21) beansprucht der Rechtspopulismus jene politische
Stromung darzustellen, die als einzige legitimerweise im Namen des “Volkes”
sprechen diirfe und eine fortschreitende “Auflosung traditionaler Bindungen” pro-
blematisiere. Welche Bevélkerungssegmente “das Volk” dabei konkret umfasst,
bleibe jedoch unklar. Grundsitzlich werde es als eine “homogene Einheit” be-
griffen, als eine “Abstammungsgemeinschaft”, deren Interessen “[...] sich an ei-

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 31

nem gleichsam ’iberhistorischer’, dem politischen Willensbildungsprozess ent-
zogenen Gemeinwohl orientieren miissten”. Die “in modernen Gesellschaften vor-
findbaren Interessensgegensitze” witrden “einer eigensiichtigen Politik der herr-
schenden Elite” angelastet und als “wieder aufthebbare und wieder aufzuhebende
Fragmentierung” dargestellt (ebd.).

Dabei wiirde die politische Auseinandersetzung emotionalisiert und polari-
siert, indem etwa Tabubriiche inszeniert, radikale Losungen gefordert, biologis-
tische und Gewaltmetaphern verwendet, Verschwérungstheorien verbreitet oder
personliche Beleidigungen eingesetzt wiirden (Geden 2006: 22)."°

Wenn der Vorgang der “Islamisierung” mit Verschworungstheorien™ erklirt
wird, in die etwa auch die eigenen “Eliten” verwickelt sind,"* dann soll von Islamo-
phobie die Rede sein, da sich hierbei Weltsichten manifestieren, die umfassendere
Erklirungen und Feindbilder auf Kosten von differenzierteren Sichtweisen bevor-
zugen. Ansonsten wird auf den Begriff der Islamfeindlichkeit zuriickgegriffen, der
Einstellungen und Vorurteile gegeniiber Islam und Muslimen auch graduell fas-
sen und verstehen ldsst.

2.3 SOZIALE BEWEGUNG ALS NETZWERK

Der vielfiltige Aktivismus gegen Minarette, Moscheen, Kopftiicher, Burkas,
Schichten, Beschneidung oder Einwanderung innerhalb und aufderhalb institu-
tionalisierter politischer Kanile miindet in eine breitere, international vernetzte
soziale Bewegung, die sich gegen eine “Islamisierung” Europas und Nordameri-
kas zur Wehr setzt.

Wie Zick (2017: 39) bemerkt, hat sich eine “Bewegung gegen eine vermeintli-
che 'Islamisierung des Abendlandes’ gebildet”, die geradezu durch das Vorurteil
organisiert werde. Gruppierungen wie Pegida® wiirden ihre Identitit und ihren
Zusammenhalt auf dem Vorurteil begriinden. Da das Vorurteil itber Muslime “[...]
in eine Uberzeugung einer kaum fassbaren Bedrohung (Islamisierung des Abend-
landes) eingebettet” sei (2017: 51), vermdoge es duflerst heterogene Personen und
Gruppen zu verbinden.

10 Zum Zusammenhang von Medien und Populismus siehe etwa den Sammelband von Al-
bertazzi und McDonnell (2008), fiir die Schweiz siehe Ettinger und Imhof (2011: 32-35).

11 Wieetwader Annahmeeiner geplanten “muslimischen Weltherrschaft” (vgl. Tezcan 2000:
439; Hittermann 2000: 291 oder Attia und Shooman 2010: 38).

12 Wie es etwa Bat Ye'or darstellt (siehe 10.1.5.2).

13 Siehe10.2.4.

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 Vernetzte Islamfeindlichkeit

Dass ein Engagement gegen “Islamisierung” breit anschlussfihig ist, zeigte
sich zuvor etwa in der Schweiz, wo 2009 in einer Volksabstimmung ein Minarett-
bauverbot gutgeheiflen wurde. Dort war eine Minarettopposition als lose vernetz-
te Gegnerschaft erfolgreich, da man sich nurim “Ja” an der Urne einig sein musste
und so eine Vielfalt an Motiven, warum der Bau von Minaretten verboten werden
soll, aufrechterhalten werden konnte, ohne dass sich die Abstimmenden mit einer
spezifischen Position identifizieren mussten (Wackerlig und Walthert 2013b).

Rucht (2011: 73) argumentiert, dass eine soziale Bewegung keine ausgeprigte
und feste kollektive Identitit mehr benétigt, um wirkméchtig zu sein. Mit Bezug
auf Granovetters Theorie von “The Strength of Weak Ties” (1973) sieht er schwa-
che Identititen von sozialen Bewegungen als Ausdruck von allgemeineren gesell-
schaftlichen Wandlungen, die im Zuge heutiger Protestmobilisierung auch Vor-
teile bieten wiirden. Denn heute wiirden im Mobilisierungsprozess in vielen Fil-
len relativ kleinteilige soziale Milieus und Szenen eingebunden (2011: 74). Dabei
kommen schwache Identititen auch der Bereitschaft von Sympathisanten und
Aktivisten zu situativem Engagement entgegen. Die relativ vagen Slogans und
Zielbeschreibungen sind Voraussetzung dafiir, dass auch angesichts verschieden-
artiger sozialer Milieus lose Netzwerke gebildet werden konnen (2011: 82). Nach
Aderhold (2010: 742) zeichnen sich soziale Bewegungen denn auch dadurch aus,
dass es ihnen gelingt, Anhingerschaft und Protest gesellschaftlich einzubetten
und “[...] bisher eher lose beziehungsweise unverbundene Ideen, Vorstellungen,
Initiativen, Gruppierungen, Verbinde, Prominente und auch Organisationen zu
vernetzen®.

Es wird in dieser Arbeit davon ausgegangen, dass im Kern eines wie auch im-
mer gearteten Engagements gegen eine wahrgenommene “Islamisierung” ein in-
nerer Kreis von Akteuren existiert, der gemif der Definition fur soziale Bewe-
gungen von Giddens (1995: 680) versucht, ein gemeinsames Ziel durch kollekti-
ves Vorgehen auflerhalb etablierter Institutionen zu erreichen. Dies geschieht ge-
mafd Diani (2003: 301) durch “[...] networks of informal interactions, between a
plurality of individuals, groups or associations, engaged in a political or cultural
conflict, on the basis of a shared collective identity”. Die geteilte kollektive Identi-
tat ergibt sich hierbei, so wird vermutet, nicht nur aufgrund von Islamfeindlich-
keit, sondern ebenso aus der Wahrnehmung, dass die eigene Position innerhalb
der Gesellschaft auf breiten Widerstand st6f3t und ein einflussreicher Teil dabei
der als Bedrohung wahrgenommenen “Islamisierung” fahrlissig oder gar wissent-
lich Vorschub leistet. Da jedoch nach Rucht (2011: 74) identitatsstarke Gruppen
nur schwer in einen grofieren Verbund integrierbar sind, muss ein itbergreifen-
der Rahmen locker ausgestaltet sein. Dies, so wird hier angenommen, geschieht
dadurch, dass inhaltlich die diffuse Vorstellung einer “Islamisierung” breiter an-

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 33

schlussfihig ist und mit anderen Themen, wie etwa Extremismus, Migration und
Integration, verkniipft werden kann.

Bergmann und Erb schrieben 1994 im Forschungsjournal Neue soziale Bewegunyg,
dass die Soziologie sozialer Bewegungen “[...] ihre Festlegung auf Emanzipati-
onsbewegungen aufgeben und historische wie heutige antimoderne Bewegun-
gen in ihre Analysen einbeziehen [...]” sollte, wenn sie “[...] angesichts der ge-
genwirtigen Entwicklungen im rechten politischen Spektrum [...]” nicht ihre In-
terpretationskompetenz einbiifien wolle. Denn mit dem Begrift der Neuen so-
zialen Bewegungen' habe man eine normative Entscheidung zugunsten emanzi-
patorischer Bewegungen getroffen, die gleichsam eine “Bewegungsfamilie” dar-
stellen witrden. Als historische Vorliufer werden dabei Emanzipationsbewegun-
gen wie die Arbeiter- oder die Frauenbewegung anerkannt, nicht aber antimo-
derne Bewegungen, wie volkisch-antisemitische und faschistische Bewegungen
(S. 80). Kern (2008: 189) schreibt von einem sozialwissenschaftlichen Enthusias-
mus in den 1970er und 1980er Jahren gegeniiber den neuen sozialen Bewegungen,
die als kollektive Akteure gedeutet worden seien, “[...] die soziale Lernprozesse
anregen und dadurch den Weg in eine humanere Gesellschaft bahnen” wiirden.
Zu diesen sozialen Bewegungen zihlten laut Kern (2008: 190) etwa die Frauen-,
Friedens- und Okologiebewegung, nicht aber soziale Bewegungen, die “Lernpro-
zesse blockieren” wiirden. Die Ausgangslage habe sich dann mit dem Globalisie-
rungsschub in den 1990er Jahre grundlegend verindert: “Der weltweit zunehmen-
de Fundamentalismus und die unerwartete Renaissance religidser, nationalisti-
scher und ethnischer Bewegungen fuigen sich nicht in das postmaterialistische
und emanzipatorische Profil der neuen sozialen Bewegungen ein” (ebd.).

Eine Ahnlichkeit zwischen den sozialen Bewegungen machen Berger und Erb
(1994: 90f.) in der “Dringlichkeit” ihrer Anliegen aufgrund des wahrgenommenen
Ausmafles des jeweiligen Problems aus: Auf rechter Seite werde die soziale Wirk-
lichkeit “[...] mit Metaphern des Verfalls, der Auflgsung und des Untergangs, etwa
durch Uberfremdung, Nivellierung kultureller Unterschiede, Rassenmischung,
Knappheit an Lebensraum [...]” gedeutet. Auf der anderen Seite nutzten auch die
Anti-Atombewegung, die Friedens- und Okologiebewegung apokalyptische Deu-
tungen wie “atomarer Holocaust” oder “Umweltkatastrophe”. Dass die rechte Be-
wegung in die Defensive geraten sei, liege etwa an ihrer Ablehung in den Maf3en-
medien, da sie “keine sympathisierenden Journalisten (gatekeeper) in den Presti-
gemedien besitzen”.

Leggewie (2016: 390f.) schreibt iiber die Anfinge der Bewegungsforschung:
“Autoritire und erklirt anti-emanzipatorische Phinomene sollten nicht als so-
ziale Bewegung beschreibbar sein, selbst wenn es formale Ubereinstimmungen
und direkte Bezugnahmen geben mochte.” Diese Auffassung habe sich in der Be-

- am 14.02.2026, 19:23:¢



https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 Vernetzte Islamfeindlichkeit

wegungsforschung bis heute gehalten. Dabei sei es iberhaupt nicht erstaunlich,
dass sich eine “dezidiert antiemanzipatorisch, ungleich und demokratiefeindlich”
agierende rechte Stromung, die sich auf die “Verhinderung oder Reversion sozia-
len (und kulturellen) Wandels” richte, bewegungsformig artikulierte. Auf Inter-
esse stoflen heute etwa “Identitire, islamophobe Gruppen als virtuelles Netzwerk
junger Leute, die via Internet kommunizieren und sich zu Flashmobs treffen”. Die
Bewegung weist laut Leggewie (2016: 391f.) ein diffuses Weltbild auf, “[...] das von
Ressentiments gegen die politische Klasse, Vorbehalten gegen das supranational
organisierte Europa, schweren Bedenken gegen die kulturelle und 6konomische
Globalisierung und vor allem gegen die Einwanderung von muslimischen und
afrikanischen Menschen” bestimmt werde. Eine Differenz zur alten Rechten liege
darin, dass sie sich von Rassismus distanziere und “ein erhebliches Interesse an
intellektuellen Positionen von volkisch-autoritiren Publizisten und Rednern der
Neuen Rechten” bestehe. Der Begrift “identitir” werde in den Medien zur grofien
Freunde seiner Propagandisten inflationir verwendet.

2.4 KALTER KRIEG, KAMPF DER KULTUREN UND APOKALYPTIK

Wir Européer pflegen traditionell ein Feindbild, das im Osten liegt. Nach den Tiir-
ken waren es wahrend des Kalten Krieges bis vor 20 Jahren die Kommunisten,
dann brach das Sowjetreich zusammen, und wir mussten den Feind im Osten neu
definieren. Seitdem erfiillt wieder der Islam unsere alte Phobie vor dem Osten. Die
Angst vor dem Islam ist ein altes europaisches Erbe.™

Um Feindbilder zu verstehen, lohnt sich ein Blick in die Geschichte. Die Islam-
und Orientwahrnehmung in Europa ist jahrhundertealt und ambivalent (siehe
8.1). Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde diese Wahrnehmung stark durch die
massenmediale Berichterstattung und Kommentierung geprigt, die wegen un-
terschiedlichen innenpolitischen Entwicklungen und Themensetzungen “im Wes-
ten” linderspezifische Abweichungen aufweist.” Dennoch lassen sich bei der Ein-
ordnung von internationalen Konfliktereignissen Gemeinsamkeiten feststellen,

14 Der Historiker Urs Altermatt im NZZ-Interview nach der Volksabstimmung zu einem Mi-

NZZ-onlinevom

”m

narettbauverbotinder Schweiz: “Dasistder Anfangeines Kulturkampfs
06.12.2009, URL: https://www.nzz.ch/das_ist_der_anfang_eines_kulturkampfs-1.4114212
(Zugriff30.03.2017).

15 Halm (1991: 202) kritisierte etwa grundsétzlich, dass eine Berichterstattung liber den Na-
hen Osten und den Islam wie sie in Deutschland stattfinde, in Frankreich nicht moglich

ware, da dort Fachliteratur ein viel breiteres Publikum erreiche und deshalb keine seriose

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 35

die durch ein geteiltes Selbstverstindnis als “westliche” Nationen zustande kom-
men.

In einer Nationalfondsstudie haben Ettinger und Imhof (2011) das Islambild
in Schweizer Medien, darunter auch in der Neuen Ziircher Zeitung (NZZ), seit den
1960er Jahren nachgezeichnet und analysiert. Sie haben festgestellt, dass die Mus-
lime in der Schweiz bis zum Ende des Kalten Krieges' kein Thema politischer Aus-
einandersetzungen waren und als religiése Minderheit erst im ersten Jahrzehnt
des neuen Jahrhunderts “geschaffen und problematisiert wurden. Bis dahin wur-
den sie in der 6ffentlichen Kommunikation tiber ihre nationale Herkunft charak-
terisiert, sei es bei der Arbeitsmigration in den 1960er und 1970er Jahren oder bei
der Asylmigration in den 1980er und 1990er Jahren (2011: 2).

Als wirkmichtigste und weltumspannende Deutungsperspektive identifizie-
ren Ettinger und Imhof (2011: 6) das bipolare Weltbild des Kalten Krieges, das mit
den “fiinften Kolonnen“ auch die innenpolitische Auseinandersetzung geprigt
habe. Die Deutungsperspektive zeige sich etwa beim Nahostkonflike, der bis in
die spiten 1960er Jahre ausschlieflich im Rahmen des Ost-West-Dualismus in-
terpretiert worden sei, mit Israel als bedrohtem “Vorposten der Westlichen Welt”
und der PLO als “verlingerte[m] Arm Moskaus”. Damit konkurrieren konnte
in den 1970er Jahren nur die alternative Deutungsperspektive eines Nord-Siid-
Gegensatzes, welche durch die 68er-Bewegung eingebracht wurde. Erst in der
Berichterstattung iiber die “Iranische Revolution“ 1979 galt die Aufmerksamkeit
erstmals Muslimen und dem Islam an sich. Es hitten sich aber noch kaum Dif-
ferenzsemantiken “im Sinne eines grundsitzlichen Wertekonfliktes zwischen ei-
nem fundamentalistischen Islam und westlich-demokratischen Uberzeugungen”
festsetzen konnen, u.a. deshalb, weil der Kalte Krieg durch den Afghanistankrieg
eine Renaissance erlebte. In der Berichterstattung zum Afghanistankrieg sei der
zentrale Faktor der Religion beim Widerstand gegen die sowjetische Armee kaum
thematisiert worden, womit sich kein “neuer geopolitischer Dualismus zwischen
einem fundamentalistischen Islam und dem Westen” neben dem Ost-West Kon-
flikt habe etablieren kénnen, da vor allem der internationale “Kampf gegen die
sowjetische Hegemonie” betont worden sei (2011: 9f.).

Zeitung und kein Fernsehsender sich erlauben konnte “Laien tiber den Islam schwadronie-
ren zu lassen”.

16 Als Kalter Krieg wird der Ost-West-Konflikt zwischen den USA und der UdSSR und de-
ren jeweiligen Verbiindeten nach dem 2. Weltkrieg bezeichnet. Die bipolare Weltord-
nung sorgte auf beiden Seiten fir identititsstiftende Bedrohungskonzeptionen (Flury-
Dasen, Eric: “Kalter Krieg”, Eintrag im Historischen Lexikon der Schweiz vom 26.11.2014, URL:
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D17344.php (Zugriff 30.03.2017).

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 Vernetzte Islamfeindlichkeit

Schulze (1991: 208f.) vergleicht den Korea-Krieg als Auftakt des Kalten Krie-
ges mit dem Kuwait-Krieg von 1991. Der damalige amerikanische Prisident Ei-
senhower habe 1950 den Krieg gegen Nord-Korea als “Kreuzzug der Freiheit gegen
den Kommunismus” bezeichnet. Somit habe die “Weltgemeinschaft” Krieg gegen
eine Ideologie gefiithrt, damals gegen den Kommunismus. Auch der Kuwait-Krieg
sei kein Krieg “gegen den Irak” gewesen, sondern “gegen Saddam Husain und sei-
ne islamische Begriindung”. Der Zusammenbruch des Ost-West-Systems 1989/90
hatte nach Schulze (1991: 210) einen tiefen Einschnitt in die westliche Selbstlegiti-
mation bedeutet. Der seit August 1990 bereits propagandistisch gefiihrte Kuwait-
Krieg habe diese Liicke “innerhalb kiirzester Zeit” wieder zu schliefRen vermocht:
“Aus dem Osten wurde der Orient, aus dem Kommunismus der Islam, aus Stalin
Saddam Husain.”

2.4.1 “Kampfder Kulturen”

Nachdem dielange Zeit bestimmende Deutungsperspektive des Ost-West-Dualis-
mus durch den Zerfall der Sowjetunion in den 1990er Jahren ein Orientierungsva-
kuum hinterlassen hatte, entstand gemif Ettinger und Imhof (2011:11) etwa eine
euphorische Erwartung “[...] auf eine neue friedliche Weltordnung im Zeichen ei-
ner 6konomischen Globalisierung und des relativen Bedeutungsverlustes von Na-
tionalstaaten und entsprechenden Ideologien’. Im Kontrast dazu habe Samuel P.
Huntington “die alte Perspektive des ’clash of civilizations™ erstmals 1993 in der
Zeitschrift Foreign Affairs mit Blick auf eine neue Weltordnung reformuliert und
damit “eine lang anhaltende weltweite Feuilletondebatte mit viel Widerspruch”
ausgelost.

In der Gemengelage von Weltordnungskonzepten hat gemif Ettinger und
Imhof (2011: 12) etwa die NZZ den Islamismus nach 1979 erst wieder 1992 bei der
Berichterstattung tiber die Auseinandersetzung zwischen den Militirs und der
Front Islamique du Salut (FIS) in Algerien grundsitzlich thematisiert. Diesmal sei
die NZZ der Machtiibernahme eines dezidiert muslimischen Akteurs — im Un-
terschied zum Afghanistankrieg der 1980er Jahre — kritisch gegeniibergestanden
und habe diese Furcht vor dem Islamismus “explizit in Analogie zum Kommunis-
mus im Kalten Krieg” reflektiert.”” “Schliisselkommunikationsereignisse” fiir die
Etablierung der Deutungsperspektive eines “clash of civilizations” hitten jedoch

17 “Ein dhnliches Denkmuster wie zu Zeiten des kalten Krieges, als es galt, der roten Gefahr
Einhalt zu gebieten, veranlasste den Westen im Januar, den maskierten Putsch der alge-
rischen Cenerile, der zur Ausschaltung der FIS fiihrte, vorsichtig gutzuheifen.” (NZZ vom
01.07.1992, zitiert nach Ettinger und Imhof 2011: 12).

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 37

erst die Anschlige in den USA vom 11. September 2001 und die Reaktion darauf
(“war on terror”) gebildet. Mit Osama bin Laden habe nun der Islamismus — ana-
log zum Zentralsekretir der KPdSU im Kalten Krieg — ein Gesicht erhalten, das
“fiir das Bose an sich steht” (2011:13).® In den USA mussten laut Kumar (2012: 117)
deshalb jene, die wie Daniel Pipes (siche 4.3.1) die 1990er Jahre hindurch versucht
hatten, den Islam als neues Feindbild aufzubauen, bis 2001 warten. Erst nach 9/11
konnte die Vorstellung eines neuen Erzfeindes wirkméchtig zum Tragen kommen
(siehe dazu 10.1.1).

Fiir eine “Kollektivtypisierung der Muslime in der Schweiz” konnten sich laut
Ettinger und Imhof (2011: 13) allerdings erst nach den Anschligen von Madrid
2004, London 2005 und der Berichterstattung zu den Protesten gegen die “Mo-
hammed-Karikaturen” in einer dinischen Zeitung 2006 Opportunititsstrukturen
ergeben, die es innenpolitisch erlaubten, “der Problematisierung von Muslimen
und des Islam an sich Resonanz zu verschaffen” und eine grundsitzliche “Inkom-
patibilitit religioser Werte des Islam mit dem schweizerischen Selbstverstindnis
und schweizerischen Institutionen” zu behaupten. Erst dadurch seien “die Her-
kunftstypisierungen von Immigrantengruppen (etwa als Kosovo-Albaner) durch
das religiose Merkmal ihrer Religionszugehdorigkeit” iiberformt worden, worauf
sich “die Wahrnehmung einer demographisch wachsenden muslimischen Min-
derheit, die Unterstellung von Handlungsmotiven dieser Minderheit und die Per-
horreszierung einer schleichenden Islamisierung der Schweiz” entwickeln konn-
te (ebd.).

Auch Hafez (2013: 120f.) zihlt — neben der Rushdie-Affire — die Iranische Re-
volution, 9/11 mit den Folgeattentaten in Madrid und London sowie den Karikatu-
renstreit zu den “markanten Ereignissen” in der jingeren Geschichte der europii-
schen Islam- und Orientwahrnehmung.

Gemaif Ettinger und Imhof (2011: 17f.) fand eine von Experten gefiithrte Aus-
einandersetzung mit Samuel P. Huntingtons These des “clash of civilizations” bis
2001 fast ausschliefilich im Feuilleton statt, wobei die kritischen Stimmen deut-
lich itberwogen hitten. Dies dnderte sich mit 9/11 und ab 2006 nochmals verstarke,
als sich diese Deutungsperspektive iiber das Feuilleton hinaus — nun losgeldst
vom Bezug auf Huntington - in der 6ffentlichen Kommunikation festsetzte und
sich damit ein grundsitzlicher Widerspruch “zwischen den religiésen Uberzeu-
gungen von Muslimen und den Grundwerten einer demokratischen Gesellschaft”
etablieren konnte. Dieser Widerspruch wurde auch nicht dadurch aufgebrochen,
dass er mehrheitlich nicht geteilt und dagegen etwa die Bedeutung der Religi-
onsfreiheit betont wurde, da damit die Existenz eines grundsatzlichen Wertekon-

18  Zur Rede vom “Kampf der Kulturen” in Deutschland vgl. Halm (2008: 113-117).

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 Vernetzte Islamfeindlichkeit

flikes nicht bestritten wurde. Zentral dafiir sei, dass es im Gegensatz zur Diskus-
sion im Feuilleton vor 9/11 nun nach 2006 nur noch vereinzelt zu kritischen Aus-
einandersetzungen mit der These der Unvereinbarkeit westlicher wie z.B. schwei-
zerischer und muslimischer Werte gekommen sei. Die Verallgemeinerung einer
“Distanz erzeugenden Typisierung” muslimischer Akteure, etwa mit “reduktionis-
tischen Verweisen auf den handlungs- und verhaltensbestimmenden Gehalt des
Koran”, habe “die Muslime” in der Schweiz in der 6ffentlichen Kommunikation
mit “potentiell gewaltbereiten Handlungen” in Bezug gesetzt und sie damit kol-
lektiv unter Generalverdacht gestellt (ebd.).

Islam: Neuer alter Feind

Halm (1991: 200f)) stellt fest, dass mit dem Islam ein neues Feindbild an die Wand
gemalt wird, fiir das offenbar Bedarf bestehe, da das alte des Kalten Krieges nicht
mehr schrecke. Es werde nun der Eindruck erweckt, als habe der Islam schon im-
mer die “Unterjochung des christlichen Abendlandes” zum Ziel gehabt. Aus dem
oben erwihnten Aufsatz “The Clash of Civilizations?” (1993) von Samuel Hunting-
ton entstand 1996 schliefllich der Best- und Longseller “The Clash of Civilizations
and the Remaking of World Order”, der im selben Jahr als “Kampf der Kulturen.
Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahrhundert” auch ins Deutsche tiber-
setzt wurde. Huntington schreibt darin, mit dem Zusammenbruch des Kommu-
nismus sei ein gemeinsamer Feind des Westens und des Islam beseitigt worden,
der nun diese beiden “als die deutliche Hauptbedrohung des jeweils anderen” zu-
riickgelassen habe (1996:339). Denn fiir Huntington ist der Islam der alte und neue
Feind des Westens (ebd.):

Solange der Islam der Islam bleibt (und er wird es bleiben) und der Westen der
Westen bleibt (was fraglicher ist), wird dieser fundamentale Konflikt zwischen
zwei grofen Kulturkreisen und Lebensformen ihre Beziehung zueinander weiter-
hin und auch in Zukunft definieren, so wie er sie 1400 Jahre lang definiert hat.

Riesebrodt (2000: 18) kritisiert Huntingtons Szenario “eines ewigen Konfliktes,
wenn nicht gar Krieges”, welcher der jeweiligen “Natur” von Christentum und Is-
lam entspringe. Fiir Huntington beruhten die grofien politischen Machtblscke
“weniger auf politischen Ideologien und wirtschaftlichen Interessenlagen als viel-
mehr auf hdchst allgemeinen kulturellen Abgrenzungskriterien”, die er als “Zivili-
sationen” bezeichne (Riesebrodt 2000:15). Riesebrodt (2000: 16) glaubt zwar, dass
Huntington “subjektiv an einer friedlichen Weltordnung interessiert” sei, sein
Modell enthalte jedoch “Potential zur Legitimation von Diktatur und Krieg”. Denn
sein “Zivilisationsmythos” suggeriere “eine Art urspriingliche[.] kulturelle[.] Ho-
mogenitit nach innen”, die letztlich “nur diktatorisch realisierbar” sei.

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 39

Da Huntington Religionen als zentrales Abgrenzungskriterium von Zivilisa-
tionen benennt, erwartet Riesebrodt (2000: 17f.) “eine nihere Bestimmung, worin
deren jeweilige Eigenheiten sowie ihre Differenzen gegeniiber anderen Zivilisa-
tionen eigentlich bestehen”. Diese zentrale Frage werde im Buch jedoch nicht be-
antwortet, die westliche Zivilisation werde einfach als “christlich’, die islamische
als"muslimisch” und die sinische als “konfuzianisch” erklirt. Huntington verwen-
de dabei “einen essentialistischen Zivilisations- und Religionsbegriff”, der “un-
differenziert und ahistorisch” sei und zudem “inhaltlich an keiner Stelle systema-
tisch eingefiihrt und begriindet” werde (2000: 18).

Worin eigentlich das “Islamische” des Islam und das “Christliche” des Wes-
tens bestehe und warum es deswegen zu Konflikten fithren miisse, prizisiere
Huntington nirgendwo, so Riesebrodt (2000: 19). Einen Hinweis fir Hunting-
tons Verstindnis von Christentum und westlicher Zivilisation erhilt man durch
dessen Ausfithrungen zu Siidafrika und der Tirkei: “Nachdem es in Form von
Christentum und Apartheid das Beste und das Schlechteste des Westens ken-
nengelernt hat, ist Siidafrika besonders qualifiziert, in Afrika eine fithrende Rol-
le zu ibernehmen. Nachdem sie in Laizismus und Demokratie das Schlechtes-
te und das Beste des Westens kennengelernt hat, mag die Tiirkei ebenso qua-
lifiziert sein, den Islam zu fithren” (Huntington 1996: 287f.). Riesebrodt (2000:
20) stimmt Huntington gerne zu, wenn dieser die siidafrikanische Apartheid als
das “Schlechteste des Westens” bezeichnet. Nicht nachvollziehen kann er aber,
wie Huntington das Christentum von der Apartheid abgrenzen will (siehe dazu
7.2 und 7.3) und verweist auf die “verwandteste Form des Rassismus im gleich-
falls *christlich-protestantischer’ Sklavereisystem der amerikanischen Siidstaa-
ten und in der nachfolgenden Apartheidpolitik der Vereinigten Staaten”. Zur Tiir-
kei bemerkt Riesebrodt, dass es dort ohne den “bésen” Laizismus wohl auch keine
“gute” Demokratie gegeben hitte. Huntington impliziere somit, dass ein “christ-
licher” Westen ein “guter” Westen und dass das westliche Christentum gleichbe-
deutend mit Demokratie und Menschenrechten sei. Rassismus und Tyrannei wiir-
den dabei aus anderen — nie klar benannten — Wurzeln stammten.

2.4.2 Apokalyptik und Millenarismus

Riesebrodt (2000: 20) beschreibt Huntingtons Zivilisationsbegriff als inhaltsleer
und gestaltlos, passend, “um geopolitisch gut handhabbare politische Einheiten
zu schaffen’, die sich als “Solidargemeinschaften” aufgrund ihrer “religios-
kulturellen Gemeinsambkeiten” gegeniiber anderen in einer Feindschaftsbezie-
hung befinden wiirden: “Kulturen sind die ultimativen menschlichen Stimme,
und der Kampf der Kulturen ist ein Stammeskonflikt im Weltmafistab” (Hun-

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 Vernetzte Islamfeindlichkeit

tington 1996: 531). Riesebrodt (2000: 21) fragt sich, wie angemessen man die
heutige Welt mit einer “Stammesmetapher” verstehen konne und bezeichnet
Huntingtons Politikverstindnis als weitgehend Carl Schmitts “Freund-Feind-
Verhiltnis” entlehnt: “Hassen ist menschlich. Die Menschen brauchen Feinde zu
ihrer Selbstdefinition und Motivation [...]” (Huntington 1996: 202).

Huntington stilisiert gemif} Riesebrodt (2000: 26f.) die gegenwirtige weltpo-
litische Situation zu einem Uberlebenskampf des Westens, der bedroht sei: “Das
Uberleben des Westens hingt davon ab, dass die Amerikaner ihre westliche Identi-
tat bekriftigen und die Westler sich damit abfinden, dass ihre Kultur einzigartig,
aber nicht universal ist, und sich einigen, um diese Kultur zu erneuern und vor
der Herausforderung durch nichtwestliche Gesellschaften zu schiitzen” (Hunting-
ton 1996: 19£.). Schliefilich benutze Huntington sein Modell, “am gegen Immigra-
tion und innergesellschaftlichen kulturellen Pluralismus zu polemisieren’. Denn
der Feind stehe nicht nur auflen, sondern unterwandere den Westen bereits. Da-
bei nutze er nicht “Armeen und Panzer[.]”, sondern “Migranten, die andere Spra-
chen sprechen, andere Gotter verehren, zu anderen Kulturen gehéren [...]” (Hun-
tington 1996: 319). Diese wiirden eine Assimilation ablehnen und hérten nicht auf,
“Werte, Gebriuche und Kultur ihrer Herkunftsgesellschaften zu praktizieren und
zu propagieren” (2000: 501).

2.4.2.1 Apokalyptisch-katechontischer Diskurs

Nagel (2008: 136f.) zufolge prisentiert Huntington (1996) in seinem Buch “ei-
ne lange Liste von Hinweisen auf steigende Spannungen innerhalb und zwi-
schen Staaten” mit apokalyptischer Semantik. Er beschreibe eine Art “Weltbiir-
gerkrieg”, einen “Kampf aller gegen alle”, der sich “in einer Situation globaler Ano-
mie” vollziehe. Huntingtons apokalyptische Dramaturgie leite von “Harmonieillu-
sionen”, die stets globalen Krisen vorangegangen seien, in eine Krisenerzihlung,
die sich am Rande der Ubertreibung bewege und deren Symptome Huntington
mit “morbidem Behagen” beschwére. Doch dann ende Huntingtons Kritik an die-
sem “Chaos-Paradigma” ebenso abrupt wie iiberraschend mit der Feststellung,
dass die Welt zwar chaotisch, aber nicht ohne jede Ordnung sei. Es gelte daher
die Krise zu deuten und “fiir die Gestalter staatlicher Politik Orientierungshilfen
zu entwickeln” (Huntington 1996: 42). Huntington habe demnach, so Nagel (2008:
138), den reformerischen Anspruch, auf Entscheidungstriger einzuwirken. Er be-
schwore die Krise, um sie abzuwenden.

Auch fiir Filmemacher und Autor Stephen Bannon, ehemaliger Wahlkampf-
und Chef-Berater der Administration Trump, bis Januar 2018 Chef von Breitbart
News und seither dabei, sich in Europa in Szene zu setzen, dient die Krisenerzih-

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 41

lung als Weckruf. Gemif? Hell und Steinmetz (2017: 6) folgen die Filme und Schrif-
ten Bannons einem klaren Ablauf: Den USA werde jeweils Verfall und Dekadenz
bescheinigt, dazu die Verantwortlichen und deren Gegner bestimmt, um dann
die Leser und Zuschauer fiir einen globalen Krieg gegen den Islam zu mobilisie-
ren. Bannons Texte und Filme zeigten eine militaristische Politik, die von Freund-
Feind-Logiken angetrieben werde und eine Eskalation vom inldndischen Natio-
nalismus hin zum globalen Kriegsaufruf inszenierten. Der militarisierte Populis-
mus (zum Populismus siehe 2.2) habe sich auch in der von Bannon mitverfassten
Antrittsrede von Donald Trump gezeigt (2017: 8). Bannon habe bereits 2014 an
einer Konferenz im Vatikan seine fundamentale Krisenwahrnehmung skizziert:
Der jiidisch-christliche Westen sei seit dem Zerfall der Sowjetunion aus der Spur
geraten und befinde sich in einer Krise der Kirche, des Glaubens und des (neoli-
beralen) Kapitalismus. Die Gliubigen miissten nun zusammenstehen und einen
brutalen und blutigen (jahrhundertelangen) Kampf gegen die neue Barbarei in
Form des radikalen Islams aufnehmen, um die Ausrottung eines 2000-2500 Jah-
re alten Vermichtnisses zu verhindern (2017: 8-10).

In seinem Film “The Hope and the Change”, der 2012 am Parteitag der Repu-
blikaner gezeigt wurde, stellte Bannon nach Hell und Steinmetz (2017: 10-12) eine
Analogie zwischen den USA und der rémischen Republik her, wihrend Karthago
fiir das Dritte Reich, die Sowjetunion und schlieRlich fiir die muslimische Welt
stand. “Torchbearer” wurde vier Jahre spiter wiederum am Parteitag der Repu-
blikaner gezeigt, nachdem der Film in Cannes uraufgefiithrt worden war. Haupt-
darsteller ist ein evangelikaler TV-Star, der in einer historischen Rundschau den
Abfall vom Glauben durch Sikularisierung, Abtreibung und Homosexualitit gei-
Relt und die USA als Volk Gottes zur Umkehr aufruft (zum Ruf zur Umkehr sie-
he 10.2.1.3). Die USA werden nun nicht mehr mit der romischen Republik gleich-
gesetzt, sondern mit dem dekadenten spiten rémischen Reich und stehen in ei-
ner Reihe mit dem Dritten Reich und dem IS. Wihrend Bannon Sequenzen von
Christen massakrierenden IS-Kampfern aneinanderreiht, liest der Hauptdarstel-
ler Passagen aus der Offenbarung des Johannes vor und wird danach beim Taufen
von Menschen gezeigt.

Auch Huntington hatte 2004 in “Who are we? The challenges to America’s na-
tional identity” gemif} Nagel (2008: 138) den Niedergang der USA beschrieben,
die dasselbe Schicksal wie Sparta oder Rom erleiden wiirden, um sich dann aber
gegen das Erdulden des Niedergangs zu wehren: Diese Entwicklung lasse sich
durch eine Erneuerung des nationalen Bewusstseins vorlaufig authalten (“post-
pone”). Mit der Forderung nach einem “Aufschub des Endes” stehe Huntington
“gedanklich und begrifflich in der Tradition katechontischer Rede” (2008: 139).
Die Rede vom Katechon habe ihren Ursprung in der paulinischen Theologie, na-

- am 14.02.2026, 19:23:¢



https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 Vernetzte Islamfeindlichkeit

mentlich im zweiten Thessalonicherbrief, wo Paulus die Gemeinde davor warne,
sich nicht einer endzeitlichen Naherwartung hinzugeben. Erst mit dem Erschei-
nen des Antichristen konne die Prophezeiung der Apokalypse ihren Lauf nehmen.
Der Antichrist werde derzeit noch aufgehalten und kénne erst in die Welt treten,
wenn der oder das Aufhaltende (gr. Katéchon) entfernt sei. Fiir die unterschied-
lichen Interpretationsmoglichkeiten verweist Nagel (2008: 143) auf Motschenba-
cher (2000). Demnach ist es gemif einer theozentrischen Auslegung der Rede
vom Aufhaltenden Gott selbst, der hinter der Verzégerung des Endes stehe. Diese
Auslegung sehe im Antichristen in erster Linie eine religiése GrofRe und verstehe
die “aufhaltende Macht” daher ebenfalls “radikal religios und vollig unpolitisch”
(2000: 191). Eine andere Deutung sehe “das den Aufschub bewirkende Moment
im Missionsauftrag der Gemeinde” (2000:192). Am stirksten gewirkt habe jedoch
eine geschichtstheologische Sichtweise: Der “Aufhalter” wird dabei mit einer kon-
kreten Macht in der Gegenwart identifiziert, wobei man sich in der frithen Kir-
che naheliegenderweise meist auf das rémische Imperium bezogen habe.” Nach
dessen Untergang sei das Heilige Romische Reich Deutscher Nation in die Rolle
des Aufhalters geriickt. “Das Authaltende” sei dabei meist als das Reich verstanden
worden, wihrend “der Aufhalter” in der Person des Kaisers gesehen wurde (2000:
193).

Nach Carl Schmitts politischer Theologie muss allerdings fiir jede Epoche
der Katechon benannt werden kénnen, denn: “Der Platz war niemals unbesetzt,
sonst wiren wir nicht mehr vorhanden.””®. Gemif} Auffarth (2002: 18) geht es
bei Schmitts Verstindnis des Katechons um eine von christlicher Sinngebung
losgeldste “Sakralisierung von Ordnung und Macht”, damit “der Einbruch des
Chaos moglichst nicht eintrete”. Auf Schmitt hatte sich etwa Giinter Zehm 2002
in einer dreiteiligen Serie™ in der Jungen Freiheit (JF, siehe 5.3) bezogen. Zehm
sieht in einem “Europa der Vaterlinder” (siehe 10.2.2.1, 10.2.5.1) als Staatenbund
den Katechon, der als “Apokalypse-Verhinderungsinstanz” das “Bollwerk” gegen
die “sich anbahnende Auseinandersetzung einerseits mit dem amerikanischen

19 Nach Motschenbacher (2000: 197) stand einer Identifizierung Roms mit dem Katechon
lange das negative Rombild der Johannesapokalypse entgegen. Durch die Etablierung
der Kirche als staatstragende GroRRe habe sich die Apokalyptik aber “von der Sprache der
Weltverneinung hin zum Ausdruck einer Weltbejahung” verandert.

20  Aus Schmitts “Glossarium”S. 63, zitiert nach Motschenbacher 2000:187.

21 Zehm, Giinter (2002): Nation, Union, Imperium. Junge Freiheit (24-26), URL: https://jungef
reiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/242jf.htm; https://jungefreiheit.de/service/arc
hiv?artikel=archivo2/252jf.htm; https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archivo2/
262jf.htm (Zugriffe 30.03.2017).

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/242jf.htm
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/242jf.htm
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/252jf.htm
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/252jf.htm
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/262jf.htm
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/262jf.htm
https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/242jf.htm
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/242jf.htm
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/252jf.htm
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/252jf.htm
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/262jf.htm
https://jungefreiheit.de/service/archiv?artikel=archiv02/262jf.htm

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 43

Konsum- und Gleichmacher-Imperialismus, andererseits mit der islamischen
Gottesstaatsdiktatur” darstellt.”” Gemifd Nagel (2008:140) dient bei Zehm die Be-
schworung der globalen Auseinandersetzung dhnlich wie bei Huntington dazu,
“dem Katechon als supranationalem Reformprojekt Nachdruck zu verleihen”. Wie
Huntington beschwoére Zehm “Vélkerwanderung und Vélkerkampf” als Krisens-
zenarien fiir den europiischen Kontinent, wobei der “Eindruck einer Situation
der Belagerung bzw. Unterwanderung” ganz dhnlich wie bei Huntington entste-
he, welcher die bestehende Ordnung in Frage stelle (2008:141). Zehms Krisensze-
nario sei umfassend, da es den ganzen Kontinent betrefte, mit dem Bezug auf tau-
send Jahre Geschichte historisch herausgehoben und mit dem Begriff der “Schick-
salswende” auf einen Punkt der Entscheidung hin fokussiert. Bei Zehm wiirden
sich, dhnlich wie Huntington, “Reform und Restauration” die Waage halten. So
erforderten globale Herausforderungen zwar einen “raumgreifenderen Zusam-
menschluss”, die Nationalstaaten miissten sich aber gleichzeitig auch “auf ihre
Identitit als Schicksalsgemeinschaft zuriickbesinnen”. Allerdings definiere Zehm
sein “Bollwerk Europa” in klarer Abgrenzung zu den Vereinigten Staaten, wih-
rend Huntington das “Alte Europa” generds in den “westlichen Kulturkreis” ein-
beziehe (Nagel 2008: 142).

2.4.2.2 Millenarismus

Obwohl bei Huntington, Schmitt oder Zehm das Christentum fiir die Definiti-
on des Eigenen konstitutiv ist, fehlt der eschatologische Bezug auf die christli-
che Heilserwartung. Die katechontische Rede dient in erster Linie der politischen
Freund-Feind-Bestimmung und wird mit dem Ruf nach nationaler Erneuerung
verbunden. Eine missionarische Deutung des Katechon sieht dagegen nach Mot-
schenbacher (2000: 192), wie oben erwihnt, “das den Aufschub bewirkende Mo-
ment im Missionsauftrag der Gemeinde”. Das Katechon wird also mit der Verkiin-
digung des Evangeliums verbunden.” Bevor “das messianische Zeitalter und das
Weltgericht” stattfinden kénne, so Nagel (2008: 144) mit Bezug auf Motschenba-

22 Zehm, Glnter (2002): Europa steht vor einer Schicksalswende. Wie man Apokalypsen ver-
hindern kann—Nation, Union, Imperium (Teil 11l und Schluss), Junge Freiheit (26), URL: htt-
ps:/[jungefreiheitde/service/archiv?artikel=archiv02/262jf htm (Zugriff 30.03.2017).

23 Einen Missionsauftrag, der bis zur Erfiillung das Ende der Welt hinauszogert, finden wir
etwa bei der Bekenntnisbewegung (siehe 6.1), im christlichen Zionismus (siehe 8.2) oder
in den Aufrufen zu einer christlichen “Umkehr” (siehe 10.2.1.3). Allgemein ist fiir das Ver-
standnis des Zusammenhangs von Mission und Antichrist der christliche Antikommunis-

mus wichtig, insbesondere die im Kalten Krieg entstandenen Hilfs- und Missionsorganisa-

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 Vernetzte Islamfeindlichkeit

cher, miisse demnach erst “die christliche Heilsbotschaft Verbreitung gefunden
haben”. Bohn (2017: 141) versteht unter Messianismus “eine religiose Heilsverhei-
Rung mit politischen Implikationen: die politisch relevante Verheifiung kiinftiger
Identitit von Wirklichkeit und Gott, also eines kommenden Endes der Geschich-
te”

Das christliche Messiaskonzept wurde vom Judentum iibernommen: Vom is-
raelitischen “Gesalbten” — dem zur Herrschaft legitimierten — wurde der Messi-
as, nachdem Israel unter Fremdherrschaft geriet, “eine Person der Zukunft, von
der man die Befreiung von den Feinden erhoffte”.”* Damit verbunden ist die Leh-
re des Chiliasmus bzw. Millenarismus, welche die Sehnsucht nach einem irdischen
Reich ohne Ungerechtigkeit und Leiden ausdriickt: “Es kann hierbei um die Wie-
derherstellung eines verlorengegangenen Paradieses gehen, eines goldenen Zeit-
alters oder eines untergegangenen Konigreiches. Es kann aber auch um ein zu-
kiinftiges Tausendjahriges Reich gehen”.”> Gemifd Hase (1997: 125f.) entstand im
18. Jahrhundert in England und Nordamerika mit dem Postmillenarismus eine In-
terpretation des christlichen Chiliasmus, die von der Errichtung des Millenniums
vor der Wiederkehr von Jesus Christus ausgeht. Das Millennium beschreibe den
Zeitraum, “in dem der Einfluss des Bosen auf der Erde gebannt” sei und der zwi-
schen der “gegenwirtigen Welt und der Errichtung der ewigen Herrschaft Gottes
itber Himmel und Erde” stehe. Marsden (2006: 49) beschreibt den Postmillenaris-
mus als dominierend im nordamerikanischen Evangelikalismus (zum Evangelika-
lismus siehe 6.1) bis zum Biirgerkrieg in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts.
Dabei wurde der spirituelle Fortschritt durch Erweckungen und Mission zusam-
men mit dem Niedergang von papstlicher und islamischer Macht als Ende der an-
tichristlichen Herrschaft und Beginn des “Goldenen”, tausend Jahre wihrenden,
Zeitalters gottlicher Herrschaft gedeutet. Diese optimistische Fortschrittswahr-
nehmung war eingebettet in breitere Entwicklungen in Wissenschaft und Techno-
logie sowie in die Aussicht auf ein Ende von Sklaverei, Unterdriickung und Krieg.

Im 19. Jahrhundert fand nach Kamphausen (2007: 2) aber auch ein “funda-
mentalistischer” Primillenarismus (siehe 8.2) Verbreitung, wobei nicht mehr dar-
an geglaubt wurde, “dass sich die Geschichte zielgerichtet auf das Reich Gottes
hin bewegt”. Zu dieser Erniichterung habe in den USA die Erfahrung des Biir-
gerkriegs beigetragen, allgemeiner kénne dies als eine Reaktion auf Modernisie-

tionen (siehe Kapitel 6), sowie der Ubergang vom Antikommunismus zur Islamfeindlich-
keit (siehe Kapitel 7).

24 “Messianismus”in RGG, 4. Auflage, Band 8, 2005:10.

25 “Chiliasmus und Millenarismus“im Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe,
Band II: 11.

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungsstand, Begriffe und Konzepte 45

rung, Sikularisierung und Proletarisierung der Gesellschaft verstanden werden.
Mit dem fundamentalistischen Pramillenarismus ist eine fatalistische Grundhal-
tung gemeint, nach der die Welt hoffnungslos verdorben sei und das Bose als so
iibermichtig wahrgenommen wird, dass nur ein einschneidendes Ereignis die ge-
genwirtigen Verhiltnisse umzudrehen vermége. Dies geschieht in der Apokalyp-
tik “[...]1 in der Form einer Katastrophe iiber das Bestehende. Hochstens kénnen
Vorzeichen den Menschen warnen.”?® Als solche Vorzeichen gelten geopolitische
Konstellationen (siehe 8.2.2), in welchen stets Israel eine zentrale Rolle einnimmt
(siehe 8.2.1) und die mit Endzeit-Verschwdrungstheorien verbunden werden kon-
nen (siehe 8.2.2.6), oder auch Christenverfolgungen (siehe 9.3). Apokalyptische
Schriften enthalten, so Tilly (2012)*, “[...] exklusive Offenbarungsmitteilungen ei-
nes transzendenten gottlichen Heilsplanes” sowie “Deutungen des Weltlaufs und
Enthiillungen des Weltendes”. Sie wiirden “Verzweiflung, Rachefantasien, Sehn-
siichte und Hoffnungen ihrer Autoren und Adressaten” offenbaren und dadurch
auch die Verhiltnisse der Gegenwart kritisieren.

26 “Apokalyptik“im Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Band 11: 10.

27 Tilly, Michael (2012): Kurze Geschichte der Apokalyptik. Aus Politik und Zeitgeschichte (51-
52). Bonn: Bundeszentrale fiir politische Bildung, URL: http://www.bpb.de/apuz/151302/
kurze-geschichte-der-apokalyptik?p=all (Zugriff 30.03.2017).

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:23:¢


https://doi.org/10.14361/9783839449738-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

