
Zweiter Teil:
Robin Hood und der Wald

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erzähltradition

Stephen Knight eröffnet seine Complete Study of the English Outlaw mit dem
Satz: „Robin Hood is the only antique hero to be mythologically alive today.“1

Der Gesetzlose aus den englischen Midlands ist vielen Menschen ein Begriff und
seine Popularität seit mehr als 700 Jahren ungebrochen. Robin Hood ist ein
Held, der heute noch mythologisch lebendig ist, weil er ein heroisches Modell,
im Sinne eines handlungsleitenden Ideals,2 bereitstellt, das immer noch gesell-
schaftliche Relevanz hat und in einem produktiven Rezeptionszusammenhang
steht.

Die ältesten Schichten des Mythos: Zur frühen Überlieferung

Die erste Nennung Robin Hoods kann nachgewiesen werden in dem allegori-
schen Gedicht Piers Plowman von William Langland um 1377, in dem ein laster-
hafter Mönch spottet, er könne zwar nicht das Vaterunser aufsagen, aber er ken-
ne Verse über Robin Hood.3 Es ist also anzunehmen, dass zu diesem Zeitpunkt
bereits Erzählungen über Robin Hood kursierten, die erst später schriftlich fest-
gehalten wurden.4 Eines der ältesten erhaltenen Manuskripte mit der Ballade Ro-
bin Hood and the Monk wird auf 1450 datiert.5 Erhalten sind auch drei Drucke
mit Varianten der längeren Verserzählung A Gest of Robyn Hode aus der Zeit
um 1500, die auf eine gemeinsame Quelle zurückgeführt werden, deren Entste-
hung J. C. Holt im frühen 15. Jahrhundert6 und Ingrid Benecke zwischen 1340
und 1350 ansetzt.7 Da Robin Hood in Langlands Gedicht erwähnt wird, muss es
bereits Mitte des 14. Jahrhunderts eine Erzähltradition gegeben haben, die den
Stoff mündlich tradiert hat. Da der Stoff zu der Zeit, als er aufgeschrieben wurde,
bereits weit verbreitet gewesen sein dürfte, datiert Holt die Entstehung der Er-
zähltradition auf die 1260er Jahre.8

VI.

1.

1 Stephen Knight: Robin Hood. A Complete Study of the English Outlaw. Oxford/
Cambridge 1994, S. 1.

2 Vgl. von den Hoff u. a.: Transformationen und Konjunkturen, S. 9.
3 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 12.
4 Zur Bedeutung von Langlands Text und Robin Hood als Teil der populären Kultur des eng-

lischen Mittelalters vgl. Thomas Hahn: Playing with Transgression. Robin Hood and Popu-
lar Culture, in: ders. (Hg.): Robin Hood in Popular Culture, S. 1–11.

5 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 11.
6 Vgl. ebd.
7 Vgl. Benecke: Der gute Outlaw, S. 22.
8 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 12. Dieser Datierung widerspricht der Militärhistoriker Kelly

DeVries mit einer Analyse der Waffentechnik in den uns erhaltenen Texten. An der Be-
schreibung und der Benutzung des Langbogens macht er fest, dass die Erzählungen nicht
vor dem 14. Jahrhundert entstanden sein konnten. Dies ist jedoch ein zweifelhafter Beweis,
da Details zur Waffentechnik den Erzählungen im Laufe ihrer Überlieferung hinzugefügt

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Frage nach dem Ursprung des Mythos ist in der Forschung genauso um-
stritten wie die nach einem realen historischen Vorbild für Robin Hood. Beide
Fragen hängen zusammen. Eine Datierung der Entstehungszeit des Mythos
könnte Aufschluss darüber geben, wann Robin Hood gelebt haben könnte und
die Zuordnung der Erzählungen zu den Lebensdaten eines tatsächlichen Men-
schen würde klären, ab wann die Erzählung frühestens zirkulierte. Doch da es
schon ein Problem ist, den vorhandenen Quellen eine Entstehungszeit zuzu-
schreiben, wird es umso schwieriger, diese mit der biographischen Zeit eines der
vielen in den Archiven ausfindig gemachten angeblichen Robin Hoods in Ver-
bindung zu bringen.9 Die Beschäftigung mit historischen Beweisen für die Exis-
tenz Robin Hoods hat sich dennoch bis in die Gegenwart fortgesetzt und wird
nur langsam mit dem Hinweis verabschiedet, die Realität des mythischen Robin
Hood ernst zu nehmen, statt nach der Realität einer historischen Person zu su-
chen.10 Die Unmöglichkeit, eine einzelne Person als Vorbild der mythischen Fi-
gur zu identifizieren, brachte Stephen Knight dazu, eine Mythic Biography zu
schreiben, in der über den historistischen Versuch, eine reale Person ausfindig zu
machen, geurteilt wird: „historicism gazes at its own mythic creation in its own
mirror.“11 Stattdessen werden in Knights Buch die vielen unterschiedlichen Le-
ben Robin Hoods, von denen in den verschiedenen Quellen erzählt wird, nach-
vollzogen und damit die Vielgestaltigkeit des Mythos in voller Breite dargestellt.

Die Vorstellung, dass Robin Hood ein ‚guter‘ Gesetzloser sei, zeigt sich schon
in den frühen Quellen des Mythos. Es ist klar, dass die Banditen einem Kodex
folgen, wenn Robin Hood in der Gest seinen Getreuen auf die Frage, wen sie
ausrauben sollen, antwortet:

„Thereof no force,“ than sayde Robyn; / „We shall do well inowe; / But loke ye do no
husbonde harme, / That tilleth with his ploughe. / No more ye shall no gode yeman /
That walketh by grene wode shawe, / Ne no knight ne no squyer / That wol be a gode
felawe. / These bisshoppes and these archebisshoppes, / ye shall them bete and bynde; /
The sherif of Notyingham, / Hym holde ye in your mind.“12

Vertreter des Klerus (‚bishops and archbishops‘) und lokale Verwaltungsbeamte
(‚Sheriff of Nottingham‘) werden als bevorzugte Opfer ausgemacht, während
Bauern, Freie und niedere Adlige (‚husband, yeoman, squire, knight‘) ausgenom-
men werden. So hilft Robin in der Gest einem verarmten Ritter mit 400 Pfund
aus, die dieser dem Abt von St. Mary schuldet und holt sich den doppelten Be-

worden sein könnten. Vgl. Kelly DeVries: Longbow Archery and the Earliest Robin Hood
Legends, in: Hahn (Hg.): Robin Hood in Popular Culture, S. 41–59.

9 Die Diskussion um die Frage nach der historischen Person wird ausführlich referiert in
Holts Kapitel „Who was Robin Hood?“ in Holt: Robin Hood, S. 39–63. Vgl. auch Knights
Kapitel „Outlaw Identifications“ in Knight: Mythic Biography, S. 193–198.

10 Vgl. Knight: Complete Study, S. 12. Knight nennt dies „empirical short-sightedness“. Ebd.
11 Knight: Mythic Biography, S. 198.
12 A Gest of Robyn Hode, in: R. B. Dobson / J. Taylor (Hg.): Rymes of Robyn Hood. An

Introduction to the English Outlaw, London 1976, S. 71–112, hier Str. 13.

136

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


trag vom gierigen Kellermeister der Abtei wieder zurück. Seine tiefe Religiosität
und besonders seine Marienverehrung sind wiederholt Thema. Die Aussöhnung
mit dem König ist ebenfalls ein wichtiges Motiv und am Ende heißt es über ihn:
„Cryst have mercy on his soul / […] For he was a good outlawe, / And dyd pore
men moch god.“13 Das ist das Urteil, das am Schluss vom Erzähler über ihn ge-
fällt wird: dass er ein guter Gesetzloser war und den Armen viel Gutes getan hat.
Obwohl die Geschichte vom verschuldeten Ritter nicht unbedingt der Vorstel-
lung von sozialer Umverteilung entspricht, bleibt das Fazit so stehen und wird
zum festen Kern der mythischen Erzählung. Doch was dieses ‚gut‘ zum Inhalt
hat oder wie es begründet wurde, das ist in der Geschichte der Erzähltradition
immer wieder variiert und verändert worden.

Wie bereits in der allgemeinen Darstellung der Erzähltradition des gesetzlosen
Helden gezeigt, gibt es in der englischen Literatur eine lange und reiche Traditi-
on an Erzählungen über Gesetzlose, deren Gesetzlosigkeit moralisch oder poli-
tisch gerechtfertigt wird. Joost de Lange hat versucht nachzuweisen, dass der
Erzählkreis um den sächsischen Widerstandskämpfer Hereward eine von vielen
Erzähltraditionen ist, die sich im Robin Hood-Mythos vermischen und skandi-
navische Einflüsse ebenfalls eine entscheidende Rolle spielen, vor allem die nor-
wegische Geschichte des geächteten Bogenschützen Án.14 Trotz der skandinavi-
schen Besiedlung Englands im 10. und 11. Jahrhundert wird dieser Einfluss von
Benecke bestritten.15 Dennoch kann festgehalten werden, dass im anglo-skandi-
navischen Raum bereits seit dem 13. Jahrhundert Erzähltraditionen im Umlauf
waren, in denen Gesetzlose zu Helden stilisiert wurden. Auch in Frankreich ent-
standen im selben Zeitraum Geschichten über Geächtete. Le roman d’Eustace le
Moine16 weist einige Gemeinsamkeiten mit den Robin-Hood-Balladen auf, was
darauf zurückzuführen wäre, dass die englischen Balladendichter sich möglicher-
weise bei dem französischen Material bedient haben. Die Eroberung des angel-
sächsischen Königreichs 1066 durch frankophone Normannen führte zu einem
intensiven kulturellen Austausch zwischen Frankreich und England und wegen
dieser bilingualen Kultur dürfte die Geschichte von Eustace auch auf der Insel
bekannt gewesen sein.17

13 Ebd., Str. 456.
14 Vgl. de Lange: English and Icelandic Outlaw Tradition, insbes. S. 122, S. 129.
15 Vgl. Benecke: Der gute Outlaw, S. 6.
16 Le roman d’Eustace le Moine, hg. v. A. J. Holden / J. Mofrin, Louvain u. a. 2005.
17 Vgl. Thomas E. Kelly u. a.: Eustache the Monk. Introduction, in: Knight / Ohlgren (Hg.):

Robin Hood and Other Outlaw Tales, auf: University of Rochester. Robbins Library Digi-
tal Projects. TEAMS Middle English Texts, d.lib.rochester.edu/teams/text/eustache-the-mo
nk-introduction, 18. August 2015. Vgl. auch Bernard Lumpkin: The Ties that Bind. Outlaw
and Community in the Robin Hood Ballads and the Romance of Eustace the Monk, in:
Hahn (Hg.): Robin Hood in Popular Culture, S. 141–150.

137

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von den Maispielen zum Königshof: Robin Hood in der frühen
Neuzeit

Im 15. Jahrhundert wurde Robin Hood im Zusammenhang der englischen Mai-
spiele, mit denen der Frühling gefeiert wurde, sehr beliebt.18 In burlesken Schau-
spielen wurde Robin als Maikönig und Heiliger des Waldes gefeiert. Durch Rück-
griff auf die dramatische Dichtung Jeu de Robin et Marion, von Adam de la Hal-
le um ca. 1283 verfasst, wurde die Figur der Maid Marian als Maikönigin in die
Geschichte von Robin Hood eingeführt. Es ist jedoch erwiesen, dass de la Halles
Stück seinen Ursprung in der französischen Hirtendichtung hat und in keiner ge-
nealogischen Verbindung mit den englischen Robin-Hood-Balladen steht. Diese
willkürliche Verbindung lässt sich zum ersten Mal bei Alexander Barclay kurz
nach 1500 nachweisen.19 Die Ballade Robin Hood and Maid Marian, die auf das
späte 17. Jahrhundert datiert wird und damit relativ spät entstand, ist die einzige,
in der Marian eine zentrale Rolle spielt und hat wenig mit der frühen Balladen-
tradition zu tun.20 Die Beliebtheit, der sich Robin Hood während der Tudor-Ära
erfreute, ging so weit, dass es selbst am Hof Heinrichs VIII. Maispiele gab, in de-
nen ein Robin Hood den König und sein Gefolge zu Wildbret im Wald einlud.21

An anderer Stelle wird berichtet, Heinrich VIII. und seine Getreuen hätten sich
während des Maifestes 1510 gar selbst in lincolngrüne Gewänder gekleidet und
die Bande der Gesetzlosen gemimt.22

Die ältesten heute noch erhaltenen Originalmanuskripte mit Robin-Hood-Bal-
laden stammen, wie bereits erwähnt, aus der Zeit von Mitte bis Ende des 15.
Jahrhunderts. In diesem Jahrhundert, in dem sich der Mythos von Robin Hood
durch die Maispiele bereits weit verbreitet hatte, wurde Robin Hood von Chro-
nisten als historische Person erfasst. Andrew of Wyntoun erwähnt ihn erstmals
um 1420 in einer schottischen Chronik, später, um 1440, auch Walter Bower
und 1521 erschien John Majors Historia Majoris Britanniae, in der wohlwollend
berichtet wird: „He would allow no woman to suffer injustice, nor would he
spoil the poor, but rather enriched them from the plunder taken from abbots.
The robberies of this man I condemn, but of all the robbers he was the human-
est and the chief.“23 Dass Robin Hood zuerst in schottischen Chroniken auf-

2.

18 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 155. Zu ausführlichen Beschreibungen der May Games und
ihrer sozialen Bedeutung vgl. A. J. Pollard: Imagining Robin Hood. The Late-Medieval Sto-
ries in Historical Context, London/New York 2004, S. 168–176.

19 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 156–157.
20 Vgl. Stephen Knight / Thomas H. Ohlgren: Robin Hood and Maid Marian. Introduction,

in: Knight / Ohlgren (Hg.): Robin Hood and Other Outlaw Tales, auf: d.lib.rochester.edu/
teams/text/robin-hood-and-maid-marian, 13. August 2015.

21 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 157–158.
22 Vgl. Richard Stapleton: Robin Hood and the Contemporary Idea of the Hero, in: Litera-

ture/Film Quarterly 8.3, 1980, S. 182–187, hier S. 184.
23 Zit. n. Knight: Complete Study, S. 37.

138

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


taucht, hat damit zu tun, dass er mit William Wallace und dem Kampf gegen die
Machtansprüche der englischen Krone in Zusammenhang gebracht wurde.24

Auch wenn Major der pro-schottischen Politik Wyntouns nicht folgt, so findet
sich auch bei ihm die Idee der legitimen Rebellion und er verlegt die Zeit der Er-
zählung erstmals in die 1190er, die Jahre der Herrschaft Richards I. Löwenherz
und seines Bruders König John.25 Eine Chronik, welche die spätere Historiogra-
phie nachhaltig prägte, war Richard Graftons Chronicle at Large (1569). Hier
wird zum ersten Mal explizit eine adlige Herkunft Robin Hoods behauptet.26

Diese von Grafton etablierte Vorstellung wurde im weiteren Verlauf des 16.
und 17. Jahrhunderts populär und fand ihren prägnantesten Ausdruck in Antho-
ny Mundays Doppelstück The Downfall & The Death of Robert, Earl of Hun-
tington, otherwise called Robin Hood, der bedeutendsten dramatischen Adapti-
on des Stoffes. In diesem Stück, das im elisabethanischen Theater ab 1598 große
Erfolge feierte, wird Robin Hood vom einfachen ‚Yeoman‘27 zu einem um sein
Erbe betrogenen Adligen erhoben.28 Die Gentrifizierung Robin Hoods ging ein-
her mit einer Verfeinerung der performativen Ausdrucksweise und somit gelangte
die Figur von den volkstümlichen Maispielen schließlich ans höfische Theater.

Zwischen Revolution und Nation: Robin Hood beim Anbruch
der Moderne

Im 18. Jahrhundert wurden von Thomas Percy (1765) und Joseph Ritson (1795)
einige der ältesten Texte gesammelt und in Editionen herausgegeben, welche eine

3.

24 Vgl. ebd., S. 33.
25 Vgl. ebd., S. 37–39.
26 Vgl. ebd., S. 40. Was der Verwendung des lateinischen Begriffs ‚dux‘ bei Major geschuldet

gewesen sein könnte, das sowohl als ‚Anführer‘ als auch als ‚Herzog‘ (‚duke‘) übersetzt wer-
den kann und damit eine mögliche adelige Herkunft suggeriert. Vgl. John Major: From
John Major’s Historia Majoris Brittaniae (1521), in: Stephen Knight / Thomas H. Ohlgren
(Hg.): Robin Hood and Other Outlaw Tales, auf: d.lib.rochester.edu/teams/text/john-majo
r-historia-majoris-brittaniae, 21. Februar 2017. Bei Maurice Keen wird, im Gegensatz zur
Übersetzung bei Knight, Major folgendermaßen zitiert: „he was the prince of robbers, and
the most humane.“ Maurice Keen: The Outlaws of Medieval Legend. Überarbeitete Auf-
lage, London/New York 2000, S. 177.

27 Der Begriff bezeichnet freie, aber nicht adelige Männer, die teilweise eigenes Land besaßen
und häufig gehobene Dienste auch an fürstlichen Höfen verrichteten. Zur Problematik des
Begriffs in den Robin-Hood-Balladen vgl. das Kapitel „Yeomanry“ in Pollard: Imagining
Robin Hood, S. 29–56. Vgl. auch Keens Nachwort „Robin Hood’s Good Yeomanry“ in
Keen: Outlaws, S. 226–227.

28 Vgl. Meredith Skura: Anthony Mundayʼs ‚Gentrification‘ of Robin Hood, in: English Liter-
ary Renaissance 33.2, 2003, S. 155–180. Die Erhebung in den Adelsstand begründet
möglicherweise auch die Anspielung auf Robin Hood in Bezug auf den exilierten Herzog
in William Shakespeares As You Like It: „They say he is already in the Forest of Arden, and
a many merry men with him; and there they live like the old Robin Hood of Eng-
land.“ William Shakespeare: As You Like It, hg. v. Cynthia Marshall, Cambridge 2004,
S. 104 (1. Akt, 1. Szene.).

139

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wichtige Grundlage für die Erforschung des spätmittelalterlichen Textbestandes
bildeten. Insbesondere die Edition von Ritson gilt als nahezu vollständige
Sammlung aller bis heute bekannten Balladen über Robin Hood, auch wenn sei-
ne vorangestellte Biographie The Life of Robin Hood 29 als überholt gilt und Rit-
son aufgrund des zweifelhaften Umgangs mit seinen Quellen kritisiert wird.30 In
Ritsons Darstellung von Robin Hood als Kämpfer gegen feudale Tyrannei und
klerikale Korruption klingt ein aufklärerischer Liberalismus an, der einen histori-
schen Vorgänger der revolutionären Ideale der jungen Französischen Republik
ausfindig gemacht haben will. Robin Hood ist für Ritson

a man who, in a barbarous age, and under a complicated tyranny, displayed a spirit of
freedom and independence which has endeared him to the common people, whose cau-
se he maintained (for all opposition to tyranny is the cause of the people), and in spite
of the malicious endeavours of pitiful monks, by whom history was consecrated to the
crimes and follies of titled ruffians and sainted idiots, to suppress all records of his pa-
triotic exertions and virtuous acts, will render his name immortal.31

Durch den Krieg Englands gegen das revolutionäre Frankreich seit 1793 schwenk-
ten viele mit der Revolution sympathisierende Intellektuelle auf einen nationa-
len, loyalistischen Kurs um, so dass Ritsons Darstellung erst eine Generation spä-
ter, nach dem Fall Napoleons 1815, wieder aufgegriffen wurde: „when postwar
authors were reconsidering the structure of politics in England, […] the Robin
Hood myth […] provided a ready language in which to address with circumspec-
tion the issues“.32 Allerdings schwingen im radikalen Anti-Feudalismus des Bür-
gertums bereits die ‚patriotischen Anstrengungen‘ („patriotic exertions“) mit, die
dem Gesetzlosen von Ritson unterstellt werden. Dies, und die politische Regres-
sion des vormals radikalen Bürgertums, lassen es nicht als verwunderlich erschei-
nen, dass Robin Hood zunehmend in einem nationalistischen Kontext konserva-
tiv interpretiert wurde.33

Mit Walter Scotts Roman Ivanhoe (1819) wird Robin Hood in eine nationale
Gründungserzählung eingebettet. Außerdem findet das Motiv des Rassenkrieges
zwischen normannischen Eroberern und unterdrückter sächsischer Bevölkerung
seinen Einzug in den Robin-Hood-Mythos.34 Aus der Verschmelzung von Sach-
sen und Normannen sieht Scott das englische Volk hervorgehen. Als Held des
sächsischen Widerstands findet Robin Hood im 19. Jahrhundert auch Eingang in
die Historiographie. So macht der französische Historiker Augustin Thierry 1825
in seinem damaligen Standardwerk zur Geschichte Englands die Outlaw-Banden

29 Joseph Ritson: The Life of Robin Hood, in: ders. (Hg.): Robin Hood, S. i-xiii.
30 Vgl. Carroll C. Moreland: Ritsonʼs Life of Robin Hood, in: Publications of the Modern

Language Association of America (PMLA) 50.2, 1935, S. 522–536.
31 Ritson: Life, S. xi.
32 Knight: Complete Study, S. 158.
33 Vgl. ebd., S. 157
34 Auf die Rolle von Ivanhoe im Diskurs des Rassenkrieges weist Michel Foucault hin. Vgl.

Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 121.

140

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu den politischen Erben des sächsischen Widerstands.35 Der ethnische Konflikt
als zentrales Thema findet in Anknüpfung an Thierry mit Anastasius Grüns An-
merkungen zu seinen Übersetzungen der Robin-Hood-Balladen Eingang in die
deutsche Rezeptionsgeschichte.36 Obwohl der Konflikt zwischen Sachsen und
Normannen in keiner der frühen Balladen ein Thema ist,37 wird zwischen Robin
Hood und dem Mythos des sächsischen Widerstands über die Figur Herewards
eine Verbindung hergestellt.

Durch Ivanhoe etablierte sich Robin Hood, der zuvor vor allem in Balladen
und im Drama zu finden war, als Romanfigur. Von Thomas L. Peacocks Maid
Marian (1822) bis zu Howard Pyles The Merry Adventures of Robin Hood
(1883), das für die Rezeption des Stoffes in Nordamerika äußerst wichtig wurde,
erschienen im 19. Jahrhundert zahlreiche Robin-Hood-Romane. Einfache und
billig produzierte Groschenromane als populäre Medien der Robin-Hood-Rezep-
tion waren weit verbreitet.38 Durch die zunehmende Alphabetisierung der Bevöl-
kerung im Laufe des Jahrhunderts wurde Robin Hood zum Helden der Abenteu-
er- und Jugendliteratur, die in Großbritannien und Nordamerika reißenden Ab-
satz fand.39 Auch dramatische Adaptionen für Theater und Oper wurden weiter-
hin produziert. Alfred Tennysons Drama The Forresters (1891) nimmt sehr be-
wusst auf die Balladentradition Bezug. Der Konservativismus des Stückes verbin-
det zeitlose Werte, moralische Aufrichtigkeit, triumphale englische Geschichte
und Schönheit der Landschaft.40 In die Lyrik findet Robin Hood Eingang wäh-
rend der Romantik. Am prominentesten ist dabei das Gedicht Robin Hood. To a
Friend von John Keats, das er als Erwiderung auf ein Robin-Hood-Gedicht seines
Freundes John H. Reynolds schrieb.41 Während bei Reynolds die Nostalgie einer
verlorenen „pastoral liberty“ zum Ausdruck kommt, die auf „the magic green-
wood tree“ gereimt wird,42 macht Keats deutlich: „these days are gone away“.43

Robin Hood wird nicht nur zur Figur, durch die, vor dem Hintergrund der sozia-
len Verwerfungen der modernen Gesellschaft, Missstände angeprangert werden,

35 Vgl. Augustin Thierry: Histoire de la conquête de l’Angleterre par les Normands. De ses
causes et de ses suites jusqu’à nos jours en Angleterre, en Ecosse, en Irlande et sur le conti-
nent, Bd. 2, in: ders.: Œuvres, Bd. 4, Paris 1872, S. 210 (Hervorh. i. Orig.).

36 Vgl. Anastasius Grün: Einleitung, in: ders.: Robin Hood. Sämtliche Werke in zehn Bänden,
Bd. 9, hg. v. Anton Schlossar, Leipzig 1907, S. 5–33, hier S. 8–19.

37 Knight weist darauf hin, dass der Name ‚Robert‘, von dem ‚Robin‘ häufig abgeleitet wird,
ein franko-normannischer Name ist. Vgl. Knight: Complete Study, S. 156–157. Grün hinge-
gen behauptet: „Sein französischer Vorname ist kein Gegenbeweis, denn schon im zweiten
Menschenalter nach der Eroberung kamen durch den Einfluß des normännischen Klerus
die alten Taufnamen allmählich außer Gebrauch und wurden durch die in der Normandie
üblichen Heiligennamen ersetzt. Der Name Hood ist sächsisch.“ Grün: Einleitung, S. 16.

38 Vgl. Knight: Complete Study, S. 173.
39 Vgl. Knight: Mythic Biography, S. 174.
40 Vgl. Knight: Complete Study, S. 201.
41 Vgl. ebd., S. 161–166.
42 John R. Reynolds zit. n. Knight: Complete Study, S. 166.
43 John Keats: Robin Hood. To a Friend, in: Dobson / Taylor: Rymes of Robin Hood, S. 199.

141

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sondern auch zum Bezugspunkt einer eskapistischen Hinwendung zur Natur
und der Verklärung des Mittelalters. In diesem Spannungsfeld bewegt sich die
Tradierung des mythischen Stoffes in der Moderne: nostalgische Verklärung einer
goldenen Vergangenheit und kritische Betrachtung der prosaischen Gegenwart.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts bekam die akademische Forschung Auftrieb
mit der Veröffentlichung von Francis J. Childs umfangreicher Sammlung engli-
scher und schottischer Balladen, in der sich der bis dato bekannte Korpus an Ro-
bin-Hood-Balladen findet.44 Diese Ausgabe löste die Edition von Ritson als
Standard ab und war lange Zeit die autoritative Grundlage für alle Studien zum
Thema, bis 1976 mit Rymes of Robyn Hood von R. B. Dobson und J. Taylor
eine neue, moderne Quellenedition mit einer umfangreichen Einleitung und
Kommentaren herausgegeben wurde. Eine Studienausgabe mit ausgewählten Bal-
laden, dramatischen und historiographischen Texten wurde von Stephen Knight
und Thomas H. Ohlgren 1997 vorgelegt und ist auch online zugänglich.45 Mit
der International Association for Robin Hood Studies gibt es seit 1997 auch
einen akademischen Verband, der sich auf zahlreichen Konferenzen der Erfor-
schung des Gesetzlosen widmet und seit 2017 ein wissenschaftliches Journal her-
ausgibt.46

Die Klassenkampf-Kontroverse und die Entwicklung der
Sozialbanditen-These

Im Zuge der modernen Arbeiterbewegung und einer marxistischen Interpretation
der Geschichte schwenkte der Fokus in Erzählungen über Robin Hood auf seine
Rolle im Klassenkonflikt des Mittelalters. Repräsentativ für diese Tendenz ist
Geoffrey Treases Roman Bows Against The Barons von 1934.47 Die Moral Robin
Hoods wird nicht, wie in den alten Balladen, mit Ritterlichkeit und Religiosität
in Verbindung gebracht, sondern mit der Bezugnahme auf einen Klassenstand-
punkt. Ausbeutung und die erfahrenen Ungerechtigkeiten, welche die Geächte-
ten in den Wald treiben, werden nun nicht mehr als willkürliche Akte einzelner
schlechter Herren angesehen, sondern die gesellschaftliche Herrschaft des Feuda-
lismus überhaupt wird angegriffen. Es wird deutlich, dass die Lösung der sozialen

4.

44 Vgl. Child: English and Scottish Popular Ballads, S. 39–233.
45 Stephen Knight / Thomas H. Ohlgren (Hg.): Robin Hood and Other Outlaw Tales, Kala-

mazoo 1997, auf: University of Rochester. Robbins Library Digital Projects. TEAMS Mid-
dle English Texts, d.lib.rochester.edu/teams/publication/knight-and-ohlgren-robin-hood-an
d-other-outlaw-tales, 13. August 2015.

46 Vgl. The Bulletin of the International Association for Robin Hood Studies, auf: bulletin.iar
hs.org/index.php/IARHSBulletin, 4. April 2018.

47 Geoffrey Trease: Bows Against the Barons. Nachdruck der überarbeiteten Neuauflage von
1966, London 2004. Auf den Text wird in der Folge mit der Sigle „BB, Seitenzahl“ verwie-
sen.

142

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Widersprüche nicht mehr vom guten König, dem legitimen Herrscher, erwartet
werden kann, sondern nur durch die Aktion der deklassierten Bevölkerung.

Die marxistische Lesart Robin Hoods als Ausdruck der sozialen Lage der Ar-
men und leibeigenen Bauern im mittelalterlichen Feudalsystem dominierte die
akademische Diskussion in den 1950ern und 60ern.48 Die Vorstellung von Robin
Hood als archaischem Widerstandskämpfer hat Hobsbawm geprägt, der vor dem
Hintergrund dieser Diskussion seine Idee des Banditen als Sozialrebell entwickel-
te. In einem Beitrag, der 1958 auf breite Resonanz stieß und kontrovers disku-
tiert wurde, sieht Rodney Hilton The Origins of Robin Hood in den sozialen
Konflikten der spätmittelalterlichen Gesellschaft verwurzelt und weist darauf hin,
dass die frühen Balladen vor dem Hintergrund der Bauernaufstände des 14. Jahr-
hunderts, wie Wat Tylers Rebellion von 1381, verstanden werden müssen.49 Einer
ähnlichen Argumentation folgt Maurice Keen in seinem Artikel Robin Hood. A
Peasant Hero, der bereits einen Monat zuvor erschienen war.50 Diese Lesart wur-
de von Holt 1962 scharf angegriffen.51 Dass es Robin Hood gelingt, als Verfech-
ter der Gerechtigkeit zu erscheinen, sei aus den frühen Balladen keineswegs er-
sichtlich, wie Holt mit einem Seitenhieb auf Hobsbawm klarmacht: „there is no-
thing in these early tales to support those social historians who have claimed Ro-
bin as ‚the archetype of the social rebel‘“.52 Auch wenn Robin Hood einem mo-
ralischen ‚Yeoman‘-Code folgt, zeichnet er sich durch Brutalität und Gnadenlo-
sigkeit aus, z. B. in der Ballade Robin Hood and Guy of Gisbourne, in der er die
Leiche seines besiegten Gegners verstümmelt und den abgetrennten Kopf als Tro-
phäe auf seinen Bogen spießt.53 Maurice Keen erklärt die Gewalttätigkeit, die
sich in den frühen Balladen zeigt, mit der alltäglichen Erfahrung von Gewalt, die
das Mittelalter auszeichnete.54 Es dürfe nicht vergessen werden, was Robin
Hood, trotz der zahlreichen Adaptionen, die den Helden dem Geschmack und
den moralischen Vorstellungen der jeweiligen Zeit anpassen, am Grunde der Er-
zähltradition ist: „a full-blooded medieval brigand, who, even if his conduct is
redeemed by courtly generosity to the poor and deserving, is a brigand neverthe-
less and can be called by no other name.“55 Dennoch zeigt sich in der Gewalttä-

48 Zu dieser Diskussion vgl. auch Knight: Mythic Biography, S. 199–200.
49 Vgl. Hilton: The Origins of Robin Hood, insbes. S. 40–41.
50 Vgl. Maurice Keen: Robin Hood. A Peasant Hero, in: History Today 41, 1991, S. 20–24

(Nachdruck des Artikels von Oktober 1958 im selben Journal). Vgl. auch Maurice Keen:
Robin Hood – Peasant or Gentleman?, in: Past and Present 19, 1961, S. 7–15.

51 J. C. Holt: The Origins and Audience of the Ballads of Robin Hood, in: Past and Present
18, 1960, S. 89–110.
Ders.: Robin Hood. Some Comments, in: Past and Present 19, 1961, S. 16–18.

52 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 35.
53 Vgl. Robin Hood and Guy of Gisborne, in: Dobson / Taylor: Rymes of Robin Hood,

S. 141–145, hier Str. 41–42. Auf die Ballade wird in der Folge verwiesen mit der Sigle „GG,
Strophe“.

54 Vgl. Keen: Outlaws, S. 5.
55 Ebd., S. 3.

143

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tigkeit der Balladen für Keen ein Held, der stellvertretend die Gewalt ausübt, wel-
che die unterdrückten Bauern gerne gegen ihre Herren gerichtet hätten.56

Der Verdacht liegt nahe, dass in dem marxistischen Diskurs der 1950er
und 60er Jahre bestimmte Annahmen retrospektiv auf die Balladen projiziert
wurden. Angesichts des Nachweises von Holt, dass in keinem der frühen Texte
Themen oder gar Probleme des bäuerlichen Lebens aufgegriffen werden und kei-
ne der Figuren der Balladen ein leibeigener Bauer ist, revidierte Keen seine Mei-
nung.57 Holt erklärt den langen Weg Robin Hoods vom geschickten, aber mitun-
ter doch grausamen Wegelagerer zum verehrten gesetzlosen Helden mit der Ver-
wirrung von Gewalt und Gerechtigkeit in der Überlieferungsgeschichte: „It [the
legend] made heroes of outlaws. It confused violence and crime with justice and
charity. In bridging the gap between the real and the ideal world it presented
some of the social problems of the Middle Ages as sharply cut issues of right and
wrong.“58 Obwohl Holt die Tradition auf detaillierte Weise entwirrt, wird nicht
klar, warum es überhaupt zu solch einer Vermischung kommen konnte, die die
Heroisierung eines gewalttätigen Banditen ermöglichte. Die Widersprüche der ge-
sellschaftlichen Entwicklung und der rechtlichen Abwertung großer Bevölke-
rungsteile werden ausgeblendet.

Die gesellschaftlichen Veränderungen in England während des späten Mittelal-
ters und der frühen Neuzeit haben den Geschichten von Gesetzlosen eine neue
soziale Brisanz gegeben. Die Thronbesteigung Henrichs VIII. markierte 1502 den
Beginn einer massiven administrativen, kulturellen und ökonomischen Umwäl-
zung des englischen Königreichs. Durch die Umwandlung der feudalen Agrar-
ökonomie in eine merkantilistische Landwirtschaft kam es zu sozialen Verwer-
fungen ungeheuren Ausmaßes. Die Freibauern wurden von ihren Parzellen ver-
trieben. Statt kleinteiliger Subsistenzwirtschaft wurde Schafzucht auf großen Län-
dereien eingeführt, wodurch die Wolle für den Export englischen Tuchs herge-
stellt werden sollte. Bestehendes Gemeineigentum wurde aufgelöst und privati-
siert. Gegen die verarmte Bevölkerung wurden harsche Repressionen ange-
wandt.59 Solch ein Klima der Armut und Entrechtung mag ein guter Nährboden

56 Vgl. Keen: Peasant Hero, S. 22–23.
57 Vgl. Maurice Keen: Preface to the New Edition, in: Keen: Outlaws, S. vii–viii, hier S. viii.
58 Holt: Robin Hood, S. 199. In der deutschen Übersetzung heißt es: „Sie [die Legende] hat

aus Geächteten Helden gemacht, Gewalttat und Verbrechen mit Gerechtigkeit und Wohl-
tun vermengt. Indem sie die Kluft zwischen der wirklichen und der idealen Welt auf diese
Weise überbrückte, reduzierte sie einige der gesellschaftlichen Probleme des Mittelalters po-
larisierend auf Fragen von Recht und Unrecht.“ James C. Holt: Robin Hood. Die Legende
von Sherwood Forrest, übs. v. Karl A. Klewer, Düsseldorf/Wien 1993, S. 281 (meine Her-
vorh., AJH).

59 Karl Marx beschreibt diese Entwicklung folgendermaßen: „Die durch Auflösung der feuda-
len Gefolgschaften und durch stoßweise, gewaltsame Expropriation von Grund und Boden
Verjagten, dies vogelfreie Proletariat konnte unmöglich ebenso rasch von der aufkommen-
den Manufaktur absorbiert werden als es auf die Welt gesetzt ward. Andrerseits konnten
die plötzlich aus ihrer gewohnten Lebensbahn Herausgeschleuderten sich nicht eben so

144

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für Geschichten von edlen Räubern gewesen sein, die sich gegen Ungerechtigkeit
zur Wehr setzen. Statt einfach unterhaltende Geschichten zu sein, konnten sie
mit dem Widerspruch von Recht und Gerechtigkeit eine politische Dimension
erschließen, die sich zum Mythos des Sozialbanditen formiert. Wenn wir Hobs-
bawms These folgen, dass in der Figur des Sozialbanditen sozialer Protest gegen
die Umgestaltung und Modernisierung der Gesellschaft zum Ausdruck kommt,
dann erscheint dies durchaus passend. Selbst wenn durch Robin Hood laut Holt
zu der Zeit der Entstehung der Balladen kein sozialer Protest artikuliert wurde, so
kann er diese Funktion im Laufe der Überlieferungsgeschichte durchaus bekom-
men. Dass sich das subversive Moment erst im Laufe der Zeit entfaltete und
sichtbar wurde, lässt sich mit der Veränderung der gesellschaftlichen Verhältnisse
erklären, deren Widersprüche das soziale Konfliktpotential der Erzählungen stär-
ker ins Bewusstsein rückte. Spätestens mit der Rezeption des Stoffes bei Trease
erhält die Figur dann genau jenen klassenkämpferischen Aspekt, der ihr in der
marxistischen Lesart der 1950er und 60er Jahre unterstellt wurde. Die politische
Linke hat seither immer wieder auf den Mythos von Robin Hood zurückgegrif-
fen.60

Robin Hood in der Kulturindustrie

Schon die ältesten Drucke aus dem 15. Jahrhundert waren mit Holzschnitten il-
lustriert. Seither hat sich eine reiche Bildtradition entwickelt, die über bloße Text-
illustrationen hinausgeht und von Historienmalerei über Postkarten und Comics
bis hin zu Computerspielen ihren Niederschlag findet. Das visuelle Medium, das
für die Veränderung der Rezeption im 20. Jahrhundert am folgenreichsten war,
ist der Film. Mit ihrem Eingang ins Kino avancierte die Figur zum Actionhel-
den.61 Bereits 1909 wurde ein englischer Robin-Hood-Film produziert. Weitere
Filme folgten und 1912 nahm sich Hollywood erstmals des Stoffes an.62 Mit dem
akrobatischen Douglas Fairbanks in der Titelrolle erschien 1922 eine aufwendige

5.

plötzlich in die Disziplin des neuen Zustandes finden. Sie verwandelten sich massenhaft in
Bettler, Räuber, Vagabunden, zum Teil aus Neigung, in den meisten Fällen durch den
Zwang der Umstände. Ende des 15. und während des ganzen 16. Jahrhunderts daher in
ganz Westeuropa eine Blutgesetzgebung wider Vagabundage. Die Väter der jetzigen Arbei-
terklasse wurden zunächst gezüchtigt für die ihnen angetane Verwandlung in Vagabunden
und Paupers. Die Gesetzgebung behandelte sie als ‚freiwillige‘ Verbrecher und unterstellte,
daß es von ihrem guten Willen abhänge, in den nicht mehr existierenden alten Verhältnis-
sen fortzuarbeiten.“ Marx: MEW 23, S. 761–762.

60 Dies habe ich ausgeführt in Andreas J. Haller: Der Sozialbandit als Mythos des Wider-
stands. Von Robin Hood zum Partisanenkrieg und zurück, in: Iuditha Balint u. a. (Hg.):
Protest, Empörung, Widerstand. Zur Analyse der Dimensionen, Formen und Implikatio-
nen von Auflehnungsbewegungen, Konstanz/München 2014, S. 191–208. Vgl. dazu auch
Buhle: Robin Hood.

61 Vgl. Knight: Mythic Biography, S. 151.
62 Vgl. Knight: Complete Study, S. 219.

145

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


amerikanische Produktion in den Kinos, die zum Kassenschlager und zum Maß-
stab für weitere Filme wurde. In The Adventures of Robin Hood von 1938 mit
Errol Flynn als Titelheld findet die cineastische Adaption der mythischen Erzäh-
lung dann ihre definitive Form.63 Dieser frühe Farbfilm gilt bis heute als Klassi-
ker, nicht nur des Genres, sondern der Filmgeschichte überhaupt. Zahlreiche Fil-
me und Serien sind seither gedreht worden, von denen nur die wichtigsten ge-
nannt werden können.64 In den 1950ern wurde die britische Fernsehserie The
Adventures of Robin Hood (1955–1960) mit Richard Greene ausgestrahlt. Mit
Robin of Sherwood (1984–1986) und der BBC-Produktion Robin Hood (2006–
2009) folgten weitere TV-Serien. Disney produzierte 1973 einen Animationsfilm,
in dem Robin Hood als anthropomorpher Fuchs auftritt. 1991 kam es zum di-
rekten Duell an den Kinokassen zwischen zwei Robin-Hood-Filmen, einer von
Warner Brothers mit Kevin Costner und einer von 20th Century Fox mit Patrik
Bergin in der Hauptrolle. Der erfolgreichere Costner-Film wurde in Mel Brooksʼ
Men in Tights 1993 parodiert. Einen neuen Ansatz, den Mythos zu erzählen,
macht Ridley Scotts Robin-Hood-Film von 2010.

In der Tourismusindustrie der englischen Midlands wird der Mythos von Ro-
bin Hood als gesetzlosem Helden massiv verwertet.65 Ein großes Mittelalterspek-
takel wird um den berühmtesten Banditen Englands geboten. An jedem Ort, der
mit ihm in Verbindung gebracht werden kann, finden sich Hinweistafeln und
Statuen, lassen sich thematische Rundgänge absolvieren und allerlei Parapherna-
lien erwerben. Robin Hood wird zur Marke, hinter der die Erzählungen zurück-
treten. Selbst Banken und Versicherungen nutzten ihn als Werbeträger. Das tou-
ristische Spektakel ist heute präsenter als die traditionellen folkloristischen For-
men wie Maispiele und Morris-Tänze. Kinofilme, Fernsehserien und Computer-
spiele haben im 20. und 21. Jahrhundert den gedruckten Text als Leitmedien der
mythischen Tradierung abgelöst.

Dennoch finden sich weiterhin auch literarische Texte, die sich des Mythos an-
nehmen.66 Robin Hood behält dabei zumeist die Charakteristiken eines helden-
haften Kämpfers für das Gute. Aus der ganzen Reihe historischer Romane werde
ich Adam Thorpes Hodd (2009) besondere Aufmerksamkeit widmen, da es einer
der gelungensten Versuche ist, das Narrativ vom guten Gesetzlosen zu dekonstru-
ieren und die Figur zu deheroisieren. Der Tendenz der klischeehaften Erstarrung
der Figur in der zeitgenössischen Kulturindustrie setzt Hodd ein bemerkenswer-

63 Vgl. ebd., S. 231.
64 Für einen kompletten Überblick sei verwiesen auf Knight: Complete Study, Kap. 6: „Robin

Hood in the Modern World“, S. 218–261, und auf die Filmographie ebd., S. 294–295.
65 Wovon ich mich persönlich auf einer Exkursion nach Nottingham und Sherwood Forest

überzeugen konnte.
66 Für einen Überblick über Robin Hood im historischen Roman nach 1945 vgl. das Kapitel

„The Outlaw in Historical Fiction“ in Knight: Mythic Biography, S. 182–193.

146

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tes Stück Arbeit am Mythos entgegen. Thorpes Text erlaubt es, eine neue, pro-
duktive Perspektive auf die Erzähltradition einzunehmen.

Es ist zu beobachten, dass über die Jahrhunderte hinweg mit jeder Neuerzäh-
lung die mythische Tradition in veränderter Form aufgegriffen und der gesetzlose
Held Robin Hood in neue Zusammenhänge gestellt wurde. Mit der Einführung
von Maid Marian in die Erzähltradition bekam der Gesetzlose eine persönliche
Liebesgeschichte hinzugefügt. Ebenso sind die Gentrifizierung Robin Hoods um
1600 und seine Nationalisierung als sächsischer Widerstandskämpfer um 1800
dauerhaft in die Tradition eingegangen. Diese Ergänzungen und Veränderungen
wirken in aktualisierten Versionen des Mythos im 20. Jahrhundert nach. Das Bild
von Robin Hood als entrechtetem sächsischen Edelmann mit der Geliebten Ma-
rian an seiner Seite findet sich so in vielen erfolgreichen Hollywoodfilmen. Für
andere bleibt Robin Hood hingegen immer ein einfacher Yeoman und spätestens
seit Ritson hat sich beharrlich die Vorstellung von Robin Hood als revolutionä-
rem Freiheitskämpfer gegen die Tyrannei der feudalen Herrschaft behauptet, die
aus ihm im 20. Jahrhundert einen proto-sozialistischen Klassenkämpfer gemacht
hat. Aus den heterogenen Schichten des mythischen Materials ergibt sich keine
eindeutige Kontur der Figur. In den unterschiedlichen Epochen und je nach
Standpunkt des Erzählers wird der gesetzlose Held Robin Hood in einer anderen
Gestalt imaginiert.

147

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Itt is merrry, walking in the fayre fforrest“:
Robin Hood and Guy of Gisborne im Kontext
der frühen Balladen

Exemplarisch für die frühe Balladentradition soll Robin Hood and Guy of Gis-
borne genauer untersucht werden. Von den Konstellationen dieser ältesten Quel-
len entspinnt sich der Stoff, dessen Tradierung durch vielfältige Veränderungen
hindurchging, dessen Kern aber die mythische Überlieferung bis in die Gegen-
wart nachhaltig geprägt hat. Stephen Knight und Thomas Ohlgren weisen darauf
hin, dass gerade in Robin Hood and Guy of Gisborne einige wichtige Themen
gebündelt werden, die für die Arbeit am Mythos von Robin Hood bis heute zum
Tragen kommen, wie Gefahr und Geheimnis, ein diabolischer Gegner, Elemente
eines Naturmythos und die Charakterisierung Robins als mutiger, frommer
Trickster.1

Auf die Unmöglichkeit, den Text genau zu datieren, weisen Dobson und Tay-
lor in ihren editorischen Anmerkungen hin.2 Das Manuskript wurde von
Thomas Percy in seine Sammlung aufgenommen und in dessen Reliques of An-
cient English Poetry 1765 zum ersten Mal gedruckt. Dobson und Taylor stimmen
mit den ihnen vorausgehenden Herausgebern der Balladen, Percy und Francis J.
Child, überein, dass wir es bei Robin Hood and Guy of Gisborne mit einer spät-
mittelalterlichen Ballade zu tun haben.3 Sie hat 58 Strophen mit je vier Versen –
mit Ausnahme der sechsten Strophe, die fünf Verse hat.

Der mythische Greenwood4

Der Wald ist in Robin Hood and Guy of Gisborne immer präsent. In 20 Stro-
phen finden sich entweder explizite Erwähnungen des Waldes oder zumindest
die Nennung von Bäumen oder sonstigem Gewächs. Allein diese häufigen Refe-
renzen auf die räumliche Umgebung deuten die zentrale Rolle des Waldes als
Ort des Geschehens an. Die Bedeutsamkeit des Waldes wird direkt zu Beginn, in
den ersten beiden Strophen deutlich. Explizit wird in den Schauplatz der Hand-
lung eingeführt: „When shales beene sheene, and shradds full fayre, / And leeves

VII.

1.

1 Vgl. Stephen Knight / Thomas H. Ohlgren: Robin Hood and Guy of Gisborne: Introduc-
tion, in: dies. (Hg.): Robin Hood and Other Outlaw Tales, auf: d.lib.rochester.edu/teams/te
xt/robin-hood-and-guy-of-gisborne-introduction, 22. Juli 2016.

2 Vgl. Dobson / Taylor: Rymes of Robin Hood, S. 140.
3 Vgl. ebd.
4 Der englische Begriff ‚Greenwood‘ wird als terminus technicus verwendet, da mir eine deut-

sche Übersetzung als ‚Grünwald‘ nicht die spezifische englische Balladentradition zu erfas-
sen scheint, die dieser Begriff konnotiert. Vgl. zu diesem Begriff das Kapitel „A Greenwood
Far Away“ in Pollard: Imagining Robin Hood, S. 57–81.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


both large and longe, / Itt is merrry, walking in the fayre fforrest, / To heare the
small birds singe. // The woodweete sang and wold not cease, / Amongst the
leaves a lyne“ (GG, 1–2). Die Darstellung des Waldes als idyllischer Ort eines
ewigen Frühlings bzw. Frühsommers findet sich auch in anderen Balladen. So be-
ginnt z. B. Robin Hood and the Monk: „In somer, when the shawes be sheyne, /
And leves be large and long, / Hit is full mery in feyre foreste / To here the
foulys song. // To se the dere draw to the dale, / And leve the hilles hee, / And
shadow hem in the leves grene, / Under the grene wood tre.“5 Dieses Thema
wird gar über die ersten fünf Strophen hinweg ausgebreitet: „Erly in a May
mornyng, / the sun up feyre can shyne“;6 und Little John sagt: „‚Pluk up thi
heart, my dere mayster,‘ […] ‚And hit is full fayre tyme / In a morning of
May.‘“7 Die Darstellung des Greenwood im Monat Mai ist ein wiederkehrendes
Element der ältesten Balladen.8 Diese Raum-Zeit-Konstellation bildet den Chro-
notopos der frühen Texte über Robin Hood.

Die Häufigkeit, mit der dieser Chronotopos in unterschiedlichen Texten wie-
derkehrt, und die Präsenz der Figur Robin Hoods bei den traditionellen Maispie-
len haben einige Forscher dazu veranlasst, den Mythos von Robin Hood mit an-
deren mythischen Waldfiguren in einen Zusammenhang zu stellen. So unter-
nimmt John Matthews in Robin Hood – Green Lord of the Wildwood den Ver-
such, Robin Hood als Frühlingsaspekt des mythischen ‚Green Man‘ nachzuwei-
sen. Figuren wie Herne the Hunter und der Trickster Robin Goodfellow, der zu-
meist als Fee, Elf oder Kobold beschrieben wird, oder gar der germanische Gott
Wotan, werden ebenfalls mit dem Gesetzlosen im Wald identifiziert. Robin
Hood wird von Matthews in einen Vegetationsmythos vom Wechsel der Jahres-
zeit eingebettet. Statt der menschliche Anführer einer Räuberbande zu sein, wird
er zu einer Waldgottheit oder zumindest zu einem Waldgeist, jedenfalls zu einer
numinosen Erscheinung, die als Herrscher des Waldes und König des Frühlings
im Greenwood Hof hält.9 Maurice Keen lehnt die Interpretation Robin Hoods
als Sedimentierung paganer Mytheme ebenso ab10 wie Holt, der einen originalen
Zusammenhang Robin Hoods mit der germanischen Mythologie Englands be-
streitet und dies für eine spätere Vermischung der Stoffe hält.11 Holt schreibt,
dass es sich beim Topos des Greenwood in den Robin-Hood-Balladen um eine
literarische Konvention handle, aber die Erzählungen magisch-mythischer Ele-

5 Robin Hood and the Monk, in: Dobson / Taylor: Rymes of Robin Hood, S. 113 –122, hier
Str. 1–2.

6 Ebd., Str. 3.
7 Ebd., Str. 5.
8 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 236, Anm. 36.
9 John Matthews: Robin Hood. Green Lord of the Wildwood, Glastonbury 1993.

10 Vgl. Keen: Outlaws, S. 219–222.
11 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 56–57.

150

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mente entbehren, wie sie sich in Erzählungen vom ‚Green Man‘ etc. finden.12

Auch Pollard wendet sich gegen Matthews’ spekulative Identifizierung von Robin
Hood mit dem ‚Green Man‘ und anderen Waldgeistern. Zwar sieht er die Ge-
meinsamkeiten und Überschneidung der Figuren von Robin Hood und Robin
Goodfellow, doch gibt er zu bedenken, dass solche Ähnlichkeiten es nicht recht-
fertigen, Robin Hood als Personifizierung einer vorchristlichen Gottheit aufzu-
fassen, in der die Kraft der Natur und die Verschmelzung von Mensch und Erde
zum Ausdruck kommen.13 Die symbolische Bedeutung des „merry greenwood in
the merry month of May“ könne laut Pollard auch ohne Ableitung aus älteren
Mythologien verstanden werden.14 Die Erfahrung des Waldes als Ort der Begeg-
nung mit numinosen Mächten ist in der Tat nicht Teil der frühen Balladen, wird
aber im 20. Jahrhundert, z. B. in Robin of Sherwood, aufgegriffen.15

Für Keen ist die positive Konnotation des Greenwood ein zentrales und we-
sentliches Element mittelalterlicher Erzählungen über Gesetzlose, das diese vom
höfischen Mythos der Arthurischen Ritterepik abgrenzt. Für die Arthurischen
Ritter ist der Greenwood ein gefährliches Niemandland, bevölkert von bösarti-
gen Gestalten, das die Grenze der bekannten Welt markiert. Für Robin Hood
und seine Gefährten hingegen ist der Greenwood ein Zufluchtsort vor der Tyran-
nei und dem korrumpierten Gesetz.16 Darin sieht Keen den Realismus der Ro-
bin-Hood-Balladen: sie erzählen nicht von übernatürlichen Wesen und magi-
schen Ereignissen, sondern von der historischen Realität einer gesetzlosen und
gewalttätigen Zeit.17 Selbst die Tatsache, dass in den Balladen immer ein ewig
sommerlich grüner Wald dargestellt wird und die harschen und trostlosen Bedin-
gungen des Winters nie erscheinen, spreche lediglich dafür, dass es sich bei Robin
Hood um ein Ideal und nicht um eine tatsächliche historische Figur handle. Ob-
wohl Robin Hoods Wald also näher an der Realität ist als die Wälder, in denen
die Arthurischen Ritter ihre Abenteuer erleben, räumt er ein, dass es sich auch
hier um „an imagined never-never land of legend“ handle.18 Keen behandelt den
Greenwood als historische Realität, weil er am historischen Gehalt des Mythos
interessiert ist, der für ihn Ausdruck der Unzufriedenheit der unfreien Bauern ist.

12 Vgl. ebd., S. 57. Holt versteht den Begriff ‚Mythos‘ in diesem Kontext als Erzählungen mit
fantastischen und übersinnlichen Elementen wie Magie, Monstern, Göttern etc. Dies un-
terscheidet sich freilich von dem Mythosbegriff, wie er im ersten Teil dieser Arbeit ent-
wickelt wird. Zum Greenwood als literarischer Konvention vgl. auch Pollard: Imagining
Robin Hood, S. 71.

13 Vgl. ebd., S. 77–78.
14 Ebd., S. 78.
15 Es ist deshalb kein Zufall, dass Richard Carpenter, der Autor dieser Fernsehserie, das Vor-

wort zu Matthews’ Buch verfasst hat. Vgl. Richard Carpenter: „Foreword“, in: Matthews:
Green Lord, S. ix. Vgl. Robin of Sherwood (UK 1983–85). Idee: Richard Carpenter, insbes.
Staffel 2, Episode 3: „Lord of the Trees“.

16 Vgl. Keen, Outlaws, S. 2.
17 Vgl. ebd., S. 5
18 Ebd., S. 7.

151

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Holt nennt zwar den Greenwood als zentrales Element des Mythos,19 doch
eine Analyse der Struktur dieses Raums bleibt aus. In seinem Buch geht er auf
die geographischen Bedingungen der Balladen nur insofern ein, als er die abwei-
chenden Ortsangaben der verschiedenen Überlieferungsstränge miteinander ver-
gleicht. Die Grafschaften Yorkshire mit der Hochebene von Barnsdale einerseits
und Nottinghamshire mit dem Forst von Sherwood andererseits sind die vonein-
ander abweichenden Orte, an denen die Überlieferung die Taten Robin Hoods
und seiner Gefährten ansiedelt.20 Holt dient die Analyse der geographischen An-
gaben in den Balladen vor allem dazu, festzustellen, dass die Quellen nicht auf
einen gemeinsamen ‚Ur-Robin‘ zurückgehen können und sich im Mythos unter-
schiedliche historische Gestalten und Ereignisse übereinander geschichtet haben.
Der Zusammenbruch staatlicher Ordnung in der Grafschaft Lancaster, nördlich
von Nottinghamshire und südlich von Yorkshire, im ersten Drittel des 14. Jahr-
hunderts ist für Holt ein historisches Ereignis, das am weitesten in den Mythos
hineinreicht und Eingang in diesen gefunden haben dürfte.21 Wilderei, Wegela-
gerei, Überfälle auf Gehöfte und Entführungen mit Lösegelderpressung waren an
der Tagesordnung. Holts historische Topographie der Gesetzlosigkeit im mittelal-
terlichen England ist zwar für den Kontext der Balladen interessant, doch beant-
wortet sie nicht die Frage nach der Bedeutung der räumlichen Konstellation im
Mythos selbst.

Pollard weist darauf hin, dass der Widerspruch zwischen Barnesdale und Sher-
wood für die Balladen deswegen kein Problem ist, weil es sich beim Greenwood
um die Darstellung einer imaginären Welt handelt: „Robin and his men moved
freely between these two locations in a manner that presupposes that no listener
or reader had local knowledge or, if they had, were not concerned about mere
geographical accuracy. The forest itself, as conjured up, was similarly unreal.“22

Statt einer Darstellung des realen Walds haben wir es in den Erzählungen mit
einer „mythischen Geographie“ zu tun.23 Wenn also die Ballade Guy of Gisborne
in Barnsdale, in Yorkshire angesiedelt ist statt im Sherwood, der Sheriff aber aus
Nottingham kommt, dann kann diese Inkohärenz durch den imaginären Charak-
ter der Geographie im Mythos erklärt werden. Auch wenn der Greenwood nicht
geographisch real, sondern ein literarischer Ort ist, so sind die nordenglischen
Wälder der Ballade dennoch real in der Vorstellung des Publikums.24 Dieser Cha-

19 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 68.
20 Gegen Holt und andere Vertreter der Yorkshire-These hat Jim Lees hingegen versucht nach-

zuweisen, dass mit ‚Barnesdale‘ ein Teil des Sherwood Forest gemeint ist. Vgl. Jim Lees:
The Quest for Robin Hood, Nottingham 1987, S. 51–57.

21 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 98.
22 Pollard: Imagining Robin Hood, S. 57. Vgl. ebd., S. 73.
23 Simon Schama: Der Traum von der Wildnis. Natur als Imagination (Landscape and Mem-

ory), übs. v. Martin Pfeiffer. München 1996, S. 203.
24 Vgl. Colin Richmond: An Outlaw and some Peasants. The Possible Significance of Robin

Hood, in: Nottingham Medieval Studies 37, 1993, S. 90–101, hier S. 91–92.

152

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rakter des Ortes als realer und imaginärer wird durch die Bedeutsamkeit der Stadt
Nottingham betont, die zwar ein realer, geographisch eindeutig markierter Ort ist
und doch als Symbol für die Grenze zwischen Gesellschaft und Wildnis einsteht:
„it is the last Southern town. Nottingham is Society and the sheriff of Notting-
ham is Society’s representative. Nottingham is nonetheless an outpost; it is a
long way from London and it is on the edge of the Wilderness in which the only
Law and Order is that kept by the outlaws.“25 Stadt und Wald werden in der Fik-
tion der Ballade zu einem Imaginären, in dem sich die Wirklichkeit der außertex-
tuellen Referenzpunkte irrealisiert.

Die Unwirklichkeit des Waldes in der Darstellung zeigt sich nicht nur im
Chronotopos des Greenwood als Ort eines ewigen Frühlings und in den geogra-
phischen Unstimmigkeiten, sondern auch im Kontrast zur historischen Realität
des Waldes. Der Wald Robin Hoods wird als unzugängliche und nahezu unbe-
rührte Wildnis imaginiert.26 Und diese literarische Imagination wird von der
Forschung reproduziert, wenn Keen von den „outlaws of the wild“ spricht27 und
den mittelalterlichen Wald als Raum allgemeiner gesellschaftlicher Devianz
charakterisiert: „any in fact whom a tough world had reduced to extremities,
might be the kind of person to be found eking out a wild and probably lawless
living in the waste places of the earth.“28 Doch dies entspricht keineswegs der his-
torischen Realität. Die englischen Wälder des Mittelalters waren Kulturlandschaf-
ten, die extensiv wirtschaftlich genutzt wurden.29 Tatsächlich war ‚forest‘ im ei-
gentlichen Sinn ein Gebiet, das als königliches Jagdrevier bestimmt war. Etymo-
logisch vom lateinischen foris, ‚draußen‘, abgeleitet, war damit jedoch nicht ein-
mal eine bestimmte Topographie bezeichnet, sondern nur ein spezifischer
Rechtsstatus, der das Gebiet unter ein spezielles Gesetz und eine eigene Verwal-
tung stellte.30 Das Forstgesetz sollte den Bestand an Wild und den Holzvorrat
schützen.31 Der Wald als Forst war also keine Wildnis, deren Nutzung jedem of-
fenstand, sondern ein vom Herrscher geschaffenes Gebiet, das von Menschen,
die dazu Erlaubnis hatten, bewirtschaftet wurde. Für Privilegien wie das Weiden
von Vieh oder das Schlagen von Holz mussten Abgaben geleistet werden und
Verstöße gegen das Forstgesetz wie Wilderei und Holzdiebstahl wurden zum Teil
mit drakonischen Strafen belegt.32 Dies erzeugte soziale Konflikte um die Nut-
zung des Waldes – nicht nur zwischen den königlichen Beamten und der gemei-
nen Bevölkerung, sondern auch zwischen König und Landadel, der sich in sei-

25 Ebd., S. 92.
26 Vgl. Pollard: Imagining Robin Hood, S. 58.
27 Keen: Outlaws, S. 2.
28 Ebd., S. 5–6.
29 Vgl. Schama: Traum, S. 160–163.
30 Vgl. Schama: Traum, S. 163. Vgl. Robert P. Harrison: Forests. The Shadow of Civilization,

Chicago/London 1992, S. 69–70.
31 Vgl. Pollard: Imagining Robin Hood, S. 59. Vgl. Schama: Traum, S. 158.
32 Vgl. Schama: Traum, S. 164–165.

153

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen Privilegien ebenfalls eingeschränkt sah. Vor diesem Hintergrund und aus
dem Gefühl heraus, dass das Gesetz von lokalen Autoritäten im eigenen Interes-
se missbraucht wurde, dürften Erzählungen von der Wilderei Robin Hoods in
der Landbevölkerung mit Sympathie aufgenommen worden sein.33 Der mittelal-
terliche Wald war ein umkämpfter Rechtsraum, in dem traditionelle Gewohn-
heitsrechte mit den Forstgesetzen konfrontiert wurden.

In der Gest of Robyn Hode bekennt der Outlaw gegenüber dem als Mönch
verkleideten König offen: „We be yemen of this foreste, / Under the grene wode
tre; / We lyve by our kyngs dere, / Other shyft have not we“.34 Wenn Robin sagt,
„We be yemen of this foreste“, kann das auch so verstanden werden, dass er und
seine Bande sich selbst zu königlichen Förstern erklären und damit das Recht für
sich in Anspruch nehmen, das königliche Wild zu jagen („We lyve by our kyngs
dere“).35 Die Behauptung aber, Robin und seine Gefährten würden ausschließlich
von der Wilderei leben, muss in diesem Fall ironisch verstanden werden, soll der
angebliche Mönch doch gerade just in dieser Szene ausgeraubt werden. Aber der
Protest richtet sich nicht gegen den König direkt, sondern gegen die Usurpation
der königlichen Autorität durch skrupellose Beamte wie den Sheriff und korrupte
Äbte.36 Robin spricht: „I love no man in all the worlde / So well as I do my kyn-
ge“.37 In Abwesenheit des königlichen Souveräns wird Robin Hood zum Ersatz-
souverän, der als König des Waldes das Recht durchsetzt: „Anmaßende Autorität
wurde durch Akte anarchischer Gerechtigkeit korrigiert, das wahre Gesetz wurde
vom Gesetzlosen durchgesetzt.“38 In dem Moment, in dem der König sich zu er-
kennen gibt, knien Robin und seine Leute nieder und bekunden ihre Gefolg-
schaft.39 Robin wird im Gegenzug begnadigt und am Hof des Königs aufgenom-
men. Dies kann als gegenseitige Anerkennung von König und Gesetzlosem ver-
standen werden, durch die die Lehnstreue erneuert und der Geächtete wieder in
die Gesellschaft integriert wird.40 Hierin zeigt sich der konservative und restaura-
tive Charakter Robin Hoods.41

Wenn auch der historische Wald kein „imaginäres Utopia“ war,42 so kann doch
der Mythos des Greenwood als Ausdruck einer Sehnsucht nach der Wiederher-
stellung einer gerechten monarchischen Ordnung betrachtet werden, in einer
Zeit, in der die mittelalterlich-feudale Ordnung bereits beginnt, sich aufzulösen.

33 Vgl. Pollard: Imagining Robin Hood, S. 84.
34 Gest of Robyn Hode, Str. 377.
35 Vgl. dazu Pollards Einschätzung, „Robin and his men are the foresters.“ Pollard: Imagining

Robin Hood, S. 102 (Hervorh. i. Orig.).
36 Vgl. Schama: Traum, S. 168.
37 Gest of Robyn Hode, Str. 386.
38 Schama: Traum, S. 159.
39 Vgl. Gest of Robyn Hode, Str. 407–411.
40 Vgl. Haller: Sozialbandit als Mythos, S. 202.
41 Vgl. Benecke: Der gute Outlaw, S. 135, S. 152. Vgl. Schama: Traum, S. 169.
42 Schama: Traum, S. 163.

154

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Simon Schama erkennt in Robin Hoods Greenwood die melancholische „Klage
um eine Welt der Freiheit und Gerechtigkeit, die niemals existiert hat: um eine
Welt, in der die Beziehung zwischen Führer und Geführtem von makelloser Ge-
genseitigkeit ist und in der die reinste Form der Gefolgschaft das Waldfest unter
freiem Himmel ist“.43 Wenn der Monarch und die Gesetzlosen im Greenwood
ein Gelage feiern und gemeinsam das gewilderte Fleisch verzehren,44 wird der
Wald zu einem idealisierten Refugium, in dem ursprüngliche Gerechtigkeit, echte
Loyalität und Kameradschaft Bestand haben, die in der korrumpierten Welt der
Gesellschaft verloren gegangen sind. Das feierliche Gelage im frühlingshaften
Wald nach dem harten Winter wird zum Bild der ausgleichenden Gerechtigkeit:
die Wiederbelebung der Natur und die Wiedergutmachung des Unrechts, für das
der harsche Winter steht. Die Not hat ein Ende, und diese Versöhnung wird
durch das Erscheinen des wahren Königs bestätigt. In der spätmittelalterlichen
Robin-Hood-Ballade ist der Wald der Gesetzlosigkeit das Refugium einer unver-
gänglichen Ordnung, der die historische Zeit nichts anhaben kann, während der
Gang der Geschichte die soziale Ordnung der Feudalgesellschaft bereits bedroht.
Der Greenwood fungiert als Bastion der feudalen Gesellschaft, die historisch be-
reits im Niedergang begriffen ist.45

Freiheit und Loyalität scheinen sich im Greenwood widerspruchslos ineinan-
derzufügen. Aber Schama und Pollard weisen auch auf die Ambiguität des
Greenwood hin.46 Einerseits symbolisiert er als ewiger Frühling die Hoffnung auf
eine bessere Zeit und ist in diesem Sinn ein imaginäres Arkadien, in dem eine
„alternative, yeomanly society“ geschaffen wird, „a place to which one escapes
from the venality and corruption of politics and the world.“47 Andererseits muss
er als Repräsentation der realen, rohen Natur verstanden werden, in der die Zeit
des Frühlings vergänglich ist. Die Hoffnung auf Freiheit und Gerechtigkeit fällt
durch das Wissen um die Vergänglichkeit des Frühlings mit dem Bewusstsein für
die Unmöglichkeit dieser idealisierten Gesellschaft zusammen.48 In der Span-
nung zwischen dem Imaginären und dem Realen wird Robin Hoods Greenwood
in die Dialektik von Utopie und Heterotopie hineingezogen. Der Wald ist durch
die Forstgesetze in die mittelalterliche Lebenswelt eingebunden und gleichzeitig
ein abgesonderter, heterotopischer Raum, in dem die gesellschaftliche Ordnung
unter anderen Bedingungen reproduziert wird. Gleichzeitig hat der Wald, der in
der Erzählung als ‚fair forest‘ und ‚merry greenwood‘ auftaucht, trotz konkreter
geographischer Verweise keinen realen Ort und entfaltet sich als imaginäre Topo-
graphie einer nostalgischen Utopie. Darin erscheint das Ideal der gesellschaftli-

43 Ebd., S. 168
44 Vgl. Gest of Robyn Hode, Str. 392–393.
45 Vgl. Benecke: Der gute Outlaw, S. 152.
46 Vgl. Schama: Traum, S. 171. Vgl. Pollard: Imagining Robin Hood, S. 81.
47 Pollard: Imagining Robin Hood, S. 81.
48 Vgl. ebd.

155

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen Ordnung, eine Vorstellung davon, wie sich diese tatsächlich anders, aber
besser, reproduzieren könnte. Die gesellschaftspolitische Vorstellung, die in der
Gest zum Ausdruck kommt, bleibt letztlich auf die Forderung nach guter Herr-
schaft begrenzt. Die Verkehrungen und Spiegelungen, von denen im Greenwood
erzählt wird, machen diesen für den mittelalterlichen Diskurs um Recht und Ge-
rechtigkeit bedeutsam. Das Problem von Herrschaft und sozialer Ordnung ist
zentral für Robin Hood and Guy of Gisborne, das sich dort auf ganz andere Wei-
se zeigt.

Der Greenwood im Kriegszustand

Bildet die Darstellung des Greenwood auch den Ausgangspunkt der Ballade Ro-
bin Hood and Guy of Gisborne, so legt sich mit Robins Traum, dass er von zwei
Männern gefangen und geschlagen wird, bereits in der zweiten und dritten Stro-
phe ein Schatten über die Idylle. Die Utopie des frühlingshaften Greenwood ist
also nicht nur implizit durch das Fortschreiten der Jahreszeiten bedroht, sondern
ganz explizit zeichnet sich hier die Ahnung einer Gefahr ab, die von außen
kommt, vom Sheriff, dem Vertreter der gesetzlichen Autorität, und seinem Scher-
gen Gisborne.

In der Figurenkonstellation von Robin Hood und Little John auf der einen,
sowie Guy of Gisborne und dem Sheriff of Nottingham auf der anderen Seite,
verdichtet sich der Konflikt zwischen gerechter Gesetzlosigkeit und korrumpier-
tem Gesetz, der an die räumlichen Bedingungen gebunden ist. In der Ballade
verkörpern die Figuren verschiedene Raumordnungen. Der Sheriff steht für die
Zivilisation, die Stadt, die Sesshaftigkeit. Er hat sein festes „house in Nottingam“
(GG, 58). Er ist königlicher Beamter, der Repräsentant der staatlichen Autorität
und der Legalität. Robin Hood und Little John dagegen haben keinen festen
Wohnsitz, sie führen ein nomadisches Leben als Jäger im Wald. Sie sind an die
Umgebung bestens angepasst, was schon durch ihre Gewänder zum Ausdruck
kommt, mit denen sie sich schnell und unerkannt durch den Wald bewegen:
„The cast on their gowne of greene / An shooting gone are they“ (GG, 6). Wäh-
rend im Fall des Sheriffs und der Gesetzlosen die Konstellation der Figuren und
des Raums sich als eindeutig antagonistisches Verhältnis bestimmen lässt, wird
die Sache durch die Figur Guy of Gisbornes wesentlich komplexer. Auch hier
wird zunächst ein räumlicher Gegensatz hergestellt. In der Szene, in der sich die
beiden Kontrahenten zu erkennen geben, erklärt Guy: „I dwell by dale and dow-
ne“ (GG, 34). Woraufhin Robin mit dem Bekenntnis zum Wald antwortet: „My
dwelling is in the wood“ (GG, 35). Der Ausdruck „dale and downe“ taucht an
anderer Stelle in der Ballade noch einmal auf, als der Sheriff Little John gefangen
nimmt: „‚Thou shalt be drawen by dale and downe,‘ quoth the sheriffe, / ‚And
hanged hye on a hill‘“ (GG, 20). Bemerkenswert daran ist, dass mit diesem Aus-
druck nicht nur, ähnlich der deutschen Wendung ‚Berg und Tal‘, die natürliche

2.

156

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Topographie bezeichnet werden kann, sondern durch die Ambiguität von ‚dow-
ne‘ es gerechtfertigt scheint, die Wendung auf eine Kulturlandschaft zu bezie-
hen.49 Im jeweils ersten Vers der aufeinanderfolgenden Strophen 34 und 35 wird
der Unterschied zwischen dem unkultivierten Wald und der kultivierten Hügel-
landschaft in direkter Gegenüberstellung hervorgehoben.

Guy ist ein Grenzgänger, der eine Zwischenposition zwischen dem Sheriff und
Robin Hood, zwischen Stadt und Wald, einnimmt. Er wird mit der Agrarland-
schaft identifiziert, die zwischen der entwickelten urbanen Zivilisation und der
Wildnis des Waldes liegt. Er kann die Grenze von Natur und Kultur überschrei-
ten und wird gerade deswegen vom Sheriff in Dienst genommen, um den Ge-
setzlosen Robin Hood aufzuspüren. Guys ambivalente Position in der Ballade
wird durch sein Pferdegewand symbolisch prägnant zum Ausdruck gebracht. Er
kleidet sich in die Haut eines Tieres, dessen Kopf Teil der Kleidung ist. Es ist kein
gewöhnlicher Lederrock, sondern – „capull hyde“ (GG, 7) – ein Kostüm, unter
dem er seinen menschlichen Körper versteckt. Die Figur Guy of Gisborne besetzt
eine Zwischenposition zwischen dem Animalischen und dem Menschlichen. Stu-
art Kane bestimmt dies als das Bestialische: „Guy here is a figure who is perform-
ing a bestial identity; he is a human who claims the traits of ‚wildness‘.“50 Guys
animalische Wildheit wird jedoch dadurch kompromittiert, dass sein Kostüm
kein wildes Tier, sondern ein domestiziertes Nutztier darstellt.51 Guys Perfor-
mance verwischt zwar die Grenze zwischen Mensch und Tier, bleibt aber trotz
dieses transgressiven Charakters ein Instrument der herrschenden sozialen Ord-
nung. Wie das Pferd dem Reiter, Kutscher oder Bauer dient, so dient der Kopf-
geldjäger dem Interesse der Exekutivgewalt des Gesetzes, dem Sheriff. Kane führt
aus, dass dies auf eine generelle Problematik des spätmittelalterlichen Robin-
Hood-Stoffes hinweist: „the sequence of man-horse-beast points toward the larg-
er problem of the borders between civilized-domesticated-wild, designations
which the early Robin Hood ballads broadly interrogate.“52 Das Bestialische wird
also nicht mit der Gesetzlosigkeit im Wald assoziiert, die als idyllische Ordnung
erscheint, sondern mit dem bewaffneten Kopfgeldjäger, der diese Ordnung stört
– der Ordnung überhaupt zu stören scheint, indem er bereits durch seine körper-
liche Präsenz die Unterscheidung zwischen Tier und Mensch aufhebt, wodurch

49 Vom Altenglischen ‚dūn‘, als Substantiv statt als Adverb gebraucht, meint ‚down‘: ‚hill‘,
‚open expanse of high ground‘ oder auch ‚fort‘. Es ist etymologisch verwandt mit der veral-
teten Bedeutung von ‚town‘ vom Altenglischn ‚tūn‘ als ‚enclosure, garden, yard‘ und ‚fort,
castle, camp, fortified place‘. The Oxford Dictionary of English Etymology, hg. v. C. T.
Onions, London 1966, S. 286, S. 934. Mit dem Ausdruck ‚downe‘ in der Ballade wird also
besiedeltes, offenes Land im Gegensatz zum Wald konnotiert.

50 Stuart Kane: Horseplay. Robin Hood, Guy of Gisborne and the Neg(oti)ation of the Bes-
tial, in: Hahn (Hg.): Robin Hood in Popular Culture, S. 101–110, hier S. 106.

51 Vgl. ebd., S. 106.
52 Ebd., S. 107.

157

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


klare Identifikationen verschwimmen.53 Das Bestialische hat hier seinen Ort
nicht in der Natur, sondern ist die Abnormität der hybriden Mischung von Kul-
tur und Natur. Die Gesetzlosigkeit des Waldes ist nicht das Andere der Ordnung,
sondern konstituiert eine andere Ordnung, die auf das Recht bezogen bleibt.54

Im Fall von Robin Hood bedeutet das nicht nur, dass der Gesetzlose immer auch
negativ auf das Gesetz bezogen bleibt, sondern der Wald sogar die Invertierung
des Gesetzes ermöglicht. Ein Gesetzloser erscheint als gut und der Vertreter des
Gesetzes als böser Eindringling. Bereits in dem Moment, in dem Guy in die Er-
zählung eingeführt wird, bekommt seine körperliche Präsenz etwas Störendes,
Gewalttätiges:55 „There were the ware of [a] wight yeoman, / His body leaned to
a tree. // A sword and a dagger he wore by his side / Had beene many a mans
bane, / And he was cladd in his capull hyde, / Topp, and tayle, and mayne“
(GG, 6-7, Einfügung in eckiger Klammer i. Orig.). Der Angriff auf die Idylle des
Waldes findet bereits dadurch statt, dass sich sein hybrider Pferde-Mensch-Kör-
per gegen den Baum lehnt. Gisborne ist eine Anomalie, die, so schreibt Kane,
nicht in die „easy topography of the greenwood“ gehört.56 Als eine solche Ano-
malie muss er von Robin Hood vernichtet werden, um die Ordnung wiederher-
zustellen.

In Kontrast zu Gisborne wird die Gemeinschaft der Gesetzlosen im Green-
wood als ideale Ordnung bestätigt. Robin und seine Gefolgsleute, die „merry
men“ (GG, 5), sind ebenso ‚merry‘ wie der Greenwood selbst. Sie zeichnen sich
durch ihre Fröhlichkeit und ihre authentische, naturhafte Religiosität aus. John
ruft dreimal Christus an (vgl. GG, 14, 20, 52) und Robin die Jungfrau Maria,
woraufhin ihm der entscheidende Hieb gegen Gisborne gelingt (vgl. GG, 39–
40).57 Den Gesetzlosen wird also echte Frömmigkeit attestiert und ihr Glaube
wird mit dem Triumph über ihre Feinde belohnt. Guy und der Sheriff werden
hingegen als Schurken dargestellt. Guy hat bereits Verderben über viele Men-
schen gebracht („Had been many a mans bane“, GG, 7), er sagt von sich selbst,

53 Kane liest dies auch im Zusammenhang mit einem unterdrückten homosexuellen Begeh-
ren, das zwischen Robin und Guy steht. Guy stört also auch die heteronormative Ord-
nung. Da dieses ebenfalls als bestialisch zu gelten hat, muss es im tödlichen Kampf zwi-
schen den beiden Männern verdrängt werden. Vgl. ebd., S. 105, S. 107.

54 Vgl. dazu Harrisons Metapher des Waldes als Schatten des Rechts: „as an outlaw who
sought the forest’s asylum, he entered, as it were, the shadow of the law. The shadow of
law […] is not a place of lawlessness; it lies beyond the law like a shadow that dissolves the
substance of a body. The shadow of law is not opposed to law but follows it around like its
other self, or its guilty conscience.“ Harrison: Forests, S. 63 (Hervorh. i. Orig.).

55 Vgl. Kane: Horseplay, S. 106: „Guy has been introduced into the ballad landscape as fun-
damentally physical – it is his body, his baneful, violence-inflicting weaponry, his draping
himself in the skin of an animal which most immediately confronts Robin, most imperils
him, most impells him to interpret this monstrous intrusion into the idealized forest.“

56 Ebd.
57 Robin Hood wird auch in der Gest als Marienverehrer beschrieben und Harrison meint,

dass in der christlichen Maria die Gestalt der antiken Jagd- und Waldgöttin Artemis weiter-
lebe. Vgl. Harrison: Forests, S. 21.

158

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass er viele verfluchte Taten begangen habe („I have done many a curst turne“,
GG, 34) und wird von Robin als Verräter bezeichnet („thou hast beene a traytor
all thy liffe“, GG, 41). Guys Grußformel „God’s blessing on thy heart“ (GG, 32)
kann im Gegensatz zum authentischen Glauben Robins und Johns als reine
Phrase betrachtet werden. Auch der Sheriff erscheint in einem schlechten Licht.
Er und seine Männer töten zwei von Robins und Johns Gefährten (vgl. GG, 12).
Er will Little John als Verbrecher an den Galgen bringen (vgl. GG, 20), aber er-
scheint dann auch als geldgierig, wenn er seinen Gefangen eher extralegal ermor-
den lassen würde, anstatt das Kopfgeld auszuzahlen (vgl. GG, 51). Vor dem Hin-
tergrund, dass Kleriker in den Balladen häufig negativ dargestellt werden und zu
den bevorzugten Opfern von Robin Hood und seinen Merrymen gehören,58

kann hier zwischen der korrumpierten offiziellen Religion und einer ursprüngli-
chen Gottverbundenheit in der natürlichen Umgebung des Waldes unterschie-
den werden. Nicht nur Gesetzlose ziehen sich in den Wald zurück, sondern auch
Eremiten, um vor den Versuchungen der Welt zu fliehen.59 In der unberührten
Natur ist das Heilige zu Hause. Und als einem vom Übel der Welt reingehalte-
nen Ort wird im Wald auch die Integrität des Gesetzes gegen dessen Korruption
verteidigt. Harrison beschreibt, wie die Gesetzlosen, die nicht als Feinde des
Rechts, sondern einer ungerechten Rechtsordnung und als Verteidiger einer na-
türlichen Gerechtigkeit erscheinen, die Dichotomie von Licht und Schatten ver-
kehren.60 Diese Verkehrung zeigt sich in den Robin-Hood-Balladen in der Dar-
stellung des ‚fair forest‘, des hellen Waldes. Der Wald ist entgegen anderen litera-
rischen Traditionen kein dunkler Ort, in dem der Schrecken haust, sondern ein
Bereich, in dem, abgegrenzt von der Außenwelt, ein paradiesischer Naturzustand
herrscht, voller Licht, Fröhlichkeit und ewigem Frühling. Und dazu gehört auch
die Vorstellung einer natürlichen Gerechtigkeit. Es ist stattdessen das institutiona-
lisierte Gesetz der zivilisierten Außenwelt, das düster und verkommen erscheint.

Guy of Gisborne legitimiert seine Jagd auf Robin mit dem Auftrag des Geset-
zes, dessen Vertreter ihm eine Belohnung in Aussicht gestellt hat: „‚I seeke an
outlaw,‘ quoth Sir Guye, / ‚Men call him Robin Hood: / I had rather meet with
him upon a day / Then forty pound of golde‘“ (GG, 25). An dieser Stelle der
Ballade wird Robin erstmals als ‚outlaw‘ bezeichnet und damit die Trennung von
Gesetz und Gesetzlosigkeit markiert. Gisborne steht auf der Seite der Legalität
und sieht sich damit im Recht, den Geächteten zu töten. Durch die Ambiguität
von Wildheit und Zivilisiertheit, die sich in der Pferdegestalt ausdrückt, scheint

58 Vgl. Robin Hood and the Monk. Vgl. Robins Aussage in Gest of Robyn Hode, Str. 16:
„‚These bisshoppes and these arche-bisshoppes, / Ye shall them bete and bynde“. Der Abt
von St. Mary fungiert in der Gest auch als einer der Schurken, der als besonders korrupt
und heimtückisch dargestellt wird. Vgl. Gest of Robyn Hode, Str. 102–124. Später kommt
es zu einem Überfall auf den Cellerar der Abtei St. Mary und sein Gefolge. Vgl. Gest of
Robyn Hode, Str. 213–260.

59 Vgl. Schama: Traum, S. 249.
60 Vgl. Harrison: Forests, S. 77.

159

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er das perfekte Instrument für den Auftrag. Einerseits hat er in sich selbst eine
gewisse Wildheit, durch die er den Gesetzlosen auf dessen eigenem Terrain, im
Wald, herausfordern kann, andererseits ist er bereits soweit domestiziert, dass er
dem Gesetz dienen kann. In anderen Balladen wird davon erzählt, dass ein auf-
rechter Yeoman nach dem Kampf mit Robin Hood in die Gemeinschaft der Ge-
setzlosen integriert wird, z. B. in Robin Hood and the Potter 61 und The Jolly
Pinder of Wakefield.62 Guy ist aber bereits unwiderruflich auf die Seite der
schlechten Herrschaft übergewechselt und wird deswegen von Robin als Verräter
bezeichnet. Sie sind sich zwar ebenbürtig, sowohl in ihrer kriegerischen Wildheit
als erprobte Kämpfer, die in dem zweistündigen Kampf abwechselnd die Ober-
hand haben, als auch in ihrem sozialen Status, doch ihr Duell ist eine unver-
söhnliche Konfrontation zwischen „good yeoman“ und „bad yeoman“.63 Im Ge-
gensatz zum Töpfer und dem Pinder64 ist der schlechte Yeoman Guy of Gisborne
kein „good fellow“ (GG, 23) und da er nicht in die Gemeinschaft des Greenwood
aufgenommen werden kann, den er durch seine hybride Erscheinung bereits
kontaminiert hat, muss er sterben.

Dass der Sheriff den Kopfgeldjäger beauftragt, lässt sich als Fall einer Aneig-
nung der Kriegsmaschine durch den Staatsapparat deuten. Dieses Vorgehen
scheitert zwar nur knapp, doch die Umkehrung der Rollen, wenn Robin in Guys
Kostüm schlüpft, besiegelt schließlich den Untergang des Sheriffs. Wenn Robin
Hoods Täuschung des Sheriffs funktioniert, dann deshalb, weil Robin die Unbe-
rechenbarkeit der Kriegsmaschine, die keiner instrumentellen Vernunft folgt, dar-
zustellen weiß – schließlich ist er selber Teil davon. Der Sheriff glaubt ernsthaft,
dass Guy lieber einen weiteren Mord begehen würde, als die Belohnung in Gold
zu erhalten, und ruft aus: „Thou art a madman“ (GG, 51). Der Sheriff erkennt
die Exzentrizität des Kriegers, die aus Sicht des Staates als Dummheit und Ver-
rücktheit erscheint.65 Er meint, sich diese doppelt zu Nutze zu machen, indem er
nicht nur Robin Hood loswird, sondern auch das Kopfgeld einspart. Aber er
durchschaut nicht die List. Ironischerweise zeigt sich in der Perfomance der Un-
berechenbarkeit, die der Sheriff hinnimmt, ohne Verdacht zu schöpfen, die tat-
sächliche Unberechenbarkeit der Kriegsmaschine, die durch die List plötzlich
und unerwartet direkt vor ihm auftaucht. Durch List, Täuschung, Unberechen-
barkeit und plötzliches Auftauchen wird dem Staatsapparat ein Schlag versetzt.

Als Gewalt einer nicht zweckrationalen Kriegsmaschine erscheint zunächst die
Tatsache, dass Robin Guy nicht einfach nur tötet, sondern ihn anschließend ent-

61 Robin Hood and the Potter, in: Dobson / Taylor: Rymes of Robin Hood, S. 121–132.
62 The Jolly Pinder of Wakefield, in: Dobson / Taylor: Rymes of Robin Hood, S. 146–149.
63 Pollard: Imagining Robin Hood, S. 109.
64 „The pinder is inherently a town official, controlling any stray animals and, as here, pro-

tecting the local crops from damage.“ Knight / Ohlgren: „The Jolly Pinder of Wakefield:
Introduction“, in: dies. (Hg.): Robin Hood and Other Outlaw Tales, auf: d.lib.rochester.ed
u/teams/text/jolly-pinder-of-wakefield-introduction, 22. Juli 2016.

65 Vgl. Deleuze / Guattari: Tausend Plateaus, S. 485.

160

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hauptet und ihn bis zur Unkenntlichkeit verstümmelt: „He took Sir Guys head
by the hayre, / and sticked itt on his bowes end […] // Robin pulled forth an
Irish knife, / And nicked Sir Guy in the fface, / That hee was never on a woman
borne / Cold tell who Sir Guye was“ (GG, 41–42). Dass Robin Guy auch noch
das Pferdegewand auszieht, kann als symbolische Häutung verstanden werden.66

Keen bemerkt den „sharp violent mood“67 und Dobson und Taylor den „excep-
tionally violent tone“68 der Ballade, die von Holt als „grim yarn“69 bezeichnet
wird, und in der Knight eine „ancient ferocity“70 erkennt. Kane bemängelt, dass
die Gewalt der Auseinandersetzung zwischen Robin und Guy in der Forschung
als Exzess des Konfliktes zwischen Gesetz und Gesetzlosem eher beiläufig er-
wähnt wird.71 Die für ein modernes Publikum offensichtlich irritierende Gewalt-
tätigkeit ließe sich mit dem Gegensatz zwischen Staatsapparat und Kriegsmaschi-
ne erklären. Letztere zeuge laut Deleuze und Guattari „von einer anderen Recht-
sprechung, die manchmal von einer unbegreiflichen Grausamkeit ist, aber
manchmal auch eine erstaunliche Barmherzigkeit an den Tag legt“.72 Angesichts
der Hinrichtungsmethoden in der Feudalgesellschaft, in der Verurteilte langsam
zu Tode gefoltert wurden, wäre zu fragen, ob die Tötungen von Guy und Sheriff
nicht eher barmherzig sind. Die Gewaltakte in der Ballade können nicht auf eine
barbarische Grausamkeit der gesetzlosen Kriegsmaschine aus dem Wald reduziert
werden und drücken auch keine soziale Ideologie des Widerstands aus,73 wie sie
etwa den Typus des Rächers bei Hobsbawm kennzeichnet. Pollard erklärt die Ge-
walt in Robin Hood and Guy of Gisborne im Kontext des spätmittelalterlichen
Rechts. Da die gesamte Rechtsordnung auf der Idee gerechter Gewalt basiere,
könne der Triumph des Helden über die ungerechten Feinde – Guy und der She-
riff – als Restaurierung einer gerechten Gesellschaftsordnung verstanden werden:
„The idea of the cleansing violence by which Robin Hood enacts restorative
justice is thus germane to the perception of law in the fifteenth century.“74 Die
brutale Gewalt gegen Guy wird also durch eine natürliche Gerechtigkeit, die idea-
lerweise das Fundament des Rechts bildet, legitimiert. Die Schlechtigkeit Guys
und die Anrufung Marias durch Robin lassen den Sieg im Duell als Gottesurteil
erscheinen. Aber darin zeigt sich nicht nur die Autorität Gottes, die durch Robin
exekutiert wird. Robins Ausruf „Thou hast been a traytor all thy liffe, / Which
thing must have an ende“ (GG, 41) ist ein Richtspruch, welcher der anschließen-
den Verstümmelung der Leiche einen anderen Charakter gibt. Der Tod von Guy

66 Vgl. Kane: Horseplay, S. 101.
67 Keen: Outlaws, S. 121.
68 Dobson / Taylor: Rymes of Robin Hood, S. 141.
69 Holt: Robin Hood, S. 33.
70 Knight: Complete Study, S. 57.
71 Vgl. Kane: Horseplay, S. 102.
72 Deleuze / Guattari: Tausend Plateaus, S. 483.
73 Vgl. Kane: Horseplay, S. 102.
74 Pollard: Imagining Robin Hood, S. 108.

161

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird zu einer Hinrichtung, durch die sich Robin als Herrscher des Waldes und als
Souverän im Greenwood behauptet. In einem „Fest der Strafe“75 bzw. „Fest der
Martern“76 konstituieren sich nach Foucault, im Anschluss an Kantorowicz, der
Körper des Königs und der Körper des Verurteilten als die zwei Gegenpole der
Macht.77 Das öffentliche Zelebrieren der peinlichen Strafe zeigt den „Triumph
der Justiz“, wobei gerade das „Übermaß ihrer Gewaltsamkeiten […] ein Element
ihrer Glorie“ und Ausweis „ihrer Kraft offenbarenden Gerechtigkeit“ ist, die den
Körper des Verurteilten noch nach dem Tod zum Gegenstand von Verstümme-
lungen und Zurschaustellung machen.78 Wenn Robin nach dem gewonnenen
Kampf Guys Pferdehaut überzieht, wird er in Kanes Lesart damit selbst zum
Grenzgänger, der die Unterscheidung zwischen Gesetzlosem und Vertreter des
Gesetzes auflöst. Guys Gewand ist für Robin „a grotesque costume, which allows
him to cross the borders between both man and animal, and outlaw and agent of
legal authority.“79 Die Verkleidung hat also nicht nur die Täuschung zum Zweck,
die Grenzüberschreitung ist nicht bloß ein taktisches Manöver, sondern wird zu
einer tatsächlichen Umkehrung der Rollen: Robin Hood wird zum Vertreter des
Gesetzes. Die Legitimität des Gesetzlosen wird zur faktischen Legalität, die er als
Souverän exekutiert.

Es findet sich in der Erzählung also die Gründungsszene eines Rechtsverhält-
nisses. Am Anfang steht der friedliche Naturzustand des Waldes, der mit Gisbor-
nes Eindringen gestört wird. Sein Erscheinen im Wald macht ihn zum Vorboten
des Krieges. Der tatsächliche Ausbruch der Gewalt versetzt den Greenwood in
den Kriegszustand, aus dem schließlich die Begründung des Rechts hervorgeht.
Es sind Guy und der Sheriff, die den gesetzlosen Wald durch den Krieg in den
Gesellschaftszustand überführen, das Recht des Staates als Gesetz durchsetzen
wollen. Der Krieg entscheidet über die Frage, wer Souverän ist, d. h. wer über
den Ausnahmezustand, den der Krieg schafft, gebietet – was in letzter Instanz
durch den Sieg und die Vernichtung des Gegners beantwortet wird. Wenn der
Sheriff Little John und die Merrymen überwältigt, scheint die staatliche Ord-
nung, die von außen in den Wald dringt, zunächst zu gewinnen. Mit der Nieder-
lage Guys kippt die Situation und die anschließende Befreiung Little Johns und
der Tod des Sheriffs schaffen klare Verhältnisse: Ein Gesellschaftszustand setzt
sich tatsächlich durch – mit dem Sieg Robins und seiner Gefährten allerdings auf
verkehrte Weise. Die Legitimität der natürlichen Gerechtigkeit Robin Hoods aus
dem Greenwood triumphiert über die bloße Legalität des Gesetzes des Sheriffs
aus der Stadt. Der hervorgebrachte Gesellschaftszustand stellt sich negativ her als
das Gegenteil der herrschenden sozialen Ordnung der korrupten Welt und ihres

75 Foucault: Überwachen und Strafen, S. 15
76 Ebd., S. 44.
77 Vgl. ebd., S. 41.
78 Ebd., S. 47.
79 Kane: Horseplay, S. 110.

162

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


formalen Rechts. Es ist nicht einfach die Macht des Stärkeren, die sich in diesem
Krieg durchsetzt, sondern diejenigen tragen den Sieg davon, die das ‚Gute‘ ver-
körpern – also göttlich und moralisch legitimiert sind. Die Einsetzung von Robin
Hood als Souverän des Waldes ist die Vorstellung einer Wiedereinsetzung der na-
türlichen Gerechtigkeit des Ausgangszustandes, die der herrschenden Ordnung
des Staates als Ideal entgegengehalten wird. Die Einrichtung einer gerechten
Welt, in der Natur- und Gesellschaftszustand versöhnt sind, findet ihren Ab-
schluss mit dem Tod des Sheriffs, diesem Vertreter der korrumpierten Rechtsord-
nung außerhalb des Waldes, der im Schlussvers auf der Flucht zurück nach Not-
tingham von Little John mit einem Pfeil ins Herz getroffen wird (vgl. GG, 57–
58).

Der Wald als Ort der Verkehrung und Bestätigung der
gesellschaftlichen Ordnung

Den königlichen Forst hat der Monarch für die Jagd nicht nur deswegen reser-
viert, weil er daran sein privates Vergnügen hat. Die königliche Jagd im Wald ist
in der politischen Symbolik des Mittelalters Ausdruck der Souveränität. Nach
Harrison wird der König in der Jagd zum symbolischen Eroberer der Wildnis,
worin sich seine Souveränität als historische Macht der Zivilisierung ausdrückt,
die mit einer Wildheit einhergeht, die größer ist als die Wildnis selbst: „As sover-
eign of the land, the king overcomes the wilderness because he is the wildest of
all by nature.“80 Robin Hood hat den Wald bereits erobert und kann vom Sheriff
und von Guy of Gisborne nicht daraus vertrieben werden. Er behauptet seine
Souveränität als ‚wildester von allen‘ dadurch, dass er sogar über den bestiali-
schen Gisborne siegt. Gleichzeitig wird Robins Wildheit und Gesetzlosigkeit ein-
gehegt durch seine Frömmigkeit und Tugendhaftigkeit. Er verkörpert einen idea-
len Herrscher, der seinen Platz nur dem wahren König räumt, der seine Überle-
genheit in der Gest dadurch beweist, dass er Robin mit einem einzigen Faust-
schlag zu Boden streckt.81 Da die Figur des Königs in Guy fehlt, fällt die Rolle
des Souveräns allein Robin zu, der als nichtadliger Yeoman zum Herrscher des
Waldes werden kann. Die ursprüngliche Zivilisierung der Wildnis durch den kö-
niglichen Souverän wird in der Ballade auf verschiedene Weise ironisiert und ver-
kehrt.

Pollard sieht in den Robin-Hood-Balladen einen ‚Symbolismus des Karne-
vals‘.82 Im Karneval werden Grenzen übertreten und die soziale Hierarchie ver-
kehrt. Die karnevalistische Verkehrung der Verhältnisse sieht Peter Stallybrass in
Anschluss an Julia Kristeva und Michail Bachtin gar als das zentrale Element der

3.

80 Harrison: Forests, S. 74.
81 Gest of Robyn Hode, Str. 408.
82 Pollard: Imagining Robin Hood, S. 171.

163

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Robin-Hood-Balladen, das ihre subversi-
ve Wirkung ausmacht: „The symbolic system of carnival is used, then, to legiti-
mate popular justice against the official ideological and legal apparatus which
claims to have a monopoly of justice. The outlaw becomes the enforcer of popu-
lar law.“83 Das Karnevaleske geht dabei nicht nur mit einer Inversion der sozialen
Hierarchie einher, sondern bedeutet auch eine Transgression räumlicher Begren-
zungen.84 Die räumliche Auflösung der sozialen Ordnung in der mittelalterli-
chen Darstellung des Waldes zeigt sich auch im Arthur-Zyklus, wie Harrison be-
tont: „Errancy through the forests is a comic adventure to the degree that it turns
the world inside out, or upside down, only to reestablish the proper order.“85

Das Komische als Verkehrung des Gewohnten findet sich auch im Karneval. Die
Maispiele im mittelalterlichen England hatten dieses karnevalistische Element.
Gestalten in der Verkleidung Robin Hoods und seiner Merrymen gingen umher
und sammelten bei gutsituierten Bürgern Geld für karitative Zwecke. Die Schau-
spieler waren dabei selbst häufig respektierte Personen ihrer lokalen Gemeinden.
Was in diesen Robin-Hood-Spielen zum Ausdruck kam, war also keineswegs auf-
rührerisch, sondern waren Ehrerbietung, gemeinschaftliche Solidarität und brü-
derliche Tugenden.86

In den Maispielen wurde zwar die gesellschaftliche Ordnung für eine kurze
Zeit außer Kraft gesetzt und verkehrt, doch damit konnten sie als Sicherheitsven-
til dienen, um soziale Spannungen zu kanalisieren und die herrschende Ord-
nung, die nicht grundlegend in Frage gestellt wurde, zu bestätigen.87 Andererseits
kann solch ein Ritual gesellschaftlicher Bestätigung als ein soziales Drama ver-
standen werden, das eine Phase der Liminalität erzeugt, die nicht immer pro-
blemlos wieder aufgehoben werden kann, sondern im Gegenteil den sozialen
Bruch hervorhebt.88 Die erlaubte Überschreitung von Grenzen und die Verkeh-
rung gesellschaftlicher Hierarchien ist immer eine Phase der Gefährdung des so-
zialen Friedens. Ausschreitungen und Aufruhr im Zusammenhang mit den Mai-
spielen sind vielfältig belegt.89 Pollard schreibt: „In the ritual, one might add,
that parishioners are reminded, and can remind their leaders, that local govern-
ment without justice is but licensed robbery.“90 Diese Funktion des Karnevals als
gesellschaftliches Korrektiv, in dem die einfache Bevölkerung ihrem Gerechtig-
keitsempfinden und ihren Freiheitsvorstellungen Ausdruck verleihen kann, wird

83 Peter Stallybrass: „Drunk with the cup of liberty“. Robin Hood, the Carnivalesque, and the
Rhetoric of Violence in Early Modern England, in: Semiotica 54.1/2, 1985, S. 113–145,
hier S. 119.

84 Vgl. ebd., S. 114.
85 Harrison: Forests, S. 68.
86 Vgl. Pollard: Imagining Robin Hood, S. 170.
87 Vgl. ebd., S. 171.
88 Vgl. Turner: Ritual, S. 69.
89 Vgl. Pollard: Imagining Robin Hood, S. 174–176.
90 Ebd., S. 171.

164

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Stallybrass hervorgehoben. Trotz aller möglichen Aneignungen durch die
Herrschenden wird die karnevalistische Verkehrung für ihn zum Indikator dafür,
dass die frühen Robin-Hood-Erzählungen als Kritik an den Herrschaftsverhält-
nissen betrachtet werden müssen. Die Gewalt des Gesetzes, die diesen Herr-
schaftsverhältnissen zugrunde liegt, wird aufgedeckt: „unmasking legal vio-
lence“.91 Die karnevalistische Verkehrung macht gerade dadurch gesellschaftliche
Verhältnisse sichtbar, dass sie sich der Verkleidung bedient. Das Motiv der Ver-
kleidung ist in Guy Teil der absurden Komik, in der die Verkehrung der Normali-
tät sichtbar wird. Sichtbarmachung ist hier im Wortsinn zu verstehen als De-
maskierung: „it is the outlaw himself who unmasks the institutions that conceal
behind the cloak of legitimacy their perversion of the law.“92 Wenn Robin Hood
sich verkleidet, um den Sheriff zu täuschen, entkleidet er zugleich diesen seiner
Legitimität, wobei dies durch die reale Entkleidung von Guys Leichnam antizi-
piert wird. Die Verkehrung von Wald und Zivilisation im Verhältnis zu Recht
und Gerechtigkeit wird in Verkehrung der Symbolik des Hellen und des Dunklen
zum Ausdruck gebracht und wiederholt sich in der Verkehrung der Rollen durch
die Verkleidung, mit welcher der gejagte Gesetzlose zum Jäger wird und damit
zum Verfechter der Gerechtigkeit des wahren Rechts und der Freiheit des Waldes:
„In the tales of Robin Hood [...] the hunted became the hunter. The outlaw,
punished even beyond the margins of the civitas, was transformed into the pur-
suer of sheriffs and bishops. Evading statutory law, he rigorously enforces the lib-
erties of the forest.“93 Das Karnevaleske strukturiert die Texte auch abgesehen
von den Episoden mit tatsächlicher Kostümierung, denn eine Verkehrung ist, wie
bereits erwähnt, die Überschreitung der räumlichen Begrenzung der Gesellschaft
in den Wald. Der Wald ist zudem immer schon eine natürliche Verkleidung der
Gesetzlosen, die sich ihm mit ihren grünen Gewändern angepasst haben. Harri-
son schreibt über das Verhältnis des Gesetzlosen zum Wald: „The forest repres-
ents his locus of concealment. Its canopy is his hood, and its foliage his robe.“94

Der Wald repräsentiert eine verkehrte Welt, in der die List und die Verkleidung
der Gesetzlosen doppelte Verkehrungen sind, mit der die betrügerische, alltägli-
che Welt enthüllt wird.95 Wegen dieser paradoxen Logik wird der Wald zu einem
bevorzugten Ort von Komik in der mittelalterlichen Literatur: „If one of the
main functions of comedy is to dramatize the instability or absurdity of the
world as human beings define it, forests represent a natural scene for the enact-
ment of its ironic logic, thanks to their shadows of exteriority with regard to soci-
ety.“96 Doch der Schatten des Gesetzes ist im Falle Robin Hoods nicht ein ande-

91 Stallybrass: Drunk with the cup of liberty, S. 142.
92 Harrison: Forests, S. 79.
93 Stallybrass: Drunk with the cup of liberty, S. 131 (Hervorh. i. Orig.).
94 Harrison: Forests, S. 79.
95 Vgl. ebd., S. 80.
96 Ebd.

165

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


res Gesetz – keine qualitativ andere Rechtsprechung –, sondern das Ideal des Ge-
setzes, das er gegen dessen Missbrauch, Mängel und Widersprüche verteidigt.97

Insofern das Ideal des Gesetzes und die vorgeblich natürliche Ordnung verteidigt
werden, kann aus dieser Perspektive das offizielle Gesetz als Form der Unord-
nung betrachtet werden.98 Auf diesen konservativen Charakter des gesetzlosen
Helden wird vielfach verwiesen.99 Er zeigt sich am deutlichsten in der Gest, in
der Versöhnung mit dem König als Verkörperung des Rechtsideals, dem Robin
und seine Gefährten die Treue schwören und der diese daraufhin in seinen Hof
aufnimmt.100

Robin Hood greift das Gesetz aber auch in dessen eigener Logik an, um des-
sen Anspruch auf Gerechtigkeit mit Gewalt einzufordern. Er macht von der ihm
durch die Natur verliehenen Fähigkeit, sich selbst zu verteidigen, Gebrauch und
aktiviert damit das Naturrecht auf Widerstand gegen die Tyrannei einer schlech-
ten Anwendung des Gesetzes durch korrupte Beamte. Aber sein Widerstand geht
nicht darüber hinaus, sondern endet damit, dass er in Abwesenheit des legitimen
Souveräns an dessen Stelle diese Rolle übernimmt. Stallybrass meint, dass über
diesen scheinbaren Konservativismus nicht vorschnell geurteilt werden dürfe und
dieser auch als notwendige rhetorische Verkleidung gegen die Gefahr von Zensur
und Vergeltungsmaßnahmen interpretiert werden könne.101 Stallybrass zufolge
sei die taktische Konstruktion einer guten, alten Zeit ein Mittel, um die bestehen-
den Herrschaftverhältnisse zu kritisieren, und der König sei lediglich eine symbo-
lische Repräsentation der Gerechtigkeit, die den Widerstand gegen die alltägliche
soziale, ökonomische und politische Unterdrückung legitimiere.102 Die Frage ist
jedoch, inwieweit Stallybrass hier das in den Quellen sedimentierte historische
Bewusstsein überstrapaziert und eine Verbesserung der ökonomischen, sozialen
und politischen Lage tatsächlich nur im Rahmen der bestehenden Institutionen
gedacht werden konnte. Wenn christliches Naturrecht und das positive Recht des
Staates in Konflikt geraten,103 dann findet dieser Konflikt durchaus im Rahmen
der bestehenden Gesellschaft statt, deren Widersprüche darin zum Ausdruck
kommen, aber keineswegs bedeutet dies, dass die gesellschaftliche Ordnung da-
durch zwangsläufig transzendiert wird.

Der Greenwood ist jedenfalls der höfisch-feudalen Gesellschaft nicht radikal
entgegengesetzt, sondern verkehrt diese, um so ein Idealbild der gesellschaftli-
chen Ordnung hervorzubringen. Die feudalen Anerkennungsverhältnissse und
der Hof mit all seinen Hierarchien werden in Robin Hood und seinen Gefolgs-

97 Vgl. ebd., S. 81.
98 Vgl. Stallybrass: Drunk with the cup of liberty, S. 141.
99 Vgl. u. a. Pollard: Imagining Robin Hood, S. 157–158; Benecke: Der gute Outlaw, S. 135,

S. 152.
100 Vgl. Gest of Robyn Hode, Str. 410–416.
101 Vgl. Stallybrass: Drunk with the cup of liberty, S. 140.
102 Vgl. ebd.
103 Vgl. ebd., S. 142.

166

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


leuten, die ihn mit „master“ (GG, 4, 8, 52) ansprechen, gespiegelt. Die ironische
Verkehrung der sozialen Ordnung hebt diese also nicht auf, sondern bestätigt sie
letztlich. Durch die temporäre Verkehrung der sozialen Ordnung werden die
Herrschenden lediglich an ihre Verantwortung erinnert. Dass damit die ideale ge-
sellschaftliche Ordnung wiederhergestellt wird, zeigt sich in der Gest mit der ge-
genseitigen Anerkennung von gutem Gesetzlosen und gutem König sicherlich
deutlicher als in Guy. Während die Ersatzsouveränität in der Gest nur vorüberge-
hend ausgeübt wird und Robin Hood nur so lange als Statthalter der königlichen
Souveränität im Wald fungiert, bis der König tatsächlich erscheint, wird die Ver-
kehrung in Guy nicht wieder aufgelöst. Dies ist der kritische Punkt, an dem die
Verkehrung einen Ausblick auf eine mögliche dauerhafte Veränderung der sozia-
len Verhältnisse bietet, weswegen Guy subversiver erscheint als die Gest.

Der Greenwood der Balladen bildet einen liminalen Raum, in dem die gesell-
schaftliche Ordnung verkehrt wird. Einerseits findet sich darin die Zurückwei-
sung von staatlicher Herrschaft und ihren Gesetzen, andererseits werden Herr-
schaft und soziale Ordnung in idealisierter Form bestätigt. Doch die Gefahr ist,
dass die Verkehrung immer auch die Möglichkeit beinhaltet, dass die Erneuerung
der Herrschaft ausbleibt und die Ausnahme von der normalen sozialen Ordnung
zum gesellschaftlichen Ausnahmezustand eskaliert. Der Wald stellt in der Ballade
allerdings nicht das Außen oder den Rand dar, der er aus der Perspektive von Ge-
setz und Zivilisation in der Ritterepik ist, sondern er bildet einen Innenraum, der
von der Zivilisation, die von außen kommt, bedroht wird. Der literarische
Greenwood ist das Symbol dessen, was Stallybrass als „liberties of the forest“ be-
zeichnet, die keineswegs nur imaginär waren, sondern im realen Wald konkret
verortet wurden: „The forest was thus the terrain on which the very definition of
‚liberties‘ was fought out.“104 Der Wald war ein Raum, in dem die gesellschaftli-
chen Konflikte des Spätmittelalters nicht nur symbolisch-literarisch verarbeitet
wurden, sondern die sozialen Kämpfe um Wilderei, Weiderechte und Holznut-
zung tatsächlich ausgetragen wurden. Jenseits der Frage, ob die Erzählungen über
Robin Hood Ausdruck der bäuerlichen Unzufriedenheit oder der Ambitionen
einer aufstrebenden prä-kapitalistischen Mittelklasse sind, kann beobachtet wer-
den, dass die Erzählungen eine symbolische Herausforderung der Mächtigen dar-
stellen, die anknüpft an die enge Verbindung zwischen gesellschaftlicher Freiheit
und der populären Vorstellung einer Freiheit des Waldes.105 Die Verbindung mit
sozialen Kämpfen treibt die Bedeutung des Greenwood in den Balladen über das
Karnevaleske und Symbolische hinaus und kann eine Sprengkraft entfalten, die
die Reproduktion der Gesellschaft unterbricht.

Auch wenn es im weiteren Kontext der frühen Balladen sehr fragwürdig ist,
die Gemeinschaft der Gesetzlosen als Ordnung ohne Staat, im Sinne Clastres

104 Ebd., S. 126.
105 Vgl. ebd., S. 128.

167

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder als Deleuzes und Guattaris Kriegsmaschine zu verstehen, so lässt sich kaum
leugnen, dass in ihnen ein anarchischer Zug lebendig ist, der sich neben ihrem
Anspruch auf eine gerechte monarchische Ordnung behauptet. Die frühen Er-
zählungen über Robin Hood können also widersprüchlich interpretiert werden.
Einerseits untergraben sie die soziale Ordnung, die sie andererseits bestätigen,
was auch davon abhängig ist, wer sie wie in welchem Kontext rezipiert.106 Das
heißt, diese Erzählungen eröffnen ein Feld umkämpfter Bedeutung.107 Die Un-
eindeutigkeit des Materials, die durch die verschiedenen Verkehrungen entsteht,
entfaltet jene mythopoetische Kraft, die es in den folgenden Jahrhunderten mög-
lich gemacht hat, die Geschichte von Robin Hood immer wieder neu zu erzählen
und je nach Gusto verschiedenen politischen Interessen anzupassen.

Der widersprüchliche Greenwood der Gesellschaft

Wenn die Ballade von Robin Hood and Guy of Gisborne in eine Konstellation
gebracht werden soll, in der ein dialektisches Bild sichtbar wird, dann muss die-
ses aus dem Widerspruch entfaltet werden, der in der Darstellung des Green-
wood als Raum der Verkehrung angelegt ist. Harrison beschreibt diese Wider-
sprüchlichkeit wie folgt: „the law of identity and the principle of non-contradic-
tion go astray in the forests […]. The profane suddenly becomes sacred. The out-
law becomes the guardian of higher justice.“108 Dass das Gesetz der Identität und
das Prinzip der Widerspruchslosigkeit verloren gehen, ist dialektisch aufzufassen.
Der Widerspruch und das Nichtidentische verweisen auf die Spannung, in der
das Bild erscheint.

Als idyllischer Ort ursprünglicher Freiheit und natürlicher, göttlicher Gerech-
tigkeit ist der Greenwood der Ballade ein imaginärer, irrealer Ort. Im Spannungs-
verhältnis, in dem der Wald einerseits als arkadische Idylle imaginiert wird, ande-
rerseits für die reale, feindselige Natur steht,109 wird die Darstellung des ewigen
Frühlings zu einer Utopie, weil der Frühling real zu Ende geht. Als Utopie steht
der Greenwood „in einem allgemeinen direkten oder entgegensetzen Analogie-
verhältnis zum realen Raum der Gesellschaft“ und ist damit „das vervollkomm-
nete Bild oder das Gegenbild der Gesellschaft“.110 Im literarischen Chronotopos
des hellen Walds im Frühling findet sich eine utopische Tendenz, die, in Blochs
Terminologie, als „Vorlicht“ in der Erzählung „verkapselt“ ist.111 Es lässt sich da-
rin eine Hoffnung ausmachen, die als Latenz, als mögliche Wirklichkeit in ihm

4.

106 Vgl. Pollard: Imagining Robin Hood, S. 182.
107 Vgl. ebd.
108 Harrison: Forests, S. 63.
109 Vgl. Pollard: Imagining Robin Hood, S. 81.
110 Foucault: Von anderen Räumen, S. 320.
111 Ernst Bloch: Theorie-Praxis auf längere Sicht, in: ders.: Tendenz – Latenz – Utopie. Er-

gänzungsband zur Gesamtausgabe, Frankfurt am Main 1978, S. 246–250, hier S. 250.

168

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


steckt: „ein Postulat, das uns aus der Vergangenheit uneingelöst, aber auch unab-
gegolten und in jedem Fall verpflichtend entgegenkommt.“112 In den Robin-
Hood-Balladen entfaltet sich einer jener „Stoffe der Geschichte voll traditionsge-
sättigter Utopie“.113 Das postulierte Ideal von Freiheit und Gerechtigkeit, das
auch mit der bürgerlichen Revolution unabgegolten bleibt, macht die Lebendig-
keit des Greenwood bis heute aus. Deshalb müssen der textuelle „utopian space
of the out-law“ und die alltäglichen Annahmen über die „liberties of the forest“
ins Verhältnis gesetzt werden zu den politischen Praktiken, die sich an diesem
Ideal messen.114 Aus dieser Spannung ist es zu erklären, dass der radikale Repu-
blikaner Joseph Ritson 1795 im Mythos von Robin Hood den Vorschein des bür-
gerlichen Kampfes gegen monarchische Tyrannei sehen konnte.115

Der mittelalterliche Wald, der als umkämpfter Rechtsraum zwischen den Inter-
essen von König, Adel und gemeiner Bevölkerung in die Ballade eingeht, ist der
historische Chronotopos des Greenwood. Als solcher ist der Wald in der mittel-
alterlichen Lebenswelt real lokalisierbar, ein „zum institutionellen Bereich der
Gesellschaft“ gehöriger Ort, an dem durch dessen spezifischen Rechtsstatus „all
die anderen realen Orte, die man in der Kultur finden kann, zugleich repräsen-
tiert, in Frage gestellt und ins Gegenteil verkehrt werden“ und müsste als eine
Heterotopie betrachtet werden.116 In Bezug auf räumliche Darstellungen in Tex-
ten von Heterotopien zu sprechen, wäre allerdings hinfällig, wenn man davon
ausgeht, dass ein Text die Realität in einem Akt des Fingierens irrealisiert und wir
es in einem Text immer mit fiktiven Räumen zu tun hätten, die allenfalls uto-
pisch, aber nicht in einem engeren Sinn heterotopisch sein können. Zwar sind
Sprache und Text materiell, in Form von Lauten und gedruckten Zeichen auf Pa-
pier, aber eine Erzählung öffnet einen (Text-)Raum jenseits der materiellen Reali-
tät, in dem ein Gegenstand als imaginärer erscheint. Doch dieses Problem sollte
nicht vorschnell dazu führen, dem Text seinen Wirklichkeitsgehalt abzusprechen.
Die Wirklichkeit des Mythos zeigt sich nicht darin, dass er über eine empirisch
überprüfbare Wirklichkeit erzählt. Wirklich ist der Mythos als Vorstellung, die in
ihm zum Ausdruck kommt, als geistiges Produkt. Diese realen Vorstellungen
können auf die materielle Realität zurückwirken.117 Der Mythos von Robin
Hood und dem Greenwood ist die Konkretion eines Imaginären. Die mythopoe-
tische Kraft des Greenwood besteht darin, dass er sich nicht einfach als irreal ab-

112 Ernst Bloch: Gibt es Zukunft in der Vergangenheit?, in: ders.: Tendenz – Latenz – Utopie,
S. 286–300, hier S. 291.

113 Ebd., S. 299.
114 Stallybrass: Drunk with the cup of liberty, S. 141.
115 Auch andere politische Vereinnahmungen des Mythos entfalten sich aus diesem Span-

nungsverhältnis, wie noch an den Roman von Scott und Trease zu sehen sein wird.
116 Foucault: Von anderen Räumen, S. 320.
117 Marx hat beschrieben, wie Ideologie zur materiellen Gewalt wird, sobald sie die Massen

ergreift. Vgl. Karl Marx: Zur Kritik d. Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, in:
MEW 1, S. 378–391, hier S. 391.

169

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tun lässt, sondern dass er als Imaginäres im kollektiven Bewusstsein wirklich ist.
So ist die Wirklichkeit von Robin Hood und Greenwood nicht in einer empi-
risch aufzudeckenden historischen Realität zu suchen, wie so viele Forscher es
versucht haben, sondern in der imaginären Bedeutung des mythischen Textmate-
rials, d. h. in der Realität des historischen Bewusstseins. Die gesellschaftlich-poli-
tische Dimension des Imaginären manifestiert sich nicht im Text, sondern „in
einem davon angestoßenen Assoziationsraum“.118 Die Wirklichkeit des Mythos,
die Frage danach, was er wirklich bedeute, wird damit zum Feld interpretatori-
scher Auseinandersetzungen, in denen versucht wird, Bedeutung festzulegen. Die
mythische Erzählung entzieht sich in ihrer Widersprüchlichkeit immer wieder
eindeutigen Festlegungen und ihre Deutung wird ein politisch umkämpftes Feld.
Im Fall Robin Hoods ist dies der Kampf darum, ob er als subversiver Rebell ge-
gen die feudale Ordnung oder als konservativer Partisan des gerechten König-
tums verstanden werden muss – oder gar als heidnische Waldgottheit.

Der Widerspruch von Realem und Imaginärem in der mythischen Erzählung
der Ballade ist derjenige zwischen der Möglichkeit von Freiheit und Gerechtig-
keit auf der einen und der Notwendigkeit von Herrschaft und Recht auf der an-
deren Seite, der sich als räumlich-historische Konstellation im Bild des Green-
wood niederschlägt. Der mythische Greenwood Robin Hoods ist weder einfach
real noch bloß imaginär und doch beides zugleich in einem je spezifischen Sinn.
Der Wald kann als utopisch oder heterotopisch aufgefasst werden, aber lässt sich
nicht auf das eine oder andere reduzieren. Auch der Widerspruch, dass der
Greenwood als Verkörperung der Freiheit oder als Bestätigung der herrschenden
Ordnung verstanden werden kann, darf nicht nach einer Seite hin aufgelöst wer-
den. Robins Greenwood als dialektisches Bild hält die Wirklichkeit der Geschich-
te in der Unwirklichkeit der Geschichten fest. Die unabgegoltenen Probleme von
Herrschaft und Freiheit, von Recht und Gerechtigkeit, die in der Dynamik der
gesellschaftlichen Entwicklung immer wieder verarbeitet werden müssen, verwei-
sen auf die Gewalt der Herrschaft, die der Begründung des Rechts zugrunde liegt.
Diese Gewalt ist die historische Wirklichkeit des Mythos. Es ist diese Gewalt, die
Robin Hood exerziert, wenn er Guy tötet und verstümmelt. Der mythische
Schrecken, der angesichts dieser Szene evoziert wird, setzt den Menschen zur Ge-
walt des Gesetzes in ein Verhältnis des Naturzustands. Weil Robin Hood im
Wald, in der scheinbaren Wildnis des Naturzustands, seine Tat vollzieht, kann
die Rechtsgewalt der zivilisierten Gesellschaft naturalisiert werden. Der Green-
wood ist also selbst nur die Verkleidung der Gesellschaft als Natur. Die zivilisato-
rische Gewalt des Gesetzes, die mit dem Kopfgeldjäger Guy of Gisborne in das
Paradies einzubrechen scheint, markiert den Sündenfall der Gesellschaft, der
nicht nur zur Herrschaft, sondern auch zur Selbstbeherrschung führt. Die Gestal-
tung der Figur Guy of Gisbornes als domestiziertes Tier drückt die Herrschaft

118 Kohns: Politik, S. 48.

170

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


über die innere und äußere Natur sinnfällig aus. Mit seinem Pferdekostüm
kommt nicht nur die Überlegenheit über Natur in Form des domestizierten –
und getöteten – Tieres zum Ausdruck, sondern auch die Domestikation des ge-
sellschaftlichen Subjekts, das die Gewalt verinnerlicht, um Recht und Zivilisation
durchzusetzen. Die Bestialität, die in diesem Widerspruch steckt, muss von Ro-
bin Hood vernichtet werden, um dem Anspruch einer reinen Gerechtigkeit zum
Durchbruch zu verhelfen. So wird Gewalt als Notwendigkeit naturalisiert und als
Mittel der Gerechtigkeit und zur Verteidigung der Freiheit rationalisiert. Im mit-
telalterlichen Kontext können diese Zwecke nur von Gott und König garantiert
werden, als dessen Vertreter Robin Hood implizit, in Guy, oder explizit, in der
Gest, in Erscheinung tritt. Aber in beiden Fällen wird die Gewalt zur zweiten,
undurchschauten Natur der Gesellschaft, die den Menschen einmal von der Ge-
walt und den Zwängen der Natur befreien sollte.

Die Verkehrungen in der Ballade, durch die das Gesetz als Ungerechtigkeit
und die Gesetzlosigkeit als Gerechtigkeit erscheint, bringen die Ambivalenz des
zivilisatorischen Prozesses und das menschliche Unbehagen in diesem zum Aus-
druck. Der Greenwood als Ort der Versöhnung von Natur und Zivilisation, von
Gewalt und Gerechtigkeit, rührt von der Sehnsucht her, die gesellschaftlichen
Widersprüche, die sich in der Herrschaft des Gesetzes zeigen, zu überwinden.
Der Widerspruch wird im Mythos allerdings nicht durch eine Synthese, in der
die antithetischen Elemente aufgehoben werden, versöhnt. Im Mythos konstitu-
iert sich die Einheit der Form ‚polysynthetisch‘ durch eine Zusammenballung
des Widersprüchlichen zu einem Ganzem, in dem die Einzelmomente nicht
voneinander geschieden sind.119 Der Greenwood der Ballade ist in diesem Sinn
ein mythischer Raum der Gesetzlosigkeit.

119 Vgl. Cassirer: Das mythische Denken, S. 57.

171

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Robin Hood, König Löwenherz und die
Geburt der englischen Nation im Greenwood:
Walter Scotts Ivanhoe

Der Roman Ivanhoe von Walter Scott,1 der kurz vor dem Jahreswechsel 1819/20
unter dem Pseudonym Laurence Templeton erschien, markiert den Eingang Ro-
bin Hoods in den modernen Roman. Der Einfluss von Ivanhoe auf die Rezepti-
on Robin Hoods in der Moderne kann kaum überschätzt werden, auch wenn der
Gesetzlose nur eine Nebenfigur ist. Die Modernisierung des Robin-Hood-My-
thos zeigt sich nicht nur darin, dass die Figur von der versgebundenen Erzähl-
form der Ballade in den prosaischen Roman wechselt, sondern auch darin, dass
Robin Hood in den Kontext der Entwicklung des modernen Nationalstaats ge-
stellt wird. Sowohl die Entstehung des historischen Romans als auch die Erhe-
bung Robin Hoods zum englischen Nationalhelden können als direkte Folge der
umfassenden sozialen, politischen und kulturellen Krise verstanden werden, die,
ausgehend von den bürgerlichen Revolutionen in Amerika (1775) und Frankreich
(1789), die gesellschaftliche Ordnung Europas erschütterten.2 Der Konservative
Scott reagiert mit dem Roman auf die radikalen Ideen dieser revolutionären Epo-
che und versucht zwei grundlegende politische Fragen, die darin aufgeworfen
wurden, literarisch zu bewältigen: bürgerliche Gesellschaft und Nation.

Ivanhoe ist keineswegs eskapistische Mittelalterromantik, sondern stellt die
Geschichte als Prozess dar, der in die Gegenwart führt. Scotts Verdienst ist es, wie
Georg Lukács bemerkt, dass er eine Verbindung von Gegenwart und Vergangen-
heit herstellt, in der diese als Vorgeschichte jener erscheint, und damit ein wirk-
lich historisches Bewusstsein zum Ausdruck kommt.3 Scott macht, anders als die
Romantiker, aus der Vergangenheit kein Idyll und stellt sie in ihrer Brutalität und
tyrannischen Gewalt dar. Geschichte wird bei Scott zu einem „Trümmerfeld ver-
nichteter Existenzen“.4 Er sieht die Bedeutung der historischen Krisen und deren
Auflösung als Voraussetzung für die bestehende gegenwärtige Gesellschaft. Alle
Konflikte und die Gewalt in der Geschichte führen schließlich zur konstitutionel-
len, parlamentarischen Monarchie Großbritanniens, die von Scott affirmiert
wird. Darin zeigt sich sein Konservatismus.

VIII.

1 Walter Scott: Ivanhoe (Edinburgh Edition of the Waverley Novels 8), hg. v. Graham Tul-
loch, Edinburgh 1998, S. 156. In der Folge wird auf den Text mit der Sigle „I, Seitenzahl“
verwiesen.

2 Vgl. Stephanie L. Barczewski: Myth and National Identity in Nineteenth-Century Britain.
The Legends of King Arthur and Robin Hood, Oxford/New York 2000, S. 44.

3 Georg Lukács: Der historische Roman, in: ders.: Probleme des Realismus III (Werke 6),
Neuwied/Berlin 1965, S. 15–429, hier S. 64.

4 Ebd., S. 65.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die historische Krise, die in Ivanhoe narrativ ausgestaltet wird, führt in die
Zeit der Regentschaft König Richards I. aus dem Haus Plantagenêt (1189–1199),
der mit seinem Beinamen ‚Coeur de Lion‘ bzw ‚Lionheart‘ (‚Löwenherz‘) in die
Geschichte einging. Richard war ein franko-normannischer Adliger, der nicht nur
das Königreich England, sondern auch, als Herzog der Normandie und Aquitani-
ens und als Graf von Anjou, große Teile Frankreichs beherrschte. Obwohl Fran-
zösisch seine Muttersprache war und er nur drei Monate seiner zehnjährigen Re-
gierungszeit in England verbrachte, wurde er nach seinem Tod als idealer engli-
scher König heroisiert.5

Ivanhoe ist in drei Bände mit insgesamt 44 Kapiteln (14, 16, 14) eingeteilt. Be-
merkenswert ist an Ivanhoe, dass die titelgebende Hauptfigur seltsam blass er-
scheint und von den starken Nebenfiguren überstrahlt wird. Während der Erstür-
mung von Torquilstone, dem zentralen Kampfereignis des Romans, liegt Ivanhoe
verletzt im Bett, während König Richard, Robin Hood, der im Roman auch un-
ter dem Namen Locksley auftritt, und Ivanhoes Vater Cedric den Angriff führen.
Lukács erklärt das damit, dass es Scott gerade durch seine mittelmäßigen Helden
gelingt, die widerstreitenden Tendenzen einer historischen Krise zu versöhnen.6
Dass Ivanhoe also gerade im Moment der größten Dringlichkeit passiv bleibt, ist
nicht nur der Dramaturgie der Handlung geschuldet, sondern auch der Tatsache,
dass Scotts Hauptfiguren als durchschnittliche historische Menschen sich nicht
mit voller Leidenschaft auf eine Seite schlagen, sondern eine Vermittlerrolle ein-
nehmen müssen, die mit beiden Lagern in Verbindung steht. Wilfred of Ivanhoe
ist zwar Sachse und der Sohn Cedrics, der ein militanter Gegner der normanni-
schen Herrschaft ist, dennoch schließt sich Ivanhoe dem normannischen König
an und begeistert sich für die ritterlichen Tugenden, die von Löwenherz verkör-
pert werden. Als Titelheld ist er keineswegs die heroischste Figur, aber er wird
zum Symbol einer mittleren Linie, die sich im Kampf der Extreme durchsetzen
kann. Im Zentrum des Romans steht nicht die Figur Ivanhoe, sondern das histo-
rische Ereignis, dem der mittelmäßige Held untergeordnet wird und der nur als
Anker der Handlung dient, die um ihn herum organisiert wird.

Die heroischen Figuren Robin Hood und König Richard scheinen zwar Ne-
benfiguren zu sein, aber sie überstrahlen den Titelhelden und dringen vom Rand
der Erzählung in diese vor. Da Robin Hoods Superiorität im Roman dermaßen
deutlich ist,7 vermutet Knight eine Vermeidungsstrategie in Bezug auf die Figur,
da deren Kraft für Scott zu stark sei, um damit umzugehen, obwohl Robin Hood

5 Vgl. Rüdiger Krohn: Richard Löwenherz. „Rîchardes lob gemêret wart mit hôher werde-
keit“. Der Löwenherz-Mythos in Mittelalter und Neuzeit, in: Ulrich Müller / Werner Wun-
derlich (Hg.): Herrscher, Helden, Heilige, St. Gallen 1996, S. 133–153, hier S. 136.

6 Vgl. Lukács: Der historische Roman, S. 40–45.
7 Vgl. William E. Simeone: The Robin Hood of Ivanhoe, in: The Journal of American Folk-

lore 74.293, 1961, S. 230–234, hier S. 233.

174

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der „undercover hero of the text“ sei.8 Mit Lukács lässt sich erklären, warum Ro-
bin Hood trotz seiner heldenhaften Erscheinung im Roman nur als Nebenfigur
auftauchen kann. Das ‚welthistorische Individuum‘, das sich in Ivanhoe in Figu-
ren wie Robin Hood und Richard Löwenherz zeigt, ist „sozial gesehen, Partei,
Repräsentant einer der vielen kämpfenden Klassen und Schichten“.9 In diesen Fi-
guren kommen gesellschaftliche Strömungen zum Ausdruck. Als ein Führer des
bewaffneten Widerstands der Sachsen gegen die normannischen Herren ist Ro-
bin Hood ein Parteigänger, Partisan im Wortsinn. Er repräsentiert eines der Ex-
treme in der historischen Krise und kommt damit gerade nicht als Hauptfigur,
die eine Vermittlung der widerstreitenden Parteien ermöglichen soll, in Frage.
Robin Hood wird also nicht als romantischer Held auf ein Podest gestellt. Aus
ihm heraus kann nicht im Sinne Thomas Carlyles die Epoche erklärt werden.10

Im Gegenteil, statt die historischen Geschehnisse aus der Figur zu erklären, er-
klärt sich die Figur aus der spezifischen sozialen Situation, in der sie ihre histo-
rische Mission zu erfüllen hat.11 Als „great mission“ Robin Hoods in Ivanhoe
sieht William Simeone „the deliverance of his country“.12 Doch ist die von Ro-
bin Hood repräsentierte Möglichkeit der Erlösung Englands vom Joch der nor-
mannischen Herrschaft lediglich eine der widerstreitenden gesellschaftlichen Ten-
denzen im Roman und nicht dessen Telos. Denn die historische Entwicklung, die
in Ivanhoe anschaulich wird, ist die Auflösung des Konflikts, und zwar nicht
durch den Triumph einer der beiden Seiten, sondern durch seine Versöhnung.

Der gesellschaftliche Widerspruch zwischen Sachsen und Normannen, als Re-
sultat der Eroberung Englands durch die letzteren 1066, ist ein zentrales Motiv,
das die Romanhandlung strukturiert. Wenn Scott in Ivanhoe „the yoke of the
Normans“ (I, 156) beschreibt, greift er auf einen Diskurs des Rassenkriegs zurück,
der seit dem 16. Jahrhundert in den politischen Debatten Englands präsent war
und mit dem der Widerstand gegen feudale Willkür gerechtfertigt wurde.13 Die-
ser Diskurs hat zunächst mit Rassismus im modernen Sinne nichts zu tun, son-
dern ist die Transformation eines juristisch-politischen Diskurses der Rechte, des
Staates und des Souveräns in Kategorien von Rasse. Die widerstreitenden Ele-
mente des Staates, „die großen sozialen Oppositionen“, werden „in den histori-
schen Formen der Eroberung und Herrschaft einer Rasse über die andere“ ko-
diert.14 Die Theorie des ‚Norman yoke‘ findet sich dann im späten 18. Jahrhun-
dert auch bei radikalen aufklärerischen Schriftstellern wie Thomas Paine.15 Doch

8 Knight: Complete Study, S. 176–177.
9 Lukács: Der historische Roman, S. 56–57 (Hervorheb. i. Orig.).

10 Vgl. Thomas Carlyle: On Heroes, Hero-Worship, & the Heroic in History, Berkeley u. a.
1993, S. 3.

11 Vgl. Lukács: Der historische Roman, S. 45–47.
12 Simeone: The Robin Hood of Ivanhoe, S. 231.
13 Vgl. Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 128–129, Anm. 23.
14 Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 123.
15 Vgl. Knight: Complete Study, S. 156–157.

175

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ging es in diesem Zusammenhang weniger um den Gegensatz verfeindeter Völ-
ker, sondern um den Kampf gegen feudale Herrschaft im Allgemeinen.16 Über
Paine findet das Motiv des ‚Norman yoke‘ bei Joseph Ritson Eingang in den My-
thos von Robin Hood.17 Ritson, ein radikaler Republikaner und Sympathisant
der Französischen Revolution, stellt Robin Hood in The Life of Robin Hood,
der Einleitung zu seiner Balladensammlung, als einen Mann dar, dessen Kampf
gegen Tyrannei und für Freiheit und Unabhängigkeit ihn bei der Bevölkerung
beliebt machte.18 Außerdem deutet Ritson an, dass er im Anspruch auf Legitimi-
tät keinen Unterschied zwischen Robin Hood und Richard Löwenherz sieht:
„what better title King Richard could pretend to the territory and people of Eng-
land than Robin Hood had to the dominion of Barnsdale or Sherwood is a
question humbly submitted to the consideration of the political philosopher.“19

Ritson macht den Gesetzlosen explizit zum Gegensouverän im Wald: „In those
forests, and with the company, he for many years reigned like an independent
sovereign […]. These forests, in short, were his territories; those who accompa-
nied and adhered to him his subjects“.20 Seine Legitimität erhält Robin Hood ei-
nerseits aus dem Willen des Volkes, dessen Anliegen er vertritt, aber auch durch
die Kraft des Faktischen, indem er das Gewaltmonopol in seinem Territorium
durchsetzen kann: „[Robin Hood] maintained a sort of independent sovereignty,
and set kings, judges, and magistrates at defiance“.21 Zwar versteht Ritson den
Mythos von Robin Hood keineswegs als Ausdruck der Auseinandersetzung zwi-
schen Sachsen und Normannen, da ihm als gelehrtem Philologen bewusst war,
dass ‚Robin‘ ein franko-normannischer Name ist,22 doch spricht er in einem ge-
klammerten Einschub durchaus von normannischen Tyrannen – „every Norman
tyrant“ –, die mit ihrem exklusiven Jagdrecht der Bevölkerung Wild als Nahrung
vorenthalten.23 Scott nutzte die von Ritson publizierte Balladensammlung für
seinen Ivanhoe,24 obwohl er keine Sympathie für diesen persönlich und schon
gar nicht für dessen revolutionäre Ideen empfand.25 Scott grenzte sich mit Ivan-
hoe entscheidend von Ritsons Version des Mythos ab, so dass Robin Hood als
sächsischer Yeoman explizit mit einer Partei in einem Rassenkrieg identifiziert

16 Paine wollte keineswegs zurück zu einer angeblich freiheitlichen sächsischen Verfassung.
Vgl. Barczewski: Myth and National Identity, S. 34–35.

17 Vgl. Knight: Complete Study, S. 157.
18 Vgl. Ritson: Life, S. xi.
19 Ebd., S. v.
20 Ebd., S. iv–v.
21 Ebd., S. x.
22 Vgl. Knight: Complete Study, S. 156–157.
23 Ritson: Life, S. v.
24 Vgl. Ruth E. Baldwin: Outlaws, Outcasts, and Criminals of the British Novel, 1800–1850,

Berkeley 2013, S. 17. Vgl. auch Schama: Traum, S. 203.
25 Vgl. Knight: Complete Study, S. 176.

176

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird. Knight urteilt: „It was Walter Scott who racialised the situation.“26 Mit
Scott wird Robin Hood in den Diskurs des Rassenkriegs einbezogen und so ein
Element in den Mythos eingeführt, das in älteren Schichten nicht zu finden ist.

Dass der Kampf zwischen Sachsen und Normannen in den Robin-Hood-My-
thos Eingang fand, liegt an der hypostasierten Verbindung von Robin Hood mit
der Figur Hereward the Wake, einem sächsischen Widerstandskämpfer, der im
11. Jahrhundert einen Partisanenkrieg gegen William I. (the Conqueror) aus-
focht. In Ivanhoe ist Hereward der Name von Cedrics Vater, womit dessen Wi-
derstand gegen die Normannen auch genealogisch symbolisiert wird. Hereward
lässt sich zwar historisch belegen, doch ist er, dessen Taten durch die Gesta Here-
wardi überliefert wurden, Gegenstand eines Heroisierungsprozesses, der ihn letzt-
lich zu einem mythischen Helden geformt hat.27 Es kann als Ironie der Geschich-
te gelten, dass Hereward zum Helden und zum Symbol des sächsischen Wider-
stands wurde, da er wohl dänischer Herkunft, also Teil jener Bevölkerungsgruppe
war, die das angelsächsische Königreich im späten 10. und frühen 11. Jahrhun-
dert unter ihre Kontrolle gebracht hatte.28 Da beide als gesetzlose Helden und
gerechte Rebellen wahrgenommen werden können, scheint eine Assoziation von
Hereward mit Robin Hood nicht fern zu liegen. Dennoch muss bedacht werden,
dass zwischen dem Entstehungskontext der Gesta Herewardi im frühen 12. Jahr-
hundert und des Robin-Hood-Stoffes im 14. Jahrhundert zweihundert Jahre ge-
sellschaftlicher Entwicklung liegen, in denen sich die sozialen und politischen
Bedingungen verändert haben. Selbst für das 12. Jahrhundert lässt sich ein gesell-
schaftlicher Konflikt zwischen Sachen und Normannen schon nicht mehr bele-
gen.29

Dass die Taten Robins in das späte 12. Jahrhundert, in die Zeit der Regent-
schaft Richards I., fallen, wird aus den Balladen ebenfalls nicht ersichtlich. Die
Gest nennt „Edwarde, our comly kynge“.30 Knight meint, dass es sich dabei um
Richards Ur-Urgroßneffen Edward III. (1327–1377) handeln müsse.31 Die Ver-
mengung des mythischen Materials von Richard Löwenherz und Robin Hood ist
jedoch keine Erfindung Scotts, sondern geht zurück auf John Major, der in seiner
Chronik von 1521 Robin Hood als historische Person während der Regentschaft

26 Stephen Knight: The Emergence of Robin Hood as a National Hero, in: Kevin Carpenter
(Hg.): Robin Hood. Die vielen Gesichter des edlen Räubers/The many Faces of that Cele-
brated English Outlaw (dt./engl.), Oldenburg 1995, S. 45–52, hier S. 48.

27 Hereward the Wake (Gesta Herewardi), übs. v. Michael Swanton, in: Knight / Ohlgren
(Hg.): Robin Hood and Other Outlaw Tales, auf: d.lib.rochester.edu/teams/text/hereward-t
he-wake, 26. Juli 2016.

28 Vgl. Stephen Knight / Thomas H. Ohlgren: Hereward the Wake. Introduction, in: dies.
(Hg.): Robin Hood and Other Outlaw Tales, auf: d.lib.rochester.edu/teams/text/hereward-t
he-wake-introduction, 26. Juli 2016.

29 Vgl. Barczewski: Myth and National Identity, S. 129–130.
30 Gest of Robyn Hode, Str. 353.
31 Vgl. Knight: Mythic Biography, S. 2.

177

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Richards ansiedelt.32 Wenn Scott in seinem Roman die verschiedensten histori-
schen Phasen und spezifischen sozialen Konflikte derart komprimiert, erscheint
das englische Mittelalter zwischen der Schlacht von Hastings 1066 und der ersten
gesicherten Nennung Robin Hoods in William Langlands Piers Plowman um
1377 als ein undifferenzierter Zeitblock. Doch Scott ist sich dieses Problems dur-
chaus bewusst. In der einleitenden „Dedicatory Epistle“ schreibt er: „I may have
confused the manners of two or three centuries, and introduced, during the reign
of Richard the First, circumstances appropriated to a period either considerably
earlier, or a good deal later than that era. It is my comfort, that errors of this
kind will escape the general class of reader“ (I, 12). Um zu verstehen, wie Scotts
sehr erfolgreicher Roman Ivanhoe sich in einen gesellschaftlichen Diskurs um die
Entstehung und Begründung der Nation eingeschrieben hat, helfen historische
Spitzfindigkeiten ohnehin nicht weiter. Der Hinweis auf historische Ungereimt-
heiten und Anachronismen hat der Kraft eines Mythos noch selten etwas entge-
gensetzen können. Umgekehrt sieht Lukács den „notwendigen Anachronismus“
im historischen Roman, wie er von Scott begründet wurde, als grundsätzliches
Merkmal aller künstlerischen Gestaltung.33 Dieser Anachronismus nehme dem
Werk Scotts nichts von seiner historischen Wahrheit, sondern verdeutliche im
Gegenteil die Tendenz der geschichtlichen Entwicklung umso klarer. Der ‚not-
wendige Anachronismus‘ Scotts bestehe darin, dass die Figuren ein Bewusstsein
des realen historischen Zusammenhangs haben, das die historischen Menschen
in dieser Klarheit nicht haben konnten, dass Scott aber dieses Bewusstsein in Ge-
fühlen und Gedanken der Figuren zum Ausdruck bringt, der historisch und sozi-
al stimmig ist, d. h. diesen „Ausdruck nur so weit über die Zeit erhöht, wie es
zum Klarmachen des Zusammenhanges unbedingt notwendig ist und anderer-
seits auch diesem Gefühls- und Gedankenausdruck das Timbre, das Kolorit, den
Tonfall der Zeit, der Klasse usw. verleiht.“34 Lukács lobt Scotts ästhetische Bewäl-
tigung des historischen Materials, das nicht chronikalisch, sondern komprimiert,
nicht romantisch-verherrlichend, sondern realistisch in der Erzählung aufgeht
und benennt damit die herausgehobene Stellung, die Scott in der Entwicklung
des historischen Romans zukommt.

Das Recht der Eroberer und die Gerechtigkeit des Waldes

Im Diskurs des englischen Rassenkriegs sind die Normannen die herrschende
Rasse und „das Recht ist das Kennzeichen normannischer Souveränität, es wurde
von Normannen und selbstverständlich für sie eingeführt.“35 So tauchen die nor-

1.

32 Vgl. Holt: Robin Hood, S. 39–40.
33 Lukács: Der historische Roman, S. 73.
34 Ebd., S. 75–76.
35 Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 125.

178

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mannischen Eroberer auch in Ivanhoe immer als Vertreter eines Rechts auf, das
sie sich selbst nach ihrer eigenen Willkür gesetzt haben:

It was a matter of public knowledge […] that after the conquest of King William, his
Norman followers, elated by so great a victory, acknowledged no law but their own
wicked pleasure, and not only despoiled the conquered Saxons of their lands and their
goods, but invaded the honour of their wives and of their daughters with most un-
bridled licence. (I, 192–193)

Diese Ausführungen macht der Erzähler, nachdem Rowena die Avancen de Bra-
cys zurückgewiesen hat. Die Ritterlichkeit de Bracys und die adlige, wenn auch
sächsische Herkunft Rowenas bewahren sie vor einem sexuellen Übergriff. Doch
kurz darauf wird deutlich, wie Bois-Guilbert das Recht des Eroberers gegenüber
Frauen für sich in Anspruch zu nehmen gedenkt, wenn er Rebeccas Widerstand
empört entgegnet:

„Rebecca; I have hitherto spoke mildly to thee, but now my language shall be that of a
conqueror. Thou art the captive of my bow and spear – subject to my will by the laws of
all nations, nor will I abate an inch of my right, or abstain from taking by violence what
thou refusest to entreaty or necessity.“ (I, 198)

Die Vergewaltigung findet nicht statt, doch bleibt diese als Recht des Eroberers in
der Figur der Ulrica präsent. Frauen gehören wie Land und Burgen zur Beute der
raubenden Normannen, was sich im Schicksal Ulricas konkretisiert. Die geschän-
dete Frau wird zum pars pro toto für das geschändete England. Der Einmarsch in
dieses korrespondiert mit dem Eindringen in jene, wie auch an der Verwendung
des Wortes „invaded“ im Kontext mit „the honour of their wives and of their
daughters“ deutlich wird. Der Begriff der verletzten Ehre scheint euphemistisch
und ist den Sitten des 19. Jahrhunderts geschuldet. Sexuelle Gewalt wird im Ro-
man niemals explizit also solche benannt, sondern stets nur angedeutet, doch in
ihr offenbart sich der schurkische Charakter der Normannen ganz besonders.
Der Hinweis der ‚Levellers‘ im Kampf um die Republik im 17. Jahrhundert, dass
William the Conqueror aus einem Haufen normannischer Räuber Herzöge und
Barone gemacht habe,36 zeigt sich in Ivanhoe nicht nur allgemein am Verhalten
der normannischen Antagonisten, sondern wird anschaulich darin, dass sich de
Bracy, Bois-Guilbert und Front-de-Boeuf tatsächlich als Räuber verkleiden, um
Cedrics Tross zu überfallen. Auch wenn sie das Recht des Eroberers für sich in
Anspruch nehmen, wissen sie, dass sie das Gesetz des Königs brechen und ver-
suchen, diesen Gesetzesbruch hinter einer Maske zu verbergen. Nachdem sich
ihr Unternehmen mit dem Fall von Torquilstone als Fehlschlag herausstellt und
die Usurpationspläne Prinz Johns gefährdet, verdammt sogar dieser die Taten sei-
ner Verbündeten:

At another time the Prince would have treated this deed of violence as a good jest; but
now, that it interfered with and impeded his own plans, he exclaimed against the perpe-

36 Vgl. Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 133.

179

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


trators, and spoke of the broken laws, and the infringement of public order and private
property, in a tone which might have become King Alfred. „The unprincipled maraud-
ers!“ he said – „were I monarch of England, I would hang such transgressors over the
draw-bridges of their own castles.“ (I, 294)

Woraufhin ihm sein pragmatischer Berater Fitzurse antwortet:

„But to become monarch of England,“ said his Achitophel coolly „it is necessary not
only that your Grace should endure the transgressions of these unprincipled marauders,
but that you should afford them your protection, notwithstanding your laudable zeal
for the laws which they are in the habit of infringing.“ (I, 294–295)

Fitzurse ist sich durchaus bewusst, dass die Beugung des Rechts ein Privileg des
Adels ist, der daraus eine Gewohnheit („habit“) gemacht hat. Da er noch kein
Gewaltmonopol hat, kann der mittelalterliche Souverän schnell in Konflikt mit
den Fraktionen des Adels kommen, die dann im Fall eines Bürgerkriegs mit ihren
bewaffneten Truppen plötzlich auf der gegnerischen Seite stehen. Die Souveräni-
tät des Königs ist also nicht gefestigt, sondern muss im andauernden Kriegszu-
stand, in dem auch politische Mittel zum Einsatz kommen, ständig neu behaup-
tet werden. Und so konnte der historische John, als er schließlich König war,
1215 in Runnymede von den rebellischen Baronen zur Unterzeichnung der Mag-
na Carta gezwungen werden, um die Willkür des Königs einzuschränken. Dass
John ein schlechter König sein wird, macht der Roman deutlich. Er wird als Ty-
rann dargestellt, der schwach, jähzornig und feige ist, der pragmatisch und op-
portunistisch nach seinem eigenen Vorteil handelt und sich nur an das Gesetz
hält, soweit es ihm persönlich nutzt. In John konzentriert sich die Schlechtigkeit
der normannischen Herrschaft. Doch Scotts Beschreibung der englischen Gesell-
schaft unter der Herrschaft der Plantagenêts zeigt, dass das Problem nicht die ein-
zelne Herrscherfigur ist und die Verdienste des Adels, der König John die Rechts-
sicherheiten der Magna Carta abgerungen hat, zweifelhaft sind:

It is grievous to think that those valiant barons, to whose stand against the crown the
liberties of England were indebted for their existence, should themselves have been such
dreadful oppressors, and capable of excesses contrary not only to the laws of England,
but to those of nature and humanity. (I, 192)

Die Grausamkeit der normannischen Herrscherschicht in Ivanhoe scheint die
Vorstellung vom ‚Norman yoke‘ zunächst zu bestätigen. Die Burgen, Städte und
Abteien der Normannen sind der Sitz des Bösen. Sie, insbesondere Front-de-
Boeufs Burg Torquilstone, sind Sinnbild einer korrumpierten, egoistischen
Machtgier. Im Kontrast dazu werden die Taten der Gesetzlosen in den Wäldern
erklärbar und relativiert:

the multitude of outlaws, who, driven to despair by the oppression of the feudal nobili-
ty, and the severe exercise of the forest laws, banded together in large gangs, and keeping
possession of the forests and wastes, set at defiance the justice and magistracy of the
country. The nobles themselves, each fortified within his own castle, and playing petty

180

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sovereign over his own domains, were the leaders of bands scarce less lawless and op-
pressive than those of the avowed depredators. (I, 66)

Schnell wird klar, dass die Gesetzlosen im Wald keine normalen Räuber und die
normannischen Adligen die wahren Schurken sind. Dass sich die Ritter für ihren
Überfall als Outlaws maskieren, veranlasst Robin Hood zu der Bemerkung: „A
band of villains, in the disguise of better men than themselves“ (I, 169). Das Ver-
hältnis zwischen den edlen normannischen Herren und den verlumpten sächsi-
schen Gesetzlosen kehrt sich um. Die Adligen sind ehrlose Verbrecher und die
Räuber aus dem Wald beweisen ihren Edelmut.

Das Recht des Eroberers ist das Recht des Stärkeren, der die Regeln willkürlich
dort zu setzen vermag, wo er sie gewaltsam durchsetzen kann. Wo dies nicht ge-
lingt, ist die Herrschaft begrenzt. Im Roman können die Normannen die Wälder
nicht kontrollieren. Front-de-Boeuf weist darauf hin: „these are English yeomen,
over whom we shall have no advantage, save what we might derive from our
arms and horses, which will avail us little in the glades of the forest“ (I, 206). So
beherrschen die Fürsten als Souveräne ihre Burgen und Ländereien, die Gesetzlo-
sen hingegen die Wälder und Einöden. Der Wald ist territorial dem Gesetz der
Eroberer entzogen. Er ist unerobertes Gebiet, auch wenn er nominell zu einem
Herrschaftsbereich gehören mag. Der Wald bildet damit den Gegensatz zur herr-
schenden Ordnung. Scott knüpft an die Balladen an, wenn er den Greenwood,
im Gegensatz zu den normannischen Burgen, die Orte der Ränke, der Folter, der
Erpressung und des Mordes sind, als eine idyllische Naturszenerie darstellt, wie
zu Beginn des zweiten Kapitels des dritten Bandes:

The day-light dawned merrily upon the glades of the oak forest. The green boughs glit-
tered with all their pearls of dew. The hind led her fawn from the covert of high fern to
the more open walks of the green-wood; and no huntsman was there to watch or inter-
cept the stately hart, as he paced at the head of the antler’d herd. (I, 271)

Doch dieser Idylle kommt die natürliche Gerechtigkeit nicht wie in den Balladen
von der göttlichen Natur unmittelbar zu, sondern diese muss durch eine soziale
Praxis hervorgebracht werden. Das wird bereits mit dem Kapitelmotto angedeu-
tet, in dem es heißt:

Trust me each state must have its policies: / Kingdoms have edicts, cities have their char-
ters; / Even the wild outlaw, in his forest walk, / Keeps yet some touch of civil disci-
pline. / For not since Adam wore his verdant apron, / Hath man with man in social
union dwelt, / But laws were made to draw that union closer. (I, 271)37

Und so wird ein Schauplatz eingeführt, an dem sich die Erhabenheit des Eichen-
waldes in eine arboreale Rechtspraxis und eine gerechte soziale Ordnung über-
setzt: „The outlaws were all assembled around the Trysting-tree […]. The place of
rendezvous was an aged oak […] which was the centre of a sylvan amphitheatre

37 Wird von Scott angeblich aus einem „Old Play“ zitiert.

181

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


[…]. Here Locksley assumed his seat – a throne of turf erected under the twisted
branches of the huge oak“ (I, 271–272). Robin Hood lässt keinen Zweifel an sei-
ner Stellung, wenn er sagt: „in these glades I am monarch – they are my king-
dom“ (I, 272). In der Mitte des Amphitheaters ist er als Souverän das symboli-
sche Zentrum der Gesellschaft der Geächteten, was durch die riesige Eiche zu-
sätzlich betont wird. Diese Symbolik findet sich bereits in den Balladen als
„trystell tre“38 bzw. „trystyll tre39“ in der Gest und als „trusty tree“ (GG, 8) in
Guy of Gisborne. Pollard erklärt, dass das Wort ‚tryst‘ aus der mittelenglischen
Jagdsprache des Adels kommt und den Ort, gewöhnlich einen markanten Baum,
festlegt, in dessen Richtung das Wild getrieben wird, wo es von den Jägern erwar-
tet wird. Als Treffpunkt der Jagdpartien wurde dort auch häufig ein provisori-
sches Quartier aufgeschlagen.40 Da der Begriff aus der adligen Jagdsprache
kommt, ist dies ein Hinweis auf den Edelmut Robin Hoods und kann so als Insi-
gnie seiner Souveränität verstanden werden: „The trystell tree and associated
lodge are symbolic places where Robin exercises his authority as the ‚king‘ of the
forest.“41 Robin Hood tritt als Herrscher des Waldes auf. Als Souverän ist Robin
Hood hier auch der oberste Richter. Er versammelt seine Leute unter einer gro-
ßen Eiche. Diese ist nicht nur Symbol der Verbundenheit mit dem Wald, son-
dern es ist auch der Ort, an dem Recht gesprochen wird. Verbrecherische Adlige
und heuchlerische Bischöfe werden hier be- und verurteilt, hier werden die Beute
aufgeteilt und Streitigkeiten innerhalb der Bande verhandelt. Der Sherwood Fo-
rest ist also kein rechtloser Raum, denn Robin Hood sorgt dort durchaus dafür,
dass Gerechtigkeit durchgesetzt wird. Er verleiht einem Recht Geltung, das nicht
in Form eines Gesetzestextes gesetzt ist. ‚Außerhalb des Gesetzes‘ bedeutet nicht
unbedingt ‚außerhalb jeglichen Rechts‘. Die Eiche, die als Gerichtsbaum fungiert,
ist Markierung des Rechts. Moser bezeichnet solche Naturzeichen, die das Recht
in die Landschaft einschreiben, in Anschluss an Rousseau als „Erdsignaturen“,
die eine fundamental andere Rechtsordnung als eine geschriebene Gesetzes-
sammlung darstellen.42 Die Gesetzlosen haben durchaus ein Rechtssystem und
eine „archaische Form von Öffentlichkeit“43 ausgebildet. Es gibt eine soziale
Ordnung, die bestimmte Regeln festlegt: „Yet so strict were the laws of their soci-
ety, that no one ventured to appropriate any part of the booty, which was
brought into one common mass to be at the disposal of their leader“ (I, 271). Als
Robin Hood nach der Eroberung Torquilstones die Beute verteilt und über die
Gefangenen urteilt, stellt der als ‚Black Knight‘ getarnte König beeindruckt fest,

38 Gest of Robyn Hode, Str. 274.
39 Ebd., Str. 412.
40 Pollard: Imagining Robin Hood, S. 51.
41 Ebd., S. 53.
42 Vgl. Christian Moser: Das Gespenst der inskriptiven Gewalt. Der Gesellschaftsvertrag als

Schreibszene, in: Claas Morgenroth u. a. (Hg.): Die Schreibszene als politische Szene,
München 2012, S. 35–61, insbes. S. 44–47.

43 Ebd., S. 47.

182

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass es bei den vermeintlich wilden Räubern recht zivilisiert zugeht: „The Black
Knight was not a little surprised to find that men in a state so lawless, were
nevertheless amongst themselves so regularly and equitably governed, and all
that he observed added to his opinion of the justice und judgement of their lead-
er“ (I, 278). In der Rolle Robins als Richter erkennt der König seine eigene Sou-
veränität wieder. Dass Robin Hood ‚billig‘ – „equitably“ – Recht spricht, bedeu-
tet, dass es sich hier um eine spezifische Form des Rechts handelt, in dem der
Richter vom Gesetz abweicht, um in einem konkreten Fall Gerechtigkeit durch-
zusetzen.44 Diese Idee der Billigkeit (‚equity‘), die sich vor allem in England als
eigenes Rechtssystem parallell zum ‚common law‘ als dessen Korrektiv ausbilde-
te, war zunächst das Recht des Königs.45 Die Legitimität des Souveräns wird aus
dem Verfahren abgeleitet, mit dem das Recht als billiges, als nicht schriftlich nie-
dergelegtes Gesetz, angewandt wird. Als der König seine Überraschung mitteilt,
gibt Robin eine Erklärung ab:

„Good fruit, Sir Knight,“ replied the yeoman, „will sometimes grow on a sorry tree; and
evil times are not always productive of evil alone and unmixed. Amongst those who are
driven into this lawless state, there are, doubtless, numbers who wish to exercise its li-
cence with some moderation, and some who regret, it may be, that they are obliged to
follow such trade at all.“ (I, 293)

Der Wald ist in Ivanhoe ein Ort, an dem eine vorbildliche Form der Rechtord-
nung gedeiht, die zwar außerhalb davon, unter den feudalen Herrschaftsverhält-
nissen, nicht als Recht anerkannt ist, die aber im Gegensatz dazu das Ideal der
Gerechtigkeit verwirklicht.

Die Legitimität des Widerstands Robin Hoods ergibt sich nicht allein aus der
Ungerechtigkeit der Herrschenden, sondern daraus, dass er mit seinen Gefolgs-
leuten ein Gegenmodell anbietet, das ein Musterbeispiel gerechter gesellschaftli-
cher Verhältnisse ist und konsequenterweise die Zustimmung des idealen Königs
Richard Löwenherz findet. Indem Richard Robin amnestiert und ihn als „King
of Outlaws, and Prince of good fellows!“ (I, 360) und „The King of Sherwood“ (I,
367) anspricht und sich ihm gegenüber selbst als „your brother sovereign“ (I,
364) bezeichnet, erkennt er Robin Hood als ebenbürtig und dessen Souveränität
im Wald an. Robin wiederum schwört Richard seine Treue und erkennt ihn, ob-
wohl Normanne, als legitimen König Englands an. Dieses gegenseitige Anerken-
nungsverhältnis und die Erneuerung des Lehnseides, wie das darauffolgende
Bankett im Greenwood, hat Scott aus der Gest entnommen. Im Roman ist dies
eine Schlüsselszene. Die gegenseitige Anerkennung kann in Ivanhoe aber nun
nicht mehr als Bestätigung der feudalen Verhältnisse verstanden werden, sondern
als erster Schritt auf dem Weg zu einer neuen Gesellschaftsordnung, in der die
Standesunterschiede sich tendenziell aufheben:

44 Vgl. Moser: Anomie, S. 60–61.
45 Vgl. N. G. Jones: Equity, in: The Oxford International Encyclopedia of Legal History, Bd.

2, hg. v. Stanley N. Katz, New York 2009, S, 466–472, hier S. 466.

183

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


The Outlaw accordingly led the way, followed by the buxom Monarch, more happy
probably in this chance meeting with Robin Hood and his foresters, than he would have
been in again assuming his royal state, and presiding over a splendid circle of peers and
nobles. […] He [King Richard] was gay, good-humoured, liberal, and fond of manhood
in every rank of life. // Beneath a huge oak-tree the sylvan repast was hastily prepared
for the King of England, surrounded by men late outlaws to his government, but who
now formed his court and his guard. As the flagon passed round, the rough foresters
soon lost their awe for the presence of majesty. (I, 365)

Diese neue Gesellschaft kann entstehen, weil durch Richard Löwenherz’ Teilnah-
me am ‚forest court‘ eine symbolische Parallele zwischen dem König von Eng-
land und dem König von Sherwood etabliert wird, durch welche die politischen
Gefahren, die sich in zwei entgegengesetzten Richtungen zeigen, neutralisiert
werden: der Massenaufstand und die feudale bzw. monarchische Tyrannei.46

Durch die gegenseitige Anerkennung des sächsischen Rebellenführers und des
normannischen Königs wird eine Vermittlung zwischen beiden Extremen gefun-
den. Price sieht hierin Scotts Abwehr von Ritsons Jakobinismus,47 der die Legiti-
mität des Königs radikal in Frage stellt.48 Statt der Republik und der Abschaffung
des Königtums impliziert Ivanhoe einen reformerischen Ansatz, in dem ein Aus-
gleich zwischen dem Monarchen und der Bevölkerung gesucht wird.

Allein dadurch, dass Robin Hood selbst als monarchischer Souverän, als Kö-
nig des Waldes, auftritt, wird die Möglichkeit einer revolutionär-republikanischen
Umgestaltung der Gesellschaft begrenzt. Dafür findet die englische Monarchie
im Wald den Ort ihrer konstitutionellen Reform: „by moving the disguised
monarch into the alternative radical space, Scott implies the reverse manoeuvre,
where reform can be brought into the centre of power.“49 In der gemeinsamen
Aktion gegen Unterdrückung und Ungerechtigkeit, d. h. im gemeinsamen Kampf
gegen die normannischen Schurken bei der Stürmung von Torquilstone, zeigt
sich, dass sich das gesellschaftliche Machtzentrum dort bildet, wo sich die Gewalt
des Volkes und die des Königs vereinen und im Kampf für die gerechte Sache
überschneiden.50 Die Gerechtigkeit des Zweckes legitimiert die Gewalt, die sich
in der Volkssouveränität des bewaffneten Aufstands genauso wie in der Souverä-
nität des Königs als oberster Kriegsherr ausdrückt. Dass beide Seiten nicht nur
die Gewalt, sondern die Gerechtigkeit dieser Gewalt der jeweils anderen Seite an-
erkennen, versöhnt die widerstreitenden Kräfte. Dass die Anerkennung in beide
Richtungen geht, wird von Price besonders betont: „And as the people legitimise

46 Vgl. Fiona Price: Reinventing Liberty. Nation, Commerce and the Historical Novel from
Walpole to Scott, Edinburgh 2016, S. 189.

47 Vgl. ebd., S. 188–189.
48 Ritson: Life, S. v.
49 Price: Reinventing Liberty, S. 189.
50 Deswegen mag Joseph Duncan das Ende des Bürgerkriegs und den Beginn einer neuen Ära

vor allem in der Zerstörung der Burg statt in der Anerkennungsszene und im Bankett im
Wald erblicken. Vgl. Joseph E. Duncan: The Anti-Romantic in „Ivanhoe“, in: Nineteenth-
Century Fiction 9.4, 1955, S. 293–300, hier S. 295.

184

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


the king, so the king legitimises the people.“51 Damit wird auch die Restauration
der absolutistischen Monarchie gebannt. Der gute König weiß, dass er ohne die
Einheit seiner Bevölkerung und ihre Unterstützung nicht regieren kann und die-
se weiß ihren König zu schätzen. In Ivanhoe erscheint König Richard als Hort
der Gerechtigkeit.52 Seine gute und gerechte Herrschaft wird von Robin und sei-
nen Gefährten, also von den einfachen Untertanen, akzeptiert. Die Vereinigung
von König und Volk in der gemeinsamen Kriegshandlung gegen die Burg des bö-
sen Barons vollzieht sich räumlich innerhalb des Territoriums, ist aber zunächst
rein negativ bestimmt. Sie stellt sich über den gemeinsamen Feind her. Die posi-
tive Einheit von Monarch und Untertanen wird hingegen außerhalb der territo-
rialen Ordnung, im Wald, symbolisch vollzogen.

Der Greenwood stellt einen Raum dar, in dem sich nicht nur die radikale, al-
ternative Gemeinschaft der Gesetzlosen formieren kann, sondern der einen Ort
zur Verfügung stellt, von dem aus die ganze Gesellschaft erneuert werden kann:
„By taking the historical novels’s interest in the alternative community within his
work, Scott creates a dynamic space where the suspension and alteration of the
law is possible.“53 Der gesetzlose Raum besitzt diese Dynamik, weil er keine fest-
gelegten Regeln hat, keine festen Wege. Es ist ein ungekerbter Raum, in dem die
Gesetze der gesellschaftlichen Ordnung nicht gelten. Die Dynamik dieses Rau-
mes rührt gerade von seiner Gesetzlosigkeit her, die es erlaubt, das bestehende
Recht aufzuheben und die gesellschaftlichen Regeln neu zu definieren. Ruth
Baldwin spricht davon, dass sich in Ivanhoes Greenwood die Dynamik der Ge-
setzlosigkeit als „outlaw energy“ konzentriere.54 Von dieser Energie werden alle
Figuren des Romans erfasst, die alle in der einen oder anderen Hinsicht außer-
halb des Gesetzes stehen – sogar der anscheinend legitime König Richard. Denn
tatsächlich wird der König erst durch die Ereignisse im Wald legitimiert. Ivanhoe
verwendet dafür das Motiv des ‚knight errant‘, des wandernden Ritters, der im
Stil eines epischen Arthurischen Helden auf ‚Âventiure‘ durch den Wald streift.
Auf diesen Zusammenhang wird im Roman direkt verwiesen, als der König sich
Bruder Tuck vorstellt – „here is a poor wanderer bewildered in these woods“ (I,
140) –, sowie als Prinz John und Fitzurse erfahren, wer sich hinter dem
Schwarzen Ritter verbirgt: „‚Ay,‘ replied Fitzurse, ‚such is indeed the fashion of
Richard – A true knight-errant he, and will wander in wild adventure, trusting the
prowess of his single arm, like any Sir Guy or Sir Brevis, while the weighty affairs
of his kingdom slumber, and his own safety is endangered“ (I, 296). In seinen
Überlegungen zum Yvain-Epos beschreibt Harrison die Erfahrung der Verirrung

51 Price: Reinventing Liberty, S. 189.
52 Dass der König nicht der Gegner, sondern die Verkörperung der wahren Gerechtigkeit ist,

entspricht dem Mythos des edlen Räubers, wie er von Hobsbawm typologisch bestimmt
wird. Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 61.

53 Price: Reinventing Liberty, S. 189.
54 Baldwin: Outcasts, S. 16.

185

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


im Wald („experience of bewilderment“) als Möglichkeit des Helden, seine Stärke
wiederzufinden und jene Kräfte abzuwehren, welche die soziale Ordnung bedro-
hen: „It is about the realignment or social rehabilitation of the lawless nature
against which the social order defines itself. The knight must descend into its
shadows as a way of overcoming its menace.“55 Die primäre Gesetzlosigkeit, die
abgewehrt werden muss, ist in Ivanhoe allerdings nicht eine Gefahr im Wald,
sondern ist das Regime der normannischen Fürsten. Die sekundäre Gesetzlosig-
keit Robin Hoods ist lediglich die Folge der herrschenden Verhältnisse. Indem
der König die Gesetzlosigkeit der sächsischen Yeomen außerhalb der Rechtsord-
nung aufhebt, findet er im Wald ein Mittel zur Abwehr der Gesetzlosigkeit in-
nerhalb der Ordnung und zur Rekonstituierung von Gerechtigkeit und legitimer
monarchischer Herrschaft. Das Motiv der Arthurischen Âventiure, die Ordnung
im Gang des Ritters durch den Wald zu konsolidieren, das in Ivanhoe mit der
Balladentradition des Greenwoods konvergiert, findet sich hier in verkehrter
Form. Im Wald konstituiert sich nicht die Natur, sondern eine soziale Ordnung,
die als Ausdruck einer natürlichen Gerechtigkeit erscheint. Hier ist der Roman
den Outlaw-Balladen näher als der Ritterepik. Doch beide literarischen Formen
des Mittelalters – Ritterepos und Ballade – bestätigen letztlich die feudale soziale
Ordnung. Der moderne historische Roman zeigt sie als vergangenes gesellschaft-
liches Modell, über das historisch hinausgelangt werden muss. Der gesetzlose
Raum des Waldes gibt dem König die Möglichkeit, diese historische Entwicklung
anzustoßen, indem er das illegale Verhalten der Gesetzlosen als gerechtfertigt ak-
zeptiert. Price erkennt in dem Willkürakt, das Recht zugunsten einer gerechteren
Ordnung aufzuheben, seine Qualität als Herrscher.56 Doch es ist nicht der König,
sondern die alternative Gemeinschaft im Wald, die einen dynamischen Raum
schafft, in dem die Auflösung und die Veränderung des Gesetzes möglich wer-
den. Der König wird in diesen Raum durch die Umstände hineingezogen. Mit
seinem Pardon hebt Richard die Gesetze des Königreichs zwar auf, handelt also
gemäß dem Prinzip der Billigkeit, letztlich bestätigt er jedoch nur die Aufhe-
bung, die von den Gesetzlosen schon längst vorgenommen wurde. Der Herrscher
weiß sich pragmatisch mit politischen Notwendigkeiten zu arrangieren. Nichtdes-
totrotz kann mit der Aufhebung der bestehenden Gesetze, von den Gesetzlosen
de facto betrieben, vom Souverän durch seine Zustimmung de jure bekräftigt,
ein neues Gesetz in die Gesellschaft eingeführt werden, das aus der Übereinstim-
mung von König und Volk hervorgeht.

Die Reform, die einen Ausgleich der gesellschaftlichen Widersprüche erlaubt,
scheint möglich, weil der König sein Versprechen gibt: „to restrain the tyrannical
exercise of the forest rights, and other oppressive laws, by which so many English
yeoman were driven into a state of rebellion“ (I, 368). Der gute Herrscher Löwen-

55 Harrison: Forests, S. 68.
56 Vgl. Price: Reinventing Liberty, S. 189.

186

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


herz ist stark, mutig und selbstlos und soll die Einheit von Recht und Gerechtig-
keit verbürgen. Aber Scott idealisiert den König ebenso wenig wie den Gesetzlo-
sen, wenn Richard I. folgendermaßen charakterisiert wird:

In the lion-hearted King, the brilliant, but useless character, of a knight of romance, was
in great measure realized; and the personal glory which he acquired by his own deeds of
arms, was far more dear to his excited imagination than that which a course of policy
and wisdom would have spread around his government. Accordingly, his reign was like
the course of a brilliant and rapid meteor, which shoots along the face of heaven,
shedding around an unnecessary and portentous light, which is instantly swallowed up
by universal darkness; his feats of chivalry furnished themes for bards and minstrels, but
affording none of those solid benefits to his country on which history loves to pause,
and hold up as example to posterity. (I, 365)

Das ritterliche Ideal, das er verkörpert, ist historisch überholt und politisch nutz-
los für den gesellschaftlichen Fortschritt. Die rechtlichen Garantien sind einzig
an die persönliche Ehre und Integrität des Königs gebunden – an sein Wort als
lebendiges Gesetz. Aber auf den einzelnen guten König ist kein Verlass. Sein
plötzlicher Tod bricht das Reformprojekt ab: „With the life of that generous, but
rash and romantic monarch, perished all the projects which his ambition and ge-
nerosity had formed“ (I, 401). Der König kann Gerechtigkeit und Freiheit nicht
garantieren. Eine Rückkehr zur alten sächsischen Verfassung, wie Cedric sie sich
vorstellt, kommt auch nicht in Frage. Das Eisenband um den Hals von Cedrics
Sklaven Gurth muss entfernt werden. Der sächsische Aufstand hat keine politi-
sche Zukunft. Scott ist weit entfernt davon, die Vergangenheit zu verklären und
dem ‚Norman yoke‘ die „ancient liberties“ der Sachsen entgegenzustellen.57 Eine
neue Ordnung wird sich historisch durchsetzen. Sie ist nicht verloren, obwohl
John schließlich doch König wird. Die absolute Macht des Monarchen wird er
nicht wiederherstellen. Mit der Magna Carta, die ihm abgerungen werden wird,
entsteht das Fundament für die „liberties of England“ (I, 192): Der König wird
dazu gezwungen, sich einem Gesetz zu unterwerfen. Auf diesem Prinzip aufbau-
end konnte sich die Verfassung der bürgerlichen Gesellschaft in England entwi-
ckeln,58 die Eigentum und Freiheit mit Gesetzen vor der Willkür der Mächtigen

57 Price: Reinventing Liberty, S. 184.
58 Die Magna Carta als Gründungsdokument der bürgerlichen Freiheit darzustellen, muss be-

reits als Mythos verstanden werden. Auch wenn die Herstellung von Rechtssicherheit gegen
die Willkür des Königs tatsächlich eine Intention der Magna Carta gewesen sein mag, muss
dies eher als Sicherung der Rechte und Privilegien der landbesitzenden Klasse verstanden
werden. Der Machtkampf zwischen Adel und König ist keineswegs ein Vorgreifen der bür-
gerlichen Gesellschaft, die erst mit den revolutionären Umwälzungen des 17. Jahrhunderts
in England Einzug hält. Eine Dokumentation der Magna Carta mit englischer Übersetzung
findet sich auf der Website der British Library: Magna Carta, British Library, www.bl.uk/tre
asures/magnacarta/index.html, 23. August 2016.

187

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schützt.59 Es ist aber nicht nur die Rechtsform, welche die neue Gesellschaftsord-
nung auszeichnet. In Ivanhoe bekommt diese Gesellschaft die spezifische Gestalt
der Nation.

‚Merry England‘: Die Nationalisierung des Greenwood

Die neue Gesellschaft, die aus dem Wald hervorgeht, ist gerecht, weil sie die
Rechte aller Beteiligten anerkennt und willkürliche Unterdrückung seitens der
Herrschenden beendet. Doch diese „liberties of England“ (I, 192) sind eben spe-
zifisch an England als Nation gebunden. Das ist das Gegenteil zum revolutionä-
ren Universalismus, der die allgemeine Freiheit des Menschen proklamiert: evo-
lutionärer Nationalismus und die Freiheit des Staatsbürgers. Diese Perspektive
auf die Nation wird dadurch betont, dass der Schotte Scott mit dem Pseudonym
Laurence Templeton in die Rolle eines fiktiven englischen Autors schlüpft. Er be-
nutzt in der „Dedicatory Epistle“ die Pronomen der ersten Person Plural („we“,
„our“), wodurch die Vorstellung eines gemeinsamen nationalen Kollektivs evo-
ziert wird. Darüber hinaus wirft dies die Frage nach dem Nationalstaat als politi-
scher Fiktion auf.60 Selbstironisch, auf Scotts eigenen Roman Rob Roy anspie-
lend, heißt es: „The name of Robin Hood, if duly conjured with, should raise a
spirit as soon as that of Rob Roy; and the patriots of England deserve no less
their renown in our modern circles, than the Bruces and Wallaces of Caledo-
nia“ (I, 6). Das Vorwort übernimmt die narratologische Funktion, den Roman als
nationales Epos zu präsentieren.

Der Wald, der zum Schauplatz der Konstitution einer neuen gesellschaftlichen
Ordnung wird, ist von Anfang an national konnotiert:

In that pleasant district of merry England which is watered by the river Don, there ex-
tended in ancient times a large forest, covering the greater part of the beautiful hills and
vallies which lie between Sheffield and the pleasant town Doncaster. The remains of this
extensive wood are still to be seen at the noble seats of Wentworth, of Warncliff Park,
and around Rotherham. Here haunted of yore the fabulous Dragon of Wantley; here
were fought many of the most desperate battles during the civil wars of the Roses; and
here also flourished in ancient times those bands of gallant outlaws, whose deeds have
been rendered so popular in English song. (I, 15)

Im Roman finden wir uns in der historischen Zeit wieder, die als „ancient times“
lange zurückliegt und in der die Landschaft von einem ausgedehnten Wald ge-

2.

59 Laut Price wird die Sicherung des Eigentums zentral bei Scott: „security of property is key.
Without it, Scott’s imagery implies, there is no liberty. Personal safety vanishes and rob-
bery or fraud, murder, and torture, the gravest of crimes against the individual, become
possible.“ Price: Reinventing Liberty, S. 187.

60 Vgl. Michael Ragussis: Writing Nationalist History: England, the Conversion of the Jews,
and Ivanhoe, in: English Literary History 60.1, 1993, S. 181–215, hier S. 190. Zur Fiktion
des Nationalstaats als imaginärer Gemeinschaft vgl. auch Anderson: Imagined Commu-
nities.

188

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


prägt war. Die Topographie mag sich im Lauf der Zeiten verändert haben, doch
die geographischen Marker Don, Sheffield, Doncaster, Wentworth, Warncliff/
Wantley und Rotherham lassen die räumliche Konstellation der Vergangenheit in
der Gegenwart verorten. Und es ist gerade der Restbestand des Waldes, der die
Vergangenheit in der Gegenwart anschaulich macht: „the greenwood […] beco-
mes […] the space where Englands’s mythical past can most readily be imagined
and accessed.“61 Nachdem der Ort der Handlung dermaßen eingeführt wird, da-
tiert Scott die Handlung im folgenden Abschnitt auf die Regierungszeit Richards
I. und damit genau auf jene alte Zeit („ancient times“), in der die edlen Gesetzlo-
sen („gallant outlaws“) in den Wäldern aktiv waren. Mit dem Verweis auf Ort
und Zeit der Handlung ruft Scott auch die ihm vorausgehende Literaturgeschich-
te auf, die er mit seiner Erzählung transformiert: die Balladentradition („English
song“), deren klassischer Chronotopos der Greenwood ist, von dem aus der Ro-
man seinen Ausgangspunkt nimmt. Baldwin argumentiert, dass der Greenwood
die Behausung der Ballade ist und die Wiederholung des Motivs der Reise durch
den Greenwood im Roman ein strukturelles Echo der Balladenform sei.62 Sie
geht sogar so weit, zu behaupten, dass die Balladen in den Roman von den Rän-
dern aus eindringen und damit das formale Gegenstück zum Eindringen Robin
Hoods vom Rand in das Zentrum der Handlung bilden: „The ballads appear, like
the outlaws themselves, to invade the novel from the margins“.63 Im Gegensatz
zu den Balladen, die mit der Beschreibung des ‚merry Greenwood‘ beginnen,
steht am Beginn des Romans die Wendung „merry England“. Der Wald, der in
der Eröffnungssequenz beschrieben wird und in dem Gurth und Wamba kurz
darauf erscheinen werden, ist der englische Wald. Die Transformation des Green-
wood von einem mittelalterlichen Reich natürlicher Freiheit und Gerechtigkeit in
die Geburtsstätte der englischen bürgerlichen Gesellschaft zieht den Wald als ge-
setzlosen Raum in die politische Konstitution des nationalen Territoriums hin-
ein. Während sich der Diskurs des Rechts in der Gegenüberstellung von Erober-
ten und Eroberern entfaltet, wird die Nation aus dem Gegensatz von Sachsen
und Normannen hergeleitet. Da die einen die Besiegten und die anderen die Sie-
ger der Invasion sind, überlagern sich die beiden Diskurse, und in der Auflösung
ihrer Widersprüche fallen Recht und Nation in eins.

Richard Löwenherz erkennt mit Robin Hood die Ungerechtigkeit der Gesetze
an, die von den tyrannischen Eroberern implementiert wurden und will nicht
mehr der normannische Eroberer „Richard of Anjou“ sein, sondern „Richard of
England whose dearest interest, whose deepest wish it is to see her sons united
with each other“ (I, 375). Richard I. wird damit als Vorreiter einer evolutionären
Entwicklung des Rechts und der Nation imaginiert. Die Vorstellung einer histo-
risch gewachsenen konstitutionellen Monarchie in England steht im Gegensatz

61 Baldwin: Outcasts, S. 16.
62 Vgl. ebd.
63 Ebd., S. 23.

189

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zum revolutionären Bruch der Französischen Republik, aus der ebenfalls Recht
und Nation als zentrale politische Kategorien hervorgehen – denen aber der Kö-
nig auf der Guillotine geopfert wird. Die Geschichte Englands wird zu einem al-
ternativen Modell der historischen Entwicklung der bürgerlichen Gesellschaft.
Der historische Roman Scotts erzählt Geschichte als Vorgeschichte der Gegen-
wart. Das Vereinigte Königreich von Großbritannien des frühen 19. Jahrhunderts
wird so als Ergebnis einer Geschichte vorgestellt, in der zahlreiche gesellschaftli-
che Konflikte gelöst wurden. Der Versuch beider Seiten, den Konflikt zwischen
Normannen und Sachsen für sich zu entscheiden, perpetuiert nur Zwist und Un-
ordnung.64 Der gesellschaftliche Fortschritt macht die nationale Einheit notwen-
dig. Deshalb muss der Rassengegensatz in der Konstitution der Nation und des
Rechtsstaats aufgehoben werden. Es ist allerdings nicht die Hochzeit zwischen
den beiden sächsischen Adligen Ivanhoe und Rowena, die zum Symbol der Ver-
söhnung und nationalen Einheit wird, obwohl dies vom Erzähler suggeriert wird:

the universal jubilee […] that marked the marriage of two individuals as a type of the
future peace and harmony betwixt two races, which, since that period, have been so
completely mingled, that the distinction has become utterly invisible. […] for as the
two nations mixed in society and formed intermarriages with each other, the Normans
abated their scorn, and the Saxons were refined from their rusticity. (I, 398)

Bei Rowena und Ivanhoe handelt es sich gerade nicht um eine solche Eheschlie-
ßung zwischen Sachsen und Normannen – auch wenn Ivanhoe ein ‚normanni-
sierter‘ Ritter und dem König gegenüber loyal ist. Die Schlüsselszene ist die ge-
genseitige Anerkennung von Robin und Richard im Wald, auf die das Bankett
folgt. Das Hochzeitsbankett hingegen wird nicht beschrieben. Gegen die explizi-
te Intention des Autors setzt sich die Verbindung von König und Gesetzlosem
als Auflösung des Widerspruchs gegen die explizit als Auflösung proklamierte
Liebesgeschichte durch. Die Bedeutung des Waldes im formalen Aufbau des Ro-
mans ist dem zuträglich. Der Greenwood als Fundament der Nation reflektiert
sich in der Poetik des Romans dadurch, dass alle Teile der Erzählung durch das
Motiv der Reise durch den Wald verbunden werden und so die gesamte Narrati-
on vom Topos des Greenwood zusammengehalten wird – so wie die Nation
durch den Bund von Robin Hood und Richard Löwenherz in ebendiesem Wald.
Die Einheit der Nation findet ihre territoriale Entsprechung in der geographi-
schen Gestalt Englands, zu deren topographischen Chrakteristika der Greenwood
gehört. Die gegenseitige Anerkennung von König und Gesetzlosem und das Fest
im Wald können nicht, wie in der Gest des 15. Jahrhunderts, als Bestätigung
einer im Niedergang begriffenen Feudalordnung verstanden werden. Die Freiheit
und die Gerechtigkeit des Greenwood in Ivanhoe hat auch nicht die Ambivalenz
der Ballade von Robin Hood and Guy of Gisborne. Die gesellschaftliche Ord-
nung, die im Wald durch den Pakt zwischen dem Monarchen und seinen Unter-

64 Vgl. Duncan: The Anti-Romantic in Ivanhoe, S. 296.

190

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tanen vereinbart wird, ist der englische Nationalstaat mit seiner konstitutionellen
Monarchie. In Ivanhoe wird zu Beginn des 19. Jahrhunderts also eine Grün-
dungsszene der Nation imaginiert, deren Garantien von Freiheit und Gerechtig-
keit aus dem Greenwood herauswachsen. Der im Wald verortete Robin Hood
wird zum Garanten von Gerechtigkeit und englischer Freiheit, weil er die Macht-
gier der Herrschenden im Zaum hält. Es ist also gerade die ‚outlaw energy of the
Greenwood‘, die die Gründung der Nation ohne revolutionären Bruch ermög-
licht. Der Widerstand gegen das Gesetz, die Gesetzlosigkeit des Waldes, wird
zum Korrektiv des arbiträren positiven Rechts und zum Motor der Entwicklung
des englischen Rechts. Der ‚merry Greenwood‘ wird zu ‚merry England‘. Die Idee
der englischen Nation lugt aus der Geschichte hervor, als imaginierter gegenwär-
tiger Zustand, der durch den Exkurs in die Vergangenheit im doppelten Sinn rea-
lisiert, d. h. der ‚begründet‘ und dem ‚Wirklichkeit verliehen‘ werden soll. Die
Gemeinschaft im Wald antizipiert die Gemeinschaft der Nation, in der jeder un-
geachtet seines Standes Platz hat.

Mit der Französischen Revolution wird die Frage nach der Gestaltung der so-
zialen und rechtlichen Ordnung nicht nur hinsichtlich ihrer historischen Prozes-
sualität und der Form ihrer gesellschaftlichen Organisation akut, sondern auch
hinsichtlich des räumlichen Rahmens, in dem diese Gestaltung stattfindet bzw.
stattfinden soll. Indem die Masse der Bevölkerung, sei es in der Revolution, sei
es im Abwehrkampf gegen Napoleon, Staatlichkeit mit ‚ihrem‘ Land identifizier-
te, kam es zum „Erwecken des nationalen Empfindens“ und dies war „mit einer
Widererweckung der nationalen Geschichte verknüpft, mit Erinnerungen an die
Vergangenheit“.65 Diese ‚Erfindung der Nation‘ am Ende des 18. und zu Beginn
des 19. Jahrhunderts führte, wie Anderson darlegt, dazu, dass Nationalstaaten,
obwohl sie durchaus als neue, historisch geschaffene Gebilde betrachtet wurden,
so imaginiert wurden, als würden die Nationen, denen sie einen politischen Aus-
druck verleihen, aus einer lange zurückliegenden Vergangenheit herüberragen.66

Die Nation ist eine durch eine Sprache zusammengefasste und räumlich um-
grenzte Gemeinschaft, die sich eine gemeinsame Vergangenheit imaginiert, aus
der sie hervorgegangen ist. Durch und gegen andere historische Formen, wie die
dynastische Reichsidee oder die religiöse Gemeinschaft der Gläubigen, erzählt
sich ein nationales Kollektiv die Geschichte seiner Vergemeinschaftung. Bei Ivan-
hoe haben wir es mit einer solchen Erzählung zu tun, in der die Auflösung der
sozialen Konflikte der Vergangenheit die Bedingung für die Gemeinschaft der
englischen Nation ist. Die sächsische und die französische Sprache verbinden
sich zum Englischen ebenso, wie die heterogene Bevölkerung sich zum engli-
schen Volk verbindet. Der fiktive Autor Templeton erklärt im Vorwort: „the
gradual formation of a dialect, compounded betwixt the French and the Anglo-

65 Lukács: Der historische Roman, S. 30.
66 Vgl. Anderson: Imagined Communities, S. 11.

191

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Saxon […] and from this […] arose by degrees the structure of our present Eng-
lish language, in which the speech of the victors and the vanquished have been
so happily blended together“ (I, 17). Die nationale Gemeinschaft stiftet eine tie-
fe, horizontale Verbundenheit,67 durch eine gemeinsame Sprache, aber auch
durch die territoriale Begrenzung – durch die sie in einen horizontalen, räumli-
chen Gegensatz zu anderen Nationen tritt. Die Nation als horizontale Ordnung
verschleiert die vertikalen Gegensätze innerhalb dieser Ordnung. Die sozialen
Gegensätze werden in Ivanhoe zwar nicht ausgeblendet, doch basierend auf dem
Muster der Eroberung übersetzt Scott diese in einen Rassengegensatz.68 Indem
die sozialen Konflikte sich als Rassengegensatz historisch in der Nation auflösen,
werden die Klassengegensätze negiert.

Der gesellschaftliche Fortschritt, der den Greenwood in den Herrschaftsbereich
des nationalen Rechts integriert, bleibt eingespannt in die Dialektik der Aufklä-
rung. Ivanhoe zeigt, wie der Staat aus dem Kriegszustand hervorgeht, der mit
dem Gesellschaftsvertrag, der Recht und Nation begründet, aufgehoben wird.
Die englische Freiheit, die der Willkür der Gewaltherrschaft entgegengesetzt wird,
ist aber bereits rechtlich vermittelte Herrschaft und damit selbstwidersprüchlich.
Es ist keine Freiheit von der Gewalt, die im Recht allenfalls eingehegt wird. Die
Versöhnung zwischen den Rassen und Klassen durch einen nationalen Kompro-
miss, für die Robins und Richards Anerkennungsszene im Greenwood steht, er-
weist sich schlussendlich als unmöglich.69 Diese Unmöglichkeit zeigt sich am
drastischsten im Schicksal der Juden Rebecca und Isaac, die als das Andere aus
der Gemeinschaft der Nation ausgeschlossen werden: „In critiquing the traditio-
nal concept of English identity as racially pure, then, Scott reminds his readers
that the English nation was founded in racial exclusion as well as inclusion“.70

Die Verdrängung der Gewalt des Krieges im Staat, der sich als Nation formiert,
verrät sich als die Verdrängung der Opfer dieser Gewalt, für die es keine nationa-
le Versöhnung durch das Recht gibt. Die Juden Rebecca und Isaac wandern ins
maurische Andalusien aus, um der Gewalt und Unterdrückung in England zu
entkommen. Eine Integration in die Nation wäre nur vorstellbar mit der Konver-
sion zum Christentum. Diese wird an mehreren Stellen des Romans mit Andro-
hung von Gewalt gefordert, aber von Rebecca, die bereit ist, für ihren Glauben
zu sterben, ausgeschlossen (vgl. I, 194, 199, 330). Ivanhoe stellt damit die Frage,
die im Zuge der Aufklärung aufgeworfen wurde, ob die Juden bereit wären, ihre
Religion aufzugeben als Preis für ihre gesellschaftliche Emanzipation.71 Die Alter-

67 Vgl. ebd., S. 7: „deep, horizontal comradeship“.
68 Vgl. Price: Reinventing Liberty, S. 185: „Ivanhoe extends the idea of oppression beyond

the individual to the nation, at the same time minimizing the issue of rank. Cedric is (rela-
tively) oppressed because he is a Saxon against Normans rather than because he is a
thane.“

69 Vgl. ebd., S. 191.
70 Ragussis: Writing Nationalist History, S. 212.
71 Vgl. ebd., S. 201.

192

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


native ist Emigration oder Tod. Das optimistische Bild einer geeinten Nation am
Ende des Romans bekommt damit einen bitteren Beigeschmack. Ohne eine
Rechtsordnung, die auch die Juden und ihr Eigentum schützt, bleibt die bürgerli-
che Gesellschaft unverwirklicht. Das Recht und die Nation werden zum Inbegriff
von Freiheit und Sicherheit, aber diese Privilegien kommen nur denjenigen zugu-
te, die als Staatsbürger anerkannt werden. Dass die Juden herausfallen, kann
nicht nur damit erklärt werden, dass der Fortschritt in Richtung bürgerlichem
Nationalstaat am Ende von Ivanhoe noch unzureichend bleibt. Es ist vielmehr
ein systematisches Problem, das die Konstitution des Nationalstaats auf Grundla-
ge von Rassen, Völkern, oder moderner: Ethnien, mit sich bringt. Die Homoge-
nisierung der Nation gelingt dann, wenn Sachsen und Normannen ununter-
scheidbar miteinander verschmelzen. Aber die Verweigerung gegen nationale Ho-
mogenisierung hebt die Andersartigkeit der Juden hervor und als dieses Andere
sind sie das Störende, das beseitigt werden soll.

Die Juden fungieren in Ivanhoe als das Andere auch deshalb, weil sie keinen
Ort haben, an den sie ihre Rechte innerhalb der Nation knüpfen können. Der
von den Sachsen beherrschte Greenwood kann als konkreter Ort Teil des staatli-
chen Territoriums eines geeinigten Englands werden. Robin Hood und seine
sächsischen Merrymen haben den tellurischen Charakter Schmitt’scher Partisa-
nen, aus dem sich die Legitimität ihres politischen Anspruchs begründet. Den Ju-
den bleibt nur die überlieferte Erinnerung an den Tempel in Jerusalem – der Ort,
dessen Verlust mit der Präsenz der christlichen Tempelritter betont wird. Die Ju-
den sind zwar nicht gesetzlos, da sie die mosaischen Gesetze streng befolgen (vgl.
I, 330), doch innerhalb der Nation bleiben sie Fremde, ortlos und damit letztlich
rechtlos: „Not in a land of war and blood, surround by hostile neighbours […]
can Israel hope to rest during her wanderings“ (I, 399). Weil sie keinen Raum be-
setzen können, fallen sie aus der sozialen Ordnung heraus. Sie sind nicht mit
dem Land verbunden, sie haben nichts erobert, sondern treiben Handel und
sind ortlose Kosmopoliten und daraus begründet sich das Misstrauen der Ro-
manfiguren ihnen gegenüber. Trotz der stereotypen Darstellung Isaacs antizipiert
Scott im Schicksal Rebeccas die Gefahr antisemitischer Ressentiments. Insofern
Ivanhoe den Übergang vom mittelalterlichen Feudalstaat zum modernen Natio-
nalstaat thematisiert, markiert der Roman auch den Übergang vom religiösen
Antijudaismus des Mittelalters zum modernen Antisemitismus. Kurz vor Erschei-
nen von Scotts Roman gab es im deutschen Reich antisemitische Pogrome.72 Da-
vor, noch unter der napoleonischen Besatzung, wollte sich der Schinderhannes
aus dem Hunsrück dadurch als heroischer Bandit legitimieren, dass er neben
Franzosen vor allem Juden beraubte und tötete.73 Dies muss als Menetekel be-
trachtet werden. Wo der Gesetzlose zum Nationalhelden wird, der das Territori-

72 Vgl. ebd., S. 181.
73 Vgl. Franke: Schinderhannes, S. 119–123, S. 309–310.

193

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


um gegen das Fremde im Inneren und Äußeren verteidigt, inauguriert er statt
Freiheit und sozialer Gerechtigkeit die Herrschaft der Rackets und Mörderban-
den, die ihre Willkür als Recht setzen. Gegenüber der feudalen Willkür wäre da-
mit nichts gewonnen.

Scotts Einfluss auf die Erzähltradition des Robin-Hood-Stoffes

Der Roman schöpft aus einem Reservoir heterogener historiographischer und
mythischer Narrative: die normannische Eroberung, der sächsische Widerstand,
Richard Löwenherz, sein Kreuzzug und der Bruderzwist mit John, die Revolte
der Barone, das Ideal der Ritterlichkeit und Anspielungen auf den Arthur-Zyklus,
jüdische Diaspora und Hexenverfolgung, schließlich Robin Hood und der
Greenwood. Die erzählte Geschichte wird zu einem Kunstmythos der nationalen
Geschichte verdichtet. Als solcher hat Ivanhoe eine enorme Wirkung entfalten
können und insbesondere die weitere Rezeption des Robin-Hood-Stoffes ge-
prägt.

Dass Robin Hood in Ivanhoe als sächsischer Yeoman gegen die Tyrannei des
normannischen Adels kämpft, hatte sogar Einfluss auf die Historiographie, was
sich in Augustin Thierrys Werk Histoire de la conquête de l’Angleterre par les
Normands zeigt, in dem Robin Hood in den sächsisch-normannischen Rassen-
krieg einbettet wird.74 Durch Thierry wurde Scotts Version von Robin Hood als
sächsischem Widerstandskämpfer und Partisan zum bestimmenden Bild des Ge-
setzlosen in der historischen Forschung des 19. Jahrhunderts – trotz bereits da-
mals dieser Theorie widersprechender historischer Forschungsarbeiten.75 Das Mo-
tiv des Rassenkriegs wurde fest in der Erzähltradition etabliert und findet sich
unter anderem in den erfolgreichen Kinofilmen The Adventures of Robin Hood
von 1938 und der gleichnamigen BBC-Fernsehserie aus den 1950er Jahren, sowie
in dem Film Robin Hood (1991).76 Auch der Konflikt zwischen Robin Hood und
Prinz bzw. König John wurde zum festen Bestandteil der Erzähltradition, ebenso
wie die Figur Richard Löwenherz’ als Symbol der Integration und der Auflösung
des Konflikts. Das Motiv der Versöhnung mit dem König taucht bereits in der
Gest auf. Dass es sich bei dem Monarchen um Löwenherz handelt, wurde zwar
schon von John Major behauptet, aber erst durch Scott fest etabliert. Über
Howard Pyles The Merry Adventures of Robin Hood (1883) ging die Figur von
Richard Löwenherz schließlich in die Rezeption des Stoffes in den USA ein und

3.

74 Vgl. Thierry: Histoire, S. 210.
75 Vgl. Barczewski: Myth and National Identity, S. 129–130.
76 Vgl. The Adventures of Robin Hood (USA 1938). Regie: Michael Curtiz / William Keigh-

ley, Drehbuch: Norman Reilly Raine / Seton I. Miller. Mit Errol Flynn. Vgl. The Adven-
tures of Robin Hood (UK 1955–60). Produziert v. Sidney Cole u. a. Mit Richard Greene.
Vgl. Robin Hood (UK 1991). Regie: John Irvin, Drehbuch: Sam Resnick / John McGrath.
Mit Patrick Bergin.

194

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fand so ihren Weg nach Hollywood. Der Konflikt zwischen Sachsen und Nor-
mannen wird hier zwar auch erwähnt, steht aber nicht im Zentrum der Narrati-
on.77

In abgewandelter Form spielt der Rassenkrieg in dem Disney-Animationsfilm
Robin Hood eine Rolle.78 Die Tradition, Robin Hood als Erzählung eines ethni-
schen Konfliktes zu verstehen, setzt sich hier sehr subtil fort. Es werden zwar
nicht Normannen und Sachsen gegenübergestellt, sondern Fuchs, Bär und Dachs
als europäisch-autochtone Waldbewohner79 mit Löwe, Schlange, Nashorn, Nil-
pferd und Krokodil kontrastiert. Die bösen Gegenspieler werden als tropisch-afri-
kanische Eroberer des heimatlichen Englands imaginiert. Die afrikanischen Tiere
erscheinen so als ‚raumfremde‘ Rassen. Lediglich der Sheriff von Nottingham hat
als Wolf den Charakter eines lokalen Schergen. Hier wird der bekannte Gegen-
satz von Fuchs und Wolf aus dem spätmittelalterlichen Epos Reinecke Fuchs auf-
gegriffen. Der fuchsschlaue Robin Hood ist ein Trickster, der den etwas be-
schränkten wölfischen Sheriff immer wieder hereinlegt.80 Der soziale Widerstand
Robin Hoods vermischt sich also mit der Vorstellung vom Kampf gegen das
Fremde. Wie in Ivanhoe wird auch im Disney-Film der Widerstand durch mora-
lische Erwägungen, durch die Verbindung der autochthonen Bevölkerung mit
dem heimatlichen Wald gerechtfertigt. Da der legitime und gute König Richard
auch ein Löwe ist, muss er weitgehend außen vor bleiben. Zwar wird im ganzen
Film der Name Richard Löwenherz’ immer wieder als Chiffre des gerechten
Herrschers genannt, aber lediglich in der Schlussszene erhält er einen kleinen, 13
Sekunden dauernden Auftritt. Genug Zeit, um Robin Hoods Ehe mit Maid Ma-
rian zu bezeugen und mit einem Satz die Gesetzlosigkeit Robin Hoods aufzuhe-
ben. Sein finaler Auftritt markiert die Erlösung von der ungerechten Herrschaft
und garantiert das Happy End. Die Versöhnung von Fuchs und Löwe, die auch
aus dem Reinecke bekannt ist, dort aber auf der Unaufrichtigkeit Reineckes ba-
siert, ist hier eine redliche. Der Fuchs ist in diesem Kinderfilm kein hinterhältiger
Trickster. Aber dennoch erscheint Robin Hood auch hier, wie in Ivanhoe, als
Schmitt’scher Partisan, dessen tellurischer Charakter sich in der Bindung an den
Boden – d. h. hier konkret: an den Wald – erweist. So setzt sich das Motiv des
Rassenkriegs im Kinderfilm fort.

Im Film Robin Hood von Ridley Scott aus dem Jahr 2010 wird die Idee des
Gesetzlosen als Vorkämpfer für bürgerliche Freiheitsrechte und den Nationalstaat

77 Vgl. Howard Pyle: The Merry Adventures of Robin Hood of Great Renown in Notting-
hamshire, New York u. a. 2006, S. 52.

78 Robin Hood (USA 1973). Regie: Wolfgang Reitherman, Drehbuch: Ken Anderson / Larry
Clemmons.

79 Da es sich um eine US-Produktion handelt, lässt es sich ebenso allgemein als nordatlanti-
sche Heimat vorstellen. Die europäischen Tiere haben ihre entsprechenden nordamerikani-
schen Äquivalente.

80 Vgl. Reinecke Fuchs, hg. u. übs. v. Karl Simrock, Hamburg 1909.

195

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aufgegriffen.81 Nicht zufällig ist in diesem Film Robin Hoods Auftritt in Runny-
mede 1215 als wichtiger Protagonist bei der Unterzeichnung der Magna Carta
eine Schlüsselszene.82 Richard Löwenherz ist ritterlich gefallen. Zum bösen Kö-
nig John gibt es keine Alternative mehr außer der Verfassung. Recht und Gerech-
tigkeit können nicht mehr in der Figur des Königs zur Übereinstimmung ge-
bracht werden. Der König als Repräsentant einer ‚volonté générale‘ hat ausge-
dient. Die Allgemeinheit des Rechts muss auf einem anderen Weg hergestellt
werden. Für die Unterstützung gegen die französische Invasion fordert Robin
Hood die Gründung eines Verfassungsstaates. Der Film erzählt damit vom Über-
gang des Königtums in Volkssouveränität.83 Die bürgerliche Freiheit wird im ge-
meinsamen nationalen Kampf von Herrscher und Beherrschten geboren. Sowohl
Walter Scott als auch sein Namensvetter Ridley erzählen den Robin-Hood-My-
thos als Gründungsgeschichte des bürgerlichen, englischen Nationalstaates. Klas-
senkampf findet allenfalls als Konflikt zwischen dem sozialen Aufsteiger Robin
Hood und den feudalen Autoritäten statt. Gerechtigkeit wird nicht als Umvertei-
lung des gesellschaftlichen Reichtums definiert, wofür das Prinzip, den Reichen
zu nehmen und den Armen zu geben, typischerweise einstehen würde. Stattdes-
sen wird in Ridley Scotts Film die Vorstellung evoziert, Gerechtigkeit würde
durch staatlich garantierte Rechtssicherheit hergestellt. Das wird auch in Ivanhoe
impliziert, aber nicht von einer Romanfigur bewusst artikuliert. Im Film hinge-
gen wird der Anachronismus so weit getrieben, dass Robin Hood in Runnymede
ein Plädoyer für Rechtsstaat und liberale Ökonomie hält. Als bürgerlicher Revo-
lutionär avant-la-lettre scheint er gleichsam aus der Zeit gefallen. Das zeigt, wie
weit die Verformung des mythischen Materials gehen kann, ohne dass dessen
narrativer Kern völlig verloren geht.

81 Robin Hood (USA 2010). Regie: Ridley Scott, Drehbuch: Brian Helgeland. Mit Russel
Crowe.

82 Dies ist keineswegs ein neues Motiv. Robin Hood mit der Magna Carta in Verbindung zu
bringen, knüpft an eine Erzähltradition englischer Groschenromane des 19. Jahrhunderts
an. Vgl. Buhle: Robin Hood, S. 64.

83 In der Elisabethanischen Epoche wurde dieselbe Geschichte (Unterzeichung der Magna
Carta 1215 und die französische Invasion 1216) noch als Konflikt innerhalb der herrschen-
den Klasse verstanden. In Shakespeares King John macht die Revolte der englischen Baro-
ne eine Legitimierung des Königs notwendig. Der König kämpft mit dem Ruf eines Usur-
pators. Sein Anspruch auf den Thron steht in Konkurrenz zu dem seines Neffen Arthur.
Diesen dynastischen Konflikt nutzen die rebellischen Adeligen, um ihre eigene Position zu
stärken. Zwar wird die Magna Carta hier nicht ausdrücklich erwähnt, doch kann die zweite
Krönung Johns als Erneuerung des Lehnsverhältnisses auf der Grundlage von Zugeständ-
nissen des Königs an den Adel verstanden werden, wenn John spricht: „I [...] ask / What
you would have reformed that is not well, / And well shall you perceive how willingly / I
will both hear and grant you your requests“ (Akt 4.2., V. 43–46). William Shakespeare: The
Life and Death of King John, hg. v. A. R. Braunmuller, Oxford 1998, S. 214.

196

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kommunistischer Partisanenkrieg im
Greenwood: Geoffrey Treases Bows Against the
Barons

Eine Verarbeitung des Mythos von Robin Hood, die in eine ganz andere Rich-
tung als Ivanhoe geht, findet sich in Geoffrey Treases Roman Bows Against the
Barons von 1934.1 Die Erzählung beginnt, wie Ivanhoe, mit dem Verweis auf
„Merrie England“, wie der Titel des ersten Kapitels lautet. Doch während Scott
eine malerische Landschaftsbeschreibung an den Anfang stellt, offenbart sich in
Bows schon im ersten Wort des Textes, dass dieses England keineswegs fröhlich
ist. Mit einem onomatopoetischen Ausdruck wird die Gewalt der Feudalherr-
schaft zum Ausgangspunkt der Erzählung: „Crack! The long whip curled around
his shoulders, burning the flesh under his ragged tunic“ (BB, 7). Es ist die Haupt-
figur Dickon, ein leibeigener Bauer, der hier die Peitsche des Bailiffs zu spüren
bekommt. Er hat sich ohne Erlaubnis von der Feldarbeit entfernt, weil ein
Schwein in den Wald gestreunt war. Nun soll er zur Strafe Frondienst auf dem
Herrensitz absolvieren. Mit der Figur des Leibeigenen und dem Schwein im
Wald wird ebenfalls ein Motiv aus der Eingangsszene von Ivanhoe aufgerufen, in
der Gurth2 seine Schweineherde durch den Wald treibt. Trease stellt seinen Ro-
man also bewusst in die Tradition von Ivanhoe. Ebenso wie mit dem Ausdruck
„Merrie England“ wird hier eine Verkehrung vorgenommen, denn bei Dickon
handelt es sich nicht um einen ergebenen, treuen Diener, der seinen Herrn trotz
aller Erniedrigungen liebt. Während Gurth mit Cedric die sächsische Abstam-
mung verbindet, die über die Klassengrenzen hinweg Bestand hat, wird in Bows
deutlich, dass es keine Gemeinsamkeiten zwischen Herrschern und Beherrschten
gibt. Der Erzähler bringt die Situation in klarer Parteinahme mit Dickons Wut
und Frustration auf den Punkt: „It was no good. The masters were the masters.
The peasants must obey and be whipped and work again, till death brought time
for resting“ (BB, 7). ‚Merry‘ ist England nur für die Herrschenden, das Adjektiv
wird zum „exposé of feudal injustice against the peasants“.3

Treases Roman ist in zweierlei Hinsicht innovativ. Zum einen begründet er
eine neue Form der Robin-Hood-Erzählung, die die Perspektive eines Jugendli-

IX.

1 Geoffrey Trease: Bows Against the Barons. Nachdruck der überarbeiteten Neuauflage von
1966, London 2004. Auf den Text wird in der Folge mit der Sigle „BB, Seitenzahl“ verwie-
sen.

2 Tatsächlich kommt in Treases Roman eine Figur mit dem Namen Gurth vor, die Mitglied
von Robins Bande und einer der letzten Überlebenden ist (vgl. BB, 123, 127, 141–143, 150–
151).

3 Helen Phillips: „Merry“ and „Greenwood“. A History of Some Meanings, in: Lois Potter /
Joshua Calhoun (Hg.): Images of Robin Hood. Medieval to Modern, Cranbury 2008, S. 83–
101, hier S. 90.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen einnimmt, der in die Ereignisse verwickelt wird. Dies wurde in der Folge
zum Modell für viele nachfolgende Robin-Hood-Romane, die sich an ein junges
Lesepublikum richten.4 Zum anderen stellt Bows einen radikalen Bruch mit der
vorangegangenen Robin-Hood-Tradition dar. Treases Adaption des Mythos ent-
wirft die Vision einer egalitären Gesellschaft. Es gibt keinen König, der als unan-
gefochtene Autorität Versöhnung garantiert: „He [Dickon] heard the King spo-
ken of in a way he had never heard before [...]. Soon he realized that it was true
what these men were saying, that the King and the barons were equally useless to
the people“ (BB, 37). Im Gegensatz zu den Balladen und auch zu Ivanhoe wird
die Rückkehr des Königs in Bows zum Fanal, das die Rückkehr der durch den
Kreuzzug brutalisierten Barone ankündigt, die nun mit noch viel größerer Härte
jede Regung von Widerstand unterdrücken. Im Gegensatz zu der von Scott eta-
blierten Lesart wird der Rassenkrieg als zentraler Konflikt durch den Klassen-
kampf ersetzt:

He [Dickon] had always thought, too, that it was the fault of the Normans. He just
found out now that there were poor Normans, just as there were rich Saxons. It was
wealth and power, not name, that mattered. „Don’t you see?“ said a swarthy bridle-
smith. „We’ll never end our troubles till all of us unite against the barons. They fool us,
setting a lot against the other lot, and while we’re scrapping among ourselves, they sit in
their castles laughing at us. It isn’t Normans against Saxons, it’s masters against
men.“ (BB, 38)

Dies ist auch die Haltung Robin Hoods: „there are only two classes, masters and
men, haves and have-nots. Everything else – Normans and Saxons, Christian and
Saracen, peasant and craftsman – is a means of keeping us apart, of keeping mas-
ters on top“ (BB, 103). Es wird also ein explizit anti-rassisches Narrativ gegen das
Motiv des ‚Norman yoke‘ eingeführt. Die Vorstellung, die Normannen seien an
allem Elend schuld, wird als Dickons Vorurteil entlarvt und widerlegt. Bows ver-
abschiedet das Motiv, weil nicht mehr, wie bei Scott, mit der Versöhnung der
Rassen durch die integrative Figur des Königs die Nation begründet werden soll,
sondern weil hier eine sozialistische Gesellschaft durch die Solidarität der einfa-
chen Bevölkerung entstehen soll. Michael Evans betont, dass die Neuheit des ra-
dikalen politischen Ansatzes bei Trease kaum überschätzt werden kann.5 Der
konservative Rebell, als der Robin Hood in der Erzähltradition zunächst er-
scheint, wird in Bows zum Sozialrevolutionär.

Sympathien für die kommunistische Bewegung waren in den 1930ern unter
englischen Intellektuellen weit verbreitet. Trease war kein Mitglied der Commu-
nist Party of Great Britain (CPGB), sondern gehörte dem linken Flügel der
Labour Party an. Mit der antifaschistischen Einheitsfront näherten sich die bei-

4 Vgl. Rebecca Barnhouse: Robin Hood Comes of Age, in: The ALAN Review (E-Journal)
30.2, 2003, auf: scholar.lib.vt.edu/ejournals/ALAN/v30n2/barnhouse.html, 5. März 2017.

5 Vgl. Michael R. Evans: „A Song of Freedom“. Geoffrey Trease’s Bows Against the Barons,
in: Potter / Calhoun (Hg.): Images of Robin Hood, S. 188–196, hier S. 189.

198

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den großen Parteien der politischen Linken einander an und Bows wurde beim
Verlag Lawrence and Wishart veröffentlicht, der der kommunistischen Partei na-
hestand. Die kommunistische Rhetorik in Bows sticht hervor und Trease gibt zu,
dass in seinen frühen Werken der Ton der CPGB-Zeitung The Daily Worker
durchschlägt. In der Neuauflage von 1966 wurden folglich einige Passagen abge-
ändert. Das politische Anliegen, Geschichte aus der Perspektive der Unterdrück-
ten neu zu erzählen und die Möglichkeit einer alternativen Gesellschaft bewusst
zu machen, blieb erhalten. Treases Roman war ein internationaler Erfolg. Das
Buch wurde in zahlreiche Sprachen übersetzt und in der Sowjetunion ist sogar
eine deutsche Ausgabe erschienen.6

Trotz klarer ideologischer Tendenz kann Bows nicht als reine Propaganda ab-
getan werden. Der Roman ist eine originelle Adaption des Mythos, die ein ver-
klärtes Mittelalterbild gegen den Strich bürstet. Auch darin, dass Treases Text die
Form des historischen Romans nutzt, steht er in der Tradition Scotts. Die Erzäh-
lung fingiert die historische Epoche des englischen Hochmittelalters. Doch mit
der radikalen politischen Rezeption des Robin-Hood-Mythos verändert sich die
Darstellung der gesellschaftlichen Verhältnisse dieser historischen Zeit und damit
auch das Bild des Greenwood.

Der bedrohliche Wald als prekärer Schutzraum

Wie bereits angemerkt, bekommt die Wendung ‚merry England‘ in Bows eine
ironische Bedeutung und auch der Greenwood ist in Bows alles andere als fröh-
lich. Als Dickon in den Wald flieht, wird dieser als düsterer, gefährlicher und un-
durchdringlicher Ort beschrieben:

Sherwood was no continuous stretch of dense forest. In places the oaks stood well apart,
the ground beneath them green with short turf and moss. Elsewhere, taller and straighter
trees clustered like silver lances in the moonlight, or clumps of fir and holly presented
thickets too dark and impenetrable for a pathway. Sometimes he would come on a spa-
cious clearing, carpeted with green bracken, knee high and more. The scene was always
changing, and no two spots looked alike. One or two roads, worn down to the bare,
sandy soil, crossed the forest from side to side, and these were most to be avoided.
There were ‚rides‘ too – broad green tracks, cut like slashes straight through the woods.
In the daytime he must keep off these too, lest he meet patrolling foresters. (BB, 16)

Selbst wenn es sich um den Wald im Frühsommer handelt, ist dies kein Grund
zur Hoffnung, denn es gibt einen Mangel an Nahrung: „If only it had been late
summer or autumn! There would have been berries in plenty to moisten his
mouth. But it was barely June, and he found nothing but a couple of whitish,
under-sized strawberries growing on a bank“ (BB, 17). Auf der Flucht und in be-
ständiger Angst davor, von Förstern entdeckt zu werden, irrt Dickon durch den

1.

6 Vgl. ebd., S. 190–193.

199

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wald: „All that day he wandered on, avoiding tracks and signs of habitation,
keeping to the densest thickets, and starting at every sudden noise. The forest was
getting on his nerves. It was so vast and empty“ (BB, 20). Der Wald, den Trease
darstellt, ist kein Idyll, sondern eine lebensfeindliche Umgebung für diejenigen,
die sich in ihm nicht auskennen. Der Bauernjunge Dickon ist direkt von der
Macht der Natur bedroht. Die Darstellung des Waldes in Bows steht im Gegen-
satz zu den Vorstellungen eines freundlichen Waldes, der aus der Tradition des
‚merry Greenwood‘ bekannt ist und in dem nahezu paradiesische Zustände herr-
schen.

Zur Gefahr des Waldes als Ort der Naturgewalt kommt die Angst vor der Ge-
walt des Gesetzes hinzu, die durch eine grausige Entdeckung verstärkt wird: ein
Erhängter, der offensichtlich wegen Wilderei verstümmelt und hingerichtet wur-
de:

A short stone’s-throw from Dickon’s hiding-place he hung, turning slowly in the breeze,
from the outstretched arm of an oak. Ten feet above the ground he swung, handless and
grinning, now little more than a bundle of bones and rags. [...] Once it had been a man,
whose only crime had been that he was not born rich and noble, and that he had stolen
rather than starve. Now he was a scarecrow to frighten others who might rebel, ‚forest
fruit‘ for the hirelings of the rich to laugh at. (BB, 19)

In der Figur des Gehenkten verdichtet sich die Ungerechtigkeit und Grausamkeit
der feudalen Herrschaft zu einem kommunikativen Zweck: diejenigen einzu-
schüchtern, die rebellieren könnten. Innerhalb der Handlung wird Dickon die
Gefahr, in der er sich befindet, in Erinnerung gerufen. Darüber hinaus wird der
Anspruch des Rechts, Gerechtigkeit herzustellen, demaskiert. Bedrohlicher als die
Gewalt der Natur, bekommt die Macht des Gesetzes, die in den Wald hinein-
reicht, im Gehenkten am Wegesrand einen allegorischen Ausdruck. Der Wald ist
die Zone eines Konflikts. Als Naturraum tritt der Wald in ein Spannungsverhält-
nis zu den Einkerbungen der Zivilisation. Die Straßen, Wege und Pfade deuten
darauf hin, dass äußere Kräfte gewalttätig in den Wald eindringen („cut like slas-
hes straight through the woods“). Über die Straßen kommen die Ritter der Baro-
ne, die Dickon vorbeireiten sieht, und auf den Pfaden patrouillieren die Förster.
Beide sind Vertreter der herrschenden Ordnung. Doch vor den Rittern bietet die
natürliche Topographie des Waldes Schutz: „They would have little chance of
catching him in the woods, these heavily armoured men on their huge war-hor-
ses. But if he had stumbled on the road before them, it would have been a differ-
ent matter“ (BB, 18). In dieser Umgebung sind es die Förster, die gefährlicher
sind. Sie lassen den Schutz des Waldes unwirksam werden. Ritter werden einge-
setzt, um die Macht des Souveräns in der zivilisierten Welt durchzusetzen, z. B.
im Kampf gegen andere Zivilisationen wie auf dem Kreuzzug. Sie sind der Teil
der vom Staatsapparat angeeigneten Kriegsmaschine, die im gekerbten Raum
und entlang der Kerbungen – Straßen, Burgen – operiert. Die Förster hingegen
sind derjenige Teil der Kriegsmaschine, der den undurchdringlichen Raum der

200

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wildnis erschließt. Sie schlagen die Pfade in den Wald und vertreten hier den
Souverän und sein Gesetz. Die Ritter und die Förster repräsentieren unterschied-
liche Mittel, derer sich der Staatsapparat zur Durchsetzung und Aufrechterhal-
tung der Herrschaft bedient, je nach topographischen Bedingungen. Dieses Span-
nungsverhältnis findet sich bereits in Robin Hood and Guy of Gisborne. Doch
in der Ballade ist der Wald ein lichter Ort, der von dunklen Kräften bedroht
wird. Als Lebensraum ist der Greenwood dort mild und unbeschwert und muss
deswegen verteidigt werden. In Bows hingegen erscheinen die natürlichen Bedin-
gungen des Waldes gnadenlos, auch wenn sie von der Gnadenlosigkeit der herr-
schenden Verhältnisse noch übertroffen werden. Der Wald ist keineswegs bevor-
zugter Lebensraum, sondern lediglich die letzte Hoffnung der Geflüchteten und
Geächteten.

Im Wald von Bows findet sich dann auch ein Gegenbild zum „sylvan amphi-
theater“ mit der majestätischen Eiche, in dem sich die Gesetzlosen in Ivanhoe
versammeln. Das Lager wird folgendermaßen beschrieben:

It was a dell, sheltered on one side by a sandstone cliff, in the face of which were several
caves. Close by, in a scattered semicircle, were half a dozen log huts, their sides thickly
daubed with mud and overgrown with creepers and briars. There was a plot of cultivated
ground, but none of the wide fields which surrounded his own house. „We don’t go in
for farming much,“ said his guide with a laugh. „There’s always the chance we may have
to move in a hurry, before the seeds come up.“ (BB, 25–26)

Das Leben im Wald wird nicht von der sublimen Natur des englischen Waldes
erhöht, sondern arrangiert sich mit den Notwendigkeiten. Die natürlichen Bedin-
gungen, wie die Höhlen, werden so gut es geht genutzt, doch jeder Versuch der
Kultivierung, der Wildnis Annehmlichkeiten wie feste Behausungen und Feld-
früchte abzutrotzen, bleibt gefährdet – auch wenn die Gefahr nicht von der Na-
tur selbst, sondern von den Schergen des Gesetzes, den Vertretern der Zivilisati-
on ausgeht. Wenn Entdeckung droht, müssen die Gesetzlosen bereit sein, jeder-
zeit ihr Lager zu verlassen. Es ist keine dauerhafte Heimstatt, sondern ein tempo-
rärer Ruheort, an dem sie für eine begrenzte Zeit durchatmen und sich erholen
können. Aber es gibt hier keinen Überfluss und keinen Komfort, wie Robin
Hood klarstellt:

„It’s not all May Games, my lad. You’d be better at the plough in your own village. [...]
There aren’t many outlaws live to be as old as I am,“ Robin warned him. „They may sing
fine ballads about us in the villages and towns, but they forget the rough parts. Nights
out in the rain, every man trying to slit our throats, hunger and danger –“ (BB, 27).

Mit dem Hinweis auf May Games und Balladen wird bewusst auf die literarische
und performative Tradition des Robin-Hood-Mythos hingewiesen und diese kor-
rigiert. Robins Warnung ähnelt der, die Karl Moor dem jungen Graf Kosinsky
gibt.7 Es ist kein lustiges Räuberleben im sonnig-grünen Wald, sondern eine har-

7 Vgl. Schiller: Räuber, S. 90–91.

201

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sche Realität, die mit den verklärenden Erzählungen nicht viel zu tun hat. Nach-
dem Dickon bereits einige Abenteuer bestanden hat, wird ihm das deutlich be-
wusst:

He was sobered for the moment, thinking of those comrades who had died at the ford
earlier in the day. [...] It was quite good fun to be an outlaw for a time, but how would
he like it, year after year, winter as well as summer, never knowing any safety or any
comfort? It wouldn’t be so fine when he was Robin’s age, or when he got rheumatics, as
Friar Tuck did in the winter damps... (BB, 101)

Zum Schutzraum wird diese feindselige Umgebung nur, weil ein spezielles Wis-
sen es den Gesetzlosen erlaubt, die Topographie des Waldes zu ihrem Vorteil zu
nutzen. Das zeigt sich, als Dickon auf Alan-a-Dale trifft, der ihn zum Versteck
der Gesetzlosen führt:

Dickon admired the sure, silent steps of his companion and tried to imitate it. This man
was never doubtful of his way, though at times he paused, nose in the air, like a stag
alert for danger. Then he would move on, or strike off at a tangent. No twigs crackled
under his feet; the leaves hardly rustled. They went on for an hour thus, penetrating in-
to a lonelier part of Sherwood than Dickon had yet entered. There were no rides here
and open glades were few. Sometimes the outlaw would walk up to an apparently un-
broken mass of thorns and brambles, part them with a careful hand, and expose a dark
little path winding away within. They would bend their heads and enter, and the briars
would close behind them, baffling the keenest eye. (BB, 24)

Das Geschick, mit dem sich Alan durch den Wald bewegt, zeugt von einem ge-
heimen, nomadischen Wissen. Der undurchdringliche Wald öffnet sich für den
Kundigen und die Spuren werden hinter ihm verwischt. Wenn sich das Gebüsch
hinter dem verborgen Pfad schließt, werden die Kerbungen geglättet, der Raum
wird deterritorialisiert. Die lincolngrünen Gewänder machen die Gesetzlosen zu-
dem schier unsichtbar: „Once a man in green stepped from behind a tree and
greeted them. After a word or two, he walked back into the shadows and in an
instant had vanished from view“ (BB, 25). Die Gesetzlosen verschmelzen mit
dem Raum. Sie sind wie Schatten, lautlos, nahezu unsichtbar (vgl. BB, 73). Sie
besetzen den Raum nicht, sondern gehen durch ihn hindurch. Sie haben sich an
die topographischen Bedingungen perfekt angepasst und erscheinen wie die wil-
den Tiere des Waldes, wenn Alan wie ein Hirsch die Nase hebt, um nach Gefahr
zu wittern („nose in the air, like a stag alert for danger“). Sie können unbemerkt
agieren, überraschend auftauchen und plötzlich verschwinden. Unter den Gesetz-
losen und dank ihrer Fähigkeiten wird der Wald zum Schutzraum. Doch die
Schutzfunktion des Waldes ist in doppelter Hinsicht prekär. Insofern der Wald
ein gesetzloser Raum, eine Wildnis ist, droht er mit der Unmittelbarkeit der Na-
turzwänge. Insofern der Wald von der Zivilisation vereinnahmt wird, ist er kein
gesetzloser Raum und die Bedrohung kommt von der Gewalt der herrschenden
Rechtsordnung. Mag der Wald für die kundigen Outlaws auch temporären
Schutz bieten, so bleibt dieser doch immer unsicher und das Leben darin ent-
behrungsreich. Immer wieder sterben Genossen und schlussendlich ist es nicht

202

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


allein der Wald als solcher, der ihnen Schutz bietet. Die Solidarität innerhalb der
Bande und ihr blindes Vertrauen zueinander machen die Stärke der „Comrades
of the Forest“ (BB, 24) aus.

Der Wald als Schlachtfeld und die offene Feldschlacht

Auch wenn suggeriert wird, dass es sich bei den im Lager verzehrten Speisen und
Getränken um Beutegut handelt (vgl. BB, 28) und auf eine Ladung geraubter Ge-
wänder verwiesen wird (vgl. BB, 106), gibt es nur eine Episode, in der tatsächlich
ein Raubüberfall dargestellt wird (vgl. BB, 105–110). Verkleidet als junge Erbin
eines reichen Adligen lockt Dickon den Tross eines gierigen Abts in den Wald,
wo die Bogenschützen lauern und ihn um seinen Schatz erleichtern. Dieser
Überfall hat eher den Charakter eines guten Streichs, der sogar die Leute des
Abts zum Lachen bringt, als Dickon seinen Schleier lüftet. Bei dieser ganzen Ak-
tion wird niemand getötet. Aber es gibt im Text auch einige blutige Kampfsze-
nen, in denen die Gesetzlosen ihre Gegner aus dem Hinterhalt angreifen. Für
einen erfolgreichen Hinterhalt ist die Wahl des Ortes von entscheidender Bedeu-
tung:

It was moon-set when they reached the appointed spot, a dip in the road where a shal-
low brook ran right across its firm pebbly bed making a ford. This stream ran through a
spinney of brambles and low trees, which crept right up to the roadway on either side,
and had not been cleared as the undergrowth usually was. The outlaws were thus able to
shoot from close range and in perfect concealment, while the boggy ground through
which the brook wound its way would be a serious hindrance to horses. It was an ideal
place for an ambush. (BB, 74)

Es gelingt Robins Bande, die Soldaten zu überraschen und ihnen empfindliche
Verluste zuzufügen, so dass diese hastig aus dem Wald zurück nach Nottingham
fliehen: „the column riding furiously back to Nottingham“ (BB, 77). Die über-
stürzte Flucht aus dem Wald zurück nach Nottingham ist ein Motiv, dass auch in
Guy of Gisborne vorkommt, dort sind es der Sheriff und seine Leute, die verge-
bens versuchen zu entkommen.8 Dieses Motiv, das sich schon in den ältesten
Schichten des Mythos findet, verdeutlicht, dass es Robin Hood und seine Bogen-
schützen sind, die den Wald beherrschen, nicht die Ritter in Kettenrüstung oder
die Vertreter des Gesetzes. Letzteren gilt die besondere Beachtung der Geset-
zlosen, wenn Robin den Befehl ausgibt: „So far as possible, pick out the officers
of the law, and aim at the soldiers only in self-defence“ (BB, 74). Nicht die einfa-
chen Soldaten, die nur Instrument der Herrschenden sind, sondern die Justizbe-
amten, die die Soldaten zur Durchsetzung des feudalen Rechts benutzen, werden
für die Ungerechtigkeit verantwortlich gemacht und als Hauptfeinde betrachtet.

2.

8 „Towards his house in Nottingam / He ffled full fast away, / And soe did all his compa-
nye, / Not one behind did stay“ (GG, 57).

203

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dennoch schrecken die Banditen nicht davor zurück, auch einfache Soldaten aus
taktischen Gründen zu töten, um die Gegner durch hohe Verluste zu demorali-
sieren. Dies zeigt sich im Kapitel „Death Shadows“ (BB, 92–99). Sir Rolf D’Eyn-
court versucht systematisch, die Gesetzlosen im Wald aufzuspüren. Dafür schickt
er seine Soldaten in breiter Linie ins Gehölz, um Robin und seine Leute den auf
den Straßen stationierten Rittern entgegen zu treiben:

the foot soldiers moved slowly forward in a fan-shaped open formation, weapons at the
ready. Half an hour elapsed. It was slow going through the tall bracken and the dense
holly-thickets. Men behind kept shouting to their fellows not to go so fast. They had to
turn aside and plunge their spears into the thickest clumps, lest a man might hide there.
(BB, 93–94)

Doch die Gesetzlosen verstecken sich in den dichten Baumkronen der großen Ei-
chen. Sie lassen die Treiber vorbeiziehen und schalten vereinzelte Soldaten mit
gezielten Bogenschüssen aus. Als die Soldaten die Straße erreichen, werden vier
Leute vermisst. Und so geht es weiter: „The long line of soldiers moved across
the road and was swallowed up amid the trees“ (BB, 94). Es scheint, als würden
sie tatsächlich vom Wald verschlungen, denn als die Soldaten erneut auftauchen,
muss Sir Rolf feststellen: „Eight other men had failed to come through the wood
alive. Yet no one had seen them die. With an oath, Sir Rolf bade them search the
place again. There were some he had to drive back into that sinister patch of for-
est with the lash“ (BB, 95). Die Psychologie dieser Kriegsführung ist schließlich
erfolgreich. Die Soldaten glauben, dass sie es mit bösen Waldgeistern zu tun ha-
ben und weigern sich, weiterhin diesen unheimlichen und bedrohlichen Wald zu
betreten. Nachdem fünfzig Soldaten verschwunden oder tot sind und die Stim-
mung unter Sir Rolfs Truppe am Rande der Meuterei ist, muss die Jagd auf Ro-
bin Hood und seine Genossen erfolglos abgebrochen werden. Im Roman ist dies
der Höhepunkt in der Beschreibung des Greenwood als Schlachtfeld, auf dem
Robin Hood triumphiert. Einen vergleichbaren heroischen Triumph im Green-
wood finden wir auch in der Ballade mit der Tötung Guy of Gisbornes und dem
Sieg über den Sheriff, sowie in Ivanhoe mit der Rettung König Richards vor Wal-
demar Fitzurses Angriff. In Bows zeigt diese Episode den Erfolg der Taktik, aus
dem Hinterhalt anzugreifen, ungesehen zu bleiben und den Gegner zu demorali-
sieren. Hier wird deutlich, wie die Gesetzlosen die Topographie des Waldes zu
ihrem Vorteil nutzen und einen erfolgreichen Partisanenkrieg gegen reguläre
Truppen führen. Die Gesetzlosen nutzen ihre Fähigkeit, sich an die räumliche
Umgebung perfekt anzupassen. Sie werden unsichtbar und ungreifbar für die
Gegner und machen sich doch mit empfindlichen Attacken bemerkbar. Einmal
geraten die Outlaws selbst in einen Hinterhalt, als sie eine Furt überqueren wol-
len, um Frauen und Kinder aus dem Sherwood in Sicherheit zu bringen. Eine
Einheit Armbrustschützen hat sich an dem Flussübergang postiert und die Ge-
setzlosen müssen einige Verluste hinnehmen: „They were being paid in their own
coin with a vengeance“ (BB, 89). Obwohl sie hier mit ihren eigenen Waffen ge-

204

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schlagen werden, können die Barone sich diese Art der Kriegsführung nicht dau-
erhaft aneignen und nach der gescheiterten Jagd Sir Rolfs ziehen sie sich schließ-
lich aus dem Sherwood Forest zurück. Das ist der Moment, in dem die Rebellen
aus dem Wald von der Defensive in die Offensive und damit ins Offene überge-
hen.

Die Taktik des Partisanenkriegs, in kleinen Gruppen aus dem Verborgenen he-
raus zu operieren, um überraschend, schnell und ungesehen zuzuschlagen und
sich danach wieder in die schützende Tiefe des Waldes zurückzuziehen, kann
nun nicht mehr angewandt werden. D’Eyncourt Castle können die Outlaws
noch mit einer List und Enthusiasmus erobern. Zwar führt die Eroberung und
Zerstörung der Burg zu einem allgemeinen Aufstand und tausende Menschen
schließen sich der Rebellenarmee an, doch in der offenen Feldschlacht unterlie-
gen sie den besser ausgebildeten und ausgerüsteten Truppen des Earl of Wessex.9
Mit dem Übergang von den vereinzelten Aktionen des Partisanenkampfes im
Wald zum offenen Krieg auf der Ebene verlieren die Banditen aus dem Sher-
wood ihren Vorteil. Die revolutionäre Begeisterung der Aufständischen kann
dem taktischen Geschick Wessex’ und der militärischen Schlagkraft der Heere der
Barone in der offenen Feldschlacht wenig entgegensetzen. Auch wenn sie sich he-
roisch gegen ihr Schicksal wehren, bleibt den Überlebenden am Ende nur, sich
erneut in die Wildnis der Wälder, Berge und Moore zurückzuziehen.

Wald gegen Burg: Feudale Raumordnung und sozialutopische
Hoffnung

Zwar ist Rolf D’Eyncourt ein ähnlich grausamer Schurke wie Reginald de Front-
de-Boeuf, doch die Eroberung von D’Eyncourt Castle hat dennoch einen gänz-
lich anderen Charakter als die Eroberung von Torquilstone. In Ivanhoe kommen
Robin Hood und seine Yeomen aus dem Wald, um gemeinsam mit dem legiti-
men König Löwenherz die Gefangenen zu befreien. Sie helfen der Seite des Gu-
ten und Gerechten gegen einen partikularen Missbrauch der Macht. Das System
selbst stellen sie nicht in Frage. In Bows hingegen kommen die Banditen als Re-
volutionäre aus dem Wald, die nicht nur einen besonders bösen Baron bekämp-
fen, sondern die gesamte gesellschaftliche Ordnung umwälzen wollen. Sir Rolf
und D’Eyncourt Castle stehen stellvertretend für alle Barone und ihre Burgen.
Dass auch allgemein die Burg bzw. „castle“ metonymisch für die Feudalherr-
schaft steht, zeigt sich in einer flammenden Rede Robins, die er vor seinen Ge-
treuen hält:

3.

9 Dass es der Earl of Wessex ist, der hier den entscheidenen Schlag zur Vernichtung der Rebel-
len austeilt, ist ebenfalls eine subtile Anspielung auf Ivanhoe, wo es der Earl of Essex und
seine Armee sind, die den Komplott von Prinz John und seinen Verschwöreren letztlich zer-
schlagen (vgl. I, 395).

205

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„We have won the goodwill of the peasants and of the town workers. We have proved
both that we are not common cut-throats, but their fellow strugglers against the power
of barons and kings. The time is nearly come for them to join the struggle openly – and
it is our privilege to lead them. [...] All men are equal in the forest,“ went on the outlaw.
„They should be equal in the whole world. They should work for themselves and for
each other – not for some master set over them. Let the ploughmen plough for all and
the weaver10 for all – but let no lord step in to steal the harvest and no merchant prince
to take the cloth. Then the common people will have twice as much as they have now,
and there will be no more hunger or poverty in the land. [...] There must be an end of
serfdom!“ Robin’s voice rang clear above the crackling fire. „An end of tolls and tithes,
and dues and forced services! The land for the peasants and the town for the workmen!
No more castles, no more hired cut-throats in livery, no more war service, no barons, no
king!“ „No baron! No king!“ The very forest seemed to echo and re-echo the cry. […]
„We’ll light the flame in the Midlands, my friends!“ he cried. „But it’ll spread, north and
south, east and west, till all England’s ablaze. The people will rise in a great host, and no
strong place will hold out against them. And when the last castle has hauled down its
flag, we shall build a new England, the England of equality and freedom – Merrie Eng-
land at last!“ (BB, 102–104)

Die Forderung „No more castles!“ steht am Anfang der Aufzählung, der Symp-
tome und Repräsentationen der Herrschaft. Der Kampfruf, den Trease Robin
Hood in den Mund legt, ist die Losung, die Georg Büchner genau hundert Jahre
zuvor im Hessischen Landboten ausgab: „Friede den Hütten! Krieg den Palläs-
ten!“11 Aber der Aufruf zum Kampf gegen die Burgen kann in Bows nicht nur als
Trope verstanden werden. Die Burg ist das zentrale Herrschaftsinstrument mittel-
alterlicher Raumordnung. Von den Burgen aus wird das Umland beherrscht. Bur-
gen und Festungen sichern Einflussgebiete, indem sie strategisch wichtige Punkte
besetzen. Der Kampf gegen die Burg ist der Kampf gegen die Raumordnung des
Feudalismus und richtet sich damit direkt gegen die gesellschaftliche Ordnung.
Der erste Angriffspunkt der Aufständischen ist folgerichtig die Burg von Sir Rolf.
Die Rebellen entfesseln eine Kriegsmaschine, die den von den Herrschaftsver-
hältnissen gekerbten Raum glättet, indem die Burg geschleift wird. Das Feuer, das
D’Eyncourt Castle zerstört, wird von den Siegern bewusst gelegt und nicht von
einer wahnhaften und letztlich arbiträren Zerstörungswut verursacht wie Ulricas
Brandstiftung auf Torquilstone in Ivanhoe. Robin Hood will bewusst die archi-
tektonischen Spuren, die den Raum ordnen, verwischen, das kommt in seinem
revolutionären Furor zum Ausdruck: „We’ll light the flame in the Midlands […]
But it’ll spread, north and south, east and west, till all England’s ablaze.“ Dieses
Feuer ist raumgreifend. Robin macht deutlich, dass es die Burgen sind, die über
die Beherrschung des Raums auch die soziale Ordnung beherrschen. Die Burgen
müssen vernichtet werden, um den revolutionären Neuaufbau zu beginnen:

10 Sic! Es scheint hier das Verb „weave“ zu fehlen.
11 Georg Büchner und Friedrich Ludwig Weidig: Der Hessische Landbote. In der Fassung von

Juli 1834, in: Georg Büchner: Gesammelte Werke, hg. v. Gerhard P. Knapp, München
41984, S. 7–21, hier S. 9.

206

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„And when the last castle has hauled down its flag, we shall build a new Eng-
land“. Auch wenn er an dieser Stelle im Bild der eingeholten Fahnen nicht expli-
zit von der Zerstörung der Burg spricht, so ist doch klar, dass Burgen in der er-
träumten Zukunft keinen Platz haben.

Der Wald bildet in der Raumordnung der feudalen Gesellschaft, wie Trease sie
darstellt, den Gegensatz zur Burg. Er bietet durch seine topographische Qualität
nicht nur die Möglichkeit, sich in ihm zu verstecken und durch die Anpassung
an die räumlichen Verhältnisse die Gewalt der Herrschenden zurückzuschlagen.
Der Wald ist nicht nur der Brückenkopf, von dem die Revolution ihren Aus-
gangspunkt nimmt. Der Wald ist nicht nur das Unbeherrschbare, sondern auch
das Nichtbeherrschende. Der Wald macht frei und gleich, die Burg knechtet und
macht verschieden. Der Wald steht für die Gemeinschaft der Gleichen, die Burg
für die Trennung der Ungleichen. Der Wald bildet das Modell für die zukünftige
Gesellschaft: „All men are equal in the forest [...] They should be equal in the
whole world.“ Der Wald, in dem das von Robin verkündete Programm durch die
zustimmenden Rufe seiner Gefolgsleute widerhallt, wird von einer Heterotopie,
die das Andere der gesellschaftlichen Ordnung repräsentiert, zum Entstehungsort
einer anderen gesellschaftlichen Ordnung, zur kommunistischen Utopie. Die
egalitäre und solidarische Gemeinschaft des Waldes soll gesamtgesellschaftlich
verallgemeinert werden. Dies ist die positive Triebfeder des „Dream for England“
(BB, 100). Wie Bloch beschreibt, rührt der Geist der Utopie aus dem Traumbild,
das Hoffnung für eine bessere Zukunft verspricht.12 Die Vorstellung von „Merrie
England“, die zu Beginn als verklärende Lüge entlarvt wird, soll durch die revolu-
tionäre Erhebung verwirklicht werden.

Die Gleichheit der Menschen im Wald und die relativ gute Versorgung mit
den lebensnotwendigen Gütern, die auf Wilderei und den Raubzügen gegen die
Reichen basiert, sowie die gegenseitige solidarische Unterstützung von Bauern,
Handwerkern und Gesetzlosen, sollen also zum Modell der ganzen Gesellschaft
werden. Dadurch, dass ein neues Recht geschaffen werden soll, das nicht länger
der Bereicherung der Herrschenden dient und die Armen kriminalisiert, würde
auch die Gesetzlosigkeit selbst überwunden werden. Wenn sie das alte Gesetz
stürzen und eine neue Ordnung etablieren wollen, arbeiten Robin Hood und sei-
ne Genossen an der Selbstabschaffung ihres Status als Gesetzlose, der durch die
alte Ordnung definiert wird. Wenn der Bauer und der Weber unbehelligt ihrer
Arbeit nachgehen können, so gälte dies auch – was unausgesprochen bleibt – für
den Waldmann. Wilderei wäre dann kein Verbrechen mehr, sondern legale Nut-
zung der Ressourcen des Waldes. Raub würde überflüssig werden. Die Rückkehr
des Gesetzlosen in die Gesellschaft soll nicht durch ein Pardon des Königs, son-
dern durch die Revolution erreicht werden. Ihr radikales Programm und ihr ge-

12 Bloch benutzt an einer Stelle sogar das Bild des Waldes: „Aber wir gehen im Wald und
fühlen, wir sind oder könnten sein, was der Wald träumt.“ Bloch: Utopie, S. 49.

207

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sellschaftlicher Führungsanspruch zeichnet die Gesetzlosen als revolutionäre
Avantgarde aus. Diese Gesetzlosen sind nicht nur keine gewöhnlichen Verbre-
cher, sondern Partisanen der Freiheit und Gleichheit mit einer explizit politi-
schen Agenda. Nicht nur die Strategie und Taktik der Kriegsführung charakteri-
sieren die Partisanen, sondern auch ihr intensives politisches Engagement. Und
gerade dadurch zeichnen sich die Gesetzlosen in Treases Roman aus. Der Krieg
gegen die Burgen der Feudalherren ist der negative Aspekt dieser Politik, die Ge-
meinschaft des Waldes als Modell einer freien und egalitären Gesellschaft deren
positiver. Wie bei Ivanhoe handelt es sich bei Bows um eine Gründungserzäh-
lung des ‚merry England‘ im Geiste des ‚merry Greenwood‘. Doch bei Scott hat
die Erzählung die Begründung der Nation zum Inhalt, die durch einen Interes-
senausgleich zwischen verschiedenen Rassen und zwischen Herrschern und Be-
herrschten zustande kommt. Scott erzählt die Vorgeschichte seiner Gegenwart, in
der sich die bürgerliche Gesellschaft als Nationalstaat etabliert hat. Trease be-
schreibt den utopischen Gehalt von ‚merry England‘ als unverwirklicht. Die be-
freite Gesellschaft kann nur durch die radikale Aufhebung der bestehenden Herr-
schaftsverhältnisse erreicht werden. Das Scheitern der Revolution in Bows ist die
Vorgeschichte der Abwesenheit einer kommunistischen oder sozialistischen Ge-
sellschaft in England, deren Realisierung noch aussteht.

Die Niederlage der Rebellen in der Schlacht vor Nottingham hängt auch da-
mit zusammen, dass die aufständische Stadtbevölkerung von den Truppen des
Earls niedergemetzelt oder verhaftet wird und die Tore verschlossen bleiben. So
wird die räumliche Trennung von Stadt und Land, die der Roman dadurch auf-
hebt, dass er beschreibt, wie die Probleme der feudalen Klassengesellschaft beide
Bereiche gleichermaßen erfassen, gewaltsam wiederhergestellt. Das Prinzip „Divi-
de et impera“ (BB, 38) gilt nicht nur für die Rassentrennung in Sachsen und Nor-
mannen, sondern auch für die Raumordnung. Die Aufteilung des Raums und
die Trennung der Land- und Stadtbevölkerung voneinander konsolidieren die
Herrschaft. Der Zusammenschluss von Stadt oder Land kommt nicht zustande,
nicht weil Bauern und Stadtbewohner unterschiedliche Interessen haben, son-
dern weil die Mechanismen des Einschlusses der Stadt- und des Ausschlusses der
Landbevölkerung funktionieren. Die Bewohner von Nottingham bleiben inner-
halb der Stadtmauern gefangen wie in einer Burg, deren Mauern Dickon fürch-
tet, als er wegen Wilderei verhaftet wird: „Once inside D’Eyncourt Castle, he
could give up all hope. [...] All the outlaws in Sherwood would hardly get him
out again, once he had passed that drawbridge and the portcullis had rattled
down behind him“ (BB, 61). Die Stadtbewohner können nicht wie die Bauern
von den Feldern in den angrenzenden Wald übergehen. Die Mauern von Stadt
und Burg wirken begrenzend, während die Baumreihen des Waldes durchlässig
sind. Beide können als Schutz gegen äußere Bedrohung dienen, aber die Art und
Weise, wie sie wirken, ist vollkommen unterschiedlich. Der Wald ermöglicht Ver-
bindungen, während die Mauern trennend sind.

208

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Erfolg der Revolution hängt in Bows davon ab, dass mit Nottingham ein
urbanes Zentrum kontrolliert werden kann. Die Revolution, die auf eine Umge-
staltung der Gesellschaft durch die Eroberung gesellschaftlicher Macht zielt,
braucht solch ein Zentrum. Ohne die handwerklichen Ressourcen eines urbanen
Zentrums steht die Landbevölkerung, trotz ihrer Masse, gut befestigten Wehran-
lagen und schlagkräftigen Armeen hilflos gegenüber. In dem rein defensiven
Krieg im Wald können die Gesetzlosen sich erfolgreich behaupten. Sie müssen
sich nicht der Logik ihrer Gegner anpassen. Doch sobald sie in die Offensive ge-
hen, adaptieren sie deren Logik der Kriegsführung. Ohne die Zusammenkunft
mit der Stadtbevölkerung von Nottingham bleibt die Eroberung von D’Eyncourt
Castle der einzige große und letztlich wertlose Erfolg der Aufständischen. Die er-
folgreiche englische Revolution im 17. Jahrhundert ging dann auch nicht vom
Land aus, sondern entfaltete sich in London, im urbanen Zentrum des Landes
und mit der Unterstützung der Handwerker und des aufstrebenden Bürgertums
im Parlament. Zudem gelang es Oliver Cromwell, die schlagkräftige ‚New Model
Army‘ aufzubauen, die den königlichen Truppen ernsthaft etwas entgegensetzen
konnte.13

Dass die Hoffnung auf eine erfolgreiche Revolution am Ende des Romans un-
gebrochen bleibt, zeigt sich an Dickons Hartnäckigkeit: „And we’ll go on
working to make Robin’s dream come true“ (BB, 152). Mit Bloch lässt sich darin
die Hoffnung auf die Verwirklichung des Traums als Triebfeder des utopischen
Geistes erkennen, die trotz der Niederlage darauf beharrt. Bloch verweist auf das
Lied von „Geyers schwarzem Haufen“, das angeblich im deutschen Bauernkrieg
entstanden sein soll: „Geschlagen ziehen wir nach Haus’, unsere Enkel fechten’s
besser aus.“14 Bloch schreibt in Bezug auf den Liedvers: „Hier ist also der Inhalt
dessen nicht vergessen, was in den Bauernkriegen gemeint war, unabgegolten
blieb und nicht etwa widerlegt wurde. […] Der Ruf geht fordernd weiter und
schafft ein anderes Verhältnis zur Vergangenheit und eine gänzlich andere Tradi-
tion.“15 In Bows bedeutet die Bewahrung der Hoffnung auf ein besseres Leben
auch die Bewahrung des Mythos von Robin Hood. Auf Dickons erschreckten
Ausruf, „I can’t believe it. Our cause is right. It must win“, antwortet Robin: „Of
course it must. But maybe not today. Maybe when we’re all dead and forgotten,
and Robin Hood is only a name in song and stories“ (BB, 138). Die gerechte Sa-
che lebt weiter im Namen, der nicht vergessen wird, sondern weiter tradiert wird

13 Vgl. Michael J. Braddick: War and Politics in England and Wales, 1642–1646, in: ders.
(Hg.): The Oxford Handbook of the English Revolution, S. 96–113, hier S. 105–107.

14 Ernst Bloch: Gibt es eine Zukunft in der Vergangenheit?, in: ders: Tendenz – Latenz – Uto-
pie. (Ergänzungsband zur Gesamtausgabe), Frankfurt am Main 1978, S. 286–300, hier
S. 294. Vgl. Wir sind des Geyers schwarzer Haufen. Aufnahme, Freiburg i. Br., 24. April
1977, in: David G. Engle (Hg.): Feldforschungsaufnahmen des Deutschen Volksliedarchivs,
Freiburg i. Br. 2007, swbdepot.bsz-bw.de/dva/danok/danok_audio_einzelne_liedbelege/wa
v300-399/dva_mag364_011805b.mp3, 28. Juni 2017.

15 Bloch: Zukunft in der Vergangenheit, S. 294.

209

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– dem Robin Hoods. Die mythische Erzählung wird zum kulturellen Gedächt-
nis, in ihr ist Erinnerung an sozialen Protest und utopische Hoffnung bewahrt.

Trease siedelt seinen Roman bewusst im Kontext des englischen Bauernauf-
stands von 1381 an.16 Der Zusammenhang von Robin-Hood-Mythos und Bau-
ernaufstand wurde, wie bereits gezeigt, von Holt mit dem Argument, dass sich in
den frühen Balladen keine bäuerlichen Themen finden, widerlegt. Dennoch
schien Trease dieser Zusammenhang 1966 noch immer plausibel. Trease ist nicht
der erste, der Robin Hood in einen revolutionären Kontext stellt. Wie gezeigt,
wird ein republikanischer Widerstandsgeist schon von Ritson suggeriert. Trotz
des Motivs der Versöhnung mit dem Herrscher, von der in der Gest erzählt
wird17 und die Scott versucht, stark zu machen, hat sich das subversive Potential
der Gesetzlosen aus dem Greenwood erhalten. Die Vorstellung des Greenwood
als Refugium der Geächteten und Entrechteten in Konflikt mit adligen Herren
und feudalem Recht bleibt lebendig. Diese Schicht des Mythos wird von Trease
herausgestellt, um die unverwirklichte Utopie von Freiheit, Gleichheit, Solidari-
tät als Aufgabe für die Gegenwart des 20. Jahrhunderts bewusst zu machen. Bows
ist die radikalste Ausgestaltung der Utopie einer freien, egalitären und solidari-
schen Gemeinschaft, die durch die Merrymen im Greenwood exemplarisch ver-
körpert wird.

In der Adaption des Mythos projiziert Trease seine Gegenwart in die Vergan-
genheit zurück. Da die Form des Mythos vom Verhältnis von Beständigkeit und
Wandelbarkeit bestimmt ist, lässt sich die Erzählung mit einer beliebigen politi-
schen Agenda füllen. Da der Mythos Gegenstand von Rezeptionen und Repro-
duktionen ist, die bei Bewahrung seines narrativen Kerns variieren, kann er eben-
so Vehikel für eine nationale Gründungserzählung wie für die Hoffnung auf eine
kommunistische Revolution sein. Bows funktioniert gerade, weil auf das mythi-
sche Narrativ zurückgegriffen wird, dessen Kern erkennbar bleibt. Es handelt sich
keineswegs um eine Revision des Mythos. Zwar ist der Wald in Bows nicht der
Greenwood, wie er durch die Erzähltradition etabliert ist, doch ist dessen Bedeu-
tung in der Tradition bereits eine doppelte. Wenn Phillips den Greenwood be-
schreibt als „the springtime idyll of forest life, and the assertive myth of an alter-
native kingdom, a proud alternative regime to that of Sheriff or King“,18 dann
spielt Trease mit dieser doppelten Bedeutung des Greenwood in seinem Roman
gegen die Genre-Erwartung.19 Der Wald ist bei Trease zwar nicht das Idyll, aber
doch der Raum einer alternativen sozialen Ordnung. Das Bild des frühlingshaf-
ten Idylls wird verworfen und die Vorstellung einer anderen Gesellschaft in Hin-

16 Trease: Author’s Note, in: ders.: Bows, S. 153–154, hier S. 153.
17 Die dort allerdings nicht dauerhaft funktioniert. Es kommt erneut zum Bruch, als Robin

nach einigen Jahren vom königlichen Hof schließlich wieder in seinen geliebten Wald
flieht. Vgl. Gest of Robyn Hode, Str. 443–450.

18 Phillips: „Merry“ and „Greenwood“, S. 98.
19 Vgl. ebd., S. 84.

210

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


blick auf eine sozialistische Utopie präzisiert. Der Wald ist als utopischer Raum
nicht abgeschlossen von der Gesellschaft. Die Ränder sind durchlässig. Die Uto-
pie im Wald entsteht dort nicht unvermittelt, sondern durch die Not derjenigen,
die in ihn fliehen. Der gesetzlose Raum des Waldes vermittelt zwischen alter und
neuer Ordnung. Es ist ein liminaler Raum, in dem sich die Vorstellung von Ge-
sellschaft transformieren kann. Als Geächtete gehen die Menschen hinein und
als Revolutionäre kommen sie heraus. Die Utopie entsteht im Wald, drängt aber
über diesen hinaus zurück in die Gesellschaft. Das ist durchaus eine Erneuerung
des Mythos, aber kein Versuch, diesen an ein Ende zu bringen. Weder am Hel-
denstatus Robin Hoods, noch am utopischen Charakter des Waldes wird gerüt-
telt. Treases Attacke zielt nicht auf die Form des Mythos, die er benutzen will,
sondern auf die Form der gesellschaftlichen Herrschaft, die delegitimiert werden
soll.

211

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Schrecken des Waldes: Die Revision des
Mythos vom Greenwood und die Deheroisierung
Robin Hoods in Adam Thorpes Hodd

Hodd von Adam Thorpe aus dem Jahr 2009 ist eine Neuerzählung des Mythos
von Robin Hood, welche die gesamte Tradition gegen den Strich bürstet.1 Thor-
pes Text präsentiert sich nicht als Roman, sondern als wissenschaftliche Edition
eines authentischen, mittelalterlichen Dokuments, das den wahren Kern des My-
thos von Robin Hood enthüllt. Durch eine Herausgeberfiktion erscheint der Text
als englische Übersetzung eines lateinischen Originalmanuskripts, in dem ein al-
ter Mönch seine Lebensbeichte ablegt. Der Mediävist Francis Belloes soll das la-
teinische Manuskript im Ersten Weltkrieg während der Schlacht an der Somme
in einer alten Kirche entdeckt und nach seiner Rückkehr nach England übersetzt
haben. Da das Manuskript jedoch bei einem Brand von Belloes Landhaus ver-
nichtet wurde, liege nunmehr nur noch die englische Übersetzung vor.2 Thorpe
gelingt es durch die paratextuelle Rahmung mit einer Einleitung des in der Ro-
bin-Hood-Forschung bewanderten Herausgebers A. T. und dem Vorwort des
Übersetzers Belloes sowie dessen 408 kommentierende Fußnoten, die wissen-
schaftliche Autorität fingieren, einen überzeugenden Eindruck der Authentizität
des Dokuments zu vermitteln. Zu dieser Authentizität trägt im Haupttext die
Sprache bei, die als Pastiche eines mittelalterlichen Textes von zahlreichen mittel-
englischen Ausdrücken, veralteten Konjugationen und Pronomen und archai-
schen Wendungen durchsetzt ist. Neben dem Stil der Sprache wird dieser Ein-
druck weiter befördert durch die Struktur des Textes. Die Erzählung folgt nicht
der Chronologie der Ereignisse, sondern windet sich mäandernd zwischen der
Gegenwart des Schreibenden auf der Klosterbank, Ereignissen aus der Kindheit
des Erzählers und seiner Zeit mit Hodd vor und zurück, immer wieder unterbro-
chen von Invektiven und theologischen und moralischen Reflexionen. Der Text
bekommt damit den Charakter eines Traktats, das nicht linear erzählt, sondern
sich entlang thematischer Assoziationen entwickelt und dabei nicht an Redun-
danzen spart. Daniel Schäbler merkt an, dass diese Erzählweise, die nur selten
der modernen Konvention einer narrativen Kohärenz folgt, die Form der Erzäh-
lung in die Rekonstruktion einer mittelalterlichen Weltsicht einbindet.3 Obwohl
dem Lesepublikum bewusst ist, dass es sich um einen fiktionalen Text handelt,
entfaltet die fingierte Authentizität ihre suggestive Wirkung, die dazu führt, dass

X.

1 Vgl. Adam Thorpe: Hodd, London 2010. Auf den Text wird in der Folge mit der Sigle „H,
Seitenzahl“ verwiesen.

2 Vgl. A. T.: Introduction und F. J. Belloes: Translator’s Preface (H, 1–10).
3 Vgl. Daniel Schäbler: Framing Strategies in English Fiction from Romanticism to the

Present, Heidelberg 2014, darin das Kapitel „Framing the Myth. Adam Thorpe’s Hodd“,
S. 181–216, hier S. 181, Anm. 1.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


alle Vorannahmen über Robin Hood in Frage gestellt werden müssen. Denn was
der Ich-Erzähler in Hodd offenbart, entlarvt die heroischen Erzählungen über
Robin Hood als Lüge. Der Outlaw, der hier als Robert Hodd bezeichnet wird
(sein Name wird allerdings, entsprechend der mittelalterlichen Inkonsistenz der
Schreibweisen, auch als „Hod“ oder „Hodde“ wiedergegeben), ist ein brutaler
Wegelagerer, Dieb, Vergewaltiger und Mörder und zudem ein religiöser Fanatiker.
Der Erzähler lässt sich schließlich als Figur identifizieren, die in den frühen Bal-
laden genannt wird: „Moche, the mylner son“.4 Die Pointe dabei ist, dass dieser
Erzähler sich als Autor der ältesten überlieferten Ballade Robin Hood and the
Monk zu erkennen gibt.

Hodd ist ein konzeptuell ausgefeiltes und intelligentes Werk, das mit reichem
Wissen um die Robin-Hood-Tradition und die sozialen Verhältnisse des Mittelal-
ters ausgestaltet ist. Der historische Realismus wird nicht nur aus der detaillierten
Darstellung der Lebenswelt des 13. Jahrhunderts gewonnen, sondern resultiert
vor allem aus der Form des Textes, durch die er als Zeitdokument imaginiert wer-
den kann. Die Paratexte – Vorwort, Fußnoten, Marginalien – sind nicht extrafik-
tional, sondern gehören zur fiktiven Welt und ermöglichen damit eine ‚historio-
graphische Metafiktion‘.5 Durch die paratextuelle Rahmung entsteht die Fiktion
eines realen Autors, der einen historisch authentischen Bericht gibt. Durch den
religiösen Eifer des Mönch-Erzählers wird der Text als Lebensbeichte, theologi-
sche Abhandlung und anti-häretisches Manifest in die Tradition geistlicher Be-
kenntnisliteratur gestellt. Hinsichtlich des fingierten ideologischen Ausdrucks
muss Hodd also als realistischer historischer Roman verstanden werden. Die Re-
flektion des Mönch-Erzählers bleibt im Horizont der erzählten historischen Zeit.
Der moderne Blick auf das Mittelalter zeigt sich hingegen in Belloes Kommenta-
ren in den Fußnoten, in denen immer wieder auf den Weltkrieg referiert wird,
wodurch sich die Barbarei des Mittelalters im Gegensatz zur vorgeblichen Zivili-
sation des 20. Jahrhunderts stark relativiert.

Der Text thematisiert das Problem der Überlieferung von Geschichte und Ge-
schichten auf zwei Ebenen. Zum einen wird über die Paratexte eine historische
Quelle fingiert, die vorgeblich Zugriff auf die Wahrheit geschichtlicher Ereignisse
erlaubt. Durch offensichtliche Bearbeitung des Kopisten, des Übersetzers, des
Herausgebers und Beschädigungen des Manuskripts, fehlende Seiten etc., wird
die materielle Qualität der Übermittlung hervorgehoben und damit die Wahrheit
einer unmittelbar zugänglichen historischen Wirklichkeit in Frage gestellt. Die
historische Realität selbst wird unerreichbar und entpuppt sich als Versionen von

4 Robin Hood and the Monk, Str. 36. Dies meint den Sohn des Müllers.
5 Vgl. Schäbler: Framing Strategies, S. 189. Den Begriff der ‚historiographischen Metafiktion‘

in Anschluss an Linda Hutcheon verwendet Simone Broders für das Romanwerk Thorpes
insgesamt. Vgl. Simone Broders: As if a building was being constructed. Studien zur Rolle
der Geschichte in den Romanen Adam Thorpes, Berlin 2008, S. 12, S. 17.

214

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Texten, die Realität fingieren.6 Das ist das Problem der Historiographie: „the
transmission and alteration of ‚historical facts‘ through mediating textual
sources.“7 Zum anderen zeigt sich dasselbe Problem der Überlieferung von Ge-
schehnissen im Haupttext der Erzählung. Der narrative Kern der Ballade Robin
Hood and the Monk, die Gefangennahme Robin Hoods, die Ermordung des
Mönchs und seines Pagen und die Befreiung aus dem Kerker, sind zentrale Epi-
soden in Thorpes Text. Doch diese werden in einen breiten Kontext gestellt,
durch den der Ablauf der Ereignisse und die Motivation der Handelnden in
einem neuen Licht erscheinen. Die offensichtliche Diskrepanz zwischen den
Handlungen in der Ballade und in Hodd verweist auf die Problematik mythi-
scher Tradierung. Der mönchische Ich-Erzähler in Hodd, der sich als Autor der
Ballade zu erkennen gibt, verfolgt mit seiner Bekenntnisschrift eine konkrete
Agenda: er will den Mythos korrigieren. Er beschreibt, wie und aus welchen
Gründen die wirklichen Ereignisse in der Ballade falsch dargestellt werden. Ob-
wohl er zugibt, dass in den daraus hervorgehenden Überlieferungen ein Wahr-
heitskern steckt, diffamiert er sie als seine verkrüppelten und ekelhaften Nach-
kommen.8 Da der Erzähler ein bestimmtes Interesse verfolgt, wird seine Glaub-
würdigkeit in Frage gestellt. Es geht ihm mehr um das Sühnen seiner Schuld als
um die Wahrheit der Ereignisse. Das Problem des Erzählens zwischen Faktualität
und Fiktionalität wird im Diskurs des Ich-Erzählers als Konflikt von Lüge und
Wahrheit der Sprache im Kontext christlich-moralischer Überlegungen behan-
delt, die wenig Raum für Subtilität und Ambivalenz lassen. Mit dem Ich-Erzäh-
ler, der zum Zeitpunkt der erzählten Ereignisse im Kindes- und Jugendalter ist,
greift Thorpe die von Trease etablierte Konvention des Abenteuerromans für Ju-
gendliche auf, der aus der Perspektive eines Altersgenossen erzählt. Da der Erzäh-
ler von Hodd jedoch ein über neunzigjähriger Mönch ist, der von seiner Jugend
berichtet, wird die Perspektive des Jugendlichen, der in die Handlungsereignisse
verwickelt wird, im Gegensatz zur auktorialen Erzählweise von Bows Against the
Barons, fragwürdig.9 Es entsteht eine Diskrepanz zwischen dem Enthusiasmus
des jugendlichen Erlebens und der reuigen Erinnerung des alten Mannes. Nimmt
man beide Ebenen zusammen, muss sowohl an der mythischen Erzählung der
Ballade als auch am historiographisch gerahmten Bericht gezweifelt werden.

Die Aufdeckung einer angeblichen Realität hinter dem Mythos, durch die po-
puläre Vorstellungen über Robin Hood verworfen werden – sowohl intrafiktional
auf der Ebene des biographischen Berichts und seiner historiographischen Editi-
on als auch extrafiktional auf der Ebene des Lesers von Hodd – bringt Schäbler

6 Vgl. Schäbler: Framing Strategies, S. 190.
7 Ebd., S. 196.
8 „[T]hese crippled and disgusting ballads are my distant progeny“ (H, 213).
9 Es ist klar, dass Hodd kein Jugendbuch ist. Auch in dieser Hinsicht spielt Thorpe mit einer

Tradition, die er gegen den Strich bürstet.

215

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dazu, von einem ‚Anti-Mythos‘ zu sprechen.10 Gleichzeitig wird die Vergeblich-
keit einer solchen Korrektur des Mythos deutlich. Der Text arbeitet gleichzeitig
sowohl der Annahme zu, dass der Mythos Lüge sei, als auch derjenigen, dass ir-
gendetwas an der mythischen Erzählung dran sein müsse – er eher Verformung
statt Lüge ist. Es gelingt dem Text nicht, den Mythos an ein Ende zu bringen –
und das dürfte auch kaum seine Absicht sein. Aber Thorpe gelingt es mit seiner
metanarrativen Darstellung, die Widersprüche des mythischen Erzählens produk-
tiv zu machen. Es wird klar, dass Realitätseffekte textuell produziert werden und
damit die Unterscheidung zwischen fiktionaler Erzählung und historischem Do-
kument verschwimmt.11 Hodd trifft einerseits das Problem der wissenschaftlichen
Debatten um den Mythos von Robin Hood, in denen diskutiert wird, ob und
wie die Balladen als historische Quellen benutzt werden können, andererseits
zeigt der Text die Mechanismen der Fiktionalisierung und die Entstehung des
Mythos selbst auf.12 Indem die Prozesse der Tradierung und Bearbeitung – die
Arbeit am Mythos – offengelegt werden, wird der Mythos selbstreflexiv.

Hodd ist einer der komplexesten Texte in der Robin-Hood-Tradition und eine
der originellsten Bearbeitungen des Stoffes. Da er allerdings noch recht jung ist,
hat sich die Forschung bislang wenig mit ihm befasst und Sekundärliteratur dazu
ist kaum vorhanden. Hodd bietet eine hervorragende Grundlage, um Fragen der
Mythoskritik zu adressieren. Die radikale Revision des Robin-Hood-Mythos, die
Thorpe vornimmt, betrifft auch ganz gezielt die Topographie und die räumliche
Konstellation des Mythos. Rod Megham bemerkt in einem Artikel zu Thorpes
postmoderner Literatur: „History came to mean most when embedded in geogra-
phy.“13 In dieser Einschätzung scheint Sojas Programm einer postmodernen Geo-
graphie als Trialekik von Raum, Geschichte und Gesellschaft widerzuhallen.
Thorpe bindet die Erzählung in Hodd in signifikante Raumkonstellationen ein.

Der unheimliche Wald als Ausdruck der gefallenen Natur und
der ‚merry Greenwood‘ als Täuschung des Satans

Der Gegensatz zwischen der populären Vorstellung des Greenwood und der Re-
alität wird direkt zu Beginn der Erzählung deutlich: „There was no thick, wild
forest, as foolish men now tell when they sing of ‚Robyn‘ or cavort like buffoons
in his plays, but only small woods or copses, albeit dark and tangled, between
uncultivated heathland“ (H, 14). Nichtsdestotrotz wird das Terrain, in dem die
Banditen leben und operieren, als gefährlich und wiederholt als wild

1.

10 Vgl. Schäbler: Framing Strategies, S. 183, Anm. 7.
11 Vgl. ebd., S. 200.
12 Vgl. ebd., S. 212.
13 Rod Megham: Fiction’s History: Adam Thorpe, in: ders. / Philip Tew (Hg.): British Fiction

Today, London 2006, S. 177–185, hier S. 177.

216

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beschrieben: „it was a wild, heathy part with many gorse bushes and heather, and
not even fit for grazing“ (H, 17), „wild, heathy country“ (H, 40), „wild
stretch“ (H, 16), „where robbers and murtherers lurked behind trees or thick-
ets“ (H, 16). Es handelt sich also um eine raue Heidelandschaft, die von Mooren
und kleineren Waldflächen durchzogen ist. Hier findet der Überfall statt, bei
dem dem Ich-Erzähler Much seine Harfe geraubt wird. Dass es Herbst ist und
der Regen, der die Straße in schlammigen Morast verwandelt, in Strömen fällt,
trägt zur düsteren Atmosphäre der Eröffnungsszene bei. Bereits zu Beginn der
Erzählung wird die Vorstellung von den Gesetzlosen im heiter frühlingshaften,
grünen Wald, wie sie von den Balladen tradiert wird, korrigiert. Obwohl in der
Gegend keine Agrarwirtschaft betrieben wird und sie vom Erzähler als „nomans-
land“ (H, 42) bezeichnet wird, gehört das Land zur Domäne der Abtei von Don-
caster. Holz und Farn werden in einer nah gelegenen Glashütte verarbeitet. Ein
Glasmachergeselle, der Farn für die Glasöfen schneidet, weist Much den Weg zu
dem Ort, an dem Hodd und seine Gefährten ihr Lager haben sollen:

Upon a low hill at the furthest horizon lay a menacing form that was the wood, its dark-
ness falsely clad in autumn gold with a lumpen shape of rock at one end, that was the
hill’s peak; the ground sloped away from there full bare and gently curved, smooth as a
maiden’s limbs, that made any approach as hard as if it was the den of the cockatrice,
which slays with its sight alone. (H, 41)

Es ist nicht die Undurchdringlichkeit des Waldes, die die Gesetzlosen schützt,
sondern die strategisch günstige Lage ihres Unterschlupfs auf einem Hügel, von
dem aus die freie Ebene gut überblickt werden kann. Im Gegensatz zum nomadi-
schen Umherschweifen im Wald, das sich in anderen Erzählungen findet, halten
die Gesetzlosen hier einen strategisch günstigen Punkt besetzt. Die Bedrohung,
die von diesem Ort ausgeht, wird mit dem Ausdruck „menacing form that was
the wood“ angedeutet. Der Erzähler spricht auch von „hideous wood“ (H, 41)
und „the felon’s dark wood“ (H, 143). Obwohl es nur ein bewaldeter Hügel ist
und es sich nicht um einen extensiven Wald handelt, ist die Bedeutung des Wal-
des in Hodd zentral für die Revision des Mythos.

Thorpe greift Elemente aus der Greenwood-Tradition auf, wie z. B. die große
Eiche, die über dem Räuberlager thront und als Versammlungsort dient: „under
the giant oak tree where the felons would gather“ (H, 181). An ihr werden Gefan-
gene aufgehängt (vgl. H, 51–53, 251) und hier präsentiert Much zum ersten Mal
seine Ballade über die Rettungsmission: „a celebratory feast was held under the
principal oak, during which revelry I first recited the adventure to the strains of
the stolen harp“ (H, 246). Das Bankett im Wald, die große Eiche als Versamm-
lungs- und Gerichtsbaum – das sind Motive, die aus der Erzähltradition bekannt
sind. Doch ebenso, wie der Wald von Beginn an als düster und bedrohlich be-
schrieben wird, schleicht sich auch in die Darstellung der Eiche und des Räuber-
lagers bereits in der ersten Beschreibung etwas Unheimliches ein:

217

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


The fire was in the middle of the clearing, that had a great oak on its edge, with boughs
thicker than a serpent. [...] Here and there in the trees stood huts of woven branches and
bracken, as hunters and so forth build for hiding places: it is said that goblins live in
similar dwellings (H, 46).

Etwas Dämonisches drückt sich aus im Vergleich der Äste mit einer Schlange,
dem Symbol der teuflischen Verführung, und der Hütten mit der Behausung von
Goblins. Aber schon in der bloßen Größe der Bäume liegt für den Erzähler ein
Schrecken: „the magnificence of certain great oaks about the clearing, that tow-
ered above the forest sward, struck terror into me more than wonder, for they
made e’en the horses look like kittens“ (H, 49-50). Der Wald ist in Hodd ein be-
ängstigender Ort. Der Schrecken der Wildnis kommt auch in der Wildheit ihrer
Bewohner zum Ausdruck.

Die Gesetzlosen machen mit von Wind und Sonne gegerbter Haut, zerzaus-
tem Haar und in Ziegenleder und Bärenfelle gekleidet einen wilden und brutalen
(„savage“) Eindruck: Der Erzähler kommentiert: „A life following the way of a
beast, that sulks in the forest without a decent roof, makes the man beastly“ (H,
49). Später wird dies noch zugespitzt: „for the felons, too, were no more than
beasts“ (H, 69). In der Natur, in der Wildnis von Wald und Heide werden die
Menschen zu reißenden Bestien. Als Robert Hodd auftritt, ist dieser statt in das
traditionelle lincolngrüne Gewand in einen roten Mantel gekleidet, der die Farbe
von getrocknetem Blut hat (vgl. H, 50). An einer anderen Stelle wird Hodd fol-
gendermaßen beschrieben: „Hode then appeared out of the morning mist, his
breath thickening it with clouds that hung in the damp woodland air like smoke
of a dragon [serpentis]“ (H, 66, Hervorh. und eckige Klammer i. Orig.). Als Dra-
che bzw. Schlange wird Hodd zur Inkarnation teuflischer Verschlagenheit. Die
Heimtücke, die auch mit dem Fuchs assoziiert wird, findet sich in der Beschrei-
bung von Hodds Grinsen: „And so might a fox be seen to be grinning while lea-
ving the hen coop, his mouth well bloodied“ (H, 123). Als blutdurstiges Raubtier
wird Hodd zudem mit dem juristischen Ausdruck „wolfeshede“ (H, 42) bedacht,
der ihn als rechtlosen Verbrecher markiert, der jederzeit wie ein Wolf straflos ge-
tötet werden darf. Und als Much und Little John dem Mönch und seinem Pagen
auflauern, heißt es: „we awaited brother Thomas and Henri upon the tracks as
wolves await their helpless prey“ (H, 187). Der Mord an Henry14 geht einher mit
der Imitation von Wolfsgeheul: „Just as I was taught in the wood [...] I did howl
mightily in the manner of a wolf, raising my heavy sword on high“ (H, 210).

Das Bestialische, das Hodd und den Gesetzlosen bescheinigt wird, drückt sich
für den Erzähler in einer moralisch indifferenten Gewalttätigkeit aus, die der
Natur zukommt: „Just as a tree hath not a care for humanity, but may topple
upon our heads without a thought for sinfulness, or a wolf devour an infant
without shedding a tear, or an owl or a crow blind a dying man after battle with-

14 Auch die Schreibweise dieses Namens ist inkonsistent.

218

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


out pity, so Hode was of this kind: his heart a wilderness“ (H, 255). Diese morali-
sche Indifferenz ist es, was die Gesetzlosen mit der Natur gleichsetzt. Die Wild-
nis ist nicht nur die äußerliche Umgebung, sondern ein innerer Zustand („his
heart a wilderness“). Die Wildnis markiert den Abfall vom göttlichen Gesetz und
von den Errungenschaften der menschlichen Zivilisation. Der Erzähler behaup-
tet, dass Luzifer, vom Himmel gefallen, in Meeren, Flüssen, Wäldern und Felsen
hause (vgl. H, 43). Durch die Verbindung der wilden Natur mit dem Dämoni-
schem wird der Kampf gegen die äußere Natur zum Kampf gegen die innere,
sündhafte Natur, der Kampf gegen die äußeren Dämonen zum Kampf gegen die
inneren Dämonen. Dies wird schon früh in der Erzählung angedeutet, an der
Stelle, an der Much sich durch das Dickicht in das Räuberlager schleicht, um sei-
ne Harfe zurückzugewinnen:

Yet I struggled on through the desolate thickness of boles and branches and creeper-weft,
where no righteous man should be found, for all was waste. [...] I more than once found
myself stopped by a denseness of hazel brush or thorny matter, such is the pitiable state
of nature when it is fallen and not tended by God, as it be tended in the sweet-scented
garden of Paradise (H, 44).

In dem Maße, in dem sich Much und die Gesetzlosen in die „thorny thickets of
the fallen world“ (H, 188) verstricken, erscheinen sie eher als Dämonen statt als
Sozialbanditen oder heroische Figuren. Der Erzähler vergleicht Hodd und seine
Gefolgschaft mit dem Hofstaat des Satans (vgl. H, 52) und er fragt sich: „I won-
dered if, after all, the fiend’s kingdom was not elsewhere, but secretly here on
this earth“ (H, 57). Dass der Wald ein Ort der Gefahr und Entbehrungen ist,
wurde bereits in Treases Bows deutlich, ohne jedoch dessen utopische Konnotati-
on völlig zu negieren. In Hodd verliert der Wald, der Ausdruck der gefallenen
Natur ist, endgültig seine positive Bedeutung, die Gefahr, die von ihm ausgeht,
zielt weniger auf das körperliche Wohl als auf das Seelenheil. In Hodd wird der
Greenwood zu einem geradezu teuflischen Ort.

Doch der junge Much gewöhnt sich schnell an die neue Umgebung: „Yet how
swiftly we become accustomed to the greatest of horrors!“ (H, 96). Er nimmt an
diversen Raubzügen teil und gewinnt durch seine musikalische Begabung das
Wohlwollen des Bandenführers, der ihn mehr und mehr ins Vertrauen zieht.
Schließlich fängt er an, trotz der Grausamkeit, der rauen Gesellschaft und des an-
fänglichen Schreckens, das unbequeme Leben im Wald zu genießen: „this exis-
tence did seem to me very free and brave [...], despite its cruelty“ (H, 95), „the
boyish part of my spirit had awakened to this forest existence“ (H, 100). Er lernt
Bogenschießen und wird bald zu einem geschickten Waldläufer: „I flitted to the
undergrowth without the crack of a twig“ (H, 108). Und: „The frequent climbing
of trees made me nimble“ (H, 115). Als Henry ihn in der Kirche St. Mary in Not-
tingham wiedertrifft, bemerkt dieser die Veränderung des einstigen Pagen: „I see
you have become a wild boy, a little green man or a hairy goblin, and amazing it
is you can still speak our civilised tongue“ (H, 157). Ebenso sehr, wie sich Much

219

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


äußerlich verändert hat – sein neuer Name ist Ausdruck dieser Veränderung –, so
sehr verändert er sich innerlich: „I became a lover of transgressions, and despiser
of all things holy and good“ (H, 112). Die Grenzüberschreitung und Abwendung
vom Heiligen und Guten wird vom Erzähler mit der Metapher der Verirrung in
der Wildnis zum Ausdruck gebracht: „I was already lost in the thickets and drear
wastes of evil ways“ (H, 126). Andererseits hatte er während seiner Zeit mit den
Gesetzlosen die Vorstellung, dass das Leben im Wald frei und mutig („free and
brave“) sei. Dies ist die verborgene Kehrseite des Schreckens, die der Erzähler ver-
drängt. Dass er als Jugendlicher das Leben im Wald auch genossen hat, erklärt er
mit Täuschungen des Teufels. Dies wird besonders anschaulich am Bild des klas-
sischen ‚merry Greenwood‘ im Frühling.

Der aus den Balladen bekannten Topos der fröhlich singenden Vögel im Grü-
nen – „the birds were [...] singing so merrily in the verdure, as it was springtime“
(H, 135) – findet sich ebenso wie die folgende Beschreibung:

a fair day as maytime alone bringeth, with the sky blue-bright as glass and the air
delectable, and the wayside full fair with flowers, drawing innumerable butterflies upon
them – such a day lifts and gladdens the heart and turns even the waste moor into a
portion of that eternal bliss that awaits the goodly, so lovely lies the heather and the
turf, and fragrant as incense, and mantled by the songs of birds (H, 149).

Doch diese ewige Glückseligkeit, die der Greenwood im Frühjahr und Sommer
verspricht und damit das Paradies vorweg zu nehmen scheint, ist eine Illusion –
nicht, weil sie durch den Zyklus der Jahreszeiten vergänglich ist, sondern weil sie
die Verderblichkeit der dämonischen Natur verbirgt: „spring soon clothed the
wood in lovely greenness, hiding its pollution the better, so that every demon
hidden in the rocks and trunks and soft, mossy hummocks rejoiced in their
dance with the felons“ (H, 103). Und an einer anderen Stelle heißt es:

For this small wood had become my complete world, and the Lord seeing fit to send us
a season of sunlight and soft showers that spring, our wild place was much beautied, and
its great trees and lees of grass and fragrant herbs beguiled me further and deeper into its
rough ways, wherein many tiny demons and imps lurked and winked as poisonous as
toadstools in clefts of boles and under stones, and in the movement of the verdure. (H,
115)

Der Erzähler schließt aus den Freuden des Sommers, dass sie über den Zustand
der gefallenen Natur hinwegtäuschen: „Fallen nature’s frivolous cruelty and inde-
cency [...], covered o’er in the summer-season with pretty flourishings“ (H, 230).
Er findet also eine Rationalisierung dafür, dass er das Leben im Wald genossen
hat, mit der Verführung des Teufels, auf dessen Täuschungen er hereingefallen
ist. Und der Statthalter des Teufels, der im Wald Hof hält, ist Hodd. Er ist als
Anführer der Bande ganz in der Erzähltradition „king of the outlaws“ (H, 53)
und „chief lord of the wood“ (H, 100). Aber seine dämonische Charakterisierung
rührt nicht allein daher, dass er ein mächtiger Bandit ist, sondern begründet sich
für den streng religiösen Ich-Erzähler in einer häretischen Religionsauslegung.

220

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Much hat sich nicht einfach nur an die Bedingungen im Wald gewöhnt, sondern
diese Lebensweise wird von Hodd ideologisch legitimiert, was dem Jungen er-
laubt, diese vor sich selbst zu rechtfertigen. Er berichtet, dass er von Hodds Wor-
ten wie von einer Krankheit infiziert wurde, und: „I was fertile ground for this
corrupted seed“ (H, 87). Damit erklärt er sich auch, dass er selbst im Winter die
Entbehrungen des Waldes nicht wahrgenommen und sich wie im Frühling ge-
fühlt hat:

And bloated I so become with presumption, that I did not feel the wood’s moistness,
nor the roughness of our dwellings that were no better in truth than vile hovels, nor the
frosty bite of the wind, nor even the bites of my pallet’s fleas, but reckoned myself to be
under spring’s blossom, gorged with sunlight and joy. (H, 87)

Der ewige Frühling ist demnach eine Einbildung des Geistes, die auf eine falsche
Sicht der Welt zurückzuführen sein muss. Und diese falsche Weltsicht ist ein
Symptom des häretischen Mystizismus, den Hodd predigt. Dass er einem fanati-
schen Ketzer gefolgt ist, erscheint dem Erzähler als Ursache für den Mord an
Henry, den er begangen hat. Die Bluttat steht in Zusammenhang mit dem Abfall
vom rechten Glauben und dafür will er mit seiner Beichte Buße tun. Doch die
häretische Lehre von Hodd zeigt auch eine andere – die mutige und freie – Seite
des gesetzlosen Lebens im Wald. In Hodds Häresie artikuliert sich die Freiheit
des Waldes, die eine revolutionäre Perspektive eröffnet.

Das Andere der Ordnung: Die Freiheit im Wald als häretische
Lehre

Hinweise auf soziale Protestbewegungen des späten Mittelalters wie den Bauern-
aufstand im 14. Jahrhundert, und auch auf religiöse Erneuerungsbewegungen wie
die Wyclifs und der Lollarden, finden sich auch in anderen Robin-Hood-Erzäh-
lungen, wie im vorangehenden Kapitel über Bows gezeigt wurde. Auch hier greift
Thorpe also durchaus bekannte Motive der Erzähltradition auf. Doch während
Trease eine kommunistische Ideologie des 20. Jahrhunderts in den Stoff proji-
ziert, gelingt es Thorpe, die Gefühle, Anschauungen und millenaristischen Heils-
erwartungen des 13. und 14. Jahrhunderts zu rekonstruieren.

Hodd bezeichnet sich nicht nur als Herrscher des Waldes, sondern auch als
König eines ominösen „realm of the othair“ (H, 53, Hervorh. i. Orig.). Much
nimmt zunächst an, dass es sich dabei um das Gebiet außerhalb des Zugriffs der
gesellschaftlichen Institutionen handle: „By ‚othar‘ [...] I assumed he meant the
realm that was beyond the law of the forest justices and of the sacred Church of
Our Lord“ (H, 53, Hervorh. i. Orig.). Er folgt damit der traditionellen Auffas-
sung des Mythos, dass Robin Hood der Souverän eines extra-territorialen Gebiets
sei. Doch mit dem ‚Anderen‘ meint Hodd das grenzenlose Meer des Geistes
(„boundless sea of the spirit“, H, 89) bzw. das Meer der göttlichen Essenz („the

2.

221

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sea of the divine essence“, H, 124), das laut Hodds Kosmologie die ganze Welt
und das Universum durchdringe. Insbesondere sieht Hodd diese göttliche Essenz
in allen Erscheinungen der Natur: „everything in Nature is inhabitated by the
Spirit“ (H, 59). Auch der Mensch als Naturwesen habe Anteil an dieser göttli-
chen Essenz und sei erfüllt von diesem Geist. Als perfektem Wesen sei es dem
Menschen demnach unmöglich zu sündigen, selbst wenn er es wollte. Er behaup-
tet „Nothing is sin“ und „There is no sin“ (H, 60). Da alles Teil des Göttlichen
sei, gebe es zudem weder Gott noch Teufel. Hodd vertritt einen mystischen Pan-
theismus, der sich gegen die Vorstellungen einer Hölle und eines strafenden Got-
tes sowie gegen die Institution der Kirche wendet.15 Mit dieser Darstellung greift
Thorpe die häretische Bewegung der ‚Brüder und Schwestern des freien Geistes‘
auf, die in Kontinentaleuropa im 13. Jahrhundert verfolgt wurden (vgl. H, 265,
Anm. 374).16 Hodd hat diese Strömung auf seinen Reisen durch Frankreich ken-
nengelernt und nach seiner Rückkehr in England verbreitet, wofür er als Ketzer
gebrandmarkt wurde (vgl. H, 110, 264–267). In einer Anmerkung spricht Belloes
von einem mystischen Anarchismus, der eine mögliche Wiege des englischen
Bauernaufstands des 14. Jahrhunderts wurde und davon, dass Hodd die häreti-
schen Lehren Wyclifs und der Lollarden antizipiere (vgl. H, 60, Anm. 76; H, 264,
Anm. 372).

Als Prophet eines neuen Glaubens predigt Hodd zu seinen Gefährten im Wald
und diese Rede erinnert in ihrer Radikalität stark an die agitatorische Rede Robin
Hoods aus Treases Bows:

Their master [Hodd] talked in a grimly voice of treachery and injustice and the foulness
and greed of the lords, merchants and bishops, and of the blood on the head of the
sheryffs of the kingdom, and that a golden age was to come when all evil customs would
be ended and all land would be free. (H, 77)

Hodd führt weiter aus:

All spirits shall be free in a state of nameless wildness, as I alone already am! And all
things created shall be the property of the free spirit, whether living or inanimate; and
so the poor shall be made rich, and the present and horribly covetous rich be slain and
cast into ditches, and every great house or abbey or palace burned, and no man’s wife or
daughter be any more his and his alone, for lechery and adultery are vices only in the
fallen world, and the world of the free spirit is unfallen! (H, 79)

15 Zu Hodds häretischen Vorstellungen vgl. insbes. H, 59–60, 77–79.
16 Einen Überblick über die Häresie des Freien Geistes gibt Robert E. Lerner: The Heresy of

the Free Spirit in the Later Middles Ages, Berkley u. a. 1972. Malcolm Lambert verweist
darauf, dass es keine einheitliche Bewegung mit diesem Namen gab, sondern diese durch
die Bulle Ad Nostrum von Papst Johannes XXII konstruiert wurde, um den Begriff als Mit-
tel gegen unterschiedlichste mystische Bewegungen einzusetzen. Vgl. Malcom Lambert:
Häresie im Mittelalter. Von den Katharern bis zu den Hussiten (Medieval Heresy. Popular
Movements from the Gregorian Reform to the Reformation), übs. v. Raul Niemann,
Darmstadt 2001, S. 194.

222

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hier wird Freiheit und das Ende der Ungerechtigkeit gefordert. Aber diese Forde-
rungen werden nicht in politischen Begriffen von Gesellschaft und Recht ausge-
drückt. Freiheit soll sich im Zustand einer namenlosen Wildheit realisieren. Für
Hodd ist die Natur nicht von Gott abgefallen, sondern Verkörperung einer ur-
sprünglichen Freiheit. Die Wildheit der Freiheit findet ihren Ort in der gesetzlo-
sen Wildnis. Die „fallen world“ ist für ihn hingegen die kultivierte Zivilisation,
die sich von diesem ursprünglichen Zustand entfernt hat.

Thorpe scheint Norman Cohns Buch von 1957 über den Millenarismus im
Mittelalter zu kennen, in dem die Begriffe des ‚mystischen Anarchismus‘ und der
Freiheit des Geistes als ‚namenlose Wildheit‘ mit den Adepten des ‚Freien Geis-
tes‘ – die er auch ‚amoralische Übermenschen‘ nennt – in Zusammenhang ge-
bracht werden.17 Der von Cohn zitierte Mystiker Heinrich Suso hört sich dabei
teilweise an wie Thorpes Hodd: „Nothing is sin except what is thought of as sin.
[…] I belong to the Liberty of Nature, and all that my nature desires I satisfy….
I am a natural man. […] The free man is quite right to do whatever gives him
pleasure.“18 Mit seinem Bekenntnis zur Freiheit des Geistes aller Menschen („the
freedom of the spirit of every man and woman“, H, 110) wendet sich Hodd ge-
gen die etablierte Gesellschaftsordnung und in seiner Forderung, die Paläste und
Gotteshäuser niederzubrennen, resoniert der radikale Furor aus Bows. Dieser re-
volutionäre Aspekt muss im Kontext des Millenarismus gesehen werden, der von
Hobsbawm als genuine Form archaischer Sozialrebellion anerkannt wird. Wäh-
rend es vielen millenaristischen Mystikern um persönliche Freiheit ging und es
keine aktiven Bestrebungen gegen die bestehende Ordnung gab, für deren Auflö-
sung auf Gottes Eingreifen gewartet wurde, kann der ‚Revolutionismus‘ aber
durchaus aktivere Formen annehmen.19 Hodd übersetzt seinen Freiheitsbegriff,
der die Vorstellung eines rücksichtslosen Kriegs gegen das Bestehende beinhaltet,
in eine konkrete Praxis von Raub und Mord. Hodds Praxis zielt nicht auf einen
konstruktiven gesellschaftlichen Neuanfang, wie er in Bows als Aufbau des Sozia-
lismus entworfen wird. Der Umsturz der gesellschaftlichen Verhältnisse nimmt in
der Beschreibung Hodds die Züge einer apokalyptischen Endzeit an und dieses
Bild der Apokalypse und der Auflösung und Verkehrung der weltlichen Ordnung
wird in der Praxis antizipiert. Eindrücklich zeigt es sich in einer Szene, in der
eine Gruppe Gefangener sich nackt ausziehen muss, gedemütigt wird und an-
schließend in Frauenkleidern durchs Dornengebüsch davongejagt wird:

the five of them resembled a horrible dream in the mist, a dream of disorder and the
end of days, when gentlefolk become muddy serfs, and men become women, and lepers
and beggars feast in noble halls and filthy concubines wield swords and lances, throwing

17 Vgl. Norman Cohn: The Pursuit of the Millennium. Revolutionary Millenarians and Mys-
tical Anarchists of the Middle Ages. Überarbeitete und erweiterte Auflage, London 1970,
S. 177.

18 Heinrich Suso zit. n. Cohn: Pursuit, S. 178.
19 Vgl. Hobsbawm: Rebels, S. 57–59.

223

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


groaning men to the ground and treading them underfoot, that the very substance of
the world is sodden away and immoderate mirth becomes the wailing of unceasing
plague. (H, 68)

‚The othair‘ wird zum Anderen der Ordnung, in dem die Verhältnisse der Welt
auf den Kopf gestellt werden. Auch wenn die archaischen Formen des revolutio-
nären Millenarismus von den revolutionären Ideologien der Moderne unter-
schieden werden müssen, bringen beide den Wunsch nach einer vollständigen
Umgestaltung der gesellschaftlichen Verhältnisse zum Ausdruck.20

Dass Hodds Hass auf die Kirche und die Institutionen der sozialen Ordnung
gerechtfertigt ist, klingt im Text immer wieder an in der Beschreibung der Unge-
rechtigkeit, die von diesen Institutionen und den Herrschenden ausgeht. So zeigt
sich der Zorn der Bevölkerung auf den Klerus, als ein Mob den Eremiten – zu
Unrecht – beschuldigt, Strandgut unterschlagen zu haben: „You holy men and
monks and priests alike are robbers and thieves, and take goods on pawn from
the poor“ (H, 91). Die Justizbeamten sorgen sich weniger um Recht und Gesetz
als um den eigenen Vorteil: „the bailiff ’s men, who had also been waiting on the
high road for a rich convoy of merchants, there to rob them secretly (and lay the
blame upon outlaws)“ (H, 86). Ein Adliger wird so beschrieben: „the baron,
whom even the king feared; his cruelties were well known, for he did administer
the harshest justice for petty wrongs by means of the sheryff in this town, with
many a peasant and poacher hung in chains“ (H, 154). In einer Fußnote erklärt
Belloes, dass die Adligen, die die Magna Carta durchgesetzt haben, selber nicht
mehr als Gangster waren (H, 154, Anm. 228).21 Und selbst der König kommt
nicht gut weg. Am durchziehenden Hof des Königs, den der Erzähler als Kind in
einem Nachbardorf erlebt, wird die Willkür der Herrschenden deutlich. Die Fel-
der werden niedergetrampelt, Lebensmittel und Material werden beschlagnahmt.
Als der Schmied sich trotz der kümmerlichen Kompensation beschwert und in
eine Auseinandersetzung mit einem Höfling gerät, den er bewusstlos schlägt, soll
er gehängt werden (vgl. H, 165). Als der Hof weiterzieht, heißt es:

Soon the cries and trumpets faded over the hill, and the village was an empty field of
battle, much knocked, in which the only sound was oaths against all who rule over
others on this earth, and women weeping, and children running about in search of
dropped trinkets and broken valuables and crockery, and the bleat of a single spared
goat. (H, 167–168)

Das verwüstete Dorf figuriert als ein Schlachtfeld im Krieg gegen die Armen. Kö-
nig, Adel, Klerus und Beamte erscheinen selbst als Räuber. Das ist das gesell-
schaftliche Klima, das die Voraussetzungen für die Heroisierung von Hodd
schafft. Dennoch findet Hodds millenaristische Ideologie keine große Anhänger-
schaft. Seine Gefährten bekommen durch Hodds Predigten zwar eine Legitimati-

20 Vgl. ebd., S. 57.
21 Worin dieselbe Einschätzung aus Ivanhoe wiederhallt, vgl. I, 192.

224

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


on ihres Handelns, doch die Wirkung der ketzerischen Rebellion beschränkt sich
auf das kleine Gebiet ihrer unmittelbaren Aktivitäten. Anders als in Bows droht
keine Ausbreitung des Aufstands im weiteren Umfeld, geschweige denn in Eng-
land als Ganzem:

despite the allure of such words to those under the yoke of poverty and unending
labour, his kingdom did not spread beyond the margins of that wood upon its hill, for
all his vainglory; unless we count the wasteland of moor that spread about it on every
side, useful to no man, and the company of informers and helpers planted here and
there in the towns without (H, 256).

Dafür breitet sich die Ballade aus, und die Tatsache, dass Hodd den Herrschen-
den gewaltsam die Stirn bietet,22 ist Grund genug, von der einfachen Bevölke-
rung verehrt zu werden.23

Bereits in der Einleitung stellt der fiktive Herausgeber A. T. dar, dass Robin
Hood sich in den frühen Balladen nicht um die Armen kümmert und seine An-
ziehungskraft vielmehr in seinem Mut, seiner Wut auf die herrschende Klasse
und seinem Leben im Wald besteht und folgert: „At heart, however, he is a ho-
micidal gangster, although that is somewhat anachronistic when put in context
of a quasi-lawless, casually violent age“ (H, 3). Die Einschränkung, dass Robin
Hood im Verhältnis zu seinen Zeitgenossen nicht besonders mörderisch gewesen
sei, nimmt die negative Einschätzung direkt wieder zurück. Außerdem zeigt sich
Hodd den Armen gegenüber durchaus als großzügig, als er die Bettler in Not-
tingham reich beschenkt (vgl. H, 151). Hodd wird von dem Erzähler nicht ein-
fach deshalb als besonders dämonisch dargestellt, weil er ein skrupelloser Verbre-
cher ist – worin er sich nicht von den Herrschenden unterscheidet – oder weil er
den Armen nichts gibt und damit seinem Mythos nicht gerecht wird – diese Kla-
ge kann nur retrospektiv aus der Perspektive des modernen Rezipienten A. T. ge-
äußert werden. Er ist auch nicht besonders böse, weil er ein Rebell gegen die
weltliche Herrschaft ist, sondern weil er eine ketzerische Ideologie predigt, die
Gott, Teufel und Sünde verneint, damit seine verbrecherischen Taten rechtfertigt
und direkt gegen Gott und die göttliche Ordnung rebelliert. Hodd macht sich in
den Augen des Erzählers der Hybris schuldig, wenn er behauptet, er sei mehr als
Gott (vgl. H, 60) und sich mit jenem Meer des Geistes gleichsetzt: „I am that
sea“ (H, 89) – woraus er folgert, dass ohne ihn nichts existieren könne (vgl. H,
111). Zum einen zeigt sich darin Hodds Selbstvergöttlichung,24 zum anderen

22 Da ihm das Brandzeichen der Ketzerei auf die Stirn geprägt ist (vgl. H, 110), kann dies als
Affront im Wortsinn aufgefasst werden.

23 Da er es den Herrschenden mit deren Mitteln von Gewalt und Raub heimzahlt, würde er
nach Hobsbawm den Typus des Rächers repräsentieren. Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 77–
90.

24 Ein Charakteristikum des millenaristischen Mystizismus. Vgl. das Kapitel „The way to self-
deification“ in Cohn: Pursuit, S. 172–176.

225

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird darin deutlich, dass sich der Herrschaftsanspruch Hodds über den kleinen
Wald hinaus auf die gesamte Schöpfung erstreckt.

Wenn der Erzähler behauptet, „Hodde cared for woods and other desolate
places more than places of worship“ (H, 237), verkennt er, dass gerade der Wald,
die wilde Natur, für Hodd ein spiritueller Ort ist. Als Mönch muss der Erzähler
allein die Vorstellung, dass die bloße Natur ein religiöser Ort sein könnte, rigoros
von sich weisen. Dabei weiß er genau, dass für Hodd der Wald ein Tempel ist:
„that greenwood being his temple“ (H, 270). In einer Szene kommt Hodds An-
spruch auf die Herrschaft über die Natur und das Bild des Waldes als Kathedrale
seines Glaubens in verdichteter Form zum Ausdruck:

Then he took me from the hut to stand under the great oak. [...] Looking up, he bid me
watch the myriad little leaves so blithe and bright in the summer sunlight, and moving
in gusts of a full breeze with birds warbling among them. „Every leaf is honouring
me,“ he said; „each one, numbering thousands upon thousands, is acknowledging and
honouring my presence, for they are part of my inmost being, and they praise me as
their father.“ Indeed it seemed to be as he said, as I looked up into the giddy heights of
the bough-laden tree: that were like the heights of a great abbey church springing from
the roots of the pillars. Each leaf was moving in obeisance and fealty and honouring (H,
254).

Der Wald wird von Hodd als utopischer Ort betrachtet, den er als „New Jerusa-
lem“ (H, 68) bezeichnet. In der wilden Natur sieht er die Freiheit und Reinheit
des Geistes, der von der korrupten Gesellschaft gefangen und besudelt ist. Als
sich sein Konflikt mit Little John zuspitzt, bemerkt er: „This our little forest king-
dom is torn by deceit and fraud and corruption, like Ingelond itself“ (H, 250).
Seine Lösung ist die Forderung, das Lager an einen wilderen Ort zu verlegen:
„saying that they must move the camp to a wilder place“ (H, 251).

Die Wildnis erscheint als Ort des Schreckens und selbst die Freiheit, die der
Wald in Hodds häretischer Mystik verkörpert, hat etwas Monströses. Dies zeigt
sich auch an einer Replik auf die Ballade von Robin Hood and Guy of Gis-
bourne: „the poor wretch was hanged on the instant from the great oak in his
fine blue mantle, and then his head likewise stuck on a pole at the marge of the
trees: its face receiving cuts [...] from Hodde’s sharp knife, so that the victim’s
own mother would not have recognised him“ (H, 251). Die archaische Freiheit
des Waldes wird in Hodd zu einer heidnischen Praxis erklärt, die sich der Schädel
diverser Kreaturen – von Tieren genauso wie von Menschen – zur Abschreckung
bedient: „Great was my horror when I struck my head against a dangling object,
this being the head of a deer hung from a great bough. The sight and stench cast
disgust and terror into my heart, for I knew then that this wood was given over
to pagans“ (H, 43). Der Erzähler kommt zu dem Schluss: „Hodde was a pagan
and a heretic combined, of a pitiless purity of evil, entirely consumed by Satan –
like a wooden idol consumed within by worm, yet complete upon the out-
side“ (H, 256). Diese äußerliche Vollständigkeit seiner Erscheinung bezeichnet
die teuflische Täuschung, auf die der Erzähler meint, als Jugendlicher hereingefal-

226

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


len zu sein. Durch den religiösen Diskurs des Erzählers wird die Gesetzlosigkeit
Hodds präzisiert als gegen das göttliche Gesetz gerichtete Ketzerei.

Die Anklage gegen Hodd ist immer auch eine Selbstanklage und Ausdruck der
Distanzierung des Erzählers von seinem früheren Ich. Er tut Buße für seine eige-
ne häretische Gesinnung und seine Mordtat, indem er die Freiheit des Waldes ge-
gen die bedingungslose Unterwerfung unter das göttliche Gesetz und die stren-
gen Regeln des Klosters eintauscht. Wald und Kloster können beide als Heteroto-
pien verstanden werden, die vom alltäglichen gesellschaftlichen Raum abgeson-
dert sind. Während ersterer einen dämonischen Gegenort darstellt, handelt es
sich bei letzterem um einen heiligen Gegenort. Im folgenden Abschnitt soll dar-
gestellt werden, wie der Wald als dämonische Heterotopie zu den heiligen Ge-
genorten und zum gesellschaftlichen Raum ins Verhältnis gesetzt wird.

Orte und Gegenorte: Zur Raumkonstellation in Hodd

Die Differenz unterschiedlicher Orte wird in Hodd detailliert dargestellt. So wer-
den der Wald von Barnesdale, in dem Hodds Bande ansässig ist, und Sherwood
Forest – also die beiden Orte, die schon in den Balladen abwechselnd als Schau-
platz für die Handlung dienen – kontrastiert: „Sherwode was not the most dan-
gerous place for robbery, for many who hid within it, fleeing justice or others’
vengeance, were not cut-throats“ (H, 185). Das entspricht dem traditionellen Bild
von Sherwood im Robin-Hood-Mythos, dass die Gesetzlosen dort keine Verbre-
cher sind. Außerdem wird Sherwood viel stärker als Kulturlandschaft dargestellt
und scheint demnach wenig geeignet für Hodds Reich urtümlicher Freiheit und
Wildheit: „And there being a field of rye all about [the scarecrow], the crop alre-
ady grown to above the knee and blowing most prettily with wild flowers and
rue and fennel“ (H, 200, Einfügung in eckiger Klammer i. Orig.). Bei Sherwood
handelt es sich keineswegs um ein Niemandsland und zwischen Feldern und
Wäldern bewegen sich Kesselflicker und Bauern, die die Äcker bestellen (vgl. H,
202–203). Im Kontrast zur besiedelten und fruchtbaren Landschaft von Sher-
wood Forest stehen die Hügel und Moore von Barnesdale: „Rare are those places
without the common people, so crowded is Yngelond, yet lonely were those low
hills to me, and most barren of fruit or corn“ (H, 269). Im Gegensatz zur Wild-
nis von Barnesdale repräsentiert Sherwood die Alltagswelt einer Agrargesell-
schaft. Dass ausgerechnet hier der Mord an Bruder Thomas und Henry stattfin-
det, dass die Gesetzlosigkeit in die ländliche Idylle von Sherwood eindringt, ver-
deutlicht die prinzipielle Gefährlichkeit des Waldes. Die Undurchsichtigkeit des
Blattwerks besiegelt das Schicksal der Mordopfer, die von Little John in die Irre
geführt werden: „Again we re-entered the new-leaved forest, that shielded the
sunlight as a cloth might over a player’s stage and taking a false path known to
Litel John, went far out of sight of the serfs, or any other wayfarer“ (H, 204). Ob-
wohl Sherwood relativ kultuiviert ist, besteht auch hier eine Gefahr für Reisende:

3.

227

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„deceived in the heart of the wild and leafy waste to the cost of their goods and
even life“ (H, 185–186). Die sündhafte Natur reicht in die Agrarlandschaft hin-
ein, sie ist Teil des organischen Lebens und Vergehens. Damit bleibt ihre Schön-
heit und Blüte eine Sinnestäuschung, die immer auch eine Täuschung des Satans
ist, der in den Erscheinungen der Natur haust.

Der Zusammenhang von Natur, Wildnis und dem Dämonischen wird in
Raumkonstellationen, in denen verschiedene Ort eine je spezifische Bedeutung
bekommen, in einen Gegensatz zum Heiligen gebracht:

there is great peril living amongst natural growing things, instead of staying within that
which is built by man in praise of God: for nature is fallen and the very leaves measled
with Adam’s sin, her ground infected with snakes and crawling beasts of disgusting ap-
pearance, feasting on the rottenness that Heaven itself knoweth not – for nothing there
[in Heaven] falleth with the cold but is eternally ripe and green in the balmy air, and
without night. Yea, ’tis better to seek the very rim of the land, where all is naught but
rock and sand and endless-seeming ocean, as did the founding fathers of this our great
abbey, and also my first saintly master the hermit, to live as though upon the very portal
of everlasting life, in utmost purity, far from the leaf-sodden mire of the forest, or the
town’s stench. (H, 127–128, Einfügung in eckiger Klammer i. Orig.)

Auch die Stadt ist neben dem Wald ein gefährlicher und sündhafter Ort. Von Ed-
wins Mutter erfährt Much: „[Edwin] perished in the city, where plague and ruin
await all!“ (H, 298). Als Much das erste Mal nach Nottingham kommt, ist er
schockiert: „this world’s decay and pustulence, whose clamour and stink did
strike me like a mailed fist after the forest“ (H, 152). Selbst in der Kirche St.
Mary herrscht Chaos, vulgäre Sprüche werden geäußert, die Kleriker zeigen sich
nicht sonderlich motiviert und auch der Geruch ist zweifelhaft: „Within the
church, where it was dark after the sunlight, and so full of straw-dust that many
coughed over the priest’s hurried words, expelling thus a thick vapour of garlic
that e’en the sacred air could not dillute“ (H, 151). Es zeigt sich eine ambivalente
Haltung des Erzählers. Angesichts des Lärms und Gestanks der Stadt erscheint
der Wald geradezu als ein Ort der Ruhe und Besinnung. Aber auch die frische
Luft kann über das „stinking life of a forest felon“ (H, 176) nicht hinweg-
täuschen: „mistily and fresh though the woodland air lay about us in that dawn,
bitter as wormwood was the air in my mouth, for my entire body was corrupt-
ed“ (H, 219). Es ist immer wieder zu beobachten, dass der Geruch die moralische
Qualität eines Ortes bestimmt. Der Gestank des städtischen Lebens und die ver-
wesende Biomasse des Waldes qualifizieren sie als dämonisch. Im Kerker, aus
dem Hodd von Much und John gerettet wird, ist der Gestank höllenhaft: „a bit-
ter smell, and it was indeed as Hell must smell from afar off“ (H, 240–244).
Auch von der Glashütte wird aufgrund ihrer Schmelzöfen und des beißenden
Qualms das Bild eines satanischen Höllenschlunds gezeichnet (H, 38). Wohlge-
ruch hingegen wird mit Göttlichkeit und dem Paradies assoziiert: „balm of
Heaven“ (H, 228). Die frische, reine Seeluft der Küste macht diese zu einem hei-
ligen Ort. Paradoxerweise wird dennoch der Topos vom Greenwood im Mai zum

228

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vorschein des himmlischen Paradieses: „the balmy breeze of Heaven upon us,
tinted with blossom and all manner of verdant sweetness, that is [Heaven’s] eter-
nal Maytime“ (H, 149, Einfügung in eckiger Klammer i. Orig.). Das Problem ist
jedoch, dass der Frühling im Wald nicht ewig dauert und der alljährliche Zyklus
im Herbst durch das modernd-stinkende Laub die Herrlichkeit des Greenwood
als Illusion und – schlimmer noch – teuflische Täuschung entlarvt. Der Himmel
ist ewiger Greenwood ohne Verfall und ohne Wildheit, Natur im Zustand vor
dem Sündenfall, die auch selbst durch Klostergärten nicht eingeholt werden
kann: „nothing is wild or savage in Heaven, for the Lord God makes all tame,
even the roaring lion; yet He fashions nothing falsely, and a garden be false“ (H,
138).

Die gesamte Welt wird zu einem Nichtort, zum reinen Durchgangsraum, der
„dem Provisorischen und Ephemeren überantwortet ist“,25 dem der Himmel als
wahrer Ort gegenübersteht. Der Konflikt zwischen Gut und Böse, zwischen Gott
und Teufel, zwischen dem Bestand der himmlischen und weltlichen Ordnung
und ihrer Auflösung, der in der Welt ausgetragen wird, kommt in einer Konstel-
lation sozialer Orte zum Ausdruck. Die Orte der Welt differenzieren sich danach
aus, wie nahe sie dem Himmel sind. Der heterotopische Wald steht dabei nicht
in erster Linie der Stadt gegenüber, die mit ihrem profanen Treiben an der Sünd-
haftigkeit teilhat, sondern dem Kloster und der Eremitage als ebenfalls heteroto-
pischen, aber heiligen Orten. Zwar äußert sich der Erzähler immer wieder negativ
über die mangelnde Disziplin im Kloster und die lasterhaften Sitten der Mönche
(vgl. H, 15, 25, 305), doch das Kloster bildet mit seinen Mauern einen halbwegs
abgeschlossenen Raum, der die Versuchungen der verderblichen Welt zumindest
oberflächlich draußen hält. Vor allem aber ist das Kloster ein Bollwerk gegen die
Häresie und Gesetzlosigkeit des Waldes.

Dass Mönche und Kleriker die bevorzugten Feinde Hodds sind, hat nicht nur
mit seiner häretischen Lehre zu tun, sondern mit der Tatsache, dass die Abtei
von Doncaster für ihre Glashütte Brennholz benötigt. Davon fühlt sich Hodd
bedroht: „he furiously cursed the abbey and its monks, for they wished to cut
down the wood to the last tree, to feed the fiery furnace of their glass-mak-
ing“ (H, 58). Da das Land, auf dem sich der bewaldete Hügel mit dem Räuberla-
ger befindet, dem Kloster gehört, ist Hodds Sorge berechtigt. Bruder Thomas
bekräftigt die Notwendigkeit, den Wald abzuholzen, aber nicht mit den
ökonomischen Erfordernissen der Glasmanufaktur, sondern ideologisch: „Ay, we
hold much land thereabouts on that wild heath, even the wood where that cut-
throat felon and blasphemous heretic lurks [...] we must cut this wood down and
burn it all to the last branch; which will be a great service to the world, for much
wickedness lurks therein“ (H, 205). Thomas wird zwar daraufhin von Little John

25 Marc Augé: Orte und Nicht-Orte. Vorüberlegungen zu einer Ethnologie der Einsamkeit
(Non-Lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité), übs. v. Michael Bi-
schoff, Frankfurt am Main 1994, S. 93.

229

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erschlagen, aber die Rodung kann auf lange Sicht nicht verhindert werden. Am
Ende des Romans ist der Wald bis zum letzten Baum abgeholzt. Auch wenn die
Glashütte als höllischer Ort beschrieben wird, transformiert sie doch den Wald in
Kirchenfenster und verwandelt damit einen Ort des Schreckens zum Schmuck ei-
nes heiligen Ortes und stellt ihn damit in den Dienst der Lobpreisung Gottes.
Diese Metapher der Wandlung vom Wald in Glas zeigt sich anschaulich in der
Szene, in der Much die göttliche Vision empfängt, die ihn zur Umkehr animiert.
Er sieht Thomas und Henry in den abgetrennten und aufgestellten Tier- und
Menschenköpfen, die In excelsis deo singen:

Such is the power of God’s influence in even the most spotted of souls that at the heart
of that hideous pagan place, surrounded by bewitching, heathenish idols of the cruellest
sort, this heavenly confirmation did ring in my ears very joyfully; and I softly and quiet-
ly sang also, as though in the very heart of the holy abbey, far from the forest of unbe-
lief. And seeing this abbey lit by myriad panes of coloured glass, that has been moulded
by God’s grace out of the ebbing light through the glade […], I understood by the love-
ly, sacred singing that the wood entire had been transfigured into glass: aye, all the
greenwood into brittle glass (H, 259).

Die Transformation des Erzählers vom gesetzlosen Banditen zum Mönch, der
sich gehorsam dem Gesetz Gottes unterwirft, nimmt hier ihren Ausgangspunkt
und korreliert mit der Transformation des dunklen Waldes zu Fensterglas, in dem
das göttliche Licht aufblitzt. Dieses göttliche Licht wird der niederen Natur ent-
gegengesetzt: „how base is Nature compared to the eternal light of the Lord!“
(H, 260). Das herrliche Licht Gottes triumphiert über die abgefallene Natur des
Teufels, indem es ihr den Sünder Much entreißt, der zum denkbar frommsten
und demütigsten Mönch wird und den dämonischen Wald vernichtet.

Doch die Ironie der Geschichte gewährt Hodd einen letzten Triumph. Als der
Erzähler, bereits als Mönch und alter Mann, die Abteikirche von Doncaster be-
sucht, entdeckt er in einem Kirchenfenster die Figur eines Jägers mit Horn. Es
wird ihm erklärt, es handle sich dabei um „Robben Hod, that they sing of in the
ballads“ (H, 305). Entsetzt fragt der Erzähler, warum ein solcher Verbrecher und
Ketzer Eingang in das Glasbild gefunden habe. Woraufhin der junge Mönch
antwortet:

I know not if he were a heretic or e’en a wicked felon […] but they say he was placed
there out of fear, his greenwood lair being the very forest we felled to the last tree. […]
For the tale goeth, that he cursed our house most horribly and wrathfully as the trees
fell about him, and said he would ne’er set foot under our sacred roof, unless it were to
burn it to ashes and charred wood, and that none could stop him but his own shadow,
Therefore, as precaution, it were thought wise to include him in the very glass formed
by the burning of his forest, that he might cast his own shadow on the abbey floor. (H,
306)

Der Schatten Hodds, der ihn vom Kloster fernhalten soll, ist Ausdruck seines
geisterhaften Nachlebens, das der Erzähler als Autor der Ballade mit zu verant-
worten hat und das ihn in diesem Moment in der Klosterkirche einholt. Dieses

230

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachleben im Mythos lässt Hodd zum Sieger über die redlichen Bemühungen
des Mönchs werden, der den Mythos als Lügengeschichte entlarven möchte:
„minstrels, who are really buffoons, take on his voice when singing of his merry
exploits, that are all lies“ (H, 23). Die Beichterzählung kommt nicht an gegen die
mythische Erzählung der Ballade, die längst ein Eigenleben entwickelt hat.

Dichtung und Wahrheit: Das Nachleben der Ereignisse im
Mythos

Bevor Much selbst mit seiner Ballade die Heroisierung von Hodd in Gang ge-
setzt hat, gab es lediglich „tales of sufficient terror to chill the blood, but which
others regarded as of no more than a bundle of straw“ (H, 27). Der Schrecken,
den diese Geschichten verbreiten, unterscheidet sich nicht von anderen Erzäh-
lungen über grausame Räuber und dient eher einem Herrschaftsanspruch als
einer Heroisierung:

As Robeytt Hodde’s reputation was exceeding broad, and included unspeakable acts of
cruelty such as the gouging out of eyes, or the cutting off of feet (though these might
have been exaggerated), and no other man so dominated the area as he did (not even
the abbot or the sh[e]rif), they were eager to show compliance: thus tyrants rule by fear
alone. (H, 120, Einfügung in eckiger Klammer i. Orig.)

Aber zunächst scheint Hodd trotz eines religiösen Fanatismus nur ein einfacher
Pferdedieb zu sein, den der Strick an der nächsten Kreuzung erwartet („For what
was Robert Hod but a simple horse thief, worthy only of the rope, or to hang at
a crossway?“, H, 117). Doch dann sorgt die Verhaftung in der Kirche für neues
erzählerisches Material:

Hod’s repute had been inflated on the instant, by mere dint of his being arrested in the
great church, yet few had heard of him this far south of his activities; whereas other out-
laws, slain or seized likewise, had been swiftly forgot, though more local than he (being
denizens of the forest of Scherwode, hard by Notyngham) (H, 174).

Sobald die Gerüchteküche mit seiner Verhaftung in Nottingham anfängt zu
brodeln, entwickelt sich eine Dynamik der Glorifizierung: „from tinker to baker
to cripple to cook, alike thirsty for news, as much as the lean goldsmith or the fat
merchant – or even the fair ladies gossiping and giggling […] they already fash-
ioned Robert Hod into the handsomest villain in the land“ (H, 177). Nach seiner
erfolgreichen Flucht aus dem Kerker wachsen sein Ruf und die Angst vor ihm
(vgl. H, 254). Obwohl die außergewöhnliche Tat Grundlage der Heroisierung
ist,26 ist sich der Erzähler sicher: „Indeed, he would have been forgot entirely,
like many another criminal, but for my influence, alas!“ (H, 257). Auch Hodd

4.

26 Carla Gebauer u. a. nennen es die „herausfordernde Exzeptionalität“ des Helden. Carla
Gebauer u. a.: Editorial, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen
1.1, 2013, S. 5–6, hier S. 5. DOI: 10.6094/helden.heroes.heros./2013/01/02.

231

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


scheint sich der propagandistischen Wirkung der Ballade bewusst zu sein. Als
Much neu bei den Gesetzlosen weilt, fordert er: „Sing a song to Robertt Hode,
king of the outlaws and the realm of the othair“ (H, 53, Hervorh. i. Orig.). Nach
der Rettung aus dem Kerker heißt es: „Sing a song of Robbert Hode, king of the
outlaws and of the realm of the othar“ (H, 257, Hervorh. i. Orig.). Erst im Medi-
um der Ballade gelingt die dauerhafte Heroisierung27 durch die Verbreitung des
Mythos: „other minstrels (and e’en parti-coloured players and bufoons) followed
my songs and word, and so it spread beyond my ken, like the touch of leprosy
passeth from one to another“ (H, 257). Der Erzähler stellt bedauernd fest, dass
seine eigene Balladenschöpfung das Leben im Wald verherrlicht, und dass, ange-
zogen vom Mythos des Greenwood, junge Männer dem Ruf der Wildnis folgen:

Many hundreds of feckless young men, I hear, do now find solace in the woods of this
or that baron or lord, fleeing the evils of the city or their own misdeeds; and some
spurred – alas! – by the wretched progeny of my minstrelsy, do e’en dress in green and
call themselves ‚Roberdesmen‘ or ‚Robbinsmen‘! Though that be play-acting compared
to our true outlaw life, which was cruel and hard and wretched, in truth (H, 128, Her-
vorh. i. Orig.).

Es ist fraglich, ob das Leben dieser Männer im Wald weniger hart und grausam
ist, als das des Erzählers als Jugendlicher es war. Seine Unterstellung, dass es sich
dabei um bloßes Spiel handle, zeigt, dass er ihnen nicht zutraut, die Tragweite
ihres Handelns einzuschätzen und in der Nachfolge Robert Hodds auf eine – sei-
ne! – Lüge hereingefallen zu sein.28

Die Aufdeckung der angeblich historischen Wahrheit hinter dem Mythos ist
ein Spiel mit den Problemen der Mythentradierung. Gegen den Mythos unter-
nimmt Hodd die Entmythifizierung des Greenwood und die Deheroisierung Ro-
bin Hoods. Gleichzeitig zeigt der Text aber auch die Bedingungen auf, unter de-
nen Robin Hood und der Greenwood überhaupt eine mythische Ausstrahlungs-
kraft entwickeln konnten. Der Schrecken des Waldes und die grausame Verschla-
genheit eines häretischen Fanatikers sind die Abfallprodukte einer narrativen Ver-
dichtung, aus der sich der heroische Kern des Mythos herausbildet – sie können
dessen Persistenz nicht schaden. Der Mord an dem Mönch und seinem Pagen
wird in den frühen Balladen ebenso wenig verschwiegen wie andere Gewalttaten,
z. B. die grausame Verstümmelung Guy of Gisbournes. Diese Brutalität am
Grunde der Überlieferungsgeschichte hat nicht verhindert, dass aus Robin Hood
ein romantischer Held geformt werden konnte, der von der Kulturindustrie ohne
große Probleme verarbeitet werden kann. Die literarische Tradition des 19. Jahr-
hunderts von Walter Scott bis Howard Pyle hat den Robin Hood herausgeschält,

27 Vgl. Katharina Helm / Jakob Willis: Editorial, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kul-
turen des Heroischen 2.2, 2014, S. 5–6, hier S. 5. DOI: 10.6094/helden.heroes.heros./2014
/02/01.

28 Zum Verhältnis von Sprache und Text, Lüge und Wahrheit und der Bedeutung der Sinnes-
wahrnehmung vgl. ausführlich Schäbler: Framing Strategies, S. 205–213.

232

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der im Kino mit lausbübischer Verschmitztheit die Autoritäten herausfordert, da-
bei aber immer auf der richtigen Seite steht – d. h. auf der Seite der legitimen
Herrschaft. Der kommunistische Freiheitskämpfer in Treases Bows steht letztlich
auch in dieser Tradition. Auch wenn die Zielsetzung dieses Robins eine andere
ist, so bleibt kein Zweifel daran, dass er der Held des Guten und Richtigen ist:
der Gesetzlose, der für die wahre Gerechtigkeit kämpft. Dieses Muster wird von
Thorpe zerschlagen. Als Hodd wird Robin Hood zu einem ambivalenten Cha-
rakter, der, vom berechtigten Hass auf die Kirche und weltliche Autoritäten ge-
trieben, über das Ziel hinausschießt und sich in einen Wahn hineinsteigert, der
es den Lesenden kaum erlaubt, ihn als Identifikationsfigur für eine politische
Agenda zu betrachten. Hodds mystischer Anarchismus ist durch und durch mit-
telalterlich, wodurch die Distanz zu den modernen Aktualisierungen Robin
Hoods in anderen Erzählungen deutlich in den Blick rückt. Die radikale Revision
des Mythos führt Hodd an dessen frühesten Ausdruck zurück. Thorpes Roman
ist eine Selbstreflexion des mythischen Erzählens, die dem Mythos in seiner De-
konstruktion die Treue hält. Hodd zeigt die Unmöglichkeit, an einen authenti-
schen Ausdruck des Mythos zu ‚glauben‘, ebenso wie die Unmöglichkeit, diesen
einfach an ein Ende zu bringen. Thorpes postmoderne Arbeit am Mythos Robin
Hood fügt den Schichten der Erzähltradition eine neue hinzu.

233

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-133 - am 13.01.2026, 04:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	VI. Erzähltradition
	1. Die ältesten Schichten des Mythos: Zur frühen Überlieferung
	2. Von den Maispielen zum Königshof: Robin Hood in der frühen Neuzeit
	3. Zwischen Revolution und Nation: Robin Hood beim Anbruch der Moderne
	4. Die Klassenkampf-Kontroverse und die Entwicklung der Sozialbanditen-These
	5. Robin Hood in der Kulturindustrie

	VII. „Itt is merrry, walking in the fayre fforrest“: Robin Hood and Guy of Gisborne im Kontext der frühen Balladen
	1. Der mythische Greenwood
	2. Der Greenwood im Kriegszustand
	3. Der Wald als Ort der Verkehrung und Bestätigung der gesellschaftlichen Ordnung
	4. Der widersprüchliche Greenwood der Gesellschaft

	VIII. Robin Hood, König Löwenherz und die Geburt der englischen Nation im Greenwood: Walter Scotts Ivanhoe
	1. Das Recht der Eroberer und die Gerechtigkeit des Waldes
	2. ‚Merry England‘: Die Nationalisierung des Greenwood
	3. Scotts Einfluss auf die Erzähltradition des Robin-Hood-Stoffes

	IX. Kommunistischer Partisanenkrieg im Greenwood: Geoffrey Treases Bows Against the Barons
	1. Der bedrohliche Wald als prekärer Schutzraum
	2. Der Wald als Schlachtfeld und die offene Feldschlacht
	3. Wald gegen Burg: Feudale Raumordnung und sozialutopische Hoffnung

	X. Der Schrecken des Waldes: Die Revision des Mythos vom Greenwood und die Deheroisierung Robin Hoods in Adam Thorpes Hodd
	1. Der unheimliche Wald als Ausdruck der gefallenen Natur und der ‚merry Greenwood‘ als Täuschung des Satans
	2. Das Andere der Ordnung: Die Freiheit im Wald als häretische Lehre
	3. Orte und Gegenorte: Zur Raumkonstellation in Hodd
	4. Dichtung und Wahrheit: Das Nachleben der Ereignisse im Mythos


