Teil II:
Theologische Anthropologie aus
offenbarungstheologischer Perspektive — Systematische
Analyse und Reflexion

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13.



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und
Mensch

Nach koranischer Auffassung bedient sich Gott unterschiedlicher Kommu-
nikationsmittel, um mit seiner Schépfung zu kommunizieren. Schépfungs-
theologisch etwa ldsst Gott tiber naturphdnomenologische Zeichen wie
Regen oder Sonnenstrahlen dem Menschen wortlos seine Barmherzigkeit
und Zuwendung zuteilwerden. Offenbarungstheologisch hingegen teilt er
sich den Menschen in Form einer Rede mit. Damit stellt die sprachliche Of-
fenbarung einen spezifischen Fall im Rahmen der Herabsendungsmoglich-
keiten von Zeichen dar, da sie sich durch den konkreten Sprachgebrauch
eindeutig von anderen Typen abhebt.

Der Mensch seinerseits kann wiederum auf beide Arten der Kommuni-
kation mittels nonverbaler Zeichen - wie Stirnrunzeln, Nicken oder Stau-
nen -, mit verbalen Zeichen - etwa einer Riickfrage, einem personlichen,
spontan formulierten Dankgebet oder einer durch die Ausspracheregeln
ritualisierten Rezitation des Korans — oder in einer Mischform - wie etwa
dem ritualisierten Gebet, in dem Korperbewegungen mit Rezitationsein-
heiten miteinander korreliert werden - reagieren.

Im Gegensatz zur schopfungstheologischen Beziehung, die sich an der
Ontologie orientiert, in der Gott Schépfer und der Mensch Geschopf ist
und bleibt, verlduft die offenbarungstheologisch initiierte Kommunikation
in zwei Richtungen, ndmlich sowohl von Gott zu Mensch als auch von
Mensch zu Gott.*?> Thre Grundstruktur baut somit auf einer Kommunika-
tion auf, die reziprok ausgerichtet ist. Damit kennt die koranische Weltan-
schauung zwei kategoriale Arten der Kommunikation zwischen Gott und
Mensch, die sich einerseits hinsichtlich ihres Modus als verbal respektive
nonverbal und andererseits hinsichtlich ihrer Bewegungsrichtung als von
Gott zu Mensch wie auch vice versa von Mensch zu Gott klassifizieren ldsst.

Diese Differenzierung als Grundlage gelegt, soll im Nachfolgenden ge-
zielt und ausschliefllich der verbale Kommunikationsweg von Gott zu
Mensch wie auch von Mensch zu Gott fiir die Diskussion einer theolo-
gischen Anthropologie im Islam fruchtbar gemacht werden. Der Koran

425 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S. 151.

139

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

ist nicht einfach ein Zeichen unter vielen, sondern nimmt die Stellung
eines aufSergewoShnlichen Ereignisses ein, da Gott seine Existenz nicht nur
nonverbal andeutet, sondern verbal duflert. Aufgrund des Stellenwerts, den
sich der Koran selbstreferentiell als Rede zuschreibt, lohnt es sich, diese als
eigenstdndige Leitkategorie zu vertiefen. Entsprechend widmet sich dieses
Kapitel der verbalen Kommunikation von Gott zu Mensch in Form einer
sprachlich vermittelten und in einer miindlichen Verkiindigung realisierten
Rede Gottes — um spiter dann in Kapitel 6 die darauf reagierende Kommu-
nikation von Mensch zu Gott in Form einer ritualisierten Rezitation der
erhaltenen Verkiindigung ebenfalls zu beleuchten. Dabei liegt der Fokus
nicht auf einer eigenen exegetischen Ausarbeitung jener koranischer Stel-
len, die den Vorgang der Offenbarung beschreiben. Vielmehr sind hier die
systematischen Argumente von Abli Zayd von Interesse, die er, autbauend
auf einer linguistischen Exegese, hinsichtlich der kommunikativen Dimen-
sion von Offenbarung darlegt. Im Zentrum steht von daher keine der
vielen Dimensionen aus Abti Zayds Ansatz, wie etwa die Methode oder
die Historizitdt, sondern seine kommunikationstheoretische Begriindung
und Aufarbeitung, die analysiert und im Kontext der Fragestellung fiir
die Konzeption einer theologischen Anthropologie evaluiert werden soll.*2¢
Hierzu wird zundchst die kommunikationstheoretische Fundierung von
Offenbarung erdrtert und anschlieffend anhand von Phasen dieses Kom-
munikationsprozesses vertieft und mit einer Reflexion zu den Impulsen fiir
eine theologische Anthropologie abgeschlossen.

Vorausschickend gilt es an dieser Stelle festzuhalten, dass die Verwen-
dung des Begriffs Offenbarung fiir die Islamisch-theologischen Studien
spannungsgeladen ist. Erstens wird mit dieser Bezeichnung ein neuzeitli-
cher, christlich geprégter Diskurs auf den Koran iibertragen, der in dieser
Aufladung dem koranischen Selbstverstandnis nicht gerecht wird. Begriffs-
geschichtlich haftet dem Verb offenbaren, das in der christlichen Theologie
gebraucht wird, um das griechische apokalypsis ins Deutsche zu tberset-
zen, eine tiefere Bedeutung an: Nach christlichem Offenbarungsverstindnis
offenbart Jesus nicht etwas von Gott, sondern das innerste Wesen Gottes
wird durch ihn sichtbar (gemacht), weshalb man seit der Neuzeit in der
christlichen Theologie auch von einer Selbstoffenbarung Gottes spricht.?”
Ein solches Verstdndnis, dass Gott sich enthiillt oder sein Wesen sichtbar,

426 Vgl. Kapitel 1.5 dieser Arbeit.
427 Vgl. Seckler (1981): Verbum dei; Bernhardt (2021): Offenbarungsmodelle.

140

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

eben offen-bar wird, ist dem Islam fremd. Zweitens kann der Begriff Offen-
barung die Varianz, die sich innerkoranisch zeigt, nicht abbilden. Denn der
Koran kennt gleich mehrere Begriffe wie tanzil, wahy, quran sowie kitab,
die unterschiedliche Modi von Offenbarung und ihrer Ubermittlung kon-
figurieren. Drittens wird mit dem Begriff Offenbarung der Fokus auf die
transzendentale Dimension gelegt, die noch nicht sinnlich wahrnehmbar
konstituiert ist und dadurch wissenschaftlich kaum zu erfassen ist. Deshalb
pladieren zeitgendssische Koranforschende, darunter etwa Angelika Neu-
wirth, fiir einen Perspektivenwechsel weg von der islamischen Offenbarung
hin zur koranischen Verkiindigung und damit einhergehend auch weg von
der Wahrnehmung als exklusiv muslimisches Religionsdokument hin zu
einem Zeugnis européisch-spatantiker Theologiedebatten.428

Trotz all dieser Problematiken und trotz der Einwénde, die diese Ar-
beit teilt, kommt sie nicht umhin, von Offenbarung zu sprechen. Dies
ist zum einem dem Mangel an Ausdrucksmdglichkeiten geschuldet, das
Phianomen gerade in seiner transzendentalen Dimension zu fassen. Um
also die Phasen vor der koranischen Verkiindigung durch den Propheten
ebenfalls sprachlich abbilden zu kénnen, fehlt weiterhin ein Begriff. Zwar
liele sich durchaus ein Neologismus priagen, doch bietet der Rickgrift
auf einen etablierten Begrift wie Offenbarung zum einen den Vorteil, an
bestehende Diskurse anzukniipfen. Von da aus lasst sich der Begriff schar-
fen, indem priazisiert wird, was Offenbarung nach koranischem Verstind-
nis meint und wie sie sich konstituiert. Zum anderen ist Offenbarung
angesichts dessen, dass die koranischen Termini Spezifisches bezeichnen,
als Oberbegriff niitzlich, um diese verschiedenen Erscheinungsformen und
Modi einzubeziehen und zu biindeln. Wenn also in dieser Arbeit von einer
offenbarungstheologischen Perspektive die Rede ist, ist damit eine kommu-
nikationstheoretisch fundierte Sichtweise auf den Koran gemeint, welche
die vier Modi wahy, tanzil, kitab und qurian inkludiert.

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation
Nach muslimischem Verstindnis lisst sich Offenbarung als Ubermittlung

einer Botschaft verstehen, die, von Gott kommend, tiber den Engel Gabriel
dem Propheten Muhammad mitgeteilt wird, der sie wiederum seiner Ho-

428 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spitantike; Ozsoy (2105): Islamische
Theologie, S. 67.

141

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

rerschaft verkiindet. Dieser Vorgang beginnt im Jahre 610 n. Chr. und endet
mit dem Tod des Propheten im Jahre 632 n. Chr. Dabei wird dem Prophe-
ten der Koran nicht als Ganzes mitgeteilt, sondern der Prophet erhilt im
Verlaufe dieser mehrjahrigen Zeitspanne immer wieder Ausziige aus dieser
Botschaft, die zusammengenommen den Koran bilden. Die koranische
Offenbarung ist damit kein einmaliges, sondern ein sukzessives Ereignis,
weshalb durchaus von koranischen Offenbarungen im Plural gesprochen
werden kann. Zugleich ist sie ein prozessuales Geschehen, das sich zu
verschiedenen Zeitpunkten und entsprechend auch unter sich wandelnden
historischen Begebenheiten ereignet. Aus diesem Grund erscheint die Be-
zeichnung des Korans als ,Wort“ Gottes, die eine Singularitit und Statik
suggeriert, unpassend. Vielmehr ist der Koran als Rede mit Redepausen
zu verstehen, die durch die Verkiindigung des Propheten immer wieder
erklingt.#?° Rund dreif$ig Jahre nach dem Tod des Propheten wurden die
gesammelten und miindlich tradierten Botschaften zu einem Schriftkorpus,
genannt mushaf, kanonisiert, der bis heute ausgedeutet wird.

Fir die nachkommenden Kapitel steht nicht etwa die Datierung oder
Genese dieses mushaf im Vordergrund, sondern der miindliche Prozess,
welcher der Kanonisierung vorausgeht. Da dieser miindliche Prozess nur
tiber die kanonisch fixierte Schrift und weitere Umwelttexte rekonstruiert
werden kann, liegt hier ein Zirkelschluss vor. Dennoch finden sich textuelle
Hinweise auf diesen miindlichen Prozess und kommunikativen Charakter
des Korans. Entsprechend soll es nun im Folgenden darum gehen, dar-
zulegen, warum Offenbarung tiberhaupt als Kommunikation verstanden
werden kann, bevor die einzelnen Phasen von Gott zu Engel, von Engel zu
Prophet und von Prophet zu seinen Mitmenschen beleuchtet werden, um
die gewonnenen Einsichten schliefilich auf eine theologische Anthropologie
zu beziehen.

4.1.1 Gott spricht — Offenbarung als verbale Kommunikation

Einen wichtigen Meilenstein fiir die zeitgendssische Koranwissenschaft hat
Abu Zayd dadurch gelegt, dass er den Koran als Offenbarungsgeschehen
in eine kommunikationstheoretisch reflektierte Form tiberfithrt hat. Den
Ausgangspunkt bildet dabei eine sprachwissenschaftliche Theoretisierung
des selbstreferentiellen Anspruchs des Korans, Gottes Rede (kalamu-Ilah)

429 Vgl. dazu auch Ozsoy (2006): Geschichtlichkeit.

142

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

zu sein, die in ihrer linguistischen Fundierung auf den japanischen Islam-
wissenschaftler Toshihiko Izutsu zuriickgeht:

And Revelation means in Islam that God ‘spoke’, that He revealed Him-
self through language, and that not in some mysterious non-human
language but in a clear, humanly understandable language. This is the
initial and most decisive fact. [...] The whole Islamic culture made its
start with the historic fact that man was addressed by God in a language
which he himself spoke. This was not a simple matter of God’s having
‘sent down’ a sacred Book. It meant primarily that God ‘spoke’. And this
is precisely what ‘Revelation’ means. Revelation is essentially a linguistic
concept.+30

Mit der hier zugrundeliegenden Gleichung wird Offenbarung analytisch
in die beiden semantischen Bausteine ,Rede® und ,Gott“ iiberfiihrt, die
zwel unterschiedliche Zugangsperspektiven erdffnen: Wird Offenbarung
nun von jenem Blickwinkel aus betrachtet, der den Grundpfeiler ,Gott“
ins Zentrum riickt, wird ein Wortfeld konnotiert, das auf eine transzenden-
tale Kategorie verweist und in der Folge nicht ohne weiteres erschliefSbar
ist. Wird hingegen ein Zugang gewiéhlt, der zunichst den Pfeiler kalam
fokussiert, bleibt Offenbarung trotz aller Ungewohnlichkeit eine Rede, die
mittels eines Wortfeldes begrenzt wird, das auch fiir eine beliebige Kom-
munikationssituation verwendet werden kann. Insofern Offenbarung also
Gottes Rede ist, ist sie von transzendentalen Kategorien geleitet, weshalb sie
in letzter Konsequenz analytisch vom menschlichen Verstand nicht erfasst
werden kann. Insofern sie jedoch Gottes Rede ist, haften ihr elementare
Ziige linguistischer Kommunikation an, wodurch sie nicht nur analytisch
zuganglich, sondern auch mit anderen Redeformen vergleichbar wird.*!
Die sprachphilosophische Theoretisierung und Terminologie des
Sprachwissenschaftlers Ferdinand de Saussure auf die Offenbarung als Re-
de iibertragend, identifiziert Izutsu kalam als arabisches Aquivalent zu pa-
role im Sinne eines konkreten Sprechaktes und lisan als das entsprechende
Pendant zu langue im Sinne einer spezifischen Einzelsprache mitsamt ihren

430 Izutsu (1998): God and Man, S. 152, Hervorhebung im Original.
431 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S.153-154; Gheituri/Golfam (2009): God-Man
Communication, S. 49; Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 29.

143

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

grammatikalischen Regeln.*3? Dass Gott spricht, wird hier also zunéchst
zuriickgestellt und stattdessen erschlossen, wie sich diese Rede in der Welt
manifestiert.

Im Zuge seiner Systematisierung von Offenbarung als Kommunikations-
geschehen verkniipft Abii Zayd diese grundlegenden Uberlegungen Izutsus
zur Rede Gottes weiter mit den sprachtheoretischen Uberlegungen des
Linguisten und Semiotikers Roman Jakobson, wonach jede verbale Kom-
munikation aus folgenden sechs Komponenten besteht:

The ADDRESSER sends a MESSAGE to the ADDRESSEE. To be oper-
ative the message requires a CONTEXT referred to (the ‘referent’ in an-
other, somewhat ambiguous, nomenclature), graspable by the addressee,
and either verbal or capable of being verbalized; a CODE fully, or at least
partially, common to the addresser and addressee (or in other words,
to the encoder and decoder of the message); and, finally, a CONTACT,
a physical channel and psychological connection between the addresser
and the addressee, enabling both of them to enter and stay in communi-
cation.*3

Fiir den Briickenschlag zur Offenbarung operiert Abti Zayd nicht mit
einem der konventionellen Begriffe, sondern mit risala, indem er das kora-
nische Selbstverstandnis als Botschaft akzentuiert:

Der Koran beschreibt sich selbst als Botschaft; eine Botschaft stellt eine
kommunikative Beziehung zwischen einem Sender und einem Empfan-
ger mittels [des Einsatzes, E. I.-A.] eines Codes oder eines sprachlichen
Systems dar.434

In der Folge tibertragt Abt Zayd die Elemente von Jakobson auf die korani-
sche Offenbarung und weist ihnen einen oder mehrere, entsprechende ara-
bische Termini zu: Fiir Botschaft wahlt er risala, fiir Kontakt ‘alaqat ittisal,
fir Sender mursil und muhatib, fir Empfanger mustaqbil und muhatab,
fiir Code $ifra und nizam Iugawi und fiir den Kontext wagi‘und tagafa.*>

432 Vgl. Tzutsu (1998): God and Man, S.152-153; de Saussure (2005): Cours; zu de
Saussures dritter Kategorie langage und der Attribuierung Gottes mit dem Adjektiv
sprechend vgl. Zirker (2018): Koran, S. 78; Heemskerk (2006): Speech, S. 111-112.

433 Jakobson (1960): Linguistics and Poetics, S. 353, Hervorhebungen im Original.

434 Abil Zayd (1990): Mathiim, S. 24, Ubersetzung der Verfasserin.

435 Vgl. Abu Zayd (1990): Mathtim, S. 24-25; vgl. auch Rahman (2001): Hermeneutical
Theory, S.123.

144

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

Kontext
(waqi' | tagafa)

N
Sender Botschaft Empfanger
(mursil / muhatib) (risala) (mustaqbil / mubatab)

Kontakt
(‘alaqat ittisal)

Code
(Sifra / nizdm lugawi)
. J

Damit ldsst sich AbG Zayds Verstandnis auf die pointierte Formel Offenba-
rung als Kommunikationsbeziehung durch Sprache in Kultur bringen, wobei
Kultur treffender durch Geschichte zu ersetzen wire, die als tibergeordnetes
Dach fungiert und Kultur miteinschlief3t.*3¢

Mit dieser kommunikationstheoretisch gewandelten Formel beabsichtigt
Abu Zayd, eine sprachwissenschaftliche Herangehensweise an den Koran
zu begriinden, die er im Gegenstand selbst verankert sieht:

Wenn sie [d.h. die Vertreter des traditionellen religiosen Diskurses, E.
L.-A.] mit uns darin Ubereinstimmen, dass es der Wille des Gepriesenen
[Gottes, E. I.-A.] war, zu den Menschen in ihrer Sprache zu sprechen,
d. h. mittels ihres zentralen kulturellen Systems, dann ist der einzige Zu-
gang fiir das wissenschaftliche Studium die Untersuchung des géttlichen
,Sprechens’ mittels einer Analyse seiner Gegebenheiten im Rahmen des
kulturellen Systems, das sich darin zeigt. Deshalb ist die Methode der
sprachlichen Analyse die einzig mégliche menschliche Methode, um die
Botschaft zu verstehen und folglich auch den Islam zu verstehen.*?”

Hier macht sich Aba Zayd fiir einen Punkt stark, der fiir die theologische
Anthropologie von Relevanz ist: Da Gott in seiner Transzendenz nicht

436 Vgl. Oztiirk (2016): Geschichtlichkeit; Wielandt (1971): Offenbarung und Geschich-
te; Aba Zayd (2008): Historizitat, S. 91-122.

437 Abu Zayd (1990): Matham, S.27; Ubersetzung der Verfasserin. Vgl. auch Meier
(1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67.

145

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Gegenstand empirischer Studien sein kann, kann das gottliche Sprechen
nur in Form seiner irdischen Manifestation erforscht werden.*3% Aba Zayd
fordert entsprechend einen Perspektivenwechsel, weg von einer transzen-
denten, metaphysisch verorteten Offenbarung hin zu einer sprachlichen
Botschaft an und fiir die Menschen. Der Zugang zu Offenbarung und
dadurch auch zu Gott stellt fiir Aba Zayd demnach keine ontologische,
sondern eine semiotische Frage dar.*® Er kritisiert den elitir gefiihrten
religiosen Diskurs, in dem nicht zwischen den Erkenntnissen iiber einen
transzendenten und damit begrenzt zugdnglichen Gott - die letztlich spe-
kulativ (taammuli) bleiben - und den Erkenntnissen aus empirischen
(ambiriqi) Befunden anhand der sprachlichen Textgestalt des Korans un-
terschieden wird. So moniert er, dass die klassische Herangehensweise eine
herabsteigende Reihenfolge verfolge, die bei einer spekulativen (ta‘ammuli)
Rede iiber Gott als Sprecher des Textes ansetzt, sich anschlieflend dem
Propheten als Erstempfanger des Textes widmet und erst in einem dritten
Schritt auf die reale Textgestalt zu sprechen kommt. In Abgrenzung zu
einem solchen deduktiven Ansatz (bi-matabat diyaliktik habif), der Gefahr
laufe, von vorgefertigten Antworten geleitet zu sein, pladiert Aba Zayd um-
gekehrt fiir eine induktive Herangehensweise (bi matabat diyaliktik sa‘id),
die ihren Startpunkt in der Textgestalt selbst nimmt.#40 Dieses Vorgehen
veranschaulicht er anhand seines Umgangs mit dem koranischen Begriff
wahy, den es gleich im Anschluss noch niher zu beleuchten gilt.

Doch ist davor noch festzuhalten, dass in der Rezeption des kommunika-
tionstheoretischen Modells von Aba Zayd die Frage aufgeworfen wird, ob
Jakobsons Modell der verbalen Kommunikation auf den Koran iiberhaupt
tibertragbar ist. So merkt etwa der indonesische Koranwissenschaftler Yusuf
Rahman an, dass Aba Zayd die Applizierbarkeit auf einen Text und damit
auf eine literarische Kommunikation nicht hinreichend reflektiert habe.
Mit Verweis auf Paul Ricceur hélt Rahman drei entscheidende Differenzkri-
terien fest: Die miindlich-sprachliche Kommunikation stellt erstens eine
dialogische Verstandigungsform mit Moglichkeit zu Riickfragen dar, in der

438 Vgl. Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 68.

439 Vgl. dazu auch Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication, S.46; Izutsu
(1998): God and Man; Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen; Specker (2021):
Gottes Wort.

440 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S.26-27; Meier (1994): Gotteswort in Knechtsge-
stalt, S. 66; Ozsoy (2017): Pioniere, S. 38-41, der sich auch zu den hermeneutischen
Folgen einer solchen Herangehensweise dufiert; vgl. ferner auch Kapitel 4.4 und 5
dieser Arbeit.

146

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

zweitens Sender und Empfénger zeitgleich préisent sind und drittens den-
selben situativen Kontext teilen. Hingegen ist eine literarisch-schriftliche
Kommunikation eindirektional, wobei Autor und Leser zwei unterschiedli-
chen Zeitraumen angehoren und dem Autor der Kontext des Lesers unbe-
kannt ist und vice versa.**! Einen Erklirungsversuch, welche Absicht Aba
Zayd mit dem verbalen Kommunikationsmodell von Jakobson verfolge,
liefert Rahman gleich selbst:

Abu Zayd is aware of the oral aspect of the Quran but since, I would
argue, his concern is with the interpretation of the Qur'an and the dialec-
tical relation between text and context, he focuses mainly on the written
text and discusses wahy, the oral communication, in an attempt to prove
the textuality of the Qur'an.*4?

Erginzen liefle sich: um ihn sprachlich und damit unter Anwendung
literaturwissenschaftlicher Methoden auszulegen. Dieser Argumentation
Rahmans ist grundsétzlich beizupflichten, jedoch ist seine Aussage dahin-
gehend zu prizisieren, dass es Ab@ Zayd weniger um die Oralitdt im Sinne
der Miindlichkeit geht,** sondern vielmehr um die Sprachlichkeit des Tex-
tes im Sinne der Verbalitdt, die gerade im Gegensatz zur Oralitdt sowohl auf
miindliche wie auch auf schriftliche Kommunikationsformen angewandt
werden kann. So kann das vermeintliche Paradoxon Rahmans, mit der
Oralitit die Textualitdt begriinden zu wollen, dahingehend prazisiert wer-
den, dass die Textualitit durch die Sprachlichkeit belegt werden soll. Vor
dem Hintergrund, dass Schrift zwar immer Text, aber Text umgekehrt
nicht zwingend Schrift ist und dass orale Kommunikation zwar stets verbal,
aber verbale Kommunikation nicht zwangslaufig oral ist, besteht das eigent-
liche Problem der Problematisierung Rahmans in der Gleichsetzung von
verbaler und oraler Kommunikation einerseits und von Text und Schrift
andererseits.

Dass hier kein Versehen von Seiten Abl Zayds vorliegt, zeigt sich auch
darin, dass gerade Jakobson selbst als Linguist und Semiotiker seinen An-
satz zur verbalen Kommunikation primér auf literarische Texte bezieht.

441 Vgl. Rahman (2008): Qur'an in Egypt, S.239-240; Ricceur (1981): What is a Text,
S.146-147.

442 Rahman (2008): Qur'an in Egypt, S. 240.

443 Und faktisch auch nicht um die Schriftlichkeit, sondern um die Textualitat. Abu
Zayd geht es im mafhim an-nass noch vorwiegend um die Textualitit und spater
dann um die Diskursivitit, wenngleich die Oralitit und Schriftlichkeit stetig mit-
schwingen.

147

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Der Schlussfolgerung, dass der Koran ein Text (nass) im linguistischen
Sinne ist, schickt Abt Zayd zwei Pramissen voraus: erstens, dass der Koran
eine Botschaft resp. Kommunikation (risala/wahy) ist, und zweitens, dass
diese Kommunikation sprachlich (lugawi) ist.*4* Erst auf der Grundlage
dieser beiden Begriindungen ergibt sich seine Schlussfolgerung, ndmlich
dass, insofern eine sprachliche Kommunikation als Text gilt, auch der
Koran als Text betrachtet werden kann, den Aba Zayd jedoch nicht als
schriftlichen Diskurs versteht. Die Einwidnde werden also erst im Kontext
der Definition von nass — und der daraus resultierenden hermeneutischen
Interpretationsmethoden - und nicht bereits von wahy virulent. Aba Zayd
hat hier mit wahy noch den vorkanonischen, miindlichen Prozess im Blick,
auch wenn er fiir dessen Deutung - und hierin liegt der hermeneutische
Zirkelschluss — auf die textuell vorliegende Gestalt des Korans zuriickgrei-
fen muss.*4> Angesichts der Zielsetzung Abu Zayds, den Koran als sprach-
liche Botschaft zu begriinden, erscheint Jakobsons Modell zwar nicht als
einzig mogliche, aber doch als plausible Wahl.

Der Vorteil dieses Modells liegt einerseits darin, dass es neutraler von
Sender und Empfanger und nicht bereits von Autor und Leser spricht.#46
Andererseits ist es in seiner Konzeption als verbale Kommunikation auf
eine orale Kommunikationssituation anwendbar, was ein literarisch-schrift-
basiertes Modell nicht ohne weiteres leisten kann. Dies ist insbesondere
fir das koranische Selbstverstandnis in seiner vorkanonischen Form von
Bedeutung, da die schriftliche nur eine von mehreren Erscheinungsformen
ist, die der Koran kennt. Erst in seiner verschriftlichten Form als mushaf
stellt er ein verfasstes Dokument dar, dass zu einem spéteren Zeitpunkt
von einem Leser aus einem anderen Kontext gelesen wird.*” In seiner
vor-mushafschen Form hingegen ist der Koran nicht nur verbale, sondern

444 Wihrend die ersten beiden Pramissen in den Islamisch-theologischen Studien als
unumstritten gelten, hat Aba Zayd fiir die Schlussfolgerung Kritik erfahren, unter
anderem aus dem Grund, weil der Koran sich nicht selbstreferentiell als Text, nass,
bezeichnet; vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 101-118.

445 Weiterfithrend dazu vgl. auch Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication;
Ozsoy (2017): Pioniere, S.36-41. Insofern die vorliegende Arbeit ihren Fokus auf
die kommunikationstheoretische Begriindung von Offenbarung und nicht auf deren
literarische Interpretation legt, verzichtet sie darauf, AbG Zayds dritten Schritt und
damit auch potentielle Beziige zu Ricceur weiter zu vertiefen.

446 Im Falle des Korans ist dies nicht nur neutraler, sondern auch sachgerechter, inso-
fern der Koran gar nicht von Anfang an schriftlich rezipiert werden konnte.

447 Zu hermeneutischen Fragen, die sich fiir die spitere Lektiire stellen, vgl. Oztiirk
(2016): Geschichtlichkeit, sowie Ozsoy (2017): Pioniere.

148

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

auch orale Kommunikation, sodass er sich als Offenbarungsgeschehen ge-
rade dadurch auszeichnet, dass beide beteiligten Seiten auf je eigene Weise
kommunikativ miteinander interagieren und sich auf denselben Kontext
beziehen. Wie diese Kommunikation vonstattengeht, lasst sich nun anhand
des Begriffs wahy verdeutlichen.

4.1.2 Offenbarung als akteurszentrierter, mehrstufiger Prozess

Fiir die kommunikationstheoretische Entfaltung seines Modells beginnt
Abu Zayd mit einer fundierten begriffsgeschichtlichen Analyse, in der er
die Varianz an Verwendungsméglichkeiten von wahy in vorislamischer Zeit
wie auch innerhalb des Korans dokumentiert. Als vorkoranisches Beispiel
fithrt er ein altarabisches Gedicht an, in dem mit dem entsprechenden
Verb das Geschnatter zwischen einem StraufSimannchen und seinem Weib-
chen beschrieben wird, das anschlieffend mit der unverstidndlichen Sprache
der Byzantiner verglichen wird.*4® Des Weiteren verweist er auf die Ver-
wendung im Sinne einer Inspiration von Dichtern durch Dschinn-Wesen,
die auf Anrufung des Menschen hin die Grenzen zur menschlichen Welt
durchbrachen und als Musen den Dichtern zu poetischen Meisterleistun-
gen verhalfen.#*® Dariiber hinaus existiert in der Fachliteratur noch ein
dritter Bedeutungsstrang, der im Kontext von Felsmalereien belegt ist, um
nicht dechiffrierbare Inschriften zu bezeichnen.*>°

Im Koran wiederum wird die entsprechende Verbwurzel verwendet, um
eine symbolhafte Verstindigung zwischen dem Propheten Zakariya und
seinem Volk, die mittels Zeichensprache und Gestikulation erfolgte, zu be-
zeichnen.*! Dariiber hinaus fungiert wahy an mehreren Stellen im Koran
als Beschreibung einer Verstindigungsform nicht nur wie vorkoranisch
zwischen Satan und Mensch, sondern auch zwischen Gott und Mensch.*>?
Schliefilich erscheint wahy in mehreren koranischen Narrationen als Ein-
gebung, die eine Person zu einer Handlung bewegen soll - etwa Moses’
Mutter, ihren Sohn in einem Korb ins Wasser zu legen, oder auch Moses

448 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 32.

449 Vgl. Abt Zayd (1990): Mathum, S.33-34, was auch koranisch erwahnt wird etwa in
6:112 oder 6:121; vgl. dazu ebd., S. 38.

450 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S.224-225; Madigan (2004): Revelation
and Inspiration, S. 438; Stetkevych (2010): Mute Immortals Speak.

451 Vgl. Koran 19:11-12 und 3:41; dazu Abu Zayd (1990): Matham, S. 32.

452 Vgl. Koran 42:51, 6:112 und 6:121.

149

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

selbst, seinen Stab hinzuwerfen — und damit im Sinne einer Handlungsan-
weisung.*>

Obschon diese diversen Sinndimensionen nur schwerlich zu vereinheitli-
chen sind, gelingt es Aba Zayd, sie unter dem Begriff der Kommunikation
als iibergeordnetes Dach zusammenzufithren. Von diesen Belegen abstra-
hierend theoretisiert er wahy folglich als Bezeichnung fiir jegliche Kommu-
nikationsvorginge, die eine rasche Vermittlung einer vertraulichen oder
geheimnisvollen Botschaft enthalten. Dieser kommunikative Austausch be-
ruhe auf einem Code (Sifra), der nur dem Sender (mursil) und dem auser-
wihlten Empfinger (mustagbil) bekannt sei. Ein unbeteiligter Beobachter
(muraqib) verstehe den Inhalt dieser Kommunikation nicht, auch wenn
er sich dariiber im Klaren sei, dass ein Kommunikationsvorgang stattgefun-
den habe.*>

Die Gegeniiberstellung Abi Zayds zeigt, dass die vorislamischen Sinndi-
mensionen nicht ganzlich getilgt werden, sondern sich in riicklaufiger Zahl
im Koran wiederfinden. So wird aus dem Beispiel mit Zakariya klar, dass
wahy im Koran durchaus auch zwischenmenschlich verwendet werden
kann. Die in der altarabischen Kultur verwurzelte Vorstellung, dass eine
Kommunikation zwischen zwei unterschiedlichen Wesen grundsitzlich
moglich ist, bildete gemdfy Aba Zayd die Voraussetzung fiir das Ereignis
der gottlichen Kommunikation. Da dieser Vorgang nicht als kulturfremd
empfunden wurde, erhob sich der Widerstand nicht gegen das Phanomen
an sich, sondern gegen den Inhalt der Botschaft, die empfangende Person
oder den géttlichen Ursprung.> So gestand man dem Propheten durchaus
den Empfang eines wahy zu, ordnete diesen jedoch wahlweise den altara-
bisch geldufigen Feldern der Dichtung oder der Wahrsagerei zu.

Diese spontane Assoziation resultierte zum einen aus dem Umstand, dass
die prophetischen Erlebnisberichte zum Offenbarungsempfang markante
Parallelen zu den Beschreibungen tiber den Erhalt dichterischer Inspiration
aufwiesen.?>® Zum anderen erhoben sowohl Propheten als auch Wahrsager
den Anspruch, ihr Wissen aus der Welt des Verborgenen zu erhalten und
eine transzendentale Wahrheit zu verkiinden. Dass die Wahrsagerei mit
dem Aufkommen der koranischen Verkiindigung nicht verschwunden ist,
héngt laut Abt Zayd mit zwei entscheidenden Faktoren zusammen: Erstens

453 Vgl. Koran 28:7 und 7:117.

454 Vgl. Aba Zayd (1990): Mafthtm, S. 35; dazu auch Izutsu (1998): God and Man, S. 158.
455 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 34.

456 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 43-44.

150

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

hitte ihre Abschaffung auch eine Abschaffung ihrer Grundlage, ndmlich
des wahy, zur Folge gehabt. Zweitens dienten Weissagung und Dichtung
als Vergleichskategorien, um die Wahrheit der prophetischen Botschaft zu
demonstrieren.*>’

Obschon die Verbwurzel von wahy sowohl vorkoranisch wie auch kora-
nisch fiir eine Kommunikation zwischen ontologisch gleichen, aber auch
zwischen ontologisch unterschiedlichen Wesen gebraucht wird, erfdhrt sie
im Koran dahingehend eine Neusemantisierung, dass Gott als Sender des
wahy in Erscheinung tritt. Wie Gott mit den Menschen letztlich kommuni-
ziert, wird in Sure 42 Vers 51 thematisiert:

Und es steht keinem Menschen zu, dass Gott zu ihm spricht, aufler
durch Offenbarung oder hinter einem Vorhang oder indem Er sendet
einen Gesandten, der offenbart mit Seiner Erlaubnis, was Er will. Er ist
der uniibertrefflich Hohe, der Weise.

Diese Stelle deutet Abui Zayd erneut kommunikationstheoretisch aus und
differenziert sie weiter anhand des Aspekts der Verbalitt.*>® So stellt die
erste Art gemidfl Aba Zayd eine direkte Kommunikationsform dar, da
sie sich unmittelbar zwischen Gott und Mensch ereigne. Jedoch vollzie-
he sie sich wort- und stimmlos (kalam bidiun qawl, kalam bi-Sifra gayr
sawtiya), d. h. ohne Ruckgriff auf eine natiirliche Sprache (bi-luga gayr
al-luga al-tabiya). Aus diesem Grund verhandelt er diesen Typus in Aqui-
valenz zu ilham (Inspiration), die er im Sinne einer sich im Herzen oder
Geiste des Empfangenden ereignende Handlungsaufforderung versteht.*>
Insofern hier noch kein Auftrag zur Verkiindigung enthalten ist, sondern
lediglich die betreffende Person zu einer Handlung bewegt werden soll,
handelt es sich gewissermaflen um eine nonverbale Eingebung privater
Natur.**® Demgegeniiber beruht die zweite Verstindigungsform auf einer
direkten Rede im Sinne einer sprachlichen Botschaft (kalam bi-luga). Sie ist
aufgrund der aktiven Teilnahme beider Parteien dialogisch ausgerichtet, als

457 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 50.

458 Abu Zayd orientiert sich — wie gleich noch gezeigt wird - an der Unterscheidung
zwischen direkter und indirekter Kommunikation, die wiederum auf dem Kriterium
eines Mittlers beruht. Ob eine Klassifizierung als direkt fiir die ersten beiden Arten
vorbehaltlos zutrifft, die gerade wortlos resp. hinter einem Vorhang erfolgt, ist nicht
restlos tiberzeugend. Entsprechend zieht es diese Arbeit vor, anhand der aussage-
kraftigeren Differenzierung der Eigenschaft verbal vs. nonverbal zu argumentieren.

459 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 40-41.

460 Vgl. Albayrak (2009): Oftfenbarung, S. 79, 81, 99.

151

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

solche jedoch einzig dem Propheten Moses vorbehalten.*®! Im Gegensatz
dazu stellt der dritte Typus eine indirekte Kommunikationsform dar, da
sie iiber die Entsendung eines Boten erfolgt. Sie gilt konventionell als die
Art der Vermittlung des Korans iiber den Engel Gabriel. Obschon Aba
Zayd dem Propheten nicht abspricht, einen Teil seiner Offenbarungen iiber
den nonverbalen Weg erhalten zu haben, steht in seiner systematischen
Modellbildung lediglich diese dritte Art im Fokus, die er ebenfalls als verbal
Kklassifiziert und um die es im Folgenden auch stets gehen soll.462

Aus diesen Ausfithrungen ldsst sich weiterfithrend schlussfolgern, dass
mit den drei Typen womdglich drei unterschiedliche Dimensionen akzen-
tuiert werden: Wahrend im ersten Typus vornehmlich das Merkmal der
Nonverbalitdt im Vordergrund steht, wird im zweiten Typus durch die
Nennung des Vorhangs der geheimnisvolle und rétselhafte Charakter be-
tont. Der dritte Typus hingegen unterstreicht durch den Boten den vermit-
telten Charakter, der die Verbalitat akzentuiert und die Botschaft durch
die Aufforderung zur Verkiindigung zugleich aus einer privaten Sphire
herauslgst.463

Gerade mit dieser letzten Kennzeichnung wird ein zweites wichtiges Un-
terscheidungskriterium zum vorkoranischen Gebrauch von wahy getroffen:
Wihrend dort wahy noch als Zwei-Parteien-Verhaltnis-Wort fungiert, wird
hier eine zusdtzliche Partei in Form eines Vermittlers dazwischengeschal-
tet.464 Damit sind bereits zwei wichtige Differenzen angezeigt: Erstens tritt
anstelle des Dschinns im Koran nun Gott als Quelle und rechtmafliger Ur-
heber des wahy in Erscheinung. Zweitens ereignet sich das vorkoranische
wahy unmittelbar zwischen Dichter und Dschinn, wohingegen das korani-
sche wahy in seiner dritten Auspragungsart eine Vermittlerinstanz kennt.
Daran schliefit ein drittes Unterscheidungsmerkmal an, welches das Rollen-
verstandnis des Empfangers betriftt: Im Vergleich zu den Dichtern, die sich
nicht an den Wortlaut der Inspiration halten mussten, wird der Prophet zur

461 Vgl. Koran 4:164; dazu Abu Zayd (1990): Matham, S. 40-41.

462 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 41.

463 Jedoch sei an dieser Stelle angemerkt, dass alle drei Offenbarungsformen durch das
Verb kalama eingeleitet werden und daher exegetisch auch in Abhangigkeit von
diesem zu lesen sind.

464 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S.156-157, der hier von ,two-person-relation
word® spricht. In Kongruenz mit dem koranischen Selbstverstindnis eines nicht ad
personam gedachten Gottes zieht es diese Arbeit vor, neutraler von Parteien statt
von Personen zu sprechen.

152

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

unverdnderten Wiedergabe der Botschaft verpflichtet.%> Im Gegensatz zum
Wahrsager sagt der Prophet also keine kiinftigen Ereignisse voraus, was
sich auch im Begriff nabiy (Prophet) widerspiegelt, dessen Wurzel seiner
ursemitischen Etymologie zufolge die Bedeutung von ,Benachrichtigung®
und ,Verkiindigung® tragt.#6¢ Dass der Aspekt der Verkiindigung - die sich
gerade auch in der Ablsung von der privaten Sphire manifestiert — bereits
im Begriff wahy enthalten ist, macht ihn zu einem Mehr-Parteien-Verhilt-
nis-Wort, insofern wahy erst zu seiner eigentlichen Erfiillung kommt, wenn
der Prophet es seinen Zeitgenossen verkiindet.*¢”

Wie die Transmission der Botschaft vonstattenging, veranschaulicht Aba
Zayd mittels folgender Skizze, die in den nachkommenden Kapiteln pha-

senweise noch zu vertiefen sein wird:468
Allah

tanzil

an-nas e ——— Muh d D —— GibrTI
indar/ balég Wahy kalam

Dieses mehrstufige Schema paraphrasiert der Islamwissenschaftler Andreas
Meier anhand der nachfolgenden Teilschritte:

1. Gott in seiner Transzendenz kommuniziert mit dem Mittlerengel
Gabriel; die Vermittlung der Botschaft innerhalb dieser ersten, entschei-
dend yvertikalen’ Stufe ist tanzil (,Herabsendung®).

2. Die Vermittlung der Botschaft zwischen Mittlerengel und dem Prophe-
ten, die bereits weitgehend auf der Ebene der Immanenz bzw. ,horizontal’
erfolgt, entspricht dem wahy (Offenbarung; ,Inspiration’) oder risala
(,Sendung; ,Botschaft’) genannten Kommunikationsgeschehen.

465 Vgl. Albayrak (2009): Offenbarung, S. 97; Kermani (2015): Gott ist schon, S. 205.

466 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 47-49.

467 Vgl. Abu Zayd (1990): Mafhiim, S.56; Rahman (2001): Hermeneutical Theory,
S.132; Izutsu (1998): God and Man, S. 179.

468 Abu Zayd (1990): Mathtm, S. 57.

153

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

3. Erst die Vermittlung der Botschaft zwischen Muhammad und den
Empfingern seiner Botschaft erfolgt in der reinen Immanenz und wird
balag (Verkiindigung’) oder indar (,Mahnung’) genannt.*%

Entsprechend gestaltet sich das Offenbarungsgeschehen gemiaf3 Meier als

abfallende Linie von der absoluten Transzendenz des gottlichen Wesens
zur reinen Immanenz der menschlichen Welt.470

Damit suggeriert er auch einen Transformationsprozess, den die Botschaft
in der Abwirtsbewegung durchlduft und bei dem sie erst auf der letzten
Ebene fiir den Menschen zuginglich wird. Kommunikationstheoretisch
neutraler liefle sich die dargestellte Skizze jedoch zunidchst einmal als
akteursorientiertes Drei-Phasen-Modell beschreiben, wobei Abu Zayd in
jeder Phase zwei von Jakobsons Elementen diskutiert: In der ersten Sender
und Empfinger, in der zweiten Kontakt und Code sowie in der dritten
Empfanger und Kontext, die es nachfolgend weiter zu beleuchten gilt.

4.2 Von Gott zu Engel — Sender und Botschaft

Die erste Phase der Offenbarung umfasst den Kommunikationsschritt zwi-
schen Gott und Engel, den Aba Zayd mit fanzil iiberschreibt. Im Gegen-
satz zu wahy liefert Abit Zayd hierzu jedoch weder begriffsgeschichtliche
Ausfithrungen noch weitere Details, weshalb sein Verstdndnis von tanzil
weitgehend ungeklért bleibt. Seine spérliche Beschiftigung mit dem Begrift
hat weitaus weniger mit einer mangelnden Wertzuschreibung im Kommu-
nikationsprozess zu tun als mit seiner wissenschaftlichen Grundhaltung:
Da Gott nicht Objekt einer wissenschaftlichen Untersuchung sein kann,
kann entsprechend iiber die Aktivititen Gottes resp. die Kommunikation
zwischen ihm und dem Engel nur spekuliert werden.*”! Entsprechend be-
handelt er das kommunikative Element Sender nur in notwendiger Kiirze
und fokussiert sich dann auf das Element Botschaft.

Doch greift diese Haltung gegeniiber dem tanzil zu kurz. Denn ob-
schon sich dieser Kommunikationsschritt zwischen Gott und Engel unter
Ausschluss des Menschen ereignet, wird tanzil als Aktivitat Gottes durch-

469 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67-68.
470 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67.
471 Vgl. Aba Zayd (1990): Mathtm, S. 24.

154

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Von Gott zu Engel - Sender und Botschaft

aus irdisch manifest.#”? Dariiber hinaus vertritt AbG Zayd selbst die These,
dass der Koran rational und sprachlich zuginglich ist.*”> Warum also gera-
de dieser eine Begriff in seinem konkreten Sprachgebrauch im Koran nicht
analysiert werden kann, ist nicht nachvollziehbar.

Die wenigen Versuche, Abi Zayds Verstindnis von tanzil zu rekonstru-
ieren, orientieren sich vornehmlich an der Etymologie. So versucht der
Koranwissenschaftler Mulyadi Sukidi Abt Zayds Verwendung von tanzil
fiir diesen Teilschritt mit Riickgrift auf die Verbwurzel zu erkldren: Durch
die vertikale Dimension, die der etymologischen Bedeutung innewohne,
lasse sich dieser Schritt als ,senkrechtes” Herabsteigen oder ,senkrechte®
Herabsendung kennzeichnen.*’* Dabei verweist Sukidi auf die Erlduterun-
gen des Islamwissenschaftlers Stefan Wild, wonach tanzil eine raumliche
Anordnung voraussetze, die eine Gliederung in ein ,oben“ und ,unten®
vornehme.*”> Diese Beobachtung verkniipft Sukidi wiederum mit dem un-
terschiedlichen ontologischen Status von Gott und dem Engel.476

Auch wenn diesen inhaltlichen Ausfithrungen zu tanzil zuzustimmen ist,
erscheint der von Sukidi gesetzte argumentative Fokus auf die Ontologie
nicht den Kern zu treffen. Stattdessen finden sich passendere Griinde dafiir,
warum Abl Zayd an der besagten Stelle den Terminus tanzil wiahlt. Zu-
néchst einmal muss festgehalten werden, dass es Wild mehr um die rdum-
liche Anordnung geht als um die Wesensunterschiedlichkeit, auch wenn
Letztere als Folge der Ersten implizit mitschwingt. Entsprechend stellt Su-
kidis Verkniipfung gewissermaflen eine rezeptive Fokusverschiebung dar,
da er die weltanschauliche Raumaufteilung mit dem unterschiedlichen on-
tologischen Status von Gott und Engel gleichsetzt. Wire die Ontologie je-
doch das ausschlaggebende Kriterium, miisste konsequenterweise auch die
nachfolgende Kommunikationsphase zwischen Engel und Prophet vertikal
ausgerichtet sein, was sie jedoch gemif3 Skizze nicht ist.4””

Die Wesensunterschiedlichkeit zieht Abt Zayd keinesfalls in Zweifel,
jedoch findet sich darin seine Hauptdifferenz nicht hinreichend begriin-
det, zumal seine Begriindung nicht der ontologischen, sondern der kom-

472 Etwa in den vielen naturphdnomenologischen Zeichen, wie etwa dem Regen, der
auf die Erde fallt. Auch in diesem Kontext wird dieselbe Wurzel nin-zay-lam
verwendet.

473 Vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.

474 Vgl. Sukidi (2009): Quest for Humanistic Hermeneutics, S.197-198.

475 Vgl. Wild (1996): We Have Sent Down, S. 141.

476 Vgl. Sukidi (2009): Quest for Humanistic Hermeneutics, S. 198.

477 Vgl. dazu auch Kapitel 4.1.2 und 4.3 dieser Arbeit.

155

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

munikativen Argumentationslinie folgt. Insofern wahy keine spezifische
Raumanordnung konnotiert, scheint fiir Aba Zayd die Wurzel von niin-
zay-lam als einzige Bezeichnungsmoglichkeit fiir einen vertikalen Kommu-
nikationsakt infrage zu kommen, die zudem eine Reziprozitit ausschlief3t.
Denn wiahrend die Wurzel aller anderen kommunikativen Verben grund-
satzlich eine horizontale Kommunikation bezeichnen konnen und auf den
Menschen {iibertragbar sind, bleibt ausgeschlossen, dass der Mensch Sub-
jekt der Verbwurzel niin-zay-lam sein kann. Die Wahl von tanzil fiir diesen
Abschnitt scheint also eher darin begriindet zu liegen, dass Aba Zayd
diesen Begriff im Sinne eines kommunikativen Gegensatzes und damit
kontrastiv zu wahy einsetzt.

Obwohl Abii Zayd nicht explizit dazu Stellung bezieht, wie sich das ver-
tikale tanzil zum horizontalen wahy verhilt, scheint tanzil im raumlichen
Sinne eine vertikale Kommunikation zu betonen, die eindimensional und
nur in herabsteigender Richtung von oben nach unten - und nie vice
versa — verlduft. Daraus ergeben sich in Bezug auf Abti Zayds Verstdndnis
vier entscheidende Differenzen zwischen wahy und tanzil, die in folgenden
Thesen festgehalten werden kénnen:

Als vertikal verlaufende Kommunikation zwischen Gott und Engel

1. stellt tanzil - im Gegensatz zu wahy als Mehr-Parteien-Kommunikation
- lediglich eine Zwei-Parteien-Kommunikation dar;

2. haben Auflenstehende bei tanzil im Gegensatz zu wahy nicht wahrge-
nommen, dass eine Kommunikation stattgefunden hat, weil diese sich
innerhalb der irdischen Sphire nicht wahrnehmbar ereignet;

3. bezeichnet tanzil im Gegensatz zu wahy keine sprachliche Kommunika-
tion;

4. weist tanzil im Gegensatz zu wahy keine dialektischen Ziige auf.#”8

Gerade dieser letzte Punkt, dass tanzil wenig Potential fiir die Begriindung
seiner These zur dialektischen Beziehung von Text und Kontext biete, wire
eine plausible Erkldrung dafiir, warum Aba Zayd ihn nicht weiterverfolgt.
Wihrend die Wurzel nin-zay-lam in Aba Zayds Ansatz also blofl den
Vorgang der Herabkunft aus einer anderen Sphire bezeichnet, betont wahy
den kommunikativen Charakter.#”® Was Abu Zayd eindeutig mehr interes-
siert, als wie sich Offenbarung in einer transzendentalen Sphire ereignet,

478 Vgl. dazu auch Kapitel 4.4 dieser Arbeit.
479 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 32; Loynes (2021): Reve-
lation, S. 141.

156

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Von Gott zu Engel - Sender und Botschaft

ist, wie sich Offenbarung in der irdischen Welt realisiert. Fiir die Begriin-
dung seiner These der Dialektik zwischen Offenbarung und Wirklichkeit
ist deshalb diese erste Phase zweitrangig, da sie sich transzendental auf
der Ebene zwischen Gott und Engel und damit unter Ausschluss des Men-
schen und der menschlich wahrnehmbaren Wirklichkeit ereignet. Somit
tritt eine Schwiche in Aba Zayds Ansatz zutage, insofern er tanzil fiir das
kommunikationstheoretische Offenbarungsmodell gar nicht erst fruchtbar
zu machen versucht.

Wenn man nun statt der Logik Abli Zayds, tanzil als kommunikative
Gegenthese zu wahy zu konzipieren, die innerkoranische Semantisierung
des Begriffs als Ausgangspunkt nimmt, zeigt sich ein differenzierteres Bild:
Mit den Wortderivationen der Wurzel nin-zay-lam wird das Bild einer
vertikalen Vermittlung der géttlichen Botschaft evoziert.*80 Dabei liegt das
semantische Charakteristikum von tanzil zum einen auf der Akzentuierung
einer raumlichen Differenz, bei der die Kommunikationsrichtung von oben
nach unten kanalisiert ist. So ist der Begriff in seinen frithen Verwendun-
gen zundchst in den Diskurskontext um das damals géngige vorislamische
Phéanomen der Dichterinspiration eingebettet, das als vertikal vermitteltes,
tibernatiirliches Wissen durch Geister individuell herabgebracht wurde
und sich in Form von iiberaus eloquenten Sprachleistungen duflerte.*8! Zu
diesem Zeitpunkt wird die koranische Herabsendung als korrigierender
Ersatz dieser altarabischen Vorstellungen im Sinne einer Neubesetzung
einer bereits vorgefundenen Konfiguration eingefiihrt, indem der Akt der
Herabsendung dezidiert als Aktivitat eingegrenzt wird, die Gott vorbehal-
ten ist.*82 Im spateren Verlauf dann zeigt sich eine Akzentverschiebung weg
von den paganen Diskursen hin zu einer theologischen Ankniipfung an &l-
tere, monotheistische Vorstellungen, in denen tanzil als Vermittlungsmodus
eingebettet im Kontext anderer, géttlich offenbarter Botschaften erscheint.
Diese als munazzal deklarierten Schriften werden allesamt als Ausziige aus
einer priexistenten, transzendent verorteten Urschrift ausgewiesen.*83

Trotz geteilter Herkunft aus der Urschrift fordert der Koran einen an-
deren, spezifischen Modus der Herabsendung fiir sich als Alleinstellungs-
merkmal ein, indem er sich als schrittweise miindliche Verkiindigung aus-

480 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 443.

481 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 123.

482 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S.443; Neuwirth (2010): Koran
als Text der Spatantike, S.124.

483 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 124.

157

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

weist. So greift er den Vorwurf auf, warum er nicht in einem Wurf als in
sich abgeschlossene Mitteilung offenbart wurde.*84 Die sukzessiv miindlich
vermittelten Ausziige aus der Urschrift wurden also nicht nur als offenkun-
diger Gegensatz zu den in einem Zug offenbarten Schriften der Juden
und Christen wahrgenommen, sondern im Vergleich zu diesen bekannten
Manifestationen der Gottesrede augenscheinlich auch als mangelhaft ange-
sehen und in ihrer Situationsgebundenheit als einer géttlichen Offenbarung
unwiirdig erachtet.*8> Tanzil wird ergo als Begriff fassbar, der einerseits
eine Relationierung zwischen der transzendentalen Urschrift und deren im-
manenter Realisierung und andererseits eine Verhiltnisbestimmung dieser
irdischen Manifestationen untereinander ermdglicht, indem er zeitgleich
als Kriterium der gemeinsamen Genealogie wie auch der Abgrenzung fun-
giert.

In diesem Abgrenzungsmerkmal zeigt sich zum anderen die zweite se-
mantische Besonderheit, die eine Neubewertung des vermeintlich eindi-
rektionalen Charakters von tanzil einfordert, welcher der von oben nach
unten gerichteten Kanalisierungsvorstellung entspringt. Denn aus der Rich-
tungsanzeige allein einen statischen Charakter abzuleiten, greift zu kurz,
da dem Begriff tanzil selbst ein gewisses Maf$ an Dynamik inhérent ist. So
wurde die Wurzel niin-zay-lam innerhalb der exegetischen Tradition mit
der Vorstellung versehen, dass jede Rezitationseinheit des Korans in einem
bestimmten Kontext als Reaktion auf eine partikulare Situation offenbart
wurde.*8 Durch die Etablierung der asbab an-nuziil — konventionell mit
Griinde oder Anldsse der Offenbarung iibersetzt — als hermeneutisches
Werkzeug fiir die Interpretation innerhalb der Koranwissenschaft erkennen
die Exegeten den responsiven Charakter der Offenbarung faktisch an.*8”
Der verwendete Begrift sabab (Sg.) transportiert dabei die Idee der Kausa-
litat, die durch die gingige Ubersetzung ,Anlass“ hiufig verdeckt wird.88
Manche Exegeten spezifizierten jedoch, dass nicht der eigentliche Vers -
der stets vorexistent bleibe — verursacht werde, sondern nur dessen Herab-
sendung, aber

484 Vgl. Koran 25:32.

485 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spétantike, S. 140.

486 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444.

487 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S.444; vgl. dazu auch Kapitel 4.4
dieser Arbeit.

488 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444.

158

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Von Gott zu Engel - Sender und Botschaft

[e]ven so, they are still implicitly recognizing that the process of reve-
lation is a divine response elicited by human word and action. The
importance of this dynamic aspect of quranic revelation is not to be
underestimated. It is an essential counterbalance to an approach that
privileges the idea of an impassive, static pronouncement fixed from all
eternity.*%

Durch die zeitliche Dimension, die dem tanzil anhaftet, wird folglich ein
Briickenschlag zur Wirklichkeit und damit ein Immanenzbezug ermdéglicht.
Tanzil ist damit kein statisches Konzept, keine eindirektionale Ubermitt-
lung, die sich im Vakuum und abseits des Menschen ereignet, sondern im
Kern dynamisch angelegt. Insofern Aba Zayd tanzil als Kommunikations-
form zwischen Gott und Engel stehen ldsst, die in seinem Verstdndnis unter
Ausschluss des Menschen stattfindet, ist es ihm nicht mdéglich, dies fiir die
kommunikative Dimension von Offenbarung fruchtbar zu machen.

Bezeichnenderweise fragt AbGi Zayd gar nicht danach, wie Gott mit
dem Engel kommuniziert, sondern diskutiert vielmehr, was genau vom
Koran mit Gabriel herabgesandt wurde. Den Ausgangspunkt der Auseinan-
dersetzung bildet dabei die Frage, ob der Engel die Botschaft in ihrem
Wortlaut oder lediglich in ihrer Bedeutung tiberbracht hat. Genau genom-
men bewegt sich Aba Zayd hier implizit bereits auf Ebene der zweiten
Phase der Offenbarung, da er damit zu klaren beabsichtigt, ob die Kommu-
nikation zwischen dem Engel und dem Propheten als wahy im Sinne einer
nonverbalen Inspiration oder einer sprachlichen Rede zu deuten ist.4%°

Um diese Frage zu beantworten, referiert Abu Zayd zunachst drei theo-
logiegeschichtlich systematisierte Ansichten:*! Eine Position vertritt die
Meinung, dass der Engel sowohl den Wortlaut (lafz) als auch die Bedeu-
tung (mana) tiberbrachte, nachdem er den Koran von einer vorzeitlich
existierenden, wohlverwahrten Tafel in arabischen Lettern memoriert ha-

489 Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444.

490 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 42.

491 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S.42-45. Historisch geht diese Klassifizierung
gemifd az-Zarka$l auf al-Samarqandi zurick; vgl. az-Zarka$i (1984): al-Burhan,
S.229-230; as-Suyati (2010): al-Itqan, S. 292-293. Sie wird auch zeitgendssisch noch
rezipiert; vgl. Cinar (2017): Koranwissenschatft, S. 75.

159

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

be.**2 Entsprechend wird hier angenommen, dass die Offenbarung wortlich
einer himmlischen Urschrift entstammt. Eine zweite Position argumentiert
dahingehend, dass Gabriel dem Propheten nur die Bedeutung (maha)
tiberbracht hat. Nachdem der Engel den Propheten die Bedeutung gelehrt
hat, habe der Prophet sie selbst in arabischer Sprache geduflert.*>> Diese
Position geht folglich nicht von einer wértlichen Ubermittlung aus, son-
dern moniert, dass die sprachliche Formulierung vom Propheten selbst
vorgenommen wurde.*** Gemifd der dritten Ansicht hat der Engel die
Bedeutung und den Wortlaut {iberbracht, wobei aber in diesem Falle die
Formulierung des Wortlautes auf den Engel zuriickgeht.4%

Die Beurteilungen, welcher dieser Positionen Abd Zayd zuzuordnen ist,
variieren stark. Sukidi selbst nimmt keine explizite Zuordnung vor, deutet
jedoch sprachlich an, dass sich Abt Zayd vor allem fiir die letzte Position
interessiert.#*® Hingegen schliefit Navid Kermanis Einschétzung zufolge
Abu Zayd die Positionen zwei und drei aus und favorisiert stattdessen
eine adaptierte Version der ersten Position einer Inverbation, ohne jedoch
einen géttlichen und ewigen Status fiir das materialisierte Buch daraus
abzuleiten.*®” Kermani weist hier zu Recht darauf hin, dass Abu Zayd die
Frage, auf welcher Ebene die sprachliche Formulierung stattfindet, mit dem
Disput iiber die (Un-)Erschaffenheit des Korans in Relation setzt, und
pladiert fiir eine differenzierte Betrachtungsweise, welche die beiden Fra-
gen nicht automatisch aneinander koppelt.**® Zur Illustration fithrt er den
as‘aritischen Gelehrten al-Baqillani (950-1013) an, der an die Unerschaffen-

492 Diese Position gilt heutzutage als am weitesten verbreitete und wird selbst von
theologischen Stromungen vertreten, die der Mu'‘tazila nahestehen. Sie stellt jedoch
die Theologie vor die Herausforderung, zu kldren, wie Gott sprechen kann und
welche Konsequenzen es nach sich zieht, dass er in menschlicher Sprache spricht.
Denn die Annahme, dass Gott eine menschliche Sprache spricht, wiirde Gott auch
den formalen Bedingungen einer menschlichen Sprache unterwerfen. Vgl. zu dieser
Problematik auch Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen.

493 Diese Ansicht stiitzt sich auf die koranische Aussage in 26:192-195, wonach dem
Propheten die Botschaft ins Herz gelegt wurde, damit dieser in klarer arabischer
Sprache warne.

494 Sie wird heute z. B. von iranischen Theologen und Theologinnen vertreten; vgl. Ab-
dolkarim Sorush (2009): Expansion of Prophetic Experience; Mohagheghi (2021):
Koran; Shabestari (2017): Koranische Offenbarung.

495 Diese wird heute z. B. vom tiirkischen Theologen Siileyman Ates vertreten; vgl.
Takim (2007): Koranexegese, S. 139-156.

496 Vgl. Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Hermeneutics, S. 199.

497 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 63-66.

498 Vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.

160

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Von Gott zu Engel - Sender und Botschaft

heit des Korans geglaubt und die Formulierung dennoch auf der Ebene des
Engels verortet habe.*°

Die Religionswissenschaftlerin Katharina Vélker hingegen ordnet Aba
Zayd der zweiten Position zu.>% Thre Einschitzung beruht auf zwei Quel-
len, einem nicht publizierten Interview aus dem Jahr 2009 sowie dem
Werk Muhammad und die Zeichen Gottes aus dem Jahr 2008, das unter
der Federfithrung von Hilal Sezgin in Zusammenarbeit mit Aba Zayd
entstand.”®! Darin bezeichnet Abt Zayd wahy als nonverbales Geschehen,
worin sich erneut eine Inkonsistenz in seinen Ausfithrungen zeigt. Jedoch
muss bei der Auswertung mitbedacht werden, dass es sich hierbei um ein
Interview und ein aufbereitetes Sammelwerk und damit um einen anderen
Datenmaterialtypus handelt. Abti Zayds arabischsprachige Originalquellen
bleiben bei Volkers Zuordnung indes unberiicksichtigt.

Da Abu Zayd seine Konzeption von wahy im mafhiim an-nass am detail-
liertesten darlegt, nimmt die vorliegende Arbeit dieses Werk als Referenz-
rahmen. Dort hilt er zu den drei Standpunkten Folgendes fest: Hinter
der ersten Position verbirgt sich die Auffassung von einer prahistorischen
Existenz des Korans in seinem arabischen Wortlaut, was in die Theorie
der Unerschaffenheit des Korans miindet. Entsprechend stellt Arabisch den
Code dar, der bereits auf der Ebene von Gott und Engel zum Einsatz
kommt. Dies impliziert jedoch auch, dass es zu keinem Zeitpunkt eine
Umwandlung der géttlichen, nicht-sprachlichen Botschaft in die arabische
Sprache gegeben hat, wodurch Arabisch den Status einer heiligen Sprache
erhélt. Wie Kermani bereits dargelegt hat, distanziert sich Aba Zayd ent-
schieden von der Position der Unerschaffenheit des Korans, da sie die
dialektische Beziehung zwischen Offenbarung und Wirklichkeit negiere.>02
Damit werde der Koran in den Zustand einer metaphysischen Heiligkeit
versetzt, die den Text nicht nur seiner Verstehbarkeit durch den Menschen
beraube, sondern mit Verweis auf die Urschrift zu einem bildlichen (nass
taswiri) — statt sprachlichen — Text erkldre, was zusammengenommen in
der Folge in eine Unergriindbarkeit des Textes miinde.>%

499 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 65-66.

500 Vgl. Volker (2015): Two Accounts, S. 281-282.

501 Vgl. Abu Zaid/Sezgin (2008): Muhammed.

502 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 65-66.

503 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S.42-43; Kermani (1996): Offenbarung als Kom-
munikation, S. 61-64; dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.

161

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Die zweite Position versteht AbGi Zayd im Sinne einer Inspiration, da
die Wendung ,ins Herz legen® impliziere, dass es sich um einen stimmlo-
sen und damit nicht-sprachlichen Code handelt. Gegen die Position, dass
der Prophet die Formulierung selbstindig vorgenommen habe, wendet
sich Aba Zayd ebenfalls, da sie fundamental der selbstreferentiellen Aussa-
ge widerspricht, der Koran sei Gottes Rede und damit eine sprachliche
Botschaft.>%* Dariiber hinaus argumentiert er auch, dass es nicht dem
Propheten obliege, die Botschaft zusammenzufithren und deren Wortlaut
abzudndern.>® Das dritte Verstandnis setzt gemaf3 Abt Zayd voraus, dass
einerseits bereits der Engel {iber ein Sprachsystem verfiigt und andererseits
eine Umwandlung in die arabische Sprache erfolgt. Demnach liege die
Botschaft in ihrem frithen Stadium der Herabsendung auf der Ebene von
Gott zu Engel noch nicht sprachlich vor, sondern werde erst im zweiten
Offenbarungsschritt auf der Ebene von Engel zu Prophet durch den Engel
zu einem sprachlichen Text transformiert.>% In dieser Sicht erhielt der
Prophet sowohl Wortlaut wie auch Bedeutung von einer externen Instanz,
sodass nicht Muhammad selbst die Rede Gottes verantwortet. Genau die-
sen Strang des transformativen Prozesses der Offenbarung (tahwil al-wahy)
von einer Inspiration (ilham) zum linguistischen Kontakt (ittisal lugawi)
verfolgt Abu Zayd weiter.>?” Dass Abt Zayd von einer verbalen Transmissi-
on ausgeht, deutet er in seiner Teilskizze an, in der er den Begrift kalam
hinter wahy in Klammern setzt.>08

4.3 Von Engel zu Prophet — Code und Kontakt

Die zweite Phase, die Aba Zayd mit dem Terminus wahy iberschreibt,
umfasst den kommunikativen Vermittlungsvorgang zwischen dem Engel
und dem Propheten. Im Zentrum seiner Betrachtung stehen die kommuni-
kativen Elemente Code und Kontakt. Hochst auffillig ist dabei, dass er
diesen Kommunikationsschritt mittels einer horizontalen Linie ausweist.
In der Analyse seines Ansatzes wurde dieser Schritt der Skizze teilweise

504 Vgl. Koran 2:75; 9:6 und 48:15.

505 Vgl. Abua Zayd (1990): Matham, S. 44-45; Koran 18:27.

506 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 45.

507 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 44; Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Her-
meneutics, S. 199.

508 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 41.

162

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Von Engel zu Prophet — Code und Kontakt

rearrangiert. So zeichnet etwa Navid Kermani den Kommunikationsschritt
zwischen dem Engel und dem Propheten als vertikale Linie, ohne jegli-
chen Hinweis auf die urspriingliche Anordnung bei Aba Zayd.>*® Auch
der indonesische Koranwissenschaftler Yusuf Rahman plddiert fiir eine
Adaption der Skizze, wobei zwei Beweggriinde fiir ihn entscheidend sind:
Zum einen halt er die Verlangerung der vertikalen Achse fiir gerechtfertigt,
weil zwischen dem Propheten und dem Engel ebenfalls eine ontologische
Differenz besteht. Zum anderen weist er darauf hin, dass fiir den Kommu-
nikationsweg zwischen Engel und Prophet im Koran auch der Begriff tanzil
verwendet wird.”!? Insofern tanzil jedoch nie eine horizontale Kommunika-
tion bezeichnen kann, hdlt er entsprechend eine Adaption in vertikaler
Ausrichtung fiir notwendig. Kommentarlos hingegen tilgt Rahman den
Begrift risala aus der Skizze.>!

Mogen die Adaptionen auch inhaltlich berechtigt erscheinen, sind sie
zum einen in der Hinsicht mit Vorsicht zu genieflen, dass sie den Autor
nicht addquat wiedergeben. Zum anderen 16st eine Verlingerung der ver-
tikalen Linie das Problem der Kommunikabilitit zwischen unterschiedli-
chen Wesensarten nicht, sondern verschiebt es nur.>> Da nicht schliissig
erscheint, warum Abu Zayd das vorislamische und das koranische Ver-
stindnis von wahy so akribisch herausarbeiten sollte, um dann scheinbar
uniiberlegt eine horizontale Linie zu ziehen, geht diese Arbeit von der plau-
sibleren Annahme aus, dass die Anordnung mit Bedacht gewahlt wurde.
Stichhaltiger wird diese Skizze ndmlich dann, wenn man sich Abi Zayds
Gesamtkonzeption vergegenwartigt. So zeigt ein holistischer Blick auf sei-
nen Ansatz, dass er den Terminus fanzil weitgehend umgeht, weil dieser
zu einem Wortfeld gehort, das die Transzendenz konnotiert, und - in Aba
Zayds Logik - folglich auch kaum in analytische Kategorien transferiert
werden kann. Doch gerade die analytische Fassbarkeit in Form der Sprach-
lichkeit ist fiir Aba Zayds literaturwissenschaftlichen Ansatz unabdingbar,
die er eben durch wahy und risala gewéhrleistet sieht. So finden sich keine
Hinweise, dass Abt Zayd eine Herabsendung auf das Herz des Propheten
bestreitet, jedoch liegt seine Konzentration nicht darauf, da er sie nicht als

509 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 59.

510 So etwa in 16:102, wo beschrieben wird, dass der Engel die Offenbarung herabge-
bracht resp. spezifischer in 26:192-195 auf das Herz des Propheten herabgebracht
hat.

511 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S.128-129.

512 Vgl. Zirker (2018): Koran, S. 75.

163

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

verbalisierte Kommunikation klassifizieren wiirde.”* Entsprechend liefle
sich die Skizze als Fokussierung auf einen ganz bestimmten Bildausschnitt
lesen, der spezifisch in die sprachliche Vermittlung durch den Engel hinein-
leuchtet, nicht jedoch samtliche tradierten Arten abdeckt.>!*

Abu Zayds Argumentation ist deshalb anders gepolt als jene von Rah-
man. So geht es ihm eben gerade nicht um die ontologische, sondern um
die kommunikative Dimension der Beziehung. In der kommunikativen
Situation bleibt sowohl hinsichtlich der Ebene Gott-Mensch als auch En-
gel-Mensch stets eine ontologische Differenz bestehen. Aus kommunikati-
ver Sicht hingegen wird diese Distanz durch ein verbindendes Element,
namliches jenes des gemeinsamen kommunikativen Codes, iiberbriickt.
Dieser setzt nach Abii Zayd auf der Ebene zwischen Engel und Prophet an,
weshalb er dort auch seine erste Horizontale ansiedelt. Argumentativ ldsst
sich aus theologischer Perspektive dariiber hinaus erginzen, dass Engel
und Menschen beide — wenn auch unterschiedliche - Schépfungskatego-
rien darstellen. Der aufeinander zulaufende Punkt, der eine Horizontale
plausibilisiert, wird also erst sichtbar, wenn man sich vom Fokus auf die
divergierende Ontologie 16st und sich stattdessen die Gemeinsamkeiten
vergegenwirtigt. Mag aus ontologischer Hinsicht die Skizze korrekturbe-
diirftig sein, hat sie somit aus kommunikationstheoretischer Sicht durchaus
ihre Berechtigung. Aus den dargelegten Griinden gibt es an dieser Stelle
zundchst einmal keinen triftigen Grund, die Skizze zu rearrangieren. Des-
halb zieht es diese Arbeit vor, die originale Skizze stehen zu lassen und sie
erst nach weiteren inhaltlichen Sichtungen gegebenenfalls einer Revision zu
unterziehen.

In dieser zweiten Phase beschiftigt sich Abu Zayd mit der Leitfrage, wie
der Engel Gabriel und der Prophet tiberhaupt miteinander interagieren
kénnen angesichts des Umstandes, dass sie zwei unterschiedlichen Seins-
ordnungen angehoren. Nach eigenen Bekundungen beschrieb der Prophet
den Erhalt der Offenbarung wie folgt:

Al-Harith bin Hisham asked Allah’s Apostle: ‘O Allah’s Apostle! How
is the Divine Inspiration revealed to you?’ Allah’s Apostle replied: ‘Some-
times it is (revealed) like the ringing of a bell, this form of Inspiration

513 Vgl. Abua Zayd (1990): Matham, S. 41.

514 Gleichwohl erdffnet sich hier die Problematik hinsichtlich der Frage, welche Teile
des Korans nun wie offenbart wurden und ob verbale und nonverbale Offenbarun-
gen unterschiedliche hermeneutische Zugiange bedingen. Eine mégliche Kriteriolo-
gie dafiir steht bisher noch aus.

164

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Von Engel zu Prophet — Code und Kontakt

is the hardest of all and then this state passes off after I have grasped
what is inspired. Sometimes the Angel comes in the form of a man and
talks to me and I grasp whatever he says. Aisha added: Verily I saw the
Prophet being inspired Divinely on a very cold day and noticed the sweat
dropping from his forehead (as the Inspiration was over).”>

So wurde bereits im 8. Jahrhundert von muslimischen Theologen festgehal-
ten, dass Offenbarung zwar aus einer verbalen Kommunikation bestehe,
theoretisch jedoch kein Austausch von Worten oder eine Belehrung mog-
lich sei, solange nicht ein gewisses Maf3 an Gleichgewicht in der Beziehung
(munasaba) zwischen dem Sprecher und dem Horer gewéhrleistet sei. In-
folgedessen wurden zwei Moglichkeiten diskutiert, wie sich eine solche
Kommunikation dennoch realisieren ldsst: Entweder vollzieht der Horer
unter dem Einfluss einer spirituellen Kraft des Sprechers einen Transforma-
tionsprozess oder aber der Sprecher muss sich auf die Ebene des Horers
begeben und dessen Eigenschaften annehmen.>'

Seine Position entfaltet Abii Zayd, indem er diese zwei theologiege-
schichtlich systematisierten Positionen innerhalb der Koranwissenschaften
skizziert und kritisch evaluiert:>"” Gemaf3 der ersten Denkmdglichkeit ent-
auflerte sich der Prophet seiner menschlichen Form (sira basariya) und
nahm eine Engelsgestalt (sira malakiya) an, um die Botschaft empfangen
zu konnen. Umgekehrt geht die zweite Option davon aus, dass Gabriel
sich seiner engelshaften Form entledigte und die Gestalt eines Menschen
annahm. Mit Verweis auf Ibn HaldGn (1332-1406) differenziert nun Abu
Zayd die beiden Positionen anhand der beiden Kriterien Sprachlichkeit
und subjektives Erleben weiter aus. Demnach erfolgte im Falle der Anpas-
sung seitens des Menschen die Kommunikation symbolisch und zeichen-
haft (ramz min al-kalam), insofern der Prophet sie als Glockengeldut oder
Drohnen (dawi) wahrnahm. Bei dieser Art handle es sich um eine auditive,
jedoch nonverbale Inspiration, also um einen nicht-sprachlichen Kontakt
(ittisal gayr lugawi). Infolgedessen nehme der Prophet aufgrund der fehlen-
den Sprachlichkeit die Formulierung selbst vor. Im Falle der Umwandlung
des Engels hingegen finde die Kommunikation sprachlich statt, da der
Engel dem Propheten die Verkiindigung im Wortlaut diktiere und dabei auf

515 al-Buhari (1997): Sahih al-Buhari, Vol. 1, Book 1, Nr. 2.
516 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S. 167.
517 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 45-51.

165

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Arabisch als Sprachsystem der Empfanger zuriickgreife.’® Zusatzlich dazu
wurde nach dem Kriterium des subjektiven Empfindens des Propheten
sowie der Zeitform, in der er tber das Erlebte sprach, unterschieden. So
beschrieb der Prophet die eigene Transformation als viel erschiitternder,
da sie von kérperlichen Symptomen wie Hitzewallungen oder Ohnmachts-
anfillen begleitet wurde. Uber solche Erlebnisse sprach der Prophet im
Anschluss jeweils in der Vergangenheitsform. Im Falle der Metamorphose
durch den Engel hingegen erfolgte der Akt ohne Begleiterscheinungen fiir
den Menschen und wurde vom Propheten jeweils im Prisens artikuliert.
Dies betont geméf} Ibn Haldan (1332-1406), dass der Prophet im zweiten
Fall den Sinn bereits wihrend des Vorgangs erfasste, wodurch er eine
Korrelation zwischen dem Tempus und dem Grad der Verstiandlichkeit der
Offenbarung herstellte.>"”

Welcher dieser beiden Positionen Abli Zayd nun stirker zugewandt ist,
wurde in der wissenschaftlichen Analyse wiederum unterschiedlich beur-
teilt. So ordnet Sukidi Abii Zayd jener Position zu, die vom Umwandlungs-
prozess seitens des Engels ausgeht:

Abu Zayd supports this opinion for one reason: The meaning of wahy
is communicated to the Prophet (mustaqbil) through the angel Gabriel
with ‘the linguistic system of humans’ (bi-I-nizam al-lugaw? al-basari, i.e.
Arabic). It enables the prophet to comprehend what the angel Gabriel
says. He is indeed called a ‘visual type of prophet’ since he sees the
speaker who appears to him in the form of a man (ragul) and then speaks
to him in a clear, humanly comprehensible language. This particular
instance reveals how the manner of wahy, distinct from tanzil (‘send-
ing down'), transcends spatial significance. The spatial relation between
Gabriel and the Prophet becomes blurred.>?

Diese Begriindung Sukidis weist einige Problematiken auf, denn sie konnte
nicht nur dahingehend missverstanden werden, dass Abi Zayd den Emp-
fang in Form eines Dréhnens ablehnt, sondern impliziert auch, dass mit
der rdumlichen zudem eine ontologische Vermischung stattfindet. Doch

518 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 47-48.

519 Vgl. Aba Zayd (1990): Mathtim, S. 48. Zur These der Korrelation zwischen Tempus
und dem Grad der Verstindlichkeit der Offenbarung vgl. auch Kermani (1996):
Offenbarung als Kommunikation, S. 70-71.

520 Sukidi (2009): Quest for Humanistic Hermeneutics, S.201, Hervorhebungen im
Original.

166

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Von Engel zu Prophet — Code und Kontakt

sowohl der Fokus auf die raumliche wie auch auf die visuelle Dimension
fithren von Abua Zayds eigentlichen Anliegen weg. Denn wihrend Sukidi
zum wiederholten Male auf die ontologische Diskussion umsattelt und
mit seinem Erkldrungsansatz gerade nicht das Problem zu lésen vermag,
wie eine solche Transformation iiberhaupt vonstattengehen kann, bleibt
Abu Zayd auch hier in seinen kommunikativen Kategorien. Dabei lésst
er die divergierende Ontologie stehen, da sie kommunikationstheoretisch
- wenn man etwa an die Kommunikation zwischen Mensch und Tier
oder Maschine denkt - gar nicht aufgegeben werden muss. So versteht
Abu Zayd denn auch die Metamorphose nicht wortlich als physikalische
Umwandlung, sondern im Sinne von hayadl, einer durch Vorstellungskraft
ermoglichten, von Gott gewédhrten Vision. In dieser werde die auserwahl-
te Person befahigt, ein Aufleuchten der jenseitigen Welt in Form einer
ruya, eines visiondren Traums, zu erhaschen.®?! Damit schliefit er sich
einem philosophischen Erkldrungsansatz an,>?? der gerade nicht um speku-
lative Erlduterung ringen muss, wie eine solche Umwandlung iiberhaupt
moglich ist, sondern mit der menschlichen Fahigkeit der Vorstellungskraft
operiert.>?> Indem er sich auf eine Wahrnehmung iiber die Sinneskanile
beruft, kann er das wortliche Verstindnis einer Metamorphose umgehen.
Dadurch bleibt Abii Zayd erneut seiner Linie treu und begibt sich nicht
in die transzendentale Sphire, sondern bewegt sich konsequent in der
Immanenz, indem er den Fokus auf den geteilten Code legt.

Damit erweist sich auch Sukidis Koppelung an die Typologisierung der
Offenbarung entlang der Sinne, die den Propheten infolge der Wahrneh-
mung des Glockengelduts als auditiven Typus und das Erscheinen des
Engels in Menschengestalt als visuellen Typus des Offenbarungsempfangs
Klassifiziert, als nicht zielfithrend.>?* Denn was bei Sukidi als auditiver Typ
ausdifferenziert wird, wird bei Aba Zayd als visiondrer Traum gedeutet,
und wo Sukidi die visuelle Dimension betont, beruft sich Aba Zayd in
seiner Argumentation fundamental auf eine auditive Vermittlung tiber den
Gebrauch eines gemeinsamen Codes in Form von Sprache. Will man eine
Typisierung aufrechterhalten, wiére fiir den Ansatz von Abu Zayd eine

521 Vgl. Aba Zayd (1990): Mathum, S.49, der jedoch von hulm spricht; zur Kritik
beziiglich dieses terminologisch inkorrekten Gebrauchs vgl. Kermani (1996): Offen-
barung als Kommunikation, S. 73-78.

522 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S.136

523 Vgl. Terkan (2009): Offenbarungsverstandnis.

524 Vgl. Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Hermeneutic, S. 201; Izutsu (1998): God
and Man, S.177.

167

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Unterscheidung entlang der Kategorie sprachlich versus nicht-sprachlich,
d. h. nur klanglich und ohne Sprache, treffender, insofern Aba Zayd das
entscheidende Unterscheidungsmerkmal explizit im verwendeten — auf der
einen Seite symbolischen, auf der anderen Seite sprachlichen — Code iden-
tifiziert. Der Fokus auf die auditive Dimension deckt sich auch mit dem
koranischen Selbstverstindnis, das den Empfang der Offenbarung grundle-
gend als Horereignis auffasst.”?> Abgesehen vom Umstand, dass der Koran
wiederholt und explizit auf die menschlichen Ziige des Propheten pocht,
liefSe sich theologisch ein weiterer Einwand gegen den ontologisch-trans-
formativen Argumentationsfaden Sukidis formulieren: Wenn der Prophet
selbst engelshafte Ziige annehmen kann, stellt sich die Frage, warum Gabri-
el noch zwischengeschaltet werden muss. Der Einsatz eines Mittlers erfiillt
hier also eine doppelte Funktion: Zum einen wahrt er auf ontologischer
Ebene die Alteritdt Gottes, zum anderen iiberbriickt er auf kommunikativer
Ebene die Distanz, indem er einen geteilten Code zur Verfiigung stellt,
der verhindert, dass Gott menschliche oder der Prophet gottliche Ziige
annehmen muss.

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen — Empfinger und Kontext

Die dritte Phase umfasst den Kommunikationsschritt zwischen dem Pro-
pheten und seinen Zeitgenossen, den Abii Zayd mit den Begriffen balag
und indar Gberschreibt. Damit nimmt das Offenbarungsmodell die Struk-
tur einer Vier-Parteien-Relation ein, die von Gott kommend uber den
Engel und Propheten schliefllich zu den Menschen hin verlduft. In dieser
Phase diskutiert Abu Zayd die beiden Elemente Empfanger und Kontext.
Jedoch funktionalisiert und modelliert er diese Phase noch starker als die
beiden vorangegangenen auf seine Hermeneutik hin, sodass hier der kom-
munikationstheoretische Pfad zunehmend in den Hintergrund riickt.>2¢
Hinsichtlich der Empfangerschaft weist Aba Zayd den Propheten als
Erstadressaten (al-muhatab al-awwal) aus und kennzeichnet damit zweier-
lei:>?” Erstens ist der Prophet nicht der endgiiltige, sondern nur der erste
von vielen weiteren Empfingern der Botschaft. Zweitens markiert Abi

525 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S.176; dazu auch Kapitel 6.

526 Dies ist wohl auch der Grund, warum Kermani hierzu nur wenig schreibt; vgl.
Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation.

527 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 56-57.

168

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen - Empfinger und Kontext

Zayd mit dem attribuierten ,Erst-, dass der Engel nicht als eigentlicher
Empfanger der Botschaft erachtet werden kann. Da der Prophet der Ver-
pflichtung nachkommt, seinen Zeitgenossen die erhaltene Botschaft zu ver-
kiinden, kommt ihm die Bezeichnung und Funktion des Gesandten (rasiil)
zu - die hier gewissermaflen eine doppelte Hermeneutik als ,sendender
Gesandter® erhilt. Erst in der fiir andere horbaren Verkiindigung der Bot-
schaft gelangt die Offenbarung an ihren Bestimmungsort. Diese Verpflich-
tung zur Verlautbarung bedeutet deshalb implizit auch, dass die Offenba-
rung erst durch ihre Verkiindigung den Status als Offenbarung erhdlt. Sie
ist damit keine personliche Nachricht an den Propheten, sondern eine
offentliche Botschaft, die ihre Bestimmung im Empfang weiterer Kreise
findet. Diese Empfangerschaft wiederum setzt sich aus einer Vielzahl von
Empfangerkreisen zusammen, die mal namentlich, mal im Kollektiv und
mal durch den expliziten Verweis auf ihre Eigenschaft(en) angesprochen
werden. Thr Einbezug ist fiir das kommunikative Offenbarungsverstandnis
so zentral, dass eine Weglassung die Struktur der Offenbarung fundamental
verdndern wiirde.>28 Dies bedeutet in der Konsequenz, dass Offenbarung
als Kommunikation maf3geblich auf dem Gegeniiber der Menschen aufbaut
und die Horerschaft von Anfang an miteinschlief3t.

Noch mehr Gewicht gibt Aba Zayd dem Kontext, der in seinem Ansatz
wohl als wichtigstes Element des Textes erachtet werden kann: Er bildet
nicht nur das Fenster zur dialektischen Beziehung zwischen Text und seiner
Umwelt und damit zu einer gegenseitigen Beeinflussung, sondern dient
auch als historischer Rahmen fiir ein korrektes Erfassen der initialen Kom-
munikationssituation fiir spatere Interpretationen. Das lateinische Prifix
con verweist dabei auf all das, was mit dem Text ist und ihn begleitet.>?
Dies schliefit im Falle des Korans die damaligen Lebensumstinde, d. h.
die historischen, kulturellen und situationsbedingten Begebenheiten zum
Zeitpunkt der Offenbarung, mit ein.>30

Mit Vehemenz argumentiert Abai Zayd fiir eine dialektische (gadaliya)
Beziehung zwischen Text und Kontext.>® Die dabei postulierte Einfluss-
nahme ist nicht etwa eindirektional, sondern wechselseitig, sodass der
Kontext den Text ebenso beeinflusst wie umgekehrt der Text den Kon-

528 Vgl. Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Hermeneutic, S. 202.
529 Vgl. Gracia (1995): Theory of Textuality, S.26-27.

530 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S.139-140.

531 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 104, ferner auch S. 24-26.

169

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

text.>®? So hat die koranische Botschaft einerseits im Verlaufe eines iiber
20-jahrigen Kommunikationsprozesses im Austausch mit und in Reakti-
on auf einen spezifischen kulturellen Kontext ihre Form angenommen.
Indizien fiir den Einfluss kultureller Faktoren lokalisiert Aba Zayd auf
sprachlicher und inhaltlicher Ebene. So wird beispielsweise die Wahl des
Arabischen als Code auf die Zugehorigkeit des Propheten zu diesem spezi-
fischen Sprachkreis zuriickgefithrt und nicht etwa auf einen immanenten
Wert des Arabischen selbst. Insofern Sprache nie unabhéngig und isoliert
existiert, sondern stets in einen kulturellen Raum eingebunden ist, kann
auch der Text nicht von seinem kulturellen Kontext losgelost werden. In
der Folge bezeichnet Aba Zayd den Koran als Kulturprodukt (muntag
taqaf1).53 Die Einfliisse beziehen sich dabei allerdings nicht auf den Urhe-
ber und die Quelle des Textes, sondern auf dessen Ausrichtung, namlich
die Ausrichtung auf den Adressaten.>** Andererseits hat auch der Text den
vorgefundenen Kontext mafigeblich mitgeformt. So gilt der Koran heute
noch als konstitutiv fur die arabische Kultur, da er etwa die Grammatik der
arabischen Sprache oder die Mentalitdt entscheidend mitgepragt hat. Als
Kulturproduzent (muntig tagafi) nimmt der Koran einen Subjektcharakter

532 Vgl. C)Zsoy (2017): Pioniere, S.38-40, der prazisiert, dass Aba Zayd zwischen der
Phase der Gestaltannahme (tasakkul) des Textes wahrend der Offenbarungsphase
und der Gestaltgebung (faskil) nach Abschluss der Offenbarung unterscheide, die
jeweils eindirektional Einfluss ausiiben, sodass wihrend der Offenbarungsphase
die Realitat den Text beeinflusse, nach Abschluss dagegen der Text die Realitit.
Ozsoy plidiert nun dafiir, bereits in der Phase der Gestaltannahme eine gegenseitige
Beeinflussung anzunehmen, in der sowohl die Realitét den Text als auch umgekehrt
der Text die Realitdt beeinflusst, wahrend nach Abschluss der Offenbarung nur
noch der Text auf die Realitdt wirkt. Auch wenn Abu Zayd seine Position wie bereits
an mehreren Stellen gezeigt nicht immer klar darlegt, ist anzunehmen, dass er diese
gegenseitige Beeinflussung in der Phase der Gestaltannahme intendiert. Dies zeigt
sich zum einen daran, dass er die von der klassischen Koranwissenschaft einseitig
angenommene Beeinflussung der Realitit durch den Text hinterfragt, und zum
anderen daran, dass er selbst vom Koran als Kulturprodukt und -produzent spricht;
vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit. Dass der Text die Realitdt nicht von Anfang
an beeinflusst haben soll, erscheint wenig schliissig, da sich die Beeinflussung des
Kontextes durch den Text bereits darin zeigt, dass die damaligen Adressaten wéh-
rend des Offenbarungsprozesses Verhaltensinderungen gezeigt haben. Die These,
der Text habe die Realitdt also erst nach Abschluss der Offenbarung oder deren
Kanonisierung beeinflusst, wiirde Abu Zayds eigenem Anliegen zuwiderlaufen. Von
daher sind Ozsoy Ausfithrungen sicherlich zutreffend.

533 Vgl. Aba Zayd (1990): Mafham, S. 24-26. Mit Kulturprodukt meint Aba Zayd nicht,
dass der Koran ein menschliches Produkt ist; vgl. dazu Kapitel 5 dieser Arbeit.

534 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 85, ferner auch S. 28.

170

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen - Empfinger und Kontext

an und wirkt aktiv auf seine Umwelt ein.>® In seiner doppelten Identitat
als Kulturprodukt und -produzent eignet ihm folglich der Status eines
Axialtextes (nass mihwari).53¢

Dieses komplexe Beziehungsgeflecht zwischen Text und Kontext dis-
kutiert AbGi Zayd anhand von Beispielen aus drei Unterdisziplinen der
Koranwissenschaft, nimlich der Unterscheidung zwischen mekkanischen
und medinensischen Versen, der Offenbarungsanldsse und des Abrogati-
onsprinzips, die allesamt mit der zeitlichen Dimension von Offenbarung
zusammenhéngen. Angesichts der Breite, die der Kontext als Kategorie
abdeckt, lohnt sich nach einem kurzen Blick auf die drei Felder eine Zu-
spitzung auf die Offenbarungsanlésse, die in kommunikativer Hinsicht als
plausibelste und tragfahigste Wahl fiir die weitere Vertiefung erscheinen.

Hinsichtlich der Unterscheidung zwischen mekkanischen und medinen-
sischen Offenbarungssegmenten plddiert Aba Zayd dafiir, die nach der
Higra®’ offenbarten Verse als medinensisch zu deklarieren, selbst wenn
sie in Mekka offenbart wurden. Maf3geblich ist fiir ihn folglich nicht der
eigentliche historische Ort der Kommunikation, sondern die mit dem Er-
eignis der Auswanderung einhergehende stilistische Verdnderung im Text.
Er folgt hier entsprechend nicht einer ortsgebundenen oder empfianger-
orientierten, sondern einer zeitlich-diachronen Einteilung,>*® die sich an
literaturwissenschaftlichen Kriterien orientiert. In Konsequenz dazu weist
er dem Propheten einen den beiden Phasen jeweils entsprechenden Auftrag
zu: Wahrend Muhammad in Mekka als nabiy (Prophet) und Warner auf-
trete, stehe in Medina aufgrund der Gemeindebildung die 6ffentliche Ver-
kiindigung als rasiil (Gesandter) im Vordergrund. Die Logik dieser Zweitei-
lung spiegelt sich denn auch in den Bezeichnungen indar (Warnung) und
balag (Ubermittlung) seiner dritten Phase wider.”®® Allerdings wurde in
Reaktion auf diese Zuschreibung zu Recht angemerkt, dass der Prophet
bereits in Mekka mit der Verkiindigung der Offenbarung beauftragt war.>40
Kommunikationstheoretisch treffender wire es gewesen, in dieser Phase
die rezitierende Verkiindigung durch den Mund des Propheten, die mit

535 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 24-26.

536 Vgl. Aba Zayd (1900): Matham, S.9; Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt,
S. 64-65.

537 Der Ubersiedlung des Propheten von Mekka nach Medina im Jahre 622 n. Chr.

538 Vgl. El Omari (2016): Einfithrung, S. 77.

539 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 56, 77.

540 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S.132; Kermani (1996): Offenbarung
als Kommunikation, S. 83-84.

171

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

dem Terminus qurdn zu belegen wire, zu diskutieren. Auch hitte man
erwarten konnen, dass Abti Zayd hier in exemplarischer Weise noch star-
ker auf die Perzeption, den Empfang und die Reaktionen der Mekkaner
und Medinenser eingeht. Stattdessen stehen bei ihm Erkenntnisse im Vor-
dergrund, die fiir seine Zielbestimmung einer literaturwissenschaftlichen
Methodik von Relevanz sind, die hier aufgrund der Fokussierung auf die
Kommunikation nicht weiter verfolgt werden sollen.

Stdrker noch als in der Einteilung von mekkanischen und medinensi-
schen Versen und deren historischer Datierung wird der dialektische Bezug
zwischen Text und Kontext fiir Abli Zayd in der Abrogationstheorie sicht-
bar. Sie diskutiert er vornehmlich als Rechtsprinzip, das erarbeitet wurde,
um vermeintlich widerspriichliche normativ-regulative Aussagen im Koran
zu harmonisieren, indem frither offenbarte Normen durch spitere ersetzt
oder annulliert wurden, ohne dass die Textstelle dabei zwingend getilgt
wurde>*! Er betrachtet Abrogation dabei funktional aus der Perspektive
einer graduellen Progression der Normgebung und Rechtsordnung, die der
Erleichterung fiir die Menschen diene.>*? Obschon er selbst in vielen seiner
Schriften groflen Wert auf diese normative Dimension legt, birgt die Abro-
gationstheorie offenbarungstheologisch einige Probleme in sich, die Aba
Zayd wenig thematisiert: Zum einen gilt sie selbst innerhalb der Islamisch-
theologischen Studien als umstritten. Insbesondere die Annahme, dass der
Koran widerspriichliche Aussagen enthalte, und das Postulat, dass bereits
kommunizierte Normen wieder aufgehoben wiirden, wurden kritisch hin-
terfragt.>43> Zum anderen ldsst sich das Abrogationsprinzip im Sinne einer
Authebung frither offenbarter Verse durch spitere kommunikationstheore-
tisch nur unter Hinzunahme der inhaltlichen Dimension und der Chrono-
logie schliissig diskutieren. Denn kommunikativ betrachtet kann eine geta-
tigte Aulerung auf der Ebene der Aussage nicht mehr riickgingig gemacht,
sondern lediglich auf inhaltlicher Ebene in einer Folgekommunikation spe-
zifiziert, erlautert, erganzt, berichtigt oder vervollstindigt werden.

Demgegeniiber erscheinen die Offenbarungsanldsse, die sogenannten
asbab an-nuzil, kommunikationstheoretisch aussagekriftiger. Als Berichte
tiber den historischen Anlass fiir die Offenbarung eines bestimmten Ab-
schnitts aus dem Korans spiegeln sie zum einen die Koordinaten einer

541 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 113-118.

542 Vgl. Abit Zayd (1990): Mathiim, S.117-121, 124; Oztiirk (2016): Geschichtlichkeit,
S.37-44.

543 Vgl. Brown (1998): Scripturalism, S. 59.

172

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen - Empfinger und Kontext

konkreten Kommunikationssituation wider. Zum anderen stehen die asbab
an-nuzil durch die Wortwurzel niin-zay-lam in einem direkten Bezug zum
Begriff tanzil. Damit verfligen sie sowohl tiber eine kommunikationstheore-
tische wie auch iiber eine offenbarungstheologische Relevanz und sollen
daher nachfolgend néher beleuchtet werden.

Die asbab an-nuzil bilden fiir Abt Zayd eine Interaktion von Text und
Kontext ab, da der Text auf bestimmte Begebenheiten reagiert.>** Dabei
geht es ihm weniger um eine reine Beschreibung der gegebenen Kommuni-
kationssituation, sondern vielmehr um den Mehrwert fiir die Interpretation
etwa hinsichtlich der systematischen Ableitung von Normen oder des Ver-
standnisses normativer Aussagen.’*> Da die Beispiele von Aba Zayd in einer
Koppelung der asbab an-nuzil mit dem Abrogationsprinzip miinden,>¢
welche die kommunikationsorientierte Betrachtungsweise iiberlagert, wird
an dieser Stelle auf ein anderes, kurzes Beispiel zur exemplarischen Veran-
schaulichung zuriickgegriffen. Dieses gehort zu den so genannten qul-Pas-
sagen, die spiter in Kapitel 6 erneut aufgegriften werden. So heif3t es etwa
in Sure 2 Vers 189:

Sie fragen dich nach den Neumonden. Sag: ,Sie sind bestimmte Zeiten
tiir die Menschen und fiir die Wallfahrt®

Die Leerstelle, die das unbestimmte ,,Sie fragen dich“ (yasalinaka) bietet,
stellt das Einfallstor fiir die historische Referenz dar. Im dazugehorigen
asbab-Material wird davon berichtet, dass ein gewisser Prophetengefahrte
namens Muad bin Gabal an den Propheten herangetreten sei, um zu fra-
gen: ,Weshalb wurden die Neumonde geschaffen?‘, worauf die besagte Ko-
ranpassage nun antworte.’*” Die Offenbarungsanlisse vermitteln demnach
nicht nur die Auffassung, dass bestimmten Versen bestimmte Griinde fiir
deren Verkiindigung zugrunde liegen, sondern ihnen ist auch die Vorstel-
lung inhérent, dass sich Offenbarung und Verkiindigung sukzessiv ereignen
und auf Begebenheiten reagieren.

544 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 92-94.

545 Vgl. Aba Zayd (1990): Mafhtum, S.101-105; vgl. dazu auch Ebrahim (2020): Diskurs
mit dem Qur’an, S. 149-150.

546 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 128-129, ferner auch S. 113-115. Zu einer Kritik an
einer solchen Zuspitzung auf die Normativitét vgl. Rippin (1988): Function of asbab
al-nuzal.

547 Vgl. Tillschneider (2011): Typen historisch-exegetischer Uberlieferung S.277-278.
Es existieren jedoch unterschiedliche Versionen hinsichtlich des Wortlauts und des
Fragestellers; vgl. al-Wahidi (2008): Asbab zu Stelle 2:189.

173

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Im Kontext der vorliegenden Arbeit sind aus kommunikationstheoreti-
scher Perspektive drei Aspekte von besonderer Relevanz: die zugeschriebe-
ne Funktion solcher Berichte, das dem zugrundeliegende Verstindnis des
Begriffs sabab sowie die implizierte Vorstellung einer unabgeschlossenen,
wiederkehrenden, reaktiven Kommunikation.>8

Die asbab an-nuzil scheinen bei Aba Zayd gleich mehrere Funktionen
zu erfiillen: Sie ermdglichen eine rdumliche, zeitliche und unter Umstin-
den auch personelle Einordnung; gleichzeitig sind sie auch fiir die Exegese
sachdienlich, indem sie einen Rahmen zur Einbettung oder Erkldrung des
jeweiligen Verses bereitstellen. Damit tragen sie entscheidend zur Histori-
sierung des Textes bei. Gleichzeitig deutet Aba Zayd die Offenbarungsan-
lasse als Antworten auf die vorgefundene Realitit. Mit der Offenbarung
reagiert Gott auf aufkommende Fragen, Anliegen und Ereignisse und wirkt
auf die Geschichte ein. Eine solche Sichtweise bezieht nicht nur den Pro-
pheten, sondern auch die Empfangerschatt noch stirker in den Kommuni-
kationsprozess mit ein.>* Die asbab an-nuzil fungieren entsprechend als
Zeichen der Responsivitit im Sinne seiner Dialektik.>>® Darin sind implizit
zwei Schlussfolgerungen enthalten: Erstens liegt dem Begrift sabab ein Ver-
stindnis zugrunde, das eine Kausalbeziehung zwischen Vers und Ereignis
geltend macht. Zweitens wird das Material der asbab an-nuziil als Berichte
tiber historische Ereignisse aufgefasst, die sich so zugetragen haben.

Ahnlich wie schon beim Abrogationsprinzip gibt es jedoch Positionen,
die nicht nur den Mehrwert der asbab an-nuzil anzweifeln, sondern auch
deren terminologische und konzeptuelle Herleitung aus dem Koran infra-
ge stellen.®! Auch das Kausalitatsprinzip ist nicht als Konsens verankert.
Nuanciert unterscheidet etwa der Islamwissenschaftler Andrew Rippin zwi-
schen der theologischen Auffassung des Begriffs sabab als Begriindung, die
etwa ein Verbot erklart, und sabab als Grund, dem eine kausale Dimensi-

548 Fiir andere Aspekte wie die Authentizitit der Uberliefererkette, Indikatoren fiir
einen Ein- resp. Ausschluss der Berichte oder die Zuordnung von Bericht(en) zu
Vers(en), die auch methodische Fragen tangieren, vgl. Rippin (1988): Function of
asbab al-nuzil; Tillschneider (2011): Typen historisch-exegetischer Uberlieferung;
Ebrahim (2020): Diskurs mit dem Qur’an, S. 131-166.

549 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S. 140.

550 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 92-94, 101-102

551 Vgl. Rippin (1985): Exegetical Genre, S.12-15; zur Geschichte des Begriffs siehe
ebenda.

174

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen - Empfinger und Kontext

on innewohnt.>>? Wihrend die Begriindung einen deskriptiv-erklirenden
Ansatz darstellt, wird mit der Kausalitit eine stdrkere Abhédngigkeit des
Textes vom Kontext transportiert, die jedoch nicht von allen Theologen
mitgetragen wird.

Unbestrittener hingegen ist der auch mit den asbab an-nuzil vermittel-
te Aspekt einer punktuellen, aber wiederkehrenden Offenbarung von Teil-
stiicken des Korans, die sich iiber einen lingeren Zeitraum erstreckt. So
diskutiert Ab@ Zayd in seiner Auseinandersetzung mit den Offenbarungs-
anldssen, wie sich diese sukzessive Herabsendungsweise, die in der Koran-
wissenschaft unter dem Terminus tangim al-quran Eingang gefunden hat,
gestaltet und auf welcher Ebene sie anzusetzen ist. Ausgangspunkt ist dabei
ein vermeintlicher Gegensatz: So beschreibt der Koran einerseits selbstrefe-
rentiell, dass er Stiick fiir Stiick herabgesandt worden ist.>>® Andererseits
weist er spezifischer darauf hin, im Ramadan resp. in der Nacht der Bestim-
mung offenbart worden zu sein.>>* Hier wurde ein Spannungsfeld verortet:
Wie kann der Koran in der Nacht der Bestimmung und gleichzeitig doch
partiell offenbart worden sein? Dabei geht es nicht um einen grundsitz-
lichen Widerspruch, sondern viel eher um die Frage, ob der Koran als
Ganzes in dieser besagten Nacht offenbart wurde oder ob die Nennung
der Nacht nur als Beginn einer sich sukzessiv ereignenden Offenbarung zu
verstehen ist.

In der klassischen Koranwissenschaft wird zwischen zwei Phasen der
Herabsendung unterschieden: Die erste Phase beschreibt die Herabkunft
der Offenbarung von der himmlischen Urschrift auf die unterste der sieben
Himmelssphiaren, wahrend die zweite Phase den Herabstieg von der unters-
ten Himmelssphére zur Erde betrifft. Beziiglich dieser Phasen stehen sich
hinsichtlich der Ausgangsfrage nun drei Positionen gegeniiber: Die erste
Position geht davon aus, dass in der Nacht der Bestimmung der Koran
als Ganzes bis zur untersten Himmelssphére herabgesandt wurde und von
da aus im Verlaufe der tiber 20-jahrigen Verkiindigungsperiode sukzessiv
offenbart wurde. Gemifd der zweiten Position wurde hingegen in der Nacht
der Bestimmung jeweils nur das bis zur untersten Himmelssphére herabge-
sandt, was im Verlauf des Jahres bis zur nachsten Nacht der Bestimmung
offenbart und verkiindet werden sollte. Im Unterschied zu den ersten bei-

552 Vgl. Rippin (1985): Exegetical Genre, S.14-15; dazu auch Ebrahim (2020): Diskurs
mit dem Qur’an, S. 153-155.

553 Vgl. Koran 17:106 oder 25:32.

554 Vgl. Koran 2:185 und 97:1.

175

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

den verzichtet der dritte Standpunkt auf die Zwischenstufe der untersten
Himmelssphire und vertritt stattdessen die Meinung, dass die Nacht der
Bestimmung lediglich den Beginn der Offenbarung markiert, die sukzessiv
und zu verschiedenen Zeitpunkten erfolgte.>>

Wihrend also fiir die zweite Phase, die den Transfer von der Himmels-
sphére auf die Erde betrifft, konsensual eine sukzessive Offenbarungsweise
angenommen wird, driften die Ansichten hinsichtlich der Existenz und
der Beschaffenheit der ersten Phase auseinander. Die Schliisselfrage dreht
sich folglich um den Aspekt, wo genau der Beginn der Sukzessivitit zu
lokalisieren ist. Aba Zayd selbst setzt sie als Verfechter der dritten Person
so frith wie moglich an. Zwei Argumente fiihrt er dabei selbst an: Zum
einen sieht er linguistisch im Tempus der benutzten Verbform im besagten
Vers ein Indiz dafiir, dass lediglich der Beginn der Herabsendung markiert
wird, dem noch weitere Offenbarungsausziige folgen werden. Zum anderen
hélt er fest, dass eine Herabsendung als Ganzes dem Abrogationsprinzip
entgegenstiinde.>>¢ Die Vorstellung, dass Aussagen bereits vor dem Eintritt
in die irdische Sphére vorformuliert seien, ist fir ihn mit dem Prinzip
der Historizitit und Chronologie unvereinbar. Einen mit den sich verdn-
dernden Bedingungen wachsenden Text hlt er mit der Vorstellung einer
Bestimmung, die von Ewigkeit her in der Urschrift fixiert ist, nicht fiir
kompatibel.>>

Abu Zayd macht sich hier zum wiederholten Male fiir eine Betrach-
tungsweise stark, die sich von der transzendentalen Anbindung an eine
Zwischenstufe 16st. Statt der Vorstellung von kontextuell ungebundenen, in
der Himmelssphare schwebenden und wartenden Aussagen optiert er fiir
eine prompte Reaktion auf die sich ereignende Geschichte. Damit driickt
die Vorstellung einer stiickweisen Offenbarung, tangim, fiir ihn eine grund-
legende Riicksichtnahme auf historische Bedingungen aus, die unmittelbar
zu erfolgen hat.

555 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 97-100.

556 So wird gerade auch im zeitgendssischen Diskurs vermehrt die Frage gestellt, ob
die Abrogation iiberhaupt als koranisches Prinzip begriindet werden kann. Dariiber
hinaus tritt Aba Zayd in seinen spateren Schriften der Abrogation selbst kritischer
entgegen; vgl. dazu Kapitel 6.1.2 dieser Arbeit.

557 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 128-129, ferner auch S. 113-115.

176

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Beginnend mit der Haltung, dass Gott nicht Objekt wissenschaftlicher
Beschiftigung sein kann, leitet Abti Zayd eine Reihe von Perspektivenwech-
seln ein, die als Impulsgeber fiir eine theologische Anthropologie fruchtbar
gemacht werden konnen. Die erste Kehrtwende von der Transzendenz
zur Immanenz vollzieht er dadurch, dass er das konkrete Ereignis des
initialen Kommunikationsaktes zwischen Gott und Mensch, von dem die
koranische Verkiindigung durch den Propheten zeugt, zum Ausgangspunkt
nimmt. Obschon Gott als Urheber dieser Verkiindigung als gesetzt gilt, er-
scheint er in Klammern, da Aussagen iiber ihn reell weder verifizier- noch
falsifizierbar sind.>>® Auf diese Weise regt er nicht nur dazu an, dariiber zu
reflektieren, ob sich Gott objektivieren lasst und wie von ihm tiberhaupt
gesprochen werden kann, sondern mahnt auch zu einem bescheidenen
Umgang damit, was der Mensch von Gott wissen kann oder zu wissen
glaubt. Gott bleibt in Abai Zayds Ansatz als fundamentale Bezugsgrofle
erhalten und verliert nicht an Relevanz, doch erfolgt der Einstieg in die
Diskussion an einem anderen Ort. Das Verhiltnis von Gott zur Welt wird
in der Folge nicht mehr als ontologische, sondern als semiotische Frage
gefasst.>>?

Fir die Hinwendung von der Transzendenz Gottes hin zum Sprechen
Gottes in Form einer irdischen Manifestation ist fiir Ab@i Zayd die semanti-
sche Gleichung von Offenbarung als Rede Gottes wegleitend. Denn obwohl
sie durch die Attribuierung mit dem Gottlichen stets einen transzenden-
talen und wundersamen Charakter beibehilt, stellt Rede qua Rede eine
linguistische — und damit auch analytisch fassbare wie auch menschlich
zugidngliche - Kategorie dar. Diese Rede ist nicht weniger gottlich, nur
weil sie Rede ist, doch wird sie in Form eines konkreten Sprechaktes, als
parole, greifbar. Im Zentrum steht in der Folge nicht mehr die Frage, wie
Gott tiberhaupt sprechen kann (langage), sondern der konkrete Sprechakt,
also was er wie sagt (parole und langue). Abt Zayd fordert entsprechend
einen Perspektivenwechsel, weg von einer transzendenten, metaphysisch
verorteten Offenbarung hin zu einer sprachlichen Botschaft an und fiir
die Menschen. Damit kommt er unverhofft einem in verschiedenen anthro-

558 Vgl. auch Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie; Lahbabi (2011): Zeuge Gottes.
559 Vgl. Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication, S.46; Albertini et al.
(2017): Gott hat gesprochen.

177

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

pologischen Diskursen artikulierten Bediirfnis nach, die Immanenz zum
Ausgangspunkt zu nehmen.

Der Transfer dieser Rede in Jakobsons linguistisches Modell zur verbalen
Kommunikation ldsst weitere Spuren anthropologischer Momente sichtbar
werden. Das eigentliche kommunikativ ausgestaltete Offenbarungsmodell
Abu Zayds beschreibt einen akteursorientierten, dreistufigen Kommunika-
tionsfluss, der, von einer transzendentalen Grofle kommend, seine Wir-
kung in der Immanenz entfaltet.’®® Die Uberfithrung in kommunikative
Kategorien legt dabei drei Dimensionen offen, die theologisch wie anthro-
pologisch gleichermafien zentral sind: Kommunikation resp. Beziehung,
Sprache und Geschichte. Indem Aba Zayd die Grundvoraussetzungen fiir
Kommunikation kldrt, bietet er auch eine Antwort auf die fundamental-
theologische Frage nach den Bedingungen von Offenbarung. Wahrend der
geforderte gemeinsame Code fiir ihn die arabische Sprache darstellt, greift
er fiir die Kommunikation zwischen ontologisch unterschiedlichen Wesen
maf3geblich auf die Vorstellungskraft des Menschen zuriick. Mit Sprache
und Vorstellungskraft wird nicht nur eine Innenwelt erzeugt, sondern
auch der Grundstein dafiir gelegt, dass der Mensch sich zu einem ihm
unbekannten Horizont hin 6ffnen kann. Indem er sich dber sich hinaus
etwas vorzustellen und danach zu fragen vermag, verweist er auf etwas, was
er nicht selbst ist - theologisch formuliert transzendiert er sich selbst —
und schafft so ein Bewusstsein dafiir, dass es auflerhalb seiner selbst noch
etwas Anderes gibt. Damit vollzieht er eine Offnung zu einem ihm fremden
Horizont hin. Hier zeigt sich eine konzeptuelle Nahe etwa zum Begrift der
exzentrischen Positionalitat in Helmut Plessners philosophischer Anthro-
pologie. Mit Positionalitit wird dabei der Umstand ausgedriickt, dass der
Mensch, der ein Verhiltnis zu seiner Umwelt hat und in dieser positioniert
ist, durch die Grenzen seiner Umwelt zu einem grenzrealisierenden Wesen
bestimmt wird. Exzentrisch meint, dass der Mensch sich im Gegensatz zu
zentrisch positionierten Tieren auch auf seine Mitwelt beziehen und ein
Verhiltnis zu sich selbst generieren kann. Der Blick auf das eigene Zentrum
setzt jedoch voraus, dass der Mensch auch einen Abstand zu diesem Selbst-
verhdltnis aufbauen kann, wodurch er erst in der Lage ist, auf besagtes
Zentrum zu blicken. Exzentrische Positionalitit ist damit eine menschliche
Eigenschaft, sich auf sein Zentrum zu beziehen und gleichzeitig sich von

560 Vgl. Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67; Zirker (2018): Koran, S.75-
76.

178

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

diesem differenzieren zu konnen, ohne sich selbst dafiir zu verlassen.>!
Aus sich herauszutreten, ohne sich selbst zu verlassen, ist nur moglich
durch Begegnung, sprich Kommunikation, in der die Beziehung gespiegelt
wird.>62

In der dritten Phase 6ffnet Aba Zayd dann ein Spannungsfeld, das jeder
Offenbarung inhirent ist: das Problem von universaler Giiltigkeit und zeit-
licher Gebundenheit, von Anspruch und Wirklichkeit.’®3 Abt Zayd geht
hier so weit, eine Kulturhaftigkeit des Korans zu proklamieren, in der nicht
nur der Koran zur Weiterentwicklung der arabischen Kultur beigetragen,
sondern die gelebte Kultur des 7. Jahrhunderts ihrerseits Einfluss auf den
Koran genommen haben soll. Abt Zayd meint damit, dass der vorgefunde-
ne Kontext, d. h. insbesondere die Sprache, aber auch das damalige Leben
auf der arabischen Halbinsel und die vorherrschenden Weltanschauungen
eine Rolle dabei gespielt haben, dass der Koran so wurde, wie er eben ist.
Obwohl er mit der Bezeichnung des Korans als ,Kulturprodukt® nicht ein
von Menschenhand geschaffenes Produkt meint, suggeriert diese Bezeich-
nung genau das. Denn der Kultur ist - zumindest im deutschen Sprach-
gebrauch - die Dimension der menschlichen Schépferkraft inhdrent.>64
Aufgrund der theologischen Ungenauigkeit und méglicher innertheologi-
scher Missverstdndnisse ist diese iiberspitzte Bezeichnung terminologisch
zuriickzuweisen. Inhaltlich dagegen ist die These, dass Gott dort ansetzt,
wo die Menschen stehen, und sie in ihrem Denk- und Lebenshorizont
abholt, sowohl theologisch als auch anthropologisch bedenkenswert. Von
anthropologischer Relevanz ist hierbei, dass sich Offenbarung nicht nur
als auf den Menschen und seine Lebensumstinde zugeschnitten erweist,
sondern auch der Mensch als Subjekt im Geschehen agiert. Seine im Koran
vielfach gespiegelten unterschiedlichen Reaktionen wie Dank, Bitten und
Gebete, aber auch seine Demut, Ignoranz und Ablehnung zeugen davon,
dass der Mensch nicht lediglich zum Thema der Offenbarung objektiviert
wird, sondern als Subjekt im Offenbarungsgeschehen handelt.

Von anthropologischer Relevanz ist auch die inhaltliche Ausgestaltung
der theologischen Bezeichnungen fiir Offenbarung in arabischer Sprache.
So identifiziert Ab@ Zayd wahy seinem breiten Bedeutungsspektrum ent-
sprechend, das von Geschnatter iiber Inspiration, mysteriose Feldinschrif-

561 Vgl. Plessner (1975): Stufen des Organischen.

562 Vgl. Behr (2010): Muslimische Identitéten, S. 76.

563 Vgl. Wielandt (1971): Offenbarung und Geschichte.

564 Vgl. Ort (2008): Kulturbegriffe, S.19-20; Oztiirk (2016): Geschichtlichkeit; Ozsoy
(2017): Pioniere.

179

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

ten, Zeichensprache und Handlungsanweisungen bis hin zu Verstindi-
gungsformen mit tibernatiirlichen Wesen reicht, treffend als Kommunika-
tion. Seine prézise begriffsgeschichtliche Aufarbeitung zeigt, dass wahy
vorkoranisch auf Anrufung des Menschen hin erfolgt und damit eine
Richtungsanzeige enthilt, die den Menschen als Ausgangspunkt bestimmt.
Auch wenn sich diese Bedeutung koranisch verliert, gewinnt diese priisla-
mische Grundidee gerade im Kontext der asbab an-nuzil als potentielle
Ausloser von Offenbarung an Aktualitat. Ferner wird die Verstandigungs-
form zwischen ontologisch gleichen Wesen nicht ganzlich aus dem Koran
getilgt, sondern bleibt - wie die Geschichte von Zakariya belegt - gar
als zwischenmenschliche Kommunikation erhalten. Im Unterschied zum
vorislamischen Gebrauch von wahy als Zwei-Parteien-Kommunikation
wird der Begriff im Kontext der koranischen Offenbarung semantisch zu
einer Vier-Parteien-Kommunikation ausgeweitet. Dadurch wird nicht nur
der Einbezug des Propheten und seiner Zeitgenossen von Anfang an im
wahy verankert, sondern auch der Auftrag zur miindlichen Verkiindigung.
Wahy stellt in dieser Konstellation kein privates Gespréach dar, sondern ist
offentliche Rede.

Charakteristisch fiir Aba Zayds Verstindnis sind nun zwei Komponen-
ten: Zum einen ist dem wahy ein Transformationsprozess inhidrent, inso-
fern er eine Umwandlung von einer nicht-sprachlichen zu einer sprachli-
chen Botschaft durchlduft. Zum anderen liegt dem wahy ein geteilter Code
zugrunde, den Abl Zayd in diesem Falle mit der arabischen Sprache des
7. Jahrhunderts identifiziert. Wahy fungiert dann als kommunikatives Ge-
schehen, das - in Anlehnung an Jakobson - vielleicht zu Beginn noch nicht
sprachlich vorliegt, dann aber doch versprachlicht werden kann. Folglich
ist wahy mehr als eine nonverbale Eingebung, insofern sie bereits auf der
Stufe des Engels in eine sprachliche Gestalt tiberfithrt wird. Damit gibt
Abu Zayd den Anstof3, Verbalinspiration alternativ zu denken: So liefle
sich etwa die Urquelle als eine in Symbolsprache oder Numerik codierte
Schrift vorstellen, die im Prozess der Herabsendung transformiert wird und
den Propheten in sprachlicher Form erreicht. Anschaulicher wird dies mit
Blick auf moderne, computergestiitzte Textverarbeitungsprogramme: Ein
Dokument, das in einer Symbolschrift verfasst ist, wird per Mausklick blitz-
schnell in eine buchstabenbasierte Schriftart umgewandelt.’*> Die Botschaft
wire dann gleich, aber nicht identisch, da sie anders eingekleidet ist. Damit

565 Etwa konkret in Microsoft Word die bekannte Symbolschrift Webdings, die alsdann
in einer Schriftart wie Arial ausgegeben werden kann.

180

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

wiirde gewissermaflen eine doppelte hermeneutische Codierung vorliegen,
die den Inhalt nicht verdndert, aber in einem anderen Gewand présentiert.
Diese Codierung stellt den Inferenzraum dar, der theos und anthropos
kommunikativ miteinander verzahnt, ohne etwas an der ontologischen
Differenz zu verandern.

Im Gegensatz dazu liegt dem tanzil keine Sprachlichkeit, sondern nur
eine Zeichenhaftigkeit zugrunde. Dies wird auch im Kontext seiner Ver-
wendung mit naturphdanomenologischen Zeichen deutlich. Dennoch fiihrt
die Vorsicht vor Spekulationen rund um die Transzendenz Aba Zayd zu
einer weitgehenden Ausklammerung des Begriffes tanzil. Dadurch wird das
Potential fiir die Hinwendung zu einer theologischen Anthropologie nicht
ganzlich ausgeschopft. Gerade im tanzil lasst sich eine spezifische Art von
Wechselwirkungen ausfindig machen, die einen weiteren Entfaltungsraum
fiir die theologische Anthropologie erdffnet. Denn die im tanzil enthaltene
raumliche Kanalisierung von oben nach unten hat nicht zwingend eine
Statik zur Folge. Dies findet sich selbst bei Aba Zayd wieder, der zwar nicht
tanzil, aber doch die von der Wortwurzel her damit verwandten asbab an-
nuzil als Interaktion zwischen Text und Kontext fruchtbar zu machen ver-
sucht. Indem er sie als Antworten auf konkrete Anfragen und Bediirfnisse
des Menschen zu jener Zeit deutet, weist er ihnen einen responsiven Cha-
rakter zu. Ereignisse wie diese erweisen sich in dieser Logik als Ursachen
der Offenbarung, wodurch der Mensch nicht nur Start- und Zielgrof3e ist,
sondern auch zum Ausloser wird. Offenbarung ereignet sich damit nicht in
einem Vakuum, sondern indem sie auf die vorgefundenen Begebenheiten
in Raum und Zeit reagiert, wodurch der Mensch als aktives Gegeniiber in
Erscheinung tritt. Doch selbst wenn man nicht so weit gehen will, kann
ein gewisser Grad an Dynamik bereits daran festgemacht werden, dass die
Herabsendung partiell und sukzessiv erfolgt. Dass die Offenbarung Stiick
fiir Stiick — gespiegelt im Verstindnis von fangim — und in einer zeitlichen
Abfolge herabgesandt wird - wie Regen, der tropfchenweise statt linienartig
fallt -, bedeutet fiir die Anthropologie auch, dass die von Gott initiierte
Kommunikation iiber einen lingeren Zeitraum hinweg aufrechterhalten
werden kann. Dadurch wird Raum geschaffen fiir Entwicklungen und Ver-
anderungen eines dem geschichtlichen Zeitverlauf ausgesetzten Menschen.
Diesen kann nur Rechnung getragen werden, wenn die Momentaufnahme
einer kontinuierlichen Begleitung weicht.

Diese Prozesshaftigkeit geht in Abii Zayds Umgang mit Jakobsons Mo-
dell jedoch verloren, insofern er die kommunikationsstiftenden Elemente
zu Beginn zuweist und dann fiir den gesamten Prozess in derselben Anord-

181

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

nung belédsst. Bei mehrstufigen Prozessen kann jedoch nicht vorausgesetzt
werden, dass die Kategorien von Anfang bis zum Ende gleich bleiben.
So muss bedacht werden, dass etwa Code, Kontext oder Sender- und
Empfangerrollen sich dndern kdnnen. Wenn Aba Zayd diesbeziiglich nicht
ausreichend differenziert, hingt das wohl damit zusammen, dass er den
kanonisch fixierten Text als Ausgangspunkt nimmt und nicht den initialen
Kommunikationsakt, welcher der Kanonisierung vorausgeht, der freilich -
als Zirkelschluss — nur iiber den kanonisch erhaltenen Text rekonstruiert
werden kann. Aba Zayd entscheidet sich fiir ein klassisches Sender-Emp-
fanger-Modell, welches das komplexe Kommunikationsgeschehen nur be-
grenzt abbilden kann. Entsprechend lassen sich auch die Beweglichkeit des
Menschen und damit wichtige anthropologische Komponenten innerhalb
des Modells nur unzureichend auffangen.

Einer Weiterentwicklung bedarf auch Aba Zayds Skizze der Offenba-
rung, die aus einem kommunikativen Blickwinkel heraus betrachtet zwei
Schwiéchen aufweist: Erstens fehlen jegliche Dynamiken, die sich etwa
durch Pfeile hitten veranschaulichen lassen. Damit ist sein Modell ledig-
lich imstande, eine Momentaufnahme, nicht jedoch einen kommunikativen
Prozess abzubilden, der sich etwa durch seine sukzessive Ereignishaftigkeit
bis zu seiner Beendigung mehrfach wiederholt, Pausen kennt oder Spre-
cherwechsel inkludiert. Zweitens fehlt zumindest die Andeutung einer Auf-
nahme und Weiterfithrung der Kommunikation. Denn diese endet nicht
abrupt bei den Menschen, sondern fithrt - Watzlawicks erstem Axiom
zufolge, dass man nicht nicht kommunizieren kann - unweigerlich auch
wieder zum jeweiligen Sender zuriick.>®® Dies trifft sowohl auf den eigent-
lichen Offenbarungsprozess zu, in dem der Mensch durch irgendeine belie-
bige Reaktion den Erhalt der Kommunikation bestétigt, als auch auf die
Zeit nach Abschluss der Offenbarung, wenn der Prophet zwar nicht mehr
direkt am Kommunikationsgeschehen beteiligt ist, jedoch der Mensch etwa
durch Deutung des Gehorten oder durch ein Gebet die historisch initiierte
Kommunikation fortfithrt und tiber den Zeitverlauf aufrechterhilt. Diese
vierte Phase, die bereits zu Zeiten des Offenbarungsprozesses beginnt,
dauert nun nicht nur um ein Vielfaches linger an als der eigentliche Of-
fenbarungsvorgang, sondern ist auch jener Ort und jene Zeitspanne, an
dem bzw. in der die Erinnerung an die ersten drei Phasen aufrechterhalten

566 Vgl. Watzlawick et al. (1969): Kommunikation.

182

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

wird.”®7 Statt eines linearen Modells wiirde sich daher etwa eine Spirale
besser eignen, die auch die Kommunikation im Zeitverlauf besser zu be-
riicksichtigen vermag.

Die Aufnahme einer vierten Phase stellt aus kommunikativer Sicht nicht
nur ein offenbarungstheologisches Erfordernis dar, sondern ist auch an-
thropologisch relevant. Mit der vierten Phase wird die konstitutive Zuge-
horigkeit des Menschen zur Offenbarung anerkannt und weiter gestarkt.
Der Mensch steht nicht am Ende des Prozesses, sondern nur am Ende des
erstverkiindeten Offenbarungsereignisses, also des ersten Durchgangs der
Kommunikation. Da sich diese Kommunikation bis zum Ableben des Pro-
pheten jedoch immer wieder ereignet, vernimmt der Mensch eine kontinu-
ierliche Zuwendung und Begleitung Gottes. Im kommunikativ orientierten
Oftenbarungsmodell erfiahrt sich der Mensch infolgedessen als Angespro-
chener und als Mit-Kommunikator, selbst wenn seine Rede textuell - um
den kleinsten gemeinsamen Nenner unterschiedlicher Interpretationen als
Ausgangspunkt zu nehmen - nicht wortlich wiedergegeben wird.>*® Eine
offenbarungstheologisch orientierte theologische Anthropologie ist daher
maf3geblich von den Grundgréfien Kommunikation resp. Beziehung, Spra-
che und Geschichte geleitet. Sie zeichnet den Menschen als relationales
Wesen, das sein Dasein erst in Gemeinschaft — mit Gott und seinen Mit-
menschen - verwirklicht.

567 Vgl. dazu Kapitel 6 dieser Arbeit.
568 Vgl. dazu auch Kapitel 6.2.2 dieser Arbeit.

183

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13.



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Eine der gingigsten und hartndckigsten Thesen fiir die Negierung einer
theologischen Anthropologie im Islam beruht auf einer christologischen
Argumentation: In Anbetracht dessen, dass im Christentum Jesus zugleich
als gottlich und menschlich gilt und dieses Momentum der Inkarnation
Gottes innerhalb der menschlichen Sphire im Islam fehle, gebe es keine
theologische Anthropologie im Islam.”®® Dieser umstrittenen These liefie
sich nun die nicht minder strittige These Aba Zayds gegeniiberstellen,
der selbst explizit von einem Vermenschlichungsprozess in Bezug auf den
Offenbarungsakt spricht. Gerade die mit ihm assoziierte kontroverse Pro-
klamation des Korans als Gottes Menschenwort ldsst ein solch transforma-
tives Momentum anklingen. Kennt also auch der Islam einen ihm spezifi-
schen ,Wandlungsprozess®, der eine theologische Anthropologie plausibler
erscheinen liefSe? Muss ein solcher fiir die Konzeption einer theologischen
Anthropologie tiberhaupt vorausgesetzt werden oder birgt ein Ansatz, der
gerade auf das Element einer personalen Inkarnation verzichtet, eigene
Potentiale und Stérken in sich?

Um diesen Fragen nachzugehen, beginnt dieses Kapitel mit einer Darle-
gung dariiber, wo Abui Zayd Parallelen zur Inkarnation innerhalb der isla-
mischen Geistesgeschichte identifiziert und wie er sie begriindet. Darauthin
werden seine Thesen im Kontext der Theologiegeschichte sowie korani-
scher Selbstaussagen verortet und problematisiert. Reslimierend werden
dann zum Schluss Konsequenzen aus den dargelegten Sachverhalten fiir
die Konzeption einer theologischen Anthropologie gezogen. Entsprechend
geht es im folgenden Kapitel darum, zu erdrtern, was Abt Zayd mit seiner
These der Menschlichkeit des koranischen Textes meint, und diese im
Anschluss fiir die theologische Anthropologie zu evaluieren. So soll geklért
werden, inwiefern seine Reflexionen als Gegenpol zu den negierenden
Thesen fruchtbar gemacht werden kénnen und ob sie diese auszuhebeln
vermogen.

569 Vgl. Kapitel 3.1.1 dieser Arbeit.

185

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

5.1 Zum Status der Gottesrede — verkérperlicht und vermenschlicht?

Uber lange Zeit hinweg hat man mit grofier Selbstverstindlichkeit Muham-
mad und Jesus als einander entsprechende Figuren betrachtet, insofern
sie beide eine Botschaft Gottes tiberbracht haben, die zur Heiligen Schrift
der jeweiligen Glaubensgemeinschaft wurde. Diese Botschaft wurde des
Weiteren auf den Anspruch hin differenziert, dass es sich beim Koran um
das direkte Wort Gottes handle, wihrend die Bibel als Zeugnis der Offenba-
rung nur das indirekte Wort Gottes sei. Diese Parallelisierungen von Bibel
und Koran einerseits sowie Jesus und Muhammad andererseits wurde in
der westlichen Religionsforschung erstmals zu Beginn des 20. Jahrhunderts
infrage gestellt.>’0 Statt formaler Kriterien entlang der Schriften resp. Per-
sonen riickte nun ein sachbezogener Vergleich der Offenbarung als Wort
Gottes in den Mittelpunkt,””! der anhand des theologischen Stellenwerts
innerhalb der jeweiligen Religion eine Analogie von Jesus und Koran for-
derte.

Im Zuge weiterer Parallelisierungsversuche hat der Philosophiehistoriker
Harry Austryn Wolfson den in Analogie zu setzenden Aspekt auf die
Korperlichkeit gerichtet und den Neologismus ,Inlibration® gepréagt: Der
Inkarnation, der fleischlichen Verkorperung des Gotteswortes in Jesus ste-
he die buchférmige Verkérperung des Korans gegeniiber.’? Der Befund
Wolfsons wurzelt in einer theologiegeschichtlichen Auseinandersetzung
mit den Parallelen und Dependenzen christlicher und muslimischer Auffas-
sungen iiber das Gotteswort, die er im Islam im Kontext des Disputs {iber
die Erschaffenheit resp. Unerschaffenheit des Korans und damit in den
kalam-Debatten iiber die Attribute Gottes und im Christentum innerhalb
der Debatte um die Natur Jesu verortet. Damit stellte er einen direkten
Bezug zwischen den Auffassungen tiber die Natur Christi zu jenen {iber die
Natur und Erscheinungsformen des Korans her, die sich paradigmatisch in
seiner Gegeniiberstellung von Inkarnation und Inlibration findet.

In diesem Kontext identifiziert Wolfson zwei Fragehorizonte, die inner-
halb beider Religionsgemeinschaften kontrovers debattiert wurden: zum

570 Vgl. Macdonald (1903): Development of Muslim Theology, S.146; Séderblom
(1920): Einfithrung in die Religionsgeschichte, S. 65.

571 Zur Problematisierung der Bezeichnung als Wort Gottes vgl. Kapitel 4.1 dieser
Arbeit. Insofern diese Fachdiskurse begrifflich mit ,Gotteswort“ operieren, soll die
Bezeichnung hier im Kontext der Wiedergabe dieser Diskurse beibehalten werden.

572 Vgl. Wolfson (1976): Philosophy of the Kalam, S. 246, 248.

186

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.1 Zum Status der Gottesrede — verkérperlicht und vermenschlicht?

einen die Frage nach der Bestimmung des Verhiltnisses zwischen einem
praexistent gedachten Gotteswort und seiner transzendentalen Urquelle
und damit die Frage nach der Relation zwischen Gott und seinem Wort,
zum anderen die Frage nach der Beziehung des priexistenziell zum effektiv
offenbarten, irdisch realisierten Gotteswort und damit die Frage nach der
Relation Gottes zur Welt. Mit dem Terminus Inlibration versucht Wolfson
nun, diese zweite Relation zwischen dem priexistenten Koran und seinen
irdischen und damit geschaffenen Darstellungen in Form des menschlichen
Memorierens, der Verschriftlichung und der Rezitation des Gotteswortes
begrifflich zu fassen. Er dient ihm folglich dazu, jene Positionen innerhalb
der islamischen Theologiegeschichte zu kennzeichnen, die den locus der
Oftenbarung auch innerhalb der irdischen Sphire etwa in Schrift, Gedicht-
nis oder Rezitation verorten und ihm so analog zur Zwei-Naturen-Lehre im
Christentum einen menschlichen Status zusprechen.””?

Die Bezeichnung Inlibration ist jedoch gleich mehrfach problematisch,
denn sie tibertrdgt einerseits eine im Christentum tief verwurzelte Vorstel-
lung auf den Islam, der zufolge das Gotteswort eine korperliche Form
annimmt, und vereinnahmt ihn so in einem Paradigma der christlichen
(Erlosungs-)Theologie.>”* Andererseits fithrt er auch zu einer folgenschwe-
ren Unterstellung, wonach die Christen an ein personales und lebendiges
Wort Gottes glauben, wihrend die Muslime nur einen geschlossenen Ka-
non und damit tote Buchstaben hiétten.>”> Dies hat sich in der Modellierung
der Offenbarungsverstindnisse niedergeschlagen, indem dem personalen
Gottesglauben eine strikte Buchstabenreligion gegeniibergestellt wurde, die
den ohnehin transzendent gedachten Gott noch weiter in die Ferne zu
riicken schien.>’¢ Wolfsons These der Inlibration des Korans trifft aber
nicht den Kern des koranischen Selbstverstindnisses. Was also ist in der
Analogie Jesus und Koran zu parallelisieren, wenn nicht die Buchwerdung?

Statt wie Wolfson die Analogie zur Inkarnation in der Inlibration zu
suchen, plidiert Aba Zayd fiir den sprachlichen Text als Aquivalent:

In beiden Fillen kann behauptet werden, das Wort Gottes habe sich in
beiden Religionen in einer konkreten, duferlichen Form verkorperlicht:
[IJm Christentum wurde es Korper in Gestalt eines menschlichen Ge-

573 Vgl. Wolfson (1976): Philosophy of the Kalam, S. 246, 268.

574 Vgl. Neuwirth (2012): Offenbarung, Inlibration, S. 205-206.

575 Vgl. Madigan (2003): Gottes Botschaft an die Welt, S. 107.

576 Vgl. Kilig (2011): Islamische Offenbarung; Sauer (2004): Christentum und Islam.

187

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

schopfs, im Islam materialisierte es sich in einem sprachlichen Text. In
beiden Fillen war das Géttliche menschlich geworden beziehungsweise
vermenschlichte es sich. Die arabische Sprache verkorpert in der islami-
schen Offenbarung das Medium, in dem und durch das sich der Wandel
realisierte. Das Fleisch und Blut - Maria - ist das Medium, in dem und
durch das sich der Wandel im Christentum vollzog.>””

In dieser tiberaus dichten Textpassage spricht Abii Zayd gleich mehrere
Punkte an, die einer genaueren Betrachtung bediirfen. Deshalb soll zu-
néchst das Zitat in seinen Argumentationskontext eingebettet werden, be-
vor im Anschluss die eng miteinander verwobenen Aspekte der Verkérper-
lichung und Vermenschlichung erortert werden.

Im Kontext seiner Argumentationsfithrung bedient sich Aba Zayd mit
der Gegeniiberstellung von Jesus und Koran nicht nur eines religionsiiber-
greifenden Vergleichsmotivs, sondern er scheint auch auf eine innerislami-
sche Parallelisierung zu zielen. Diese sieht er vornehmlich darin begriindet,
dass Jesus, Isa, als Wort (kalima) Gottes bezeichnet wird,””® wodurch sich
auch eine koranische Legitimitat ergibt, Isa und Koran als Manifestationen
der Rede Gottes zueinander in Beziehung zu setzen.””® Diese dogmatische
Strukturanalogie zwischen Koran und ‘Isa, die sich trotz unterschiedlicher
Formgestalt — sprich Text versus Person - ergibt, macht sich Abu Zayd
ergo nicht primér interreligios, sondern insbesondere binnentheologisch
zunutze. Tsa und Koran stellen demnach beide materialisierte (tagassad)
Worte Gottes in einer berithrbaren Form (Sakl malmiis) dar, namlich in
Form eines geschaffenen, menschlichen Wesens im Falle von Jesus sowie in

577 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.163; Aba Zayd (1994): Naqd, S.205. Diesel-
be Textstelle tibersetzt Andreas Meier folgendermafien: ,Man kann sagen, dass
in beiden Religionen das Sprechen Gottes (kalam Allah) in sinnlich wahrnehmba-
rer Form leibhaftig geworden ist (fagassada), indem es im Christentum in einem
menschlichen Geschopf, ndmlich Christus, leibhaftig geworden ist; im Islam dage-
gen in einer menschlichen Sprache, ndmlich der arabischen. In beiden Fillen ist
das Gottliche Mensch geworden (sara al-ilahi basariyan), oder ist das Géttliche
menschlich geworden (taannasa al-ilahi). [...] Die arabische Sprache stellt in der
islamischen Offenbarung das Medium dar, in dem und durch das die Wandlung
verwirklicht wird; so wie Fleisch und Blut - ndamlich Maria — im Christentum
das Medium darstellen, in dem und durch das die Wandlung verwirklicht wird
(al-wasit alladi tahaqqaqa at-tahawwul fihi wa-bihi)“; Meier (1994): Gotteswort in
Knechtsgestalt, S.71-72, Hervorhebungen im Original.

578 Vgl. Koran 4:171 und 3:45.

579 Vgl. Abu Zayd (1994): Naqd, S. 203-204; Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.162-
163.

188

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.1 Zum Status der Gottesrede — verkérperlicht und vermenschlicht?

Form eines die menschliche Sprache verwendenden linguistischen Textes
im Falle des Korans.’8 Aus dieser Vergleichbarkeit von Isa und Koran
ergibt sich fiir Aba Zayd innerislamisch weiter die Gegeniiberstellung von
Maria (Maryam) und Muhammad als Empfénger, die ihre jeweilige Form
der Gottesrede iiber denselben Engel Gabriel (Gibril) vermittelt bekommen
haben.>8! Als weiterer wichtiger Vergleichsaspekt erweist sich die Art der
Ubermittlung, die im Falle des Propheten mittels Herabsendung (nuziil)
und im Falle von Maria mittels Geburt (milad) erfolgt.>®? Die Geburt fithrt
Aba Zayd schlieSlich zu seiner Pointe: Wenn ‘Isa ein durch Geburt erschaf-
fenes Wesen sei, dann sei der Koran analog dazu auch erschaffen und somit
nicht urewig (mahliq la azali).>%* Auch wenn Abua Zayd dies nicht weiter
vertieft, greift dieses Argument iiber den religionsvergleichenden Charak-
ter hinaus, da es dem Kontext der innerislamischen Vergleichbarkeit von
‘Isa und Koran entspringt und so binnentheologisch ein anderes Gewicht
erhdlt. Implizit wird hier folgende Argumentationslogik mitgefiihrt: Wenn
‘Isa im Koran das Attribut Gotteswort zukommt, das so durch das Ereignis
der Geburt eine kérperliche und menschliche Gestalt angenommen hat, ist
es plausibel anzunehmen, dass der Koran als Gottesrede durch das Ereignis
des Herabstiegs in die irdische Sphére ebenfalls in eine korperliche und
menschliche - exakter wohl aber menschlich zugdngliche — Form tiberfiihrt
wurde.

Doch was meint Aba Zayd mit diesem leicht misszuverstehenden Begrift
der Vermenschlichung? Aus dem oben angefiihrten Zitat ist bereits ables-
bar, dass die Versprachlichung zur Vermenschlichung fithre, was er auch
andernorts betont und um den Faktor Geschichte erginzt:

Texte, ob religids oder menschlich, sind festen Gesetzméfligkeiten un-
terworfen. Die gottliche Quelle der religiosen Texte entreifit sie nicht

580 Vgl. Abu Zayd (1994): Naqd, S. 203.

581 Hier zeigt sich eine Unschirfe der Zuordnung, da Maria resp. ihr Fleisch und Blut
einmal als Pendant zur arabischen Sprache und einmal als Pendant zu Muhammad
bezeichnet wird; vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.163. Auch wenn das
aufgrund der Relationierbarkeit von Muhammad und der arabischen Sprache zu
keinem weitgreifenden Widerspruch fiihrt, stellt es eine Inkonsistenz dar.

582 Dariiber hinaus gibt es noch weitere Parallelisierungen; vgl. dazu Kermani (2015):
Gott ist schon, S. 213-217; Seyyed Nasr (1979): Ideals and Realities, S. 43; zur Kritik
daran Madigan (2003): Gottes Botschaft, S.106-107; Neuwirth (2010): Koran als
Text der Spatantike, S. 163-164.

583 Vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.163-164; Meier (1994): Gotteswort in
Knechtsgestalt, S. 72.

189

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

diesen Gesetzmifligkeiten, da sie yermenschlicht® worden sind, als sie
sich in der Geschichte und der Sprache verkorpert haben und sich mit
ihren Aussagen und Bedeutungen an die Menschen in einer bestimmten
historischen Situation gewandt haben.>8

Den Aspekt der Verkérperlichung situiert Aba Zayd auf einer sprachlichen
Ebene. Sprache stellt dabei eine Sonderform der Verkorperlichung dar,
da sie zwar eine konkrete Gestalt in Form von Auflerungen annehmen
kann, gleichzeitig aber bedeutend weniger die plastische Vorstellung einer
physischen Materialisierung und Vergegenstindlichung konnotiert, wie es
ein fleischlicher Korper oder ein greitbares Buch tut. Aba Zayd versteht
Sprache dezidiert als menschliches Kommunikationsmittel, das Gesetzma-
fSigkeiten wie grammatikalischen Regeln folgt. Als Ergebnis ausgehandelter
Konventionen sind der Sprache zeitliche wie auch geographische Kompo-
nenten einverleibt. Gerade aufgrund dieser Eigenschaften stellt die Sprach-
lichkeit durch ihre historische und kulturelle Gebundenheit fiir Aba Zayd
ein zutiefst menschliches Ausdrucksmittel dar. Die Vermenschlichung er-
gibt sich folglich durch die Eingebundenheit in die Sprache und Kultur
einer konkreten historischen Situation, in die der Koran hineinspricht.>#
Der Koran ist damit nicht seiner Herkunft, sondern seiner Erscheinungs-
form nach menschlich. Dies zeigt sich auch darin, dass Aba Zayd den
Begrift der Vermenschlichung mehr auf den Prozess der Transformation als
auf das eigentliche Objekt bezieht. Das heifit, der Text wird menschlich, er
ist es nicht von Anfang an. Erst seine Uberfithrung in eine sprachliche und
historisch bedingte Formgestalt fithrt Aba Zayd zu der Schlussfolgerung,
dass sich das Gotteswort infolge dieser Transformation vermenschlicht
hat.>86

In seiner Argumentation bleibt Abti Zayd also nicht bei der Versprachli-
chung im Sinne einer Materialisierung stehen, sondern geht einen Schritt
weiter, indem er das Momentum und den Begriff der Vermenschlichung
einfithrt. Wahrend nun die Vorstellung, dass der Koran sich in Form einer
sprachlichen Gestalt materialisiert, in muslimischen Kreisen auf wenig
Ablehnung stoflen diirfte, mutet die daraus abgeleitete Annahme einer Ver-
menschlichung des Gotteswortes um einiges provokativer an. Dies umso
mehr, wenn man bedenkt, dass Abli Zayd nicht nur die dogmatische Struk-

584 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 82; vgl. auch Abu Zayd (1994): Naqd, S. 119.
585 Vgl. Rahman (2008): Qur'an in Egypt, S. 232-234.
586 Vgl. auch Kapitel 4.2 und 4.5 dieser Arbeit.

190

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverstindlichen Begriffs

turanalogie auf die Spitze treibt, indem er - wie oben zitiert — die traditio-
nell christlich verwendeten und islamisch entsprechend vorbelasteten Ter-
mini tagassud (Leibhaftwerdung, Inkarnation), taannus (Menschwerdung,
Inkarnation) und tahawwul (Wandlung) verwendet, sondern gerade auch
die hochst konflikttrachtige Bezeichnung des Korans als Gottes Menschen-
wort auf ihn zuriickgefiihrt wird. Denn auch ,Menschenwort® entstammt
dem christlichen Diskussionskontext und ist fiir die muslimischen Horerin-
nen und Horer entsprechend vorbelastet und fremd. Interreligis wird es
dann und wann benutzt, um gerade mit dem Gegenpol ,Gotteswort ein
Differenzkriterium zum Islam zu benennen.®®” In welchem Sinn stellt der
Koran nun nach Abt Zayd Gottes Menschenwort dar?

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverstindlichen Begriffs

Dass sich das Gotteswort vermenschlicht, ist fiir Aba Zayd nicht gleichbe-
deutend mit der Aussage, dass der Koran ein menschliches Produkt ist. Er
bestreitet keineswegs, dass Gott der Urheber des Korans ist, und bezeichnet
dessen Herkunft an mehreren Stellen explizit als gottlich:

Der Koran [...] ist, was seinen Wortlaut angeht, ein unverdnderlicher
religioser Text. Wenn sich aber die menschliche Vernunft mit ihm befasst
und er zum Konzept wird, dann verliert er die Eigenschaft der Unver-
anderlichkeit. Er verdndert sich, seine Bedeutungen werden vielfiltig.
Unverdnderlichkeit ist eine Eigenschaft des Absoluten und Heiligen. Das
Menschliche ist relativ und verdnderlich. Der Koran ist im Wortlaut
gottlich. Erst durch das Relative und Veranderliche, d. h. durch den Men-
schen, wird er zu einem Begriff. Er verwandelt sich in einen menschli-
chen Text, vermenschlicht® sich. Es ist notwendig an dieser Stelle zu
betonen, dass die Vorstellung von einem ,Rohtext’ eine metaphysische ist.
Aufler dem, was der Text selbst dazu aussagt, wissen wir nichts tiber sie.
Wir miissen Texte notwendigerweise vom relativen und veranderlichen
Standpunkt des Menschen aus verstehen.>88

Uber den Rohtext, d. h. iiber jegliche priexistente Form des Korans vor
seiner Verkiindigung durch den Propheten zu sprechen, hilt Aba Zayd

587 Vgl. Heine et al. (2012): Muslime in Osterreich, S.201-202; Yavuzcan (2010): Men-
schenwort versus Gotteswort, S. 67-72.

588 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.86-87; vgl. auch Abu Zayd (1994): Naqd,
S. 126.

191

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

fiir wenig erstrebenswert und gewinnbringend, da Aussagen iiber metaphy-
sische Angelegenheiten nur spekulativ seien, gerade weil diese Dinge keine
menschlich zugingliche, immanente Form kennen. Dennoch bringt er un-
missverstandlich zum Ausdruck, dass er Gott als Urheber des Korans und
dessen Wortlaut anerkennt. In dem Moment aber, in dem dieser metaphy-
sische Rohversion mit etwas Kontingentem - zunichst der menschlichen
Sprache und dann der Vernunft - in Berithrung kommt, finde eine Um-
wandlung des reinen gottlichen Wortes statt. Der Argumentationsschritt,
den Abu Zayd nicht explizit macht, lautet: Gerade weil der Koran eine
konkrete sprachliche Gestalt annimmt und so im iibertragenen Sinne einen
Korper erhilt, scheidet er aus der Welt der Metaphysik und Transzendenz
aus. Einmal in die irdische Sphire eingetreten, ist er nur noch aus einem
menschlichen, kontingenten und relativen Blickwinkel heraus verstehbar.
Damit bringt Aba Zayd zum Ausdruck, dass der Umgang mit dem Koran
nur menschlich sein kann, weshalb seine Interpretation auch wandelbar ist:

Der Text verdnderte seinen Charakter vom ersten Augenblick seiner Sen-
dung an - d. h. seitdem der Prophet ihn im Moment der Offenbarung
rezitiert hat. Er verwandelte sich von einem géttlichen Text, wurde zu
einer Vorstellung und somit zu einem menschlichen Text. Er wurde
von einer Offenbarung zu einer Interpretation. Das Verstdndnis des Pro-
pheten vom Text stellt die erste Phase in der Bewegung des Textes in
seiner Interaktion mit der menschlichen Vernunft dar. Hier muss man
die Behauptung des religiosen Diskurses aufler Acht lassen, dass das
Verstandnis des Propheten vom Text dem ihm innewohnenden Sinn
entspricht, wenn wir iberhaupt solch einen inhédrenten Sinn annehmen
konnen. Diese Behauptung fiihrt zu einer Form der Vielgétterei, da sie
eine Kongruenz zwischen dem Absoluten und dem Relativen, dem Un-
veranderlichen und dem Verdnderlichen herstellt, wenn sie die géttliche
Absicht mit der menschlichen Interpretation dieser Absicht in eins setzt,
auch wenn es sich bei dem Interpreten um den Propheten handelt. Aus
dieser Behauptung resultiert die Vergottlichung oder die Heiligsprechung
des Propheten, und es wird vergessen, dass auch er nur ein Mensch
war.>%

Abu Zayds Position zufolge ist Offenbarung also immer nur als Interpretati-
on zugianglich, d. h. als ein Verstindnis, das sich als Folge der Annaherung

589 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 87; vgl. auch Abu Zayd (1994): Naqd, S. 126.

192

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverstindlichen Begriffs

durch den Menschen und seiner Denkprozesse ergibt, nie jedoch als ver-
meintlich rein géttliches Wort.>*® Semiotisch ausgedriickt bedeutet dies,
dass der Text als relationales Zeichengebilde nur in seiner Verflechtung
von Zeichen, Objekt und interpretierender Person begriffen werden kann
und sich der potentielle Sinn eines Textes nur durch den Interpretationsakt
als Korrelation dieser drei tragenden Elemente erschlieffen ldsst.>®! Aba
Zayd pladiert hier lautstark fiir eine demiitigere Haltung des Menschen
und kritisiert die anmaflenden Anspriiche der religiosen Elite, das eigene,
menschliche und damit begrenzte Verstdndnis als reines Wort Gottes oder
gottliche Absicht zu deklarieren.®? Dem Propheten weist er die Rolle zu,
die Offenbarung als erster Mensch einem Verstehensprozess unterzogen
zu haben. Gleichzeitig warnt er davor, die prophetische Interpretation zu
sakralisieren und fiir absolut zu erklaren. Die Eigenschaft des Absoluten
spricht er einzig Gott zu, weshalb das Verstindnis des Propheten aufgrund
seiner Menschlichkeit letzten Endes auch relativ bleiben muss.>*?

Abua Zayds Argumentationsfithrung besteht folglich aus einem Vier-
schritt, der bei der Sprachlichkeit des Textes ansetzt, die ihn tiber die damit
implizierte Verkdrperlichung zur Vermenschlichung fiithrt und schlief3lich
in der Verstaindnismdéglichkeit miindet. Mit dem Begrift der Vermenschli-
chung bezeichnet er einen Transformationsprozess, der die transzendentale
Gottesrede in eine sprachliche Form iiberfiihrt. Erst wenn die transzenden-
tal verbilirgte Rede durch die Faktoren Sprache und Geschichte in eine
nicht-metaphysische Form {ibertragen wird, nimmt sie eine dem Menschen
zugingliche Gestalt an. Durch die damit verbundene sprachliche Greifbar-
keit wird die Rede auch begreitbar. Wenn Abt Zayd davon spricht, dass der
koranische Text menschlich ist, meint er damit also in erster Linie, dass er
aufgrund seiner sprachlichen Form ein menschlich zugdnglicher und damit
menschlich verstehbarer Text ist, der sich in der Geschichte ereignet hat.

Wichtig scheint an dieser Stelle, diese Thesen aus dem Blickwinkel der
Zielsetzung und Absicht Abd Zayds zu verstehen: Er beabsichtigt nicht,
den Koran, den Propheten oder den Islam zu diffamieren, sondern es geht
ihm zum einen darum, gegen die Monopolisierung der Deutungshoheit
durch die religiose Elite auf klerikaler Ebene anzukdmpfen und fiir eine
- koranisch selbst gegebene - Interpretationsvielfalt einzustehen. Zum

590 Vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.93; dazu auch Graham (1994): Schrift-
prinzip, S. 211-212.

591 Vgl. Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 33-35.

592 Vgl. dazu auch Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 36.

593 Vgl. Abu Zaid (1992): Islam und Politik, S. 163-164.

193

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

anderen zielt er darauf ab, sein Fundament fiir die Begriindung seiner
sprachanalytischen Methode zu festigen, fiir die ihm die These der Erschaf-
fenheit des Korans als eine Conditio sine qua non erscheint. Die vehemente
Argumentation fiir einen vermenschlichenden Transformationsprozess ist
deshalb wohl in erster Linie seiner Haltung gegeniiber dem Dogma von der
Unerschaffenheit des Korans geschuldet, die er mit einem géttlichen Status
und einer menschlichen Undurchdringlichkeit gleichsetzt, wovon er sich
entschieden distanzieren méochte.

Statt eines gottlichen Textes (nass ilahi) vertritt Ab@ Zayd also in bewuss-
ter Abgrenzung zur muslimischen Orthodoxie die umgekehrte These der
Menschlichkeit des Textes (basariya an-nass).>** Die begriffliche Aufladung
findet ihren Hohepunkt zweifellos in der kontroversen Beschreibung des
Korans als ,Gottes Menschenwort®, Unter diesem Titel erschien 2008 eine
Auswahl an Artikeln aus der Feder Abu Zayds, die vom Islamwissenschaft-
ler Thomas Hildebrandt in {iberarbeiteter Form ins Deutsche iibersetzt
wurden.>> Soweit iiberblickbar hat Abai Zayd den Begriff ,,Menschenwort®
in seinen Publikationen selbst nie benutzt, sodass sich weder in seinen
arabisch- noch in seinen englischsprachigen Werken eine Entsprechung
dafiir finde. Aber auch wenn er stets von der Menschlichkeit des Textes
und nicht von Gottes Menschenwort spricht, sind Parallelen in der Stof3-
richtung dieser Begriffe nicht von der Hand zu weisen.’*® Zudem hat er
die Ausgabe autorisiert.”” Hildebrandt erklart seine Titelwahl — die beinahe
»Gottes Menschenwort — des Menschen Gotteswort® gelautet hitte — als
Anspielung auf zwei zentrale Aspekte in Abu Zayds Denken: einerseits
als Widerhall von dessen argumentativer Gewichtung der géttlichen und
menschlichen Natur des Korans, andererseits als Betonung seiner Auffas-
sung von Offenbarung als zweiseitige Kommunikation, in der sich sowohl
Gott als auch der Mensch in je unterschiedlicher Form als Sender und
Empfinger beteiligen.®® Aufbauend auf dem klassischen Verstdndnis vom
Koran als Rede Gottes eroffnet Abii Zayd durch die Unterscheidung der
zwei Dimensionen einen neuen Verstdndnishorizont: Offenbarung als eine
von Gott an den Menschen gerichtete, auf diesen zugeschnittene und damit

594 Vgl. Abu Zayd (1994): Naqd, S.126.

595 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort.

596 Vgl. Abu Zayd (1994): Naqd, S.197-198, 206.

597 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 9.

598 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S.13; vgl. dazu auch Kapitel 4.1 dieser
Arbeit.

194

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverstindlichen Begriffs

von ihm indirekt mitgestaltete Rede, was ihr in einem spezifischen Sinne
menschliche Ziige verleiht, und zugleich als eine vom Menschen gehorte,
gesammelte, verschriftlichte, gedeutete und irdisch umgesetzte Rede gottli-
chen Ursprungs.>®

Bisher hat diese Bezeichnung als Gottes Menschenwort fiir den Koran
nur sehr wenig Verbreitung erfahren. Anklang gefunden hat sie insbesonde-
re bei jenen, die sich im Offentlichen Diskurs selbst als liberale Denker
prasentiert und profiliert haben, darunter die beiden Religionspadagogen
Mouhanad Khorchide und Abdel-Hakim Ourghi.®® Ourghi etwa benennt
gleich fiinf Dimensionen: Dem Koran komme der Status als Menschen-
wort zu, da der Prophet in Gestalt eines Menschen die Verkiindigung
tibernahm, da er eine menschliche Gestalt in Form der arabischen Sprache
angenommen hat, da er den Menschen als angesprochenes Gegeniiber im
Kommunikationsprozess einbezieht, da er dem menschlichen Verstindnis
ausgesetzt ist und durch dessen Interpretationsleistung mitgestaltet wird
und da der Mensch bei seinem Kodifizierungsprozess Redigierungsarbeiten
sowie Vokalisierungen vorgenommen hat. In der Folge weist auch Ourghi
ihm den Status eines Auslegungstextes zu, der, lediglich als Interpretation
zugénglich, auch ein immer wieder neu formuliertes Menschenwort dar-
stelle.®! Hier zeigt sich eine weitgehende Ubereinstimmung zu Abd Zayds
Position, auf den Ourghi zwar namentlich verweist, ohne jedoch spezifi-
sche Quellen zu nennen.

Auch wenn sich der Begriff Menschenwort nicht auf die Herkunft der
Offenbarung, sondern auf deren Erscheinungsform bezieht, bleibt er als
Kennzeichnung des Korans problematisch. Erstens erweist er sich ange-
sichts der dargestellten Pluralitit an Sinndimensionen als zu undifferen-
ziert. So verweisen etwa die Ergdnzung von Diakritika, die miindliche
Verkiindigung durch den Propheten oder seine arabische Sprachgestalt
auf ganz unterschiedliche Dimensionen, die mit der Bezeichnung Men-
schenwort nur hdchst ungenau wiedergegeben werden konnen. Zweitens
ist in der Folge das alleinstehende Schlagwort schwerwiegenden Missver-
standnissen ausgesetzt. Denn was Menschenwort als Begriff in erster Li-
nie konnotiert, ist eine menschliche Urheberschaft von Offenbarung, die
theologisch weitreichende Folgen hat. Drittens steht Menschenwort auch
exegetisch in markantem Kontrast zur selbstreferentiellen Abgrenzung des

599 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 13-14.
600 Zu Khorchide vgl. Kapitel 3.3.3 dieser Arbeit.
601 Vgl. Ourghi (2017): Reform des Islam, S. 75-78.

195

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Korans, der sich eben gerade nicht als Rede des Menschen verstanden
wissen will. Die Bezeichnung Menschenwort steht damit diametral zu
den textuellen Evidenzen und so auch zum koranischen Selbstverstandnis.
Viertens wird mit ihr ein christlich aufgeladenes Wort zur pragnanteren
Charakterisierung der Bibel als Gottes- und Menschenwort auf den Koran
{ibertragen - eine Ubertragung, die auch angesichts dessen, dass nicht
Bibel, sondern Jesus und Koran das jeweilige Pendant von Offenbarung fiir
die beiden Religionsgemeinschaften bilden, fraglich erscheint. Aus diesen
Griinden ist der Terminus Menschenwort dezidiert abzulehnen.

Davon abgesehen weist eine so starke Anlehnung an christliche Termino-
logien auch theologiegeschichtlich einige Tiicken auf. Denn mit der Gegen-
tiberstellung von Jesus und Koran wiahlt Aba Zayd zwar einen koranisch
begriindeten und damit binnentheologisch gerechtfertigten Ausgangspunkt
fiir seine Darlegung, wendet ihn jedoch theologiegeschichtlich ins Gegen-
teil. So zeugen frithislamische Quellen davon, dass die Analogie zwischen
Jesus und Koran von muslimischen Theologen schon frith gesehen und
in der Substanz anerkannt wurde. Bereits kurz nach dem Ableben des
Propheten wurde innerislamisch in unverkennbarer thematischer Analogie
zur christologischen Lehre beziiglich der Natur Jesu iiber das Verhaltnis
von Koran zu einer préexistent gedachten Urschrift debattiert. Das schlug
sich in der Debatte um die Unerschaffenheit resp. Erschaffenheit nieder
und riickte die Frage nach dem Verhiltnis von Gott zu seinem Wort in
den Mittelpunkt. Die dabei entstandene Néhe von Koran und trinitarisch
begriindetem, inkarniertem Wort Gottes wurde von der Mu'tazila als be-
drohlich empfunden - da ihrer Meinung nach zwei Dinge nicht ewiglich
nebeneinander existieren konnen resp. dies die Lehre von der Einheit Got-
tes torpediere — und bereits frith problematisiert.°2 In der Folge wurde die
Erschaffenheit des Korans gerade in Abgrenzung zum nizdischen Verdikt
»gezeugt, nicht geschaffen® postuliert, das wiederum eine Folge der christ-
lichen Debatte {iber die Verhiltnisbestimmung von Gottvater und Gottes-
sohnschaft war.% Darin zeigt sich zum einen, dass die innerislamisch
kontrovers gefithrte Debatte um die Erschaffenheit des Korans wohl nicht
nur in der Konfrontation mit den christlichen Paradigmen beziiglich der

602 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S.164-165; Maalouf (2006):
Place du verbe, S. 92-97; Nader (1956): Systeme philosophique, S. 49.
603 Vgl. Maalouf (2006): Place du verbe, S. 92-95.

196

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Klang statt Buch oder Text — Gottes Manifestation auf Erden

Natur Jesu wurzelt, sondern auch sprachlich stark daran angelehnt ist.604
Zeitgleich wird daraus zum anderen auch ersichtlich, dass der mu‘taziliti-
sche Versuch, durch das Postulat der Erschaffenheit des Korans bewusst
eine Distanz zur Christologie zu schaffen, von Abi Zayd fundamental auf
den Kopf gestellt wird, indem er nicht nur den Koran wieder mit christ-
lich-dogmatischen Gegeniiberstellungen verkniipft, sondern dafiir auch ein
dezidiert christologisch geprigtes Vokabular heranzieht. Er schlief3t sich
hier also dem mu‘tazilitischen Dogma der Erschaffenheit an, ohne aber
deren Begriindungskontext und -logik mitzutransportieren.

In der Folge bleibt bei ihm konzeptionell unberiicksichtigt, dass Jesus
innerhalb der christlichen Theologie zwar als historische Gestalt betrachtet
wird, das Konzept der Trinitdt in letzter Konsequenz jedoch nicht ohne
seine wie auch immer geartete Priexistenz gedacht werden kann. Die in
der christlichen Theologie beibehaltene Dialektik von trinitarisch bedingter
Préexistenz und historischer Figur 16st Abti Zayd fiir die muslimische Seite
aufgrund einer postulierten Unaussagbarkeit {iber den Rohtext und der
weitgehenden Ausklammerung einer transzendental verbiirgten Urschrift
etwas tiberstiirzt auf, worauf es nun einzugehen gilt.

5.3 Klang statt Buch oder Text — Gottes Manifestation auf Erden

Obschon die koranische Offenbarung unterschiedliche Erscheinungsmodi
der Rede Gottes kennt — die sie selbstreferentiell auch mit unterschiedli-
chen Termini wie wahy, tanzil, quran oder kitab belegt —, betonen sowohl
die Inlibration wie auch die Sprachlichkeit des Textes, wenngleich in unter-
schiedlich starkem Mafle, den geschriebenen Charakter. Diese verbreitete
Wahrnehmung des Korans als Schrifttext und die damit einhergehende
Omniprasenz der geschriebenen Manifestationsart steht dabei in Kontrast
zur gangigen Unterscheidung innerhalb der islamischen Geistesgeschichte,
die stets zwischen dem miindlich rezitierten Text und dem kodifizierten
Schriftkorpus mittels der Termini quran resp. mushaf differenziert hat. Die
Dominanz dieser schriftlichen Gestalt ist dabei nicht allein dem Kanonisie-
rungsprozess zuzuschreiben, der den mushaf als kodifizierten Schriftkorpus
hervorgebracht hat, sondern erwéchst mitunter auch aus einer spezifischen

604 Terminologisch mawlid gayr mahliq im Christentum vs. mahliq im Islam; vgl.
Nader (1956): Systeme philosophique, S.101; Neuwirth (2010): Koran als Text der
Spatantike, S. 165.

197

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Rezeption der koranischen Selbstdeklaration als kitab, was heutzutage kon-
ventionell mit Buch oder Schrift wiedergegeben wird. Gleichzeitig proble-
matisiert der Koran jedoch an mehreren Stellen seine fehlende Schriftlich-
keit selbstreferentiell, indem explizit die Idee der Sendung von Schriftblat-
tern zuriickgewiesen und der Modus wiederholt als miindlich in der Form
einer Rezitation (quranan) ausgewiesen wird.®®> Warum also bezeichnet
sich der Koran noch wiahrend der Verkiindigungsphase als kitab, also zu
einem Zeitpunkt, als die Offenbarung offensichtlich noch nicht in Buchfor-
mat vorlag?

Der Riickbezug auf das Konzept kitab lasst sich am plausibelsten als
Selbstbehauptungsstrategie verstehen,

to balance the obvious situatedness of Muhammad’s recitations with a
strategic interest in imparting to them the glow of scriptuality that was
felt, by his audience, to be an indispensable concomitant of genuine
revelations.®%°

So wurde der Prophet Muhammad bereits frith wihrend seines Sendungs-
auftrags mit einer Erwartungshaltung konfrontiert, die eine Vermittlung
von Schrift zur Beglaubigung der Gesandtschaft und der Auserwihlung
eines Volkes einforderte.®%” Kompensiert werden musste demnach eine Vor-
stellung der Adressaten, die Offenbarung aus dem jiidischen und christli-
chen Kontext als ein an einen verschriftlichten Korpus gebundenes Modell
nicht nur kannten, sondern wohl auch als genuine Begleiterscheinung von
gottlich beglaubigter Offenbarung erwarteten.®®® Der Irritationsfaktor lag
nicht so sehr im Inhalt der Offenbarung als in der Gestalt, d. h. dem Modus
der Uberbringung, die gerade nicht auf die verankerte schriftliche Form
zuriickgriff.%° So liegt nahe, dass der Koran auf diese Erwartungshaltung
mit der Deklaration seiner Herkunft von einer himmlischen Urschrift re-
agiert, die als ,Mutter der Schrift“ und ,bei Gott bewahrte Tafel“ bezeichnet
und als umfassendes Register des Weltgeschicks prasentiert wird.® Aus
dieser werden nun dem beauftragten Propheten sukzessiv klar umrissene

605 Vgl. Koran 6:7, 4:153 und 17:78.

606 Sinai (2006): Qur'anic Self-Referentiality, S. 113.

607 Vgl. Madigan (2001): Book, S.250; Sinai (2006): Qur'anic Self-Referentiality, S. 111-
113.

608 Vgl. Sinai (2006) Qur’anic Self-Referentiality, S. 114-115; Neuwirth (2010): Koran als
Text der Spétantike, S. 140.

609 Vgl. Sinai (2006): Quranic Self-Referentiality, S. 114.

610 Vgl. Koran 43:4 und 85:22.

198

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Klang statt Buch oder Text — Gottes Manifestation auf Erden

Rezitationseinheiten zur Verkiindigung mitgeteilt."! Anstelle eines materi-
ell vorliegenden Buches wird mit kitab daher weit mehr ein himmlischer
Archetypus des gottlichen Wissens konnotiert, das einer wohlverwahrten,
externen Lagerungsstitte entstammt und durch Offenbarung an den Pro-
pheten - Muhammad resp. seine Vorginger — dem Menschen zugénglich
gemacht wird.

Mit dem Riickbezug auf diese Urschrift driickt der Koran folglich
zum einen seine Vorstellung von der eigenen Teilhabe an der erwarteten
Schrift(lichkeit) aus und markiert zum anderen eine geteilte genealogische
Abstammung aller Offenbarungen, ohne sich dabei jedoch ginzlich den
etablierten Schriftkonzeptionen anzuschlieflen. Denn statt einer materiali-
sierten Schrift oder Tafeliibergabe entwirft der Koran durch die Korrelation
von kitab und quridan ein eigenes, neues Konzept einer Art miindlichen
Schrift, die zu seinem Alleinstellungsmerkmal werden sollte.®!?

Gerade die Bezeichnung qurian, die heute primér als Eigenname des
Korans verankert ist und deshalb oft nicht weiter Uibersetzt wird, enthalt
in ihrer Etymologie bereits zwei Sinndimensionen, zum einen ,Rezitation,
Vortrag®, zum anderen ,Lektionar, Lesung®, wodurch sie unterschiedliche
Manifestationsarten und Modi konnotiert. Denn wiahrend sich die Bedeu-
tung ,Lesung“ an der Herkunft aus einer himmlisch verbiirgten Lesevorlage
orientiert, legt die Ubersetzung ,,Rezitation“ den Fokus auf die kultisch-ze-
remoniell gefithrte und melodiés unterlegte Vortragsart von auswendig
gekannten Texten.t" Als rezitativische Wiedergabe einer transzendent ver-
biirgten Lesevorlage wird der Begrift quran so zu einer Neukonfigurati-
on der in der Spitantike verbreiteten Erscheinungsformen und konkurrie-
renden Konzeptionen der Gottesrede, die den Fokus auf die miindliche
Realisierung legt.®* Wahrend kitab also auf den himmlischen Modus der
Speicherung verweist, umschreibt der Begriff quran den Modus der irdisch
realisierten Artikulation.®

So ist der Koran seinem Eigennamen nach ein miindlich zu Rezitieren-
des.®!® Seine Bestimmung zur Rezitation zeigt sich nicht zuletzt auch an
der rhythmischen, poetisch einpridgsamen Textstruktur selbst, in der Sin-

611 Vgl. Sinai (2006): Qur'anic Self-Referentiality, S. 119; Madigan (2001): Book, S.243-
244; Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S.133-134.

612 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 138.

613 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 229.

614 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 231.

615 Vgl. Sinai (2006): Qur'anic Self-Referentiality, S. 120.

616 Vgl. Nelson (1985): Art of Reciting.

199

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

neseinheiten mit Atempausen kongruieren.®”” Die Vortragspraxis erfahrt
dabei eine besondere melodische Ausgestaltung, sodass die sakral gerahmte
Rezitation als Bekriftigung der transzendenten Herkunft der Rede aus dem
kitab fungiert.5'® Rezitieren ist damit kultisches Sprechen in einer stilistisch
gebundenen, ‘arabiya genannten Sakralsprache, die eine Differenz zum
alltaglichen Sprechen markiert.

Dabei wird qurian an vielerlei Stellen durch die Praposition f7 an einen
anderen Begriff wie suhuf (Blatter), lawh (Tafel) oder kitab riickgebun-
den.%? Durch die Verwendung einer solchen Priposition wird ein Ver-
hiltnis und nicht eine simple Ubereinstimmung angezeigt, wodurch eine
Differenz zwischen qurian und kitab geltend gemacht wird.®?! Demnach
wird quran nicht génzlich mit dem riickgebundenen Begriff gleichgesetzt,
sondern als dessen Transmission beschrieben. Die beiden Begriffe werden
dabei durch tafsil miteinander in Relation gesetzt.? Die entsprechende
Wurzel fa-sad-lam tragt die Grundbedeutung ,erldutern, erhellen® und
kommt meist in der Form fassala sayan Ii vor, wobei mit der Praposition
Ii ein Objekt in Form eines Empfangers mitgedacht wird.®?® Demnach
erscheinen die Rezitationseinheiten als Ausziige aus der Urschrift, die der
Verkiinder nicht unverandert erhalt, sondern in einer Form, die den Be-
diirfnissen der Rezipienten angepasst ist und als Botschaft entsprechend
auf die wechselnde Zuhorerschaft zugeschnitten wird. Der qurian unterliegt
somit einer hermeneutischen Codierung, die selbstreferentiell mit dem
Terminus technicus fafsil belegt wird: 24

From the qurianic perspective, then, the celestial scripture cannot be
given to man in any other shape than mufassalan (Q 6:114). The kitab
is partially accessible, but never available: it can be tapped via divine
revelation, but due to the need to tailor such revelations to a specific
target audience, the kitab as such is at no one’s disposal, not even in the
form of excerpts.®?®

617 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spétantike, S. 170.

618 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spétantike, S.170-171.

619 Vgl. Schulze (2015): Koran, S. 417.

620 Vgl. Koran 80:11-13, 85:21-22 und 56:77-80.

621 Vgl. Madigan (2001): Qur'ans Self-Image, S.177; Sinai (2006): Qur'anic Self-Refe-
rentiality, S. 105, 125-126.

622 Vgl. Koran 41:2-3.

623 Vgl. Sinai (2006): Quranic Self-Referentiality, S. 121-122.

624 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spitantike, S.142-143.

625 Sinai (2006): Quranic Self-Referentiality, S. 123.

200

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Klang statt Buch oder Text — Gottes Manifestation auf Erden

Insofern das kitab nur als mufassalan weitervermittelt werden kann, wird
es zwar fiir den Menschen zuginglich, dieser kann jedoch keinen Anspruch
auf dessen Besitznahme erheben, da es als transzendent gedachte, gewisser-
maflen virtuelle Schrift gerade auf3erhalb seiner Reichweite platziert wird.
Dies deckt sich auch mit der Beobachtung, dass in der medinensischen
Offenbarungszeit der Umgang mit Schrift seitens der Schriftbesitzer, also
jener Volker, die vor dem Koran ein Offenbarungszeugnis Gottes erhalten
haben, kritisch reflektiert wird, indem das Verstdndnis einer in Menschen-
hand befindlichen Schrift problematisiert und zuriickgewiesen wird.®?¢ Im
kitab manifestiert sich also nicht nur die Transzendenz Gottes, sondern
das kitab selbst bleibt transzendent, sodass es dem direkten menschlichen
Zugrift entzogen ist. Aufgrund dessen gibt es im Islam fiir das Offenba-
rungsereignis weder ein Szenario der Tafeliibergabe noch ein historisches
Vorbild fiir die schriftliche Manifestation der Gottesrede, die fiir die westli-
che Rezeption so tragend ist.5?

Damit tut sich ein Unterschied zu den in der Spitantike etablierten
Auffassungen des Gotteswortes auf: Wéhrend im synagogalen Judentum
der Spatantike das Wort Gottes, aramdisch memra resp. griechisch logos,
noch als eine auf die Welt wirkende, zweite gottliche Kraft galt, wurde es
im christlichen Umfeld im Prolog zum Johannesevangelium christologisch
identifiziert. Dort wird es als eine Kraft beschrieben, die immer wieder
in die Welt hinuntersteigt, um die Beziehung zwischen Gott und Mensch
zu festigen, dabei aber — durch die Abweisung der Menschen verschuldet
— scheitert und erst in der Inkarnation ihr Werk vollenden kann.6?® Ver-
gleichbar dazu positioniert sich der Koran sprachlich unter demselben
Terminus quran als zur Erde herabkommende Rede, die, wihrend sie als
vermittelnde Instanz die Kommunikation zwischen der gottlichen und der
menschlichen Sphire herstellt, in der Welt prasent ist und weiterwirkt.®?°
Thr Scheitern wird von Gott abgewendet, indem den Adressaten Verstind-
nisfahigkeit verliehen wird und sie so fiir den Empfang vorbereitet, also
befahigt werden, die gottliche Botschaft epistemologisch zu durchdringen,
sodass sich durch die Annahme der Gottesrede die Inkarnation eriibrigt.63°

626 Vgl. Sinai (2006): Qurianic Self-Referentiality, S.126; Neuwirth (2010): Koran als
Text der Spitantike, S. 145-146.

627 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spétantike, S. 174-178.

628 Vgl. Segal (2002): Two Powers; Boyarin (2001): Gospel of the Memra; Madigan
(2003): Gottes Botschaft an die Welt, S. 101-102.

629 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 230-231.

630 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 160-163.

201

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Will man die Analogie zur irdischen Manifestationsart und Erschei-
nungsform der Gottesrede — wofiir die Inkarnation letztlich ja steht -
aufrechterhalten, stellt also nach koranischem Selbstverstandnis weder die
Inlibration noch der sprachliche Text das eigentliche Pendant dar, sondern
noch spezifischer die lebendig vorgetragene, klanglich wahrnehmbare Rezi-
tation, qurian. Das als préexistent gedachte Gotteswort (kitab) transformiert
sich fiir die Rezeption in der irdischen Sphire demnach weder materiell
noch personal, sondern akustisch. So beansprucht die koranische Verkiin-
digung, den Rang einer ,einmaligen, sinnlich wahrnehmbaren Selbstmani-
festation des Gotteswortes“®3! einzunehmen, was eine eigene Rezeption der
Logostheologie darstellt. Die bereits in frithislamischen Quellen problema-
tisierte und von Abu Zayd weitergefiihrte Analogie trifft in der Substanz
also weitgehend zu, ist aber noch prignanter zu fiillen. Denn der Koran
stellt, wie Neuwirth treffend formuliert, ,nicht menschgewordenes Wort
Gottes dar, aber doch auch ein sinnlich verkorpertes, ndmlich im Klang der
Rezitation erfahrbares Wort Gottes® %32

5.4 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Mit der Grundlegung eines ,Gotteswortes in Knechtsgestalt“®** habe Aba
Zayd, so die Worte des Islamwissenschaftlers Andreas Meier, eine kritische
Einfiihrung zu einer ,Fundamentaltheologie der koranischen Offenbarung
als Paradoxon der Inkarnation“®3* formuliert, ohne dies so benannt oder
darauf abgezielt zu haben. Hier bleibt Meier jedoch nicht stehen, sondern
fordert in einem Wortspiel gar, die von Abu Zayd entworfene ,Anthropo-
logie des gottlichen Wortes“6®> als Ausgangspunkt zu nehmen, um komple-
mentdr dazu eine ,Theologie des menschlichen Wortes“*® zu entwerfen.
Ganz so unproblematisch, wie Meier hier suggeriert, ist die Konzeptualisie-
rung einer theologischen Anthropologie anhand der Ausfithrungen Aba
Zayds jedoch nicht.

631 Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 166, Hervorhebung im Original.
632 Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 231.

633 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 68.

634 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 70, Hervorhebungen im Original.
635 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 68, Hervorhebungen im Original.
636 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 70, Hervorhebungen im Original.

202

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

54 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Die vehemente Argumentation fiir eine vermenschlichende Transforma-
tion von Offenbarung ist bei Abu Zayd mafigeblich von dem Bestreben
geleitet, seine sprachwissenschaftliche Methodik zu fundieren, die wesent-
lich auf dem Dogma der Erschaffenheit fufit. Mit dem Element der Erschaf-
fenheit des Korans versucht er den Koran aus einer metaphysisch orien-
tierten Deutung herauszulsen und als linguistisch erfahr- und erfassbare
Botschaft zu verstehen. Die dezidiert anthropologische, ja inkarnatorische
Ausgestaltung des Vokabulars ist daher zunéchst einmal als Stirkung des
Erschaffenheitsdogmas zu lesen, das er mit einer Menschlichkeit des Textes
gleichsetzt. Jedoch entpuppt sich ein Zugang iiber das Erschaffenheitsdog-
ma fiir eine theologische Anthropologie als nur beschrinkt tragfahig, da
es auf der Attributenlehre fufit, die von ihrer inneren Systematik her eine
mogliche Priasenz der Transzendenz in der Immanenz gar nicht im Blick
hat, sondern die Abgrenzung der Transzendenz gegeniiber der Immanenz
aufrechtzuerhalten sucht.®®” Ein Zugang iiber das Erschaffenheitsdogma
fithrt also weg vom eigentlichen Anliegen einer theologischen Anthropolo-
gie, da dieses weder auf das Verhiltnis zur Welt noch auf die reale Sprachge-
stalt, sondern auf eine auf dem Prinzip der Einheit basierende Gotteslehre
abzielt. Ob ein solches Dogma der Erschaffenheit fiir die innerweltliche
Verortung von Offenbarung iiberhaupt zwingend ist, ist ohnehin fraglich.
So zeigt etwa Wolfson im Zuge seiner Inlibrationsthese die Moglichkeit
auf, die Inlibration zu bejahen, wenn das Dogma der Unerschaffenheit
vorausgesetzt wird. Dies bedeutet in der Konsequenz, dass das Erschaffen-
heitsdogma bei ihm kein notwendiges Kriterium fiir eine innerweltliche
Verortung von Offenbarung darstellt.>3

Nach Abu Zayd verwirklicht sich Offenbarung innerweltlich dadurch,
dass sie die Gestalt eines sprachlichen Textes annimmt. Diese Grundlegung
der innerweltlichen Verortung als irdische Manifestationsart von Offenba-
rung legt bereits eine theoretische Rahmung fiir die Konzeption einer
theologischen Anthropologie zugrunde. Denn ob der Beziehungsaufbau
zwischen Gott und Mensch nun iiber eine textuelle Buchlektiire erfolgt
oder sich durch eine melodiés nachgesprochene Rezitation konstituiert,
zieht ganz unterschiedliche Konsequenzen wie auch Potentiale nach sich.
Entsprechend werden die Weichen fiir die theologische Anthropologie be-
reits {iber die Konzeption der irdisch wahrgenommenen Modalitit von
Offenbarung gestellt.

637 Vgl. Specker (2021): Gottes Wort, S. 41, Anm. 68.
638 Vgl. Wolfson (1976): Philosophy of the Kalam, S. 246-261

203

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Die Identifikation der irdischen Manifestation der Gottesrede mit einem
sprachlichen Text bringt sowohl Vor- als auch Nachteile mit sich. Im Ge-
gensatz zur Inlibration, die suggeriert, dass Offenbarung unabhingig von
einem kiinftigen Leser und vorab niedergeschrieben und dann als fertiger
Korpus iibermittelt wird, weist der Terminus Text in seinem linguistischen
Gebrauch eindeutig mehr Flexibilitat auf. Als sprachliches Gewebe verstan-
den, das noch nicht zwingend verschriftlicht vorliegen muss, ldsst er von
Beginn an mehr Raum fiir den Einbezug der rezeptiven Seite. Anthropolo-
gisch relevant ist hierbei, dass Offenbarung nicht fiir sich spricht, sondern
als linguistisch geformter Text erst durch den Menschen zum Sprechen
kommt, und zwar in doppelter Hinsicht: zum einen im Sinne der Verkiindi-
gung durch den Propheten, zum anderen im Sinne eines Verstindnisses,
das der Mensch durch exegetisch-hermeneutische Interpretationen der Re-
de erlangt. Ein Weg des Menschen zu Gott wie umgekehrt von Gott zum
Menschen fiihrt also iiber die Sprache.

Offenbarungstheologisch wie auch anthropologisch von Relevanz ist hier
nun, dass mit dem Tod des Propheten die mit der Offenbarung initiierte
Kommunikation nicht zum Erliegen kommt. Mit jeder Verstehensbemii-
hung werden die initialen wie auch die darauffolgenden Kommunikations-
beziehungen wieder aufgenommen. Obschon die Offenbarung sprachlich
abgeschlossen ist, bleibt sie kommunikativ offen.

Gerade in der Sprachlichkeit wird fiir die theologische Anthropologie
ein Spannungsfeld erdffnet, das die beiden Pole Andersheit und Bezie-
hungshaftigkeit ineinander verschrinkt, da Sprache ein Ort ist, an dem
Differenz tiberbriickt und gleichzeitig Fremdheit erfahren wird.%*° Gott
geht nicht schlicht in seiner Rede und damit in der Sprache auf, sondern
bleibt stets ein Gegeniiber zur Sprache. Gleichzeitig bestimmt sich Gott
als Ansprechender und Anzusprechender, sodass seine Rede auch nicht in
volliger Andersheit zur menschlichen Sprache gedacht werden kann. Doch
bleibt bei Abtt Zayd durch den Fokus auf die sprachliche Ebene und den
Verstandnisprozess faktisch die Aufmerksamkeit auf hermeneutische und
damit kognitive Prozessen gerichtet. Auf diese Weise wird die Offenbarung
auf eine Funktion zugespitzt, womit sie auf ihre semantische Botschaft re-
duziert zu werden droht. Des Weiteren geht mit dieser Ausklammerung der
vorsprachlichen, priexistenten Erscheinungsform von Offenbarung auch

639 Vgl. Waldenfels (1997): Gottes Wort in der Fremde, S.41-43; Waldenfels (2005):
Kontextuelle Fundamentaltheologie, S.103-106; dazu auch Specker (2021): Gottes
Worts, S. 67-71.

204

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

ein wichtiges Reflexionselement sowohl fiir die addquate Beurteilung, wie
sich Gott nun irdisch manifestiert, wie auch fiir die theologische Anthropo-
logie verloren, da verschiedene Erscheinungsformen der Gottesrede nicht
miteinander in Relation gesetzt werden kénnen. Entsprechend entgeht Abi
Zayd, dass kitab als himmlischer Modus der Speicherung der Gottesrede
durch den Begriff tafsil im Sinne einer hermeneutischen Codierung an den
quran als irdische Manifestationsart riickgebunden wird. Tafsil schlief3t in
seinem Bedeutungshorizont einen Zuschnitt auf die Empfangerschaft mit
ein. Allein schon der Riickbezug auf eine Urschrift ist als Reaktion auf
vorgefundene Erwartungshaltungen zu verstehen, die den Rezipienten in
seinem Denkhorizont abholt.

Gerade dieses selbstreferentielle Koranverstdndnis wie auch die Rela-
tionierung unterschiedlicher Manifestationsarten der Gottesrede ist fiir
eine offenbarungstheologisch fundierte theologische Anthropologie ent-
scheidend. Die wegleitende Frage ist dabei nicht so sehr, was sich als
Pendant zur Inkarnation zu erkennen gibt, sondern vielmehr der dahinter-
liegende Kern, wie sich Gott fiir den Menschen irdisch manifestiert und
wie seine Prasenz dort weiterwirkt: in der Rezitation. Denn im Gegensatz
zum sprachlichen Text wird durch die lebendige Rezitation nicht nur ein
personlicher Beziehungsaufbau moglich, sondern die Tragerschaft der Of-
fenbarung wird neu verortet. So liegt in Abui Zayds These die Besonderheit
immer noch in der Sache selbst, nimlich der Sprachlichkeit des arabischen
Textes, wihrend sie durch die Notwendigkeit einer Umsetzung mittels Re-
zitation bei Neuwirth auf den Menschen externalisiert resp. von diesem
internalisiert wird. Wahrend Abu Zayd also in seinem Ansatz horizontale
Elemente und damit menschliche Anteile im gottlichen Text sucht, findet
Neuwirth umgekehrt durch die Ein-Verleibung der Rezitation die Prasenz
Gottes im Menschen vor. Durch diese Wendung hypostasiert sich Gottes
Prasenz nicht etwa in einem gegenstdndlichen Objekt wie einem Buch
oder einer spezifischen Person, sondern im Rezitationsakt — durch beliebig
viele Menschen. Gottes Rede ereignet sich ergo nicht auflerhalb des Men-
schen in einem schriftlichen oder sprachlichen Text, sondern innerhalb des
Menschen, wo sie in Gestalt der Rezitation fortwirkt. Dadurch tritt nicht
nur und auch nicht vorrangig die Sprache, sondern priméir der Mensch
als Tréager von Offenbarung in Erscheinung. Als klanglich wahrnehmbares
Ereignis ist Offenbarung so nicht transzendental, sondern wird aufgrund

205

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

der sinnlich-asthetischen Erfahrung in der Geschopflichkeit des Menschen
verankert.640

640 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S.180-18L

206

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

Gegen Ende seiner wissenschaftlichen Laufbahn setzte sich Abt Zayd
schlieflich mit rituell-oralen und diskursiv-polyphonen Aspekten des Ko-
rans auseinander. So machte er sich in seiner Antrittsvorlesung in Leiden
im Jahre 2000 fiir eine Betrachtungsweise stark, die den Koran als in
den Ritualen fortgefithrtes Kommunikationsgeschehen zwischen Gott und
Mensch wiirdigt.%*! Vier Jahre spater formulierte er dann fiir die Antritts-
vorlesung in Utrecht seine These zur textimmanenten Diskursivitdt des
Korans, der in seiner Mehrstimmigkeit damals ausgetragene Aushandlungs-
prozesse mit den Menschen spiegle.%4> Obschon es sich in beiden Fallen
um Aufsdtze handelt, die mehr in die Breite als in die Tiefe gehen, lassen
sich doch zwei Themen herauskristallisieren, die in Kontinuitét zu seiner
kommunikationstheoretischen Fundierung von Offenbarung gelesen wer-
den kénnen: zum einen die im Rahmen seiner Argumentation fiir die
Diskursivitat untersuchten Dialogszenen und das darin enthaltene Wech-
selspiel von gottlicher und vermeintlich menschlicher Rede und zum ande-
ren die Bedeutung der Rezitation des Korans fiir die Aktualisierung der
Kommunikation zwischen Gott und Mensch.

Gleichwohl ist an dieser Stelle festzuhalten, dass Aba Zayd diese beiden
Felder entgegen moglicher Suggestionen seiner Begriffswahl nicht kommu-
nikationstheoretisch erschliefit. So ist seine Zugangsweise im Falle der
Diskursivitit von einem hermeneutischen Erkenntnisinteresse geleitet, in
dem der kommunikative Charakter nur Mittel zum Zweck ist, normative
Verse zunichst einer konkreten Kommunikationssituation zuzuordnen, um
sie im Anschluss kontextuell auslegen zu kénnen. Statt den Fokus auf die
Normativitit zu legen, misst der vorliegend vertretene Ansatz der kommu-
nikativen Ebene einen Wert in sich zu, der nicht erst im Verstehenshorizont
zum Tragen kommt. Da das von den Interessen Abai Zayds abweicht, bedarf
es bei beiden Themenkomplexen einer Umgewichtung der zu diskutieren-
den Inhalte zugunsten der Vertiefung der Fragestellung. Von den Versbei-
spielen, die Aba Zayd im Kontext der Diskursivitit und Rezitation aufwirft,
konzentriert sich diese Arbeit auf einige wenige: Dem kommunikationsori-

641 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man.
642 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking.

207

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

entieren Pfad treu bleibend, widmet sich das nachfolgende Kapitel anhand
der Beispiele Fatiha und der bereits gestreiften quil-Verse der Thematik
des Sprechersubjektes, um so das Spannungsfeld von Gottes Rede und
seiner vermeintlich menschlichen Mit-Rede zu diskutieren. Wiahrend die
Analyse der Surenbeispiele bei Abt Zayd - wie auch {iberwiegend in der
Forschungsliteratur — auf deren Interpretation zielt, steht hier nicht etwa
die Datierung, Genese oder Exegese der einzelnen koranischen Stellen im
Zentrum, sondern die Ausgestaltung der Redepositionen, die ein Zusam-
menfallen der Sprechersituation, d. h. der Rede Gottes und des rezitieren-
den Menschen, nahelegen.®*3 Obschon die Literaturlage gerade zu dieser
kommunikativen Dimension sehr diinn ist, soll dieser Versuch dennoch
gewagt werden, weil er fiir die hier mafigebliche Fragestellung vielverspre-
chend erscheint.

Eine dhnliche Ausgangslage findet sich auch beim Themenfeld Rezitati-
on, die im Anschluss daran diskutiert wird: Die iiberwiegende Mehrheit
der Literatur beschaftigt sich priméar mit den Teildisziplinen der Regeln
der Rezitationskunst (fagwid) und der Lesarten (giraat).®** Dartiber hinaus
sind in den letzten Jahren auch sozialanthropologische Studien hinzuge-
kommen, die spezifische Landerkontexte und/oder Rituale fokussieren und
dabei die rezitatorische Praxis und deren Bedeutung fiir die Glaubigen
in den Blick nehmen.®4> Aba Zayd selbst diskutiert die Rezitation als
miindliche Dimension der Offenbarung zum einen als Komponente des
taglichen Gebets, zum anderen als Bestandteil der téglichen Kommunika-
tion in Form von gingigen Redewendungen.®*¢ Demgegeniiber soll es in
dieser Arbeit weder um die Durchdringung des Alltags mittels koranischer
Satzfragmente noch um eine anthropologische Deutung des Gebets gehen,
sondern um den Rezitationsakt und die darin zusammenspielenden an-
thropologischen und theologischen Dimensionen. Die Rezitation wird da-
her in Fortfithrung von Kapitel 5 in ihrer theologischen Konzeption weiter

643 Eine aktuelle Deutung der behandelten Auswahl an Suren findet sich etwa bei
Neuwirth, die unter Beriicksichtigung européisch-islamwissenschaftlicher wie auch
islamisch-theologischer Diskurse das bisherige Wissen in ihrem Kommentar biin-
delt und weiter ergdnzt; zur Fatiha vgl. Neuwirth (2017): Frihmittelmekkanische
Suren, S.85-102. Fiir eine weitere fundierte Analyse und Zusammenstellung vgl.
Amir-Moezzi/Dye (2019): Coran des historiens, S.23-54, fiir Sure 112 als Beispiel
eines qul-Verses ebd., S. 2311-2328.

644 Vgl. Nelson (1985): Art of Reciting, S. XVIL

645 Stellvertretend vgl. Kellermann (1996): Koranlesung; Gade (2004): Perfection;
Elashiry (2008): Sounds; Rasmussen (2010): Recited Qur’an.

646 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man.

208

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

erforscht, weshalb die Diskussion auf einer Metaebene bleibt. Im Zuge der
kommunikationsbasierten Ausrichtung der vorliegenden Arbeit wird nun
einerseits ein Blick auf die polyphonen, den Menschen einbeziehenden
Sprachstrukturen zu werfen und andererseits die Rezitation als ein dem
Offenbarungsprozess folgender Handlungsakt des Menschen zu betrachten
sein.

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede? Zu den
unterschiedlichen Sprecherstimmen im Koran

In seiner Antrittsvorlesung in Utrecht legt AbG Zayd die Grundziige sei-
ner These dar, dass iiber die Kanonisierung, Ausvokalisierung des Kodex
und Interpretation des Korpus hinaus eine weitere horizontale und damit
menschliche Dimension im Koran strukturell verankert ist: ndmlich dass
der Koran das Ergebnis von Dialog und Auseinandersetzung mit der Zuhé-
rerschaft ist und entsprechend als Diskurs gewiirdigt werden miisse.54”
Seiner These der Diskursivitit stellt Aba Zayd zunéchst die selbstkri-
tische Einsicht voran, den Koran bislang iiberwiegend als Text wahrge-
nommen und dadurch in seinem lebendigen und miindlichen Charakter
vernachldssigt zu haben.®® Statt sich wie bisher auf den mushaf, den ge-
schriebenen Kodex, und seine Kehrseite, die hermeneutische Interpretation
(ta'wil), zu fokussieren, raumt er nun dem qurian als mindlich artikulierter
Rede und deren Kehrseite samd‘ dem Horen, mehr Platz ein.®4° Mit dem
Fokus auf das letzte Begriffspaar schldgt er nicht wie spéter etwa Navid
Kermani die Ebene des rezeptionsasthetischen Erlebens ein, sondern meint
hier eine noch stirkere Bewusstmachung des jeweiligen Rede- und Horsub-
jekts im Zuge der Interpretation, womit er faktisch der hermeneutischen
Linie treu bleibt. Dies zeigt sich auch darin, dass er die bisherigen herme-
neutischen Strukturprinzipien innerhalb der muslimischen exegetischen

647 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 9-10, 63; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.162,227.

648 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.10; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.163.

649 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.18; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.172-173.

209

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

Tradition,%° die er als textorientiert bemangelt, durch ein diskursives Para-
digma erneuern mochte.%%!

Im Unterschied etwa zum Philosophen Muhammad Arkoun, der in An-
lehnung an Ricceur fiinf koranische Diskurstypen benennt,%? die durch
eine gemeinsame ,Struktur grammatikalischer Beziehungen® zusammen-
gehalten werden, geht AbG Zayd nicht von einer einzigen dominanten
Struktur aus, sondern von deren Pluralitit.5>® In Ankniipfung an die friihis-
lamische Differenzierung zwischen dem geschriebenen Text und der vorge-
tragenen Rezitation vergleicht er den mushaf mit einer stummen Partitur
und den qurdan mit einer lebendigen, vielstimmigen Orchestermusik.®>
Dieser orchestrale Charakter lasst den Koran als polyphones Werk erkenn-
bar werden und damit in seinem diskursiven Charakter hervortreten. Die
Pluralitit an Stimmen, die im Koran enthalten ist, diskutiert er mitunter
anhand der Fatiha und der qul-Passagen, die im Folgenden hinsichtlich
ihrer kommunikativen Funktionsebene vertieft werden sollen.

6.1.1 Fatiha als Wechselspiel von menschlicher Bitte und gottlicher Antwort

Im Kontext ihrer Funktion als obligatorische Rezitationseinheit im Gebet
deutet Abu Zayd die Fatiha mit Verweis auf einen hadit qudst als Wechsel-
spiel von Bittgebet (du@) und Antwort (istigaba) zwischen dem betenden
Menschen und Gott:

Ich habe das Gebet (salat) zu gleichen Teilen zwischen mir und meinem
Diener aufgeteilt. Wenn er sagt ,Gelobt sei Gott, der Herr der Welten;

650 Als Beispiele nennt er - in seinen Begrifflichkeiten gesprochen - fiir die Disziplin
der Theologie die Unterscheidung von ein- und mehrdeutigen Versen, fiir die Ju-
risprudenz die chronologische Differenzierung von fritheren und spateren Versen,
fir die Mystik die Gliederung in vier semantische Bedeutungsebenen (zahir, batin,
hadd und matl) eines jeden Verses und fiir die Philosophie die Unterteilung in
drei Arten des semantischen Ausdrucks (hitabi, gadali und burhani); vgl. Abu Zayd
(2004): Rethinking, S.14-18; Abu Zaid (2008): Koran neu denken, S. 167-173.

651 Vgl. Abu Zaid (2008): Koran neu denken, S.173,169; Abu Zayd (2004): Rethinking.
S.18,15.

652 Namlich prophetisch, legislativ, narrativ, weisheitsmaflig und hymnisch; vgl. Arkoun
(1994): Rethinking Islam, S. 38.

653 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.19; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.174.

654 Vgl. Abu Zaid (2008): Koran neu denken, S.165-167; Kermani (2015): Gott ist
schon, S.197-198.

210

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

dann sage ich: ,Mein Diener lobte mich. Wenn er sagt: ,der Barmherzige
[sic!] Erbarmer, dann sage ich: ,Mein Diener pries mich. Wenn er sagt:
,der Konig am Tag des Gerichts, dann sage ich: ,Mein Diener verherr-
lichte mich Wenn er sagt: ,Dir dienen wir, Dich bitten um Hilfe wir}
dann sage ich: ,Das ist eine Sache zwischen mir und meinem Diener, und
alles, was mein Diener erbeten hat, wird er bekommen. Wenn er sagt:
,Leite uns den geraden Weg, den Weg derer, denen Du Gnade erwiesest,
nicht derer, denen Du ziirnst, und nicht der Irrenden; dann sage ich: ,All
das wird ein Diener bekommen, und er wird bekommen, was er erbeten
hat'6>

Abu Zayd zielt hier auf den responsiven Charakter der Fatiha, der die
rezitierende Person dazu einlddt, wiederkehrend Pausen einzulegen und
mit diesem Innehalten den dafiir notwendigen Raum zu schaffen, um
die Reaktion Gottes zuzulassen und entgegenzunehmen. Dem miindlichen
Rezitationsakt wird also ein aufmerksames Zuhdren (sama’) gegeniiberge-
stellt, sodass der Fatiha strukturell — dhnlich wie schon dem wahy - sowohl
eine orale wie auch eine auditive Dimension anhaftet.®5

Wihrend in der Antrittsvorlesung in Leiden im Jahre 2000 noch stark
das rezitatorische Wiederholen und damit das Nacheinander der jeweiligen
Sprechakte im Vordergrund steht, verschiebt sich der Fokus mit der An-
trittsvorlesung in Utrecht vier Jahre spéter auf den polyphonen Charakter
der Fatiha. Als Prototyp einer hymnischen Passage wird in der Fatiha
ein Perspektivenwechsel vollzogen, der die urspriingliche Kommunikati-
onsstruktur ins Gegenteil verkehrt: Der Mensch wird im Rezitationsakt
zum Sprecher, und Gott, das eigentliche Redesubjekt, wird zum zuhoren-
den Adressaten.®” Wihrend dies nun fiir die rezitatorische Wiedergabe des
gesamten Korans gilt, zeigt sich in der Fatiha ein dariiber hinausgehendes
Spezifikum: Worauf Abti Zayd hier anspielt, ist der Umstand, dass die
Fatiha als Bestandteil der koranischen Gottesrede sprachlich so verfasst ist,
als ob der Mensch selbst sprechen wiirde:

(V1) Im Namen Gottes, des Barmherzigem, des Erbarmers.
(V2) Das Lob Gott, dem Herrn aller Welt,

655 Abu Zaid (2008): Gott und Mensch, S.142-143, Anm. 17.

656 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.21; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.176; Abu Zayd (2000): God and Man, S. 9; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S.142.

657 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.21; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 176.

211

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

(V3) dem Barmherzigen und dem Erbarmer,

(V4) dem Herrscher am Tage des Gerichts.

(V5) Dir dienen wir und Dich bitten wir um Hilfe.

(V6) Leite uns recht auf dem Weg, dem geraden,

(V7) dem Weg derer, die von Deiner Gnade getragen, und nicht dem
Weg derer, tiber die Dein Zorn waltet, und derer, die in die Irre gehen.

Der Perspektivenwechsel kulminiert in Vers 5, dessen grammatikalisches
Redesubjekt offensichtlich das gemeinschaftliche Wir der Glaubensgemein-
de darstellt. Damit stellt die Fatiha die konventionelle Sprecher-Zuordnung
auf den Kopf, ohne dass ihr wie sonst {iblich ein qul vorangestellt und sie
dadurch als dem Menschen nahegelegte Rede ausgewiesen wiirde.®>8 Als
direkt an Gott gerichtetes Gebet ist die Fatiha imstande, eine personliche
Beziehung zu Gott herzustellen.® In ihrer inhaltlichen Zweiteilung als
Lobpreisung (V. 2-4) und Gebet (V. 5-7) ist die Fatiha als Rede zu Gott
erkennbar und damit folglich auch als Rede der Gldubigen angelegt. Sie
stellt jedoch keine eigenstindige Rede der Gldubigen dar, sondern bleibt
als Gebet aus dem Munde der menschlichen Sprecher immer noch in den
Rahmen der Botschaft eingebunden.®6©

Gerade diese Kombination aus menschlich zugeschriebener Sprechhand-
lung und fehlender grammatikalischer Markierung der gottlichen Redepo-
sition liefS die Frage nach der gottlichen Urheberschaft des Textes abermals
neu entflammen. Einen konstruktiven Umgang damit bietet Muhammed
Arkoun, der die Urheberschaft nicht dogmatisch a priori setzt, sondern
linguistisch aus dem Text herleitet. Gleichzeitig bietet er in seiner Analyse
eine Deutung der Fatiha an, die deren dialektische Struktur und deren
performativen Charakter freilegt.5¢!

Um die Komplexitdt der Sprechsituation zu erfassen, greift Arkoun auf
das sogenannte modéle actantiel zuriick, das aus der strukturalen Seman-
tik stammt und stirker auf Handlungen und Rollen ausgerichtet ist.562

658 Vgl. Neuwirth/Neuwrith (1991): Sarat al-Fatiha, S. 336-337.

659 Vgl. Dupuche et al. (2017): Three Prayers, S.593; van Ess (1961): Gedankenwelt,
S.196-197.

660 Vgl. Zirker (2018): Koran, S.107; Neuwirth (2017): Frithmittelmekkanische Suren,
S.100.

661 Vgl. dazu Kapitel 6.2.2 dieser Arbeit.

662 Dieses Modell geht auf den litauischen Semiotiker Algirdas Julien Greimas zuriick;
vgl. Greimas (1966): Sémantique structurale. Insofern es kein entsprechendes Aqui-
valent in der deutschen Sprache dafiir gibt, wird an dieser Stelle auf eine Uber-
setzung der Bezeichnungen des Modells und seiner Bestandteile verzichtet.

212

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

Dieses Modell kennt neben dem handlungsausfithrenden Subjekt auch die
Rolle des auftraggebenden Akteurs, genannt destinateur, sowie die Rolle
desjenigen Akteurs, an den die Handlung gerichtet ist oder der von dieser
profitiert, genannt destinataire. Fir die Fatiha zeigt Arkoun entsprechend
folgendes Geflecht auf:

Al-lah est donc le destinataire constant d’une action (al-hamd) qui a
nécessairement un agent-destinateur. Celui-ci, cependant, ne se confond
pas avec 'énonciateur: je peux énoncer ‘al-hamdu li-llak’ a titre de sim-
ple exemple grammatical. Mais si 'on passe du plan syntaxique au plan
sémantique, I'énonciateur se sépare plus difficilement de I'agent-destina-
teur. La relation Senrichit en effet d'une nouvelle fonction: l'action de
grace présuppose sémantiquement un agent-destinateur de bienfaits et
un actant-destinataire de ces bienfaits. On aboutit ainsi a un modele
actantiel ot al-Idh est I'actant destinateur de bienfaits et destinataire
de l'action de grace; tandis que I'énonciateur est I'actant destinataire
des bienfaits et destinateur de l'action de grace. On voit que la notion
d’actant répond bien a la nécessité de désigner un faisceau de fonctions
syntaxiques et sémantiques accomplies par un méme ‘sujet’.6%3

Auf der Ebene der Artikulation bleibt Gott linguistisch betrachtet als desti-
nateur demnach jene zentrale Grof3e, die von den Menschen die Lobprei-
sung einfordert und - anderweitig — wohltatige Gnade verspricht, gleichzei-
tig aber auch als destinataire jene Zielgrofie, an die sich die Lobpreisung
der Menschen richtet. Umgekehrt agiert der Mensch im Sinne eines desti-
nateur als lobpreisender Gottesdiener und zeitgleich als destinataire, dem
die Gnade zugutekommt. Durch die Loslésung vom grammatikalischen
Subjekt gelingt es Arkoun nicht nur, die Mehrschichtigkeit, sondern auch
die Wechselwirkungen aufzuzeigen, die zwischen den Akteuren wirken und
entstehen. Diese textimmanente Reziprozitit innerhalb der Fatiha zeigt
sich weiter in den konjugierten Verben (na‘abudii, nasta’in), die im Imper-
fekt eine unabgeschlossene Handlung markieren. Sie akzentuiert so die
Permanenz des Bemiihens des zweiten Aktanten, die Distanz zwischen sich
als Diener und einem mit Nachdruck - représentiert durch das zweimalige
iyyaka - als hochster Partner angestrebten Gegeniiber zu tiberbriicken.®¢4
Die in den Verben vorgefundene Subjektsituation innerhalb der hymni-
schen Passage deutet Arkoun folglich nicht als Infragestellung der Urhe-

663 Arkoun (2016): Lecture de la Fatiha, S. 129, Hervorhebungen im Original.
664 Vgl. Arkoun (2016): Lecture de la Fatiha, S. 130.

213

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

berschaft der Rede, sondern in seiner dialektischen Dimension als stetige
Zugewandtheit der Akteure zueinander. Gleichzeitig wohnt dem menschbe-
zogenen Wir ein performativer Charakter inne. Denn das gemeinschaftli-
che ,Wir“ umfasst eine variable Ich-Position in Relation zu allen anderen an
der liturgischen Rezitation beteiligten Sprechern und korreliert gleichzeitig
mit einem singuldren ,Du’ das klar definiert ist.6>

Dadurch kann gefolgert werden, dass der Mensch keine autonome Re-
deposition innerhalb der Rede Gottes hat, die er frei ausgestalten kann.
Doch nihert sich Gott dem Menschen so weit an, dass er in seiner Rede
die Sichtweise des Menschen einnimmt und ihm so eine Rede an die
Hand gibt, die aus seiner Perspektive heraus formuliert ist. Dabei zieht
die Offenheit des Wir eine Anpassbarkeit auf beliebige Sprecher nach sich,
sodass ein Raum zur Identifikation mit dem Gesagten entsteht. Auf diese
Weise stellt Gott den Menschen ein Gebet zur Verfiigung, das dieser direkt
tibernehmen und im Nachvollzug des Sprechaktes als das eigene Bittgebet
aneignen kann.®®¢ Durch Formulierung aus der Perspektive des Menschen
wird die Bezogenheit und Beziehungshaftigkeit nochmals apostrophiert.

6.1.2 Qul-Verse - ein Zeichen der Diskursivitat?

Die polyphone Struktur des Korans sieht Abéi Zayd vornehmlich darin
verankert, dass die grammatikalische Ich- oder Wir-Position des Sprechers
nicht durchweg auf Gott bezogen ist.°” Dass auf textuell-grammatikali-
scher Ebene weitere Redesubjekte existieren und somit neben Gott andere
Akteure zu Wort kommen, mochte Abu Zayd exemplarisch anhand einiger
dialogisch ausgerichteter Textpassagen aufzeigen, so etwa in Sure 112:

Sag: Er ist Gott der Eine

Gott der Feste und Reine

Nicht zeugte er, nicht zeugte ihn einer
Und seinesgleichen ist keiner.

Aus dem Umstand, dass Gott in der dritten Person angesprochen wird,
folgt fiir Aba Zayd die Konsequenz, dass die Sprecherstimme jemand an-

665 Vgl. Arkoun (2016): Lecture de la Fatiha, S.128.

666 Vgl. Zirker (2018): Koran; Robinson (2003): Discovering Qur’an, S. 234-238.

667 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.19; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.174.

214

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

derem gehoren muss. Diese Sprecherstimme hinter dem Imperativ ,sag”
weist Abti Zayd in Ankniipfung an die exegetische Tradition dem Engel
Gabriel zu. In der Folge beschreibt er dann eine Schichtung von Stimmen:
Die implizite gottliche Stimme wird durch die Stimme des Boten Gabriel
explizit gemacht und sodann durch die menschliche Stimme des Propheten
Muhammad der Zielgruppe tibermittelt,°® wobei die Rede durchweg in
einem informativen Diskursmodus gehalten sei.5¢°

Solche dialogisch ausgerichteten Textpassagen gruppiert Abli Zayd an-
hand des Adressatenkreises, wobei er sich vom Kriterium der Glaubenszu-
gehorigkeit leiten ldsst. Seine entsprechende Kategorisierung der Passagen
in Dialoge mit a) Ungldubigen, womit er die polytheistischen Mekkaner
meint, b) Gldubigen sowie ¢) Juden und Christen der arabischen Halbinsel
qualifiziert er weiter mittels Adjektiven, die den Dialog etwa als apologe-
tisch, inklusivierend oder exkludierend ausweisen.®”?

Obwohl Abi Zayd seine Reflexion damit einleitet, dass solche Dialoge
hiufig aus den sogenannten qul-Passagen bestehen, die dem Muster ,Sie
sagen ...; sag du ...“ folgen, ist von den sieben Beispielen zum Dialog mit
den Polytheisten nur eines tatsichlich in dieser Strukturform gehalten.6”!
Mit Ausnahme des Dialogs mit den Gldubigen verliert sich im Verlauf
seiner Argumentation zunehmend der Fokus auf die qul-Passagen. Dies
zeugt davon, dass es ihm nicht um die qul-Verse an sich geht, sondern um
den Nachweis von Rede und Gegenrede, die in eine beliebige sprachliche
Struktur und Formulierung gekleidet sein konnen. In seinen Ausfithrungen
zum Dialog mit den polytheistischen Mekkanern subsummiert er diesen
unter die Legitimations- und Abgrenzungsdiskurse: Indem der Koran etwa
auf Zuschreibungen tiber seine Zugehorigkeit zu Wahrsagerei, Dichtung
oder Poesie eingehe und sich davon abgrenze, reagiere er auf dominante
Debatten innerhalb seines Entstehungsmilieus. Dass Behauptungen iiber-

668 Gleich im Anschluss deutet Aba Zayd Sure 96:1-6, die von der kommunikativen
Struktur her eine vergleichbare Stelle ist, wiederum ohne erkennbaren Grund nicht
mehr als Explizierung der gottlichen Stimme durch Gabriel, sondern lediglich als
Informationsiibermittlung. Dies zeugt davon, dass seiner Strukturierung keine sys-
tematische Klassifizierung nach formalen oder inhaltlichen Kriterien zugrunde liegt.

669 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.19; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,

S. 174-175.

670 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.22; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.177.

671 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.22-24; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.177-180.

215

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

haupt entkriftet werden, aber auch die Art, in der dies geschieht, ist fiir
Abu Zayd ein Indiz dafiir, dass der Koran das Ergebnis eines diskursiven
Prozesses ist.”2

Der Dialog mit den Glaubigen hingegen ist in der Form ,,Sie fragen dich
...; sag du ...“ gehalten und kommt in der Gestalt eines Kldrungs- und
Erorterungsdiskurses daher. So werden Fragen der praktischen Lebensfiih-
rung wie etwa zum Umgang mit Gliicksspiel und Wein, Waisenkindern,
Menstruation, Spesen oder Spenden, zum Kampfverbot in heilig erachteten
Monaten oder zur Verteilung von Kriegsbeute gestellt. In der Beantwor-
tung solcher Anfragen entfaltet der Koran gemdfl AbG Zayd nicht nur
sukzessiv juristische Normen, sondern zeigt auch Gottes Bereitschaft, auf
das Ersuchen und die Bediirfnisse der Menschen einzugehen.®”> Anhand
des Beispiels der interreligiosen Ehe, legt er in kurzen Ziigen dar, dass
es sich bei den beiden regulierenden Versen zu dieser Thematik um zwei
unterschiedliche Diskurse handelt, die ein jeweils unterschiedliches Zielpu-
blikum ansprechen.

Den Dialog mit den Juden und Christen beschreibt Abii Zayd schliefSlich
als Verhandlungsdiskurs, der stellenweise Ziige eines Abgrenzungsdiskurses
annimmt. Als Beispiel dient ihm hier etwa der Disput um die Gestalt Jesus,
der im Widerstreit mit den Christen mit Blick auf dessen menschlichen
Status und im Widerstreit mit den Juden hinsichtlich seiner Kreuzigung
ausgetragen wurde.%”> Damit bringt er zum Ausdruck, dass je nach Ziel-
gruppe unterschiedliche thematische und inhaltliche Schwerpunkte in der
Auseinandersetzung gelegt werden.

Obwohl sich an dieser Stelle bei Abti Zayd der Fokus auf die textimma-
nenten diskursiven Beispiele zugunsten einer Neubetrachtung von Norma-
tivitat und Tradition verlagert, lohnt es sich, bei den qul-Versen zu bleiben,
um das bisher Gesagte zu evaluieren und die kommunikative Struktur
dieser Verse und deren Bedeutung weiter zu vertiefen.

So ist zundchst einmal anzumerken, dass Abi Zayd einen sehr diffusen
Umgang mit dem Diskursbegriff pflegt. Er scheint dabei kaum diskurstheo-

672 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.24; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.179-180.

673 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.25; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.180-181.

674 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.26; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.182-183.

675 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 28-35, insbesondere 32-35; Abu Zaid (2008):
Koran neu denken, S. 185-193, insbesondere 190-193.

216

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

retisch beeinflusst zu sein,%”¢ sondern lediglich im Sinne der urspriingli-
chen Bedeutung von Diskurs auf ein hin- und hergehendes Gesprich zu
verweisen. Dies zeigt sich einerseits darin, dass er seine Argumentation
grundlegend auf den Sprecherwechsel stiitzt und dafiir nach reaktiven
Strukturen sucht, wie sie etwa in Vorwurf und Rechtfertigung oder in Frage
und Antwort gegeben sind. Dass keine systematische Begriffsverwendung
vorliegt, wird andererseits auch deutlich, wenn er Begriffe wie Dialog oder
Verhandlung als Synonyme zu Diskurs verwendet.®””

In seiner diskursiven Lesart schafft es Abii Zayd jedoch, unterschiedliche
Aussagen und Zielgruppen nebeneinander stehen zu lassen. Vermeintlich
kontradiktorische Verse nimmt er nicht als Widerspriiche wahr, sondern
als Auflerungen, die in verschiedenen Diskurssituationen und unter Beteili-
gung anderer Adressaten entstanden sind. Zumindest liefert er damit eine
schliissige Erkldrung dafiir, warum es zu denselben Themen divergierende
Versversionen mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung geben kann.®”8
Folgt man dieser Logik konsequent, konnte sich das Konzept der Abrogati-
on als hinfillig erweisen. Denn die spateren Reden wiirden nicht die frithe-
re autheben, sondern sich an eine jeweils andere Empfangerschaft richten,
die andere Grundvoraussetzungen — etwa hinsichtlich ihres Wissensstandes
oder ihrer Lebensweise - fiir die Kommunikation und die Inhalte der
Botschaft mitbringt. In dieser adressatengerechten Kommunikation eriib-
rigt sich auch die Erwartung an durchgingig deckungsgleiche Aussagen,
und es offnet sie fiir adaptierte Varianten, welche die Universalbotschaft
unterschiedlich einkleiden. Dadurch scharft Aba Zayd noch einmal das
Bewusstsein dafiir, dass sich jede Verkiindigung in einer konkreten histori-
schen Situation ereignet und immer an eine spezifische Personengruppe
gerichtet ist.

Gleichwohl ist seine Differenzierung des Adressatenkreises anhand der
religiésen Ausrichtung keineswegs unproblematisch. So stellt die religise
Zugehorigkeit zum einen eine fluktuierende Gréfie dar, die zwar punktuell
bestimmt, jedoch gerade in Anbetracht der Haufigkeit von Konversionen
angesichts der historischen Umbriiche in der frithislamischen Zeit, aber

676 Etwa nach Habermas (2006): Diskursethik, im Sinne eines argumentativen Dialogs
iber die Legitimitdt von Normen oder nach Foucault (2014): Ordnung des Diskur-
ses, unter Beriicksichtigung von Machtstrukturen.

677 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.27-28; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.184-185.

678 Vgl. auch Ausfithrungen zu tafsil in Kapitel 5.3.

217

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

auch spiter weder a priori noch auf Lebzeiten fixiert werden kann. Was
Abu Zayd als vermeintlich objektives Kriterium wirken ldsst, ist zum
anderen vielerorts textuell nicht explizit angefiihrt oder kontextuell nur
schwerlich erschliefibar, insofern der Adressatenkreis oftmals anonym und
undefiniert bleibt.®”® Andere Autoren wie der Islamwissenschaftler Matthias
Radscheit neigen deshalb dazu, die qul-Verse anhand inhaltlicher Kriterien
zu unterscheiden. Seine dreigliedrige Typenbildung umfasst je eine Gruppe
von polemischen und instruktiven Passagen und eine vom diskursiven
Kontext losgeloste Sammelkategorie, die Gebete, Credos und Ahnliches
miteinbezieht.680

Eine Besonderheit, die gerade hinsichtlich ihres kommunikativen Ge-
flechts markant ist, beriicksichtigt AbG Zayd nur beildufig: die Assoziation
der qul-Passagen mit prophetischer und damit menschlicher Rede. Denn
das wesentliche Charakteristikum der qul-Verse besteht darin, dass sie zum
einen als vom Menschen geforderte Rede klassifiziert werden, zum ande-
ren ihnen aber eine vermeintlich menschliche Rede etwa in Form eines
Zitats vor- oder nachgestellt ist. Dies mag fiir Aba Zayd, der bisher keine
Moglichkeit ausgelassen hat, die menschliche Dimension zu betonen, iiber-
raschend sein. Das Bewusstsein dariiber fehlt Abu Zayd allerdings nicht,
zumal er die sprachlichen Strukturen ,Sie sagen ... / Sie fragen ...; sag du
... durchaus transparent macht. Zwei Beweggriinde scheinen aber schwerer
zu wiegen, sodass er nicht auf die Diskussion um die Frage eingeht, ob
und in welchem Maf} die qul-Verse prophetische Rede darstellen: Erstens
richtet er seinen Fokus nicht einzig auf die qul-Verse, sodass er in seiner
Versauswahl mit einer grofleren sprachlichen Varietit konfrontiert ist, weil
die Beispiele reaktiver Verse vielfaltige sprachliche Gestalten aufweisen.
Zweitens kann Abu Zayds Zuriickhaltung auch als Indiz seiner theologi-
schen Uberzeugung gewertet werden, die Rede Gottes nicht in ihrer gottli-
chen Herkunft infrage zu stellen. Der Engel Gabriel, dem er ein Rederecht
zugesteht, bildet hierbei keine Ausnahme, da er als ein der {ibernatiirlichen
Sphére entstammender Sprecher fungiert, der im Auftrag Gottes handelt
und spricht. Aba Zayds These liefe sich entsprechend auf folgendes Ver-
stindnis zuspitzen: Die koranische Offenbarung ist nicht menschliche Re-
de, aber unter Beteiligung menschlicher Rede und Reaktionen entstanden
und entsprechend davon beeinflusst.

679 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 33-34.
680 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 33-35; daran wird auch ersichtlich, dass sich
Abt Zayds Einteilung inhaltlich damit deckt.

218

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

Die Funktion dieser qul-Verse wurde in der Wissenschaft kontrovers dis-
kutiert. Der katholische Theologe Hans Zirker betrachtet die qul-Passagen
als fremde Rede, die im Koran von Gott rezitiert und deren Wiedergabe
durch den Menschen in bestimmten Kontexten erwartet wird.%®! Da sie
jedoch flexibel und offen gestaltet sind, konnen sie {iber spezifische Situa-
tionen und personelle Zuschreibungen hinweg verwendet werden.®8? So
sind die qul-Passagen ein Beleg dafiir,

wie weit sich Gott im Koran dem Bewusstsein der Menschen angenédhert
und ihr Reden aufgegriffen hat, um es ihnen zu geldutertem Gebrauch
wieder zuriickzugeben. [...] In dieser Hinsicht ist der Koran ausdriicklich
Gottes und der Menschen Wort in einem.%83

Fiir muslimische Theologen etwa galt das qul als Ausdruck einer Ehrung
Gottes, insofern es eine unmittelbare Hinwendung zum Adressaten ohne
Vermittler darstellt. Es dient damit in einer Doppelfunktion sowohl zur
Markierung einer direkten Botschaft Gottes als auch zur Markierung des
Propheten als Sprachrohr, der der Aufforderung zur Verkiindigung des Ge-
sagten nachkommen soll.58¢ Ahnlich ist es in der frithen orientalistischen
Forschung zu finden: So sah etwa Josef Horovitz (1874-1931) im qul eine
wiederkehrende Erinnerung daran, dass der Sprecher Gott ist, wihrend
laut Gustav Richter (1806-1839) die qul-Passagen zur Betonung der gott-
lichen Anweisungen dienen.®® Die spitere Forschung hingegen schlug
eine andere Richtung ein: Fiir den Orientalisten Theodor Néldeke (1836-
1930) etwa gibt Gott mittels des qul dem Propheten ein Werkzeug an die
Hand, seine eigenen, prophetischen Worte zu sprechen und die Verse mit
eigenen Inhalten zu fiillen.%8¢ Fiir John Wansbrough (1928-2002) dienen
die qul-Passagen als rhetorische Hilfsmittel, um verschiedene Perikopen
miteinander zu verbinden, die als prophetische Rede galten und nun durch
die Inkorporation in den Koran zur Rede Gottes erhoben wurden.®®” Eine
fir die Islamisch-theologischen Studien deutlich akzeptablere These pra-
sentiert der Islamwissenschaftler Matthias Radscheit: Die qul-Verse dienen

681 Vgl. Zirker (2018): Koran, S. 105.

682 Vgl. Zirker (2018): Koran, S.106.

683 Zirker (2018): Koran, S.107.

684 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 36.

685 Vgl. Horovitz (1926). Koranische Untersuchungen, S.5; Richter (1940): Sprachstil
des Koran, S. 65.

686 Vgl. Noldeke (1982): Neue Beitrige, S. 8.

687 Vgl. Wansbrough (1977): Quranic Studies, S. 13-15, 46-47.

219

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

ihm zufolge dazu, die beiden vermeintlich gegenldufigen Anspriiche zu har-
monisieren, eine unmittelbare Offenbarung ohne menschliche Intervention
und zugleich eine durch den Propheten vermittelte Offenbarung zu sein.8
Dies leitet er anhand der chronologischen Entwicklung der qul-Verse her,
die er wie folgt zusammenfasst:

In the first stage there is no mentioning of a prophet at all. The suras
of the second stage are directed in an ambiguous way to a special recip-
ient or to man in general. In the third stage a prophet is addressed
and exhorted to fulfil his cultic and prophetical duties. The picture of
this prophet is further shaped in the next stage where God and the
unbelievers discuss the legitimacy of the prophet in polemical form. It
is only in the last stage that by means of the imperative qul the prophet
is introduced into the dispute where he takes up God’s cause in various
literary forms.®8°

Diese qul-Verse dienen demnach dazu, die Figur des Propheten in den
Text zu inkorporieren, wodurch der Prophet nicht als Sprachrohr hinter
der Botschaft verschwindet, sondern einen prominenten, linguistisch gar
markierten Platz innerhalb der Offenbarung erhdlt.®° Gleichwohl versteht
Radscheit die qul-Passagen mit der voran- und nachgestellten zitierten
Rede nicht als real stattgefundene Auseinandersetzungen:

[T]hey are not reports on historical disputes between the prophet and his
opponents but rather constructed dialogues which formulate the Muslim
identity in kind of simulatio.%®!

Diese qul-Verse stellen demnach nicht reale Gesprachserfahrungen, son-
dern Gesprachsinszenierungen dar, die als stilistische Mittel dienen, um
dogmatische Inhalte einzukleiden.®®> Es handelt sich so um Mustergespra-
che, die in stereotyper Weise das Verhalten der Sprechenden durchspielen
und veranschaulichen.®®® Wihrend sich in einem realen Gespriach Rede
und Gegenrede in der Regel abwechseln, bleibt es hier beim Aufeinander-
treffen von kontriren Positionen. Markant ist dabei, dass diese qul-Verse

688 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 37-38.

689 Radscheit (1997): Word of God, S. 41.

690 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 41.

691 Radscheit (1997): Word of God, S. 35, Hervorhebung im Original.
692 Vgl. Radscheit (1996): Koranische Herausforderung, S. 25.

693 Vgl. van Ess (1997): Theologie und Gesellschaft, S. 623.

220

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

ein neues Thema einleiten und so der Herstellung von thematischen Uber-
gangen dienen.®

Ob Abu Zayd die quil-Verse als wirklich ergangene Rede der Angespro-
chenen deutet oder auch die Option eines stilistischen Mittels zulassen
wiirde, mit dem Gott seine Botschaft mit den gewiinschten Effekten plat-
zieren kann, ist aus seinen Ausfithrungen nicht ersichtlich. Seine positive
Resonanz auf sprachwissenschaftliche Untersuchungen zur Funktion von
Sprachstilen und Metaphern lassen vermuten, dass er sich beiden Deutun-
gen gegeniiber nicht verschliefit. Tendenziell aber ist anzunehmen, dass
Aba Zayd in seinem Entwurf die Dialoge als historische Ereignisse betrach-
tet, die in den Koran aufgenommen wurden, da sein Argument der Diskur-
sivitat basal darauf beruht. Gleichwohl ist die Interpretation als konstruier-
te Dialoge mit seiner Sichtweise durchaus kompatibel: Der Koran enthalt
keine fremde Rede im wortlichen Sinn, aber durch die Stimme Gottes
erhdlt auch der Mensch eine Stimme im Koran. Es handelt sich dabei um
eine von Gott gefiihrte Stimme. Der Koran fiihrt die Rede Gottes und die
des Menschen in einer ganz eigentiimlichen Art und Weise zusammen,
indem er sie einbettet.®®> Daher stellt sie keine fremde, sondern eine von
Gott aufgenommene, gelduterte und autorisierte Rede dar.

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

Abu Zayd hat die Miindlichkeit des Textes und die Wichtigkeit der Rezi-
tation immer wieder betont, jedoch nicht vertieft. Der Themenkomplex
Rezitation findet sich bei Abti Zayd nicht in einer systematischen Ausarbei-
tung, sondern vielmehr verstreut in Form mitgefithrter Gedankenfragmen-
te. Nichtsdestotrotz misst Abti Zayd der Rezitation eine hohe Relevanz fiir
ein addquates Verstindnis des Korans und den Umgang mit ihm als Offen-
barungsgeschehen zu. Auch wenn er selbst zu Lebzeiten seine Ansichten
nicht ausfiihrlich zu Papier gebracht hat, waren seine wenigen Auf8erungen
dennoch wichtige Impulsgeber fiir die Relektiire der dsthetischen Dimen-
sion des Korans. Fine Frucht, die daraus entstanden ist, ist das fur die
Islamisch-theologischen Studien wegweisende Werk von Navid Kermani.
Da der Fokus auf die Rezitation angesichts der geringen Informationsdich-
te mit AbG Zayd allein nicht bewerkstelligt werden kann, stiitzen sich

694 Vgl. Tillschneider (2011): Typen historisch-exegetischer Uberlieferung, S.278-279.
695 Vgl. Robinson (2003): Dicovering Qur’an, S. 234.

221

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

die folgenden Gedankenginge auf weitere Autoren, allen voran Kermani,
sodass sich hier der Fokus auf Aba Zayd verliert. Obschon dies ein Un-
gleichgewicht zum bisherigen Vorgehen in den vorausgegangenen Kapiteln
darstellt, rechtfertigt nicht nur die bescheidene Quellenlage, sondern auch
der Umstand, dass Kermanis Werk zumindest in gedanklicher Kontinuitat
zu Abl Zayds Bestreben steht, diesen Schritt.

6.2.1 Rezitation - die menschliche Seite von Offenbarung?

In seinem Denken differenziert Aba Zayd grundsitzlich zwischen zwei
Dimensionen des Korans: der literarischen, die insbesondere durch sprach-
wissenschaftliche und textkritische Analysen erschlossen werden kann und
auf das mentale und kognitive Begreifen abzielt, und der rituell-kommuni-
kativen Ebene, die insbesondere durch den rezitatorischen Vortrag erfahr-
bar wird und die Sinne des Menschen anspricht und beriihrt.®°¢ Auch wenn
Abu Zayd in seinen Arbeiten weitgehend ein sprachwissenschaftliches In-
teresse verfolgt, streift er hier und da kursorisch einige Aspekte, die fiir die
sinnlich-rituelle Dimension mafgeblich sind.

Zwar begreift Abu Zayd den Rezitationsakt bereits in sich als Ritual,®”
er diskutiert ihn jedoch vorwiegend als Bestandteil des Gebets, das von der
miindlichen Wiedergabe unterschiedlicher Koranpassagen in rezitierender
Form gekennzeichnet ist. Dabei greift er erneut auf ein kommunikations-
wissenschaftliches Vokabular zuriick und beschreibt das Gebet als einen
Kommunikationskanal auf Mikro-Ebene, der eine Semi-wahy-Situation
darstellt, insofern sich der Mensch zeitgleich als Rezitator und Hoérer und
damit als Sprecher und Rezipient erfahrt.®°® Da seiner Auseinandersetzung
mit dieser rituellen Dimension des Korans eine kommunikationstheoreti-
sche Einbettung fehlt, bleibt jede der drei kommunikationsbezogenen Gro-
len vage:

Erstens wird der Begriff Kommunikationskanal lediglich dadurch be-
stimmt, dass er als ,parallel zur prototypischen Kommunikation ver[lau-
fend umschrieben wird, E. I.-A.], durch die der Koran geoffenbart wur-
de also mit Verweis auf und in Analogie zu wahy. Womdglich meint

696 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 21.
697 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 20.
698 Vgl. Abu Zaid (2008): Gott und Mensch, S. 140-143.
699 Abu Zaid (2008): Gott und Mensch, S. 141.

222

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

er damit den gesamten Ubertragungsweg, der seinen Ausgangspunkt im
menschlichen Gebet nimmt und zu Gott hinfiihrt - und damit etwa
als prototypisches Spiegelbild zu wahy in umgekehrter Richtung erfolgt.
Denkbar ist auch ein stirkerer Fokus auf die rdumliche Uberbriickung,
insofern er die Rezitation als existentiellen Raum beschreibt, in dem Gott
und Mensch sich begegnen, ohne dass dabei Gott vermenschlicht oder der
Mensch vergottlicht wiirde.”00

Zweitens scheint seine Entlehnung des Begriffs ,Mikro-“ aus der Kom-
munikationswissenschaft nicht nur das gingige Verstdndnis einer sozialen
Interaktion zwischen mindestens zwei Beteiligten zu meinen, sondern auch
einen temporalen Aspekt zu implizieren. Dies wird daran ablesbar, dass fiir
die Unterscheidung zwischen Gebet als Kommunikationskanal auf Mikro-
Ebene und Pilgerfahrt als Kommunikationskanal auf Makro-Ebene nicht
die Teilnehmerzahl das entscheidende Kriterium darstellt. Vielmehr wird
anhand der téglichen resp. jahrlichen Umsetzung differenziert.”%! Drittens
bleibt die Unklarheit bestehen, worauf sich das ,semi“ in der wahy-Situa-
tion bei Abii Zayd genau bezieht. Das ist an dieser Stelle auch deshalb
nicht ganzlich rekonstruierbar, da er gerade in diesem Aufsatz einleitend
wahy als nonverbalen Vermittlungsakt fasst, im Kontext des Gebets jedoch
auf die akustische und miindliche Dimension von wahy verweist, die eine
gesprochene Sprache voraussetzt.”2 Moglicherweise spielt er mit dem Be-
griff ,semi® darauf an, dass die initiale Kommunikationssituation teilweise
reproduziert wird, sich jedoch in einigen Aspekten, wie etwa der Rich-
tungsanzeige — dieses Mal von Mensch zu Gott -, abweicht und deshalb
zwar keine Deckungsgleichheit, aber dennoch partiell Ubereinstimmungen
zu verzeichnen sind. Er selbst stellt explizit zwei Gemeinsamkeiten heraus:
Zum einen stellt sowohl das wahy als auch das Gebet einen Kommunika-
tionskanal zwischen Gott und Mensch dar, zum anderen sind beide zeitge-
bunden, insofern beide einen Anfang und ein Ende haben.”0?

Uber diese mit dem Gebet verkniipfte Beschiftigung mit der Rezitation
hinaus thematisiert Aba Zayd des Weiteren, wie bestimmte Wendungen

700 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S.1; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S.123.

701 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S.8-9; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S.142-143.

702 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S.3-4; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S.128-129.

703 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S.7, 9; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S.137, 141.

223

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

aus dem Koran das alltdgliche Leben der Muslime durchdrungen haben.”04
Damit deutet er eine Art Profanisierung der Rede Gottes an, die aus dem
rituellen Kontext herausgelost und mit dem taglichen Leben verflochten
wird. Auch wenn sich in diesen lebenspraktischen Beziigen zweifelsohne
konkrete anthropologische Ziige finden lassen, spricht gerade sein wichti-
ger Hinweis auf die zeitliche Begrenzung des Offenbarungsgeschehens wie
auch des rezitatorisch begleiteten Ritualvollzugs dafiir, die Rezitation nicht
von vornherein mit einer zeitlich nicht eingrenzbaren Alltagspraxis zu kor-
relieren, sondern den Status von Rezitation zunéchst als das zu reflektieren,
wozu sie theologisch intendiert ist: als kultische Kommunikation mit Gott.

Einige Anhaltspunkte dafiir finden sich im Werk Ein Leben mit dem
Islam, in dem Navid Kermani die Lebensgeschichte Abi Zayds erzahlt
und gleichzeitig thematische Einblicke in dessen Denken gewahrt.”% So
beschreibt der vorwiegend an der hermeneutischen Methodik interessierte
Abu Zayd etwa exemplarisch, dass die zahlreichen Wiederholungen dessel-
ben Satzes in Sure 55, - namlich ,Welche der Gnaden eures Herrn wollt ihr
beide leugnen?“ - syntaktisch und literaturwissenschaftlich zwar irritieren
und im Lesen iiberfliissig erscheinen mogen, rezitatorisch aber ungemein
wichtig sind, um dem Gesagten Eindringlichkeit zu verleihen.”?® Damit
weist Abit Zayd darauf hin, dass sich der Sinngehalt nicht allein durch die
semantische Ebene, sondern auch durch die rezitatorische Gestaltung des
Textes ergibt:

Die Bedeutung des Korans geht also erst in der Rezitation wirklich auf.
Beschrinkt man sich auf das Schriftstiick, missachtet man den rituellen
Aspekt des Korans, dann verliert man, was man die asthetische oder
sinnliche Erkenntnis der Offenbarung nennen kann. [...] Jede Religion
bedarf sinnlicher oder asthetischer Erfahrungen. Im Islam ist es vor al-
lem die Koranrezitation, die diese Funktion erfillt. Sie ist ein spiritueller
Vorgang und ritueller Akt: Indem der Glaubige die Rede Gottes hort,
hort er den Sprecher selbst — er hort Gott. Gott wird ihm gegenwirtig,

704 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S.11-14; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S.148-154.

705 Bei diesem Werk handelt es sich streng genommen nicht um eine wissenschaftliche
Publikation, sondern um eine Biographie, die mit Aba Zayds wissenschaftlichen
Ansichten aus seinen akademischen Schriften aufbereitet ist. Sie soll dennoch be-
riicksichtigt werden, weil hier wichtige theologische Aspekte der Rezitation vorge-
stellt werden.

706 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 19.

224

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

und gleichzeitig vergegenwirtigt er sich selbst im Angesicht dieses gottli-
chen Sprechers. [...] Und die Mystiker sprechen bisweilen davon, dass
man den Koran so lange vortragen soll, bis man seine Zunge vergisst und
ganz und gar im Vortrag aufgeht, sich im Vortrag auflést. Der Mystiker
wird dann zum Vortragenden, zum Vorgetragenen und zum Vortrag
selbst — es ist eine Unio mystica, die sich einstellt, ein Nachvollzug des in-
itialen Offenbarungsaktes. Soweit geht der einfache Glaubige zwar nicht,
aber selbst fiir ihn ist die Koranrezitation zumindest ein Herbeirufen des
gottlichen Segens.”?”

In diesem dichten Zitat werden bereits fiinf zentrale Merkmale von Rezita-
tion angesprochen, wenn auch nicht weiter ausgefiihrt: Erstens thematisiert
Abl Zayd den iiber die Sinne gesteuerten Erfahrungshorizont. Mit der
asthetischen und sinnlichen Dimension wird der Fokus auf die wahrnehm-
bare und damit phinomenologische Ebene von Offenbarung gelegt. Der
Zugang zur Offenbarung erfolgt hier nicht priméar hermeneutisch, sondern
liturgisch im Kontext des rituellen Praxisvollzugs. Zweitens verweist seine
Differenzierung zwischen einer lesenden und einer vortragenden Stimme
auf einen je eigenen Rezeptionsmodus. Denn im Unterschied zu einer
Schriftlektiire, die visuell erfolgt, erfordert der miindliche Vortrag zunachst
eine auditive Wahrnehmung, die anschlieflend eine aktive Sprechhandlung
nach sich zieht. Drittens hebt Abta Zayd die Anwesenheit Gottes hervor, die
mit dem Rezitations- und Horakt einhergeht. Gott wohnt dem Rezitations-
akt inne, sodass in der Vergegenwirtigung eine Wahrnehmung entsteht,
als ob er direkt und erneut zum Menschen sprechen wiirde. Viertens
rekurriert Aba Zayd auf eine spezifisch mystische Rezeptionshaltung, die
eine Verschmelzung von Subjekt und Objekt — im mystischen Vokabular
eine Entwerdung des Sprechers im Gesprochenen - suggeriert. Damit
spricht er die radikalste Form von Identifikation an. Wenngleich dieses
Verstandnis auflerhalb von mystischen Kreisen nicht mitgetragen wird,
besteht Konsens dariiber, dass im Rezitationsakt eine erneute Zuwendung
Gottes geschieht.” Fiinftens greift Aba Zayd auf, dass im Rezitationsakt
das Offenbarungsgeschehen nacherlebt wird. Die Rezitation ist damit nicht
eine Darstellung, sondern ein mimetischer Akt. Neben diesen fiinf ldsst

707 Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 19-20.

708 Obwohl sprachlich betrachtet nicht klar ist, ob sich die Ablehnung auf die radi-
kalste Version der Unio bezieht oder auch gegen den Nachvollzug des initialen
Offenbarungsaktes richtet, ist Ersteres wahrscheinlicher; vgl. dazu auch die Position
weiterer muslimischer Stimmen im nachfolgenden Kapitel 6.2.3 dieser Arbeit.

225

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

sich eine sechste Dimension im Kontext seiner Reflexion iiber die Rezi-
tation im Gebet finden, wo er dem Auswendiglernen des Korans einen
besonderen Stellenwert beimisst. All diese Punkte zusammengenommen
besteht die Rezitation als Zusammenspiel von gottlicher Rede und mensch-
licher Nachrede aus den sechs Dimensionen Liturgie, Performanz, Mime-
sis, Vergegenwirtigung, Aktualisierung und Memorieren, die es nun in den
nachfolgenden Kapiteln weiter zu vertiefen gilt, um sie dann systematisch
in ihrer Bedeutung fiir eine theologische Anthropologie zu erértern.

6.2.2 Sprechen, horen, nacherleben: Zum performativen Umgang mit dem
Koran

Mit der Riickbesinnung auf die oral-sinnliche Dimension wurde der Rezita-
tion wieder ein prominenterer Platz in den Koranwissenschaften zugewie-
sen, indem sie der Exegese nicht nach-, sondern gleichgeordnet wurde.
Hervorgehoben wurde dabei, dass Offenbarung mindestens genauso von
der Rezitation wie von der Semantik getragen wird, weshalb der Koran in
sich bereits einen Wert tragt, der sich nicht erst durch ein hermeneutisches
Verstehen ergibt.”% Jenseits seines Informationsgehalts kommt dem Koran
als liturgische GrofSe eine fundamentale Bedeutung zu:"1

It [the Quran; E. I.-A.] was never designed to be read for information
or even for inspiration, but to be recited as an act of commitment in wor-
ship; nor did it become a mere sacred source of authority as the founding
of Islam receded into time. It continued its active role among all who
accepted Islam and took it seriously. What one did with the Quran was
not to peruse it but to worship by means of it; not to passively receive it
but, in reciting it, to reaffirm it for oneself: the event of revelation was
renewed every time one of the faithful, in the act of worship, relived the
Qur’anic affirmations.”!

709 Vgl. Denny (1980): Exegesis, S. 91; Nelson (1985): Art of Reciting, S. XIV; Kermani
(2015): Gott ist schon, S. 220.

710 Liturgie stellt dabei ebenfalls eine begriffliche Entlehnung aus der christlichen
Theologie dar, mit der rituell-praktische Elemente muslimischer Handlungsvollziige
beschrieben werden, die weitgehend kanonisiert sind; vgl. Ballnus (2014): Text und
Performanz, S.173, Anm. 604.

711 Hodgson (1974): Venture of Islam, S.367.

226

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

Was der Islamwissenschaftler Marshall Hodgson hier beschreibt, ist der
liturgische Charakter der Koranrezitation, die den Koran aus dem Ver-
standnis als verschriftlichter Text und der damit verbundenen Starrheit her-
auslost und stattdessen als Handlungsakt zu einem dynamischen Ereignis
werden lasst. Der Koran bezieht sich damit auf eine orale und dadurch akti-
ve und fortdauernde Wirklichkeit.”?? Eine Offenbarung, die kompositorisch
auf eine Rezitation hin angelegt ist und erst vorgetragen ihre Ontologie
realisieren kann, ist daher nicht als Lesetext, sondern als Horerlebnis zu be-
handeln.”® Zwar kann der Text, der heute auch als Schriftkorpus vorliegt,
im eigenen Kdmmerchen still und fiir sich gelesen werden, doch ist er als
offentliche Rede im Kern zur konkreten miindlichen Umsetzung vor einer
Horerschaft bestimmt.”** Insofern der Koran ein zu liturgischen Zwecken
intendierter Text ist, dient er wesentlich der kultischen Kommunikation.
Dabei kommt ihm jedoch nicht erst durch ein Kultritual diese Bedeutung
zu. Vielmehr verfiigt die Rezitation per se — und damit {iber seine Anwen-
dung im Gebet hinaus - bereits tiber einen rituellen Charakter.”> Sie ist da-
mit in sich Gottesdienst — und dadurch dem Handlungsfeld des Menschen
zugeordnet.

Als Text, der zum akustischen Erklingen intendiert ist, bedarf der Koran
folglich stets einer Performanz. Denn als Rede Gottes konstituiert, will
der Koran im Sprechakt nachvollzogen werden. Gott prasentiert sich da-
durch nach koranischem Selbstverstandnis nicht als etwas Erscheinendes,
sondern als etwas Erklingendes — noch genauer: als durch den Menschen
Erklingendes.”¢ Die irdische Realisierung der Rede Gottes ist damit funda-
mental auf den Menschen angewiesen. Insofern nun die Rezitation der Um-
setzung durch den Menschen bedarf, ist der Koran auch mafgeblich Teil
des menschlichen Handelns.”” Mehr noch, ohne die rezitatorische Darstel-
lung des Menschen bleibt die Offenbarung in ihrer Gestalt als Rede Gottes
transzendent verborgen. Mit der Performanz und der damit verbundenen
Relation von Sprechakt und Handlung wird eine Interaktion mit dem Text
erzeugt. Diese performative Dimension ermdglicht eine rezeptive Perspek-

712 Vgl. Graham (1984): Earliest Meaning, S.373; Kellermann (1995): Miindlichkeit,
S.2.

713 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 21.

714 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S.197.

715 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 220; Nelson (1985): Art of Reciting, S. 56.

716 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 218.

717 Vgl. Nelson (1985): Art of Reciting, S. XVI; Kellermann (1995): Miindlichkeit, S. 2.

227

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

tive, die nicht lediglich in der Ethik oder Dogmatik aufgeht, sondern den
religiosen Handlungsvollzug in den Mittelpunkt riickt.”!8

Aus der selbstreferentiellen Bestimmung zur Rezitation ergibt sich im
Umkehrschluss der Horakt als Rezeptionsmodus von Offenbarung. Rezi-
tations- und Horakt bilden damit zwei Seiten einer Medaille. Wihrend
im deutschen Sprachgebrauch das Hoéren dem Empfanger der Botschaft
zugeordnet ist und dadurch oftmals als passiver Akt der Rezeption wahrge-
nommen wird, bezeichnet das arabische samia oder istama‘a eine aktive
Handlung des Hinhorens und verfiigt demnach ebenso {iber einen perfor-
mativen Charakter.”!? Der Horer gehort in seiner emotionalen Ergriffen-
heit, in seiner durch das Horen bewirkten Verdnderungen mafigeblich zum
Kommunikationsszenario dazu:

The recitation of the Quran is more than the enunciation of text and
more than the literal fulfillment of devotional exercise. As defined by
generations of religious scholars, the ideal recitation of the Qur'an should
involve reciter and listener in the significance of the revelation, intellectu-
ally and affectively as well as spiritually, for each moment of recitation
evokes the moment of revelation.”20

Der Rezitationsakt konstituiert demnach eine Interaktion, die zwei Rollen
voraussetzt: Sprechen und Horen. Wenn auch die Moglichkeit mitgedacht
ist, dass eine einzelne Person eine Doppelrolle einnehmen kann, wird
die Anwesenheit von mindestens zwei Personen angestrebt, weil sie der
initialen Kommunikationssituation naher kommt. Dies zeigt sich auch
daran, dass bis in die 1950er Jahre hinein die physische Koprasenz von
rezitierender und horender Person theologisch erwartet wurde und erst mit
dem Aufkommen von Tonaufnahmen und deren allmédhlicher Akzeptanz
an Bedeutung verlor.”?! Doch auch in kommunikativer Hinsicht ist fiir eine
Rede die Anwesenheit einer Zweitperson konstitutiv, da sie andernfalls zu
einem Monolog wird. Rezitieren und Horen bedingen sich also gegenseitig
und erfolgen in Abhingigkeit voneinander. Erst im Zusammenspiel der
beiden Komponenten verwirklicht sich die initiale Redesituation.
Gleichwohl gibt es neben dem Sprechen und Horen eine dritte perfor-
mative Ebene, ndmlich jene der Identifikation. Dadurch, dass der Text nicht

718 Vgl. Husmann (2013): Bibel und performative Didaktik, S. 435.
719 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 173.

720 Nelson (1985): Act of Reciting, S. 188.

721 Vgl. Kellermann (1996): Koranlesung, S. 10.

228

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

lediglich fliichtig gelesen oder passiv gehort, sondern memoriert aus dem
Gedachtnis vorgetragen und aktiv vernommen wird, wird ein Raum zur
Identifikation mit dem Gesagten und Gehorten geschaffen. So schreibt
etwa der Islam- und Musikwissenschaftler Andreas Kellermann zum per-
formativen Charakter der Rezitation:

Hier wird die individuelle metaphysische Erfahrung des Propheten als
Adressat der Offenbarung und Sender der Botschaft im Nachvollzug
durch den Tradenten zum klanglichen Erlebnis, das sich immer wieder
neu und anders manifestiert und in dem die personliche Religiositit
des Lesers ihr Ausdrucksmedium findet, in dem er die Moglichkeit hat,
sein Ich zwecks ,Erkenntnis und Bestimmung seines Wesens‘ (Lotman
1972: 101) zu kodieren. Das Ritual der Koranlesung besteht im personli-
chen Nacherleben des Offenbarungsaktes, wobei nicht nur ein ,initialer
Sprechakt; sondern auch die Einstellung des Empfangers und des zu-
kiinftigen miindlichen Tradenten zum offenbarten Gotteswort nachvoll-
zogen wird — und das ist viel mehr, als schriftlich reprasentiert werden
konnte.”?2

Gerade dieser personlich nachempfundene, performative und dynamische
Charakter unterscheidet die Rezitation also von einem simplen Konsum,
der allenfalls bei einer schriftlichen Lektiire drohen konnte. Vielmehr wird
durch die Rezitation eine eigene, personliche Beziehung zur Offenbarung
aufgebaut, wodurch sie immens an Wert gewinnt. Weil die Rezitation Tra-
gerin von Erfahrung ist, vermag sie auch eine Einheit zwischen rezitieren-
der und horender Person herzustellen und damit auch Gemeinschaft zu
vermitteln.”?3

Durch den dreifach performativen Charakter stellt die Rezitation nicht
nur eine Erinnerung an ein zuriickliegendes Geschehnis dar, das nacher-
zahlt wird, sondern wird selbst zum Ereignis, zum Nacherlebnis.”>* Beglei-
tet durch die melodidse Untermalung der rezitierten Inhalte versetzt sich
der Rezitierende in das an Muhammad ergangene Offenbarungsgeschehen
hinein und macht sich dabei seine Rolle und Position in der Kette der
Sprechakte bewusst, die bis zu Gott zuriickreicht.”>> In der Rezitation
ereignet sich das Offenbarungsgeschehen von Neuem, sodass der initiale

722 Kellermann (1995): Miundlichkeit, S. 25.
723 Vgl. Kellermann (1995): Miindlichkeit, S. 16.
724 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 220.
725 Vgl. Kellermann (1996) Koranlesung, 18.

229

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

Kommunikationsakt zwischen Gott, Engel und Prophet nachempfunden
und die Ansprache an den Propheten nachvollzogen wird. So sprechen
einige muslimische Theologen davon, dass in der Rezitation sich die Offen-
barung Gottes von Neuem ereigne.”?6 Die Parallele zum Nacherleben des
initialen Offenbarungsaktes wurde von einigen muslimischen Theologen
so weit gezogen, dass gesagt wurde, Gott sei es, der im Rezitationsakt zu
horen ist, so, als ob er selbst spriche: Damit ist dem Rezitationsakt ein
offenbarungséhnlicher Status zugeschrieben worden.””” Auch sozialanthro-
pologische Studien iiber die Koranrezitation halten dhnliche Auffassungen
fest:

[H]e who chants Quranic verses — Gabriel, Muhammad, the Quran-re-
citers, or the ordinary Muslim, thirteen centuries further along the chain
- chants not words about God, but of Him, and indeed, as those words
are His essence, chants God himself.”28

Die Rezitation ist folglich keine Darstellung Gottes, sondern eine erfahr-
bare Erneuerung seiner Zuwendung. Im Rezitationsakt erfihrt sich der
Mensch als gegenwirtig Angesprochener und wird dadurch befahigt, den
kommunikativen Akt am eigenen Leib mimetisch nachzuerleben. Dabei
stellt das Nacherleben, wie u. a. Kermani herausgearbeitet hat, lediglich
eine Anndherung an das vorher Ergangene und Gesagte dar und ist im
Sinne einer Nachahmung, hikaya, zu verstehen. Im Begrift hikaya spiegelt
sich eine dsthetische Rezeption des rezitatorischen Vorgangs, womit er
dem griechischen Terminus mimesis entspricht.”?® Dieser bezeichnet eine
schopferische Tatigkeit eines Artisten, die der Darstellung einer existieren-
den Wirklichkeit lediglich einen imitierenden Charakter zuschreibt und so
in Abgrenzung zur idealistischen Auffassung gerade nicht eine autonome
Schopfung aus dem eigenen Geist heraus ist. Dabei wird der schopferische
Anteil des Rezitators nicht bestritten, aber das Ausmafi seiner Kreativitit ist
doch durch die tagwid-Regeln gerahmt. Denn im mimetischen Akt gilt es,
das Werk in seiner eigenen, objektiv gefassten Konstitution hervorzubrin-

726 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S.218, 225. Vgl. dazu auch Kapitel 6.2.3 zum
sakramentalen Charakter.

727 Beispiele dazu finden sich bei Kermani (2015): Gott ist schon, S.221-222; van Ess
(1961): Gedankenwelt, S.208-209; Bowering (1980): Mystical Vision, S. 95; Gram-
lich (1978): Gaben der Erkenntnisse, S. 41.

728 Geertz (1976): Art as Cultural System, S. 1489-1490.

729 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S.228; Heupts (2021): Auf den Spuren, S. 380-
381.

230

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

gen. Nicht der Kiinstler verwirklicht seine Personlichkeit durch den Text in
Form einer subjektiven Interpretation des Stiicks, sondern er verwirklicht
den Text, indem er ihn nach der kiinstlerisch vorgegebenen, der intendier-
ten und der faktisch angelegten Binnenstruktur des Textes rezitiert.”** So
schreibt der muslimische Religionspadagoge Harry Harun Behr pointiert:

Gerade in der Selbstaufgabe im Moment der Anbetung, da die eigene
Rede verstummt und der Korper als Resonanzraum fiir die Rede Gottes
geoftnet wird, liegt die Erfahrung der grofiten Nahe zu Gott, das Spiiren
seiner unmittelbaren Gegenwart.”!

In der Rezitation schafft der Mensch in sich einen Raum fiir die Begegnung
mit Gott. Allerdings handelt es sich dabei nicht um eine Verdrdngung, die
nach dem Prinzip ,Je weniger Mensch, desto mehr Gott” greift. Denn der
Mensch nimmt sich nicht in dem Sinne zuriick, dass er seine Existenz
einschriankt oder verkleinert, sondern dass er in seiner Menschlichkeit dem
Géttlichen zur irdischen Manifestation verhilft.”3?

6.2.3 Vergegenwirtigen, aktualisieren, memorieren: Zur Internalisierung
des Korans und ihren Folgen

Erst der Rezitator und damit der Rezipient ruft den Koran ins aktuelle
Dasein. Da sich die Ontologie des Korans als gesprochene Rede Gottes
erst durch den menschlichen Sprechakt verwirklicht, existiert der Koran
infolgedessen immer nur in vergegenwartigter Form:

[Im] Rezitationscharakter [...] ist eine theologische Konsequenz impli-
ziert [...]: der Koran hat seinen Seinszustand nicht als geschriebenes
oder gedrucktes Wort, sondern nur im Vortrag und damit immer nur ak-
tuell. [...] Erst der Rezipient, als Interpret und Vortragender [...], bringt
den Koran zu aktuellem Dasein, erlost ihn aus der ,Materie der Worte*
[...].733

Insofern die intendierte Bestimmung des Korans zum liturgischen Vortrag
erst und nur durch den rezitatorischen Akt umgesetzt werden kann, exis-

730 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 228-231.

731 Behr (2014): Das islamische Gebet, S. 154.

732 Vgl. dazu auch Kapitel 3.1.3.

733 Kermani (2015): Gott ist schon, S. 197-198, Hervorhebung im Original.

231

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

tiert der Text nie unabhingig vom Menschen. Der Text ist also erst, wenn
er von jemandem rezitiert wird.”3* Seine Aktualisierung bleibt dabei ange-
sichts des singuldren Charakters jeder lebendig vorgetragenen Rede stets
einmalig:

Jede Lesung ist damit ein einzigartiges, in der Improvisation sich ent-
wickelndes, von der Interaktion mit den Horern befruchtetes, nicht
wiederholbares und die Einzelheiten einer vorangegangen Lesung nicht
wiederholen wollendes Ereignis, in welchem dem Vortragenden Gestal-
tungsmoglichkeiten von der Melodiefiihrung, der Vorgabe und dem si-
tuationsbedingten Wechsel des rhythmischen Musters, Wiederholungen
einzelner Textpassagen bis bin zur Wahl zwischen verschiedenen iiberlie-
ferten Wortlauten iiberlassen wird. Damit wird dem Vortragenden ein
substantieller Anteil an der Aktualisierung des Textes zugebilligt, der um
so hoher ist, je weiter man in der islamischen Geschichte zuriickgeht.”?

Der Aktualisierung wohnt ergo eine Individualitit inne, die zwar plural,
aber nicht beliebig ist. Denn der tagwid, das Regelwerk fiir die korrekte
Wiedergabe, konserviert den ,,archaischen’ Sprachzustand3¢ indem er
nicht nur die Intonation steuert und die Wirkung durch poetische Stilmittel
erzeugt, sondern auch die Differenzierbarkeit der gottlichen Rede von der
Alltagssprache gewahrleistet. Eine vorangegangene Rezitation zu kopieren
gilt nicht als erstrebenswertes Ziel, vielmehr soll die bisherige Rezitations-
erfahrung durch eine von Richtlinien geleitete Improvisation um neue
Erlebnis- und Sinndimensionen erginzt werden.”?” Dabei geht es darum,
den zuhorenden Menschen auf immerzu neue Weise anzusprechen, ihm
neue Kommunikationsangebote zu machen und -wege anzubieten.

Im Nacherleben des initialen Offenbarungsaktes wird auch die Prisenz
Gottes vergegenwirtigt, womit der Rezitation ein sakramentaler Charak-
ter zukommt.”3® Obschon gegeniiber dem christlich gepragten Begriff des
Sakraments Vorbehalte seitens muslimischer Kreise bestehen,” gibt es
doch einige Analogien, wie etwa der katholische Theologe und Islamwis-

734 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 198.

735 Kermani (2015): Gott ist schon, S.198.

736 Kellermann (1995): Mundlichkeit, S. 18.

737 Vgl. Kellermann (1996): Koranlesung, S. 7; Nelson (1985): Art of Reciting, S. 66.

738 Vgl. Schimmel (1995): Zeichen Gottes, S.206; Cragg (1973): Mind of Qur'an, S.27;
Karimi (2012): Versuch einer dsthetischen Hermeneutik, S.27; Kermani (2015):
Gott ist schon, S. 21; Heupts (2021): Auf den Spuren, S. 397.

739 Vgl. Khoury/Hagemann (1986): Christentum und Christen, S. 135-142.

232

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

senschaftler Andreas Renz aufgezeigt hat. Sie finden ndmlich dann eine
Entsprechung im Islam, wenn sie als Zeichen einer gnadenvollen Zuwen-
dung und Vergegenwirtigung Gottes verstanden werden, die nicht nur
auf die gottliche Wirklichkeit verweisen, sondern diese auch in sich tra-
gen. Als Zeichen kdnnen sie so im Sinne von Vertretungssymbolen auf
etwas Abwesendes verweisen, iiber etwas informieren oder aber im Sinne
eines Realsymbols eine andere Wirklichkeit vergegenwirtigen. Diese Ver-
gegenwirtigung erfolgt mittels sogenannter Sakramentalien, d. h. sinnlich
wahrnehmbarer Handlungen, die auf eine iibersinnliche und damit nicht
wahrnehmbare Wirklichkeit verweisen und dadurch das zu Vergegenwirti-
gende fiir den Verstand, das Herz oder die Sinne ins Bewusstsein rufen und
erfahrbar machen. Eine sinnlich wahrnehmbare Handlung vergegenwértigt
damit eine unsichtbare Wirklichkeit Gottes und lasst den Menschen an ihr
teilhaben. Gerade in der melodisch gefiihrten Rezitation wird Gott fiir den
vortragenden wie auch fiir den zuhdrenden Menschen sinnlich wahrnehm-
bar, sodass dieser sich in der Gegenwart Gottes stehend erfihrt.”*0 Ob-
schon begrifflich anders ausgedriickt, wurde dieser Umstand bereits frith
von muslimischen Theologen erkannt, insofern die Rezitationshandlung
mit der gottlichen Néhe und Anwesenheit (as-sakina) assoziiert wurde.”!
Die in den Sakramenten mitgefithrte Bedeutung der Vergegenwirtigung
Gottes wird islamisch also mit dem Begriff sakina ausgedriickt.”#> Dessen
— auf den ersten Blick unzusammenhingende — Doppelbedeutung von ,,Ru-
he, Stille“ sowie ,sich niederlassen, hausen, in einer Wohnstatte verweilen
findet gerade im Kontext der Offenbarung als ,divine in-dwelling’ eine
Zusammenfithrung.’4 In der permanenten Prisenz Gottes kommt auch
der Mensch zur Ruhe.

Uber die Eigenschaft der Vergegenwirtigung hinaus wurde auch in der
Internalisierung eine Parallele zum Sakrament erkannt.”** So formuliert
etwa Navid Kermani:

[D]as Géttliche wird nicht nur erinnert, es wird vom Gldubigen - dhn-
lich Jesus Christus im Abendmahl - physisch in sich aufgenommen.”>

740 Vgl. Renz (2005): Zeichen Gottes, S. 240-242, 254.

741 Vgl. Graham (1994): Schriftprinzip, S. 222.

742 Vgl. Graham (1977): Divine Word, S.21, Anm. 13; Padwick (1961): Muslim Devoti-
ons, S.124-125.

743 Vgl. Firestone (2004): Shekhinah, S. 589-590.

744 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 218-223; Ayoub (1986): Word of God, S. 75.

745 Kermani (2015): Gott ist schon, S. 218.

233

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

Diese physische Aufnahme erfolgt durch den Akt des Auswendiglernens,
den Kermani im Sinne einer Einverleibung der Rede Gottes deutet.”*¢ Da
dies freilich ohne den mitschwingenden materiellen Charakter geschieht,
lief3e sich neutraler von einer Aneignung sprechen, wie dies etwa der Islam-
wissenschaftler und Religionshistoriker William Graham tut:

Memorization is a particularly intimate appropriation of a text, and the
capacity to quote or recite a text from memory is a spiritual resource
that is tapped automatically in every act of reflection, worship, prayer,
or moral deliberation, as well as in times of personal and communal
decision or crisis.”*’

Durch das Memorieren wird die Rede Gottes internalisiert und in beson-
ders vertraulicher Weise angeeignet, wodurch sie zu einer Ressource wird,
aus welcher der Mensch von innen heraus schopfen kann. Durch das
Memorieren wird die sich fortwdhrend vergroflernde zeitliche Distanz
zur initialen Sprechsituation iiberbriickt und so eine Stabilitdt geschaffen,
welche die einzelne, in ihrer Individualitdt einmalige Sprachsituation iiber-
dauert.#® In der Rezitation aus dem Gedachtnis heraus kommt folglich
zum Ausdruck, dass der Koran in einer durch Individuen lebendig gehal-
tenen und dadurch ununterbrochenen Folge von Andacht eine markante
Zeitperiode Uberdauert hat, weshalb er nicht antiquarisch als historische
Referenzquelle zu behandeln ist.”#? Gottes Rede ist immer noch horbar und
fihrt den Rezitierenden fortwihrend Gott entgegen, weshalb dem Koran
ein sakramentaler Charakter zukommt.”>°

6.3 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Obschon Abt Zayd die Rezitation vergleichsweise wenig vertieft hat, finden
sich gerade hier nochmals wegweisende Aspekte fiir eine theologische An-
thropologie. Zentral ist die bisher mehrfach gestreifte und nun in den Ri-
tualen explizit gemachte Fortfithrung der Kommunikation zwischen Gott
und Mensch. Die mit dem wahy angestoflene Kommunikation endet nicht

746 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 222-223.
747 Graham (1987): Beyond the Written Word, S. 160.
748 Vgl. Kellermann (1995): Miindlichkeit, S. 8.

749 Vgl. Cragg (1973): Mind of Qur’an, S. 26.

750 Vgl. Madigan (2003): Gottes Botschaft, S.105-106.

234

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

mit dem Tod des Propheten anno 632 n. Chr., sondern wird auf mehreren
Ebenen weitergefiithrt — etwa in den Bemithungen, koranische Aussagen zu
verstehen, oder in der Ritualpraxis. Bereits in seinem literarischen Ansatz
hat sich Abli Zayd fiir die Interpretationsvielfalt des Korans starkgemacht
und damit auch fur die Sichtweise, dass der Koran den Menschen in allen
Lebenslagen und iiber alle Zeit hinweg etwas zu sagen hat. Diese herme-
neutisch orientierte Fortfithrung der Kommunikation wird nun um eine
liturgische Dimension ergdnzt. Allerdings wird in der liturgischen Rezitati-
on des Korans nicht nur der Inhalt, sondern das Offenbarungsgeschehen
selbst aktualisiert. Gott tritt dem Menschen nahbar sowie personlich im
Koran entgegen und setzt auf eine vertrauensvolle, direkte Beziehung, in
der es keiner Vermittlung mehr bedarf. Dadurch wird dem Glaubigen ge-
wihrt, sich als unmittelbar von Gott Angesprochener wahrzunehmen.””!
Offenbarung lebt von der Spannung, abgeschlossen und zugleich kommu-
nikativ offen zu sein. Denn obwohl der Text sprachlich zu einem Ende ge-
kommen ist, ereignet er sich in der Rezitation kommunikativ immer wieder
neu. Auf diese Weise macht Gott mit der Offenbarung dem Menschen ein
Kommunikationsangebot, auf das dieser stets reagieren und das er selbst
weiter aufrechterhalten kann.

Wihrend diese Kommunikationsdimension der als Ritual verstandenen
Rezitation in den Islamisch-theologischen Studien als unbestritten gilt, ist
Aba Zayds Herleitung der Diskursivitét, die er anhand unterschiedlicher
Dialogsituation zu begriinden und an den wechselnden grammatikalischen
Redesubjekten festzumachen sucht, umstrittener. Die damit in den Raum
gestellte potentielle Mit-Rede des Menschen stellt einen Folgeversuch dar,
weitere horizontale Dimensionen in der Offenbarung zu verankern. Damit
wird faktisch die Frage aufgeworfen, in welchem Ausmafl der Mensch am
Offenbarungsgeschehen beteiligt ist. Auch wenn die Pluralitdt der Redesub-
jekte an manchen Stellen dazu verleiten mag, den Menschen als Sprecher
innerhalb des Korans auszuweisen, bewegt sich Abti Zayd mit seiner These
nicht im Horizont einer Mitformulierung des Korans durch den Menschen.
Vielmehr betrachtet er den Koran als Ergebnis einer Reaktion auf den
Menschen, die sich in den qul-Versmustern spiegelt, in denen der Mensch
eine Frage stellt, Bedenken duflert oder eine Mutmaflung anstellt und Gott
darauf antwortet. Da es fraglich ist, ob die besagten Dialogsituationen als
historische Ereignisse angesehen werden konnen, liee sich die Diskursi-
vitdit wenn nicht iiber die textimmanenten Dialogsituationen, dann doch

751 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 519.

235

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

- im Sinne eines kleinsten gemeinsamen Nenners - iiber die partielle
und damit sukzessive Art des Offenbarungsgeschehens begriinden. Denn
die Kommunikationssituation kann bereits dann als diskursiv beschrieben
werden, wenn sie eine Reaktion oder Folgekommunikation ausldst, und
zwar unabhingig davon, ob die qul-Passagen nun historischen oder ledig-
lich sprachlich-funktionalen Charakter haben.

Selbst wenn man also nicht so weit gehen will, zu sagen, dass der Koran
willentlich Aussagen des Menschen in Form von direkten Zitaten inkorpo-
riert, bleiben drei Erkenntnisse: Erstens erfolgt das Offenbarungsgeschehen
partiell und sukzessiv, zweitens reagiert der Koran auf Gegebenheiten der
Zeit und drittens geht die Rolle des Menschen innerhalb der Offenbarung
iiber jene eines passiven Sprachrohrs hinaus. Denn als Kommunikation
gefasst weist die Offenbarung dem Menschen nicht nur die Rolle eines
Kommunikationspartners zu, der auf das Gesagte in affirmativer oder ne-
gierender Weise reagiert, sondern ruft ihn auch zur rezitatorischen Wieder-
gabe der Rede Gottes auf. Im Gegensatz zur Ambivalenz der Mit-Rede
erweist sich diese Nach-Rede entsprechend als geforderte Umgangsart mit
dem Koran. Selbst wenn man die These der menschlichen Mit-Sprache, et-
wa in Form der qul-Verse, nicht mittragen mdochte, bleibt der Offenbarung
mit der stiickweisen Herabsendung ein diskursives Momentum erhalten,
in dem der Mensch als kommunikatives Gegeniiber konstitutiv ist. Offen-
barung ereignet sich entsprechend nicht abseits, sondern angesichts des
Menschen.

In der Rezitation selbst sind drei fiir die theologische Anthropologie re-
levante Sachverhalte enthalten: Erstens ist Rezitation als Sprechakt wesent-
lich auf die menschliche Umsetzung angewiesen — und damit gleichzeitig
konkreter menschlicher Handlungsvollzug. Gerade hymnische Passagen
wie die Fatiha und andere Gebete, aber auch eingebettete Redesituationen
innerhalb der Rede wie die qul- oder Schwurverse lassen dies deutlich
werden: In der Fatiha wird Gott gepriesen und um Rechtleitung gebeten,
in den qul-Passagen wird der Imperativ befolgt und konkret geduflert, in
den Schwurpassagen wird tatsachlich geschworen. Die inhaltliche Formu-
lierung der Sprechhandlung fithrt also zu einem gleichzeitigen Vollzug der
Handlung. Doch wird beim Rezitieren nicht nur eine Zuwendung Gottes
erfahren, sondern auch eine Reaktion des zuhorenden Menschen - etwa in
Form einer Emotionsregung oder eines Seufzers — ausgelost. Im Sprechakt,
in seinem Tun vergegenwirtigt der Mensch Gott. Dadurch wird der Koran
- nach der diskursiv verstanden, sukzessiven Offenbarungsweise - interak-
tiv.

236

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Zweitens nimmt die Offenbarung in der Rezitation eine Art Sediment-
struktur hinsichtlich der Stimmgebung ein. Die Stimmen vermischen sich
nicht, sondern liegen iibereinander. Trotz — oder gerade wegen - der
Schichtung mehrerer Stimmen erscheint die Stimme nicht im Kanon,
sondern unisono. Gott ruft mittels der Stimme des Menschen nach dem
Menschen. Der im Zeitstrahl nachverfolgbare Ablauf der Verkiindigung des
Propheten durch das Nachsprechen der Rede Gottes, sein gleichzeitiges
Vorsprechen fiir die Gemeinschaft, das darauffolgende Nachsprechen der
Menschen und das gleichzeitige Vorsprechen fiir die Folgegenerationen
vereint Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Die initiale Stimme Gottes,
die fortwdhrend erhalten bleibt, die historische Stimme des Propheten,
derer zumindest implizit erinnert wird, und die gegenwdrtige Stimme des
Rezitierenden, die aktuell erklingt: Alle drei bleiben stets pradsent, aber auch
differenzierbar. Auch wenn die faktisch horbare Stimme dem Menschen im
Hier und Jetzt gehort, ist er sich dessen bewusst, dass es die Rede Gottes ist,
die der Prophet erstmals vorgetragen hat. Gerade die qul-Passagen konnen
hier als gestreute Erinnerung verstanden werden, dass sich der Mensch sei-
nes Menschseins gewahr bleibt und in Alteritdt zur Rede steht. Gleichwohl
fithrt diese Triangulation der Stimmen dazu, dass trotz ontologisch scharfer
Trennlinie zwischen Gott und Mensch in kommunikativer Hinsicht die
Stimmen im Akt der Rezitation zusammenfallen. Die vorgetragene Rede
ist ihrer Herkunft nach die Rede Gottes, ihrer Realisierung nach ist es
jedoch die Rede des Menschen. Dass Gott spricht, ist nur durch die Stimme
des Menschen wahrnehmbar. Obschon es unterschiedliche Moglichkeiten
gibt, die Rede und Prasenz Gottes irdisch zu realisieren, wahlt Gott mit
einer sprachlichen, zur Verlautbarung intendierten Offenbarung doch eine
Art, die den Menschen fundamental miteinbezieht — und ihm damit einen
immensen Stellenwert beimisst.

Drittens wird Offenbarung als Rede Gottes in der Rezitation des Men-
schen in einer Weise angeeignet, die den Menschen befahigt, sie aus
dem tiefsten Inneren heraus mit Uberzeugung zu vertreten. Gerade die
koranische Aufforderung, durch Rezitation lebendig gehalten zu werden,
erklart auch die Praxis, ihn auswendig zu lernen. Denn memoriert lebt
die Rede Gottes im und durch den Rezitierenden und verstaubt nicht in
einem Regal. Mit dem Memorieren sind dabei zwei wichtige Dinge fiir die
theologische Anthropologie ausgesagt: Erstens ist so die Rede Gottes nicht
auflerhalb des Menschen, sondern weilt innerhalb des Menschen selbst.
Zweitens ist dadurch ein Zugrift zu jeder Zeit und an jedem Ort moglich.
Damit wird dem Menschen nicht nur eine Ressource an die Hand gegeben,

237

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

sondern auch eine Zusicherung, dass Gott durch den sakramentalen Cha-
rakter der Rezitation auch immer zugegen ist. Gottes Offenbarung macht
entsprechend nicht Halt vor physischen Grenzen, sondern kommt dem
Menschen so nahe, wie er sich nur selbst sein kann.

238

hitps://dol.org/10.5771/9783748843893-137 - am 12.01.2026, 00:48:13. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch
	4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation
	4.1.1 Gott spricht – Offenbarung als verbale Kommunikation
	4.1.2 Offenbarung als akteurszentrierter, mehrstufiger Prozess

	4.2 Von Gott zu Engel – Sender und Botschaft
	4.3 Von Engel zu Prophet – Code und Kontakt
	4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen – Empfänger und Kontext
	4.5 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

	5 Anthropologisierung der Gottesrede?
	5.1 Zum Status der Gottesrede – verkörperlicht und vermenschlicht?
	5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverständlichen Begriffs
	5.3 Klang statt Buch oder Text – Gottes Manifestation auf Erden
	5.4 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

	6 Gottes Rede im Munde des Menschen
	6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede? Zu den unterschiedlichen Sprecherstimmen im Koran
	6.1.1 Fātiḥa als Wechselspiel von menschlicher Bitte und göttlicher Antwort
	6.1.2 Qul-Verse – ein Zeichen der Diskursivität?

	6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen
	6.2.1 Rezitation – die menschliche Seite von Offenbarung?
	6.2.2 Sprechen, hören, nacherleben: Zum performativen Umgang mit dem Koran
	6.2.3 Vergegenwärtigen, aktualisieren, memorieren: Zur Internalisierung des Korans und ihren Folgen

	6.3 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie


