
3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 187

ist {auch sein mag}, das beweist nichts gegen ihre Erdichtetheit: es kann etwas

Lebensbedingung u trotzdem falsch sein.47

3.2. Mensch und Maske im Spiegel der Sprache

Die Denkfigur der Maske auf Nietzsches postontologische Konzeption des Subjekts

anzuwenden, heißt zunächst, bestimmte Mechanismen des Rückfalls anzuerken-

nen. Diese resultieren v.a. aus dem folgenreichen Übertragungsgeschehen gram-

matischer Strukturen auf den empirischen Menschen. Zwar ist der Mensch – un-

ter der Prämisse des Heraklitischen πάντα ῥεῖ – als beständig Werdendes, mithin

sich beständig Transformierendes entworfen, dem keine Einheit, sondern Vielheit

zukommt.48 In diesem Sinne wird er verstanden als ein Maskenspiel, das aus ei-

nem fortwährenden Abtauschen vonMasken besteht, ohne dass hinter einerMaske

sein ›wahres Ich‹, sein ›Wesenskern‹ oder seine ›wirkliche Identität‹ ausfindig zu

machen wäre. Gibt man diese Überlegungen jedoch zu, erscheint es mehr als er-

staunlich, weshalb und wie sich der Mensch überhaupt als etwas Gleichbleibendes

wahrzunehmen gelernt hat. Der in prähistorischer Zeit begonnene, jahrtausende-

lange Entstehungsprozess dessen, was wir Bewusstsein, Gedächtnis, Denken oder

Geist nennen,mag einerseits von zentraler Bedeutung gewesen sein. Nicht minder

aber steht die Entwicklung der Sprachen damit in Verbindung: Sieht man nämlich

das Konzept der jedemMenschen gegebenen, unsterblich-ewigen, unteilbar-einen

Seele als eine Folge des Sprachgebrauchs und nicht als seine Ursache, indem et-

was Vorgefundenes einfach benannt worden wäre, verschiebt sich der Fokus.49 Für

Nietzsches Subjekt-Verständnis jedenfalls ist die so beschriebene ›Seele‹ eine der

ersten Bastionen, die mit dem ›Tod Gottes‹ fallen muss, weil sie ihrer Glaubwür-

digkeit beraubt ist. Insofern sie jedoch die in ihrem alltäglichen Gebrauch kaum

mehr reflektierten grammatischen und sprachlichen Irrtümer auf ihrer Seite hat,

47 Umschrift nach KGW IX 4, W I 3, S. 108f.; Nachlass 1885, 35 [35], KSA 11, S. 526.

48 Zu einer Kritik der Vorstellung des Individuums als Einheit im Zusammenhangmit einerWi-

derlegungder Vereinbarkeit von Ethik undÄsthetik beiNietzsche vgl. Claus Zittel: Ästhetisch

fundierte Ethiken undNietzsches Philosophie. In:Nietzsche-Studien, Bd. 32, 2003, S. 103-123.

Unter Bezugnahme auf NietzschesModell desMenschen als in sich divergenter Organismus,

mit einer Vielheit von Kräften und dessen Herrschermetaphorik, die oft als Restitution des

autonomen Subjektbegriffs missverstanden wird, konstatiert Zittel: »Der Herrscher ist nur

ein Spielball im Zusammenspiel der Triebe, allenfalls ein Mitspieler.« (ebd. S. 109). Ausführ-

licher hierzu vgl. Kapitel 4.1.

49 Zur ontologischen Struktur des Sprachgebrauchs und zu Nietzsches Gegenentwurf bis heute

instruktiv Josef Simon: Sprache und Sprachkritik bei Nietzsche. In: Matthias Lutz-Bachmann

(Hg.): Über Friedrich Nietzsche. Eine Einführung in seine Philosophie, Frankfurt a.M. 1985,

S. 63-97 und ders.: Grammatik und Wahrheit. Über das Verhältnis Nietzsches zur spekulati-

ven Satzgrammatik der metaphysischen Tradition. In: Nietzsche-Studien, Bd. 1, 1972, S. 1-26.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011 - am 14.02.2026, 07:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Masken denken – in Masken denken

scheint ein Vertrauensentzug umso schwieriger. Als grundlegende These kann da-

bei gelten, dass etwa die Selbstbezeichnung ›ich‹ vorwiegend dazu dient, im Strom

allgegenwärtiger Transformationen ›etwas‹ festzuhalten und aus dem Zeit- und

Werde-Fluss gleichsam ein Selbst ins Sein zu heben.

Nietzsche thematisiert wenigstens zwei gegenläufige Mechanismen, die aus

dem Wandel und aus der Vielheit heraus wieder in eine (fiktive) Einheit zurück-

streben.Das ist erstens das,was unter demStichwort der Gewohnheiten der Gram-

matik firmiert, zweitens das Selbsterleben des Körpers als Einheit. Letzteres ist in

Nietzsches Schriften weniger präsent, doch in einer Notiz aus dem Nachlass in

aller Deutlichkeit formuliert:

Daß die Katze Mensch immer wieder auf ihre vier Beine, ich wollte sagen auf ihr

Eines {Bein} ›Ich‹ zurückfällt, ist nur ein Symptom seiner physiolog. ›Einheit‹, u.

Gesammt-Beherrschung, {richtiger ›Vereinigung'}: kein Grund, an eine ›seelische

Einheit‹ zu glauben.50

Die Rede von einer körperlichen »Einheit« erfährt hier sofort eine Korrektur und

wird in den Gedanken der »Vereinigung« überführt. Dieser Moment spiegelt die

grundlegende Überzeugung Nietzsches wider, wonach weder von einer psychi-

schen noch von einer physischen Einheit gesprochen werden kann, sondern hier

wie dort das Zusammenwirken mehrerer Teile anzunehmen ist. Dies kommt in

Wendungen zum Ausdruck, die etwa den Leib als einen »Gesellschaftsbau vieler

Seelen«, mithin als Ort verschiedenen Drängens und Wollens, oder den Menschen

als »Subjekts-Vielheit« und »Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte« beschrei-

ben.51 Häufiger lassen sich indes Beispiele finden, in denen Nietzsche die Sprache

und im speziellen ihre grammatischen Konstrukte für den fortbestehenden Glau-

ben an Beständigkeit und Autonomie des Subjekts verantwortlich macht:

Ehemals nämlich glaubte man an »die Seele«, wie man an die Grammatik und

das grammatische Subjekt glaubte: man sagte »Ich« ist Bedingung, »denke« ist

Prädikat und bedingt – Denken ist eine Thätigkeit, zu der ein Subjekt als Ursache

gedacht werden m u s s.52

Der zitierte Text arbeitet zudem mit einem rhetorischen Trick, den Nietzsche ver-

schiedentlich anwendet, wobei zur Plausibilisierung eines Arguments dasselbe als

bereits allgemein akzeptierte Erkenntnis verhandelt wird. Hier ist die Form die

50 Umschrift nach KGW IX 2, N VII 2, S. 137; Nachlass 1885-1886, 1[72], KSA 12, S. 29.

51 Vgl. JGB 19, KSA 5, S. 33 und JGB 12, KSA 5, S. 27. Dass Nietzsche außerdem begriffliche Al-

ternativen anbietet, indem er die neue Konzeption des Menschen als Vielheit auch in eine

Pluralität der Namen einschreibt, wird im Kapitel 4.2 erörtert werden.

52 JGB 54, KSA 5, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011 - am 14.02.2026, 07:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 189

eines Narrativs, das den Seelen-Glauben eher beiläufig als Relikt einer längst ver-

gangenen Zeit vorstellt und das freilich im Widerspruch zur andernorts geäußer-

ten Kritik an demselben steht. Auf diese Weise aber wird die zukünftige bzw. für

eine kommende Zeit erhoffte Allgemeingültigkeit und Alltäglichkeit dieses Urteils

geradezu herbei erzählt und zusätzlich suggeriert, dass keine Notwendigkeit für

ein Fortleben des Seelen-Glaubens bestünde.

Wenn also bestimmte Mechanismen dazu geeignet sind, die Einsicht in die

allgegenwärtigen Transformationsprozesse immer wieder zu durchkreuzen, wenn

zudem der einflussreichste dieser Mechanismen etwas so umfassendes wie die

Sprache ist, durch die die Folgen dieser Einsicht aufschiebbar bleiben – dann kön-

nen allenfalls starke Gegengewichte auf der Waage der Erkenntnis Abhilfe schaf-

fen. Nietzsche steht dabei freilich nichts anderes zur Verfügung als eben jene Spra-

che, die sich immer wieder anfällig für bestimmtemetaphysische und ontologische

Implikationen erweist. Jede sprachliche Äußerung ist in diesem Sinne gleichsam

kontaminiert.

Als einer der folgenschwersten, wenn auch immens produktiven Irrtümer kann

die Gewohnheit angesehen werden, nach der wir uns ein gleichbleibendes ›Ich‹ zu-

schreiben, wobei diese Autosuggestion sowohl die Selbstwahrnehmung als auch

das Verhalten beeinflusst. Indem wir auf diese Weise fortwährend die Annahme

bestärken, wir seien mit einem festen Charakter oder einer unveränderlichen See-

le ausgestattet, kommen Zweifel über ein Zutreffen dieses Modells gar nicht erst in

Betracht. Es liegt auf der Hand, dass diese Ansicht ihre überzeugendsten Fürspre-

cher in bestimmten grammatischen Regeln, in den Personal- und Possessivprono-

mina hat. Selbst das säkulare, aufgeklärte, post-theistische Selbstbild ist kaum je

über metaphysische Begründungsfiguren solcher Art wie die des autonomen Sub-

jekts hinausgekommen.

In der Tat beschreibt Nietzsche gerade die ›Erfindung‹ des Subjekts als eine fol-

genreiche Verwechslung auf der strukturellen Ebene: Da die Satzstruktur dermeis-

ten Sprachen auf einem Ineinandergreifen der grammatischenKategorien Subjekt,

Prädikat und Objekt basiert, sind gewisse Denknotwendigkeiten zunächst erst ein-

mal unausweichlich. Die aus diesen Strukturen entstandenen Denkzwänge jedoch

– dass Subjekte auch außerhalb der Sprache existieren müssen – hält Nietzsche,

wie in der Folge jede Ontologie und jeden Substanzbegriff, für ein bloßes sprachin-

duziertes Missverständnis. Ein solches Fehlgreifen des Intellekts spiegelt sich auch

in der unhinterfragten Folgerichtigkeit wider, mit der wir von uns selber sprechen:

Wenn ich zu unterschiedlichen Zeiten etwa sage ›ich denke‹, bleibt dieses ›ich‹ sich

als Wort gleich, genauso wie mein Name gleichbleibt, während ›ich‹ mich dagegen

immerfort wandele. Die stets identischen Mechanismen jedes gesprochenen Sat-

zes, jedes geschriebenen Briefes, jedes Textes, jedes Gedankens scheinen die inne-

re Konsistenz und das zeitliche Überdauern eines Subjekts zu bestätigen. Daher

rühren denn auch Nietzsches vielzählige Warnungen vor der Verführungskraft der

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011 - am 14.02.2026, 07:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Masken denken – in Masken denken

Sprache, soll doch das wiederholte Thematisieren ihrer verfälschenden Potentiale

genau dafür sensibilisieren und bestenfalls dagegen immunisieren.

Doch auch hinsichtlich anderer Aspekte wird das aus den grammatischen

Strukturen abgeleitete Subjekt-Konzept widerlegt. So wird etwa die Diskrepanz

zwischen den limitierten Möglichkeiten der Benennung innerer Vorgänge und

einer demgegenüber viel verschlungeneren Welt der Empfindungen aufgezeigt.

Scheinbar eindeutige Worte, wie Zorn, Freude, Liebe, Schmerz etc. stellen al-

lenfalls »Namen für e x t r e m e Zustände« dar und sind weniger ein Garant

für Selbsterkenntnis, als sie vielmehr das Problem verschleiern, denn: »W i r

s i n d A l l e n i c h t D a s , als was wir nach den Zuständen erscheinen, für

die wir allein Bewusstsein und Worte – und folglich Lob und Tadel – haben, wir

v e r k e n n e n uns nach diesen gröberen Ausbrüchen, die uns allein bekannt

werden«.53 Zudem stellt Nietzsche der Selbst- und Seinsgewissheit des cartesi-

schen cogitomit Nachdruck die beachtlichen Auswirkungen unbewusster Vorgänge

entgegen. Er thematisiert sie u.a. mit dem Verweis darauf, »dass ein Gedanke

kommt, wenn ›er‹ will, und nicht, wenn ›ich‹ will; so dass es eine F ä l s c h u n g

des Thatbestandes ist, zu sagen: das Subjekt ›ich‹ ist die Bedingung des Prädikats

›denke‹. Es denkt«.54 In diese Formel ist nun in äußerster Verknappung die These

eingetragen, nach der dem menschlichen Bewusstsein und verstandesmäßiger

Autonomie lediglich ein verschwindend geringer Anteil gegenüber instinktiven,

intuitiven und unbewussten Prozessen zukomme.55 In einemweiteren Schritt wird

nun die nächste Konsequenz aus den sprachkritischen Überlegungen gezogen mit

dem Ziel, die Implikation eines aktiven ›Täters‹ in der Subjekt-Prädikat-Relation

zu dekonstruieren und stattdessen den Fokus auf den Prozess des Tuns zu richten:

Zuletzt ist schon mit diesem »es denkt« zu viel gethan: schon dies »es« enthält

eine A u s l e g u n g des Vorgangs und gehört nicht zum Vorgange selbst. Man

schliesst hier nach der grammatischen Gewohnheit »Denken ist eine Thätigkeit,

zu jeder Thätigkeit gehört Einer, der thätig ist, folglich –«.56

53 M 115, KSA 3, S. 107f.

54 JGB 17, KSA 5, S. 31. Vgl. auch M 116 und JGB 16.

55 Vgl. zum Aspekt des Unbewussten bei Nietzsche den Tagungsband von Jutta Georg; Claus

Zittel (Hg.): Nietzsches Philosophie des Unbewussten, Berlin/Boston 2012. In ihrem Vorwort

schreiben die Herausgeber: »Mit der Kritik am traditionellen Bewusstseinsbegriff fallen aber

auchdie etabliertenTrennlinien zwischenUnbewusstemundBewussten, jamehr noch, jeder

Versuch einer Grenzziehung erweist sich selbst als zwangsläufig fabelhafte Einheiten kon-

struierende Tätigkeit. Nietzsches Philosophie des Unbewussten kennzeichnet daher stets

die Selbstreflexion auf die eigenen Setzungen, deren hypothetischen Status und tentative

und konstruktive Verfahren er durch den Einsatz vielfältiger literarischer Mittel transparent

macht.« (ebd. S. 4).

56 JGB 17, KSA 5, S. 31. Bemerkenswert ist der mit einem Gedankenstrich markierte Abbruch

des Gedankenganges, wodurch dessenWeiterführung dem Leser überantwortet wird. Die in

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011 - am 14.02.2026, 07:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 191

Diese Operation gehört zu den wichtigsten und folgenreichsten Auswirkungen von

Nietzsches Sprachphilosophie, markiert sie doch den Knotenpunkt der drei Berei-

che Subjekt-, Sprach- und Ontologiekritik. Stellvertretend für alle anderen Fälle,

wird das Problem exemplarisch anhand des für die Philosophiegeschichte bedeu-

tenden cogito-Satzes aufgezeigt, in den die Illusion eines autonomen Subjekts als

eines Handelnden außerhalb der Handlung eingeschlossen ist. Nietzsche hält da-

gegen: »Aber es giebt kein solches Substrat; es giebt kein ›Sein‹ hinter dem Thun,

Wirken, Werden; ›der Thäter‹ ist zum Thun bloss hinzugedichtet, – das Thun ist

Alles.«57Was es jedoch mit Sicherheit gibt, so ließe sich ergänzen, sind die Eingrif-

fe des Menschen, sind die Stillstellungen im Wandel, ist das aus dem Werdefluss

Festgehaltene. Es scheint also, dass ein Großteil dessen, was das Selbstbild des

Menschen ausmacht (Bewusstsein, Denken) und was für ihn Bedeutung hat, weil

es Sinnstiftungen leistet, solche geschaffenen Oberflächen als das Stillgestellte und

Festgewordene sind. Für Nietzsche jedenfalls haben sie den Status von Fiktionen:

Warum dürfte die Welt, d i e u n s e t w a s a n g e h t –, nicht eine Fiktion

sein? Und wer da fragt: »aber zur Fiktion gehört ein Urheber?« – dürfte dem nicht

rund geantwortet werden: Wa r u m ? Gehört dieses »Gehört« nicht vielleicht

mit zur Fiktion? Ist es denn nicht erlaubt, gegen Subjekt, wie gegen Prädikat und

Objekt, nachgerade ein Wenig ironisch zu sein? Dürfte sich der Philosoph nicht

über die Gläubigkeit an die Grammatik erheben?58

Entsprechend erzwingt die konzeptionelle Umstellung von einer Philosophie des

Seins auf eine Philosophie desWerdens auch einen neuen Umgangmit den Begrif-

fen, die seither dafür verwendet wurden, den Menschen zu beschreiben. Denn die

Art undWeise, in der er bislang ›begriffen‹ worden ist, scheint unzulänglich.Nietz-

sches Ausweg aus der sprachverschuldeten Unmündigkeit besteht – es ist bereits

angedeutet worden – auch im Falle der Subjekts-Problematik in einem besonde-

ren Umgang mit dem Medium Sprache. Einerseits, indem vielerorts der verhäng-

nisvolle Zusammenhang von Sprache und Subjekts-Glaube kritisch thematisiert

wird,was anhand der obigen Zitate verdeutlicht werden sollte. Andererseits, indem

durch experimentelle Sprachspiele, eingestreute Wendungen und ungewohnte Be-

zeichnungen ein Aufbrechen der alten Muster und Denkweisen erprobt wird, auch

ganz ausdrücklich dort, wo das Subjekt nicht explizites Thema ist. So findet sich

etwa das ›Ich‹ an einer Stelle als »synthetischen Begriff[]«59 benannt oder die »An-

wörtlicher Rede zitierte grammatische Gewohnheit wäre also in etwa zu ergänzen: folglich

gibt es jemanden, der denkt und folglich gibt es das Subjekt.

57 GM I, 13, KSA 5, S. 279.

58 JGB 34, KSA 3, S. 54.

59 JGB 19, KSA 5, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011 - am 14.02.2026, 07:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Masken denken – in Masken denken

eignungslust des Ichgefühls« thematisiert.60 Beide Methoden tragen im Zeichen

einer Denkfigur der Maske dazu bei, die Wunde, die die Kritiken des Subjekts, der

Sprache und der Metaphysik schlagen, beständig offen zu halten, um dadurch die

Mechanismen des Rückfalls auszuhebeln. Die entsprechenden sprachlichen Hilfs-

mittel gelten mithin als regulative Fiktionen, die in der Logik vom Zeigen des Zei-

gens etwas bedeuten, was sie jedoch gleichzeitig in seiner Artifizialität markieren

und gleichsammit einem Ausrufungszeichen als Warnung versehen: Achtung: Fik-

tion! Achtung: Illusion! Dadurch wird ein Operieren mit Sprachnotwendigkeiten

im Bewusstsein um ihre grundsätzliche Unzulänglichkeit ermöglicht und ihr Ein-

satz als das menschliche Leben konstituierende Fiktionen transparent gemacht.

Außerdem ist gerade dieMaske als Denkfigur bestens dafür geeignet, den oben

beschriebenenMechanismus des Fest- und Stillstellens sichtbar zu machen: Damit

es im permanenten Werden ein ›Sein‹ überhaupt geben kann, müssen die fort-

währenden Transformationsprozesse an einem bestimmten Punkt gewissermaßen

›angehalten‹ werden.Was dann zu sehen ist, ist funktionaläquivalentmit der Ober-

fläche der Maske (mit dem, was sie zeigt). Dass es eine Stillstellung ist, also eine

aus der Vielheit ineinander übergehender Momente herausgehobene und daher

nur hypothetische Einheit als einer Momentaufnahme, dem entspricht die Denk-

figur mit der den Masken grundsätzlich zueigenen Dynamik ihrer Vorläufigkeit,

die durch das Abtauschen von Masken Variabilität immer schon voraussetzt. An

diesem Punkt fließen nun die Aspekte und Konsequenzen von Nietzsches Sprach-

kritik (das Ich als grammatisch bedingter Trugschluss und notwendige Illusion),

seiner Metaphysikkritik (Falschheit der Substanzontologie; Prävalenz des Werdens

gegenüber dem Sein) und Subjektkritik (keine unsterbliche Einheit einer ›Seele‹;

keine Autonomie eines ›Subjekts‹) zusammen. Die Maske als Denkfigur kann da-

bei als Klammer angesehen werden, durch die die verschiedenen Elemente sowohl

miteinander verbunden wie aufeinander bezogen sind.

Zuletzt sei eine weiterführende Überlegung gestattet. Neben dem Subjektkon-

zept theologischer Provenienz entzieht Nietzsche auch den eher säkular ausge-

richteten Denkbewegungen in der Tradition der Aufklärung das Vertrauen. Deren

Menschenbild zeichnete die Überzeugung aus, den Menschen in seiner Autono-

mie begründen, ihm freies Denken und Handeln, sowie uneingeschränkt Verant-

wortung und Zurechnungsfähigkeit zuschreiben zu können. Denn gerade der au-

tonome Charakter des Selbst, seine Unabhängigkeit und nicht mehr die gehorsa-

me Gottes- und Schicksalsergebenheit galten nun als das Unhintergehbare. Doch

auch diese Prämissen sind von Nietzsches Denken so grundsätzlich infrage gestellt

60 M 285, KSA 3, S. 217. Eine ausführliche Diskussion dieses Aphorismus wird im Kapitel 4.1 un-

ternommen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011 - am 14.02.2026, 07:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 193

worden, dass sie das menschliche Selbstbild nachhaltig erschüttern konnten.61 In-

dem etwa die Dynamik einer Stärke-Schwäche-Skala desWillens gegen das Modell

von Willensfreiheit oder -unfreiheit gestellt wird, wie oben beschrieben, scheinen

auch ethische Konzepte dynamisiert zu werden. Eine der wichtigsten daraus resul-

tierenden Hauptfragen ist in der Tat ein normatives bzw. ethisches Problem, das

Nietzsches Philosophie zwar vorbereitet, dessen Folgen gesellschaftlicher Tragwei-

te sie jedoch nicht in Gänze darzustellen vermag. Denn den in der Ethik, aber auch

in der Rechtsprechung so eminent wichtigen Konzepten –wie Verantwortung,Wil-

lensfreiheit als die Freiheit so oder anders zu handeln – wird als ontologischen

Setzungen und moraltheoretischen Voraussetzungen von Nietzsche unwiderruf-

lich der Boden entzogen. Sie können hier allenfalls in den Kreis der unerlässlichen

konstitutiven Fiktionen, als soziale Regulative aufgenommen und, frei nach Nietz-

sche, ›normative Fiktionen‹ genannt werden. Der diesem Konzept inhärente Me-

chanismus ist so latent wie erstaunlich: Weil sich der Mensch permanent selbst ein

zu Handlungen ermächtigendes Bewusstsein zuschreibt und ein zu freien, selbst-

verantwortlichen Entscheidungen fähiges Vermögen beansprucht, handelt er auch

tatsächlich verantwortungsvoll. Er ist, mit Nietzsche, das Tier, »das v e r s p r e -

c h e n d a r f«.62 Ein Tier, das sich das Versprechen-Können angezüchtet hat und

es darum auch praktiziert. In eben dem Maße, wie wir erkennen, dass die von

einem ›Täter‹ ausgeführte, autonome und willensfreie Handlung nicht existiert –

im selben Maße erkennen wir auch die Notwendigkeit und Leistungsfähigkeit von

Konzepten wie dem freien Willen, der Verantwortung und von ethischen Normen

überhaupt. Diese normativen Fiktionen wirken permanent als mächtige kollekti-

ve Selbst-Illusionierungen und gerade von Nietzsche lernen wir, dass der Mensch

solcher Illusionen am wenigsten entbehren kann. Denn selbst dort, wo Nietzsche

ethische Maßstäbe hinterfragt, geht es ihm doch nie darum, diese (Selbst-)Ver-

bindlichkeiten des Menschen ganz abzuschaffen oder die Lebenswirklichkeit da-

von zu befreien. Daraus ergibt sich nun, dass die Geltung moralphilosophischer

Konzepte, wie dem der Verantwortung, der Willens- und Handlungsfreiheit, abso-

lut lebensnotwendig als Bedingung unserer Kultur ist – dass die Zeit aber, in der

61 Nicht zuletzt ist diese Erschütterung an den wissenschaftlichen Auseinandersetzungen ab-

zulesen, die sich mit dem ›Tod des Subjekts‹ beschäftigen und anschließend diesen wieder

vehement infragestellen, dem ›Subjekt‹ zu neuem Leben verhelfend. Vgl. z.B. Herta Nagl-

Docekal; Helmuth Vetter (Hg.): Tod des Subjekts? Wien/München 1987; Hermann Schröd-

ter (Hg.): Das Verschwinden des Subjekts, Würzburg 1994; und insbesondere Stefan Deines;

Stephan Juenger; Ansgar Nünning (Hg.): Historisierte Subjekte – Subjektivierte Historie. Zur

Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit von Geschichte, Berlin 2003 worin vielfach eine ›Rück-

kehr‹ des todgeglaubten Subjekts beschworen wird. Bereits Langer zieht eine Parallele zwi-

schen den ›Toden‹ Gottes, des Autors und des Subjekts. Vgl. Daniela Langer: Wie man wird,

was man schreibt, Paderborn/München 2005, S. 31ff.

62 GM II, 1, KSA 5, S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011 - am 14.02.2026, 07:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Masken denken – in Masken denken

sie Anspruch darauf erheben konnten, unmittelbare Gewissheiten oder unwider-

sprochene Wahrheiten zu sein, endgültig vorbei sein dürfte.

3.3. Mit der Sprache gegen die Sprache – Nietzsches
Schreibstrategien

Nach diesen Überlegungen ist zunächst folgendes festzuhalten: Es sind die der

Sprache inhärenten Strukturen, die zu solchen irreführenden, aber kulturell ein-

gespielten und deshalb lebensnotwendig gewordenen Annahmen über Subjekti-

vität verleiten. Doch sind es eben diese der Sprache inhärenten Strukturen, die

von Nietzsche fortwährend thematisiert werden, wobei die Sprache wiederholt als

Irrtümer schaffendes und gleichzeitig unbedingten Glauben einforderndes Medi-

um ausgewiesen wird. Menschen scheinen grundsätzlich dazu geneigt, aus Ge-

wöhnung an die grammatischen Strukturen, die von ihnen erzeugten Kategorien

ebenso für wahr zu halten, wie die daraus resultierenden irrtümlichen Schluss-

folgerungen. Nach Nietzsche aber ist die Anwendung der Kategorie des Wahren

auf die schon in ihrer Entstehung mehrfachen Übertragungsmechanismen unter-

worfene Sprache grundsätzlich fragwürdig und dazu geeignet, andere Arten von

Erkenntnissen undWelt-Auslegungen überhaupt zu blockieren.63 Da die gramma-

tischen Strukturen und die Funktionsweise der Sprache aber faktisch unhinter-

gehbar sind, bleibt als einzige Lösung, in der Sprache und aus der Sprache heraus

gegen sie anzugehen. Ein in den Texten Nietzsches vielerorts spürbares Anliegen

ist daher, sich so oft als möglich jenseits dieses Glaubens an die Grammatik zu

bewegen. Die hierbei angewandten Techniken spiegeln den Impuls wider, eine Art

fröhliches Misstrauen und übermütiges Zweifeln durch die Sprache in die Sprache

zu bringen. Oben wurde die Denkfigur der Maske charakterisiert als ein Modus,

der im Zeigen des Zeigens die Künstlichkeit einer Sache betont und dadurch darauf

hinweist, inwiefern sie als konventionelle Fiktion wirksam wird.Wohl wissend um

den Umstand, dass es kein sinnvolles ›Jenseits‹ der Sprache und ihrer Regeln gibt,

präsentiert uns Nietzsche eine ironische, spielende Sprache, die dann am deut-

lichsten ihr Anliegen vertritt, wenn sie die als fehlerhaft erkannten Strukturen der

Grammatik selbst thematisiert. Beispielsweise, indem auf das grammatische Ge-

schlecht der Worte verwiesen wird und etwa die Wahrheit als Weib und Frauen-

zimmer (JGB, Vorrede) sowie die Vernunft als »Weibsperson« (GD, Vernunft, 5) be-

63 Vgl. hierzu JGB 20: »Gerade,woSprach-Verwandtschaft vorliegt, ist es gar nicht zu vermeiden,

dass, Dank der gemeinsamen Philosophie der Grammatik – ich meine Dank der unbewuss-

ten Herrschaft und Führung durch gleiche grammatische Funktionen – von vornherein Alles

für eine gleichartige Entwicklung und Reihenfolge der philosophischen Systeme vorberei-

tet liegt: ebenso wie zu gewissen andern Möglichkeiten der Welt-Ausdeutung der Weg wie

abgesperrt erscheint.« (JGB 20, KSA 5, S. 34).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011 - am 14.02.2026, 07:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

