Teil A
Sensibilisierte Lebensformen

Wahrnehmung und Asthetik,
Politik und Welt



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Asthetik der Existenz oder existenzielle Asthetik?
Anmerkungen zu einer leidenschaftlichen Lebensform

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und ande-
re... (19) | 2. Die moderne Verkniipfung von Asthetik und Existenz (28) | 3. Exis-
tenzielle Herausforderung des Asthetischen (37) | 4. Asthetik und Sensibilitit (47) |
5. Schluss (50)

Wie in Literatur und Musik, so ist auch in der Malerei
eine Kunst der Lebenden, sie mag noch so gering sein,
viel wirkungskrdftiger als eine grofie Kunst, die gestorben ist.!

Asthetik [...], eine Krankheit zum Leben.2

Eines Tages entzieht sich das Leben, der Korper setzt aus.
Ein anderes Mal, und das ist viel trauriger,
ist es die im Schauspiel der Welt versteckte Frage, die erlischt?

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel
Foucault und andere...

In seiner kleinen Schrift Der See des Besitzens I wirft Fernando
Pessoa (wie viele vor und nach ihm) die dramatische Frage auf, ob
man leben kdnne, »ohne zu wissen, was Leben ist«.* Wer so fragt,
weifd aus seinem blofSen Am-Leben-sein nicht schon abzuleiten, was
Leben als Leben eigentlich ausmacht. Daraufhin namlich befragt
sich, wer wissen will, was es bedeutet, >wirklich< zu leben, und ob
letzteres moglich ist, ohne sich auf ein verldssliches Wissen dariiber
stiitzen zu konnen. Die Philosophie der Antike hatte auf diese, sie
scheinbar von Anfang an umtreibende Frage eine Reihe von proba-
ten Antworten parat: von der theoria als hochster, philosophischer

1 A. Malraux, Stimmen der Stille, Miinchen, Ziirich 1956, 308, 262.

2 Asger Jorn zit. n. J. Claus (Hg.), Kunst heute, Reinbek 1965, 34.

3 M. Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, Miinchen 1984, 87.

4 F. Pessoa, Der See des Besitzens I, in: Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters
Bernardo Soares, Frankfurt/M. 2006, 474.

19

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Lebensform® iiber die epikureische und pyrrhonische ataraxia, in
der man sich selbst geniigt®, sowie die anachoresis jener, die es
vorzogen, abgeschieden zu leben’, bis hin zur stoischen Lebensform
der Muf3e (otium), wie sie Seneca in seiner Abhandlung De brevitate
vitae beschrieben hat.® Im Gefolge der Stoa wartete das Christentum
mit einer Vielzahl von Variationen dieses Themas auf, so dass am
Beginn der Neuzeit bereits ein breites Deutungsspektrum zur Verfii-
gung stand, in dem sich die Frage, was Leben als solches eigentlich
ausmacht, hochst unterschiedlich beantworten lief}. Die Vorschlage
reichten von einer theoretischen vita contemplativa iiber einen mar-
ginalen bios xenikds®, der sich seine Fremdheit kaum anmerken
ldsst, eine verschwiegene vita eremitical® und die Lebensform einer
leidenschaftlichen Passivitdt (vita passiva)!! bis hin zur vita activa
eines nicht nur stindig betriebsamen, sondern sich auch offentlich
bewidhrenden Lebens. Einem solchen, aktiven Leben, das sich kei-
nesfalls in schierer Arbeit erschopfen sollte, hat bekanntlich Hannah
Arendt eine einflussreiche Apologie gewidmet, wohl wissend, wie
anachronistisch ihr in den 50er Jahren des vergangenen Jahrhun-
derts veréffentlichtes Buch vom »titigen Leben« wirken musste,
begriff sie doch selbst sowohl die theoretische als auch die prakti-
sche Lebensform, die ihr felos in der Praxis eines gemeinsamen
Lebensvollzugs haben sollte, als ganz und gar unzeitgeméfle Form
des Miteinanderseins."?

Empfehlungen wie die, dass man sich einem kontemplativen,
einem in sich selbst ruhenden bzw. sich als Form der Praxis selbst
geniigenden Leben oder schlicht dem Miifliggang hingeben sollte,
genieflen heute — in hochgradig temporalisierten Gesellschaften,

5 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Buch I, Reinbek *2013.

6 M. Hossenfelder, Einleitung, in: Sextus Empiricus, Grundrif§ der pyrrhonischen
Skepsis, Frankfurt/M. 1985, 9-88, hier: 31f.; Epikur, Brief an Herodot, in: Briefe.
Spriiche. Werkfragmente (gr./dt.), Stuttgart 1985, 4-39, hier: 39.

7 R. Barthes, Wie zusammen leben. Simulation einiger alltiglicher Rdume im Ro-
man. Vorlesung am Collége de France 1976-1977, Frankfurt/M. 2007, 68 ff.

8 Seneca, De brevitate vitae. Von der Kiirze des Lebens (lat./dt.), Stuttgart 1977.

9 H. Arendt, Vom Leben des Geistes. Bd. 1. Das Denken, Miinchen, Ziirich 21989,
62,189, 193.

10 Barthes, Wie zusammen leben, 119.
11 P. Stoellger, Passivitdit aus Passion, Tiibingen 2010, 421.
12 H. Arendt, Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen #1985, 7-13.

20

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und andere...

die mannigfaltige Symptome der Erschopfung, der Depression und
eines burn out zeitigen® — wieder eine gewisse Popularitit. Jedoch
konnen sie kaum mehr allgemein tiberzeugen, da den Wenigsten
die Moglichkeit offen steht, sich zugleich beschleunigten, hochgra-
dig vernetzten und technisierten Lebensverhéltnissen einfach durch
deren Entschleunigung, durch praktische Selbstgeniigsamkeit oder
Mufle zu entziehen. Umso mehr schief3t eine als beruhigend oder
gar als heilsam sich anpreisende Literatur ins Kraut, die nicht selten
den Anspruch erhebt, verallgemeinerbare Empfehlungen abgeben zu
konnen, wie unter solchen Bedingungen zu leben sei.

Diese Frage nach dem Wie gilt als Erkennungszeichen einer As-
thetik der Existenz, die, so wird des ofteren behauptet, die élteren
Fragen, wovon, warum und wofiir bzw. wozu man leben soll, aus
dem Feld geschlagen oder vergleichgiiltigt zu haben scheint.”* Wenn
gesichert ist, dass man von etwas (oder von Anderen) leben kann,
und wenn Einsicht in die Kontingenz des eigenen schieren Daseins
die Frage nach dem Warum entspannt, vermeidet man in der Kon-
zentration auf das Wie oder auf den Stil des Lebens notorische >Sinn-
fragen¢, die vielfach auf Zweck- oder Zielbestimmungen reduziert
werden.> Wenn man sich keinen archéologischen (auf Urspriinge
des eigenen Daseins bezogenen) und keinen teleologischen (auf des-
sen >Endsinn«< abzielenden) Reim mehr auf sich selbst machen kann,
zieht man sich auf eine Stilistik des eigenen Lebens zuriick. Was so
als letzte Riickzugsposition einer in der Befragung von Leben als
Leben vor allem mit sich selbst beschiftigten und so auch sich selbst
quélenden Existenz erscheint, ist das aber nicht gerade der direkteste
Ausweg in deren eigentliche Freiheit?

13 A. Ehrenberg, Das Unbehagen in der Gesellschaft, Berlin 2012.

14 Bei ndherem Hinsehen zeigt sich aber rasch, dass die Frage, wie zu leben sei,
keineswegs ohne Weiteres ésthetisch engzufithren ist. Interpretiert man die
Begriffe Vernunft und Gerechtigkeit bspw. modal oder adverbial, so beziehen
auch sie sich auf diese Frage. Vgl. I. U. Dalferth, Umsonst. Eine Erinnerung an die
kreative Passivitit des Menschen, Tiibingen 2011, 29.

15 Dass und wie »die eigentiimliche Kategorie des Wie« in der v. a. auf Aristoteles
zuriickgehenden Philosophie mit menschlicher Praxis urspriinglich zusammen-
gehorte, darauf macht Heidegger in seiner Vorlesung Grundbegriffe der aristote-
lischen Philosophie aus dem Jahre 1924 aufmerksam; vgl. die entsprechenden
Hinweise bei C. v. Wohlzogen, Die eigentlich metaphysische Stoérung. Zu den
Quellen der Ethik bei Heidegger und Levinas, in: M. Endref} (Hg.), Zur Grundle-
gung einer integrativen Ethik, Frankfurt/M. 1995, 130-154, hier: 142 f.

21

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Genau so empfahl uns Michel Foucault, was er als Asthetik der
Existenz bezeichnete, ohne dabei aber noch eine Identitit von Philo-
sophie und >wirklich« gelebtem Leben suggerieren zu wollen, wie es
Platon, Aristoteles, die Stoiker und viele, die ihnen spéter folgten,
immer wieder getan hatten.!'® Er machte sich nicht anheischig, all-
gemein giiltige Ratschldge in der Frage zu geben, wie man leben
solle. Als offenbar begeisterter Leser Kierkegaards wusste er: weder
Gerechtigkeit noch auch Gliick kommen als allgemein verbindliche
Kandidaten dessen in Frage, wie und worumwillen wir unser Leben
zu leben versuchen sollten. Gerade die Unterwerfung unter derglei-
chen teleologische Vorgaben wies er energisch zuriick. Erst von der
Leitfrage nach dem Wie eigenen Lebens her glaubte er auch der mo-
dernen Individualisierung und einem experimentellen Umgang mit
hochst unterschiedlichen Lebensformen gerecht werden zu konnen,
die sich langst nicht mehr einem vermeintlich universalen Verlangen
nach Gliick oder nach dem Guten und dem Gerechten unterwerfen.
Hatten Georges Bataille, Antonin Artaud, Michel Leiris und viele
andere!” nicht gezeigt, wie man Ideale guten oder gerechten Lebens,
der Ataraxie und der Autarkie verwerfen und in entgegengesetzter
Richtung, in der Auslieferung an die Welt, im Exzess, in der Veraus-
gabung, aber auch in einer gleichsam experimentellen Lebensform,
die sich immer wieder aufs Spiel setzt, nach Mdoglichkeiten eigenen
Lebens suchen kann? Lisst nicht erst die Frage, wie zu leben sei,
genug Spielraum fiir die unabdingbare Freiheit eigenen Lebens, das
keineswegs von Natur aus darauf ausgerichtet sein muss, sich mog-
lichst selbst zu geniigen — sei es auch um den hohen, allzu hohen
Preis einer durch Fremdes nicht mehr affizierbaren Apathie?'® War-
um sollte sich diese Freiheit nicht in der Sorge um Intensitit des
eigenen Lebens verausgaben?® Und warum sollte sie sich nicht in

16 Vgl. M. Foucault, Sexualitit und Wahrheit, Bd. 2. Der Gebrauch der Liiste, Frank-
furt/M. 1986, 18, 122 [=SW; Die Regierung des Selbst und der anderen. Vorlesung
am Collége de France 1982/83, Frankfurt/M. 2009, 9. und 10. Vorlesung; W. De-
tel, Macht, Moral und Wissen. Foucault und die klassische Antike, Frankfurt/M.
1998, Kap. II (2) und (3).

17 Vgl. P. Kiwitz, Lebenswelt und Lebenskunst, Miinchen 1986.

18 Aristoteles, Von der Seele, 408 b, 15.

19 Dass man auch umgekehrt fragen kann, ob nicht ein dem Guten oder dem
Gerechten verpflichtetes Leben Intensitit verspricht, sei nur nebenbei bemerkt.

22

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und andere...

der Suche nach einem Stil erschopfen, der durch eine Manier oder
einen dsthetischen Habitus einzuldsen wire?

Foucault kniipft zunachst an das antike, von seinem Mentor
Pierre Hadot ausfiihrlich entfaltete Problem der Differenz von Le-
ben (im Sinne des Am-leben-seins als zdon, als Lebewesen) und
>gelebtem« Leben (im Sinn einer Lebensform [bios]?°) an, gibt
dieser Differenz in seinem Programm einer Asthetik der Existenz
aber eine eigentiimliche Wendung, die vielfach den Eindruck einer
durchgingig prdsentistischen Lektiire?! der von ihm zitierten Quellen
erweckte. Das wird besonders deutlich, wo Foucault den Begriff des
Existenz-Stils gegen die Vorstellung ins Feld fiihrt, es gehe um allge-
mein verbindliche oder verpflichtende, sogar Wahrheit in Anspruch
nehmende Normen, an denen man sein Leben ausrichten sollte. Fiir
Foucault setzt die Asthetik der Existenz vielmehr gerade dort ein,
wo jegliche allgemeine Normativitit versagt und verworfen werden
sollte, wenn sie verlangt, dass man sich ihr unterwirft.

Insofern teilt er mit Kierkegaard den Standpunkt, im Interesse an
der »>Fithrung, >Steuerung« bzw. »Regierung«, wie Foucault selbst
immer wieder sagt, des eigenen Lebens sei jede(r) sich selbst iiber-
lassen und miisse sich jede(r) selbst tiberlassen bleiben. Kierkegaard
hatte das jedoch kritisch von »unserer Zeit«, von der Moderne ge-
sagt??, wohingegen Foucault offenbar meint, in diesem Sinne lasse
sich auch die antike Philosophie der Lebensformen auffassen. Des-
halb kann bei der Lektiire seiner Schriften und Vorlesungen tiber
Sexualitidt und Wahrheit, zur Hermeneutik des Subjekts, zur Regie-
rung des Selbst und tber Technologien des Selbst>® immer wieder der
Eindruck entstehen, als lasse sich dem von ihm bemiihten Korpus

20 P.Hadot, Philosophie als Lebensform, Frankfurt/M. 2002.

21 Zu diesem Begriff vgl. Vf., Erinnerung an die Zukunft der Geschichte, in:
Selbstorganisation. Jahrbuch fiir Komplexitit in den Natur-, Sozial- und Geistes-
wissenschaften 10 (1999), 73-98.

22 »Unsere Zeit hat alle substanziellen Bestimmungen von Familie, Staat, Ge-
schlecht verloren; sie mufl das einzelne Individuum ganz sich selbst iiberlas-
sen, dergestalt, dafl dieses im strengeren Sinne sein eigener Schopfer wird.«
S. Kierkegaard, Entweder — Oder. Teil I, Miinchen 1988, 177; vgl. K. Lowith,
Jener Einzelne: Kierkegaard, in: M. Theunissen, W. Greve (Hg.), Materialien zur
Philosophie Soren Kierkegaards, Frankfurt/M. 1979, 539-556.

23 Vgl. VL., Lebensformen des Selbst unter dem Druck der Bio-Politik. Kritische
Uberlegungen zu spéten Denkwegen Michel Foucaults, in: Philosophischer Litera-
turanzeiger 58, Nr. 3 (2005), 285-307.

23

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

antiker Texte Rat in der Frage entnehmen, wie ein nicht nur sich
selbst tiberantwortetes, sondern auch primér mit sich selbst beschaf-
tigtes Leben zu leben (wie ein oikos zu fithren, wie ein Schiff zu
steuern, wie eine pdlis zu regieren...) sein muss — aber unter der
kierkegaardianischen und anti-hegelianischen Pramisse, dass es dem
Horizont des Allgemeinen in der Singularitit einer individuellen
und ontologisch um sich besorgten Existenz entzogen sei.*

Viele haben mit diesem Entzogensein nicht etwa eine Perspektive
der Befreiung verkniipft, sondern in ihr nur eine fatale Auflgsung
der Verbindlichkeit des Allgemeinen sehen wollen, wie sie schon He-
gels Theorie der Sittlichkeit mit Blick auf die von ihm verachtete Ro-
mantik gebrandmarkt hatte.?> Bleibt als substanzloses Relikt dieser
Auflosung nicht lediglich ein um sich besorgtes, unwirkliches Selbst
zuriick, dem es in seinem Leben nur um sich selbst geht? Ahnliche
Vorwiirfe richteten sich gegen Foucault, weshalb er sich mehrfach
dazu gendtigt sah, den Vorwurf zuriickzuweisen, er betreibe nur
noch Apologetik eines Selbstkults, wie man ihn in Kalifornien vorge-
macht hat, von wo aus er sich epidemisch weit bis nach Europa und
Indien ausbreiten konnte.2® Foucault wendet sich gegen diese Kritik,
indem er darauf beharrt, er habe wie in der antiken Philosophie das
eigene Leben als »Objekt« einer Arbeit an sich selbst in der Form
einer »technischen« Selbstregierung und -regulierung begriffen, aus
der schliefSlich das wirklich selbst gelebte Leben als ein »Werk« her-
vorgehen sollte. Damit ist die Frage freilich keineswegs erledigt, ob
nicht die sogenannte Asthetik der Existenz die antike Philosophie
der Lebensformen in entscheidenden Punkten missversteht.

24 S. Kierkegaard, Abschlieffende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophi-
schen Brocken 2, Giitersloh 21989, 29. In den drei Binden, die Foucault unter
dem Titel Sexualitdt und Wahrheit verdffentlicht hat, spielt die Abgrenzung
einer individuellen Sorge um sich (epimeleia heautou) von der Unterwerfung
unter einen verallgemeinerten Code von Vorschriften eine zentrale Rolle (SW 2,
71, 83).

25 G. W. F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, Frankfurt/M. 41980, 15 ff.; Niirnber-
ger und Heidelberger Schriften 1808-1817, Werke 4 (Hg. E. Moldenhauer, K. M.
Michel), Frankfurt/M. 1986, 450 f.

26 M. Foucault, Zur Genealogie der Ethik: Ein Uberblick iiber die laufende Arbeit
[1983], in: Schriften in vier Bdnden. Dits et ecrits, Bd. 4, Frankfurt/M. 2005,
461-498, hier: 487, und 747-776, hier: 767 [=S 4]. Vgl. J. Friichtl, Asthetische
Erfahrung und moralisches Urteil, Frankfurt/M. 1996, 149 ff.

24

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und andere...

Selbst wenn der Prozess einer als dsthetisch eingestuften Gestal-
tung des eigenen Lebens mit Recht als techne tou biou, als Lebens-
weise oder Lebensform, die sich angeblich auf einen Stil beschrankt,
beschrieben werden kann (S 4, 470), darf man diese Gestaltung
dann als »Technologie« im modernen Sinne verstehen, wie es ver-
schiedene Arbeitstitel Foucaults nahe legen??” Vermittelt der moder-
ne Begriff der Technologie (im Sinne eines jederzeit verfiigbaren,
schematisch anwendbaren Verfahrens, durch das beabsichtigte Zie-
le bei entsprechender Mittelwahl verldsslich realisiert werden kon-
nen??) tberhaupt ein angemessenes Verstandnis von den Schwie-
rigkeiten praktischer Gestaltung eigenen Lebens in der Verfloch-
tenheit mit Anderen? Lisst sich tatsdchlich eine Technologie denken,
die es mit der immer von neuem aufflackernden und zum Hyperbo-
lischen neigenden Begierde (epithymia) aufnehmen kénnte??° Ober
suggeriert uns der Begrift der Technologie ein allzu simplifiziertes
und instrumentalistisches Verstdndnis dessen, wie das Leben in der

27 M. Foucault et al., Technologien des Selbst, Frankfurt/M. 1993; kritisch dazu W.
Kersting, W. Langbehn (Hg.), Kritik der Lebenskunst, Frankfurt/M. 2007. Fou-
cault, der den pdthos-Begriff nur streift (SW 2, 75), legt m. E. ganz verschiedene
Antworten auf jene Frage nahe, da er einmal von einer »Existenztechnik« (SW
2, 138), dann auch von einer »Kunst des Zusammenseins« (SW 3, 210), von
einer »Kultur seiner selbst« (SW 2, 179) und von einer »wahrhaft gesellschaftli-
che[n] Praxis« spricht (SW 3, 71).

28 B. Irrgang, Technik, in: P. Kolmer, A. Wildfeuer (Hg.), Neues Handbuch philoso-
phischer Grundbegriffe, Bd. 3, Freiburg, Miinchen 2011, 2167-2179.

29 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Buch I, 1097a, Abschnitt 5. Vgl. VL., Was uns
unwiderstehlich antreibt. Eine Standortbestimmung im Riickblick auf Unruhe
und Begehren im Diskurs der Neuzeit, in: J. N. Howe, K. Wiegandt (Hg.),
Poetiken und Politiken des Triebs, Berlin 2014, 19-42. Ohne Bezug auf Foucault
erweckt auch Volker Gerhardt den Eindruck, es kénne sich bei der Gestaltung
eigenen Lebens nur um eine »technische« Frage handeln. In seinem Buch
Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitit (Stuttgart 1999) deutet er das
Selbstverhiltnis als technisches, insofern es durchweg ein »problemldsendes«
sei (54f., 292f., 343). Deutlich werde das schon bei Sokrates und dann bei
Petrarca, dem nach Ernst Cassirer und Bernhard Groethuysen ersten modernen
Menschen (117, 127). Das Selbst, lesen wir hier, sei ein »Problem«, das es offen-
bar grundsitzlich nicht anders zu 16sen gelte wie irgendwelche anderen Proble-
me auch, die unser Denken als »problemlésendes Verhalten« (Karl Popper)
herausfordern. Demnach sind Probleme aller Art schlicht 1osbar oder eben aus-
zuhalten. Der prima facie einzige Unterschied liegt diesem Ansatz zufolge darin,
dass das menschliche Selbst sich selbst ein (losbares oder nur auszuhaltendes)
Problem sei... (65f., 74, 105).

25

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Auseinandersetzung mit Anderen, mit der Welt und mit sich selbst
gelebt werden muss?

In der an den bios-Begriff ankniipfenden Praxisphilosophie Han-
nah Arendts, mit der sich Foucault nicht auseinandergesetzt hat,
wird ein »technisches« Verstdndnis menschlichen Lebens bekannt-
lich entschieden zuriickgewiesen. Dabei muss man allerdings im
Auge behalten, dass Arendt die Uberformung menschlicher Praxis
(zu der sie den ganzen Bereich der Lebensformen zihlte) durch
Konzepte technischer Herstellung, die sich an den antiken Begriff
der poiesis anlehnen?, als gewaltsam zuriickwies, wihrend Foucault
den Begriff der techné nicht vom Modell der Herstellung, sondern
vom Modell der Hervorbringung eines Kunstwerks her begriff. Im
antiken Denken iiber das zu lebende Leben erkannte er starke Affi-
nitdten zum asthetischen Prozess der Gestaltung eines Werkes, das,
wie Foucault sehr wohl wusste, keineswegs einfach in einem tech-
nisch-instrumentellen Verfahren zu produzieren ist.?!

Auch diese Analogie ist allerdings als prasentistisch und insofern
genauso als irrefithrend zuriickgewiesen worden wie die normativ
anmutende Formulierung, »wir missen ein Kunstwerk aus uns
machen« (S 4, 474, 755). Warum und in welchem Sinne miissen
wir das? Weil es schlicht unvermeidlich ist, wenn wir unser Leben
(selbst) leben wollen? Missen wir also unvermeidlich ein dstheti-
sches Verhiltnis zu uns selbst ausbilden und dem entsprechend an
uns selbst arbeiten, weil es uns darum zu tun ist, unser (eigenes) Le-
ben zu leben? Bedeutet das wiederum, dass wir uns zu unserem Le-
ben wie zu einem dsthetischen Objekt (Partitur, Skulptur, Entwurf...)
verhalten miissen, an dem wir arbeiten konnen? Oder bedeutet es,
dass ein (dsthetisch) gestaltetes Leben, wenn es zu einem »Kunst-
werk« geworden ist, die gleiche Art der Befriedigung verschafft wie
ein solches Objekt? Leben wir also unser Leben im Interesse an
asthetischer Lust an dsthetischem Genieflen oder an Schonheit?

30 Vgl. M. Heidegger, Phidnomenologische Interpretationen zu Aristoteles, in: Dil-
they-Jahrbuch 6 (1989), 237-269, hier: 253, 269.

31 Merleau-Ponty, auf den ich weiter unten eingehe, hat sich im Ubrigen ebenfalls
an der Analogie (!) menschlicher Expressivitat einerseits zum Problem des
Ausdrucks in der Kunst andererseits orientiert, ohne dabei aber im Geringsten
einen Prozess der Herstellung als Modell zu favorisieren (Die Prosa der Welt,
105f.). Im Gegenteil: ein menschliches Leben, das sich auszudriicken versuche,
dulde keine Anweisungen, lesen wir hier.

26

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und andere...

Folgt all das aus einer schieren Unvermeidlichkeit, die Foucault
in der Formulierung zum Ausdruck bringt, wir miissten aus unse-
rem Leben ein Kunstwerk machen3?, oder handelt es sich um eine
normative Forderung — oder sogar um ein unserem Leben selbst
innewohnendes Ideal, aus dem hervorgeht, dass es als misslungen
gelten miisste, wenn es uns nicht gelinge, aus ihm ein Kunstwerk
zu machen, das womdglich nach objektiven Mafistaben auch als
solches normativ zu beurteilen ware? Letzteres kann Foucault, der
in dieser Hinsicht erkennbar auf den Spuren Kierkegaards wandelt,
nicht gemeint haben, denn es wiirde bedeuten, das Leben jedes
Einzelnen doch wieder dem Allgemeinen zu unterwerfen, in dem es
sich als sinnvoll zu erweisen hitte. Viel néher liegt es, Foucault so
zu verstehen, dass er nur Empfehlungen3? nahe legen wollte — nach
dem Muster: wenn es dir darum geht, dein Leben selbst zu leben, ein
eigenes Leben, im eigenen Interesse, auf eigene Rechnung etc., dann
verhalte dich dsthetisch zu dir wie ein Kiinstler zu seinem Werk, in
der Sorge um sein Werk; und zwar zunéchst unabhingig von der
Frage, ob es auf einem Markt als solches auch Anerkennung finden
wird (vgl. S 4, 755).

Keineswegs hat Foucault auf diese Weise eine universale Wahrheit
seiner Antwort auf die Frage, wie das eigene Leben zu leben sei, be-
hauptet. Wenn er in diesem Zusammenhang von Wahrheitsspielen
spricht, durch die »sich das Sein als Erfahrung konstituiert«, so nur
im Sinne einer radikalen Kontingenz, der sie riickhaltlos ausgeliefert
sind.>* Was fiir uns als eigenes Leben und als Herausforderung, es
zu leben und zu fithren, wirklich ist bzw. als wirklich gilt, kann
demnach wohl Gegenstand einer »historische Ontologie« sein; aber
dieser steht nach Foucaults Uberzeugung kein Zugang zu einem der
Kontingenz entzogenen, insofern >an sich< gegebenen Sein mehr
offen. Das bedeutet aber nicht, dass man sich mit jedem Wahrheits-

32 Weiter wire zu fragen, woran das Gelingen eines solchen Projekts zu bemessen
ware. Wiirde es sich etwa an einem Markt messen lassen missen, auf dem auch
die Kunstwerke ihren Wert bestimmen lassen miissen? Geht die Analogie so
weit?

33 Die sich im Sinne einer lateralen Universalitit bewahren konnten, der aber
nicht vorzugreifen ist. Sie ist allemal erst vergleichsweise zu erproben.

34 M. Foucault, Gebrauch der Liiste und Techniken des Selbst [1983], in: S 4, 658—
686, hier: 662; Foucault [1984], in: S 4, 776-782, hier: 777; Die Ethik der Sorge
um sich als Praxis der Freiheit [1984], in: S 4, 875-902, hier: 894 ff.

27

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

spiel abfinden miisste; vielmehr verspricht gerade eine Asthetik der
Existenz Quellen des Widerstands gegen all jene Miachte zu aktivie-
ren, die zu verhindern drohen, dass wir ein (freies) eigenes Leben
fithren. »Wir« — das heif$t prima facie: jede(r) fiir sich und jede(r)
auf ihre bzw. seine individuelle Art und Weise, die Anderen allenfalls
als dsthetisch attraktiv und nachahmenswert erscheinen, aber nicht
ohne Weiteres als normatives, auf Andere tibertragbares Vorbild gel-
ten kann; schon gar nicht unter Berufung auf einen Ursprung oder
auf ein felos unseres Lebens, aus dem hervorgehen wiirde, nach wel-
chem Maf3stében es als wirklich gelebtes Leben gelten diirfte. Genau
diesem normativen Denken will Foucault im Namen der Freiheit des
Einzelnen entkommen. Und dafiir steht der wie gezeigt mehrdeutige
und zu ganz verschiedenen Interpretationen Anlass gebende Termi-
nus »Asthetik der Existenz«.

Beide, in diesem Terminus zusammengezogenen Begriffe deuten
unmissverstdndlich an, dass Foucault im Riickgriff auf die Philo-
sophie der Antike prasentistisch vorgegangen ist. (Woraus er im
Ubrigen kein Hehl gemacht hat.35) Weder der Begriff der Existenz
noch sein Begriff der Asthetik stand so, wie er beide verwendete,
seinen Gewidhrsleuten zur Verfiigung. Beide sind insofern modernen
Ursprungs, gewinnen aber erst im Zuge einer mehrfachen Verwer-
fung dieses Ursprungs ihr eigentiimliches Profil, so dass keine Rede
davon sein kann, Apologeten einer Asthetik der Existenz konnten
sich einfach auf jhn berufen.

2. Die moderne Verkniipfung von Asthetik und Existenz

Bekanntlich setzt die moderne Asthetik mit Alexander G. Baum-
gartens, auf das antike Konzept der aisthesis zuriick verweisenden
Begriindung der Asthetik als Wissenschaft vom sinnlichen Erkennen
ein. Immanuel Kant kniipft an Baumgarten mit einer transzenden-
talen Asthetik an, die dem Sinnlichen zunichst ebenfalls nur eine
inferiore, dem Denken »Stoff gebende, insofern dienende Funktion
zuschreibt und auf dieser Grundlage zu einer normativen Theorie

35 Vgl. S 4, 831; V£, Das menschliche Selbst in Geschichte und Gegenwart. Eine
Bilanz der >Hermeneutik< Michel Foucaults, in: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie
2,Nr.1(2008), 113-135.

28

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die moderne Verknipfung von Asthetik und Existenz

des Geschmacks bzw. der Beurteilung dessen fortschreitet, wodurch
ein schones Werk asthetische Lust veranlasst. Diese Theorie miindet
in einen Idealismus, der dem in der Form der Kunst manifestier-
ten und ausdifferenzierten Asthetischen mit Friedrich Schiller und
mit Hegel tiber ihn hinausgehend die Funktion einer Vermittlung
und Versdhnung der in der Moderne nicht nur unterschiedenen,
sondern auseinandergefallenen Momente des Geistes (Sinnlichkeit
und Verstand, Theorie und Praxis, Natur und Subjekt etc.) zutraut.
Wo Schiller das Asthetische in diesem Sinne zur praktischen An-
gelegenheit einer Lebenskunst*® macht, entdeckt er Momente des
Widerstreits, denen die romantischen Theorien eine unverséhnliche
Wahrheit des unaufhebbar Heterogenen zuschreiben, welche sie in
der Vernunft und gegen sie zur Geltung bringen.

Daran kniipfen Affirmationen einer Befreiung des Asthetischen an,
die es gerade dadurch zu sich selbst kommen sehen, dass es sich
von allen genannten Engfithrungen 16st: als aisthesis der sinnlichen
Erfahrung, in der sich uns allererst etwas zeigt (oder »gibt«, wie
man in der Phdnomenologie sagen wird¥), soll es nicht mehr blofle
Vorstufe hoherer Formen der Erkenntnis sein. Im Verlangen nach
Artikulation, Ausdruck, Darstellung und Reprisentation dessen, was
sich zeigt, und in der existenziellen Dringlichkeit einer dsthetischen
Manifestation dieses Verlangens emanzipiert es sich von der Herr-
schaft des normativen Urteils ebenso wie von jeglicher Bevormun-
dung durch das Schéne und den Anspruch, ein Werk hervorbringen
zu sollen. Asthetische Prozesse vielfiltigster Art gehen nicht linger
in »der Kunst« auf; sie zeigen sich vielmehr in einer unaufhebba-
ren Pluralitat »nicht mehr schoner« Kiinste38, die sich der Zumu-
tung entziehen, das Absolute darzustellen (was Hegel zufolge ihre
urspriingliche, inzwischen aber iiberholte Aufgabe gewesen war®).

36 F. Schiller, Uber die dsthetische Erziehung des Menschen. In einer Reihe von
Briefen, Stuttgart 1984, 15. Brief; Kallias oder iiber die Schonheit. Uber Anmut
und Wiirde, Stuttgart 1984, 11 ff.

37 Vgl. M. Staudigl (Hg.), Der Primat der Gegebenheit. Zur Transformation der
Phénomenologie nach Jean-Luc Marion, Freiburg, Miinchen 2020; Vf., Umsonst
»gegeben<? Phinomenologie und Hermeneutik im sozialphilosophischen Riick-
blick, Baden-Baden 2024.

38 H.R.Jaufl (Hg.), Die nicht mehr schonen Kiinste. Poetik und Hermeneutik. Bd. 3,
Miinchen 1968.

39 Hegel, Vorlesungen iiber Asthetik I, Werke, Bd. 13, 25, 100.

29

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Insofern tiberleben sie das ihnen prophezeite »Ende«; und erst nach
diesem Ende (in der normativen Form der Kunst) kommt das Asthe-
tische eigenmichtig zur Geltung.*® In der Dimension sinnlicher Er-
fahrung ist es allgegenwirtig; in dsthetischen Lebensformen wird es
eigens zur Angelegenheit bewusst um seinetwillen gelebten Lebens;
in heterogenen Kiinsten schliefllich wird es Bestandteil einer sich
selbst darstellenden kulturellen Okonomie, die im sog. Kunstmarkt
dem Asthetischen zugleich den durchschlagendsten Erfolg sichert
und ihm die schmerzlichste Niederlage durch die riicksichtsloseste
Aneignung fiir fremde Zwecke bereitet.

In dieser Lage treten Theorien des Asthetischen, allen voran
diejenige Adornos, als Anti-Theorien auf, die sich zundchst mit
der drohenden Unmdglichkeit auseinandersetzen miissen, dem As-
thetischen gerade erst durch seine Befreiung erdffnete Spielrdume
zu wahren oder wieder zu erobern; und zwar unter historischen
Bedingungen, die dem asthetischen Verlangen nach Artikulation,
Ausdruck, Darstellung und Reprisentation sinnlicher Erfahrung ge-
radezu spotten und ihm nur noch einen negativistischen Ausweg
lassen, indem es sich darauf zuriickzieht, zu zeigen, was sich der
Artikulation, dem Ausdruck, der Darstellung und der Représenta-
tion entzieht. Ob es sich in Folge dessen darauf versteifen muss,
jegliche Versohnung mit einer nicht nur desintegrierten, sondern
auch auf nicht wieder gut zu machende Art und Weise gewaltsam
verletzten Welt zu verweigern, oder ob wenigstens noch nach einem
»Vorschein von Verséhnung« zu suchen ist, steht dahin und bleibt
umstritten. Nach Theodor W. Adorno, von Jean-Francois Lyotard
bis Wolfgang Welsch, >lebt< das Asthetische scheinbar nur noch im
unaufhebbaren Widerstreit und behauptet sich geradezu als Asthetik
des Widerstreits*,, die aber nach wie vor in der aisthesis der sinnli-
chen Erfahrung ihren Ursprung hat, insofern sich in ihr das Verlan-

40 Vgl. E. Salmann, Im Bilde sein. Absolutheit des Bildes oder Bildwerdung des
Absoluten?, in: G. Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?, Miinchen 21995, 209-232; M.
Blanchot, Der literarische Raum, Ziirich 2012, 220, 227.

41 Die Erforschung dieses Begriffs hat freilich inzwischen ergeben, dass unter
diesen Obertitel allzu Verschiedenes subsumiert wird: Widerstreit zwischen
Satzen, zwischen Diskursarten, zwischen Lebensformen, Kulturen, aber auch
Widerstreit in sich selbst etc., so dass es nahezu unmoglich erscheint, mit
kryptonormativen Forderungen nach Gerechtigkeit fiir >den< Widerstreit einen
genauen Inhalt zu verbinden.

30

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die moderne Verknipfung von Asthetik und Existenz

gen nach Ausdruck entziindet, der in asthetischen Lebensformen zu
deren zentralem Anliegen wird.

Diese Wendung des Asthetischen zeichnet sich in der Moderne
zweifellos am deutlichsten in der frithen Romantik ab.#? Sie macht es
mitten »im Alltdglichen« aus und verlangt nach einem »poetischen
Leben« (Friedrich Schlegel*®), das selbst eine #sthetische Form
annehmen soll — durch einen imaginativ gesteigerten Moglichkeits-
sinn, der das Wirkliche derealisiert und durch Verfahren der Ver-
fremdung und der phantastischen Deformation umfingiert.** Wah-
rend die Kritiker der Romantik von Hegel iber Emmanuel Hirsch
bis Carl Schmitt darin nur eine Subversion sittlicher Ordnung, eine
Auflosung verbindlicher Wirklichkeit in der Occasionalitét des »In-
teressanten« erkennen kénnen, schreiben ihr deren Verteidiger von
Charles Baudelaire iiber Maurice Blanchot bis Karl Heinz Bohrer
eine gesteigerte Sensibilitdt fiir alles Fremdartige jenseits des Wirkli-
chen und im Wirklichen selbst zu, zu dessen Umgestaltung sie beitra-
gen kann, wenn sie die »prosaische Fratze der Normalitdt« im Na-
men eines »Rechts zu leben« entlarvt. So wird dem ins Leben zuriick
gewendeten Asthetischen eine existenzielle Relevanz attestiert, lange
bevor ideengeschichtlich der Begriff der Existenz den des Lebens be-
erbt. Bohrer trigt diesem Prozess Rechnung, wenn er mit Blick auf
Kierkegaard, der den Anspruch eines poetischen Lebens kritisch auf
die Existenz des Einzelnen zuriickbezieht, von einem »romantischen
Existenzial« spricht.#>

Der Terminus des Existenzials ist freilich erst bei Heidegger, vor
allem in Sein und Zeit, anzutreffen, wo er hochst variablen »exis-
tenziellen« Formen der Lebensfithrung, der Sorge um sich und

42 K. H. Bohrer, Die Kritik der Romantik. Der Verdacht der Philosophie gegen die
literarische Moderne, Frankfurt/M. 1989, 116 [=KR].

43 Vgl. S. Kierkegaard, Uber den Begriff der Ironie, Frankfurt/M. 1976, 276.

44 KR, 60, 69, 154. Allerdings liefert Schlegel konzeptionell nur lose verbundene
Hinweise in diese Richtung; vgl. F. Schlegel, »Athendums«-Fragmente und ande-
re Schriften, Stuttgart 2005, 102, 107, 138 zur Lebenskunstlehre, zum Pathos und
zum poetischen Gefiihl.

45 KR, 69, 232. Mit seiner Anerkennung der romantischen Sensibilitdt kniipft
Bohrer im Ubrigen an Karl Mannheim an (ebd., 103, 306), bei dem dieser
Begriff allerdings zwiespaltig blieb und zwischen einem »Herausspiiren qualita-
tiver Feinheiten« im Erfahrbaren einerseits und einer geradezu manirierten und
willkiirlichen »Technik« kiinstlicher Romantisierung andererseits schwankte. K.
Mannheim, Konservatismus, Frankfurt/M. 1984, 146 ff.

31

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

um Andere entgegengestellt wird; und zwar als deren nur formal
anzuzeigende ontologische Vollzugsform. Existenzialien bringen die
Formen des Geschehens zum Ausdruck, in denen sich Existenz voll-
zieht — angeblich ganz unabhéngig davon, wie jemand im Einzelnen
sein Leben zu fithren gedenkt.*® (Auch das sorglos verlebte, um sich
selbst nicht besonders bekiimmerte Leben ist ontologisch demnach
ein »Sein zum Tode«, insofern es sich nicht nicht zu ihm verhalten
kann, sei es auch im Modus der Indifferenz.”)

Wenn nun Bohrer von einem romantischen Existenzial spricht,
so scheint er sagen zu wollen, dass der Anspruch eines dsthetischen
Lebens, wie wir ihn in der Romantik artikuliert finden, auf die
Spur einer neuartigen Daseinsform gefithrt hat — worin sich Fou-
cault bestitigt sehen kénnte, fiir den es keine ahistorische Ontologie
geben konnte. Eine »historische Ontologie« (S 4, 474), so wie sie
ihm offenbar vorschwebte, reflektiert unter kontingenten geschicht-
lichen Umstdnden bis in ihre existenzialen Grundformen hinein
veranderliche Strukturen menschlicher Existenz bzw. des Selbstseins.
Auch Heidegger hatte zugegeben, das Sein-zum-Tode von gewissen
existenziellen Vorbildern her entworfen zu haben (so dass sich eine
hermeneutische Zirkularitdt zwischen Existenziellem und Existen-
zialem abzeichnete). Fiir Jean-Paul Sartre, Emmanuel Levinas, Mau-
rice Blanchot und Paul Ricceur, deren Werke sich kaum ohne Sein
und Zeit denken lassen, war gleichfalls klar, dass die beriihmten
Existenzialien keineswegs jeglicher geschichtlichen Kontingenz ent-
zogen zu denken sind. Bleibt der Tod nicht stets etwas radikal Frem-
des, das nicht in die Mdglichkeiten des eigenen Daseins eingehen
kann?¥® Fand sich nicht gerade das in der Gewaltgeschichte des 20.
Jahrhunderts bestdtigt? Miisste sich aus dieser Einsicht nicht eine
ganz andere Ontologie des Daseins ergeben, die den Tod nicht als
»Moglichkeit der Unmdoglichkeit« versteht, wie es in Sein und Zeit
der Fall ist?

Wer sich anschaut, wie dieses Buch in Frankreich nach dem Zwei-
ten Weltkrieg rezipiert worden ist, wird rasch feststellen, dass eine
strikte Trennung zwischen Existenzialien und existenziellen Weisen

46 Vgl. Kierkegaard, AbschliefSende unwissenschaftliche Nachschrift 2, 62.

47 M. Heidegger, Phianomenologische Interpretationen zu Aristoteles, 238.

48 Blanchot, Der literarische Raum, 126, 129, 153. Blanchot steht hier Levinas nahe,
der den Tod als »Unmdglichkeit des Méglichen« begriffen hatte.

32

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die moderne Verkniipfung von Asthetik und Existenz

der Lebensfithrung kaum je durchgehalten worden ist. Statt dessen
macht durch Merleau-Ponty und mehr noch durch Sartre der Be-
griff eines Entwurfs (projet) Karriere, durch den die réalité humai-
ne in der Form eines Lebens Gestalt annehmen sollte. (Heidegger
hatte das im Brief iiber den Humanismus mit Blick auf Sartre als
anthropologisierende Missdeutung der Ontologie des Daseins kriti-
siert.¥?) Der frithe Foucault steht diesem Denken zweifellos sehr
nahe, bevor er es verdchtlich als sentimentalen »Humanismus« zu-
riickweist.® Besonders Gabriel Marcel und Paul Ricceur haben sich
stets dagegen verwahrt, im Sinne dieser, vor allem gegen Sartre und
Camus gerichteten polemischen Kritik je »Existenzphilosophen«
gewesen zu sein. Und den anti-humanistischen Angriff auf diese
Philosophen hat zweifellos eine nach wie vor auf jene Strukturen
sich besinnende hermeneutische Philosophie iiberlebt. Das gilt nicht
nur fir Ricceur®, sondern auch fiir Levinas, der dem Anti-Huma-
nismus Foucaults, so wie er Mitte der 60er Jahre des vergangenen
Jahrhunderts vorgetragen worden war, sehr aufgeschlossen gegen-
tiberstand. Levinas’ Humanismus des anderen Menschen geht gerade
nicht mehr von einem in der Selbst-Sorge auf sich selbst fixierten
Dasein aus.? Doch hat Levinas immer wieder hervorgehoben, wie
zentral Heideggers Entdeckung des verbalen Sinns der Rede von
menschlicher Existenz fiir ihn war. Das bedeutet: wir >haben« nicht
nur Angst, sondern wir leben sie bzw. existieren im Modus der Angst
(oder existieren sie). »Man lebt sein Leben« — das heif3t: »Leben
ist wie ein transitives Verb, das die Inhalte des Lebens zu Akkusativ-
objekten macht.«>> Miisste das Gleiche nicht auch vom &sthetisch

49 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit, Bern 1954, 72 ff.

50 Vgl. VL., Abgebrochene Beziehungen: Merleau-Ponty und Foucault iiber Ontoge-
nese und Geschichte; Teil I in: Philosophisches Jahrbuch 101/1 (1994), 200-217;
Teil IT in: Philosophisches Jahrbuch 101/2 (1994), 178-194.

51 Zwar bleibt Ricceur auf den bereits in seinem Frithwerk zentralen Jaspers‘schen
Gedanken der Existenzerhellung bis zum Schluss verpflichtet (Wege der Aner-
kennung, Frankfurt/M. 2006, 317), doch grenzte er sich immer wieder von
jener vielfach blofl noch als Modestromung der Nachkriegszeit eingestuften
»Existenzphilosophie« ab; vgl. P. Ricceur, G. Marcel, Entretiens, Paris 1968;
P. Ricceur, Existenz und Hermeneutik, in: Hermeneutik und Strukturalismus I
[1969], Miinchen, 1973, 11-36.

52 E.Levinas, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989.

53 E. Levinas, Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch tiber die Exterioritdt, Freiburg,
Miinchen 1987, 153; vgl. M. Heidegger, Phinomenologische Interpretationen zu

33

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Inspirierenden, Interessanten oder Schonen gelten? Wird nicht auch
das Asthetische in der transitiven Bedeutung des Wortes »gelebt«?

Selbst bei Levinas, dessen Humanismus des anderen Menschen
mit dem Foucault'schen Antihumanismus sympathisiert und sich
vom Primat der Sorge um sich abwendet, um das menschliche Le-
ben ganz und gar vom Anderen her zu deuten, bleibt also im Spiel,
was man den existenzialen Sinn menschlichen Daseins genannt hat.
Levinas weif3: auch ein aus unvordenklicher Ferne uns erreichender
Anspruch des Anderen muss in einem endlichen, leibhaftigen Leben
gehort und realisiert werden. Aber er bestreitet, dass dieses Leben
sich ontologisch nur um sich selbst drehen muss, wie es den An-
schein hat, wo Heidegger schreibt, es gehe dem Dasein in seinem
Sein um sich (oder um dieses) selbst. Ohne im Geringsten zu einem
»Existenzdenken von gestern«>* zuriickkehren zu wollen, anerkennt
Levinas, der alles andere als ein Existenz- oder gar Lebensphilosoph
sein wollte, dass auch ein Dasein vom Anderen her der »Bewdhrung
durch ein Leben« bedarf, vielleicht in der kynischen Lebensform
eines »Reisenden ohne Gepécks, der seine Heimat im Draufien hat
und weif3, dass »nirgends ein Bleiben« ist.>®

Vor diesem Hintergrund ist es erstaunlich, wie unbefangen Fou-
cault seine Asthetik der Existenz ohne Umschweife auf den Vorrang
der Sorge um sich bezieht. Ausdriicklich erklart er: »Die Sorge um
die anderen ist nicht vor die Sorge um sich zu stellen; die Sorge um
sich ist ethisch vorrangig, so wie die Beziehung zu sich ontologisch
vorrangig ist.«>® Daraus scheint zu folgen, dass in der Selbst-Sorge
zundchst nur jede(r) mit sich selbst und mit der vorbildlosen Gestal-

Aristoteles. Einfiihrung in die phdnomenologische Forschung [Gesamtausgabe Bd.
61], Frankfurt/M. 1985, 82 zur transitiv-intransitiven Zweideutigkeit des Begriffs
Leben.

54 E. Levinas, Aufer sich, Miinchen, Wien 1991, 87.

55 Was man zweifellos nicht einfach auf entsprechende Wendungen in der Mystik
(die sich noch bei R. M. Rilke finden) zuriickfiihren oder allzu wortlich nehmen
sollte. Im »Drauflen« einer radikalen Exterioritit jedenfalls lebt man doch nicht
schon deshalb, weil man kein Obdach hat. Vgl. ebd., 117, 156, 169f.; sowie M.
Foucault, Das Denken des DraufSen, in: Schriften zur Literatur, Frankfurt/M.
1988, 130-156; VL., Auf der Spur einer >nomadischen Wahrheit< richtigen Lebens:
Maurice Blanchot und die Geschichte menschlicher Welt-Fremdheit, in: M. Gut-
jahr (Hg.), Orte des Negativen. Sprache, Bild und Gemeinschaft bei Maurice
Blanchot, Wiirzburg (i. V.).

56 Foucault, Die Ethik der Sorge um sich, in: S 4, 884.

34

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die moderne Verknipfung von Asthetik und Existenz

tung des eigenen Lebens beschaftigt ist, die man sich am besten
analog zur Arbeit an einem &sthetischen Objekt vorzustellen hitte.
Worum drehen sich aber diese Selbst-Sorge und diese Arbeit? Fou-
cault gibt immer wieder die Antwort: darum, »ein Anderer« zu
werden, denn das Schlimmste wire, derselbe zu bleiben, der man
bereits ist, d.h. in seiner Selbigkeit zu verharren. Und diese Gefahr,
so meinte er, beschworen auch simtliche dialektischen Theorien der
Erfahrung herauf, die uns nur lehren, wie wir nach allen méglichen
Umwegen doch nur wieder zu uns selbst zuriickkehren.”” Von einer
immanenten Veranderung des Selbst, das sich selbst >wie ein Ande-
rer< begegnet, und von einer selbst von Dialektikern in Rechnung
gestellten unaufhebbaren Negativitit der Erfahrung nimmt Foucault
keine Kenntnis. Ebenso wenig iibrigens wie Richard Rorty, den die
gleiche Sorge umgetrieben hat: wie es zu vermeiden ist, derselbe
zu bleiben. Wie schon die Romantiker, so bietet auch Rorty eine
angeblich vor allem im Asthetischen beheimatete Sensibilitit auf,
die dieser Gefahr begegnen konnen soll>8, wohingegen Foucault mit
allen Formen der Erfahrung liebdugelt, die zu versprechen scheinen,
»Andere« aus uns zu machen, sofern wir nicht schon verandert sind.

Der besonders durch Foucault bekannt gewordene Begriff der
Asthetik der Existenz unterlduft vor diesem komplexen Hintergrund
die Potenziale, die die seit der Romantik sich abzeichnenden In-
terferenzen zwischen dem Asthetischen und dem Existenziellen er-
kennen lassen. Am auffilligsten ist, wie sich Foucault, der sich zu
Heidegger als seinem wichtigsten Bezugsautor bekennt, mit einem
schlichten, namlich existenziellen Begriff der Sorge begniigt, der
besagt, in unserem Leben gehe es vorrangig um uns selbst und um
die Gestaltung des eigenen Lebens. Das ist eine kontingente und, wie
es scheint, auch arbitrére Festlegung, fiir die ein tieferer Grund nicht
erkennbar ist. Alternativen lassen sich ohne Weiteres vorstellen, die
in einer irreduziblen Pluralitit von sog. Lebensentwiirfen Gestalt
annehmen kénnen. Warum sollten nicht Andere oder etwas Anderes
als wir selbst Vorrang haben? Und wird der Begriff des Anderen
nicht sonderbar verkiirzt, wenn man von der Befiirchtung ausgeht,
derselbe zu bleiben, also in schierer Selbigkeit zu verharren, statt die

57 M. Foucault, Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Von der Subversion des
Wissens, Frankfurt/M. 1987, 69-90.
58 R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt/M. 1992.

35

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Selbst-Sorge im Sinne einer Philosophie der Selbstheit zu entfalten,
der immer schon eine unaufhebbare Alteritit innewohnt?

Welchen Zuschnitt miisste eine Asthetik der Existenz aber haben,
wenn man diesen Begriff im Sinne eines im Modus des Selbstseins
gelebten Lebens versteht, das ontologisch gar nicht ohne seine Af-
fizierbarkeit durch eine sei es innere, sei es ihm von auflen wider-
fahrende Alteritdt vorstellbar ist? Auf jeden Fall miisste in einem
solchen Neuansatz das fast neurotisch anmutende Motiv einer sol-
chen Asthetik weitgehend entfallen, unbedingt ein Anderer werden
zu wollen, wenn sich gar kein Selbst denken lésst, das nicht schon in
sich, im Verhiltnis zu Anderen und zur Welt verandert ist bzw. exis-
tiert. Aus dem in der Philosophie des Selbst immer wieder erbrach-
ten Nachweis solcher Veranderung folgt zum Mindesten, dass wir
ontologisch gar kein derart auf sich selbst zuriickgeworfenes Leben
fithren bzw. fithren miissen, wie es Foucault als vorgegebenes (und
dann als zu iiberwindendes) ausgibt.>® Vielmehr erscheint nun ein
solches Leben eher als Schwund- oder Reduktionsform einer Exis-
tenz, die wie ein offenes Haus immer schon Dimensionen der Alteri-
tat beherbergt, welche unmittelbar die Frage betreffen, worum es in
ihr geht. Zu sagen: nur oder vorrangig um mich selbst, bedeutet, von
einer urspriinglichen Verflechtung von Selbst- und Ander(s)heit ab-
zusehen, die in dieser Hinsicht zumindest keine eindeutige Antwort
zuldsst. Wenn das aber so ist, verbietet es sich, einfach festzulegen,
worum sich die Selbst-Sorge dreht. Vielmehr werden die Spielraume
des Antwortens auf diese Frage zu einer echten Herausforderung
des Geschehens unserer Existenz selbst. Sie wirft also in sich selbst
das Problem auf, worum es in ihr geht; aber nicht in einer splendid
isolation, in der das Selbst nur noch ein Gesprach mit sich selbst
dariiber fithren kénnte, sondern in Beziehungen zu sich, zu Anderen
und zur Welt, die jene Frage immer schon als Antwort auf diese
Beziehungen zu verstehen erlauben.

Revidiert man derart den Begriff der Existenz, kommt dann
nun auch eine andere Auffassung des Asthetischen in Betracht, die
sich nicht auf die nach dem Vorbild eines Kunstwerks gedachte
Gestaltung des eigenen Lebens umwillen eines eigentiimlich leeren
»>Anderswerdens< beschriankt? Um einer Antwort auf diese Frage
wenigstens einen Schritt ndher zu kommen, wende ich mich im Fol-

59 Vgl. P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, 10. Abhandlung.

36

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Existenzielle Herausforderung des Asthetischen

genden von Foucaults Asthetik der Existenz ab und noch einmal der
Geschichte des Asthetischen in der Moderne zu, um zu ermitteln,
ob sie auch fiir einen alteritdtstheoretisch revidierten Begriff der
Selbstheit fruchtbar zu machende Potentiale in sich birgt.

3. Existenzielle Herausforderung des Asthetischen

Das asthetische Denken, so wie es in der Moderne zur Geltung
gekommen ist, ist durch eine Reihe von Inversionen gekennzeichnet,
die seinen Sinn von Anfang an derart in Frage gestellt haben, dass
der Eindruck entstehen konnte, es habe seinen Gegenstand verfehlt
und es habe dieses Verfehlen nur dadurch aufdecken konnen, dass
es sich gegen sich selbst gewandt und seine modernen Urspriinge
wieder verworfen hat. Wird mit Baumgartens Definition der sinn-
lichen Erkenntnis als gnoseologica inferior®® nicht von Anfang an
der urspriingliche, weite Begriff der aisthesis verfehlt, der es erlaubt
hitte, dem Asthetischen auch in nicht-epistemischen Formen auf die
Spur zu kommen — und zwar gerade auch solchen, die weder in
einem objektiven Geschmack noch auch in einem ausdifferenzierten
System der Kunst aufzuheben sind, das ohnehin am Ende zu sein
schien (wenn wir Hegel folgen®)? Lief das romantische Verlangen
nach einem »poetischen Leben« nicht gerade auf solche, gelebte
Formen der aisthesis hinaus, d.h. auf asthetisch inspirierte Lebens-
formen, die nur auf individuellen und experimentellen Wegen Ge-
stalt annehmen und nur infolge dieses »Endes«, jenseits einer Ver-
pflichtung auf die Darstellung des Absoluten, haben zur Geltung
kommen konnen? Hat dieses Verlangen nicht eine dsthetische Lei-
denschaft, d.h. ein anarchisches pdthos®? der Suche nach Artikulati-

60 A.G.Baumgarten, Theoretische Asthetik [1750/58], Hamburg 21988 (§ 1), 2.

61 Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, Werke 13, 25.

62 Mit der Ankniipfung an diesen Begriff markiere ich lediglich ein Desiderat der
Forschung, das sich in die Frage fassen ldsst, ob nicht das Asthetische vom
Widerfahrnischarakter einer Leidenschaft her zu verstehen ist, die urspriinglich
keineswegs auf asthetische Erkenntnis, dsthetisches Urteil, das Schone und die
Kunst beschrinkt zu denken ist. Das liefle sich mit vielfdltigen Hinweisen
untermauern, die dsthetischen Selbstzeugnissen zu entnehmen sind. Dass die-
sen allerdings nicht ohne Weiteres Beweiskraft zukommt, versteht sich von
selbst. Man denke nur an Paul Cézannes Credo, er wolle sich »an die Augen

37

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

on, Ausdruck, Darstellung und Représentation umwillen eines wirk-
lich lebbaren Lebens freigesetzt und damit — statt einer »Asthetik der
Existenz« — eine existenzielle Asthetik hervorgebracht, die sich weder
in dsthetischer Erkenntnis noch im &sthetischen Urteil oder gar in
»der< Kunst als Form eines objektiven bzw. absoluten Geistes (oder
einer Logik des Kunstmarktes) erschopft?6> Woraus, wenn nicht aus
einer solchen dsthetischen Leidenschaft entspringt tiberhaupt die
schier unerschopfliche Kraft eines Lebens®, dessen Endprodukte
schlieflich der Kulturindustrie und der Vermarktung zum Opfer
zu fallen drohen - vor der sie auch ihre quasi sakrale Wiirdigung
in Pinakotheken, Staatsgalerien, Konzertsilen und Nationaltheatern
nur mehr schlecht als recht bewahrt?%

So von einer existenziellen, zur Angelegenheit >gelebten Lebens«
selber werdenden Asthetik zu sprechen, legt freilich erneut alle Miss-
verstindnisse nahe, die aus der sattsam bekannten Polysemie des
Asthetischen unausweichlich folgen, solange wir nicht iiber bessere
Begriffe verfiigen. Asthetisch im weitesten Sinne ist alles Sinnliche

verlieren« — so, dass die Landschaft »sich in ihm« denke, an Paul Gauguins
»Ergriffenheit«, an Vincent Van Goghs Bekenntnis, eine Sache nicht entbehren
zu konnen, die stirker als er war, wie er meinte, und sein »wirkliches Leben«
ausmachte. Vgl. W. Hess, Dokumente zum Verstindnis der modernen Malerei,
Reinbek 1986, 17, 19, 27, 30.

63 Auch Hegel kennt jenes pdthos (Vorlesungen iiber Asthetik I, 302). Aber wenn er
sagt, es bilde die »echte Doméne« einer Kunst, die die »Not des Lebens« schon
beseitigt habe, um das »unverginglich Menschliche« als »absoluten Gehalt«
anschaulich zu machen (ebd., 333; Vorlesungen tiber Asthetik II, 2381.), so zeigt
er damit, dass es firr ihn nur als Vorstufe einer im Kunstwerk aufzuhebenden
negativen Lebendigkeit in Betracht kommt. Davon kann keine Rede mehr sein,
wenn das Kunstwerk stets auch als scheiternde Darstellung und als Darstellung
eines existenziellen Scheiterns begriffen wird. Sind nicht fiir Cézanne Malen
und Sterben in diesem Sinne zusammengefallen? Vgl. P. Cézanne, Uber die
Kunst. Gespriche mit Gasquet. Briefe, Mittenwald 1980, 76.

64 Zum Begriff einer mit J. G. Herder aisthesiologisch reinterpretierbaren Kraft, die
gerade nicht Ausdruck des Vermégens oder des Erkennens eines Subjekts ist,
das sich souverdn ihrer bedienen kénnte, vgl. C. Menke, Kraft. Ein Grundbegriff
dsthetischer Anthropologie, Frankfurt/M. 2008, 81., 84. Ob nun gerade Foucault
dazu beigetragen hat, die Vorstellung von einem solchen Subjekt grundlegend
zu revidieren, indem er aufgezeigt hat, wie es aus Praktiken der Unterwerfung
hervorgehen kann, ist allerdings fraglich (vgl. ebd., 421.).

65 Zu diesem Missverhaltnis vgl. die instruktive Studie von L. Hyde, The Gift. How
the Creative Spirit Transforms the World, Edinburgh 2006.

38

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Existenzielle Herausforderung des Asthetischen

und der Prozess der Wahrnehmung®® bis hin zu Formen politischer
Sensibilitét, die auf >Differenzen< aufmerksam macht. Als dsthetisch
verstehen sich aber auch Programmatiken der Bewahrung des Sinn-
lichen (vor dessen angeblich bevorstehender Verkiimmerung) und
der differenzempfindlichen Sensibilisierung bis hin zu Bemithungen
um eine Kultur der Aufmerksamkeit.®” Als dsthetisch gilt sodann
das als schon Beurteilte, was (mdglichst >erlesenen<) Geschmack hat
oder verrit. Als asthetisch geht nicht selten aber auch alles durch,
was sich in der Sorge um einen als Stil manifestierten Geschmack er-
schopft, gar keinen anderen Lebensinhalt zu kennen scheint und am
Ende in der dsthetischen bzw. hitbschen oder auch coolen Ausstaftie-
rung eines nur duflerlich »schonen< Lebens verkiimmert, das sich an
tiberall kduflich zu erwerbenden Vorbildern eines gewissen lifestyles
orientiert, der beweist, wie man — schoner und dadurch besser als
andere®® — lebt (aber nicht warum, fiir wen, wofiir, wogegen...).
Hier ist ein Asthetizismus nicht weit, fiir den alles zur isthetischen
Frage und Angelegenheit wird — am Ende auch die »Wirklichkeit im
ganzen«%, die, wenn sie von sich aus édsthetisch »ist«, allerdings nicht
mehr dsthetisiert werden kann. Als dsthetisch gilt dartiber hinaus
schlicht alles, was >Kunst< ist, sein soll oder was dafiir gehalten
wird. Im Gegensatz zu einer Ghettoisierung des Asthetischen in
der Kunst” soll aber auch all das als édsthetisch gelten diirfen, was

66 Vgl. W. Welsch, Asthetisches Denken, Stuttgart 41995, 109, 150 [=AD]. Hier
wird die Verengung des Asthetischen aufs Schone programmatisch riickgingig
gemacht im Rekurs auf die aristotelische aisthesis, die mit einem sehr weiten
Begriff der Wahrnehmung verkniipft wird. Letzterer aber lauft Gefahr, einer
Trivialisierung zum Opfer zu fallen, wenn er auf ein sinnliches »Erfassen von
Sachverhalten« beschrinkt und so (zumindest auf den ersten Blick) die ganze
Phianomenologie origindrer Sinnbildung tibersprungen wird. Vgl. die von Mer-
leau-Ponty inspirierte Studie von G. Boehm, Paul Cézanne. Montagne Sainte-
Victoire, Frankfurt/M. 1988, 28 ff., 55, 133.

67 Das Spektrum der hier in Frage kommenden Positionen reicht von Georg
Simmels Begriff der Differenzempfindlichkeit {iber die bekannte »Politik der
Differenz« (Iris M. Young, Seyla Benhabib u. a.) bis hin zu einer »Okonomie
der Aufmerksamkeit« (Georg Franck) und zu Jacques Rancieres politischer
Asthetik eines doppelsinnig geteilten Sinnlichen (partage du sensible).

68 Darauf stellt v. a. P. Bourdieu ab in: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesell-
schaftlichen Urteilskraft, Frankfurt/M. 1987.

69 W. Welsch, Das Asthetische — eine Schliisselkategorie unserer Zeit?, in: ders., L.
Frenzel (Hg.), Die Aktualitiit des Asthetischen, Miinchen 1993, 13-47, hier: 13.

70 Vgl. ebd., 32.

39

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

sich als dsthetisierbar erweist. Dergleichen kann es trivialerweise
nur geben, wenn nicht immer schon alles asthetisch ist. Asthetisie-
rung soll 1t. Welsch bedeuten: »Nicht-Asthetisches wird dsthetisch
gemacht«’" — oder, wenn das nicht restlos gelingen will bzw. kann”?,
Nicht-Asthetisches wird als Asthetisches wenigstens ausgegeben und
verkauft. So kann man bekanntlich selbst mit Kriegen verfahren.”
Schliellich begegnet uns das Asthetische in der Form von Theorien
der Wirklichkeit, denen zu entnehmen ist, wir lebten heute, vor al-
lem dank einer Vielzahl neuartiger Technologien, in einer nur noch
medial vermittelten, quasi simulierten Welt, die sich als grenzenlos
asthetisch modellierbar erwiesen habe.” >Asthetisch« bedeutet hier
(blof3 negativ): Verzicht auf jeglichen Anspruch der Angemessenheit
an Anderes, ohne objektive Referenz, ohne letzte Fundierung im
Wahren, Richtigen oder Guten.

So treiben Theorien des Asthetischen die Asthetisierung bis zu
einem Punkt voran, wo sie auf keinerlei Widerstand mehr zu treffen
meint, weil im Allgemeinen »alles dsthetisch« verfasst erscheint, so
dass im Besonderen nichts mehr als &sthetisch in Betracht kommt
(AD, 191, 37, 43). Am Ende hilft gegen eine umfassende bzw. alles
durchdringende >globale« Asthetisierung nur noch eine mehr oder
weniger gewaltsame Anisthetisierung, die das Asthetische allein
noch scheint davor bewahren zu kdnnen, sich durch seine eigenen
Triumphe aufzuheben und zu zerstéren. So konnte es sich ironi-
scherweise herausstellen, dass die Theorie des Asthetischen selbst
in eine Apologie der Anisthetisierung umschlagen muss, wenn ihr
eigener Gegenstand ihr iiber den Kopf wichst — so als hatte sie
genug vom Asthetischen, vom Schénen, von der Kunst oder von

71 Ebd., 23.

72 Der »Generalbefund Asthetisierung« miisste allerdings mit einer Vielzahl he-
terogener transitiver Begriffe in Verbindung gebracht werden, die spezifisch
moderne Transformationen sozialer Lebensformen anzeigen, u. a. die Indivi-
dualisierung, Temporalisierung, Okonomisierung, Technisierung etc.

73 Ungeachtet dessen ist auch von einer falschen Asthetisierung die Rede, und
zwar mit Blick auf Erlebnisse, die in Wahrheit gar keine seien; ebd., 15.

74 Ob das beweisbar ist, erscheint allerdings als zweifelhaft. Verfiigt etwa die Sozio-
logie tiberhaupt noch iiber Methoden, die derart generalisierte Beobachtungen
stiitzen konnten?

40

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Existenzielle Herausforderung des Asthetischen

einer restlosen Asthetisierung, die sich am Ende selbst aufzuheben
droht.”

Welchen Sinn des Asthetischen (dessen Vieldeutigkeit diese four
de force gewiss nicht ausschdpft) muss nun eine existenzielle Asthetik
in Anspruch nehmen — und ohne welche Bedeutungen kann sie
bestens auskommen? Wie angedeutet pathisch, namlich von einer
asthetischen Leidenschaft der Artikulation, des Ausdrucks, der Dar-
stellung und der Représentation her begriffenes Leben, dem es in
der Form, die es annimmt, existenziell um dessen Lebbarkeit’® geht,
steht dem alten Sinn der aisthesis zweifellos am nichsten, insofern
es sich ohne Weiteres mit dem pdthos- oder Widerfahrnischarakter
dessen verkniipfen ldsst, was jenseits indifferenter sinnlicher Gege-
benheiten zur Artikulation herausfordert.”” Gerade der modernen
Begriindung der Asthetik durch Baumgarten steht ein solcher Begriff
des Widerfahrnisses als dynamis einer édsthetischen Leidenschaft je-
doch nicht zur Verfiigung. Wie auch Kant deutet sie das Pathische
als Pathologisches, in dem wir niemals frei sein kénnen.”8 Dagegen
erlaubt es der Begriff einer pathischen aisthesis diese Leidenschaft in
einem nicht-privativen Sinne zu denken. Ohne diese Leidenschaft
hitten wir iiberhaupt nichts &dsthetisch darzustellen (sei es auch im
Modus des Widerrufs seiner Darstellbarkeit). Nur dank einer sol-
chen Leidenschaft, die sich sinnlich entziindet, aber keineswegs auf
eine inferiore Erkenntnisart beschrankt ist, suchen wir nach einer
Form, in der wir ihre ungebérdige Energie auffangen und in einem
wie auch immer beschriankt freien Leben fruchtbar machen kénnen
— sei es auch im Leben eines Psychotikers, einer ésthetischen Dilet-
tantin, eines Amateurs, einer AufSenseiterin, eines Ausgeschlossenen,
von dessen Hinterlassenschaft der Kunstmarkt nach seinem Tode
profitiert, oder auch einer Kiinstlerin im @iblichen Sinne des Wortes,

75 Zum Anisthetischen als »Gegenwehr« vs. als von Anfang auch zur Asthetisie-
rung gegenldufig und immanent im Asthetischen Wirkenden vgl. AD, 16, 31.

76 In der Sozialphilosophie Judith Butlers taucht dieser Begrift als livability auf.

77 Im beschriankten Rahmen dieses Beitrags muss ich diese zweifellos >steile< The-
se ohne weitere Diskussion stehen lassen, verweise aber auf die reichhaltigen,
an dieser Stelle zu berticksichtigenden Differenzierungen des pdthos-Begriffs bei
Philipp Stoellger, Passivitdit aus Passion, 15f.

78 Dass die sog. »unteren Erkenntnisvermogen« deshalb der verniinftigen Len-
kung (aber keiner »Gewaltherrschaft«) bediirfen, daran lasst Baumgarten kei-
nen Zweifel (Theoretische Asthetik, § 12).

41

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

der ihre dsthetische Leidenschaft zum wichtigsten Anliegen oder
zum Sinn ihres (in diesem Falle gerade nicht in einem Wozu sich
erschopfenden) Lebens wird, so dass es im Ganzen die Gestalt einer
asthetischen Lebensform annimmt.”

Das ist freilich nicht mit einer Asthetik der Existenz a la Fou-
cault zu verwechseln, die im ausdriicklich »technologischen« Modell
einer techné der Existenz zugleich eine Verfiigbarkeit dessen sugge-
riert, was die Form eines Werkes annehmen soll — namlich die
des eigenen Lebens als eines scheinbar herstellbaren Kunstwerkes.
Nichts dergleichen kann eine édsthetische Leidenschaft versprechen,
der das Verlangen nach Artikulation sinnlicher Erfahrung, nach
Ausdruck, Darstellung und Reprisentation widerfahrt, so dass sie
dartiber niemals souverin zu verfiigen vermag.80

79 So machen sich zwischen asthetischer Erfahrung, asthetischen Lebensformen
(in denen diese Erfahrung ihrerseits zu einer zentralen Angelegenheit bewusst
>gelebten< bzw. >gefithrten< Lebens wird), den Formen institutionalisierter
Kunst und dem Schénen als vermeintlichem Inbegriff des Asthetischen Risse
und Briiche bemerkbar, die kaum mehr beseitigt werden konnen — und auch
nicht beseitigt werden sollten. Andernfalls wiirde man auf die harmonistische
Programmatik einer »ésthetischen Erziehung« (F. Schiller) zuriickfallen, die
darauf hinaus liefe, »durch die Gestaltung des Lebens als Kunst die Schon-
heit zu leben« (R. Shusterman, Kunst Leben. Die Asthetik des Pragmatismus,
Frankfurt/M. 1994, 60). Im Gegensatz zu einer derart iiberzogenen Asthetik
der Existenz erlaubt es der wesentlich zuriickhaltendere Ansatz einer existen-
ziellen Asthetik, (a) die Vielfalt der Quellen isthetischer Erfahrung, (b) die
ebenfalls vielfiltigen Lebensformen, in denen sie zu einer >leidenschaftlichen«
Angelegenheit werden (ohne das Leben je darin aufgehen lassen zu kénnen),
(c) die heterogenen, keineswegs mehr durchweg >schénen« Kiinste, an die diese
Lebensformen mehr oder weniger Anschluss finden, (d) und das Asthetische,
das sich langst nicht mehr mit dem Inbegriff des Schonen identifizieren lasst, zu
unterscheiden und das derart Unterschiedene differenziert zu korrelieren, statt
mit einer fragwiirdigen und womdglich gewaltsamen Synthese in einem Begriff
zu liebdugeln, der auf eine Identitit von Leben und Kunst hinauszulaufen droht.

80 Insofern erdffnet sich hier ein Ausweg aus der eingangs skizzierten, schlechten
Alternative, die das Wie des Lebens einfach an die Stelle der Frage nach dem
Wovon (oder Woher) und Wohin (oder Wozu) des Lebens setzt. Genau das sug-
geriert Foucault aber: dass die Asthetik der Existenz dort zum Zuge kommt, wo
das archdologisch-teleologische Fragen nach dem Sinn des Lebens authort oder
unfruchtbar wird. Auch die gegen Foucault gerichtete Erinnerung an eine prak-
tische, nicht technisch-poietische Verfasstheit menschlichen Lebens lasst haufig
noch iibersehen, was hier als pathische Quelle seiner Leidenschaftlichkeit ins
Spiel gebracht wird.

42

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Existenzielle Herausforderung des Asthetischen

Miinzt man den zweifelhaften Begriff der Asthetik der Existenz
wie angedeutet in den Begriff einer existenziellen Asthetik um, so
ergibt sich daraus folglich eine Reihe von radikalen Revisionen,
deren Tragweite hier nur anzudeuten ist. — Der eigentliche Brenn-
punkt einer existenziellen Asthetik ist nicht (wie in einer Asthetik
der Existenz) die Sorge um sich selbst und darum, aus sich selbst
eine Art Kunstwerk zu machen, sondern das pdthos einer aisthesis,
in der sich das Verlangen nach Artikulation, Ausdruck, Darstellung
und Représentation des pathologisch Erfahrenen entziindet. Das Er-
fahrene als solches reduziert sich keineswegs auf Formen sinnlicher
Erkenntnis; es erfordert vielmehr eine breit angelegte Phinomeno-
logie der Wahrnehmung als derjenigen Dimension der Erfahrung,
in der sich uns allererst etwas zeigt — sei es auch als unserem physi-
schen oder epistemischen Zugriff Entzogenes, das aber gerade als
eine solche Gegebenheit zur Aufgabe dsthetischer Artikulation und
Darstellung wird. Im Gegensatz zu einer Asthetik der Existenz, die
suggeriert, das ganze (und vorrangig das eigene) Leben miisse zum
>Gegenstand« einer Asthetisierung werden, kommt der Ansatz einer
existenziellen Asthetik mit der weit bescheideneren Grundannahme
aus, die skizzierte dsthetische Leidenschaft inspiriere ein Leben, das
sich sehr wohl auch um Anderes und um Andere drehen kann.
Auch der Kranken, dem Laien, den Dilettanten ist diese Leidenschaft
nicht abzusprechen, selbst wenn sie nicht das Leben im Ganzen
derart bestimmt, dass es gerechtfertigt wire, es insgesamt als eine
asthetische Lebensform einzustufen.®!

Um eine solche Lebensform handelt es sich erst dann, wenn die
asthetische Leidenschaft, die pathische aisthesis, zu deren hauptsach-
lichem Anliegen wird. Auch dann aber geht niemals das Leben als
Gangzes in seiner Asthetisierung auf; selbst dann nicht, wenn sich ein
Kiinstler, der sich >professionell< auf sein Tun versteht, ihr riickhalt-
los verschreibt. Selbst dann bleiben Strukturen gelebter Normalitat
eines alltdglichen Lebens erhalten, die von dieser Leidenschaft nicht
restlos zu absorbieren sind (wenn das Leben nicht zerstort werden
soll). Diese Leidenschaft ist im Ubrigen in keiner Weise darauf fest-
gelegt, gleichsam monomanisch nur das Pathos des eigenen Selbst

81 Insofern handelt es sich bei der Rede von einer ésthetischen Lebensform stets
nur um eine akzentuierende Bestimmung. Sie benennt eine zentrale, besonders
virulente (aber nicht die alleinige, durchgingig vorherrschende oder gar aus-
schlieflliche) Angelegenheit, um die sich diese Lebensform dreht.

43

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

zu zelebrieren, um die Lebbarkeit und das Recht des eigenen Lebens
zu verteidigen. Asthetische Lebensformen konnen sich in Formen
asthetischer Zusammenarbeit manifestieren, in denen asthetische
Herausforderungen, der Kampf um ein lebbares Leben, um das
Recht, ein eigenes Leben zu fithren, oder auch die Ziele asthetischer
Praxis wenn nicht zur Deckung kommen, so doch interferieren. Was
in der einzelnen asthetischen Freundschaft (wie etwa derjenigen
zwischen Jacob A. C. Pissaro und Paul Cézanne), im mehr oder
weniger exklusiven Biindnis (wie dem Blauen Reiter), der professio-
nellen Kooperation (wie im Bauhaus) oder in der anarchischen (an-
ti-)politischen Aktion (wie im Situationismus) im Einzelnen zutrifft,
bleibe dahingestellt.

Jedenfalls geht iiberall die existenzielle Asthetik ihrer Ent-
dulerung und Objektivierung in Formen >der< Kunst voraus, der
sie oft genug zum Opfer fillt. Das bedeutet nicht, dass die Kunst
bzw. die Pluralitit der nicht mehr schonen Kiinste mit ihren di-
versen Mirkten grundsitzlich als Entfremdung einer urspriinglich
reinen dsthetischen Leidenschaft begriffen werden miisste. Aber ge-
wiss kann >die< Kunst nicht linger mit der Aura urspriinglicher
Ins-Werk-Setzung einer zunichst dsthetisch erschlossenen, dann
wahrnehmbar zu machenden Wahrheit ausgestattet werden, wie es
ein idealistischer Kunstbegriff manchen nach wie vor nahelegt.3?
Man muss dem é&sthetischen Leben, das von der An-Archie der
pathischen aisthesis her zu begreifen ist, keine fragwiirdige Un-
geschichtlichkeit und Autonomie attestieren, wenn man es nicht
als immer schon in »>die« Kunst eingefiigt begreift. Gewiss fun-
giert dsthetische Praxis niemals ganz und gar auflerhalb der Kunst-
geschichte; auch dann nicht, wenn sie sich nur noch polemisch
gegen sie auflehnt (wie sie es nach der Uberzeugung André Malraux’
immer und unvermeidlich zu tun muss®). Aber sie kann auch nie-
mals ganz und gar Teil einer (womdglich nach dem Vorbild des
sogenannten objektiven Geistes begriffenen) Kunst sein, wenn sie in
der An-Archie eines Lebens anhebt, das im haufig bis zur Besessen-

82 Vgl. M. Frank, Einfiihrung in die friihromantische Asthetik, Vorlesungen, Frank-
furt/M. 1989.
83 Malraux, Stimmen der Stille, 346.

44

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Existenzielle Herausforderung des Asthetischen

heit gefithrten Kampf um seine — niemals garantierte34 — Lebbarkeit
und um sein Recht stets von Neuem in einer »Kunst des Anfangens«
sich finden und bewdhren muss.%

Der pathisch grundierte Logos der dsthetischen Welt, von dem
Maurice Merleau-Ponty in Anlehnung an Edmund Husserl sprach,
ist keine universale Vernunftordnung, die die Inspiration jedes Ein-
zelnen auf Gedeih und Verderb dazu zwingen wiirde, sich innerhalb
ihrer zu bewegen.3¢ Er nimmt es keinem Einzelnen ab, jenen Kampf
auf eigene Rechnung zu fithren®’, in der Singularitat einer individu-
ellen, mit nichts verrechenbaren Existenz, die aber, Kierkegaard und
Foucault zum Trotz, keineswegs ontologisch dazu verurteilt ist, sich
nur um sich selbst zu drehen.®® Hat nicht gerade Merleau-Ponty
die eigentliche Offenheit der aisthesis und deren Inspiration von

84 Und nicht selten durch den Kampf um ésthetischen Ausdruck wiederum ver-
baute Lebbarkeit... Vgl. P. Nizon, Van Gogh in seinen Briefen, Frankfurt/M. 1977,
350, 370.

85 G. Regel, Das Phinomen Paul Klee, in: P. Klee, Kunst-Lehre, Leipzig 1987, 5-34,
hier: 5. Mit Malraux muss man sich in der Tat fragen, ob es tiberhaupt Kiinstler
geben kann, fiir die Kunst und Leben im Besessensein von ihr nicht weitge-
hend zusammenfallen (Stimmen der Stille, 66, 296) — auch wenn sie nicht, wie
von unheilbarer Krankheit befallen, nur nach einem - letztlich unméglichen
— Ausdruck fiir den Tod suchen (ebd., 398). Immer handelt es sich um ein
unabsehbares Suchen, ohne zu wissen, wohin es fithrt, und ohne die geringste
Aussicht, in einem vollendeten Werk den »Anruf« zum Verstummen zu bringen,
von dem eine asthetische Lebensform ihre Inspiration empfangt (vgl. ebd., 294,
4031.). Vgl. A. Reinhardt, Kunst-als-Kunst, in: J. Claus (Hg.), Kunst heute, 811f.

86 M. Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, 52-59.

87 Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, 87, 93; R. M. Rilke, Briefe iiber Cézanne,
Frankfurt/M. 1983, 15, 34, 55, 118.

88 Allzu schematisch, scheint mir, teilt Kierkegaard die dsthetische und die ethische
Begeisterung auf (vgl. Abschlieflende unwissenschaftliche Nachschrift 2, 96). Thm
zufolge ist ein Individuum, »das sich wegwirft, um etwas Grof3es zu leisten, [...]
asthetisch inspiriert«; wenn es dagegen »alles aufgibt, um sich selbst zu retten«,
sei es ethisch inspiriert. So wire die ethische Inspiration nur Ausdruck einer auf
sich zentrierten Selbst-Sorge und die dsthetische Inspiration wiirde sich niemals
um ein wirklich lebbares Leben drehen. Beides halte ich fiir einseitig und
insofern fiir falsch. Die ésthetische Inspiration steht niemals in der souverdnen
Verfiigung eines dsthetischen Subjekts, auch dann nicht, wenn dieses im Asthe-
tischen nach Moglichkeiten eines lebbaren Lebens sucht (und sich nicht einfach
>wegwirft<). Dennoch kann sie einer ethischen Inspiration zugutekommen, auf
die sie andererseits nicht reduzierbar ist und die sich ihrerseits keineswegs nur
um dieses Subjekt drehen muss.

45

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

einer urspriinglichen Abwesenheit her begriindet, die sich inmitten
unserer Erfahrung bemerkbar mache?®

Levinas konnte genau hier ankniipfen, indem er in dieser, selbst
die Intimitdt des gegenseitigen Hdndedrucks unterwandernden Ab-
wesenheit die Spur des Anderen glaubte entziffern zu kénnen.”
Ob er damit >richtig« lag, kann hier ebenfalls dahingestellt bleiben.
Immerhin fordert sein Deutungsvorschlag aber energisch dazu auf,
das auch von Foucault noch bediente Vorurteil zu iiberpriifen, das
asthetische Leben konne in der Ontologie eines um sich besorgten
Lebens (oder »Daseins«) aufgehen. Gegen Levinas wire umgekehrt
einzuwenden, dass auch eine von der Abwesenheit des Anderen
inspirierte aisthesis, die die Vorherrschaft der Sorge um sich durch-
kreuzen mag, auf diese Weise nicht ohne Weiteres in eine ethische
Inspiration unseres Leben miinden muss. Ebenso wenig muss sie
bewirken, dass eine dsthetische Leidenschaft zum zentralen Inhalt
einer entsprechenden Lebensform wird, in der Kiinstler:innen jegli-
cher Couleur schlieSlich auch lebenslang um ihr Kénnen ringen —
selbst wenn sie keinerlei Wert darauf legen, sich mit ihren Resultaten
im Ghetto des institutionalisierten »>Schonen« gefangennehmen zu
lassen, wo man sie nicht selten ausstellt, als handle es sich um eine
Art Botanik des menschlichen Ausdrucks, um sie dann im doppelten
Sinne des Wortes zu verkaufen.

89 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986, 208.

90 E. Levinas, Uber die Intersubjektivitiit. Anmerkungen zu Merleau-Ponty, in: A.
Meétraux, B. Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys
Denken, Miinchen 1986, 48-55, hier: 52; sowie Levinas, Aufer sich, 136f. In
den Deutungen des Handedrucks tiberkreuzen sich gewissermaflen auch die
Anspriiche einer ethischen und einer phanomenologischen Aisthesiologie. Le-
vinas bezweifelt, ob die Phanomenologie, so wie Merleau-Ponty sie entfaltet
hat, je auf ein »wirkliches Auflerhalb« stof3t (ebd., 55, 87). Der gleiche Zweifel
richtet sich gegen Kierkegaard (ebd., 77, 105, 107, 152). Levinas wiirde sich
im Ubrigen gewiss nicht einer Uberschitzung des Asthetischen anschliefSen,
zu der Merleau-Ponty m. E. neigt, wenn er in der chiasmatischen Erfahrung
der Uberkreuzung von Berithrendem und Berithrtem (bzw. von sentant und
sensible) bereits alle Probleme der Malerei sich ankiindigen sieht und wenn
er nach diesem Vorbild auch die Beziehung zum Anderen deutet. Wenn auch
diese als eine Art Sehen und dieses wiederum als ein avoir a distance gedeutet
wird, ist uniibersehbar, dass sich die Wege von Levinas und Merleau-Ponty hier
trennen (vgl. M. Merleau-Ponty, L'Eil et lesprit, Paris 1964, 21, 27).

46

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Asthetik und Sensibilitat

4. Asthetik und Sensibilitat

Eine Asthetik der Existenz, die sich, ihrer prisentistischen Hypothe-
ken moglichst entledigt, auf eine existenzielle Asthetik und auf de-
ren pathische Quellen zuriickfithren ldsst, weckt gewiss keine iiber-
schwinglichen Hoffnungen. Im Gegenteil: sie wirft uns zuriick auf
die Armut eines Lebens, das auch dann, wenn es sich nicht nur um
sich selbst dreht, zundchst nur sich und die nicht selten verzweifelte
Suche nach nicht schon erschopften, nicht blof§ zu wiederholenden
Ausdrucksmoglichkeiten hat, um im Verlangen nach &sthetischer
Artikulation in wie auch immer gelingenden oder misslingenden
Formen von neuem zu erkdmpfen, was niemals garantiert ist: die
Lebbarkeit dieses Lebens.

Dass es in diesem Kampf keineswegs nur um die Sorge um sich
geht, enthiillt gerade die moderne Geschichte der Sensibilitat, die
Susan Sontag von Francisco Goyas Capriccios her deutete.”! Goya
habe einen neuen Mafistab der Aufgeschlossenheit fiir das Leiden
Anderer, selbst vollkommen Unbekannter eingefiihrt, indem er auf
dem Register der Sensibilitit des Publikums spielte, das sich auf
diese Weise vor die moralische Frage gestellt sah, was es mit dem
dargestellten Leiden zu tun hat. (Mit dieser Frage konfrontiert zu
sein, muss nicht daraus hinauslaufen, die asthetische Sensibilitat
unmittelbar zu >moralisieren, sondern bedeutet zunéchst nur, sie als
moralisch bedeutsam ins Spiel zu bringen.)

In die gleiche Kerbe, scheint mir, schlagen (allerdings auf sehr
unterschiedliche Art und Weise) Philosophen wie Adorno, Rorty,
Lyotard und Welsch. Alle stimmen sie optimistisch in die Apologie
einer Kultur der Sensibilitdt ein, fiir die sie das Asthetische als
vorrangig zustindig erkldren.”? Auf dsthetischen Wegen sollen wir
im Modus der Wahrnehmung sensibel gemacht werden fiir das,
was Andere verletzt, und fiir »das Heterogene«, dem es gerecht

91 S. Sontag, Regarding the Pain of Others, New York 2003; vgl. Malraux, Stimmen
der Stille, 93, 398. Auch hier gilt Goya als »Prophet der Sensibilitdt Europas«
— diesmal aber nur deshalb, weil er dem »von Gott verlassenen Menschen«
Ausdruck verliehen habe, nicht, weil er einer Sensibilitat fiir den Anderen auf
der Spur war.

92 J.-E Lyotard, Das postmoderne Wissen, Wien 1994, 16; R. Rorty, Philosophie ¢
die Zukunft. Essays, Frankfurt/M. 22001, 164 .

47

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

zu werden gelte.”> Das Asthetische soll dieser Aufgabe Rechnung
tragen, obwohl man ihm keine Versdhnungsfunktion mehr zutraut
und ihm sogar bescheinigt, an der Verweigerung einer nur noch
ideologischen Versohnung negativistisch festzuhalten.®* So wird es
als Widerstandspotenzial gegen alles in Anspruch genommen, was
ein arriviertes, blof§ normalisiertes oder auch im emphatischen Sin-
ne versohntes Leben — félschlicherweise — zu versprechen scheint.
Wenigstens darin konnte Foucault mit Adorno tibereinstimmen.

So lduft jedoch eine existenzielle Asthetik Gefahr, dramatisch
tiberfordert zu werden. Weder als vermeintlich »treueste[r] Seismo-
graf der historischen Erfahrung«®® noch als Quelle politischen Ein-
spruchs ldsst sie sich vereinnahmen, wenn sie zunachst um die stets
prekare Lebbarkeit eines zur >kreativen< Artikulation, zum unvor-
hersehbaren Ausdruck, zur iiberraschenden Darstellung und Repra-
sentation aufgerufenen Lebens kdmpfen muss. Insofern ist es kein
Wunder, wie sehr heutige Lobreden auf eine Asthetik der Existenz
hochambivalente Symptome der Uberforderung aufweisen — nicht
selten mit der Tendenz, dsthetisches Leben jeglicher Verbindlichkeit
zu entziehen. So pladiert Welsch fiir ein vielfiltiges Leben im Uber-
gang ohne Essenz und Verlasslichkeit, das in der schieren Verdnder-
lichkeit einer immerzu prekiren Existenz geradezu sein >Gesicht< zu
verlieren droht (AD, 179 ff., 186, 191) — als ob einer #sthetischen Lei-
denschaft verpflichtet zu sein es ausschlieflen miisste, einem Selbst
zugute zu kommen, das doch in keiner Weise auf eine starre Selbig-
keit festgelegt zu sein braucht.® So schldgt auch bei diesem Verteidi-

93 Wie fragwiirdig ein solcher suggestiver Kurzschluss zwischen dem »Anderen«
und dem »Heterogenen« ist, fillt selten auf; vgl. AD, 130, 149 ff.

94 A. Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik nach
Adorno, Frankfurt/M. 1985, 16. So weit sind wir von emphatischen Prétentionen
entfernt, zu denen sich noch Malraux hinreiflen lief3, als er schrieb, eine schon
bei den auf Rembrandt folgenden hollindischen »Kleinmeistern« nur noch
»leere Welt« sei doch zu »retten« durch einen Einsamen, »der ihr als hochsten
Wert die Malerei selbst gibt«; Stimmen der Stille, 462; vgl. ebd., 480f., wo die
moderne Einsamkeit verzweifelte Ziige annimmt.

95 T.W. Adorno, Minima Moralia, Frankfurt/M. 1978, 191, Nr. 95.

96 Dass sich Sensibilitit und Selbstsein auch anders zuordnen lassen, habe ich
an anderer Stelle, allerdings mit eher beildufiger Beriicksichtigung dsthetischer
Belange zu zeigen versucht: Menschliche Sensibilitit. Inspiration und Uberforde-
rung, Weilerswist 2008; Prekdre Selbst-Bezeugung. Die erschiitterte Wer-Frage im
Horizont der Moderne, Weilerswist 2012.

48

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Asthetik und Sensibilitat

ger des Asthetischen eine Art lifestyle-Asthetik durch - im Gegensatz
zur Apologie einer pathisch grundierten Sensibilitit, die keineswegs
darauf angelegt ist, in einem &uflerlich >dsthetischens, unabsehbar
veranderlichen und unverbindlichen Leben Gestalt anzunehmen.
Tatsdchlich mobilisiert man die Potenziale &dsthetischen Lebens
nicht ohne Risiko. Sie sind geeignet, uns iiber jedes Maf§ hinaus zu
sensibilisieren, d.h. nicht nur zu inspirieren, sondern auch (und im
gleichen Zug) zu iiberfordern; und zwar umso mehr, wie sie unter
den Druck dsthetischer Regimes geraten, die die Gefahr stindiger
Ubersensibilisierung heraufbeschworen”, gegen die am Ende nur
ein Riickzug in die Abgeschiedenheit noch hilft, wenn die eigene
Sensibilitit nicht durch deren notorische Uberforderung ruiniert
werden soll. (In diesem Sinne bekannte schon Cézanne, der gewiss
ein vergleichsweise beschauliches Leben fiihrte, sich nur in »voll-
standigster Abgeschiedenheit« als Maler behaupten zu konnen.’)
Diese Potenziale lassen sich weder umstandslos fiir eine spezifisch
moralische Sensibilitdt in Dienst nehmen noch auch einfach gegen
sie in Stellung bringen.®® Sie bleiben zutiefst ambivalent in einer
Kultur, die uns stindig an den Grenzen unserer Offenheit und Auf-
geschlossenheit, aber auch der Verletzbarkeit und Verwundbarkeit
herausfordert und tiberfordert, so dass sie in Folge dessen von
einer irritierenden Instabilitdt gekennzeichnet ist. Indem sie diese
Grenzen immer wieder gewaltsam iiberschreitet, durchkreuzt eine
solche Kultur der Sensibilitit nicht nur die bis zum Uberdruss nor-
malisierte Prosa der Welt, sondern provoziert auch wiitende Abwehr
gegen deren Verunsicherung. Sie verspricht — nachdem alle anderen
Versprechen der Moderne desavouiert scheinen — nicht nur Befrei-
ung von allen Identititszumutungen in einem stdndigen Anderswer-
den, das sie ins Leere laufen zu lassen droht, sie setzt uns auch
immer wieder dem Unfasslichen und dem Unfassbaren aus (AD,
991, 124) — auf die Gefahr hin, dass wir uns und unserer Kultur
auf diese Weise vollkommen fremd werden. Darin liegt vielleicht die

97 Vgl. G. Franck, Okonomie der Aufmerksambkeit, Miinchen, Wien 1988.

98 P. Cézanne, Briefe, Ziirich 1979, 208; W. Haftmann, Klee. Wege bildnerischen
Denkens [1950], Frankfurt/M., Hamburg 1961, 23.

99 Die Frage, wie sich asthetische und moralische Dimensionen menschlicher Sen-
sibilitdt zueinander verhalten und ob bzw. wie sie sich iiberhaupt differenzieren
lassen, ist ein Desiderat der Forschung. Ich setze an dieser Stelle jedenfalls in
keiner Weise voraus, die Sensibilitat lasse sich so oder so einfach aufteilen.

49

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

eigentliche Virulenz und Ambivalenz der dsthetischen Leidenschaft:
Sie zeigt, fithrt vor Augen, macht sichtbar oder horbar, wie fremd
wir uns (geworden) sind, in der Hoffnung aber, das werde nicht das
letzte Wort haben.!0

5. Schluss

Indem sie unsere Aufmerksamkeit auf die Frage gelenkt hat, wie
wir (iiberhaupt) leben kénnen, hat auch die Asthetik der Existenz
Foucault'scher Provenienz wichtige Freiheitsspielraume zur Geltung
gebracht, die noch nicht deutlich erkennbar waren, solange sie jenen
archéologisch-teleologischen Fragen nach dem Woher und Wozu
unterworfen zu sein schienen. Doch die Frage nach dem Wie ist
von diesen Fragen weder generell einfach abzutrennen noch auch
ohne Weiteres kurzzuschlieflen mit einer Ontologie der Sorge um
sich — so als ob aus dieser hervorgehen wiirde, dass es uns in
unserem Leben allein oder vorrangig um die Frage gehen miisste,
wie wir es zubringen, verleben, verschwenden... Ganz im Sinne von
Foucaults Historisierung des Ontologischen sind wir vielmehr auf
Spuren einer Abwesenheit und Alteritdt im Selbstsein aufmerksam
geworden, die auf neue Weise zur Herausforderung dessen werden
koénnen, worum es uns in unserem Leben geht. Wir >miissen«< es
jedoch weder unbedingt zum Kunstwerk machen noch es dem An-
spruch des Anderen ohne Wenn und Aber unterwerfen. Stets ist eine
auf nichts reduzierbare Freiheit des Verhaltens zu sich, zu Anderen
und zur Welt im Spiel, die allerdings entscheidend von einer Sensi-
bilisierung jener aisthesis profitiert, ohne die wir iiberhaupt nichts
zu erfahren und zu denken hitten. Ohne sie kann es buchstéblich
nichts geben, worauf wir uns beziehen kénnten.!! Die Frage ist aber,
wie. Eine sensibilisierte Wahrnehmung steigert gewiss unsere Offen-
heit und Verwundbarkeit, indem sie inspiriert und im gleichen Zug
ein im transitiven Sinne stindig zu lebendes Leben zu tiberfordern
droht. Wie das méglich ist, hat die Romantik auf der Spur von Mog-

100 Vgl. Cézanne, Uber die Kunst, 120, 124.

101 Die Frage, gibt es das, worauf wir uns beziehen — und in welchem Sinne (bzw.
was an diesem >es gibt< schon Auslegung ist, wie Nietzsche fragen wiirde) —
tangiert die aktuelle Auseinandersetzung um das grofle Thema der Gabe.

50

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Schluss

lichkeitsiiberschiissen radikal in Frage gestellt, die in der saturierten
Wirklichkeit einer prosaischen Welt niemals aufgehen konnen.!0?
Aber zu meinen, darum wisse erst eine besondere Asthetik der Exis-
tenz, die sich allzu haufig nur noch als Lebenskunst fiir Besserleben-
de présentiert, ldsst verkennen, wo die erlebte Inkongruenz zwischen
Wirklichkeit und Moglichkeit sowie zwischen Unwirklichkeit und
Unméglichkeit ihren Ursprung hat: in der pathischen Dimension ei-
nes Lebens, dessen Lebbarkeit niemals garantiert ist. Wer genug zum
Leben hat, mag das voriibergehend vergessen, auf die Gefahr hin
aber, alsbald auch vom Leben genug und ein zum puren Selbstzweck
degeneriertes, angeblich ein fiir allemal »autonomes« Asthetisches
satt zu bekommen, gegen das am Ende nur noch das Gegengift
der Anisthetisierung hilft. So liefert sich gerade eine Asthetik der
Existenz, die diese Konsequenz aus eigener Kraft nicht zu vermeiden
vermag, einer tief greifenden Krise der Lebbarkeit menschlichen
Lebens aus, an deren Sinn sie allein eine existenzielle, leidenschaft-
lich sensibilisierte Wahrnehmung erinnern kann. Die »Lebensgefahr
[...], die das Leben ist«!19, liegt so gesehen keineswegs nur darin,
hinauszugehen und sich einer fremden Welt riickhaltlos auszusetzen,
von der man falschlicherweise glaubt, sie beginne erst jenseits der
eigenen sprichwortlichen >vier Wandes, sondern auch darin, in einer
entdramatisierten Asthetik der Existenz zu vergessen, dass und wie
sie auf eine ihr nicht zur Disposition stehende existenzielle Asthetik
angewiesen ist.

102 An dieser Stelle miisste man weiter denken. Gilt die Welt, in der wir leben,
inzwischen nicht als gerade durch Moglichkeitsiiberschiisse saturiert?
103 Barthes, Wie zusammen leben, 114.

51

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783485991426-18 - am 16.01.2028, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und andere…
	2. Die moderne Verknüpfung von Ästhetik und Existenz
	3. Existenzielle Herausforderung des Ästhetischen
	4. Ästhetik und Sensibilität
	5. Schluss

