
Teil A

Sensibilisierte Lebensformen
 

Wahrnehmung und Ästhetik,
Politik und Welt

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel I
Ästhetik der Existenz oder existenzielle Ästhetik?
Anmerkungen zu einer leidenschaftlichen Lebensform

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und ande‐
re… (19) | 2. Die moderne Verknüpfung von Ästhetik und Existenz (28) | 3. Exis‐
tenzielle Herausforderung des Ästhetischen (37) | 4. Ästhetik und Sensibilität (47) |
5. Schluss (50)

Wie in Literatur und Musik, so ist auch in der Malerei
eine Kunst der Lebenden, sie mag noch so gering sein,

viel wirkungskräftiger als eine große Kunst, die gestorben ist.1

Ästhetik […], eine Krankheit zum Leben.2

Eines Tages entzieht sich das Leben, der Körper setzt aus.
Ein anderes Mal, und das ist viel trauriger,

ist es die im Schauspiel der Welt versteckte Frage, die erlischt.3

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel
Foucault und andere…

In seiner kleinen Schrift Der See des Besitzens I wirft Fernando
Pessoa (wie viele vor und nach ihm) die dramatische Frage auf, ob
man leben könne, »ohne zu wissen, was Leben ist«.4 Wer so fragt,
weiß aus seinem bloßen Am-Leben-sein nicht schon abzuleiten, was
Leben als Leben eigentlich ausmacht. Daraufhin nämlich befragt
sich, wer wissen will, was es bedeutet, ›wirklich‹ zu leben, und ob
letzteres möglich ist, ohne sich auf ein verlässliches Wissen darüber
stützen zu können. Die Philosophie der Antike hatte auf diese, sie
scheinbar von Anfang an umtreibende Frage eine Reihe von proba‐
ten Antworten parat: von der theoría als höchster, philosophischer

1 A. Malraux, Stimmen der Stille, München, Zürich 1956, 308, 262.
2 Asger Jorn zit. n. J. Claus (Hg.), Kunst heute, Reinbek 1965, 34.
3 M. Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, München 1984, 87.
4 F. Pessoa, Der See des Besitzens I, in: Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters

Bernardo Soares, Frankfurt/M. 2006, 474.

19

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensform5 über die epikureische und pyrrhonische ataraxía, in
der man sich selbst genügt6, sowie die anachoresis jener, die es
vorzogen, abgeschieden zu leben7, bis hin zur stoischen Lebensform
der Muße (otium), wie sie Seneca in seiner Abhandlung De brevitate
vitae beschrieben hat.8 Im Gefolge der Stoa wartete das Christentum
mit einer Vielzahl von Variationen dieses Themas auf, so dass am
Beginn der Neuzeit bereits ein breites Deutungsspektrum zur Verfü‐
gung stand, in dem sich die Frage, was Leben als solches eigentlich
ausmacht, höchst unterschiedlich beantworten ließ. Die Vorschläge
reichten von einer theoretischen vita contemplativa über einen mar‐
ginalen bíos xenikós9, der sich seine Fremdheit kaum anmerken
lässt, eine verschwiegene vita eremitica10 und die Lebensform einer
leidenschaftlichen Passivität (vita passiva)11 bis hin zur vita activa
eines nicht nur ständig betriebsamen, sondern sich auch öffentlich
bewährenden Lebens. Einem solchen, aktiven Leben, das sich kei‐
nesfalls in schierer Arbeit erschöpfen sollte, hat bekanntlich Hannah
Arendt eine einflussreiche Apologie gewidmet, wohl wissend, wie
anachronistisch ihr in den 50er Jahren des vergangenen Jahrhun‐
derts veröffentlichtes Buch vom »tätigen Leben« wirken musste,
begriff sie doch selbst sowohl die theoretische als auch die prakti‐
sche Lebensform, die ihr telos in der Praxis eines gemeinsamen
Lebensvollzugs haben sollte, als ganz und gar unzeitgemäße Form
des Miteinanderseins.12

Empfehlungen wie die, dass man sich einem kontemplativen,
einem in sich selbst ruhenden bzw. sich als Form der Praxis selbst
genügenden Leben oder schlicht dem Müßiggang hingeben sollte,
genießen heute − in hochgradig temporalisierten Gesellschaften,

5 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Buch I, Reinbek 42013.
6 M. Hossenfelder, Einleitung, in: Sextus Empiricus, Grundriß der pyrrhonischen

Skepsis, Frankfurt/M. 1985, 9–88, hier: 31 f.; Epikur, Brief an Herodot, in: Briefe.
Sprüche. Werkfragmente (gr./dt.), Stuttgart 1985, 4–39, hier: 39.

7 R. Barthes, Wie zusammen leben. Simulation einiger alltäglicher Räume im Ro‐
man. Vorlesung am Collège de France 1976–1977, Frankfurt/M. 2007, 68 ff.

8 Seneca, De brevitate vitae. Von der Kürze des Lebens (lat./dt.), Stuttgart 1977.
9 H. Arendt, Vom Leben des Geistes. Bd. 1. Das Denken, München, Zürich 21989,

62, 189, 193.
10 Barthes, Wie zusammen leben, 119.
11 P. Stoellger, Passivität aus Passion, Tübingen 2010, 421.
12 H. Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 41985, 7–13.

Kapitel I

20

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die mannigfaltige Symptome der Erschöpfung, der Depression und
eines burn out zeitigen13 − wieder eine gewisse Popularität. Jedoch
können sie kaum mehr allgemein überzeugen, da den Wenigsten
die Möglichkeit offen steht, sich zugleich beschleunigten, hochgra‐
dig vernetzten und technisierten Lebensverhältnissen einfach durch
deren Entschleunigung, durch praktische Selbstgenügsamkeit oder
Muße zu entziehen. Umso mehr schießt eine als beruhigend oder
gar als heilsam sich anpreisende Literatur ins Kraut, die nicht selten
den Anspruch erhebt, verallgemeinerbare Empfehlungen abgeben zu
können, wie unter solchen Bedingungen zu leben sei.

Diese Frage nach dem Wie gilt als Erkennungszeichen einer Äs‐
thetik der Existenz, die, so wird des öfteren behauptet, die älteren
Fragen, wovon, warum und wofür bzw. wozu man leben soll, aus
dem Feld geschlagen oder vergleichgültigt zu haben scheint.14 Wenn
gesichert ist, dass man von etwas (oder von Anderen) leben kann,
und wenn Einsicht in die Kontingenz des eigenen schieren Daseins
die Frage nach dem Warum entspannt, vermeidet man in der Kon‐
zentration auf das Wie oder auf den Stil des Lebens notorische ›Sinn‐
fragen‹, die vielfach auf Zweck- oder Zielbestimmungen reduziert
werden.15 Wenn man sich keinen archäologischen (auf Ursprünge
des eigenen Daseins bezogenen) und keinen teleologischen (auf des‐
sen ›Endsinn‹ abzielenden) Reim mehr auf sich selbst machen kann,
zieht man sich auf eine Stilistik des eigenen Lebens zurück. Was so
als letzte Rückzugsposition einer in der Befragung von Leben als
Leben vor allem mit sich selbst beschäftigten und so auch sich selbst
quälenden Existenz erscheint, ist das aber nicht gerade der direkteste
Ausweg in deren eigentliche Freiheit?

13 A. Ehrenberg, Das Unbehagen in der Gesellschaft, Berlin 2012.
14 Bei näherem Hinsehen zeigt sich aber rasch, dass die Frage, wie zu leben sei,

keineswegs ohne Weiteres ästhetisch engzuführen ist. Interpretiert man die
Begriffe Vernunft und Gerechtigkeit bspw. modal oder adverbial, so beziehen
auch sie sich auf diese Frage. Vgl. I. U. Dalferth, Umsonst. Eine Erinnerung an die
kreative Passivität des Menschen, Tübingen 2011, 29.

15 Dass und wie »die eigentümliche Kategorie des Wie« in der v. a. auf Aristoteles
zurückgehenden Philosophie mit menschlicher Praxis ursprünglich zusammen‐
gehörte, darauf macht Heidegger in seiner Vorlesung Grundbegriffe der aristote‐
lischen Philosophie aus dem Jahre 1924 aufmerksam; vgl. die entsprechenden
Hinweise bei C. v. Wohlzogen, Die eigentlich metaphysische Störung. Zu den
Quellen der Ethik bei Heidegger und Levinas, in: M. Endreß (Hg.), Zur Grundle‐
gung einer integrativen Ethik, Frankfurt/M. 1995, 130–154, hier: 142 f.

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und andere…

21

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Genau so empfahl uns Michel Foucault, was er als Ästhetik der
Existenz bezeichnete, ohne dabei aber noch eine Identität von Philo‐
sophie und ›wirklich‹ gelebtem Leben suggerieren zu wollen, wie es
Platon, Aristoteles, die Stoiker und viele, die ihnen später folgten,
immer wieder getan hatten.16 Er machte sich nicht anheischig, all‐
gemein gültige Ratschläge in der Frage zu geben, wie man leben
solle. Als offenbar begeisterter Leser Kierkegaards wusste er: weder
Gerechtigkeit noch auch Glück kommen als allgemein verbindliche
Kandidaten dessen in Frage, wie und worumwillen wir unser Leben
zu leben versuchen sollten. Gerade die Unterwerfung unter derglei‐
chen teleologische Vorgaben wies er energisch zurück. Erst von der
Leitfrage nach dem Wie eigenen Lebens her glaubte er auch der mo‐
dernen Individualisierung und einem experimentellen Umgang mit
höchst unterschiedlichen Lebensformen gerecht werden zu können,
die sich längst nicht mehr einem vermeintlich universalen Verlangen
nach Glück oder nach dem Guten und dem Gerechten unterwerfen.
Hatten Georges Bataille, Antonin Artaud, Michel Leiris und viele
andere17 nicht gezeigt, wie man Ideale guten oder gerechten Lebens,
der Ataraxie und der Autarkie verwerfen und in entgegengesetzter
Richtung, in der Auslieferung an die Welt, im Exzess, in der Veraus‐
gabung, aber auch in einer gleichsam experimentellen Lebensform,
die sich immer wieder aufs Spiel setzt, nach Möglichkeiten eigenen
Lebens suchen kann? Lässt nicht erst die Frage, wie zu leben sei,
genug Spielraum für die unabdingbare Freiheit eigenen Lebens, das
keineswegs von Natur aus darauf ausgerichtet sein muss, sich mög‐
lichst selbst zu genügen − sei es auch um den hohen, allzu hohen
Preis einer durch Fremdes nicht mehr affizierbaren Apathie?18 War‐
um sollte sich diese Freiheit nicht in der Sorge um Intensität des
eigenen Lebens verausgaben?19 Und warum sollte sie sich nicht in

16 Vgl. M. Foucault, Sexualität und Wahrheit, Bd. 2. Der Gebrauch der Lüste, Frank‐
furt/M. 1986, 18, 122 [=SW]; Die Regierung des Selbst und der anderen. Vorlesung
am Collège de France 1982/83, Frankfurt/M. 2009, 9. und 10. Vorlesung; W. De‐
tel, Macht, Moral und Wissen. Foucault und die klassische Antike, Frankfurt/M.
1998, Kap. II (2) und (3).

17 Vgl. P. Kiwitz, Lebenswelt und Lebenskunst, München 1986.
18 Aristoteles, Von der Seele, 408 b, 15.
19 Dass man auch umgekehrt fragen kann, ob nicht ein dem Guten oder dem

Gerechten verpflichtetes Leben Intensität verspricht, sei nur nebenbei bemerkt.

Kapitel I

22

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Suche nach einem Stil erschöpfen, der durch eine Manier oder
einen ästhetischen Habitus einzulösen wäre?

Foucault knüpft zunächst an das antike, von seinem Mentor
Pierre Hadot ausführlich entfaltete Problem der Differenz von Le‐
ben (im Sinne des Am-leben-seins als zôon, als Lebewesen) und
›gelebtem‹ Leben (im Sinn einer Lebensform [bíos]20) an, gibt
dieser Differenz in seinem Programm einer Ästhetik der Existenz
aber eine eigentümliche Wendung, die vielfach den Eindruck einer
durchgängig präsentistischen Lektüre21 der von ihm zitierten Quellen
erweckte. Das wird besonders deutlich, wo Foucault den Begriff des
Existenz-Stils gegen die Vorstellung ins Feld führt, es gehe um allge‐
mein verbindliche oder verpflichtende, sogar Wahrheit in Anspruch
nehmende Normen, an denen man sein Leben ausrichten sollte. Für
Foucault setzt die Ästhetik der Existenz vielmehr gerade dort ein,
wo jegliche allgemeine Normativität versagt und verworfen werden
sollte, wenn sie verlangt, dass man sich ihr unterwirft.

Insofern teilt er mit Kierkegaard den Standpunkt, im Interesse an
der ›Führung‹, ›Steuerung‹ bzw. »Regierung«, wie Foucault selbst
immer wieder sagt, des eigenen Lebens sei jede(r) sich selbst über‐
lassen und müsse sich jede(r) selbst überlassen bleiben. Kierkegaard
hatte das jedoch kritisch von »unserer Zeit«, von der Moderne ge‐
sagt22, wohingegen Foucault offenbar meint, in diesem Sinne lasse
sich auch die antike Philosophie der Lebensformen auffassen. Des‐
halb kann bei der Lektüre seiner Schriften und Vorlesungen über
Sexualität und Wahrheit, zur Hermeneutik des Subjekts, zur Regie‐
rung des Selbst und über Technologien des Selbst23 immer wieder der
Eindruck entstehen, als lasse sich dem von ihm bemühten Korpus

20 P. Hadot, Philosophie als Lebensform, Frankfurt/M. 2002.
21 Zu diesem Begriff vgl. Vf., Erinnerung an die Zukunft der Geschichte, in:

Selbstorganisation. Jahrbuch für Komplexität in den Natur-, Sozial- und Geistes‐
wissenschaften 10 (1999), 73–98.

22 »Unsere Zeit hat alle substanziellen Bestimmungen von Familie, Staat, Ge‐
schlecht verloren; sie muß das einzelne Individuum ganz sich selbst überlas‐
sen, dergestalt, daß dieses im strengeren Sinne sein eigener Schöpfer wird.«
S. Kierkegaard, Entweder − Oder. Teil I, München 1988,  177; vgl. K. Löwith,
Jener Einzelne: Kierkegaard, in: M. Theunissen, W. Greve (Hg.), Materialien zur
Philosophie Søren Kierkegaards, Frankfurt/M. 1979, 539–556.

23 Vgl. Vf., Lebensformen des Selbst unter dem Druck der Bio-Politik. Kritische
Überlegungen zu späten Denkwegen Michel Foucaults, in: Philosophischer Litera‐
turanzeiger 58, Nr. 3 (2005), 285–307.

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und andere…

23

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


antiker Texte Rat in der Frage entnehmen, wie ein nicht nur sich
selbst überantwortetes, sondern auch primär mit sich selbst beschäf‐
tigtes Leben zu leben (wie ein oikos zu führen, wie ein Schiff zu
steuern, wie eine pólis zu regieren…) sein muss − aber unter der
kierkegaardianischen und anti-hegelianischen Prämisse, dass es dem
Horizont des Allgemeinen in der Singularität einer individuellen
und ontologisch um sich besorgten Existenz entzogen sei.24

Viele haben mit diesem Entzogensein nicht etwa eine Perspektive
der Befreiung verknüpft, sondern in ihr nur eine fatale Auflösung
der Verbindlichkeit des Allgemeinen sehen wollen, wie sie schon He‐
gels Theorie der Sittlichkeit mit Blick auf die von ihm verachtete Ro‐
mantik gebrandmarkt hatte.25 Bleibt als substanzloses Relikt dieser
Auflösung nicht lediglich ein um sich besorgtes, unwirkliches Selbst
zurück, dem es in seinem Leben nur um sich selbst geht? Ähnliche
Vorwürfe richteten sich gegen Foucault, weshalb er sich mehrfach
dazu genötigt sah, den Vorwurf zurückzuweisen, er betreibe nur
noch Apologetik eines Selbstkults, wie man ihn in Kalifornien vorge‐
macht hat, von wo aus er sich epidemisch weit bis nach Europa und
Indien ausbreiten konnte.26 Foucault wendet sich gegen diese Kritik,
indem er darauf beharrt, er habe wie in der antiken Philosophie das
eigene Leben als »Objekt« einer Arbeit an sich selbst in der Form
einer »technischen« Selbstregierung und ‑regulierung begriffen, aus
der schließlich das wirklich selbst gelebte Leben als ein »Werk« her‐
vorgehen sollte. Damit ist die Frage freilich keineswegs erledigt, ob
nicht die sogenannte Ästhetik der Existenz die antike Philosophie
der Lebensformen in entscheidenden Punkten missversteht.

24 S. Kierkegaard, Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophi‐
schen Brocken 2, Gütersloh 21989, 29. In den drei Bänden, die Foucault unter
dem Titel Sexualität und Wahrheit veröffentlicht hat, spielt die Abgrenzung
einer individuellen Sorge um sich (epimeleia heautou) von der Unterwerfung
unter einen verallgemeinerten Code von Vorschriften eine zentrale Rolle (SW 2,
71, 83).

25 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M. 41980, 15 ff.; Nürnber‐
ger und Heidelberger Schriften 1808–1817, Werke 4 (Hg. E. Moldenhauer, K. M.
Michel), Frankfurt/M. 1986, 450 f.

26 M. Foucault, Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit
[1983], in: Schriften in vier Bänden. Dits et ecrits, Bd. 4, Frankfurt/M. 2005,
461–498, hier: 487, und 747–776, hier: 767 [=S 4]. Vgl. J. Früchtl, Ästhetische
Erfahrung und moralisches Urteil, Frankfurt/M. 1996, 149 ff.

Kapitel I

24

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst wenn der Prozess einer als ästhetisch eingestuften Gestal‐
tung des eigenen Lebens mit Recht als technē tou biou, als Lebens‐
weise oder Lebensform, die sich angeblich auf einen Stil beschränkt,
beschrieben werden kann (S 4, 470), darf man diese Gestaltung
dann als »Technologie« im modernen Sinne verstehen, wie es ver‐
schiedene Arbeitstitel Foucaults nahe legen?27 Vermittelt der moder‐
ne Begriff der Technologie (im Sinne eines jederzeit verfügbaren,
schematisch anwendbaren Verfahrens, durch das beabsichtigte Zie‐
le bei entsprechender Mittelwahl verlässlich realisiert werden kön‐
nen28) überhaupt ein angemessenes Verständnis von den Schwie‐
rigkeiten praktischer Gestaltung eigenen Lebens in der Verfloch‐
tenheit mit Anderen? Lässt sich tatsächlich eine Technologie denken,
die es mit der immer von neuem aufflackernden und zum Hyperbo‐
lischen neigenden Begierde (epithymía) aufnehmen könnte?29 Ober
suggeriert uns der Begriff der Technologie ein allzu simplifiziertes
und instrumentalistisches Verständnis dessen, wie das Leben in der

27 M. Foucault et al., Technologien des Selbst, Frankfurt/M. 1993; kritisch dazu W.
Kersting, W. Langbehn (Hg.), Kritik der Lebenskunst, Frankfurt/M. 2007. Fou‐
cault, der den páthos-Begriff nur streift (SW 2, 75), legt m. E. ganz verschiedene
Antworten auf jene Frage nahe, da er einmal von einer »Existenztechnik« (SW
2, 138), dann auch von einer »Kunst des Zusammenseins« (SW 3, 210), von
einer »Kultur seiner selbst« (SW 2, 179) und von einer »wahrhaft gesellschaftli‐
che[n] Praxis« spricht (SW 3, 71).

28 B. Irrgang, Technik, in: P. Kolmer, A. Wildfeuer (Hg.), Neues Handbuch philoso‐
phischer Grundbegriffe, Bd. 3, Freiburg, München 2011, 2167–2179.

29 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Buch I, 1097a, Abschnitt 5. Vgl. Vf., Was uns
unwiderstehlich antreibt. Eine Standortbestimmung im Rückblick auf Unruhe
und Begehren im Diskurs der Neuzeit, in: J. N. Howe, K. Wiegandt (Hg.),
Poetiken und Politiken des Triebs, Berlin 2014, 19–42. Ohne Bezug auf Foucault
erweckt auch Volker Gerhardt den Eindruck, es könne sich bei der Gestaltung
eigenen Lebens nur um eine »technische« Frage handeln. In seinem Buch
Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualität (Stuttgart 1999) deutet er das
Selbstverhältnis als technisches, insofern es durchweg ein »problemlösendes«
sei (54 f., 292 f., 343). Deutlich werde das schon bei Sokrates und dann bei
Petrarca, dem nach Ernst Cassirer und Bernhard Groethuysen ersten modernen
Menschen (117, 127). Das Selbst, lesen wir hier, sei ein »Problem«, das es offen‐
bar grundsätzlich nicht anders zu lösen gelte wie irgendwelche anderen Proble‐
me auch, die unser Denken als »problemlösendes Verhalten« (Karl Popper)
herausfordern. Demnach sind Probleme aller Art schlicht lösbar oder eben aus‐
zuhalten. Der prima facie einzige Unterschied liegt diesem Ansatz zufolge darin,
dass das menschliche Selbst sich selbst ein (lösbares oder nur auszuhaltendes)
Problem sei… (65 f., 74, 105).

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und andere…

25

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auseinandersetzung mit Anderen, mit der Welt und mit sich selbst
gelebt werden muss?

In der an den bios-Begriff anknüpfenden Praxisphilosophie Han‐
nah Arendts, mit der sich Foucault nicht auseinandergesetzt hat,
wird ein »technisches« Verständnis menschlichen Lebens bekannt‐
lich entschieden zurückgewiesen. Dabei muss man allerdings im
Auge behalten, dass Arendt die Überformung menschlicher Praxis
(zu der sie den ganzen Bereich der Lebensformen zählte) durch
Konzepte technischer Herstellung, die sich an den antiken Begriff
der poíesis anlehnen30, als gewaltsam zurückwies, während Foucault
den Begriff der technē nicht vom Modell der Herstellung, sondern
vom Modell der Hervorbringung eines Kunstwerks her begriff. Im
antiken Denken über das zu lebende Leben erkannte er starke Affi‐
nitäten zum ästhetischen Prozess der Gestaltung eines Werkes, das,
wie Foucault sehr wohl wusste, keineswegs einfach in einem tech‐
nisch-instrumentellen Verfahren zu produzieren ist.31

Auch diese Analogie ist allerdings als präsentistisch und insofern
genauso als irreführend zurückgewiesen worden wie die normativ
anmutende Formulierung, »wir müssen ein Kunstwerk aus uns
machen« (S 4, 474, 755). Warum und in welchem Sinne müssen
wir das? Weil es schlicht unvermeidlich ist, wenn wir unser Leben
(selbst) leben wollen? Müssen wir also unvermeidlich ein ästheti‐
sches Verhältnis zu uns selbst ausbilden und dem entsprechend an
uns selbst arbeiten, weil es uns darum zu tun ist, unser (eigenes) Le‐
ben zu leben? Bedeutet das wiederum, dass wir uns zu unserem Le‐
ben wie zu einem ästhetischen Objekt (Partitur, Skulptur, Entwurf…)
verhalten müssen, an dem wir arbeiten können? Oder bedeutet es,
dass ein (ästhetisch) gestaltetes Leben, wenn es zu einem »Kunst‐
werk« geworden ist, die gleiche Art der Befriedigung verschafft wie
ein solches Objekt? Leben wir also unser Leben im Interesse an
ästhetischer Lust an ästhetischem Genießen oder an Schönheit?

30 Vgl. M. Heidegger, Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles, in: Dil‐
they-Jahrbuch 6 (1989), 237–269, hier: 253, 269.

31 Merleau-Ponty, auf den ich weiter unten eingehe, hat sich im Übrigen ebenfalls
an der Analogie (!) menschlicher Expressivität einerseits zum Problem des
Ausdrucks in der Kunst andererseits orientiert, ohne dabei aber im Geringsten
einen Prozess der Herstellung als Modell zu favorisieren (Die Prosa der Welt,
105 f.). Im Gegenteil: ein menschliches Leben, das sich auszudrücken versuche,
dulde keine Anweisungen, lesen wir hier.

Kapitel I

26

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folgt all das aus einer schieren Unvermeidlichkeit, die Foucault
in der Formulierung zum Ausdruck bringt, wir müssten aus unse‐
rem Leben ein Kunstwerk machen32, oder handelt es sich um eine
normative Forderung − oder sogar um ein unserem Leben selbst
innewohnendes Ideal, aus dem hervorgeht, dass es als misslungen
gelten müsste, wenn es uns nicht gelänge, aus ihm ein Kunstwerk
zu machen, das womöglich nach objektiven Maßstäben auch als
solches normativ zu beurteilen wäre? Letzteres kann Foucault, der
in dieser Hinsicht erkennbar auf den Spuren Kierkegaards wandelt,
nicht gemeint haben, denn es würde bedeuten, das Leben jedes
Einzelnen doch wieder dem Allgemeinen zu unterwerfen, in dem es
sich als sinnvoll zu erweisen hätte. Viel näher liegt es, Foucault so
zu verstehen, dass er nur Empfehlungen33 nahe legen wollte − nach
dem Muster: wenn es dir darum geht, dein Leben selbst zu leben, ein
eigenes Leben, im eigenen Interesse, auf eigene Rechnung etc., dann
verhalte dich ästhetisch zu dir wie ein Künstler zu seinem Werk, in
der Sorge um sein Werk; und zwar zunächst unabhängig von der
Frage, ob es auf einem Markt als solches auch Anerkennung finden
wird (vgl. S 4, 755).

Keineswegs hat Foucault auf diese Weise eine universale Wahrheit
seiner Antwort auf die Frage, wie das eigene Leben zu leben sei, be‐
hauptet. Wenn er in diesem Zusammenhang von Wahrheitsspielen
spricht, durch die »sich das Sein als Erfahrung konstituiert«, so nur
im Sinne einer radikalen Kontingenz, der sie rückhaltlos ausgeliefert
sind.34 Was für uns als eigenes Leben und als Herausforderung, es
zu leben und zu führen, wirklich ist bzw. als wirklich gilt, kann
demnach wohl Gegenstand einer »historische Ontologie« sein; aber
dieser steht nach Foucaults Überzeugung kein Zugang zu einem der
Kontingenz entzogenen, insofern ›an sich‹ gegebenen Sein mehr
offen. Das bedeutet aber nicht, dass man sich mit jedem Wahrheits‐

32 Weiter wäre zu fragen, woran das Gelingen eines solchen Projekts zu bemessen
wäre. Würde es sich etwa an einem Markt messen lassen müssen, auf dem auch
die Kunstwerke ihren Wert bestimmen lassen müssen? Geht die Analogie so
weit?

33 Die sich im Sinne einer lateralen Universalität bewähren könnten, der aber
nicht vorzugreifen ist. Sie ist allemal erst vergleichsweise zu erproben.

34 M. Foucault, Gebrauch der Lüste und Techniken des Selbst [1983], in: S 4, 658–
686, hier: 662; Foucault [1984], in: S 4, 776–782, hier: 777; Die Ethik der Sorge
um sich als Praxis der Freiheit [1984], in: S 4, 875–902, hier: 894 ff.

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und andere…

27

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spiel abfinden müsste; vielmehr verspricht gerade eine Ästhetik der
Existenz Quellen des Widerstands gegen all jene Mächte zu aktivie‐
ren, die zu verhindern drohen, dass wir ein (freies) eigenes Leben
führen. »Wir« − das heißt prima facie: jede(r) für sich und jede(r)
auf ihre bzw. seine individuelle Art und Weise, die Anderen allenfalls
als ästhetisch attraktiv und nachahmenswert erscheinen, aber nicht
ohne Weiteres als normatives, auf Andere übertragbares Vorbild gel‐
ten kann; schon gar nicht unter Berufung auf einen Ursprung oder
auf ein telos unseres Lebens, aus dem hervorgehen würde, nach wel‐
chem Maßstäben es als wirklich gelebtes Leben gelten dürfte. Genau
diesem normativen Denken will Foucault im Namen der Freiheit des
Einzelnen entkommen. Und dafür steht der wie gezeigt mehrdeutige
und zu ganz verschiedenen Interpretationen Anlass gebende Termi‐
nus »Ästhetik der Existenz«.

Beide, in diesem Terminus zusammengezogenen Begriffe deuten
unmissverständlich an, dass Foucault im Rückgriff auf die Philo‐
sophie der Antike präsentistisch vorgegangen ist. (Woraus er im
Übrigen kein Hehl gemacht hat.35) Weder der Begriff der Existenz
noch sein Begriff der Ästhetik stand so, wie er beide verwendete,
seinen Gewährsleuten zur Verfügung. Beide sind insofern modernen
Ursprungs, gewinnen aber erst im Zuge einer mehrfachen Verwer‐
fung dieses Ursprungs ihr eigentümliches Profil, so dass keine Rede
davon sein kann, Apologeten einer Ästhetik der Existenz könnten
sich einfach auf ihn berufen.

2. Die moderne Verknüpfung von Ästhetik und Existenz

Bekanntlich setzt die moderne Ästhetik mit Alexander G. Baum‐
gartens, auf das antike Konzept der aísthesis zurück verweisenden
Begründung der Ästhetik als Wissenschaft vom sinnlichen Erkennen
ein. Immanuel Kant knüpft an Baumgarten mit einer transzenden‐
talen Ästhetik an, die dem Sinnlichen zunächst ebenfalls nur eine
inferiore, dem Denken »Stoff gebende«, insofern dienende Funktion
zuschreibt und auf dieser Grundlage zu einer normativen Theorie

35 Vgl. S 4, 831; Vf., Das menschliche Selbst in Geschichte und Gegenwart. Eine
Bilanz der ›Hermeneutik‹ Michel Foucaults, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie
2, Nr. 1 (2008), 113–135.

Kapitel I

28

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Geschmacks bzw. der Beurteilung dessen fortschreitet, wodurch
ein schönes Werk ästhetische Lust veranlasst. Diese Theorie mündet
in einen Idealismus, der dem in der Form der Kunst manifestier‐
ten und ausdifferenzierten Ästhetischen mit Friedrich Schiller und
mit Hegel über ihn hinausgehend die Funktion einer Vermittlung
und Versöhnung der in der Moderne nicht nur unterschiedenen,
sondern auseinandergefallenen Momente des Geistes (Sinnlichkeit
und Verstand, Theorie und Praxis, Natur und Subjekt etc.) zutraut.
Wo Schiller das Ästhetische in diesem Sinne zur praktischen An‐
gelegenheit einer Lebenskunst36 macht, entdeckt er Momente des
Widerstreits, denen die romantischen Theorien eine unversöhnliche
Wahrheit des unaufhebbar Heterogenen zuschreiben, welche sie in
der Vernunft und gegen sie zur Geltung bringen.

Daran knüpfen Affirmationen einer Befreiung des Ästhetischen an,
die es gerade dadurch zu sich selbst kommen sehen, dass es sich
von allen genannten Engführungen löst: als aísthesis der sinnlichen
Erfahrung, in der sich uns allererst etwas zeigt (oder »gibt«, wie
man in der Phänomenologie sagen wird37), soll es nicht mehr bloße
Vorstufe höherer Formen der Erkenntnis sein. Im Verlangen nach
Artikulation, Ausdruck, Darstellung und Repräsentation dessen, was
sich zeigt, und in der existenziellen Dringlichkeit einer ästhetischen
Manifestation dieses Verlangens emanzipiert es sich von der Herr‐
schaft des normativen Urteils ebenso wie von jeglicher Bevormun‐
dung durch das Schöne und den Anspruch, ein Werk hervorbringen
zu sollen. Ästhetische Prozesse vielfältigster Art gehen nicht länger
in »der Kunst« auf; sie zeigen sich vielmehr in einer unaufhebba‐
ren Pluralität »nicht mehr schöner« Künste38, die sich der Zumu‐
tung entziehen, das Absolute darzustellen (was Hegel zufolge ihre
ursprüngliche, inzwischen aber überholte Aufgabe gewesen war39).

36 F. Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen. In einer Reihe von
Briefen, Stuttgart 1984, 15. Brief; Kallias oder über die Schönheit. Über Anmut
und Würde, Stuttgart 1984, 11 ff.

37 Vgl. M. Staudigl (Hg.), Der Primat der Gegebenheit. Zur Transformation der
Phänomenologie nach Jean-Luc Marion, Freiburg, München 2020; Vf., Umsonst
›gegeben‹? Phänomenologie und Hermeneutik im sozialphilosophischen Rück‐
blick, Baden-Baden 2024.

38 H. R. Jauß (Hg.), Die nicht mehr schönen Künste. Poetik und Hermeneutik. Bd. 3,
München 1968.

39 Hegel, Vorlesungen über Ästhetik I, Werke, Bd. 13, 25, 100.

2. Die moderne Verknüpfung von Ästhetik und Existenz

29

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insofern überleben sie das ihnen prophezeite »Ende«; und erst nach
diesem Ende (in der normativen Form der Kunst) kommt das Ästhe‐
tische eigenmächtig zur Geltung.40 In der Dimension sinnlicher Er‐
fahrung ist es allgegenwärtig; in ästhetischen Lebensformen wird es
eigens zur Angelegenheit bewusst um seinetwillen gelebten Lebens;
in heterogenen Künsten schließlich wird es Bestandteil einer sich
selbst darstellenden kulturellen Ökonomie, die im sog. Kunstmarkt
dem Ästhetischen zugleich den durchschlagendsten Erfolg sichert
und ihm die schmerzlichste Niederlage durch die rücksichtsloseste
Aneignung für fremde Zwecke bereitet.

In dieser Lage treten Theorien des Ästhetischen, allen voran
diejenige Adornos, als Anti-Theorien auf, die sich zunächst mit
der drohenden Unmöglichkeit auseinandersetzen müssen, dem Äs‐
thetischen gerade erst durch seine Befreiung eröffnete Spielräume
zu wahren oder wieder zu erobern; und zwar unter historischen
Bedingungen, die dem ästhetischen Verlangen nach Artikulation,
Ausdruck, Darstellung und Repräsentation sinnlicher Erfahrung ge‐
radezu spotten und ihm nur noch einen negativistischen Ausweg
lassen, indem es sich darauf zurückzieht, zu zeigen, was sich der
Artikulation, dem Ausdruck, der Darstellung und der Repräsenta‐
tion entzieht. Ob es sich in Folge dessen darauf versteifen muss,
jegliche Versöhnung mit einer nicht nur desintegrierten, sondern
auch auf nicht wieder gut zu machende Art und Weise gewaltsam
verletzten Welt zu verweigern, oder ob wenigstens noch nach einem
»Vorschein von Versöhnung« zu suchen ist, steht dahin und bleibt
umstritten. Nach Theodor W. Adorno, von Jean-François Lyotard
bis Wolfgang Welsch, ›lebt‹ das Ästhetische scheinbar nur noch im
unaufhebbaren Widerstreit und behauptet sich geradezu als Ästhetik
des Widerstreits41, die aber nach wie vor in der aísthesis der sinnli‐
chen Erfahrung ihren Ursprung hat, insofern sich in ihr das Verlan‐

40 Vgl. E. Salmann, Im Bilde sein. Absolutheit des Bildes oder Bildwerdung des
Absoluten?, in: G. Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?, München 21995, 209–232; M.
Blanchot, Der literarische Raum, Zürich 2012, 220, 227.

41 Die Erforschung dieses Begriffs hat freilich inzwischen ergeben, dass unter
diesen Obertitel allzu Verschiedenes subsumiert wird: Widerstreit zwischen
Sätzen, zwischen Diskursarten, zwischen Lebensformen, Kulturen, aber auch
Widerstreit in sich selbst etc., so dass es nahezu unmöglich erscheint, mit
kryptonormativen Forderungen nach Gerechtigkeit für ›den‹ Widerstreit einen
genauen Inhalt zu verbinden.

Kapitel I

30

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen nach Ausdruck entzündet, der in ästhetischen Lebensformen zu
deren zentralem Anliegen wird.

Diese Wendung des Ästhetischen zeichnet sich in der Moderne
zweifellos am deutlichsten in der frühen Romantik ab.42 Sie macht es
mitten »im Alltäglichen« aus und verlangt nach einem »poetischen
Leben« (Friedrich Schlegel43), das selbst eine ästhetische Form
annehmen soll − durch einen imaginativ gesteigerten Möglichkeits‐
sinn, der das Wirkliche derealisiert und durch Verfahren der Ver‐
fremdung und der phantastischen Deformation umfingiert.44 Wäh‐
rend die Kritiker der Romantik von Hegel über Emmanuel Hirsch
bis Carl Schmitt darin nur eine Subversion sittlicher Ordnung, eine
Auflösung verbindlicher Wirklichkeit in der Occasionalität des »In‐
teressanten« erkennen können, schreiben ihr deren Verteidiger von
Charles Baudelaire über Maurice Blanchot bis Karl Heinz Bohrer
eine gesteigerte Sensibilität für alles Fremdartige jenseits des Wirkli‐
chen und im Wirklichen selbst zu, zu dessen Umgestaltung sie beitra‐
gen kann, wenn sie die »prosaische Fratze der Normalität« im Na‐
men eines »Rechts zu leben« entlarvt. So wird dem ins Leben zurück
gewendeten Ästhetischen eine existenzielle Relevanz attestiert, lange
bevor ideengeschichtlich der Begriff der Existenz den des Lebens be‐
erbt. Bohrer trägt diesem Prozess Rechnung, wenn er mit Blick auf
Kierkegaard, der den Anspruch eines poetischen Lebens kritisch auf
die Existenz des Einzelnen zurückbezieht, von einem »romantischen
Existenzial« spricht.45

Der Terminus des Existenzials ist freilich erst bei Heidegger, vor
allem in Sein und Zeit, anzutreffen, wo er höchst variablen »exis‐
tenziellen« Formen der Lebensführung, der Sorge um sich und

42 K. H. Bohrer, Die Kritik der Romantik. Der Verdacht der Philosophie gegen die
literarische Moderne, Frankfurt/M. 1989, 116 [=KR].

43 Vgl. S. Kierkegaard, Über den Begriff der Ironie, Frankfurt/M. 1976, 276.
44 KR, 60, 69, 154. Allerdings liefert Schlegel konzeptionell nur lose verbundene

Hinweise in diese Richtung; vgl. F. Schlegel, »Athenäums«-Fragmente und ande‐
re Schriften, Stuttgart 2005, 102, 107, 138 zur Lebenskunstlehre, zum Pathos und
zum poetischen Gefühl.

45 KR, 69, 232. Mit seiner Anerkennung der romantischen Sensibilität knüpft
Bohrer im Übrigen an Karl Mannheim an (ebd., 103, 306), bei dem dieser
Begriff allerdings zwiespältig blieb und zwischen einem »Herausspüren qualita‐
tiver Feinheiten« im Erfahrbaren einerseits und einer geradezu manirierten und
willkürlichen »Technik« künstlicher Romantisierung andererseits schwankte. K.
Mannheim, Konservatismus, Frankfurt/M. 1984, 146 ff.

2. Die moderne Verknüpfung von Ästhetik und Existenz

31

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um Andere entgegengestellt wird; und zwar als deren nur formal
anzuzeigende ontologische Vollzugsform. Existenzialien bringen die
Formen des Geschehens zum Ausdruck, in denen sich Existenz voll‐
zieht − angeblich ganz unabhängig davon, wie jemand im Einzelnen
sein Leben zu führen gedenkt.46 (Auch das sorglos verlebte, um sich
selbst nicht besonders bekümmerte Leben ist ontologisch demnach
ein »Sein zum Tode«, insofern es sich nicht nicht zu ihm verhalten
kann, sei es auch im Modus der Indifferenz.47)

Wenn nun Bohrer von einem romantischen Existenzial spricht,
so scheint er sagen zu wollen, dass der Anspruch eines ästhetischen
Lebens, wie wir ihn in der Romantik artikuliert finden, auf die
Spur einer neuartigen Daseinsform geführt hat − worin sich Fou‐
cault bestätigt sehen könnte, für den es keine ahistorische Ontologie
geben konnte. Eine »historische Ontologie« (S 4, 474), so wie sie
ihm offenbar vorschwebte, reflektiert unter kontingenten geschicht‐
lichen Umständen bis in ihre existenzialen Grundformen hinein
veränderliche Strukturen menschlicher Existenz bzw. des Selbstseins.
Auch Heidegger hatte zugegeben, das Sein-zum-Tode von gewissen
existenziellen Vorbildern her entworfen zu haben (so dass sich eine
hermeneutische Zirkularität zwischen Existenziellem und Existen‐
zialem abzeichnete). Für Jean-Paul Sartre, Emmanuel Levinas, Mau‐
rice Blanchot und Paul Ricœur, deren Werke sich kaum ohne Sein
und Zeit denken lassen, war gleichfalls klar, dass die berühmten
Existenzialien keineswegs jeglicher geschichtlichen Kontingenz ent‐
zogen zu denken sind. Bleibt der Tod nicht stets etwas radikal Frem‐
des, das nicht in die Möglichkeiten des eigenen Daseins eingehen
kann?48 Fand sich nicht gerade das in der Gewaltgeschichte des 20.
Jahrhunderts bestätigt? Müsste sich aus dieser Einsicht nicht eine
ganz andere Ontologie des Daseins ergeben, die den Tod nicht als
»Möglichkeit der Unmöglichkeit« versteht, wie es in Sein und Zeit
der Fall ist?

Wer sich anschaut, wie dieses Buch in Frankreich nach dem Zwei‐
ten Weltkrieg rezipiert worden ist, wird rasch feststellen, dass eine
strikte Trennung zwischen Existenzialien und existenziellen Weisen

46 Vgl. Kierkegaard, Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift 2, 62.
47 M. Heidegger, Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles, 238.
48 Blanchot, Der literarische Raum, 126, 129, 153. Blanchot steht hier Levinas nahe,

der den Tod als »Unmöglichkeit des Möglichen« begriffen hatte.

Kapitel I

32

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Lebensführung kaum je durchgehalten worden ist. Statt dessen
macht durch Merleau-Ponty und mehr noch durch Sartre der Be‐
griff eines Entwurfs (projet) Karriere, durch den die réalité humai‐
ne in der Form eines Lebens Gestalt annehmen sollte. (Heidegger
hatte das im Brief über den Humanismus mit Blick auf Sartre als
anthropologisierende Missdeutung der Ontologie des Daseins kriti‐
siert.49) Der frühe Foucault steht diesem Denken zweifellos sehr
nahe, bevor er es verächtlich als sentimentalen »Humanismus« zu‐
rückweist.50 Besonders Gabriel Marcel und Paul Ricœur haben sich
stets dagegen verwahrt, im Sinne dieser, vor allem gegen Sartre und
Camus gerichteten polemischen Kritik je »Existenzphilosophen«
gewesen zu sein. Und den anti-humanistischen Angriff auf diese
Philosophen hat zweifellos eine nach wie vor auf jene Strukturen
sich besinnende hermeneutische Philosophie überlebt. Das gilt nicht
nur für Ricœur51, sondern auch für Levinas, der dem Anti-Huma‐
nismus Foucaults, so wie er Mitte der 60er Jahre des vergangenen
Jahrhunderts vorgetragen worden war, sehr aufgeschlossen gegen‐
überstand. Levinas’ Humanismus des anderen Menschen geht gerade
nicht mehr von einem in der Selbst-Sorge auf sich selbst fixierten
Dasein aus.52 Doch hat Levinas immer wieder hervorgehoben, wie
zentral Heideggers Entdeckung des verbalen Sinns der Rede von
menschlicher Existenz für ihn war. Das bedeutet: wir ›haben‹ nicht
nur Angst, sondern wir leben sie bzw. existieren im Modus der Angst
(oder existieren sie). »Man lebt sein Leben« − das heißt: »Leben
ist wie ein transitives Verb, das die Inhalte des Lebens zu Akkusativ‐
objekten macht.«53 Müsste das Gleiche nicht auch vom ästhetisch

49 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit, Bern 21954, 72 ff.
50 Vgl. Vf., Abgebrochene Beziehungen: Merleau-Ponty und Foucault über Ontoge‐

nese und Geschichte; Teil I in: Philosophisches Jahrbuch 101/1 (1994), 200–217;
Teil II in: Philosophisches Jahrbuch 101/2 (1994), 178–194.

51 Zwar bleibt Ricœur auf den bereits in seinem Frühwerk zentralen Jaspers‘schen
Gedanken der Existenzerhellung bis zum Schluss verpflichtet (Wege der Aner‐
kennung, Frankfurt/M. 2006,  317), doch grenzte er sich immer wieder von
jener vielfach bloß noch als Modeströmung der Nachkriegszeit eingestuften
»Existenzphilosophie« ab; vgl. P. Ricœur, G. Marcel, Entretiens, Paris 1968;
P. Ricœur, Existenz und Hermeneutik, in: Hermeneutik und Strukturalismus I
[1969], München, 1973, 11–36.

52 E. Levinas, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989.
53 E. Levinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg,

München 1987, 153; vgl. M. Heidegger, Phänomenologische Interpretationen zu

2. Die moderne Verknüpfung von Ästhetik und Existenz

33

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inspirierenden, Interessanten oder Schönen gelten? Wird nicht auch
das Ästhetische in der transitiven Bedeutung des Wortes »gelebt«?

Selbst bei Levinas, dessen Humanismus des anderen Menschen
mit dem Foucault‘schen Antihumanismus sympathisiert und sich
vom Primat der Sorge um sich abwendet, um das menschliche Le‐
ben ganz und gar vom Anderen her zu deuten, bleibt also im Spiel,
was man den existenzialen Sinn menschlichen Daseins genannt hat.
Levinas weiß: auch ein aus unvordenklicher Ferne uns erreichender
Anspruch des Anderen muss in einem endlichen, leibhaftigen Leben
gehört und realisiert werden. Aber er bestreitet, dass dieses Leben
sich ontologisch nur um sich selbst drehen muss, wie es den An‐
schein hat, wo Heidegger schreibt, es gehe dem Dasein in seinem
Sein um sich (oder um dieses) selbst. Ohne im Geringsten zu einem
»Existenzdenken von gestern«54 zurückkehren zu wollen, anerkennt
Levinas, der alles andere als ein Existenz- oder gar Lebensphilosoph
sein wollte, dass auch ein Dasein vom Anderen her der »Bewährung
durch ein Leben« bedarf, vielleicht in der kynischen Lebensform
eines »Reisenden ohne Gepäck«, der seine Heimat im Draußen hat
und weiß, dass »nirgends ein Bleiben« ist.55

Vor diesem Hintergrund ist es erstaunlich, wie unbefangen Fou‐
cault seine Ästhetik der Existenz ohne Umschweife auf den Vorrang
der Sorge um sich bezieht. Ausdrücklich erklärt er: »Die Sorge um
die anderen ist nicht vor die Sorge um sich zu stellen; die Sorge um
sich ist ethisch vorrangig, so wie die Beziehung zu sich ontologisch
vorrangig ist.«56 Daraus scheint zu folgen, dass in der Selbst-Sorge
zunächst nur jede(r) mit sich selbst und mit der vorbildlosen Gestal‐

Aristoteles. Einführung in die phänomenologische Forschung [Gesamtausgabe Bd.
61], Frankfurt/M. 1985, 82 zur transitiv-intransitiven Zweideutigkeit des Begriffs
Leben.

54 E. Levinas, Außer sich, München, Wien 1991, 87.
55 Was man zweifellos nicht einfach auf entsprechende Wendungen in der Mystik

(die sich noch bei R. M. Rilke finden) zurückführen oder allzu wörtlich nehmen
sollte. Im »Draußen« einer radikalen Exteriorität jedenfalls lebt man doch nicht
schon deshalb, weil man kein Obdach hat. Vgl. ebd., 117, 156, 169 f.; sowie M.
Foucault, Das Denken des Draußen, in: Schriften zur Literatur, Frankfurt/M.
1988, 130–156; Vf., Auf der Spur einer ›nomadischen Wahrheit‹ richtigen Lebens:
Maurice Blanchot und die Geschichte menschlicher Welt-Fremdheit, in: M. Gut‐
jahr (Hg.), Orte des Negativen. Sprache, Bild und Gemeinschaft bei Maurice
Blanchot, Würzburg (i. V.).

56 Foucault, Die Ethik der Sorge um sich, in: S 4, 884.

Kapitel I

34

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung des eigenen Lebens beschäftigt ist, die man sich am besten
analog zur Arbeit an einem ästhetischen Objekt vorzustellen hätte.
Worum drehen sich aber diese Selbst-Sorge und diese Arbeit? Fou‐
cault gibt immer wieder die Antwort: darum, »ein Anderer« zu
werden, denn das Schlimmste wäre, derselbe zu bleiben, der man
bereits ist, d.h. in seiner Selbigkeit zu verharren. Und diese Gefahr,
so meinte er, beschwören auch sämtliche dialektischen Theorien der
Erfahrung herauf, die uns nur lehren, wie wir nach allen möglichen
Umwegen doch nur wieder zu uns selbst zurückkehren.57 Von einer
immanenten Veranderung des Selbst, das sich selbst ›wie ein Ande‐
rer‹ begegnet, und von einer selbst von Dialektikern in Rechnung
gestellten unaufhebbaren Negativität der Erfahrung nimmt Foucault
keine Kenntnis. Ebenso wenig übrigens wie Richard Rorty, den die
gleiche Sorge umgetrieben hat: wie es zu vermeiden ist, derselbe
zu bleiben. Wie schon die Romantiker, so bietet auch Rorty eine
angeblich vor allem im Ästhetischen beheimatete Sensibilität auf,
die dieser Gefahr begegnen können soll58, wohingegen Foucault mit
allen Formen der Erfahrung liebäugelt, die zu versprechen scheinen,
»Andere« aus uns zu machen, sofern wir nicht schon verandert sind.

Der besonders durch Foucault bekannt gewordene Begriff der
Ästhetik der Existenz unterläuft vor diesem komplexen Hintergrund
die Potenziale, die die seit der Romantik sich abzeichnenden In‐
terferenzen zwischen dem Ästhetischen und dem Existenziellen er‐
kennen lassen. Am auffälligsten ist, wie sich Foucault, der sich zu
Heidegger als seinem wichtigsten Bezugsautor bekennt, mit einem
schlichten, nämlich existenziellen Begriff der Sorge begnügt, der
besagt, in unserem Leben gehe es vorrangig um uns selbst und um
die Gestaltung des eigenen Lebens. Das ist eine kontingente und, wie
es scheint, auch arbiträre Festlegung, für die ein tieferer Grund nicht
erkennbar ist. Alternativen lassen sich ohne Weiteres vorstellen, die
in einer irreduziblen Pluralität von sog. Lebensentwürfen Gestalt
annehmen können. Warum sollten nicht Andere oder etwas Anderes
als wir selbst Vorrang haben? Und wird der Begriff des Anderen
nicht sonderbar verkürzt, wenn man von der Befürchtung ausgeht,
derselbe zu bleiben, also in schierer Selbigkeit zu verharren, statt die

57 M. Foucault, Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Von der Subversion des
Wissens, Frankfurt/M. 1987, 69–90.

58 R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/M. 1992.

2. Die moderne Verknüpfung von Ästhetik und Existenz

35

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst-Sorge im Sinne einer Philosophie der Selbstheit zu entfalten,
der immer schon eine unaufhebbare Alterität innewohnt?

Welchen Zuschnitt müsste eine Ästhetik der Existenz aber haben,
wenn man diesen Begriff im Sinne eines im Modus des Selbstseins
gelebten Lebens versteht, das ontologisch gar nicht ohne seine Af‐
fizierbarkeit durch eine sei es innere, sei es ihm von außen wider‐
fahrende Alterität vorstellbar ist? Auf jeden Fall müsste in einem
solchen Neuansatz das fast neurotisch anmutende Motiv einer sol‐
chen Ästhetik weitgehend entfallen, unbedingt ein Anderer werden
zu wollen, wenn sich gar kein Selbst denken lässt, das nicht schon in
sich, im Verhältnis zu Anderen und zur Welt verandert ist bzw. exis‐
tiert. Aus dem in der Philosophie des Selbst immer wieder erbrach‐
ten Nachweis solcher Veranderung folgt zum Mindesten, dass wir
ontologisch gar kein derart auf sich selbst zurückgeworfenes Leben
führen bzw. führen müssen, wie es Foucault als vorgegebenes (und
dann als zu überwindendes) ausgibt.59 Vielmehr erscheint nun ein
solches Leben eher als Schwund- oder Reduktionsform einer Exis‐
tenz, die wie ein offenes Haus immer schon Dimensionen der Alteri‐
tät beherbergt, welche unmittelbar die Frage betreffen, worum es in
ihr geht. Zu sagen: nur oder vorrangig um mich selbst, bedeutet, von
einer ursprünglichen Verflechtung von Selbst- und Ander(s)heit ab‐
zusehen, die in dieser Hinsicht zumindest keine eindeutige Antwort
zulässt. Wenn das aber so ist, verbietet es sich, einfach festzulegen,
worum sich die Selbst-Sorge dreht. Vielmehr werden die Spielräume
des Antwortens auf diese Frage zu einer echten Herausforderung
des Geschehens unserer Existenz selbst. Sie wirft also in sich selbst
das Problem auf, worum es in ihr geht; aber nicht in einer splendid
isolation, in der das Selbst nur noch ein Gespräch mit sich selbst
darüber führen könnte, sondern in Beziehungen zu sich, zu Anderen
und zur Welt, die jene Frage immer schon als Antwort auf diese
Beziehungen zu verstehen erlauben.

Revidiert man derart den Begriff der Existenz, kommt dann
nun auch eine andere Auffassung des Ästhetischen in Betracht, die
sich nicht auf die nach dem Vorbild eines Kunstwerks gedachte
Gestaltung des eigenen Lebens umwillen eines eigentümlich leeren
›Anderswerdens‹ beschränkt? Um einer Antwort auf diese Frage
wenigstens einen Schritt näher zu kommen, wende ich mich im Fol‐

59 Vgl. P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996, 10. Abhandlung.

Kapitel I

36

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genden von Foucaults Ästhetik der Existenz ab und noch einmal der
Geschichte des Ästhetischen in der Moderne zu, um zu ermitteln,
ob sie auch für einen alteritätstheoretisch revidierten Begriff der
Selbstheit fruchtbar zu machende Potentiale in sich birgt.

3. Existenzielle Herausforderung des Ästhetischen

Das ästhetische Denken, so wie es in der Moderne zur Geltung
gekommen ist, ist durch eine Reihe von Inversionen gekennzeichnet,
die seinen Sinn von Anfang an derart in Frage gestellt haben, dass
der Eindruck entstehen konnte, es habe seinen Gegenstand verfehlt
und es habe dieses Verfehlen nur dadurch aufdecken können, dass
es sich gegen sich selbst gewandt und seine modernen Ursprünge
wieder verworfen hat. Wird mit Baumgartens Definition der sinn‐
lichen Erkenntnis als gnoseologica inferior60 nicht von Anfang an
der ursprüngliche, weite Begriff der aísthesis verfehlt, der es erlaubt
hätte, dem Ästhetischen auch in nicht-epistemischen Formen auf die
Spur zu kommen − und zwar gerade auch solchen, die weder in
einem objektiven Geschmack noch auch in einem ausdifferenzierten
System der Kunst aufzuheben sind, das ohnehin am Ende zu sein
schien (wenn wir Hegel folgen61)? Lief das romantische Verlangen
nach einem »poetischen Leben« nicht gerade auf solche, gelebte
Formen der aísthesis hinaus, d.h. auf ästhetisch inspirierte Lebens‐
formen, die nur auf individuellen und experimentellen Wegen Ge‐
stalt annehmen und nur infolge dieses »Endes«, jenseits einer Ver‐
pflichtung auf die Darstellung des Absoluten, haben zur Geltung
kommen können? Hat dieses Verlangen nicht eine ästhetische Lei‐
denschaft, d.h. ein anarchisches páthos62 der Suche nach Artikulati‐

60 A. G. Baumgarten, Theoretische Ästhetik [1750/58], Hamburg 21988 (§ 1), 2.
61 Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, Werke 13, 25.
62 Mit der Anknüpfung an diesen Begriff markiere ich lediglich ein Desiderat der

Forschung, das sich in die Frage fassen lässt, ob nicht das Ästhetische vom
Widerfahrnischarakter einer Leidenschaft her zu verstehen ist, die ursprünglich
keineswegs auf ästhetische Erkenntnis, ästhetisches Urteil, das Schöne und die
Kunst beschränkt zu denken ist. Das ließe sich mit vielfältigen Hinweisen
untermauern, die ästhetischen Selbstzeugnissen zu entnehmen sind. Dass die‐
sen allerdings nicht ohne Weiteres Beweiskraft zukommt, versteht sich von
selbst. Man denke nur an Paul Cézannes Credo, er wolle sich »an die Augen

3. Existenzielle Herausforderung des Ästhetischen

37

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on, Ausdruck, Darstellung und Repräsentation umwillen eines wirk‐
lich lebbaren Lebens freigesetzt und damit − statt einer »Ästhetik der
Existenz« − eine existenzielle Ästhetik hervorgebracht, die sich weder
in ästhetischer Erkenntnis noch im ästhetischen Urteil oder gar in
›der‹ Kunst als Form eines objektiven bzw. absoluten Geistes (oder
einer Logik des Kunstmarktes) erschöpft?63 Woraus, wenn nicht aus
einer solchen ästhetischen Leidenschaft entspringt überhaupt die
schier unerschöpfliche Kraft eines Lebens64, dessen Endprodukte
schließlich der Kulturindustrie und der Vermarktung zum Opfer
zu fallen drohen – vor der sie auch ihre quasi sakrale Würdigung
in Pinakotheken, Staatsgalerien, Konzertsälen und Nationaltheatern
nur mehr schlecht als recht bewahrt?65

So von einer existenziellen, zur Angelegenheit ›gelebten Lebens‹
selber werdenden Ästhetik zu sprechen, legt freilich erneut alle Miss‐
verständnisse nahe, die aus der sattsam bekannten Polysemie des
Ästhetischen unausweichlich folgen, solange wir nicht über bessere
Begriffe verfügen. Ästhetisch im weitesten Sinne ist alles Sinnliche

verlieren« − so, dass die Landschaft »sich in ihm« denke, an Paul Gauguins
»Ergriffenheit«, an Vincent Van Goghs Bekenntnis, eine Sache nicht entbehren
zu können, die stärker als er war, wie er meinte, und sein »wirkliches Leben«
ausmachte. Vgl. W. Hess, Dokumente zum Verständnis der modernen Malerei,
Reinbek 1986, 17, 19, 27, 30.

63 Auch Hegel kennt jenes páthos (Vorlesungen über Ästhetik I, 302). Aber wenn er
sagt, es bilde die »echte Domäne« einer Kunst, die die »Not des Lebens« schon
beseitigt habe, um das »unvergänglich Menschliche« als »absoluten Gehalt«
anschaulich zu machen (ebd., 333; Vorlesungen über Ästhetik II, 238 f.), so zeigt
er damit, dass es für ihn nur als Vorstufe einer im Kunstwerk aufzuhebenden
negativen Lebendigkeit in Betracht kommt. Davon kann keine Rede mehr sein,
wenn das Kunstwerk stets auch als scheiternde Darstellung und als Darstellung
eines existenziellen Scheiterns begriffen wird. Sind nicht für Cézanne Malen
und Sterben in diesem Sinne zusammengefallen? Vgl. P. Cézanne, Über die
Kunst. Gespräche mit Gasquet. Briefe, Mittenwald 1980, 76.

64 Zum Begriff einer mit J. G. Herder aisthesiologisch reinterpretierbaren Kraft, die
gerade nicht Ausdruck des Vermögens oder des Erkennens eines Subjekts ist,
das sich souverän ihrer bedienen könnte, vgl. C. Menke, Kraft. Ein Grundbegriff
ästhetischer Anthropologie, Frankfurt/M. 2008, 8 f., 84. Ob nun gerade Foucault
dazu beigetragen hat, die Vorstellung von einem solchen Subjekt grundlegend
zu revidieren, indem er aufgezeigt hat, wie es aus Praktiken der Unterwerfung
hervorgehen kann, ist allerdings fraglich (vgl. ebd., 42 f.).

65 Zu diesem Missverhältnis vgl. die instruktive Studie von L. Hyde, The Gift. How
the Creative Spirit Transforms the World, Edinburgh 2006.

Kapitel I

38

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der Prozess der Wahrnehmung66 bis hin zu Formen politischer
Sensibilität, die auf ›Differenzen‹ aufmerksam macht. Als ästhetisch
verstehen sich aber auch Programmatiken der Bewahrung des Sinn‐
lichen (vor dessen angeblich bevorstehender Verkümmerung) und
der differenzempfindlichen Sensibilisierung bis hin zu Bemühungen
um eine Kultur der Aufmerksamkeit.67 Als ästhetisch gilt sodann
das als schön Beurteilte, was (möglichst ›erlesenen‹) Geschmack hat
oder verrät. Als ästhetisch geht nicht selten aber auch alles durch,
was sich in der Sorge um einen als Stil manifestierten Geschmack er‐
schöpft, gar keinen anderen Lebensinhalt zu kennen scheint und am
Ende in der ästhetischen bzw. hübschen oder auch coolen Ausstaffie‐
rung eines nur äußerlich ›schönen‹ Lebens verkümmert, das sich an
überall käuflich zu erwerbenden Vorbildern eines gewissen lifestyles
orientiert, der beweist, wie man − schöner und dadurch besser als
andere68 − lebt (aber nicht warum, für wen, wofür, wogegen…).
Hier ist ein Ästhetizismus nicht weit, für den alles zur ästhetischen
Frage und Angelegenheit wird − am Ende auch die »Wirklichkeit im
ganzen«69, die, wenn sie von sich aus ästhetisch ›ist‹, allerdings nicht
mehr ästhetisiert werden kann. Als ästhetisch gilt darüber hinaus
schlicht alles, was ›Kunst‹ ist, sein soll oder was dafür gehalten
wird. Im Gegensatz zu einer Ghettoisierung des Ästhetischen in
der Kunst70 soll aber auch all das als ästhetisch gelten dürfen, was

66 Vgl. W. Welsch, Ästhetisches Denken, Stuttgart 41995, 109, 150 [=ÄD]. Hier
wird die Verengung des Ästhetischen aufs Schöne programmatisch rückgängig
gemacht im Rekurs auf die aristotelische aísthesis, die mit einem sehr weiten
Begriff der Wahrnehmung verknüpft wird. Letzterer aber läuft Gefahr, einer
Trivialisierung zum Opfer zu fallen, wenn er auf ein sinnliches »Erfassen von
Sachverhalten« beschränkt und so (zumindest auf den ersten Blick) die ganze
Phänomenologie originärer Sinnbildung übersprungen wird. Vgl. die von Mer‐
leau-Ponty inspirierte Studie von G. Boehm, Paul Cézanne. Montagne Sainte-
Victoire, Frankfurt/M. 1988, 28 ff., 55, 133.

67 Das Spektrum der hier in Frage kommenden Positionen reicht von Georg
Simmels Begriff der Differenzempfindlichkeit über die bekannte »Politik der
Differenz« (Iris M. Young, Seyla Benhabib u. a.) bis hin zu einer »Ökonomie
der Aufmerksamkeit« (Georg Franck) und zu Jacques Rancières politischer
Ästhetik eines doppelsinnig geteilten Sinnlichen (partage du sensible).

68 Darauf stellt v. a. P. Bourdieu ab in: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesell‐
schaftlichen Urteilskraft, Frankfurt/M. 1987.

69 W. Welsch, Das Ästhetische − eine Schlüsselkategorie unserer Zeit?, in: ders., I.
Frenzel (Hg.), Die Aktualität des Ästhetischen, München 1993, 13–47, hier: 13.

70 Vgl. ebd., 32.

3. Existenzielle Herausforderung des Ästhetischen

39

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich als ästhetisierbar erweist. Dergleichen kann es trivialerweise
nur geben, wenn nicht immer schon alles ästhetisch ist. Ästhetisie‐
rung soll lt. Welsch bedeuten: »Nicht-Ästhetisches wird ästhetisch
gemacht«71 − oder, wenn das nicht restlos gelingen will bzw. kann72,
Nicht-Ästhetisches wird als Ästhetisches wenigstens ausgegeben und
verkauft. So kann man bekanntlich selbst mit Kriegen verfahren.73

Schließlich begegnet uns das Ästhetische in der Form von Theorien
der Wirklichkeit, denen zu entnehmen ist, wir lebten heute, vor al‐
lem dank einer Vielzahl neuartiger Technologien, in einer nur noch
medial vermittelten, quasi simulierten Welt, die sich als grenzenlos
ästhetisch modellierbar erwiesen habe.74 ›Ästhetisch‹ bedeutet hier
(bloß negativ): Verzicht auf jeglichen Anspruch der Angemessenheit
an Anderes, ohne objektive Referenz, ohne letzte Fundierung im
Wahren, Richtigen oder Guten.

So treiben Theorien des Ästhetischen die Ästhetisierung bis zu
einem Punkt voran, wo sie auf keinerlei Widerstand mehr zu treffen
meint, weil im Allgemeinen »alles ästhetisch« verfasst erscheint, so
dass im Besonderen nichts mehr als ästhetisch in Betracht kommt
(ÄD, 19 f., 37, 43). Am Ende hilft gegen eine umfassende bzw. alles
durchdringende ›globale‹ Ästhetisierung nur noch eine mehr oder
weniger gewaltsame Anästhetisierung, die das Ästhetische allein
noch scheint davor bewahren zu können, sich durch seine eigenen
Triumphe aufzuheben und zu zerstören. So könnte es sich ironi‐
scherweise herausstellen, dass die Theorie des Ästhetischen selbst
in eine Apologie der Anästhetisierung umschlagen muss, wenn ihr
eigener Gegenstand ihr über den Kopf wächst − so als hätte sie
genug vom Ästhetischen, vom Schönen, von der Kunst oder von

71 Ebd., 23.
72 Der »Generalbefund Ästhetisierung« müsste allerdings mit einer Vielzahl he‐

terogener transitiver Begriffe in Verbindung gebracht werden, die spezifisch
moderne Transformationen sozialer Lebensformen anzeigen, u. a. die Indivi‐
dualisierung, Temporalisierung, Ökonomisierung, Technisierung etc.

73 Ungeachtet dessen ist auch von einer falschen Ästhetisierung die Rede, und
zwar mit Blick auf Erlebnisse, die in Wahrheit gar keine seien; ebd., 15.

74 Ob das beweisbar ist, erscheint allerdings als zweifelhaft. Verfügt etwa die Sozio‐
logie überhaupt noch über Methoden, die derart generalisierte Beobachtungen
stützen könnten?

Kapitel I

40

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer restlosen Ästhetisierung, die sich am Ende selbst aufzuheben
droht.75

Welchen Sinn des Ästhetischen (dessen Vieldeutigkeit diese tour
de force gewiss nicht ausschöpft) muss nun eine existenzielle Ästhetik
in Anspruch nehmen − und ohne welche Bedeutungen kann sie
bestens auskommen? Wie angedeutet pathisch, nämlich von einer
ästhetischen Leidenschaft der Artikulation, des Ausdrucks, der Dar‐
stellung und der Repräsentation her begriffenes Leben, dem es in
der Form, die es annimmt, existenziell um dessen Lebbarkeit76 geht,
steht dem alten Sinn der aísthesis zweifellos am nächsten, insofern
es sich ohne Weiteres mit dem páthos- oder Widerfahrnischarakter
dessen verknüpfen lässt, was jenseits indifferenter sinnlicher Gege‐
benheiten zur Artikulation herausfordert.77 Gerade der modernen
Begründung der Ästhetik durch Baumgarten steht ein solcher Begriff
des Widerfahrnisses als dýnamis einer ästhetischen Leidenschaft je‐
doch nicht zur Verfügung. Wie auch Kant deutet sie das Pathische
als Pathologisches, in dem wir niemals frei sein können.78 Dagegen
erlaubt es der Begriff einer pathischen aísthesis diese Leidenschaft in
einem nicht-privativen Sinne zu denken. Ohne diese Leidenschaft
hätten wir überhaupt nichts ästhetisch darzustellen (sei es auch im
Modus des Widerrufs seiner Darstellbarkeit). Nur dank einer sol‐
chen Leidenschaft, die sich sinnlich entzündet, aber keineswegs auf
eine inferiore Erkenntnisart beschränkt ist, suchen wir nach einer
Form, in der wir ihre ungebärdige Energie auffangen und in einem
wie auch immer beschränkt freien Leben fruchtbar machen können
− sei es auch im Leben eines Psychotikers, einer ästhetischen Dilet‐
tantin, eines Amateurs, einer Außenseiterin, eines Ausgeschlossenen,
von dessen Hinterlassenschaft der Kunstmarkt nach seinem Tode
profitiert, oder auch einer Künstlerin im üblichen Sinne des Wortes,

75 Zum Anästhetischen als »Gegenwehr« vs. als von Anfang auch zur Ästhetisie‐
rung gegenläufig und immanent im Ästhetischen Wirkenden vgl. ÄD, 16, 31.

76 In der Sozialphilosophie Judith Butlers taucht dieser Begriff als livability auf.
77 Im beschränkten Rahmen dieses Beitrags muss ich diese zweifellos ›steile‹ The‐

se ohne weitere Diskussion stehen lassen, verweise aber auf die reichhaltigen,
an dieser Stelle zu berücksichtigenden Differenzierungen des páthos-Begriffs bei
Philipp Stoellger, Passivität aus Passion, 15 f.

78 Dass die sog. »unteren Erkenntnisvermögen« deshalb der vernünftigen Len‐
kung (aber keiner »Gewaltherrschaft«) bedürfen, daran lässt Baumgarten kei‐
nen Zweifel (Theoretische Ästhetik, § 12).

3. Existenzielle Herausforderung des Ästhetischen

41

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der ihre ästhetische Leidenschaft zum wichtigsten Anliegen oder
zum Sinn ihres (in diesem Falle gerade nicht in einem Wozu sich
erschöpfenden) Lebens wird, so dass es im Ganzen die Gestalt einer
ästhetischen Lebensform annimmt.79

Das ist freilich nicht mit einer Ästhetik der Existenz à la Fou‐
cault zu verwechseln, die im ausdrücklich »technologischen« Modell
einer technē der Existenz zugleich eine Verfügbarkeit dessen sugge‐
riert, was die Form eines Werkes annehmen soll − nämlich die
des eigenen Lebens als eines scheinbar herstellbaren Kunstwerkes.
Nichts dergleichen kann eine ästhetische Leidenschaft versprechen,
der das Verlangen nach Artikulation sinnlicher Erfahrung, nach
Ausdruck, Darstellung und Repräsentation widerfährt, so dass sie
darüber niemals souverän zu verfügen vermag.80

79 So machen sich zwischen ästhetischer Erfahrung, ästhetischen Lebensformen
(in denen diese Erfahrung ihrerseits zu einer zentralen Angelegenheit bewusst
›gelebten‹ bzw. ›geführten‹ Lebens wird), den Formen institutionalisierter
Kunst und dem Schönen als vermeintlichem Inbegriff des Ästhetischen Risse
und Brüche bemerkbar, die kaum mehr beseitigt werden können − und auch
nicht beseitigt werden sollten. Andernfalls würde man auf die harmonistische
Programmatik einer »ästhetischen Erziehung« (F. Schiller) zurückfallen, die
darauf hinaus liefe, »durch die Gestaltung des Lebens als Kunst die Schön‐
heit zu leben« (R. Shusterman, Kunst Leben. Die Ästhetik des Pragmatismus,
Frankfurt/M. 1994,  60). Im Gegensatz zu einer derart überzogenen Ästhetik
der Existenz erlaubt es der wesentlich zurückhaltendere Ansatz einer existen‐
ziellen Ästhetik, (a) die Vielfalt der Quellen ästhetischer Erfahrung, (b) die
ebenfalls vielfältigen Lebensformen, in denen sie zu einer ›leidenschaftlichen‹
Angelegenheit werden (ohne das Leben je darin aufgehen lassen zu können),
(c) die heterogenen, keineswegs mehr durchweg ›schönen‹ Künste, an die diese
Lebensformen mehr oder weniger Anschluss finden, (d) und das Ästhetische,
das sich längst nicht mehr mit dem Inbegriff des Schönen identifizieren lässt, zu
unterscheiden und das derart Unterschiedene differenziert zu korrelieren, statt
mit einer fragwürdigen und womöglich gewaltsamen Synthese in einem Begriff
zu liebäugeln, der auf eine Identität von Leben und Kunst hinauszulaufen droht.

80 Insofern eröffnet sich hier ein Ausweg aus der eingangs skizzierten, schlechten
Alternative, die das Wie des Lebens einfach an die Stelle der Frage nach dem
Wovon (oder Woher) und Wohin (oder Wozu) des Lebens setzt. Genau das sug‐
geriert Foucault aber: dass die Ästhetik der Existenz dort zum Zuge kommt, wo
das archäologisch-teleologische Fragen nach dem Sinn des Lebens aufhört oder
unfruchtbar wird. Auch die gegen Foucault gerichtete Erinnerung an eine prak‐
tische, nicht technisch-poietische Verfasstheit menschlichen Lebens lässt häufig
noch übersehen, was hier als pathische Quelle seiner Leidenschaftlichkeit ins
Spiel gebracht wird.

Kapitel I

42

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Münzt man den zweifelhaften Begriff der Ästhetik der Existenz
wie angedeutet in den Begriff einer existenziellen Ästhetik um, so
ergibt sich daraus folglich eine Reihe von radikalen Revisionen,
deren Tragweite hier nur anzudeuten ist. − Der eigentliche Brenn‐
punkt einer existenziellen Ästhetik ist nicht (wie in einer Ästhetik
der Existenz) die Sorge um sich selbst und darum, aus sich selbst
eine Art Kunstwerk zu machen, sondern das páthos einer aísthesis,
in der sich das Verlangen nach Artikulation, Ausdruck, Darstellung
und Repräsentation des pathologisch Erfahrenen entzündet. Das Er‐
fahrene als solches reduziert sich keineswegs auf Formen sinnlicher
Erkenntnis; es erfordert vielmehr eine breit angelegte Phänomeno‐
logie der Wahrnehmung als derjenigen Dimension der Erfahrung,
in der sich uns allererst etwas zeigt − sei es auch als unserem physi‐
schen oder epistemischen Zugriff Entzogenes, das aber gerade als
eine solche Gegebenheit zur Aufgabe ästhetischer Artikulation und
Darstellung wird. Im Gegensatz zu einer Ästhetik der Existenz, die
suggeriert, das ganze (und vorrangig das eigene) Leben müsse zum
›Gegenstand‹ einer Ästhetisierung werden, kommt der Ansatz einer
existenziellen Ästhetik mit der weit bescheideneren Grundannahme
aus, die skizzierte ästhetische Leidenschaft inspiriere ein Leben, das
sich sehr wohl auch um Anderes und um Andere drehen kann.
Auch der Kranken, dem Laien, den Dilettanten ist diese Leidenschaft
nicht abzusprechen, selbst wenn sie nicht das Leben im Ganzen
derart bestimmt, dass es gerechtfertigt wäre, es insgesamt als eine
ästhetische Lebensform einzustufen.81

Um eine solche Lebensform handelt es sich erst dann, wenn die
ästhetische Leidenschaft, die pathische aísthesis, zu deren hauptsäch‐
lichem Anliegen wird. Auch dann aber geht niemals das Leben als
Ganzes in seiner Ästhetisierung auf; selbst dann nicht, wenn sich ein
Künstler, der sich ›professionell‹ auf sein Tun versteht, ihr rückhalt‐
los verschreibt. Selbst dann bleiben Strukturen gelebter Normalität
eines alltäglichen Lebens erhalten, die von dieser Leidenschaft nicht
restlos zu absorbieren sind (wenn das Leben nicht zerstört werden
soll). Diese Leidenschaft ist im Übrigen in keiner Weise darauf fest‐
gelegt, gleichsam monomanisch nur das Pathos des eigenen Selbst

81 Insofern handelt es sich bei der Rede von einer ästhetischen Lebensform stets
nur um eine akzentuierende Bestimmung. Sie benennt eine zentrale, besonders
virulente (aber nicht die alleinige, durchgängig vorherrschende oder gar aus‐
schließliche) Angelegenheit, um die sich diese Lebensform dreht.

3. Existenzielle Herausforderung des Ästhetischen

43

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu zelebrieren, um die Lebbarkeit und das Recht des eigenen Lebens
zu verteidigen. Ästhetische Lebensformen können sich in Formen
ästhetischer Zusammenarbeit manifestieren, in denen ästhetische
Herausforderungen, der Kampf um ein lebbares Leben, um das
Recht, ein eigenes Leben zu führen, oder auch die Ziele ästhetischer
Praxis wenn nicht zur Deckung kommen, so doch interferieren. Was
in der einzelnen ästhetischen Freundschaft (wie etwa derjenigen
zwischen Jacob A. C. Pissaro und Paul Cézanne), im mehr oder
weniger exklusiven Bündnis (wie dem Blauen Reiter), der professio‐
nellen Kooperation (wie im Bauhaus) oder in der anarchischen (an‐
ti-)politischen Aktion (wie im Situationismus) im Einzelnen zutrifft,
bleibe dahingestellt.

Jedenfalls geht überall die existenzielle Ästhetik ihrer Ent‐
äußerung und Objektivierung in Formen ›der‹ Kunst voraus, der
sie oft genug zum Opfer fällt. Das bedeutet nicht, dass die Kunst
bzw. die Pluralität der nicht mehr schönen Künste mit ihren di‐
versen Märkten grundsätzlich als Entfremdung einer ursprünglich
reinen ästhetischen Leidenschaft begriffen werden müsste. Aber ge‐
wiss kann ›die‹ Kunst nicht länger mit der Aura ursprünglicher
Ins-Werk-Setzung einer zunächst ästhetisch erschlossenen, dann
wahrnehmbar zu machenden Wahrheit ausgestattet werden, wie es
ein idealistischer Kunstbegriff manchen nach wie vor nahelegt.82

Man muss dem ästhetischen Leben, das von der An-Archie der
pathischen aísthesis her zu begreifen ist, keine fragwürdige Un‐
geschichtlichkeit und Autonomie attestieren, wenn man es nicht
als immer schon in ›die‹ Kunst eingefügt begreift. Gewiss fun‐
giert ästhetische Praxis niemals ganz und gar außerhalb der Kunst‐
geschichte; auch dann nicht, wenn sie sich nur noch polemisch
gegen sie auflehnt (wie sie es nach der Überzeugung André Malraux’
immer und unvermeidlich zu tun muss83). Aber sie kann auch nie‐
mals ganz und gar Teil einer (womöglich nach dem Vorbild des
sogenannten objektiven Geistes begriffenen) Kunst sein, wenn sie in
der An-Archie eines Lebens anhebt, das im häufig bis zur Besessen‐

82 Vgl. M. Frank, Einführung in die frühromantische Ästhetik, Vorlesungen, Frank‐
furt/M. 1989.

83 Malraux, Stimmen der Stille, 346.

Kapitel I

44

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit geführten Kampf um seine − niemals garantierte84 − Lebbarkeit
und um sein Recht stets von Neuem in einer »Kunst des Anfangens«
sich finden und bewähren muss.85

Der pathisch grundierte Logos der ästhetischen Welt, von dem
Maurice Merleau-Ponty in Anlehnung an Edmund Husserl sprach,
ist keine universale Vernunftordnung, die die Inspiration jedes Ein‐
zelnen auf Gedeih und Verderb dazu zwingen würde, sich innerhalb
ihrer zu bewegen.86 Er nimmt es keinem Einzelnen ab, jenen Kampf
auf eigene Rechnung zu führen87, in der Singularität einer individu‐
ellen, mit nichts verrechenbaren Existenz, die aber, Kierkegaard und
Foucault zum Trotz, keineswegs ontologisch dazu verurteilt ist, sich
nur um sich selbst zu drehen.88 Hat nicht gerade Merleau-Ponty
die eigentliche Offenheit der aísthesis und deren Inspiration von

84 Und nicht selten durch den Kampf um ästhetischen Ausdruck wiederum ver‐
baute Lebbarkeit… Vgl. P. Nizon, Van Gogh in seinen Briefen, Frankfurt/M. 1977,
350, 370.

85 G. Regel, Das Phänomen Paul Klee, in: P. Klee, Kunst-Lehre, Leipzig 1987, 5–34,
hier: 5. Mit Malraux muss man sich in der Tat fragen, ob es überhaupt Künstler
geben kann, für die Kunst und Leben im Besessensein von ihr nicht weitge‐
hend zusammenfallen (Stimmen der Stille, 66, 296) − auch wenn sie nicht, wie
von unheilbarer Krankheit befallen, nur nach einem − letztlich unmöglichen
− Ausdruck für den Tod suchen (ebd., 398). Immer handelt es sich um ein
unabsehbares Suchen, ohne zu wissen, wohin es führt, und ohne die geringste
Aussicht, in einem vollendeten Werk den »Anruf« zum Verstummen zu bringen,
von dem eine ästhetische Lebensform ihre Inspiration empfängt (vgl. ebd., 294,
403 f.). Vgl. A. Reinhardt, Kunst-als-Kunst, in: J. Claus (Hg.), Kunst heute, 81 ff.

86 M. Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, 52–59.
87 Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, 87, 93; R. M. Rilke, Briefe über Cézanne,

Frankfurt/M. 1983, 15, 34, 55, 118.
88 Allzu schematisch, scheint mir, teilt Kierkegaard die ästhetische und die ethische

Begeisterung auf (vgl. Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift 2, 96). Ihm
zufolge ist ein Individuum, »das sich wegwirft, um etwas Großes zu leisten, […]
ästhetisch inspiriert«; wenn es dagegen »alles aufgibt, um sich selbst zu retten«,
sei es ethisch inspiriert. So wäre die ethische Inspiration nur Ausdruck einer auf
sich zentrierten Selbst-Sorge und die ästhetische Inspiration würde sich niemals
um ein wirklich lebbares Leben drehen. Beides halte ich für einseitig und
insofern für falsch. Die ästhetische Inspiration steht niemals in der souveränen
Verfügung eines ästhetischen Subjekts, auch dann nicht, wenn dieses im Ästhe‐
tischen nach Möglichkeiten eines lebbaren Lebens sucht (und sich nicht einfach
›wegwirft‹). Dennoch kann sie einer ethischen Inspiration zugutekommen, auf
die sie andererseits nicht reduzierbar ist und die sich ihrerseits keineswegs nur
um dieses Subjekt drehen muss.

3. Existenzielle Herausforderung des Ästhetischen

45

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer ursprünglichen Abwesenheit her begründet, die sich inmitten
unserer Erfahrung bemerkbar mache?89

Levinas konnte genau hier anknüpfen, indem er in dieser, selbst
die Intimität des gegenseitigen Händedrucks unterwandernden Ab‐
wesenheit die Spur des Anderen glaubte entziffern zu können.90

Ob er damit ›richtig‹ lag, kann hier ebenfalls dahingestellt bleiben.
Immerhin fordert sein Deutungsvorschlag aber energisch dazu auf,
das auch von Foucault noch bediente Vorurteil zu überprüfen, das
ästhetische Leben könne in der Ontologie eines um sich besorgten
Lebens (oder »Daseins«) aufgehen. Gegen Levinas wäre umgekehrt
einzuwenden, dass auch eine von der Abwesenheit des Anderen
inspirierte aísthesis, die die Vorherrschaft der Sorge um sich durch‐
kreuzen mag, auf diese Weise nicht ohne Weiteres in eine ethische
Inspiration unseres Leben münden muss. Ebenso wenig muss sie
bewirken, dass eine ästhetische Leidenschaft zum zentralen Inhalt
einer entsprechenden Lebensform wird, in der Künstler:innen jegli‐
cher Couleur schließlich auch lebenslang um ihr Können ringen −
selbst wenn sie keinerlei Wert darauf legen, sich mit ihren Resultaten
im Ghetto des institutionalisierten ›Schönen‹ gefangennehmen zu
lassen, wo man sie nicht selten ausstellt, als handle es sich um eine
Art Botanik des menschlichen Ausdrucks, um sie dann im doppelten
Sinne des Wortes zu verkaufen.

89 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 1986, 208.
90 E. Levinas, Über die Intersubjektivität. Anmerkungen zu Merleau-Ponty, in: A.

Métraux, B. Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys
Denken, München 1986, 48–55, hier: 52; sowie Levinas, Außer sich, 136 f. In
den Deutungen des Händedrucks überkreuzen sich gewissermaßen auch die
Ansprüche einer ethischen und einer phänomenologischen Aisthesiologie. Le‐
vinas bezweifelt, ob die Phänomenologie, so wie Merleau-Ponty sie entfaltet
hat, je auf ein »wirkliches Außerhalb« stößt (ebd., 55, 87). Der gleiche Zweifel
richtet sich gegen Kierkegaard (ebd., 77, 105, 107, 152). Levinas würde sich
im Übrigen gewiss nicht einer Überschätzung des Ästhetischen anschließen,
zu der Merleau-Ponty m. E. neigt, wenn er in der chiasmatischen Erfahrung
der Überkreuzung von Berührendem und Berührtem (bzw. von sentant und
sensible) bereits alle Probleme der Malerei sich ankündigen sieht und wenn
er nach diesem Vorbild auch die Beziehung zum Anderen deutet. Wenn auch
diese als eine Art Sehen und dieses wiederum als ein avoir à distance gedeutet
wird, ist unübersehbar, dass sich die Wege von Levinas und Merleau-Ponty hier
trennen (vgl. M. Merleau-Ponty, L’Œil et l’esprit, Paris 1964, 21, 27).

Kapitel I

46

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ästhetik und Sensibilität

Eine Ästhetik der Existenz, die sich, ihrer präsentistischen Hypothe‐
ken möglichst entledigt, auf eine existenzielle Ästhetik und auf de‐
ren pathische Quellen zurückführen lässt, weckt gewiss keine über‐
schwänglichen Hoffnungen. Im Gegenteil: sie wirft uns zurück auf
die Armut eines Lebens, das auch dann, wenn es sich nicht nur um
sich selbst dreht, zunächst nur sich und die nicht selten verzweifelte
Suche nach nicht schon erschöpften, nicht bloß zu wiederholenden
Ausdrucksmöglichkeiten hat, um im Verlangen nach ästhetischer
Artikulation in wie auch immer gelingenden oder misslingenden
Formen von neuem zu erkämpfen, was niemals garantiert ist: die
Lebbarkeit dieses Lebens.

Dass es in diesem Kampf keineswegs nur um die Sorge um sich
geht, enthüllt gerade die moderne Geschichte der Sensibilität, die
Susan Sontag von Francisco Goyas Capriccios her deutete.91 Goya
habe einen neuen Maßstab der Aufgeschlossenheit für das Leiden
Anderer, selbst vollkommen Unbekannter eingeführt, indem er auf
dem Register der Sensibilität des Publikums spielte, das sich auf
diese Weise vor die moralische Frage gestellt sah, was es mit dem
dargestellten Leiden zu tun hat. (Mit dieser Frage konfrontiert zu
sein, muss nicht daraus hinauslaufen, die ästhetische Sensibilität
unmittelbar zu ›moralisieren‹, sondern bedeutet zunächst nur, sie als
moralisch bedeutsam ins Spiel zu bringen.)

In die gleiche Kerbe, scheint mir, schlagen (allerdings auf sehr
unterschiedliche Art und Weise) Philosophen wie Adorno, Rorty,
Lyotard und Welsch. Alle stimmen sie optimistisch in die Apologie
einer Kultur der Sensibilität ein, für die sie das Ästhetische als
vorrangig zuständig erklären.92 Auf ästhetischen Wegen sollen wir
im Modus der Wahrnehmung sensibel gemacht werden für das,
was Andere verletzt, und für »das Heterogene«, dem es gerecht

91 S. Sontag, Regarding the Pain of Others, New York 2003; vgl. Malraux, Stimmen
der Stille, 93, 398. Auch hier gilt Goya als »Prophet der Sensibilität Europas«
− diesmal aber nur deshalb, weil er dem »von Gott verlassenen Menschen«
Ausdruck verliehen habe, nicht, weil er einer Sensibilität für den Anderen auf
der Spur war.

92 J.-F. Lyotard, Das postmoderne Wissen, Wien 1994, 16; R. Rorty, Philosophie &
die Zukunft. Essays, Frankfurt/M. 22001, 164 f.

4. Ästhetik und Sensibilität

47

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu werden gelte.93 Das Ästhetische soll dieser Aufgabe Rechnung
tragen, obwohl man ihm keine Versöhnungsfunktion mehr zutraut
und ihm sogar bescheinigt, an der Verweigerung einer nur noch
ideologischen Versöhnung negativistisch festzuhalten.94 So wird es
als Widerstandspotenzial gegen alles in Anspruch genommen, was
ein arriviertes, bloß normalisiertes oder auch im emphatischen Sin‐
ne versöhntes Leben − fälschlicherweise − zu versprechen scheint.
Wenigstens darin könnte Foucault mit Adorno übereinstimmen.

So läuft jedoch eine existenzielle Ästhetik Gefahr, dramatisch
überfordert zu werden. Weder als vermeintlich »treueste[r] Seismo‐
graf der historischen Erfahrung«95 noch als Quelle politischen Ein‐
spruchs lässt sie sich vereinnahmen, wenn sie zunächst um die stets
prekäre Lebbarkeit eines zur ›kreativen‹ Artikulation, zum unvor‐
hersehbaren Ausdruck, zur überraschenden Darstellung und Reprä‐
sentation aufgerufenen Lebens kämpfen muss. Insofern ist es kein
Wunder, wie sehr heutige Lobreden auf eine Ästhetik der Existenz
hochambivalente Symptome der Überforderung aufweisen − nicht
selten mit der Tendenz, ästhetisches Leben jeglicher Verbindlichkeit
zu entziehen. So plädiert Welsch für ein vielfältiges Leben im Über‐
gang ohne Essenz und Verlässlichkeit, das in der schieren Veränder‐
lichkeit einer immerzu prekären Existenz geradezu sein ›Gesicht‹ zu
verlieren droht (ÄD, 179 ff., 186, 191) − als ob einer ästhetischen Lei‐
denschaft verpflichtet zu sein es ausschließen müsste, einem Selbst
zugute zu kommen, das doch in keiner Weise auf eine starre Selbig‐
keit festgelegt zu sein braucht.96 So schlägt auch bei diesem Verteidi‐

93 Wie fragwürdig ein solcher suggestiver Kurzschluss zwischen dem »Anderen«
und dem »Heterogenen« ist, fällt selten auf; vgl. ÄD, 130, 149 ff.

94 A. Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik nach
Adorno, Frankfurt/M. 1985, 16. So weit sind wir von emphatischen Prätentionen
entfernt, zu denen sich noch Malraux hinreißen ließ, als er schrieb, eine schon
bei den auf Rembrandt folgenden holländischen »Kleinmeistern« nur noch
»leere Welt« sei doch zu »retten« durch einen Einsamen, »der ihr als höchsten
Wert die Malerei selbst gibt«; Stimmen der Stille, 462; vgl. ebd., 480 f., wo die
moderne Einsamkeit verzweifelte Züge annimmt.

95 T. W. Adorno, Minima Moralia, Frankfurt/M. 1978, 191, Nr. 95.
96 Dass sich Sensibilität und Selbstsein auch anders zuordnen lassen, habe ich

an anderer Stelle, allerdings mit eher beiläufiger Berücksichtigung ästhetischer
Belange zu zeigen versucht: Menschliche Sensibilität. Inspiration und Überforde‐
rung, Weilerswist 2008; Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Frage im
Horizont der Moderne, Weilerswist 2012.

Kapitel I

48

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger des Ästhetischen eine Art lifestyle-Ästhetik durch – im Gegensatz
zur Apologie einer pathisch grundierten Sensibilität, die keineswegs
darauf angelegt ist, in einem äußerlich ›ästhetischen‹, unabsehbar
veränderlichen und unverbindlichen Leben Gestalt anzunehmen.

Tatsächlich mobilisiert man die Potenziale ästhetischen Lebens
nicht ohne Risiko. Sie sind geeignet, uns über jedes Maß hinaus zu
sensibilisieren, d.h. nicht nur zu inspirieren, sondern auch (und im
gleichen Zug) zu überfordern; und zwar umso mehr, wie sie unter
den Druck ästhetischer Regimes geraten, die die Gefahr ständiger
Übersensibilisierung heraufbeschwören97, gegen die am Ende nur
ein Rückzug in die Abgeschiedenheit noch hilft, wenn die eigene
Sensibilität nicht durch deren notorische Überforderung ruiniert
werden soll. (In diesem Sinne bekannte schon Cézanne, der gewiss
ein vergleichsweise beschauliches Leben führte, sich nur in »voll‐
ständigster Abgeschiedenheit« als Maler behaupten zu können.98)
Diese Potenziale lassen sich weder umstandslos für eine spezifisch
moralische Sensibilität in Dienst nehmen noch auch einfach gegen
sie in Stellung bringen.99 Sie bleiben zutiefst ambivalent in einer
Kultur, die uns ständig an den Grenzen unserer Offenheit und Auf‐
geschlossenheit, aber auch der Verletzbarkeit und Verwundbarkeit
herausfordert und überfordert, so dass sie in Folge dessen von
einer irritierenden Instabilität gekennzeichnet ist. Indem sie diese
Grenzen immer wieder gewaltsam überschreitet, durchkreuzt eine
solche Kultur der Sensibilität nicht nur die bis zum Überdruss nor‐
malisierte Prosa der Welt, sondern provoziert auch wütende Abwehr
gegen deren Verunsicherung. Sie verspricht − nachdem alle anderen
Versprechen der Moderne desavouiert scheinen − nicht nur Befrei‐
ung von allen Identitätszumutungen in einem ständigen Anderswer‐
den, das sie ins Leere laufen zu lassen droht, sie setzt uns auch
immer wieder dem Unfasslichen und dem Unfassbaren aus (ÄD,
99 f., 124) − auf die Gefahr hin, dass wir uns und unserer Kultur
auf diese Weise vollkommen fremd werden. Darin liegt vielleicht die

97 Vgl. G. Franck, Ökonomie der Aufmerksamkeit, München, Wien 1988.
98 P. Cézanne, Briefe, Zürich 1979, 208; W. Haftmann, Klee. Wege bildnerischen

Denkens [1950], Frankfurt/M., Hamburg 1961, 23.
99 Die Frage, wie sich ästhetische und moralische Dimensionen menschlicher Sen‐

sibilität zueinander verhalten und ob bzw. wie sie sich überhaupt differenzieren
lassen, ist ein Desiderat der Forschung. Ich setze an dieser Stelle jedenfalls in
keiner Weise voraus, die Sensibilität lasse sich so oder so eínfach aufteilen.

4. Ästhetik und Sensibilität

49

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigentliche Virulenz und Ambivalenz der ästhetischen Leidenschaft:
Sie zeigt, führt vor Augen, macht sichtbar oder hörbar, wie fremd
wir uns (geworden) sind, in der Hoffnung aber, das werde nicht das
letzte Wort haben.100

5. Schluss

Indem sie unsere Aufmerksamkeit auf die Frage gelenkt hat, wie
wir (überhaupt) leben können, hat auch die Ästhetik der Existenz
Foucault‘scher Provenienz wichtige Freiheitsspielräume zur Geltung
gebracht, die noch nicht deutlich erkennbar waren, solange sie jenen
archäologisch-teleologischen Fragen nach dem Woher und Wozu
unterworfen zu sein schienen. Doch die Frage nach dem Wie ist
von diesen Fragen weder generell einfach abzutrennen noch auch
ohne Weiteres kurzzuschließen mit einer Ontologie der Sorge um
sich − so als ob aus dieser hervorgehen würde, dass es uns in
unserem Leben allein oder vorrangig um die Frage gehen müsste,
wie wir es zubringen, verleben, verschwenden… Ganz im Sinne von
Foucaults Historisierung des Ontologischen sind wir vielmehr auf
Spuren einer Abwesenheit und Alterität im Selbstsein aufmerksam
geworden, die auf neue Weise zur Herausforderung dessen werden
können, worum es uns in unserem Leben geht. Wir ›müssen‹ es
jedoch weder unbedingt zum Kunstwerk machen noch es dem An‐
spruch des Anderen ohne Wenn und Aber unterwerfen. Stets ist eine
auf nichts reduzierbare Freiheit des Verhaltens zu sich, zu Anderen
und zur Welt im Spiel, die allerdings entscheidend von einer Sensi‐
bilisierung jener aísthesis profitiert, ohne die wir überhaupt nichts
zu erfahren und zu denken hätten. Ohne sie kann es buchstäblich
nichts geben, worauf wir uns beziehen könnten.101 Die Frage ist aber,
wie. Eine sensibilisierte Wahrnehmung steigert gewiss unsere Offen‐
heit und Verwundbarkeit, indem sie inspiriert und im gleichen Zug
ein im transitiven Sinne ständig zu lebendes Leben zu überfordern
droht. Wie das möglich ist, hat die Romantik auf der Spur von Mög‐

100 Vgl. Cézanne, Über die Kunst, 120, 124.
101 Die Frage, gibt es das, worauf wir uns beziehen − und in welchem Sinne (bzw.

was an diesem ›es gibt‹ schon Auslegung ist, wie Nietzsche fragen würde) −
tangiert die aktuelle Auseinandersetzung um das große Thema der Gabe.

Kapitel I

50

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeitsüberschüssen radikal in Frage gestellt, die in der saturierten
Wirklichkeit einer prosaischen Welt niemals aufgehen können.102

Aber zu meinen, darum wisse erst eine besondere Ästhetik der Exis‐
tenz, die sich allzu häufig nur noch als Lebenskunst für Besserleben‐
de präsentiert, lässt verkennen, wo die erlebte Inkongruenz zwischen
Wirklichkeit und Möglichkeit sowie zwischen Unwirklichkeit und
Unmöglichkeit ihren Ursprung hat: in der pathischen Dimension ei‐
nes Lebens, dessen Lebbarkeit niemals garantiert ist. Wer genug zum
Leben hat, mag das vorübergehend vergessen, auf die Gefahr hin
aber, alsbald auch vom Leben genug und ein zum puren Selbstzweck
degeneriertes, angeblich ein für allemal »autonomes« Ästhetisches
satt zu bekommen, gegen das am Ende nur noch das Gegengift
der Anästhetisierung hilft. So liefert sich gerade eine Ästhetik der
Existenz, die diese Konsequenz aus eigener Kraft nicht zu vermeiden
vermag, einer tief greifenden Krise der Lebbarkeit menschlichen
Lebens aus, an deren Sinn sie allein eine existenzielle, leidenschaft‐
lich sensibilisierte Wahrnehmung erinnern kann. Die »Lebensgefahr
[…], die das Leben ist«103, liegt so gesehen keineswegs nur darin,
hinauszugehen und sich einer fremden Welt rückhaltlos auszusetzen,
von der man fälschlicherweise glaubt, sie beginne erst jenseits der
eigenen sprichwörtlichen ›vier Wände‹, sondern auch darin, in einer
entdramatisierten Ästhetik der Existenz zu vergessen, dass und wie
sie auf eine ihr nicht zur Disposition stehende existenzielle Ästhetik
angewiesen ist.

102 An dieser Stelle müsste man weiter denken. Gilt die Welt, in der wir leben,
inzwischen nicht als gerade durch Möglichkeitsüberschüsse saturiert?

103 Barthes, Wie zusammen leben, 114.

5. Schluss

51

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991428-19 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und andere…
	2. Die moderne Verknüpfung von Ästhetik und Existenz
	3. Existenzielle Herausforderung des Ästhetischen
	4. Ästhetik und Sensibilität
	5. Schluss

