
Der Entwicklungsgang der türkischen Poesie:  

Vorwort zu einer ungewöhnlichen Anthologie* 

Wenn man Glück hat, kann man sie heute noch erleben in der Türkei, gesellige 
Stunden in einem gastlichen Haus der älteren Generation, in dem – eher zufällig –  
ein Kreis von Freunden zusammentrifft, dazu stößt ein junger Saz-Spieler mit an-
genehmer Stimme. Einer beginnt zu rezitieren, um den Sänger herauszufordern, 
vielleicht Nâzım Hikmets Gedicht von der Trauerweide (Salkımsöğüt) oder Orhan 
Velis Ich höre Istanbul, meine Augen geschlossen (İstanbul’u dinliyorum, gözlerim kapalı). 
Andere stimmen ein. Später geht man über zu den İlahis, den Gebetshymnen von 
Yunus Emre, Tee wird gereicht. Solche Stunden waren mir in den Neunzigerjah-
ren vergönnt in der legendären Istanbuler Wohnung der Architektin Mualla Eyüb- 
oğlu, die mit ihrem deutschen Mann, dem früheren Leiter des Istanbuler Goethe-
Instituts, Robert Anhegger, noch im hohen Alter das kulturelle Erbe ihrer Heimat 
pflegte, ja lebte. Sie hatte in ihrer Jugend viele Dichter gekannt, die zum Kreis ih-
rer Brüder, des Kulturphilosophen und Übersetzers Sabahattin Eyüboğlu und des 
Malers und Poeten Bedri Rahmi Eyüboğlu, gehörten. Von Letzterem ist ein Ge-
dicht in unserer Anthologie vertreten, und zwischen seinen Bildern fanden solche 
Geselligkeiten ihren Platz. Damals durfte ich als Islamhistorikerin Erfahrungen 
sammeln, die mein abstraktes Wissen verlebendigten und vertieften. 

Die Poesie bildete im islamisch-orientalischen Kulturkreis immer das Zentrum 
des Geisteslebens. Gedichte waren im Osmanischen Reich und sind auch in der 
modernen Türkei Spiegel der gesellschaftlichen Verhältnisse und der inneren Hal-
tung von Individuen, die sie schreiben und lesen. Es gibt keine philosophische 
Tradition bei den Türken, es sind jeweils die Gedichte einer Epoche, die ihr Den-
ken und Fühlen zum Ausdruck bringen. Gedichte, die diese Funktion erfüllen 
und von vielen Menschen rezipiert werden, kann man getrost als Kultgedichte 
bezeichnen. So entstand die Idee, eine originelle Anthologie solcher Gedichte für 
die Türkische Bibliothek zusammenzustellen. Als Mitherausgeber konnten wir 
den Lyriker Turgay Fişekçi gewinnen, der in der literarischen Szene der Türkei zu 
Hause ist und die Kontakte knüpfte. Wir wollten erkunden, wie sich die geistige 
Situation der Türkei zu Beginn des 21. Jahrhunderts in Gedichten darstellt, und 
haben eine Reihe von bekannten türkischen Künstlern und Kritikern gebeten, für 
unsere Anthologie ein Gedicht zu nennen, das ihnen persönlich viel bedeutet 
und ihrer Meinung nach jeder kennen sollte, weil es unbestritten als ein Höhe-
punkt der türkischen Poesie gelten kann. In einem Essay sollten sie ihre Wahl be-
gründen. Die meisten betonen, wie schwer es ihnen gefallen sei, auf das Ansinnen 
zu reagieren, aus der Fülle der ihnen vertrauten Gedichte nur eines auszuwählen. 

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2008. Vorwort. In: Erika Glassen und Turgay
Fişekçi (Hrsg.), Kultgedichte. Kült Şiirleri. Zürich: Unionsverlag (Türkische Bibliothek), 9-23.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77 - am 22.01.2026, 04:11:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 78 

Die vorliegende Sammlung von zweiundvierzig Gedichten ist also eine subjek- 
tive Auswahl und keinesfalls repräsentativ. Mit der Ausnahme von zwei Gedich-
ten (Yunus Emre und Nedim) stammen alle aus der Zeit der Türkischen Republik 
nach dem Alphabetwechsel 1928. Vorausgegangen war in den Zwanzigerjahren 
eine rigorose Kulturrevolution, in der die Fäden zur traditionellen osmanisch-
türkischen Lyrik konsequent durchschnitten wurden. An den beiden Gedichten 
aus der vormodernen Zeit lässt sich vielleicht am besten demonstrieren, was diese 
Kulturrevolution bedeutete. Yunus Emre, gestorben etwa 1321 – seine genauen 
Lebensdaten lassen sich nicht ermitteln –, gilt unbestritten als der erste große tür-
kische Dichter Anatoliens. Er war ein religiöser Mensch, ein Mystiker, Freund 
Gottes, nach dessen Nähe er sich sehnt, auch wenn er, wie jeder Sterbliche, vor 
dem Tod Angst hat. Es ist sicher nicht zufällig, dass Yaşar Kemal, der uns in sei-
nen Romanen die mythische Welt Anatoliens und die Menschen seiner engeren 
Heimat, der Çukurova, nahebringt, dieses Gedicht ausgewählt hat. Yunus benutzt 
ein einfaches, etwas altertümliches Türkisch und dichtet im volkstümlichen, sil-
benzählenden Versmaß. Er repräsentiert damit die türkische Volksliteratur, die 
über die Jahrhunderte lebendig geblieben ist, wenn sie auch meist mündlich über-
liefert wurde. Diese volkstümliche Dichtung bediente sich der einfachen türki-
schen Sprache, die die türkischen Nomadenstämme, die seit dem 11. Jahrhundert 
aus Zentralasien nach Anatolien eingewandert waren, mitgebracht hatten. Ganz 
anders das Lied des osmanischen Divan-Dichters Nedim (gestorben 1730), das uns 
der Literaturlehrer und Übersetzer Ahmet Necdet für unsere Anthologie beschert 
hat. Nedim wirkte am Hof der Osmanen, denen es nach bescheidenen Anfängen 
gelungen war, sich zu einer mächtigen Dynastie aufzuschwingen und nach der Er-
oberung Konstantinopels (1453), das dann zur osmanischen Hauptstadt Istanbul 
gekürt wurde, ein islamisches Imperium zu errichten. Die osmanisch-türkische 
Hofsprache entwickelte sich also relativ spät nach dem Arabischen und Persischen 
zur dritten islamischen Kultursprache im Vorderen Orient. Die gemeinsame isla-
mische Religion hatte dazu geführt, dass das heilige Buch, der Koran, auch das 
äußere Gewand, nämlich die arabische Schrift, für die persische und die osma-
nisch-türkische Sprache lieferte. Für die vokalreiche türkische Sprache war dieses 
Alphabet besonders unangemessen, denn in den semitischen Sprachen, wie dem 
Arabischen, werden keine Vokale geschrieben. Durch politische Konstellationen 
bedingt, hatten die türkischen Muslime, die häufig in einer kulturellen Symbiose 
mit den Persern lebten, eine besondere Vorliebe für die persische Sprache und Li- 
teratur gezeigt. Bis zum Zusammenbruch des Osmanischen Reiches gehörte es 
zum Bildungskanon der türkischen Elite, Persisch zu lernen, um das berühmte 
mystische Lehrgedicht von Mevlânâ Celâleddîn Rûmî, der im 13. Jahrhundert am 
Seldschukenhof in Konya gelebt hatte, und andere persische Dichter im Original 
lesen zu können. Der Einfluss der persischen Literatur auf die Entwicklung der 
osmanisch-türkischen Literatur war dadurch beträchtlich. Man übernahm nicht 
nur viele arabische Lehnwörter, besonders aus dem religiösen Bereich, in der 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77 - am 22.01.2026, 04:11:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ENTWICKLUNGSGANG DER TÜRKISCHEN POESIE 79 

Form, wie die Perser sie adaptiert hatten, sondern auch grammatische Strukturen, 
poetische Gattungen und Formen, mythische Vorstellungen, Heldensagen und ei-
ne hermetische Bildersprache. So entfernte man sich immer weiter vom einfachen 
Türkisch, das volkstümliche Dichter wie Yunus Emre benutzt hatten. Nedims 
Lied, das aus der sogenannten Tulpenzeit (1718-1730), der letzten Blütezeit der 
osmanischen Divan-Lyrik, stammt, zeigt viele Merkmale dieser komplexen Hoch-
sprache, besonders die beliebten persischen Wortbildungen und Strukturen (Eza-
fet). Ahmet Necdet hat deswegen nicht nur das Gedicht in der Urfassung aus der 
arabisch-osmanischen Schrift transkribiert, sondern auch eine moderne türkische 
Fassung geboten, weil sonst die türkischen Zeitgenossen das Gedicht nicht lesen 
könnten. Christoph K. Neumanns Nachdichtung wirkt des Reimes wegen üppig 
redundant, fängt aber sehr schön die Stimmung dieses heiteren Lieds ein. 

Die osmanischen Literaten hatten also den Wortschatz von drei Sprachen 
(Arabisch, Persisch und Türkisch) zur Verfügung, und sie pressten ihre Gedichte, 
wie die Perser, in das arabische metrische System (Aruz), das nach Längen und 
Kürzen misst, was für die autochthonen türkischen Wörter, die nur kurze Vokale 
kennen, ungeeignet ist und sehr gekünstelte Effekte bewirkt. 

So hatte sich die osmanisch-türkische Literatursprache zu einem komplizierten 
Instrument entwickelt, das nur von einer kleinen, gebildeten Schicht der Osman- 
lıs beherrscht wurde und im 19. Jahrhundert von den Reformern der Tanzîmât-
Zeit als Hindernis für die kulturelle Kommunikation mit dem Westen empfunden 
wurde. Wie sollte man in einer solchen Sprache den Landsleuten die neuen Ideen 
nahebringen, die aus Europa importiert wurden? 

Der bedeutendste der reformfreudigen Literaten der Tanzîmât-Zeit war Namık 
Kemal (1840-1888), der auch als einer der Ersten bislang unter den Osmanen un-
bekannte westliche Literaturgattungen wie den Roman und das Schauspiel einführ-
te und diese benutzte, um seine Ideen publik zu machen und seine Vorstellungen 
von einer Vereinfachung der osmanischen Schriftsprache selbst zu praktizieren. 

Auf Gedichte wollte man ebenfalls nicht verzichten. Sie waren trotz ihrer 
sprachlichen Extravaganz auch damals das beliebteste Medium der geselligen 
Kommunikation unter den Gebildeten. Aber die Reformer hatten eine Botschaft, 
sie konnten mit den alten, erstarrten Themen der osmanischen Divan-Poesie, wie 
Herrscherlob, Preis der höfischen Feste, mystische Religiosität, homoerotische 
Liebe, nichts mehr anfangen. Namık Kemal und seine Mitstreiter, die für die 
Einführung einer konstitutionellen Monarchie kämpften, wagten es, neue brisan-
te Themen wie Vaterland und Freiheit in Gedichten zu behandeln. Sie taten das 
meist noch in den alten poetischen Formen, wie der Kaside (Ode) und dem Ga-
sel (Liebesgedicht) und benutzten das überkommene metrische System des Aruz. 
Besonders berühmt wurde ein Gasel von Ziya Paşa (1825-1880), in dem er den 
sichtbaren Verfall der islamischen Welt dem prosperierenden christlichen Europa 
gegenüberstellte: »Ich bereiste die Länder des Unglaubens, sah Städte und präch-
tige Häuser /Ich durchwanderte das Reich des Islam und sah alles in Ruinen«. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77 - am 22.01.2026, 04:11:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 80 

Wie in vielen autobiografischen Schriften erwähnt wird, ließen fortschrittslie-
bende Eltern ihre Kinder Namık Kemals Freiheitskaside (Hürriyet Kasidesi) auswen-
dig lernen wie den Koran; und in der düstersten Zeit des Despotismus von Sultan 
Abdülhamid II. (1876-1909) war das von der Zensur verbotene Gedicht Nebel (Sis) 
von Tevfik Fikret (1867-1915) in aller Munde. Es ist die Vision von der byzanti-
nisch infizierten Stadt Istanbul, die als alte, abgetakelte Hure immer noch gefähr-
lich attraktiv erscheint. Wir wissen, dass auch der junge Mustafa Kemal (Atatürk) 
im Ersten Weltkrieg dieses Gedicht rezitierte. Es war so verbreitet unter den Ge-
bildeten, dass es eine Mentalität beförderte, die es später erleichterte, die »deka-
dente« Sultansmetropole am Bosporus zugunsten der neuen Hauptstadt Ankara 
im Herzen Anatoliens aufzugeben.  

Das sind Beispiele für echte »Kultgedichte«, sie gehören heute der Geschichte 
an, zeigen uns aber, wie fruchtbar die gesellschaftliche Funktion der Lyrik sein 
konnte. 

Die Bildungsbürger, die damals noch Wert darauf legten, Osmanlıs und nicht 
etwa Türken genannt zu werden, lernten seit der Tanzîmât-Zeit eifrig Französisch 
und rezipierten die zeitgenössische französische Lyrik, etwa den Symbolismus. 
Losungen, wie »L’art pour l’art« wurden unter den Literaten diskutiert, und die 
Dichtervereinigung Morgenröte der Zukunft (Fecr-i âtî) schrieb sich 1909 das 
Motto »Die Kunst ist persönlich und ehrwürdig« auf die Fahnen. Solche ästheti-
zistischen Bewegungen übten einen gewissen retardierenden Effekt aus auf die 
Bestrebungen, die osmanische Literatursprache zu vereinfachen. Denn die Poeten 
wurden sich plötzlich in einer Art nostalgischem Affekt des unendlichen Reich-
tums der komplexen osmanischen Sprache bewusst, den sie jenseits der festgefüg-
ten traditionellen Poetologie im freien Spiel nutzbar machen wollten. Doch das 
waren Intermezzi, die nur von Einzelnen ernst genommen wurden. Der Weg war 
vorgezeichnet, er musste zu einer Türkisierung der Hochsprache führen. 

Diese Entwicklung wurde von den politischen Ereignissen begünstigt. Der 
Putsch der jungtürkischen Offiziere und die Einführung einer demokratischen 
Verfassung 1908 setzten der tyrannischen Herrschaft Abdülhamids ein Ende, die 
durch Zensur, Verbote und Verbannung von Autoren das literarische Leben ge-
lähmt hatte. Zahlreiche Zeitschriften und Clubs boten nun den Literaten offene 
Diskussionsforen. Das nationale Unabhängigkeitsstreben der verschiedenen Völ-
ker, die noch unter dem Dach des Osmanischen Reiches versammelt waren, führ-
te dazu, dass auch die türkischstämmigen Osmanlıs sich auf ihre zentralasiati-
schen Wurzeln und ihr »Türkentum« besannen. Erstmals geriet die türkische 
Volksliteratur wieder näher in den Blick, die man aus intellektueller Arroganz lan-
ge nicht beachtet hatte. Ein bahnbrechendes Werk über die frühen türkischen my-
stischen Dichter von Fuad Köprülü, 1919 in Buchform erschienen, brachte den 
ganzen Reichtum der türkischen Derwisch- und Aşık-Dichtung ans Licht. Yunus 
Emre und andere volksnahe Dichter wurden nun auch zunehmend von den Lite-
raten wahrgenommen, die bislang nur die Divan-Lyrik gelten ließen und alles rein 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77 - am 22.01.2026, 04:11:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ENTWICKLUNGSGANG DER TÜRKISCHEN POESIE 81 

Türkische als grob abgetan hatten. In literarischen Zeitschriften und Klubs began- 
nen leidenschaftliche Diskussionen über die Sprachreform und das angemessene 
metrische System. Viele bekehrten sich zum »nationalen« silbenzählenden Me-
trum (Hece), doch andere hielten aus Überzeugung am traditionellen quantitie- 
renden Aruz-Metrum fest. Der Fischersohn Mehmet Emin (1869-1944) verwandte 
die silbenzählende »nationale« Metrik und behandelte Themen aus dem Alltags-
leben der kleinen Leute. Dem erwachenden Nationalgefühl der Türken verlieh er 
Ausdruck in dem Vers: Ich bin Türke, meine Religion, meine Herkunft sind erhaben 
(Türküm, dinim, cinsim uludur). Im populären türkischen Schattentheater, das in 
den Ramadannächten auch von den Gebildeten besucht wurde, nahm der volk-
stümliche Held Karagöz seinen gebildeten Freund Hacivat wegen seiner hochge-
stochenen, unverständlichen osmanischen Hochsprache allabendlich auf die 
Schippe. Man dachte nun auf allen Ebenen öffentlich über eine Sprachreform 
nach, in der statt der vielen arabischen und persischen Lehnwörter echt türkische 
Wörter zu ihrem Recht kommen sollten. Ohne diese kulturelle nationale Bewe-
gung, die in Istanbul vor allem im Dunstkreis des literarischen Clubs Türkenherd 
(Türk ocağı) gedieh und von den Emigranten aus den türkischen Provinzen Russ-
lands angefacht wurde, wäre wohl die Begeisterung der gebildeten Jugend für den 
nationalen Befreiungskampf unter Mustafa Kemal nach dem Zusammenbruch im 
Ersten Weltkrieg unmöglich gewesen. 

Nach dem siegreichen Ausgang des Unabhängigkeitskampfes wurden die nöti-
gen politischen Maßnahmen, die 1923 zur Ausrufung der Republik führten (Ab-
schaffung des osmanischen Sultanats und Kalifats), dank der Willensstärke und 
des taktischen Geschicks des militärischen Führers Mustafa Kemal zügig durchge-
führt, doch immer mit parlamentarischer Zustimmung der Großen Türkischen 
Nationalversammlung, die ihren Sitz schon in Ankara hatte, bevor diese kleine 
anatolische Provinzstadt in einem Handstreich zur Hauptstadt deklariert wurde. 
So erhielt das ehemals islamische Vielvölkerreich, das sich über drei Kontinente 
erstreckt hatte, den Gnadenstoß durch das Parlament, und auf dem Restterritori-
um Anatolien entstand ein Nationalstaat nach europäischem Muster. Diese ein-
schneidenden historischen Ereignisse liefen, auch wenn sie durch die kritische in-
tellektuelle Elite seit der Tanzîmât-Zeit ideologisch vorbereitet worden waren, 
atemberaubend schnell ab. Das geistige Zentrum Istanbul geriet bald in den 
Windschatten von Ankara, wo die Entscheidungen gefällt wurden. Das osmani-
sche Erbe, das in vielen Monumenten in Istanbul präsent war, wurde vernachläs-
sigt und verfiel, dafür wurde die neue Hauptstadt von europäischen Architekten 
geplant und aufgebaut. 

Die von Ankara aus gesteuerte Kulturrevolution sorgte dafür, dass die gewach-
senen Traditionen der Osmanen zugunsten der Übernahme der zeitgenössischen, 
westlichen Zivilisation aufgegeben wurden. Zu den Reformen gehörten die 
Gleichstellung der Frau, Übernahme westlicher Rechtskodices anstelle des religiö-
sen Şeriat-Rechts, Vereinheitlichung des Bildungssystems usw. Obwohl in der er-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77 - am 22.01.2026, 04:11:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 82 

sten Verfassung der sunnitische Islam noch als Staatsreligion verzeichnet war, 
wurde die Säkularisierung vorangetrieben, und die religiösen Hochschulen (Me-
dresen) und Derwischkonvente (Tekye) wurden geschlossen. Auch für die Entwick-
lung einer Nationalliteratur wurden die Weichen gestellt und Verfügungen erlas-
sen, die keine freien Diskussionen mehr zuließen, sondern befolgt werden muss-
ten. Die folgenreichste Reform für die Literaten war der Alphabetwechsel 1928: 
Das arabische Alphabet wurde abgeschafft und das Lateinalphabet (ohne q, w, x, 
aber mit einigen Zusatzzeichen) eingeführt. Das sollte die Kommunikation mit 
dem Westen fördern, aber vor allem die Analphabetenquote senken. Mustafa 
Kemal (Atatürk) trat selbst öffentlich als Lehrer auf. Mit dem neuen türkischen 
Lateinalphabet ließen sich die türkischen Wörter adäquater schreiben, während 
die vielen komplexen Lehnwörter aus den islamischen Sprachen so schnell wie 
möglich ausgemerzt werden mussten. So wurde die Sprachreform von Staats we-
gen in Schüben rasant vorangetrieben, und ad hoc wurden viele künstliche türki-
sche Wörter erfunden, die bald wieder vergessen wurden. Der oben beschriebene 
Prozess, der aus der einfachen Sprache der türkischen Nomadenstämme eine raf-
finierte islamische Literatursprache geformt hatte, sollte im Eilverfahren rückgän-
gig gemacht werden. Die osmanische Divan-Lyrik wurde von eifrigen Ideologen 
als sprachlich und formal volksfern und thematisch inhuman denunziert, die Al-
phabetreform bewahrte also gewissermaßen die junge Generation davor, sich mit 
diesem Monstrum zu befassen. Die offizielle türkische Kulturpolitik der frühen 
Republikjahre suchte nach der autochthonen historischen Tradition der Türken in 
Zentralasien oder in der fernen anatolischen Vergangenheit bei den Hethitern. 
Die Geschichte der Osmanen dagegen wurde verdrängt. Die staatlich geförderte 
Sprach- und Geschichtswissenschaft, für die besondere Gremien gebildet wurden, 
zeigte zeitweise groteske Auswüchse. 

Die Literaten gerieten dadurch in eine zwiespältige Situation. Viele von ihnen 
hatten noch die repressiven Herrschaftsjahre Abdülhamids in Erinnerung, als der 
Begriff »Vaterland« (Vatan) verpönt war und literarische Aktivitäten fast ganz un-
terbunden waren; in der freien aufgeschlossenen Atmosphäre der Zweiten Verfas-
sungsperiode seit 1908 hatten sie dagegen durch ideologische Diskussionen zu ei-
nem türkischen nationalen Bewusstsein gefunden, das allerdings schon bald nach 
der Niederlage im Ersten Weltkrieg auf eine harte Probe gestellt wurde, als die 
nicht türkischen Minderheiten mit den alliierten Besatzungstruppen in Istanbul 
kollaborierten. Diese demütigende Erfahrung beflügelte ihren nationalen Enthu-
siasmus, mit dem sie den Unabhängigkeitskrieg unter Führung Mustafa Kemals 
unterstützten, und sie erhofften von Ankara die Erfüllung ihrer Sehnsucht nach 
dem legendären Heimatland der Türken »Turan«, das sie in der Jungtürkenzeit in 
utopischen Gedichten und Romanen beschrieben hatten. Aber nun sahen sie sich 
plötzlich einem autoritären Staat gegenüber, der Reformen, die sie ja im Grunde 
bejahten, mit totalitären Mitteln durchsetzte. Die Maßnahmen gegen religiöse 
und separatistische Gegner der Republik (wie im Aufstand des kurdischen Nakşi-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77 - am 22.01.2026, 04:11:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ENTWICKLUNGSGANG DER TÜRKISCHEN POESIE 83 

bandi-Scheichs Sait 1925) richteten sich bald gegen alle kritischen Geister. Denn 
das Gesetz zur Aufrechterhaltung von Ruhe und Ordnung (Takrir-i Sükûn), das 
vom März 1925 bis zum März 1929 in Kraft war, und die abschreckende Wirkung 
der willkürlichen Unabhängigkeitsgerichtshöfe schränkten die Pressefreiheit ein 
und ließen eine gedrückte Stimmung aufkommen, die bei den Istanbuler Litera-
ten zu einer oppositionellen Haltung gegenüber dem Ankaraner System führte. 
Andere Vorkommnisse, wie das Verbot einer zweiten Partei, die kurzfristig neben 
der Regierungspartei CHP gegründet worden war, um ein demokratisches Mehr-
parteiensystem zu etablieren, ein Attentatsversuch gegen den Republikgründer 
und die Verurteilung beziehungsweise Verbannung einer Reihe seiner früheren 
prominenten Anhänger, wirkten frustrierend. Wenn auch die Verehrung, die Mu-
stafa Kemal Atatürk selbst entgegengebracht wurde, nicht wirklich geschmälert 
wurde, so dämpften doch übereifrige Parteifunktionäre die nationale Begeisterung 
der kreativen Intellektuellen. Der türkische Nationalismus beziehungsweise Pan-
türkismus (Vereinigung aller Turkvölker), der in der Jungtürkenzeit vor dem end-
gültigen Zusammenbruch des osmanischen Vielvölkerstaats noch heftig diskutiert 
worden war, schien nach der Verwirklichung eines ethnisch nahezu homogenen 
türkischen Nationalstaats nur noch die Gemüter von Extremisten zu erregen. Es 
wurden zwar immer wieder Gedichte mit nationalem Pathos und Atatürk-
Panegyrik produziert, aber sie waren kaum von literarischem Wert. Atatürks Tod 
1938 wurde aber von allen Schichten der Bevölkerung ehrlich betrauert. 

Man muss sich diese politische Entwicklung der frühen Republikjahre vor Au-
gen halten, um die Stimmung unter den Literaten zu verstehen. Anscheinend hat 
sich damals ein Spannungsverhältnis zwischen dem Staat und der geistigen Elite 
aufgebaut, das das gegenseitige Vertrauen auf Dauer störte und sich in krankhafter 
Form über alle folgenden Regierungen und Militärputsche fortzeugte. Es wurde 
eine Reihe von Tabus errichtet, die im geistigen Leben verkrampfend wirkten. Es 
ist eigentlich bis heute unmöglich für türkische Intellektuelle, ein kritisches Ge-
schichtsbewusstsein zu entwickeln, denn sie stoßen bald auf Denkverbote und 
laufen Gefahr, als »Milli hain – Vaterlandsverräter« gegeißelt zu werden. So lebten 
die Dichter, die sich der offiziellen kemalistischen Ideologie nicht anpassten, ge-
fährlich. Als der große Revolutionär der türkischen Lyrik, Nâzım Hikmet, der in 
Moskau studiert hatte, 1929 nach Istanbul zurückkehrte, brachte er nicht nur 
kommunistische Ideen mit, sondern auch die freien Rhythmen, die sich für den 
revolutionären Aufschrei gut eigneten. Er hatte großen Publikumserfolg mit sei-
nen Lesungen, und die Schallplattenfirma His Master’s Voice produzierte bald ei-
ne Schallplatte mit den Rezitationen seiner Gedichte. Er saß ab 1938 in anatoli-
schen Gefängnissen, bis er 1950 begnadigt wurde und in die Sowjetunion emi-
grierte. Viele seiner Anhänger traf ein ähnliches Schicksal, und seine Werke waren 
lange verboten. Die Kommunistenfurcht in der Türkei trieb damals seltsame Blü-
ten. Doch Nâzıms Einfluss auf die politische, sozialkritische Lyrik der Türkei dau-
ert bis heute an. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77 - am 22.01.2026, 04:11:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 84 

Die Dichtervereinigung Garip (Fremdartig) lag eher auf Regierungskurs. In ih-
rem Manifest von 1941 proklamierten Orhan Veli, Oktay Rifat und Melih Cev-
det Anday ihre radikale Ablehnung der Divan-Poesie und die Schaffung einer 
volksnahen Lyrik ohne jede dichterische Pose in der Alltagssprache, die auch die 
kleinen Leute verstanden. Der einfache, witzige, volkstümliche Ton dieser jungen 
Dichter machte bald Schule, ja wurde Mode. Es gab dann eine Gegenreaktion 
von Dichtern der folgenden Generation, die die Garip-Gedichte als banal und 
sprachlich fad empfanden. Sie wurden in Abgrenzung zu den »Ersten Neuen« 
(Garip) die »Zweiten Neuen« (İkinci Yeni) genannt. Ihre Hauptvertreter waren 
Edip Cansever, Turgut Uyar und Cemal Süreya. Sie hatten die europäische Non-
sense-Dichtung gelesen, flüchteten sich ins Esoterische und Irreale und schufen 
lustvoll eine neue Bilder- und Chiffrenwelt, die nur schwer zu entschlüsseln ist.  
Aber man warf ihnen wohl zu Unrecht vor, sich vor der sozialen Problematik zu 
verschließen. Alle drei Tendenzen und reizvolle Mischformen ihrer Elemente 
finden bis in die Gegenwart Anhänger, dazu kommen Außenseiter, die ihren ei-
genen Stil kultiviert haben. Auffällig ist, dass weder die berühmten Gedichte 
Nâzım Hikmets noch die der Gruppen Garip und İkinci Yeni in unserer Antho-
logie auftauchen, obwohl die Protagonisten alle vertreten sind, aber nur mit we-
niger bekannten Gedichten. Seit den Achtzigerjahren scheinen solche Dichter-
vereinigungen seltener geworden zu sein. Der Individualismus hat sich durchge-
setzt, wovon auch unsere Sammlung zeugt. 

Wenn Gedichte, die in einer bestimmten Epoche geliebt und gelesen werden, 
wie wir vermuten, etwas über das Lebensgefühl der Menschen dieser Zeit aussa-
gen, was erfahren wir dann in unserer Anthologie über die Türkei zu Anfang des 
21. Jahrhunderts? Zwar sind weder die Befragten repräsentativ für die türkische 
Gesellschaft noch die ausgewählten Gedichte für die türkische Poesie, aber es las-
sen sich doch einige Beobachtungen anstellen, die uns aussagekräftig erscheinen. 
Da sich die Anordnung der zweiundvierzig Gedichte nach literarischen Strö-
mungen oder Generationen wegen der geringen Anzahl und der demonstrativ 
subjektiven Auswahl nicht anbietet, muss man sich den einzelnen Gedichten wie 
Individuen nähern und Affinitäten zwischen ihnen aufspüren, die sich in wech-
selseitigen Spiegelungen und kontrastreichen Spannungsverhältnissen zeigen. 
Vielleicht kann man durch eine kompatible, konfigurierende Zusammenstellung 
eine atmosphärische Verdichtung erreichen, die eine gemeinsame Geisteshaltung 
und Stimmungslage verrät. Das haben wir versucht, doch wir müssen es dem Le-
ser überlassen, ob er unserer Spur folgen kann. Mit den Worten der Dichter ver-
suche ich meine Beobachtungen zu paraphrasieren: 

Eine Grundstimmung der Melancholie, der Schwermut, der Traurigkeit und 
des Leids beherrscht das Buch, der sich wohl kaum jemand entziehen kann, 
wenn er sich auf die Gedichte einlässt. Im Einklang mit der Natur erfährt der 
einzelne Mensch die absolute Stille und magische Einsamkeit der Welt. Im magi-
schen Schlaf der Dinge verbirgt sich die Erinnerung an unsere Vergangenheit und 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77 - am 22.01.2026, 04:11:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ENTWICKLUNGSGANG DER TÜRKISCHEN POESIE 85 

der Traum unseres Lebens. Das Ich verkriecht sich im Wurzelwerk des welken 
Gartens, um auf den Frühling zu warten, der neues Leben verheißt. Doch immer 
wieder verdeckt der Schnee alle Wege. Der Mensch erfährt die Zeit nur als Au-
genblick, in dem Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft verschwimmen als 
schweigende Zeit, von der Hecke des Leids umgeben. Der Horizont unserer ge-
folterten Seele öffnet sich nicht ins Transzendente, ohne Freunde leidet sie im 
Diesseits an Einsamkeit. Nicht nur die Saat in der Tiefe der Erde schauert von 
Frost gequält, auch den Menschen ergreift das große Frieren allüberall, und in 
der Mittagshitze der Großstädte treibt Pan, als Migrant von den einsamen Wei-
den, nun sein Unwesen, zerstört die Werte und Segnungen der Zivilisation. Die 
Beziehung zur erdverbundenen Mutter schafft auch nur vorübergehend Gebor-
genheit, denn bald wird sie uns der Tod entreißen. Der moderne Mensch glaubt 
nicht wie der fromme Mystiker, dass er in der vor bestimmten Todesstunde dem 
geliebten Freund begegnen wird. Das Ich ist zu dominant, um sich aufzugeben, 
in rebellischem Aufbegehren will es den Jüngsten Tag heraufbeschwören, mit 
Selbstkasteiung alle Ketten sprengen und als großer Künstler die Schöpfungskraft 
für sich selbst gewinnen. Oder es wird von Selbstzweifeln und Reue gequält, 
schreit nach Gott, ihm zu vergeben. Er ist zerknirscht und trauriger als alle We-
sen, die in der Chronik der Schwermut verzeichnet sind. 

Das lyrische Ich trägt viele Masken. Um etwas über seine Kindheit zu erfah-
ren, muss es sich über vergilbte und zerfledderte Bücher beugen, und später 
droht ihm das Schicksal, rostig, zerdrückt und verschrottet als Mumie in pompö-
sen Museen ausgestellt zu werden. Doch es vermag auch, sich in die Unendlich-
keit des Sternenhimmels emporzuschwingen, als reine Seele zur Liebe und Poesie 
erkoren. Die Liebe zum irdischen Du ist meist fragil und verletzlich, wie eine 
kleine zitternde Flamme, man kann sie nur im Traum erleben, im Wachsein ist 
sie verboten. Vorwurf liegt im Blick der Geliebten, oder aber der Dichter fürchtet, 
sich zu verlieren, und widersteht im letzten Augenblick der lockenden Verführe-
rin. Verzweifelt bleibt er zurück, wenn sie ihn ohne Grund verlässt. Aber selbst-
bewusst kann er seiner Geliebten durch ein Gedicht zur Unsterblichkeit verhel-
fen. Harmlose Heiterkeit und Lebensfreude, wie sie das Lied aus der Tulpenzeit 
besingt, spiegelt sich nur im koketten Pingpongspiel der Tennispartner, wobei der 
witzige Refrain doch die Monotonie verrät. 

Nicht immer bleibt das lyrische Ich im eigenen Seelenraum befangen. Es öff-
net sich weit in die Gesellschaft, bezieht ungewöhnliche Metaphern aus einer ak-
tuellen Situation, wie dem explodierenden Tanker oder einem Telefon. So kann 
die Liebe eines vom Leid bedrohten Ehepaars weltweite Solidarität erwecken. Die 
individuelle Melancholie droht durch Mikroben die Menschheit zu infizieren, 
sie wird zum kollektiven Leid, das durch das Unrecht der Herrschenden verur-
sacht wird. Die Sehnsucht nach einer utopischen, gerechten Gesellschaft verbin-
det sich mit dem Bild einer geliebten Freundin, mit der man ein einfaches, har-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77 - am 22.01.2026, 04:11:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 86 

monisches Leben teilen kann. Aber muss eine eitle Frau sich von ihren schwar-
zen Haaren trennen, um frei und selbstbestimmt leben zu können? 

Das Leben spielt sich in Tragödien ab, der Mensch wird von Ängsten verfolgt, 
flüchtet vor Gefahren, die überall lauern. Alles geschieht im Namen des Leids, in 
allen Regionen zieht es blutige Spuren, Gespenster der Ermordeten gehen um. 
Einen Ausweg scheint es nicht zu geben außer der Flucht in die Illusion der Ki-
nowelt, in die Schwermut der Arabeskenschnulzen und den Traum von der Stra-
ße des Glücks. 

Das Lebensgefühl der Türken zu Anfang des 21. Jahrhunderts wird von der 
Melancholie (Hüzün) bestimmt, unsere Anthologie bestätigt das. Hilmi Yavuz, 
der seine gesammelten Gedichte unter dem Titel Was uns am besten steht, ist die 
Melancholie veröffentlicht hat, bringt es in seinem Gedicht dolch und abend auf die 
poetische Formel: »der mensch lebt, ich weiss, nur aus traurigkeit«. 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77 - am 22.01.2026, 04:11:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

