Der Entwicklungsgang der tiirkischen Poesie:

Vorwort zu einer ungewOhnlichen Anthologie*

Wenn man Gliick hat, kann man sie heute noch erleben in der Tiirkei, gesellige
Stunden in einem gastlichen Haus der ilteren Generation, in dem - eher zufillig -
ein Kreis von Freunden zusammentrifft, dazu st6f3t ein junger Saz-Spieler mit an-
genehmer Stimme. Einer beginnt zu rezitieren, um den Singer herauszufordern,
vielleicht Nazim Hikmets Gedicht von der Trauerweide (Salkimsigiit) oder Orhan
Velis Ich hire Istanbul, meine Augen geschlossen (Istanbul’n dinliyorum, gozlerim kapaly),
Andere stimmen ein. Spiter geht man iiber zu den Ilahis, den Gebetshymnen von
Yunus Emre, Tee wird gereicht. Solche Stunden waren mir in den Neunzigerjah-
ren vergonnt in der legendiren Istanbuler Wohnung der Architektin Mualla Eyiib-
oglu, die mit ihrem deutschen Mann, dem fritheren Leiter des Istanbuler Goethe-
Instituts, Robert Anhegger, noch im hohen Alter das kulturelle Erbe ihrer Heimat
pflegte, ja lebte. Sie hatte in ihrer Jugend viele Dichter gekannt, die zum Kreis ih-
rer Briider, des Kulturphilosophen und Ubersetzers Sabahattin Eyiiboglu und des
Malers und Poeten Bedri Rahmi Eytiboglu, gehorten. Von Letzterem ist ein Ge-
dicht in unserer Anthologie vertreten, und zwischen seinen Bildern fanden solche
Geselligkeiten ihren Platz. Damals durfte ich als Islamhistorikerin Erfahrungen
sammeln, die mein abstraktes Wissen verlebendigten und vertieften.

Die Poesie bildete im islamisch-orientalischen Kulturkreis immer das Zentrum
des Geisteslebens. Gedichte waren im Osmanischen Reich und sind auch in der
modernen Tiirkei Spiegel der gesellschaftlichen Verhiltnisse und der inneren Hal-
tung von Individuen, die sie schreiben und lesen. Es gibt keine philosophische
Tradition bei den Tiirken, es sind jeweils die Gedichte einer Epoche, die ihr Den-
ken und Fithlen zum Ausdruck bringen. Gedichte, die diese Funktion erfiillen
und von vielen Menschen rezipiert werden, kann man getrost als Kultgedichte
bezeichnen. So entstand die Idee, eine originelle Anthologie solcher Gedichte fiir
die Tirkische Bibliothek zusammenzustellen. Als Mitherausgeber konnten wir
den Lyriker Turgay Fisek¢i gewinnen, der in der literarischen Szene der Tiirkei zu
Hause ist und die Kontakte kntipfte. Wir wollten erkunden, wie sich die geistige
Situation der Tirkei zu Beginn des 21. Jahrhunderts in Gedichten darstellt, und
haben eine Reihe von bekannten tiirkischen Kiinstlern und Kritikern gebeten, fiir
unsere Anthologie ein Gedicht zu nennen, das ihnen personlich viel bedeutet
und ihrer Meinung nach jeder kennen sollte, weil es unbestritten als ein Hohe-
punkt der tirkischen Poesie gelten kann. In einem Essay sollten sie ihre Wahl be-
griinden. Die meisten betonen, wie schwer es ihnen gefallen sei, auf das Ansinnen
zu reagieren, aus der Fiille der ihnen vertrauten Gedichte nur eines auszuwihlen.

Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2008. Vorwort. In: Erika Glassen und Turgay
Fisekci (Hrsg.), Kuligedichte. Kiilt Siirleri. Ziirich: Unionsverlag (Turkische Bibliothek), 9-23.

https://dol.org/10.5771/6783958507069-77 - am 22.01.2026, 04:1113. per



https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 ERIKA GLASSEN

Die vorliegende Sammlung von zweiundvierzig Gedichten ist also eine subjek-
tive Auswahl und keinesfalls reprisentativ. Mit der Ausnahme von zwei Gedich-
ten (Yunus Emre und Nedim) stammen alle aus der Zeit der Tiirkischen Republik
nach dem Alphabetwechsel 1928. Vorausgegangen war in den Zwanzigerjahren
eine rigorose Kulturrevolution, in der die Fiden zur traditionellen osmanisch-
turkischen Lyrik konsequent durchschnitten wurden. An den beiden Gedichten
aus der vormodernen Zeit lasst sich vielleicht am besten demonstrieren, was diese
Kulturrevolution bedeutete. Yunus Emre, gestorben etwa 1321 - seine genauen
Lebensdaten lassen sich nicht ermitteln —, gilt unbestritten als der erste grofe tiir-
kische Dichter Anatoliens. Er war ein religioser Mensch, ein Mystiker, Freund
Gottes, nach dessen Nihe er sich sehnt, auch wenn er, wie jeder Sterbliche, vor
dem Tod Angst hat. Es ist sicher nicht zufillig, dass Yasar Kemal, der uns in sei-
nen Romanen die mythische Welt Anatoliens und die Menschen seiner engeren
Heimat, der Cukurova, nahebringt, dieses Gedicht ausgewahlt hat. Yunus benutzt
ein einfaches, etwas altertiimliches Tiirkisch und dichtet im volkstiimlichen, sil-
benzihlenden Versmafi. Er reprisentiert damit die tiirkische Volksliteratur, die
tber die Jahrhunderte lebendig geblieben ist, wenn sie auch meist miindlich iber-
liefert wurde. Diese volkstimliche Dichtung bediente sich der einfachen tiirki-
schen Sprache, die die tiirkischen Nomadenstimme, die seit dem 11. Jahrhundert
aus Zentralasien nach Anatolien eingewandert waren, mitgebracht hatten. Ganz
anders das Lied des osmanischen Divan-Dichters Nedim (gestorben 1730), das uns
der Literaturlehrer und Ubersetzer Ahmet Necdet fiir unsere Anthologie beschert
hat. Nedim wirkte am Hof der Osmanen, denen es nach bescheidenen Anfingen
gelungen war, sich zu einer michtigen Dynastie aufzuschwingen und nach der Er-
oberung Konstantinopels (1453), das dann zur osmanischen Hauptstadt Istanbul
gekiirt wurde, ein islamisches Imperium zu errichten. Die osmanisch-tiirkische
Hofsprache entwickelte sich also relativ spit nach dem Arabischen und Persischen
zur dritten islamischen Kultursprache im Vorderen Orient. Die gemeinsame isla-
mische Religion hatte dazu gefiithrt, dass das heilige Buch, der Koran, auch das
duflere Gewand, nidmlich die arabische Schrift, fiir die persische und die osma-
nisch-tiirkische Sprache lieferte. Fir die vokalreiche tiirkische Sprache war dieses
Alphabet besonders unangemessen, denn in den semitischen Sprachen, wie dem
Arabischen, werden keine Vokale geschrieben. Durch politische Konstellationen
bedingt, hatten die tiirkischen Muslime, die hidufig in einer kulturellen Symbiose
mit den Persern lebten, eine besondere Vorliebe fiir die persische Sprache und Li-
teratur gezeigt. Bis zum Zusammenbruch des Osmanischen Reiches gehorte es
zum Bildungskanon der tiirkischen Elite, Persisch zu lernen, um das berithmte
mystische Lehrgedicht von Mevlana Celdleddin Rami, der im 13. Jahrhundert am
Seldschukenhof in Konya gelebt hatte, und andere persische Dichter im Original
lesen zu konnen. Der Einfluss der persischen Literatur auf die Entwicklung der
osmanisch-tiirkischen Literatur war dadurch betrichtlich. Man tbernahm nicht
nur viele arabische Lehnworter, besonders aus dem religidsen Bereich, in der

https://dol.org/10.5771/6783958507069-77 - am 22.01.2026, 04:1113. per



https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ENTWICKLUNGSGANG DER TURKISCHEN POESIE 79

Form, wie die Perser sie adaptiert hatten, sondern auch grammatische Strukturen,
poetische Gattungen und Formen, mythische Vorstellungen, Heldensagen und ei-
ne hermetische Bildersprache. So entfernte man sich immer weiter vom einfachen
Tirkisch, das volkstiimliche Dichter wie Yunus Emre benutzt hatten. Nedims
Lied, das aus der sogenannten Tulpenzeit (1718-1730), der letzten Bliitezeit der
osmanischen Divan-Lyrik, stammt, zeigt viele Merkmale dieser komplexen Hoch-
sprache, besonders die beliebten persischen Wortbildungen und Strukturen (Eza-
fet). Ahmet Necdet hat deswegen nicht nur das Gedicht in der Urfassung aus der
arabisch-osmanischen Schrift transkribiert, sondern auch eine moderne tiirkische
Fassung geboten, weil sonst die tiirkischen Zeitgenossen das Gedicht nicht lesen
konnten. Christoph K. Neumanns Nachdichtung wirkt des Reimes wegen tippig
redundant, fingt aber sehr schon die Stimmung dieses heiteren Lieds ein.

Die osmanischen Literaten hatten also den Wortschatz von drei Sprachen
(Arabisch, Persisch und Tiirkisch) zur Verfigung, und sie pressten ihre Gedichte,
wie die Perser, in das arabische metrische System (Aruz), das nach Lingen und
Kiirzen misst, was fur die autochthonen tiirkischen Worter, die nur kurze Vokale
kennen, ungeeignet ist und sehr gekiinstelte Effekte bewirkt.

So hatte sich die osmanisch-tiirkische Literatursprache zu einem komplizierten
Instrument entwickelt, das nur von einer kleinen, gebildeten Schicht der Osman-
lis beherrscht wurde und im 19. Jahrhundert von den Reformern der Tanzimat-
Zeit als Hindernis fur die kulturelle Kommunikation mit dem Westen empfunden
wurde. Wie sollte man in einer solchen Sprache den Landsleuten die neuen Ideen
nahebringen, die aus Europa importiert wurden?

Der bedeutendste der reformfreudigen Literaten der Tanzimét-Zeit war Namik
Kemal (1840-1888), der auch als einer der Ersten bislang unter den Osmanen un-
bekannte westliche Literaturgattungen wie den Roman und das Schauspiel einftihr-
te und diese benutzte, um seine Ideen publik zu machen und seine Vorstellungen
von einer Vereinfachung der osmanischen Schriftsprache selbst zu praktizieren.

Auf Gedichte wollte man ebenfalls nicht verzichten. Sie waren trotz ihrer
sprachlichen Extravaganz auch damals das beliebteste Medium der geselligen
Kommunikation unter den Gebildeten. Aber die Reformer hatten eine Botschaft,
sie konnten mit den alten, erstarrten Themen der osmanischen Divan-Poesie, wie
Herrscherlob, Preis der hofischen Feste, mystische Religiositit, homoerotische
Liebe, nichts mehr anfangen. Namik Kemal und seine Mitstreiter, die fir die
Einftiihrung einer konstitutionellen Monarchie kimpften, wagten es, neue brisan-
te Themen wie Vaterland und Freiheit in Gedichten zu behandeln. Sie taten das
meist noch in den alten poetischen Formen, wie der Kaside (Ode) und dem Ga-
sel (Liebesgedicht) und benutzten das iberkommene metrische System des Aruz.
Besonders berithmt wurde ein Gasel von Ziya Pasa (1825-1880), in dem er den
sichtbaren Verfall der islamischen Welt dem prosperierenden christlichen Europa
gegeniiberstellte: »Ich bereiste die Linder des Unglaubens, sah Stidte und prich-
tige Hauser /Ich durchwanderte das Reich des Islam und sah alles in Ruinenc.

https://dol.org/10.5771/6783958507069-77 - am 22.01.2026, 04:1113. per



https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 ERIKA GLASSEN

Wie in vielen autobiografischen Schriften erwihnt wird, liefen fortschrittslie-
bende Eltern ihre Kinder Namik Kemals Freibeitskaside (Hiirriyet Kasidesi) auswen-
dig lernen wie den Koran; und in der distersten Zeit des Despotismus von Sultan
Abdtlhamid II. (1876-1909) war das von der Zensur verbotene Gedicht Nebel (Sis)
von Tevfik Fikret (1867-1915) in aller Munde. Es ist die Vision von der byzanti-
nisch infizierten Stadt Istanbul, die als alte, abgetakelte Hure immer noch gefihr-
lich attraktiv erscheint. Wir wissen, dass auch der junge Mustafa Kemal (Atatiirk)
im Ersten Weltkrieg dieses Gedicht rezitierte. Es war so verbreitet unter den Ge-
bildeten, dass es eine Mentalitit beforderte, die es spiter erleichterte, die »deka-
dente« Sultansmetropole am Bosporus zugunsten der neuen Hauptstadt Ankara
im Herzen Anatoliens aufzugeben.

Das sind Beispiele fuir echte »Kultgedichte«, sie gehoren heute der Geschichte
an, zeigen uns aber, wie fruchtbar die gesellschaftliche Funktion der Lyrik sein
konnte.

Die Bildungsbiirger, die damals noch Wert darauf legten, Osmanlis und nicht
etwa Turken genannt zu werden, lernten seit der Tanzimat-Zeit eifrig Franzosisch
und rezipierten die zeitgendssische franzosische Lyrik, etwa den Symbolismus.
Losungen, wie »Lart pour I'art« wurden unter den Literaten diskutiert, und die
Dichtervereinigung Morgenrote der Zukunft (Fecr-i 4ti) schrieb sich 1909 das
Motto »Die Kunst ist personlich und ehrwiirdig« auf die Fahnen. Solche istheti-
zistischen Bewegungen tbten einen gewissen retardierenden Effekt aus auf die
Bestrebungen, die osmanische Literatursprache zu vereinfachen. Denn die Poeten
wurden sich plotzlich in einer Art nostalgischem Affekt des unendlichen Reich-
tums der komplexen osmanischen Sprache bewusst, den sie jenseits der festgefig-
ten traditionellen Poetologie im freien Spiel nutzbar machen wollten. Doch das
waren Intermezzi, die nur von Einzelnen ernst genommen wurden. Der Weg war
vorgezeichnet, er musste zu einer Turkisierung der Hochsprache fiihren.

Diese Entwicklung wurde von den politischen Ereignissen begtinstigt. Der
Putsch der jungtiirkischen Offiziere und die Einfuhrung einer demokratischen
Verfassung 1908 setzten der tyrannischen Herrschaft Abdiilhamids ein Ende, die
durch Zensur, Verbote und Verbannung von Autoren das literarische Leben ge-
lahmt hatte. Zahlreiche Zeitschriften und Clubs boten nun den Literaten offene
Diskussionsforen. Das nationale Unabhingigkeitsstreben der verschiedenen Vol-
ker, die noch unter dem Dach des Osmanischen Reiches versammelt waren, fiithr-
te dazu, dass auch die tiirkischstimmigen Osmanlis sich auf ihre zentralasiati-
schen Wurzeln und ihr »Turkentum« besannen. Erstmals geriet die tiirkische
Volksliteratur wieder niher in den Blick, die man aus intellektueller Arroganz lan-
ge nicht beachtet hatte. Ein bahnbrechendes Werk tiber die frithen tiirkischen my-
stischen Dichter von Fuad Kopriili, 1919 in Buchform erschienen, brachte den
ganzen Reichtum der tiirkischen Derwisch- und Asik-Dichtung ans Licht. Yunus
Emre und andere volksnahe Dichter wurden nun auch zunehmend von den Lite-
raten wahrgenommen, die bislang nur die Divan-Lyrik gelten lieffen und alles rein

https://dol.org/10.5771/6783958507069-77 - am 22.01.2026, 04:1113. per



https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ENTWICKLUNGSGANG DER TURKISCHEN POESIE 81

Turkische als grob abgetan hatten. In literarischen Zeitschriften und Klubs began-
nen leidenschaftliche Diskussionen tiber die Sprachreform und das angemessene
metrische System. Viele bekehrten sich zum »nationalen« silbenzihlenden Me-
trum (Hece), doch andere hielten aus Uberzeugung am traditionellen quantitie-
renden Aruz-Metrum fest. Der Fischersohn Mehmet Emin (1869-1944) verwandte
die silbenzdhlende »nationale« Metrik und behandelte Themen aus dem Alltags-
leben der kleinen Leute. Dem erwachenden Nationalgefiihl der Tiirken verlieh er
Ausdruck in dem Vers: Ich bin Tiirke, meine Religion, meine Herkunfi sind erbaben
(Tiirkiim, dinim, cinsim uludur). Im populdren turkischen Schattentheater, das in
den Ramadannichten auch von den Gebildeten besucht wurde, nahm der volk-
stimliche Held Karagoz seinen gebildeten Freund Hacivat wegen seiner hochge-
stochenen, unverstindlichen osmanischen Hochsprache allabendlich auf die
Schippe. Man dachte nun auf allen Ebenen offentlich tiber eine Sprachreform
nach, in der statt der vielen arabischen und persischen Lehnworter echt tiirkische
Worter zu ihrem Recht kommen sollten. Ohne diese kulturelle nationale Bewe-
gung, die in Istanbul vor allem im Dunstkreis des literarischen Clubs Tiirkenherd
(Turk ocagi) gedieh und von den Emigranten aus den tiirkischen Provinzen Russ-
lands angefacht wurde, wire wohl die Begeisterung der gebildeten Jugend fur den
nationalen Befreiungskampf unter Mustafa Kemal nach dem Zusammenbruch im
Ersten Weltkrieg unmoglich gewesen.

Nach dem siegreichen Ausgang des Unabhingigkeitskampfes wurden die noti-
gen politischen Mafinahmen, die 1923 zur Ausrufung der Republik fithrten (Ab-
schaffung des osmanischen Sultanats und Kalifats), dank der Willensstirke und
des taktischen Geschicks des militdrischen Fithrers Mustafa Kemal ztigig durchge-
fuhrt, doch immer mit parlamentarischer Zustimmung der Groflen Tirkischen
Nationalversammlung, die ihren Sitz schon in Ankara hatte, bevor diese kleine
anatolische Provinzstadt in einem Handstreich zur Hauptstadt deklariert wurde.
So erhielt das ehemals islamische Vielvolkerreich, das sich {iber drei Kontinente
erstreckt hatte, den Gnadenstoff durch das Parlament, und auf dem Restterritori-
um Anatolien entstand ein Nationalstaat nach europiischem Muster. Diese ein-
schneidenden historischen Ereignisse liefen, auch wenn sie durch die kritische in-
tellektuelle Elite seit der Tanzimit-Zeit ideologisch vorbereitet worden waren,
atemberaubend schnell ab. Das geistige Zentrum Istanbul geriet bald in den
Windschatten von Ankara, wo die Entscheidungen gefillt wurden. Das osmani-
sche Erbe, das in vielen Monumenten in Istanbul prisent war, wurde vernachlas-
sigt und verfiel, dafir wurde die neue Hauptstadt von europiischen Architekten
geplant und aufgebaut.

Die von Ankara aus gesteuerte Kulturrevolution sorgte dafiir, dass die gewach-
senen Traditionen der Osmanen zugunsten der Ubernahme der zeitgendssischen,
westlichen Zivilisation aufgegeben wurden. Zu den Reformen gehorten die
Gleichstellung der Frau, Ubernahme westlicher Rechtskodices anstelle des religio-
sen Seriat-Rechts, Vereinheitlichung des Bildungssystems usw. Obwohl in der er-

https://dol.org/10.5771/6783958507069-77 - am 22.01.2026, 04:1113. per



https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 ERIKA GLASSEN

sten Verfassung der sunnitische Islam noch als Staatsreligion verzeichnet war,
wurde die Sikularisierung vorangetrieben, und die religiosen Hochschulen (Me-
dresen) und Derwischkonvente (Tekye) wurden geschlossen. Auch fiir die Entwick-
lung einer Nationalliteratur wurden die Weichen gestellt und Verfiigungen erlas-
sen, die keine freien Diskussionen mehr zuliefen, sondern befolgt werden muss-
ten. Die folgenreichste Reform fur die Literaten war der Alphabetwechsel 1928:
Das arabische Alphabet wurde abgeschafft und das Lateinalphabet (ohne q, w, x,
aber mit einigen Zusatzzeichen) eingefithrt. Das sollte die Kommunikation mit
dem Westen fordern, aber vor allem die Analphabetenquote senken. Mustafa
Kemal (Ataturk) trat selbst offentlich als Lehrer auf. Mit dem neuen tiirkischen
Lateinalphabet lieflen sich die tiirkischen Worter adidquater schreiben, wihrend
die vielen komplexen Lehnworter aus den islamischen Sprachen so schnell wie
moglich ausgemerzt werden mussten. So wurde die Sprachreform von Staats we-
gen in Schiiben rasant vorangetrieben, und ad hoc wurden viele kiinstliche tiirki-
sche Worter erfunden, die bald wieder vergessen wurden. Der oben beschriebene
Prozess, der aus der einfachen Sprache der tiirkischen Nomadenstimme eine raf-
finierte islamische Literatursprache geformt hatte, sollte im Eilverfahren riickgin-
gig gemacht werden. Die osmanische Divan-Lyrik wurde von eifrigen Ideologen
als sprachlich und formal volksfern und thematisch inhuman denunziert, die Al-
phabetreform bewahrte also gewissermafen die junge Generation davor, sich mit
diesem Monstrum zu befassen. Die offizielle tiirkische Kulturpolitik der frithen
Republikjahre suchte nach der autochthonen historischen Tradition der Tiirken in
Zentralasien oder in der fernen anatolischen Vergangenheit bei den Hethitern.
Die Geschichte der Osmanen dagegen wurde verdringt. Die staatlich geforderte
Sprach- und Geschichtswissenschaft, fir die besondere Gremien gebildet wurden,
zeigte zeitweise groteske Auswiichse.

Die Literaten gerieten dadurch in eine zwiespiltige Situation. Viele von ithnen
hatten noch die repressiven Herrschaftsjahre Abdiilhamids in Erinnerung, als der
Begriff »Vaterland« (Vatan) verpdnt war und literarische Aktivititen fast ganz un-
terbunden waren; in der freien aufgeschlossenen Atmosphire der Zweiten Verfas-
sungsperiode seit 1908 hatten sie dagegen durch ideologische Diskussionen zu ei-
nem tiirkischen nationalen Bewusstsein gefunden, das allerdings schon bald nach
der Niederlage im Ersten Weltkrieg auf eine harte Probe gestellt wurde, als die
nicht tirkischen Minderheiten mit den alliierten Besatzungstruppen in Istanbul
kollaborierten. Diese demiitigende Erfahrung befliigelte ihren nationalen Enthu-
siasmus, mit dem sie den Unabhingigkeitskrieg unter Fithrung Mustafa Kemals
unterstiitzten, und sie erhofften von Ankara die Erfullung ihrer Sehnsucht nach
dem legendiren Heimatland der Turken »Turan«, das sie in der Jungtiirkenzeit in
utopischen Gedichten und Romanen beschrieben hatten. Aber nun sahen sie sich
plotzlich einem autoritiren Staat gegeniiber, der Reformen, die sie ja im Grunde
bejahten, mit totalitiren Mitteln durchsetzte. Die Mafinahmen gegen religidse
und separatistische Gegner der Republik (wie im Aufstand des kurdischen Naksi-

https://dol.org/10.5771/6783958507069-77 - am 22.01.2026, 04:1113. per



https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ENTWICKLUNGSGANG DER TURKISCHEN POESIE 83

bandi-Scheichs Sait 1925) richteten sich bald gegen alle kritischen Geister. Denn
das Gesetz zur Aufrechterhaltung von Ruhe und Ordnung (Takrir-i Stik(in), das
vom Mirz 1925 bis zum Mirz 1929 in Kraft war, und die abschreckende Wirkung
der willkiirlichen Unabhingigkeitsgerichtshofe schrinkten die Pressefreiheit ein
und lieflen eine gedriickte Stimmung aufkommen, die bei den Istanbuler Litera-
ten zu einer oppositionellen Haltung gegeniiber dem Ankaraner System fiihrte.
Andere Vorkommnisse, wie das Verbot einer zweiten Partei, die kurzfristig neben
der Regierungspartei CHP gegriindet worden war, um ein demokratisches Mehr-
parteiensystem zu etablieren, ein Attentatsversuch gegen den Republikgriinder
und die Verurteilung beziehungsweise Verbannung einer Reihe seiner fritheren
prominenten Anhinger, wirkten frustrierend. Wenn auch die Verehrung, die Mu-
stafa Kemal Atatiirk selbst entgegengebracht wurde, nicht wirklich geschmilert
wurde, so dimpften doch tbereifrige Parteifunktionire die nationale Begeisterung
der kreativen Intellektuellen. Der tiirkische Nationalismus beziehungsweise Pan-
turkismus (Vereinigung aller Turkvolker), der in der Jungtiirkenzeit vor dem end-
giiltigen Zusammenbruch des osmanischen Vielvolkerstaats noch heftig diskutiert
worden war, schien nach der Verwirklichung eines ethnisch nahezu homogenen
turkischen Nationalstaats nur noch die Gemiiter von Extremisten zu erregen. Es
wurden zwar immer wieder Gedichte mit nationalem Pathos und Atatiirk-
Panegyrik produziert, aber sie waren kaum von literarischem Wert. Atatiirks Tod
1938 wurde aber von allen Schichten der Bevolkerung ehrlich betrauert.

Man muss sich diese politische Entwicklung der frithen Republikjahre vor Au-
gen halten, um die Stimmung unter den Literaten zu verstehen. Anscheinend hat
sich damals ein Spannungsverhiltnis zwischen dem Staat und der geistigen Elite
aufgebaut, das das gegenseitige Vertrauen auf Dauer storte und sich in krankhafter
Form wber alle folgenden Regierungen und Militirputsche fortzeugte. Es wurde
eine Reihe von Tabus errichtet, die im geistigen Leben verkrampfend wirkten. Es
ist eigentlich bis heute unméglich fiir tiirkische Intellektuelle, ein kritisches Ge-
schichtsbewusstsein zu entwickeln, denn sie stoflen bald auf Denkverbote und
laufen Gefahr, als »Milli hain - Vaterlandsverriter« gegeiflelt zu werden. So lebten
die Dichter, die sich der offiziellen kemalistischen Ideologie nicht anpassten, ge-
fahrlich. Als der grofle Revolutionir der tiirkischen Lyrik, Nizim Hikmet, der in
Moskau studiert hatte, 1929 nach Istanbul zuriickkehrte, brachte er nicht nur
kommunistische Ideen mit, sondern auch die freien Rhythmen, die sich fiir den
revolutiondren Aufschrei gut eigneten. Er hatte groflen Publikumserfolg mit sei-
nen Lesungen, und die Schallplattenfirma His Master’s Voice produzierte bald ei-
ne Schallplatte mit den Rezitationen seiner Gedichte. Er safl ab 1938 in anatoli-
schen Gefingnissen, bis er 1950 begnadigt wurde und in die Sowjetunion emi-
grierte. Viele seiner Anhinger traf ein dhnliches Schicksal, und seine Werke waren
lange verboten. Die Kommunistenfurcht in der Tiirkei trieb damals seltsame Bli-
ten. Doch Nazims Einfluss auf die politische, sozialkritische Lyrik der Tiirkei dau-
ert bis heute an.

https://dol.org/10.5771/6783958507069-77 - am 22.01.2026, 04:1113. per



https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 ERIKA GLASSEN

Die Dichtervereinigung Garip (Fremdartig) lag eher auf Regierungskurs. In ih-
rem Manifest von 1941 proklamierten Orhan Veli, Oktay Rifat und Melih Cev-
det Anday ihre radikale Ablehnung der Divan-Poesie und die Schaffung einer
volksnahen Lyrik ohne jede dichterische Pose in der Alltagssprache, die auch die
kleinen Leute verstanden. Der einfache, witzige, volkstiimliche Ton dieser jungen
Dichter machte bald Schule, ja wurde Mode. Es gab dann eine Gegenreaktion
von Dichtern der folgenden Generation, die die Garip-Gedichte als banal und
sprachlich fad empfanden. Sie wurden in Abgrenzung zu den »Ersten Neuen«
(Garip) die »Zweiten Neuen« (Ikinci Yeni) genannt. Ihre Hauptvertreter waren
Edip Cansever, Turgut Uyar und Cemal Siireya. Sie hatten die europdische Non-
sense-Dichtung gelesen, fliichteten sich ins Esoterische und Irreale und schufen
lustvoll eine neue Bilder- und Chiffrenwelt, die nur schwer zu entschliisseln ist.
Aber man warf ithnen wohl zu Unrecht vor, sich vor der sozialen Problematik zu
verschliefen. Alle drei Tendenzen und reizvolle Mischformen ihrer Elemente
finden bis in die Gegenwart Anhinger, dazu kommen Aufienseiter, die ihren ei-
genen Stil kultiviert haben. Auffillig ist, dass weder die berihmten Gedichte
Nizim Hikmets noch die der Gruppen Garip und Ikinci Yeni in unserer Antho-
logie auftauchen, obwohl die Protagonisten alle vertreten sind, aber nur mit we-
niger bekannten Gedichten. Seit den Achtzigerjahren scheinen solche Dichter-
vereinigungen seltener geworden zu sein. Der Individualismus hat sich durchge-
setzt, wovon auch unsere Sammlung zeugt.

Wenn Gedichte, die in einer bestimmten Epoche geliebt und gelesen werden,
wie wir vermuten, etwas iiber das Lebensgefiihl der Menschen dieser Zeit aussa-
gen, was erfahren wir dann in unserer Anthologie tiber die Tiirkei zu Anfang des
21. Jahrhunderts? Zwar sind weder die Befragten reprisentativ fur die tirkische
Gesellschaft noch die ausgewihlten Gedichte fuir die tiirkische Poesie, aber es las-
sen sich doch einige Beobachtungen anstellen, die uns aussagekraftig erscheinen.
Da sich die Anordnung der zweiundvierzig Gedichte nach literarischen Stro-
mungen oder Generationen wegen der geringen Anzahl und der demonstrativ
subjektiven Auswahl nicht anbietet, muss man sich den einzelnen Gedichten wie
Individuen nihern und Affinititen zwischen ihnen aufspiiren, die sich in wech-
selseitigen Spiegelungen und kontrastreichen Spannungsverhiltnissen zeigen.
Vielleicht kann man durch eine kompatible, konfigurierende Zusammenstellung
eine atmosphirische Verdichtung erreichen, die eine gemeinsame Geisteshaltung
und Stimmungslage verrit. Das haben wir versucht, doch wir miissen es dem Le-
ser iiberlassen, ob er unserer Spur folgen kann. Mit den Worten der Dichter ver-
suche ich meine Beobachtungen zu paraphrasieren:

Eine Grundstimmung der Melancholie, der Schwermut, der Traurigkeit und
des Leids beherrscht das Buch, der sich wohl kaum jemand entziehen kann,
wenn er sich auf die Gedichte einldsst. Im Einklang mit der Natur erfihrt der
einzelne Mensch die absolute Stille und magische Einsamkeit der Welt. Im magi-
schen Schlaf der Dinge verbirgt sich die Erinnerung an unsere Vergangenheit und

https://dol.org/10.5771/6783958507069-77 - am 22.01.2026, 04:1113. per



https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ENTWICKLUNGSGANG DER TURKISCHEN POESIE 85

der Traum unseres Lebens. Das Ich verkriecht sich im Wurzelwerk des welken
Gartens, um auf den Frithling zu warten, der neues Leben verheif$t. Doch immer
wieder verdeckt der Schnee alle Wege. Der Mensch erfihrt die Zeit nur als Au-
genblick, in dem Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft verschwimmen als
schweigende Zeit, von der Hecke des Leids umgeben. Der Horizont unserer ge-
folterten Seele 6ffnet sich nicht ins Transzendente, ohne Freunde leidet sie im
Diesseits an Einsamkeit. Nicht nur die Saat in der Tiefe der Erde schauert von
Frost gequilt, auch den Menschen ergreift das grofle Frieren alltiberall, und in
der Mittagshitze der Grofistidte treibt Pan, als Migrant von den einsamen Wei-
den, nun sein Unwesen, zerstort die Werte und Segnungen der Zivilisation. Die
Beziehung zur erdverbundenen Mutter schafft auch nur voriibergehend Gebor-
genheit, denn bald wird sie uns der Tod entreiflen. Der moderne Mensch glaubt
nicht wie der fromme Mystiker, dass er in der vor bestimmten Todesstunde dem
geliebten Freund begegnen wird. Das Ich ist zu dominant, um sich aufzugeben,
in rebellischem Aufbegehren will es den Jingsten Tag heraufbeschworen, mit
Selbstkasteiung alle Ketten sprengen und als grofler Kiinstler die Schopfungskraft
fur sich selbst gewinnen. Oder es wird von Selbstzweifeln und Reue gequilt,
schreit nach Gott, ihm zu vergeben. Er ist zerknirscht und trauriger als alle We-
sen, die in der Chronik der Schwermut verzeichnet sind.

Das lyrische Ich trigt viele Masken. Um etwas tiber seine Kindheit zu erfah-
ren, muss es sich tiber vergilbte und zerfledderte Biicher beugen, und spiter
droht ihm das Schicksal, rostig, zerdriickt und verschrottet als Mumie in pomp6-
sen Museen ausgestellt zu werden. Doch es vermag auch, sich in die Unendlich-
keit des Sternenhimmels emporzuschwingen, als reine Seele zur Liebe und Poesie
erkoren. Die Liebe zum irdischen Du ist meist fragil und verletzlich, wie eine
kleine zitternde Flamme, man kann sie nur im Traum erleben, im Wachsein ist
sie verboten. Vorwurf liegt im Blick der Geliebten, oder aber der Dichter fiirchtet,
sich zu verlieren, und widersteht im letzten Augenblick der lockenden Verfiihre-
rin. Verzweifelt bleibt er zuriick, wenn sie ithn ohne Grund verlisst. Aber selbst-
bewusst kann er seiner Geliebten durch ein Gedicht zur Unsterblichkeit verhel-
fen. Harmlose Heiterkeit und Lebensfreude, wie sie das Lied aus der Tulpenzeit
besingt, spiegelt sich nur im koketten Pingpongspiel der Tennispartner, wobei der
witzige Refrain doch die Monotonie verrit.

Nicht immer bleibt das lyrische Ich im eigenen Seelenraum befangen. Es oft-
net sich weit in die Gesellschaft, bezieht ungewdhnliche Metaphern aus einer ak-
tuellen Situation, wie dem explodierenden Tanker oder einem Telefon. So kann
die Liebe eines vom Leid bedrohten Ehepaars weltweite Solidaritit erwecken. Die
individuelle Melancholie droht durch Mikroben die Menschheit zu infizieren,
sie wird zum kollektiven Leid, das durch das Unrecht der Herrschenden verur-
sacht wird. Die Sehnsucht nach einer utopischen, gerechten Gesellschaft verbin-
det sich mit dem Bild einer geliebten Freundin, mit der man ein einfaches, har-

https://dol.org/10.5771/6783958507069-77 - am 22.01.2026, 04:1113. per



https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 ERIKA GLASSEN

monisches Leben teilen kann. Aber muss eine eitle Frau sich von ihren schwar-
zen Haaren trennen, um frei und selbstbestimmt leben zu konnen?

Das Leben spielt sich in Tragddien ab, der Mensch wird von Angsten verfolgt,
fliichtet vor Gefahren, die Giberall lauern. Alles geschieht im Namen des Leids, in
allen Regionen zieht es blutige Spuren, Gespenster der Ermordeten gehen um.
Einen Ausweg scheint es nicht zu geben aufler der Flucht in die Illusion der Ki-
nowelt, in die Schwermut der Arabeskenschnulzen und den Traum von der Stra-
e des Gliicks.

Das Lebensgefiihl der Tirken zu Anfang des 21. Jahrhunderts wird von der
Melancholie (Hiiziin) bestimmt, unsere Anthologie bestitigt das. Hilmi Yavuz,
der seine gesammelten Gedichte unter dem Titel Was uns am besten stebt, ist die
Melancholie veroftentlicht hat, bringt es in seinem Gedicht dolch und abend auf die
poetische Formel: »der mensch lebt, ich weiss, nur aus traurigkeit«.

https://dol.org/10.5771/6783958507069-77 - am 22.01.2026, 04:1113. per



https://doi.org/10.5771/9783956507069-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

