4. Kapitel:
Der Begriff des SelbstbewuBtseins

1. Definition des Bewuf3tseins durch sich selbst

Zuriickblickend auf die Definitionsversuche des zweiten Kapitels,
von denen der klassische das Bewuftsein nach dem Schema von
genus proximum per differentiam specificam durch Angabe eines
hoéheren, das BewuBtsein noch iibersteigenden Genus und einer
spezifischen Differenz zu gewinnen suchte, der phinomenologisch-
deskriptive dasselbe durch Aufweis typischer, invarianter Ziige des
empirisch-phinomenologischen Befundes erfassen wollte und der
reduktionistische das BewuBtsein durch Reduktion auf Physisch-
Materielles géinzlich zu eliminieren trachtete, erweisen sich alle Ver-
suche als zum Scheitern verurteilt. Griff der erste zu hoch, indem er
nach einem dem Bewufitsein noch iibergeordneten Genus Aus-
schau hielt, so griff der zweite zu tief, indem er mittels eines deskrip-
tiven, kontingenten Aufweises das Postulat der Allgemeinheit und
Notwendigkeit der Wesensbestimmung nicht zu erfiillen vermoch-
te, wihrend der dritte sich zur Definition des Bewuf3tseins als vollig
untauglich erwies und a limine ausschied. Folglich bleibt nur der
Versuch iibrig, das Bewufitsein nicht durch anderes zu erfassen,
sondern durch sich selbst. Dies ist der systematische Ort fiir die
Einfithrung des Selbstbewufitseins; letzteres kann als Versuch be-
schrieben werden, Bewufitsein durch Bewultsein zu begreifen.
SelbstbewuBtsein ist der Terminus fiir die Selbsterfassung des Be-
wultseins.

Wenn das Bewuf3tsein, das aufgrund seiner intentionalen Struk-
tur auf anderes gerichtet ist in der Absicht, es bewuf3t zu machen,
nicht selbst unbewuf3t und unaufgeklirt sein soll, diese Aufklidrung
aber nicht durch anderes, sei es Hoher- oder Niederstufiges und da-
mit Uber- oder UnterbewuBtsein, erfolgen kann, so bleibt keine an-
dere Moglichkeit als die, das Bewulitsein durch sich selbst in Form
eines BewuBtseins vom BewuBtsein aufzuklidren. Mit diesem
SelbstbewuBtsein ist ein moglicher Kandidat zur Definition von Be-

77

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wuBtsein benannt, der in der Geschichte der BewuBtseinstheorie
eine eminente Rolle gespielt hat, wenngleich die involvierten Pro-
bleme um nichts geringer sind als in den bisherigen Definitionsver-
suchen.

Bevor jedoch an eine Darstellung der Theoriegeschichte des
Selbstbewubtseins gegangen werden kann, ist die Internverfassung
desselben zu exponieren. Dabei ist eine Reihe begrifflicher Distink-
tionen vonnoten, die iiberhaupt erst ein addquates Verstindnis und
eine Kritik der historischen Paradigmen erméglichen. Auf minde-
stens vier Aspekte ist einzugehen: erstens auf die theoretische und
praktische Konnotation des Selbstbewufltseins, zweitens auf seine
Auslegung als Bewuftsein des Selbst und als Bewuftsein von sich
selbst, drittens auf seine egologische oder nicht-egologische Struk-
tur und viertens auf die diversen Arten von Selbstverhiltnis. Diese
Aspekte hat man sich zu vergegenwirtigen, wenn man die Bedeu-
tung und Tragweite der historischen Ausgestaltungen beurteilen
und den Gang der Theoriegeschichte richtig einschiitzen will.

2. Der Begriff ,,Selbstbewultsein‘:
seine theoretische und praktische Konnotation

Der Begriff ,,SelbstbewufBtsein“ und sein Vorldufer ,,Bewuftsein*
sind in dieser substantivierten Form philosophische Kunsttermini,
die erstmals in der philosophisch-psychologischen Literatur des 17.
und 18. Jahrhunderts auftauchen, vor allem in der psychologia ratio-
nalis, der Seelenlehre des Rationalismus. Christian Wolff gebraucht
den Begriff , Bewustseyn“ sowohl in Getrennt- wie in Zusammen-
schreibung in seinen Verniinfftigen Gedancken von Gott, der Welt
und der Seele des Menschen, auch allen Dingen iiberhaupt von 1751,
so in Kapitel 3, § 1941.:

»Hingegen wenn wir uns nichts bewust sind, als z. E. im Schlafe, oder auch
wohl zuweilen im Wachen es davor halten, pflegen wir zu sagen, dafl wir
nicht gedencken.

Solchergestalt setzen wir das Bewust seyn als ein Merckmal, daraus wir
erkennen, da3 wir gedencken. Und also bringet es die Gewohnheit zu reden
mit sich, daf3 von einem Gedancken das Bewust seyn nicht abgesondert wer-
den kan.“?

L Ch. Wolff: Verniinfftige Gedancken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen,
auch allen Dingen iiberhaupt, 9. Aufl. Halle 1751, S. 108f.

78

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oder in Kapitel 5, § 731:
»Also hebet die vollige Dunckelheit das Bewustseyn auf.“?

Bei der Verwendung des Wortes konnte er sich auf ein Substantiv
»der” oder ,,die bewust®, bei Opitz und Logau auch einfach ,,wust®
(z.B. ,,mit wust und willen*?), stiitzen, das nach Grimms Wor-
terbuch schon um die Mitte des 15. Jahrhunderts gingig war, heif3t
es doch in den Magdeburger Weisthiimern ,mit syner bewust
geschen™?, wofiir sich ,,Wissen* oder, nach Adelung, ,,Bewuf3theit*
einsetzen laBt. Der Begriff ,,sich einer Sache bewuf3t sein“ oder in
der Umstellung ,,sich bewuf3t sein einer Sache* konnte leicht sub-
stantiviert werden zu der Formel ,das Sich-bewuft-sein-einer-
Sache”.

Die adjektivische Form ,,selbstbewuf3t und die gebriuchlichere
»bewul3t“ sind freilich sehr viel dlter und gehoren der Alltagsspra-
che an. Allerdings hat ,selbstbewuf3t“ zunéchst eine von unserem
heutigen Sprachgebrauch abweichende Bedeutung. Heute benut-
zen wir das Wort sowohl in positivem wie negativem Sinne. Sagen
wir von jemandem, er sei selbstbewulfit, oder gar, er sei ganz schén
selbstbewul3t, so meinen wir, dal der Betreffende ein grof3es, ja
iibertriebenes Bewuftsein von sich habe, dal3 er grofie Stiicke auf
sich halte, an einer Uberschiitzung seiner Fihigkeiten, Kriifte und
Talente leide, dafl ihm eine gewisse Selbstkritik und Kritikbereit-
schaft mangelten. Neben diesem negativen Sinn kennen wir auch
den positiven. Heif3t es von jemandem, er konne selbstbewuf3ter
sein, so nehmen wir Selbstbewuftsein als einen Wert, an dem wir
das psychische Verhalten des Beurteilten messen. Zur Lebensfiith-
rung und -gestaltung gehort eine gewisse Portion Selbstvertrauen,
die wir bei demjenigen vermissen, von dem wir sagen, er kdnne
mehr Selbstbewuf3tsein haben. Die urspriingliche Bedeutung des
Adjektivs ,selbstbewuf3t* ist ebenso wie die von ,,bewuf3t“ von die-
sen beiden Bedeutungen verschieden; sie meint, wie sich an der
Bibeliibersetzung Luthers, der Literatur des Rationalismus, der
Aufklarung und der Goethezeit zeigen 1463t ,,gewufit und bekannt
sein®. Im Nachdruck von Luthers Neuem Testament (Basel 1523)

2 A.a.0,8.457; vgl. auch §§732ff., a.a. 0., S. 457 {f.

* J. Grimm und W. Grimm: Deutsches Worterbuch, Bd. 11f., Leipzig 1854ff., Bd. 1,
Sp.1791.

* Magdeburger Weisthiimer, aus den Originalen des Gorlitzer Rathsarchives hrsg. von
Th. Neumann, Gorlitz 1852, S.17 (c. 1440); vgl. S. 40 (1455) (siehe J. Grimm und
W. Grimm: Deutsches Worterbuch, a.a. 0., Bd. 1, Sp.1791).

79

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird der Ausdruck ,bewuB3t“ (= notum esse) mit ,erkant, erfaren*
erklirt, z. B. heilit es Apostelgeschichte 15, 18:

,»gott sind alle seine werke bewust von der welt her?
oder Luther 3, 5:

,»das gotte nichts bewust sei umb seine siinde*®,

und noch bei Goethe sagt Mephisto im Faust:

. Allwissend bin ich nicht; doch viel ist mir bewuf3t.«”

Daneben hat das Adjektiv ,,bewul3t* die Bedeutung ,sich einer
Sache bewuBt sein® (= sibi conscium esse alicuius), die dem heutigen
Sinn von Selbstbewuftsein nahekommt, z. B. Luther, 1. Kbnige
2, 44:

,,du weist alle die bosheit, der dir dein herz bewust ist.“#

»Selbstbewu3t“ insbesondere meint ,,bei klarem Bewultsein sein®,
,hellwach sein®, ,bei sich sein®, ,um sich wissen®. Z.B. fiihrt
Grimm eine Stelle aus Goethe an: ,,sie war natiirlich, ruhig und sich
vollig selbstbewul3t*?.

Dort, wo der Ausdruck ,,SelbstbewuBtsein“ erstmals im Deut-
schen auftaucht, stellt er eine Ubersetzung des lateinischen Begriffs
conscientia dar'’, wie er sich in geringfiigiger Abwandlung auch in
anderen europiischen Sprachen erhalten hat, so im Italienischen als
coscienza, im Spanischen als conciencia, im Franzosischen als con-
science oder im Englischen als consciousness. Der lateinische Ter-
minus wiederum ist eine Ubersetzung des spitgriechischen Wortes
ouvveldnolg, die erstmals von Cicero (106 v. Chr.—43 v. Chr.) verwen-
det wurde und sich zur Zeit der Stoa in der Literatur einbiirgerte.™

5 J. Grimm und W. Grimm: Deutsches Worterbuch, a.a.O., Bd. 1, Sp.1790.

® A.a.0., Bd. 1, Sp.1790.

7 J.W. Goethe: Faust I, Vers 1582, in: Werke [Hamburger Ausgabe], Bd. 3, Hamburg
1949, 6. Aufl. 1962, S. 54.

8 J. Grimm und W. Grimm: Deutsches Worterbuch, a.a.O., Bd. 1, Sp.1790.

* A.a.0.,Bd. 10,1, Sp.462.

1 Dasselbe gilt fiir den Begriff , BewuBtsein®, der z.B. bei Christian Wolff die deut-
sche Ubersetzung des cartesischen conscientia bildet.

1 Vgl. M. T. Cicero: Epistulae ad Quintum fratrem, 2,152, in: Epistulae ad Quintum
fratrem, epistulae ad Brutum, fragmenta epistularum accedit ... commentariolum peti-
tionis / An Bruder Quintus, an Brutus, Brieffragmente dazu ... Denkschrift tiber die
Bewerbung, lateinisch-deutsch, hrsg. von H. Kasten, Miinchen 1965, S. 108: ,,mea con-
scientia copiarum nostrarum®. Vgl. Die Reden gegen Verres / In C. Verrem, lateinisch-

80

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie aus der Zusammensetzung sowohl des griechischen wie des la-
teinischen Wortes hervorgeht, ist die Grundbedeutung beider ,,Mit-
Wissen“. Das griechische eldnoic (¢idéval) bedeutet ,,Wissen“ und
ovv oder EVv ,,mit“, ,zusammen*, , gemeinsam mit“. Entsprechen-
des gilt fiir das lateinische scientia und con. Gemeint ist ein Wissen,
das in der Wendung cuveldévar tvi t oder scire aliquid cum aliquo
ein Wissen bedeutet, das man zusammen mit jemandem von etwas
hat'?, wobei statt der fremden Person auch die eigene einspringen
kann in dem Sinne, daf3 ich mein eigener Mitwisser bin."* In beiden
Fillen handelt es sich also um ein Wissen, das sich zusammen mit
anderem Wissen einstellt und dieses begleitet und damit ein Wissen
vom Wissen ist. Wegen seiner konkomitierenden Funktion kénnte
man es auch ein Begleit- oder Nebenwissen nennen.

Eine ganz dhnliche Semantik und Etymologie weist der mit dem
conscientia-Begriff verwandte Begriff apperceptio auf, der von
Leibniz als Terminus fiir Selbstbewufitsein philosophisch populir
gemacht wurde und auf den auch Kant zur Bezeichnung des Selbst-
bewuBtseins zuriickgreift. Apperzeption ist eine Kontamination aus
ad und perceptio und meint das, was zur Wahrnehmung bzw., allge-
meiner, Vorstellung (BewuBtsein) mit wahrgenommen bzw. vorge-
stellt (bewuBt) wird: also eine Wahrnehmung der Wahrnehmung
bzw. eine Vorstellung der Vorstellung, eine die Vorstellung beglei-
tende Vorstellung. Der Unterschied zwischen conscientia und ap-
perceptio liegt lediglich darin, dafl im ersten Fall der explizite Wis-
sensbegriff, im zweiten der Wahrnehmungsbegriff den Wortstamm
bildet.™

Die hier explizierte Bedeutung von ovveidnolg und conscientia
macht einen Sachverhalt deutlich, der der deutschen Ubersetzung
»SelbstbewuBtsein nicht mehr, zumindest nicht so einfach anzuse-

deutsch, hrsg., ibersetzt und erldutert von M. Fuhrmann, 2 Bde., Ziirich 1955, Bd. 1, S.
442/443 (lib. 11, 177), S. 454/455 (lib. II, 189), Bd. 2, S. 148/149 (lib. III, 130), S. 498/499
(lib. V, 73 und 74), S. 576 £./577 f. (lib. V, 155), S. 606/607 (lib. V, 183).

2 Vegl. Sophokles: Antigone, Vers 2661{.: ufte 1d Euvedévar to modypa fovievoavt
ebenso Odipus auf Kolonos, Vers 948.

B Dieses ,,Bei-sich-selber-Wissen“ wird griechisch mit otv ausgedriickt (ouvedévou
gaut® T = ,,mit sich selber wissen®, entsprechend lateinisch: sibi [secum] conscium
esse), z.B. Euripides: Orestie, Vers 395: Dort fragt Menelaus: ti yofjuo wdoyelg; tig
@ dmdhivowy vooog; worauf Orest antwortet: 1) aiveoie, 5t atvorda Seiv elgyaouévos.
Vgl. Aristophanes: Wespen, Vers 999: iig o0v duavt® toit’ &y Suveicopon.

“ Allerdings geht auch das griechische eidévar = ,wissen® (vgl. lateinisch videre =
,sehen“) auf , anschauen® zuriick, wie es noch im Priteritoprasens olda = ,ich habe
gesehen, nun weil} ich” faBbar ist.

81

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hen ist: Mit dem Mit-Wissen ist nicht nur das theoretische Begleit-
wissen gemeint, sondern auch und sogar vorziiglich das ethische,
das sich selbst kontrollierende Wissen, wie es im Gewissen seinen
Ausdruck findet; denn unter Gewissen verstehen wir eine Stimme,
die zur Intimitit des Personseins gehort, allerdings nicht dessen
Kern, das Selbstsein, bildet, sondern dieses nur begleitet, indem es
beurteilt, anklagt, warnt. Die Stimme des Gewissens muf} sich quasi
mit Gewalt von auf3en Gehor verschaffen. Dabei tritt das Gewissen
in verschiedenen Modifikationen auf, entweder als riickwirtsge-
wandtes, auf Vergangenes reflektierendes Gewissen, das an frithere
Ubeltaten und Schuld gemahnt, das in Form von Gewissensbissen,
Gewissensangst, Gewissensqualen das Schuldbewuf3tsein wachhilt,
oder es begegnet als zukunftsgerichtetes und folglich lenkendes und
warnendes Gewissen, das durch Antizipation méglicher Handlun-
gen und ihrer Folgen vor drohender Schuld bewahren will und sich
daher in Gewissensforschung, Gewissensbildung, Gewissensprii-
fung manifestiert, oder es begegnet als stindiges Begleitwissen,
das je nach der Form seines Auftretens, etwa als sanftes oder ver-
hirtetes Gewissen, eine Charaktereigenschaft der Person ausmacht.
In welcher Form und in welchem Zeitbezug auch immer es auftritt,
es wird vorgestellt als eine Begleitinstanz, die ein Mitwissen von
den im Personlichkeitskern vorgehenden Denk- und Handlungs-
vollziigen hat und damit im Inneren der Person eine Gerichtssitua-
tion zwischen dem wissenden Angeklagten und dem Mitwisser her-
stellt. Das Gewissen schafft gleichsam eine innere Offentlichkeit,
der sich das Selbst nicht zu entziechen vermag. Wihrend sich das
theoretische Mitwissen neutral verhilt und lediglich den Zustand
des Wissens um etwas ausdriickt, den Zustand des Hellseins, verhalt
sich das moralische Mitwissen stets anklagend, gemahnend, erin-
nernd an Schuld und Missetaten.

Schon bei seinem ersten Auftreten bezieht sich ouveidnolg, wie
sich anhand der frithgriechischen Literatur, insbesondere Homers,
Hesiods, der griechischen Tragédie und Lyrik, nachweisen 146t%,
auf die sittlich zu bewertende gute oder bose Handlung und den
aus ihr erwachsenden Zustand, die Gesinnung. Hieran kniipft vor

15 Vgl. B. Snell: Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der vorplatonischen Phi-
losophie (cogia, yvoun, ovveots, lotopia, padnua, Emotiun), Berlin 1924 (Philologi-
sche Untersuchungen, hrsg. von A. Kiessling und U. v. Wilamowitz-Moellendorff,
Bd. 29); W. Schadewaldt: Monolog und Selbstgespriich. Untersuchungen zur Formge-
schichte der griechischen Tragodie, Berlin 1926 (Neue Philologische Untersuchun-
gen2).

82

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

allem die Stoa an'®; zudem wurde die ethische Bedeutung zum
Hauptanliegen des Christentums und schlieBlich zum alleinigen
und alles beherrschenden Bedeutungstriager, hinter dem die theore-
tische Komponente zuriicktrat und fast verlorenging, so daf3 sie erst
mit der Ubersetzung durch Wolff wiedergewonnen wurde.

Diese beiden verwandten Konnotationen, die theoretische und
die ethische, bilden den Bedeutungsfundus von cuveldnowg und
conscientia. In vielen europdischen Sprachen, vorzugsweise den ro-
manischen, hat sich die Ambivalenz bis heute erhalten, etwa im
Franzosischen, wo conscience nicht nur das Selbstbewultsein als
wissende Selbstbeziechung meint, sondern auch das Gewissen als
moralisch kontrollierendes Selbstverhalten. Sartres Philosophie,
die conscience als étre pour soi versteht, als ,,Sein fiir sich®, wiirde
nahezu unverstandlich werden, wenn man conscience einfach mit
~BewuBtsein“ iibersetzte und nicht zugleich das die eigenen Voll-
ziige moralisch iiberwachende Gewissen mitdichte. Die Bewah-
rung beider Bedeutungen gilt auch fiir den spanischen und italieni-
schen Begriff, wohingegen die germanischen Sprachen die ethische
Konnotation weitgehend verloren haben.”” Der deutschen Uberset-
zung ,,SelbstbewuBtsein“ ist die ethische Komponente nicht mehr
anzusehen, nicht zuletzt deswegen, weil diese im Begriff ,,Gewis-
sen* (althochdeutsch ,giwizzani*, mittelhochdeutsch ,gewizzen*)
einen eigenen Ausdruck gefunden hat.®®

Was das urspriingliche Verhiltnis der beiden Bedeutungen zuein-
ander betrifft, der theoretisch neutralen Mitwisserschaft und der
moralisch gefirbten, so I3t sich feststellen, daf3 die ethische Bedeu-

s So gebraucht Cicero conscientia meist als Ankléger in bezug auf den Angeklagten,
der in der conscientia sceleris sui erst verstummt und dann gesteht (vgl. Die Reden
gegen Verres, a.a.0., Bd. 2, S. 498/499 [lib. V, 73]).

7 Nicht so das Englische, wo consciousness beides bedeutet.

8 Literatur zur Geschichte der Begriffe cuveidnoig, conscientia, SelbstbewuBtsein vgl.
K. 1. Grau: Die Entwicklung des Bewufitseinsbegriffes im XVIL und XVIII. Jahrhun-
dert, Halle 1916, Nachdruck Hildesheim, New York 1981; J. Hebing: Conscientia und
conservatio bei den Romern von Cicero bis Hieronymus, Diss. Bonn 1922; F. Zucker:
Svyneidesis — Conscientia. Ein Versuch zur Geschichte des sittlichen BewuBtseins im
griechischen und im griechisch-romischen Altertum, Jena 1928 (Jenaer akademische
Reden, Heft 6, S.1-26); G. Jung: XYNEIAEZIS, conscientia, Bewufitsein, in: Archiv
fiir die gesamte Psychologie, Bd. 89 (1933), S. 525-540; R. Lindemann: Der Begriff der
conscience im franzosischen Denken, Jena, Leipzig 1938 (Berliner Beitriige zur roma-
nischen Philologie, 8,2); G. Kriiger: Die Herkunft des philosophischen Selbstbewuft-
seins, in: Logos, Bd. 22 (1933), S. 225-272 (wieder abgedruckt in: Freiheit und Weltver-
waltung, Aufsitze zur Philosophie der Geschichte, Freiburg, Miinchen 1958, S. 11-69).

83

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tung, mag sie gleichzeitig oder sogar frither aufgetreten sein, nicht
wenig zur Ausbildung der theoretischen beigetragen hat. Helmut
Kuhn spricht in seinem Buch Begegnung mit dem Sein. Meditatio-
nen zur Metaphysik des Gewissens sogar ,,von einer Geburt des
Selbstbewubtseins aus dem Gewissen“?. Das Gewissen und das
mit ihm verbundene Schuldbewufitsein bilden das Hauptmovens
fiir die Entdeckung des Selbstbewultseins und fiir die geschichtli-
che Genese desselben. Man kann sich die Bedeutung des Schuldbe-
wuBtseins fiir die Entstehung des Selbstbewuf3tseins anhand folgen-
der Uberlegung verdeutlichen: Das urspriingliche und natiirliche
Weltverhalten des Menschen, wie es uneingeschriankt im Alltag, im
normalen, vorwissenschaftlichen Verhiltnis des Menschen zur Welt
gilt, besteht in einer selbstvergessenen Hingabe an die Welt. Domi-
nierend ist die Welt; der Mensch ist in sie eingetaucht, an sie verlo-
ren. Er ist beherrscht vom Eindruck der Dinge, die er selbstverges-
sen auf sich wirken l4Bt. Mit dieser Haltung lebt er in einer Welt von
Vorgegebenheiten, die ihn durch neue Erfahrungen immer wieder
in ihren Bann ziehen. Diese sogenannte reale Welt gilt als eine fiir
sich bestehende Einheit und Ganzheit, innerhalb deren das einzel-
ne durch seinen Bezug auf das Ganze verstindlich und sinnvoll ist.
Die Einsicht, daf3 das in unreflektierter Selbstverstindlichkeit Er-
fahrene ein Biindel von Erlebnissen, von BewuBtseinszustinden ist
und als von uns Erfahrenes nur in bestimmten Gegebenheitsweisen
bewulit werden kann, diese Einsicht liegt der Natur der Sache nach
jenseits dieses Weltverstindnisses. Die Durchschauung der Be-
dingtheit, der Abhiéngigkeit der Weltvorstellung von spezifischen
BewuBtseinsleistungen entsteht erst, wenn der Mensch in seinem
natiirlichen Vorwirtsdrang behindert und auf sich selbst zuriickge-
worfen wird. Erst wenn der Mensch auf Hindernisse st6ft und von
diesen umgewendet wird, stellt sich die Besinnung auf die Bedin-
gungen seines Weltverhaltens ein, erst dann kommt er, wie der la-
teinische Ausdruck fiir Zuriickbiegung, nidmlich Reflexion, besagt,
zu einem reflexiven BewufBitsein. Der Ursprung des Selbstbewulft-
seins liegt im DifferenzbewulBtsein, in der unterscheidenden Abhe-
bung seiner selbst von anderen Objekten und Subjekten. Solange
der Mensch selbstvergessen und naiv der Welt hingegeben ist, ist
sein Ich in dieser aufgegangen und ausgeldscht. Mit dem Zuriick-

¥ H. Kuhn: Begegnung mit dem Sein. Meditationen zur Metaphysik des Gewissens,
Tiibingen 1954, S. 18. Vgl. auch G. Kriiger: Die Herkunft des philosophischen Selbst-
bewufitseins, a.a.O.

84

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wurf auf sich und der Ausbildung eines Differenzbewufitseins ge-
geniiber der Welt entsteht ihm auch das SelbstbewuBtsein, so daf3
beide Hand in Hand gehen.

Die Widerstinde und Hindernisse, die dem natiirlichen Vor-
wirtsdrang Einhalt gebieten und den Menschen auf sich selbst zu-
riickwerfen, konnen unterschiedlicher Art sein: theoretischer wie
beim Forschen, zumeist aber und urspriinglich moralischer, beste-
hend in der Ubertretung des Gesetzeskodex, unter dem eine Sozie-
tit steht; denn iibertritt der Mensch die Gesetze, Sitten und Ge-
briuche seiner Gemeinschaft, so wird er aus deren Ordnung
ausgestoB3en und erfihrt durch diese Aussonderung eine unheimli-
che, weil nicht mehr heimische, bis dahin unbekannte Selbsténdig-
keit, welche die Grundlage seines neu entdeckten Selbstverstidnd-
nisses bildet. Auf dem Grunde des Schuldbewufitseins konstituiert
sich das SelbstbewuBtsein. Uberall, wo der Mensch in seinem Da-
sein in Frage gestellt wird — und eine der tiefsten Infragestellungen
ist das Scheitern —, erfihrt er sein eigenes Selbst, gleichsam als Ge-
geniiber dessen, an dem er scheitert.

Die Vergegenwirtigung der beiden Grundbedeutungen von
SelbstbewuBtsein, die etymologisch wie sachlich zusammengeh6-
ren, ist von groBter Relevanz fiir das Verstidndnis einer Reihe von
SelbstbewuBtseinstheorien und nicht zuletzt einer Reihe von Philo-
sophien, die das Selbstbewufitsein in die Stellung und Funktion
eines letzten, systembegriindenden Prinzips bringen; denn die im
SelbstbewuBtsein gedachte Einheit von theoretischem und morali-
schem Wissen auf der Basis einer Mitwisserschaft bietet die Mog-
lichkeit, aus einem solchen Prinzip theoretische wie praktische Phi-
losophie zu deduzieren. Dies gilt nicht allein fiir Platon, der noch in
der Tradition des delphischen yv®0L cavtdv stand, das auf dem
Apollotempel zu Delphi inskribiert war. Fiir Platon ist die Selbst-
erkenntnis (&miothun £avtc) niemals nur ein rein theoretisches
Wissen, sondern immer auch eine praktische Selbstkontrolle, eine
Uberpriifung des eigenen Handelns auf seine Konformitiit oder
Nicht-Konformitit mit generellen und speziellen Gesetzen. Dies
gilt auch fiir die Neuzeit, etwa fiir Fichte, der im Selbstbewul3tsein
ein Prinzip zu entdecken glaubte, das gleicherweise theoretische
Selbstbesinnung wie praktische Selbstbestimmung und, mit dieser
verbunden, Freiheit und Autonomie des Handelns umfaf3t, und der
dieses qualifiziert sah zur Deduktion der theoretischen und prakti-
schen Philosophie.

85

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Bewuftsein des Selbst und BewuBtsein von sich selbst

Nimmt man den Begriff ,Selbstbewuf3tsein® in seiner heutigen
Sprachverwendung und nicht nach seiner wortgeschichtlichen Her-
kunft, so weist er zwei Konnotationen auf: Zum einen bedeutet
SelbstbewuBtsein das ,,Bewultsein des Selbst“ oder das ,, Bewuf3t-
sein vom Selbst®, wobei das Selbst grofigeschrieben wird, zum an-
deren das ,,Bewultsein von sich“, hiufig erginzt durch das kleinge-
schriebene ,selbst. Letzteres wird aufgrund seiner Reflexivitit
ebenfalls Selbstbewultsein genannt, ist doch dasjenige BewuBtsein,
welches im reflexiven Sinne ein BewuBtsein vom Bewuftsein ist,
ein Bewultsein von sich oder ein Selbstbewuftsein, sogar in pri-
gnanter Weise. Wahrend in der zweiten Variante das Selbst eindeu-
tig fixiert ist, ndmlich als Bewuftsein, von dem gewuf3t wird, trifft
dies fiir das grof3geschriebene Selbst der ersten Variante nicht zu.
Damit wird die Frage virulent, was unter diesem Selbst zu verstehen
sei — diesem Selbst, das man selber ist.

Das groBgeschriebene, substantivierte Selbst ist ein philosophi-
scher Kunstterminus, der in der Umgangssprache nicht vorkommt,
vielmehr das Resultat einer bestimmten Theoriebildung ist. Aus der
Umgangssprache ist das kleingeschriebene ,selbst als Verstir-
kungspartikel eines Nomens oder Pronomens bekannt, so etwa aus
der Wortverbindung ,,die Sache selbst, ,,die Person selbst“, ,er*
oder ,,sie selbst“. Mit diesem attributiv verwendeten ,,selbst* wird
das Eigentliche im Unterschied zum Uneigentlichen, das Wesentli-
che in Abgrenzung vom Nicht-Wesentlichen ausgedriickt.

Bei genauerer Nachfrage, was das Eigentliche der Sache ausma-
che, ergeben sich zwei Interpretationsmoglichkeiten: Zum einen
weist das ,,selbst“ auf die Sache als solche im Unterschied zu an-
deren Sachen. Dieses Verstdndnis liegt z. B. vor, wenn es vor Ge-
richt heiit, es gehe um die Person selbst, nicht um ihre Mitwisser
und Mittiter, oder es interessiere nur die Sache selbst, nicht ihre
vielfiltigen Verwebungen in die Umwelt. Bezeichnet in diesem Fall
das ,.,selbst“ die Sache im Unterschied zu anderen Sachen, so 143t
sich das ,selbst auch noch auf die Sache selbst applizieren und
meint dann das Wesentliche an ihr im Unterschied zum Kontingen-
ten. In diesem Sinne sprechen wir vom Selbst des Menschen, vom
eigentlichen Selbst, vom lieben Selbst, um das unser Sinnen und
Trachten kreist. Hier geht es um das Essentielle einer Person unter
Absehung von allem Auferlichen, Nebensichlichen oder um die
notwendigen Merkmale einer Sache unter Ausschlufl der kontin-

86

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genten, um das, was eine Sache an sich, ihrer Natur nach ist, nicht,
in welchem Zustand oder in welchen Verhiltnissen sie sich zuféllig
gerade befindet.

Wenn bereits der Gebrauch des umgangssprachlichen pronomi-
nalen ,;selbst” relativ ist, insofern es einmal die Sache in Abgren-
zung von anderen bezeichnet, das andere Mal das Wesentliche an
ithr in Abgrenzung vom Unwesentlichen, wieviel schwankender
muf3 dann der Theoriebegriff, das substantivierte Selbst, sein. Die
Beantwortung der Frage, was man dem Selbst zuzuschreiben habe
und was nicht, féllt in der Philosophie unterschiedlich aus und hingt
von der jeweiligen anthropologischen und psychologischen Kon-
zeption ab. Ein nicht selten beschrittener Weg zur Bestimmung des
Selbst ist die Darstellung durch konzentrische Kreise unterschiedli-
chen Umfangs. Die weiteste Sphire wiirde jenes Selbst einnehmen,
das die gesamte leiblich-psychisch-intellektuelle Personlichkeit mit-
samt ihren Bezichungen zur Umwelt abdeckte. Man koénnte dieses
Selbst das soziale nennen. Zu ihm gehérte die Person in ihren Bin-
dungen und Verflechtungen in die Umwelt, ihren Bezichungen zu
Familie, Staat, Beruf, gehorte die soziale Anerkennung oder Ableh-
nung, die der Betreffende bei seinen Mitmenschen findet, sein ge-
samter sozialer Status, der sich aus seiner gesellschaftlichen Rolle
ergibt. Doch wie weit reichen diese Verflechtungen mit der Um-
welt? Was alles kann und soll dem Selbst zugerechnet werden und
was nicht mehr?

Abstrahiert man von den sozialen Beziigen, dann bleibt als ein
schon eingeschrinkterer Kreis die noch an den Leib gebundene
Persénlichkeit iibrig; denn zum Selbst gehért offensichtlich auch
der Leib, der dem Selbst einen Ort in Raum und Zeit verschafft.

Freilich 146t sich auch hier nach Umfang und Grenzen dieser
Leiblichkeit fragen. Gehort etwa der Bleistift in meiner Hand, mit
dem ich schreibe und der beim Schreiben mit dieser eine Einheit
bildet, noch zu meinem Korper oder nicht? Das Problem stellt sich
vordringlich bei amputierten Korpergliedern und ihrem Ersatz
durch kiinstliche. Aus der Medizin ist bekannt, daf3 selbst in einem
amputierten Arm noch Schmerzen empfunden werden kénnen. Wo
sind diese zu lokalisieren, wenn an die Stelle des echten Armes ein
kiinstlicher getreten ist? Muf3 man sagen, dal man Schmerzen im
kiinstlichen Arm empfinde, so dal3 dieser dann zu einem integrati-
ven Bestandteil des Kérpers geworden wére?

Das Problem der Grenzzichung fithrt nicht nur zu Schwierigkei-
ten bei der Frage, was an Fremdkorpern dem eigenen Korper als

87

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Selbst zugerechnet werden konne, sondern auch bei der Frage,
ob dieser Kérper das eigentliche Selbst des Menschen ausmache
oder nicht.

Damit gelangt man zu einem dritten, noch weiter eingeschrink-
ten Kreis, der nur die psychische Sphire des Menschen als dessen
eigentliches Selbst zulidB3t. Zu ihm rechnet die Gesamtheit der Fi-
higkeiten, Krifte, Veranlagungen, Talente, Charaktereigenschaften
des Menschen mitsamt den gegenwirtigen, vergangenen und zu-
kiinftigen Vorstellungen, die das Innenleben des Betreffenden aus-
machen.

Bekanntlich pflegt die Psychologie interne Unterschiede des Psy-
chischen anzunchmen, zwischen Schichten zu differenzieren, sei es,
dal3 sie zwischen Triebsphire, mutigem Teil und Denkvermdogen
unterscheidet® oder daf sie als unterste Schicht die sinnlich-emo-
tionale ansetzt, bestehend aus Empfindungen und Gefiihlen, darauf
basierend Wahrnehmungen, Imaginationen und Vorstellungen, und
als oberste Schicht die intellektuelle annimmt, bestehend aus
Denk-, Urteils- und Willensakten, den eigentlich prignanten Be-
wuBtseinsleistungen.” Wie immer diese Schichtungen ausfallen mé-
gen, auch hier stellt sich die Frage, was denn das eigentliche Selbst
sei, das zu erkennen und fiir das zu sorgen das Postulat jeder Ethik
und Religion ist. Schwerlich wird man sagen kénnen, daf3 dieses in
irgendeinem Trieb oder in irgendeiner Wahrnehmung bestehe. Und
so wird man auch innerhalb des Psychischen einen engsten Kreis
ansetzen miissen, gleichsam einen Nukleus, der das Selbst selbst,
das eigentliche Selbst, reprisentiert. Dieser wird in nichts anderem
bestehen konnen als in den hochststufigen Leistungen des Psychi-
schen, im BewuBtsein, so da3 das Bewuf3tsein des Selbst hier mit
dem Bewulfitsein des Bewulf3tseins, dem Bewuf3tsein von sich selbst,
zusammenfillt. Hier zeigt sich eine Moglichkeit, die beiden Aus-
deutungen des SelbstbewuBtseins, die durch die Formeln ,,Bewuf3t-
sein des Selbst” und ,Bewulitsein des BewuBtseins“ angegeben
wurden, in ein Verhiltnis zueinander zu bringen und nicht nur ne-
beneinander stehen zu lassen, so als ob sie nichts gemein hitten,
und zwar in ein solches Verhiltnis, das das Bewul3tsein des Bewuf3t-

2 Vgl. Platon: Politeia 439 dff.: EmBupntindy, Bupnoeldéc, hoyonurov.

Z Aristoteles gibt in De anima 413 a, 413b, 414a (2. Buch, Kap. 2) u.6. eine Aufzih-
lung verschiedener Seelenvermogen, die im wesentlichen auf das vegetative, sensitive
und intellektuelle Seelenvermogen hinauslduft, auf denen auch die Einteilung der Le-
bewesen basiert.

88

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seins als Zentrum des Bewufitseins des Selbst ansetzt. Auf diese
Weise wird es moglich, das pure Selbstbewufitsein als Deduktions-
grund aller anderen Formen von Selbstbewuf3tsein zu benutzen, aus
dem sich nicht nur die umfassenderen Sphiren deduzieren lassen,
sondern aufgrund seiner Integration in die Umwelt auch die Welt
selbst.

Die Bestimmung der diversen Selbste und die Kldrung ihrer Be-
ziehung untereinander ist das Thema vieler Philosophien und Ethi-
ken, zumal mit der theoretischen Stufung des Selbst und deren Aus-
richtung auf ein hochstes oder zentrales Selbst eine ethische
Wertung verbunden ist, aus der das Postulat resultiert, die grofite
Fiirsorge auf das eigentliche und wesentliche Selbst zu konzentrie-
ren und sich um die Derivate des Selbst nur nach ihrem jeweiligen
Entfernungsgrad vom Zentrum zu kilmmern. So unterscheidet die
christliche Theologie und Ethik zwei Selbste: die Seele und den
Leib des Menschen mit dem Primat der ersteren und leitet daraus
die Aufgabe ab, sich um das Seelenheil zu bemiihen, gegebenenfalls
unter Vernachlissigung des Leibes.?

Eine Philosophie, die sich aufgrund ihres Ansatzes zu einem nicht
unwesentlichen Teil mit der Bestimmung des Selbst befafit, ist die
Platonische. Platon hat in seinem Dialog Charmides und noch deut-
licher in einem allerdings nicht von allen Forschern fiir echt aner-
kannten Dialog, dem Alkibiades I, nach dem Modell konzentrischer
Kreise eine Bestimmung des Selbst von au3en nach innen gehend
vorgenommen, wobei er vier Kreise unterscheidet. Zum dullersten,
weitesten zihlt alles, was zu einem gehort, worliber man verfiigen
kann, einschlieBlich der duBeren Giiter. Zum nichsten Kreis rech-
net die Leiblichkeit des Selbst und zu dem dann folgenden die Psy-
che, die in ihrem Kern Geistiges ist — griechisch: émiotiun oder
voelv —, dessen BewuBtsein die &miotiun éavtiic oder vomoie von-
oewc ausmacht.?

William James unterscheidet in seinem Hauptwerk The Prin-
ciples of Psychology** vier Selbste: erstens das materiale Selbst,
zweitens das soziale, drittens das spirituale und viertens das pure

% Ganz anders verhdlt es sich mit der griechisch-romischen Ethik, wie sie dem latei-
nischen Spruch mens sana in corpore sano zu entnehmen ist, die auf eine Harmonie
und einen Ausgleich zwischen Leib und Seele abzielt.

% Vgl. S. 1151. dieser Arbeit.

# W. James: The Principles of Psychology, 2 Bde., 1890, wiederholter Druck New York
1950, Bd. 1, S. 2921f.

89

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ego, wobei er mit dem materialen Selbst den Kérper des Menschen,
mit dem sozialen das Prestige desselben, die gesellschaftliche An-
oder Aberkennung, mit dem spiritualen das Innenleben, die gesam-
te mentale Geschichte des Menschen, und mit dem reinen Ego das
reine Bewufitsein meint.

4. Selbstbewuftsein als Ich-Bewul3tsein

Der Ausdruck ,.Selbstbewultsein® wird in der heutigen Sprache
weitgehend synonym verwendet mit ,,Ich-BewulBitsein“. Das bele-
gen nicht nur die Redensarten: ,,der oder die hat aber ein ganz scho-
nes Selbstbewultsein®, womit gemeint ist, dal der oder die Betref-
fende ein iiberzogenes, libertriebenes Ich-Bewufltsein habe, oder
»dem oder der mangelt es an Selbstbewuf3tsein®, womit angedeutet
wird, daf3 die betreffende Person zu wenig Vertrauen in das eigene
Ich besitze. Das belegt auch der zuvor exponierte Sachverhalt, wo-
nach eine der Grundbedeutungen des Selbstbewubtseins das Be-
wuBtsein vom Selbst, und das heiit doch wohl: vom Ich ist. Kon-
zediert man die Synonymitéit von Selbst- und Ich-Bewuftsein, so
hat man als Grundverfassung des SelbstbewuBtseins eine egologi-
sche Struktur anzusetzen, bei der jemand gedacht wird, der Be-
wuftsein hat, in diesem spezifischen Fall Bewulitsein von sich, nim-
lich von sich als dem Bewuf3thabenden. Wir haben es hier mit einem
ich-bezogenen BewuBtsein zu tun, wie es sprachlich in dem Satz
,,ich habe Bewuftsein von mir®, ,,ich bin mir meiner bewuf3t“ sei-
nen Niederschlag findet.

Allerdings ist die egologische Auslegung des Bewul3tseins weder
von der Sprache noch von der Sache noch von der Geschichte her
selbstverstindlich. Zudem zeigte ja auch die zweite Grundformel
des SelbstbewuBtseins, dall zwar eine Selbstbeziehung vorliegt, je-
doch kein Ich, das diesen Selbstbezug leistet. Die Formel ,,Bewuf3t-
sein des BewufBtseins“ deutet weder duf3erlich der Sprachform nach
noch innerlich der Sache nach auf ein Subjekt. Vielmehr hat in die-
ser Formel das BewuBtsein selbst die Funktion des Subjekts inne,
mag es dabei als Akt oder Geschehnis oder wie immer gedeutet
werden. Hier bezieht sich ein subjektloses Bewufitsein auf sich
selbst.

Zu unterscheiden sind mindestens zwei Varianten von Selbstbe-
wuBtsein, eine egologische, die einen ichhaften, ichbesetzten selbst-
beziiglichen Bewultseinsakt unterstellt, und eine nicht-egologische,

90

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die von einem ichlosen, anonymen, gleichwohl selbstbezogenen Be-
wuBtseinsakt ausgeht.

Ist die Entscheidung fiir die eine oder andere Variante ins Belie-
ben gestellt, oder gibt es Griinde fiir eine Priferenz? Im folgenden
sollen die Argumente fiir die Annahme einer bestimmten Konzep-
tion in ihrem pro und contra erdrtert werden. Sie erweisen sich von
recht unterschiedlicher Art, teils sprachlicher, teils phdnomenolo-
gischer, teils logisch-formaler, teils epistemologischer.

(1) Fiir eine egologische Interpretation des Selbstbewufitseins
spricht zunichst ein sprachliches Argument. Unsere Sprache, die
der indogermanischen Sprachfamilie angehort, operiert mit der
Subjekt-Pridikat-Beziehung als der einfachsten Form eines Satzes.
»S ist P lautet die Grundstruktur des Urteils, d. h. einem Subjekt S
kommt ein bestimmtes Pradikat P zu, mag dieses nun in einer Ei-
genschaft oder in einer Handlung bestehen. Die Subjekt-Pradikat-
Bezichung ist am Modell der Substanz-Akzidens-Bezichung orien-
tiert, d.h. an einem Verhiltnis, wie es zwischen einem Triger und
seinen Eigenschaften oder einem Handelnden und seinen Handlun-
gen besteht. Gemif diesem Modell wird auch das Bewuf3tsein ge-
deutet und unterstellt, daf3 ein Subjekt vorhanden sei, das unter an-
derem die Eigenschaft ,Bewuftsein® habe und hier speziell die des
selbstbeziiglichen BewuBtseins, wie es in der sprachlichen Form:
,,ich habe Bewufitsein von mir“, ,,ich bin mir meiner bewuf3t*“ zum
Ausdruck kommt.

Die Verfithrung durch die Sprache ist groB3, und auf Sprachstruk-
turen haben sich denn auch weitgehend die Theoretiker des egolo-
gischen Modells berufen. Sie verweisen darauf, daf3 wir die Sprache,
die wir sprechen, nicht verstehen kénnten, wenn wir dem Bewulf3t-
sein nicht einen Eigentiimer zuschrieben. Dieser Eigentiimer,
gleich wie er ontologisch bestimmt sein mag, ist ein zusétzlich zum
BewufBtsein bestehender, auf den das Bewuftsein angewiesen ist.
Die Sprache fordert diese Eigentiimerschaft, derzufolge jemand da
ist, der neben anderen Qualititen auch noch die hat, bewuf3t bzw.
sich bewuf3t zu sein.

Freilich ist das sprachliche Argument nicht einwandsimmun.
Zwar fallt die Sprache bestimmte Prijudizien, indem sie die Aus-
bildung oder Auswahl bestimmter Modelle bevorzugt und andere
vernachlissigt, aber sie selbst ist keine Theorie iiber Sachverhalte
und von theoretischen Reflexionen wohl zu unterscheiden. Zwar
bedient sich jede Theorie der normalen Sprache mit ihrer Subjekt-
Priadikat-Beziehung, was aber nicht heilit, da die Sachverhalte,

91

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber die die Theorie reflektiert, von eben derselben Struktur sein
miissen. Auch wenn alles Denken und Sprechen im Rahmen und
mit Mitteln der uns vorgegebenen Sprache geschieht, kénnen wir
doch mit eben diesen Mitteln Sachverhalte ganz anderer Art be-
schreiben und zu Resultaten gelangen, die der sprachlichen Struk-
tur entgegengesetzt sind. Grund dafiir ist die Differenz von Inhalt
und Form der Sprache, von sachlich Intendiertem und sprachlichen
Explikationsmitteln. Die sprachlichen Verhiltnisse als solche sind
daher noch kein sicheres Indiz fiir das sachliche Vorliegen eines Ich.

(2) Ein weiteres Argument fiir die Inanspruchnahme einer ego-
logischen Struktur ist das phinomenologische. Es liegt dem carte-
sianischen Beweis fiir die Faktizitdt des Selbstbewufitseins zugrun-
de und besteht in der Behauptung, daf3 wir in der Selbstzuwendung
mit addquater Evidenz ein cogito im Sinne eines ,,ich denke”, ,ich
habe BewuBtsein“ erfassen. Da Klarheit und Deutlichkeit in der
cartesianischen Erkenntnistheorie Indizien von Wahrheit sind, gel-
ten sie als Beweis fiir das Vorliegen eines ichhaften Bewultseins.
Als phianomenologisch ist dieses Argument insofern einzustufen,
als hier mittels einer reflexiven Selbstzuwendung und eines mit ihr
verbundenen deskriptiven Aufweises ein Befund aufgezeigt wird,
der ichhaftes Bewulitsein besagen soll. Hier wird der Anspruch er-
hoben, durch Beobachtung und Beschreibung ein ichhaftes Be-
wulltsein aufzudecken.

Auch gegen dieses Argument erheben sich Einwénde. Sie sind
insbesondere von der dem Cartesianismus entgegengesetzten empi-
ristisch-positivistischen Tradition formuliert worden, aber nicht nur
von dieser, sondern auch von Lichtenberg, Nietzsche, Avenarius,
Natorp und zuletzt und am ausfithrlichsten von Rudolf Carnap in
seinem Buch Der logische Aufbau der Welt>. Nach dieser Auffas-
sung wird in der Selbstzuwendung mit addquater Evidenz und folg-
lich mit absoluter Gewif3heit zwar ein Denken erfaf3t, nicht aber
zusitzlich zu diesem ein Etwas, das dieses Denken hat. Vielmehr
scheint das Ich eine theoretische Zutat zu sein, zu der das pure Er-
lebnis nicht notigt.

»Die Existenz des Ich ist kein Ur-Sachverhalt des Gegebenen. Aus dem cogi-
to folgt nicht sum; aus dem ,ich erlebe’ folgt nicht, daf3 ich bin, sondern, daf
ein Erlebnis ist. Das Ich gehort gar nicht zum Ausdruck des Grunderlebnis-
ses, sondern wird erst spéter konstituiert, wesentlich zum Zweck der Ab-

% R. Carnap: Der logische Aufbau der Welt, 1928, 3. Aufl. Hamburg 1961, S.226
(8163), vgl. S. 89 (§65).

92

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

grenzung gegen die ,Anderen’, also erst auf hoher Konstitutionsstufe, nach
der Konstitution des Fremdpsychischen. Ein passenderer Ausdruck als ,ich
erlebe’ wire also ,erlebe’ oder noch besser ,dies Erlebnis. An Stelle des
Descartesschen Spruches wire nun zu setzen: ,dies Erlebnis; also ist dies
Erlebnis’, und das wire freilich eine bloBBe Tautologie ... Die philosophische
Selbstbesinnung hat bei den Philosophen verschiedener Richtungen zu dem
iibereinstimmenden Ergebnis gefithrt, daf die urspriinglichen BewuBtseins-
vorgénge nicht als Tétigkeiten eines handelnden Subjektes, des ,Ich’, aufge-
fat werden diirfen.“*

Die Kontroverse, die sich zwischen Descartes und Carnap hinsicht-
lich dessen feststellen 146t, was phinomenologisch konstatierbar ist
und was nicht, hat sich auch in der Person Husserls zugetragen, hier
nicht auf zwei Philosophen verteilt, sondern in der philosophischen
Entwicklung eines und desselben Denkers. Zwischen der ersten
und zweiten Auflage von Husserls Logischen Untersuchungen ist
ein Bruch zu konstatieren, dahingehend, daf3 Husserl in der ersten
Auflage phinomenologisch nur auf einen ichlosen Bewuftseins-
strom zu treffen meint, wihrend er in der zweiten Auflage ein Ich
zu finden glaubt, das diesem Strom gegeniibersteht und sich dessel-
ben bewul3t ist. Hierin zeigt sich aber schon, wie unsicher und damit
auch untauglich die phdnomenologische Methode ist, um etwas Re-
levantes iiber die BewufBtseinsstruktur auszumachen. Wenn nicht
nur zwischen verschiedenen Philosophen, sondern bereits in der
Person eines und desselben Denkers ein Streit dariiber entbrennt,
was der phinomenologische Befund zu erbringen vermag, so wird
man schwerlich dieses Argument als ein relevantes fiir oder wider
eine egologische Struktur anfithren kénnen.

(3) Ein weiteres Argument ergibt sich aus der Struktur bestimm-
ter BewuBtseinszustidnde, und zwar der hoherstufigen, der eigent-
lich pragnanten. Gemeint sind mit diesen die zielgerichteten Akti-
vititen, wie sie in den Akten der Aufmerksamkeit, der Auswahl
einer bestimmten Sache aus anderen, der Entscheidung fiir oder
wider eine Sache, der Planung, des Willens, der Losung einer Auf-
gabe, des Lernens usw. vorliegen. Gemeinsam ist diesen Akten, daf3
sie aus einem Komplex von Moglichkeiten etwas Bestimmtes
auswihlen und sich unter Ausgrenzung alles anderen auf dieses be-
ziehen. Diese Ausrichtung auf etwas 1463t sich nur durch eine inten-
tionale Struktur ausdriicken. Intentionalitdt bedeutet ein Gerichtet-
sein von etwas auf etwas, das duf3erlich durch einen Richtungsstrahl

% A.a.0.,8.226 (§163).

93

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit Ausgangs- und Endpunkt wiedergegeben wird. Es handelt sich
um eine Relation zwischen zwei Relata, deren eines Relat das in-
tendierte Datum und deren anderes das Ich ist; denn Gerichtetheit
auf etwas, Beziehung auf etwas wird nur verstindlich, wenn zwei
Bezogene vorhanden sind, eines, das sich bezieht, und eines, auf
das sich das andere bezieht. Man kann dieses Argument ein struk-
turelles nennen, weil hier die Auslegung einer Bewuftseinsleistung
eine spezifische Struktur verlangt.

Freilich ist auch dieses Argument nicht ohne Einwand geblieben.
Man Kkritisiert, daf3 hier ein duBleres, rAumliches Verhiltnis, das des
physikalischen Richtungsstrahls, auf die Innenwelt des Geistes
iibertragen werde und daf} diese Transferierung inadiquat sei. Mag
auch das BewuBtsein in bestimmten Zustinden eine Gerichtetheit
aufweisen, so steht doch nicht fest, ob diese allein durch das Bild
eines Richtungsstrahls mit Ausgangs- und Zielpunkt erklirt werden
konne. Das Bewuftseinserlebnis als solches kénnte Ausgangspunkt
eines Sich-richtens auf das Datum sein, ohne daf3 zusitzlich zu die-
sem ein besonderes Relat ,,ich” angenommen werden miifite. Man
hiitte dann statt einer zweistelligen Relation eine einstellige mit nur
einem Relat. Auch wenn diese Vorstellung fiir Verhiltnisse der
AuBenwelt paradox erscheinen mag, so besagt das noch nichts iiber
ihre Absurditit fiir die Innenwelt.

(4) Fiir eine egologische Interpretation des Selbstbewufltseins
4Bt sich auBBerdem ein epistemologisches Argument anfithren, das
allerdings nur innerhalb bestimmter Erkenntnistheorien gilt, sol-
cher nidmlich, die die Welt der Objekte in eine Pluralitit von Sin-
nesdaten auflosen und dann gezwungen sind, diese zum Zwecke der
Objektkonstitution wieder zu vereinen; denn Objekte sind be-
stimmt gestaltete Materialien. Das die Synthesis leitende Prinzip
kann nur ein Ich sein, das als Verbindungsprinzip, als Bezugspol
aller Sinnesdaten fungiert, in dem diese ihre Einheit haben. Diese
synthetische Einheitsfunktion des Ich, die alle Bewuftseinsakte im
Ich vereinigt, entwirft die formale objektive Einheit, die als ihre
Extrapolation angesehen werden kann.

In diesen Zusammenhang gehort noch ein weiteres Argument,
das das Ich nicht nur als einheitsstiftendes in Anspruch nimmt, son-
dern als durchgiingig einheitliches, das erforderlich ist, nicht nur die
synchrone Einheit des Objekts herzustellen, sondern auch die dia-
chrone Einheit der Person. Ein Ich-Subjekt wird hier gefordert, um
die Kontinuitidt der Person zu bewahren, um sagen zu konnen, daf
ich, die ich jetzt existiere, dieselbe bin, die vor einer Stunde oder

94

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem Tag existierte. Entscheidend ist dies bei der Erklidrung, wie
iiber Schlaf, Ohnmacht und Koma, also Zustinde der Bewuf3tlosig-
keit, hinwegzukommen ist. Hier wird der Ansatz eines Ich-Subjekts
erforderlich, das sich als der Grund der Kontinuierung erweist.

Da die Annahme eines Ich sowohl in der Funktion eines Verbin-
dungsprinzips wie in der eines Garanten der durchgéngigen Identi-
tidt der Person nur innerhalb bestimmter Erkenntnistheorien not-
wendig wird, der sogenannten Biindeltheorien, zu der auch Kants
Theorie zidhlt, kommt ihr hinsichtlich des Beweises einer egologi-
schen Struktur des Bewuftseins nur eine beschrinkte Bedeutung
ZU.

Was dagegen die Argumente fiir eine nicht-egologische Interpre-
tation des Selbstbewuf3tseins betrifft, so sind sie zum Teil schon un-
ter den Argumenten fiir eine egologische Struktur mitbehandelt
worden; denn die Einwinde, die sich dort gegen eine egologische
Fassung erhoben, konnen apagogisch zur Begriindung einer nicht-
egologischen genutzt werden. Gesondert zur Sprache kommen sol-
len noch zwei Argumente, ein phinomenologisches und ein logi-
sches, von denen das erste einen positiven Beleg fiir die Unumgéing-
lichkeit einer nicht-egologischen Feldstruktur des Bewultseins
liefert und das zweite zwar nur ein negativer Beweis ist, der sich
aus dem Nachweis der Unvermeidbarkeit von Inkonzinnititen der
egologischen Interpretation ergibt, aber als Versuch von deren Ver-
meidung nicht weniger bedeutsam ist.

Die Vorginge, die sich beim Aufwachen und Einschlafen abspie-
len, deuten phidnomenologisch auf eine nicht-egologische Struk-
tur.” Wenn wir vom Schlaf erwachen, so finden wir uns zunichst in
einer recht diffusen, ungeordneten Umgebung von Sinneseindriik-
ken, Korpergefiihlen, Befindlichkeiten, die oft stimmungsgeladen
und symbolbezogen sind. Erst mit zunehmendem Bewuftsein diffe-
renziert und konturiert sich dieses Chaos zu einer Welt scharf um-
rissener Objekte, in der sich zu allerletzt das Ich als Mittelpunkt
derselben findet. Die Selbstfindung ist das letzte Stadium eines Be-
wuBtseinsprozesses, den man als Aufwachen bezeichnet. Hitte das
BewubBtsein eine durchgingig egologische Struktur, so miifite zuerst
oder gleichzeitig mit dem Weltbewuftsein das Ich-BewufBtsein vor-

Z Zu diesen Beispielen vgl. D. Henrich: SelbstbewufStsein. Kritische Einleitung in eine
Theorie, in: Hermeneutik und Dialektik. Aufsitze 1, Methode und Wissenschaft, Le-
benswelt und Geschichte, Festschrift fiir H.-G. Gadamer zum 70. Geburtstag, hrsg. von
R. Bubner, K. Cramer, R. Wiehl, Tiibingen 1970, S. 257-284, bes. S. 260f.

95

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

handen sein. Dies ist mitnichten der Fall. Umgekehrt verhilt es sich
beim Einschlafen. Was zuerst versinkt, ist das Ich-Bewulf3tsein, erst
dann entzieht sich die uns umgebende Welt, indem ihre Konturen
immer mehr verschwimmen, ihre Farben zu einem grauen Einerlei
verschmelzen und dann génzlich verschwinden. Auch hier miif3te
argumentiert werden, daf3, wenn das Selbstbewuftsein eine egolo-
gische Grundstruktur hitte, das Ich-Bewultsein nicht das erste,
sondern das letzte sei, was unterginge. Die entgegengesetzte Tat-
sache zeigt jedoch, daf3 wir als originidres Bewultsein ein nicht-ego-
logisches Feld anzusetzen haben — um einen Terminus aus der
Quantenphysik zu gebrauchen, der von Aron Gurwitsch in seiner
Abhandlung Phinomenologie der Thematik und des reinen Ich® in
die Psychologie eingefiithrt wurde — und daf3 wir erst innerhalb die-
ses Feldes in einem Teil, moglicherweise im Zentrum, ein egologi-
sches Bewul3tsein ansiedeln kénnen.

Fiir eine Dualitit der Bewulitseinsstrukturen — eine originire,
primitive Feldstruktur und eine sekundire, hoherstufige Ich-Struk-
tur — sprechen auch Beispiele, die Husserl und Sartre anfithren.” Es
handelt sich um jene Situationen, in denen wir selbstvergessen den
Objekten hingegeben und in ihnen aufgegangen sind. Solche Situa-
tionen liegen vor, wenn wir in die Lektiire eines fesselnden Buches
vertieft, dem Lauschen einer Melodie hingegeben, in den Anblick
eines schonen Kunstwerks versunken, im Spiel der Phantasie auf-
gegangen oder mit der Losung einer mathematischen Aufgabe be-
schiftigt sind. Alle diese Fille wiren unangemessen beschrieben,
wenn man hier ein den Objekten gegeniiberstehendes Ich anneh-
men wollte; vielmehr ist dieses in die Welt der Objekte eingetaucht
und hat seine Eigenstidndigkeit und Unabhingigkeit diesen gegen-
iiber verloren. Existent ist nur noch die Objektwelt: die Welt des
Mirchens, des Kunstwerks, der mathematischen Moglichkeiten.
Erst wenn wir aus dieser Welt erwachen, etwa dadurch, da3 uns
jemand auf die Schulter klopft und fragt, womit wir gerade beschai-

2 A. Gurwitsch: Phinomenologie der Thematik und des reinen Ich. Studien liber Be-
ziehungen von Gestalttheorie und Phidnomenologie, in: Psychologische Forschung,
Bd. 121 (1929), S. 279-381, bes. S. 298 ff.

2 Vgl. E. Husserl: Logische Untersuchungen, 2 Bde., 5. Aufl. Tiibingen 1968 (unver-
anderter Nachdruck der 2., umgearbeiteten Aufl. 1913), Bd. 2, 1. Teil, S. 376 (Abschnitt
V, §12); J.-P. Sartre: Die Transzendenz des Ego. Versuch einer phinomenologischen
Beschreibung (Titel der franzésischen Originalausgabe: La Transcendance de Pego, in:
Recherches philosophiques 6, 1936/37), ins Deutsche iibersetzt von H. Schmitt, Rein-
bek b. Hamburg 1964, S. 13 ff.

96

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tigt seien und was wir bestaunten, und wir dann meist stammelnd
antworten: ,,ich, ich las gerade dieses oder jenes®, stellt sich ein Ich-
BewulfBtsein ein, das zugleich mit dem Bewulfitsein der Differenz zur
Welt verbunden ist. Hier bestitigt sich noch einmal, daf das Sub-
jektbewuBtsein Hand in Hand mit dem Differenzbewulitsein zur
Objektwelt geht. Erst die Distanzierung von den Gegenstinden
fiithrt zur Entdeckung des Selbst.

(2) Das logische Argument rekurriert auf die konzeptionellen
Schwierigkeiten der egologischen Interpretation und zieht daraus
den Schluf3, daf3 dieselben nur durch den Ansatz eines nicht-egolo-
gischen Bewulitseins vermieden werden konnen. Denkt man sich
das Ego als eine den Daten des Bewultseins gegeniiberstehende
Instanz, die gleichsam von aufen wie ein Fremdes dieselben erfaf3t,
so konnte als Bewultheit nur die Relation zwischen dem Ich und
den Daten in Betracht kommen. Wie aber eine blof3e Relation
zwischen zwei Relata den Modus der Bewulitheit erkliren soll,
bleibt unergriindlich. Ein Subjekt, das auBerhalb der bewuBten
Daten steht, hiitte vielleicht mit ihnen zu tun, etwa als Bedingung
ihres Auftretens, wire aber nicht das Subjekt, das sich ihrer bewuf3t
ist.

Denkt man sich das Ich als bewufBtes, hilt aber an der These einer
Differenz zu den bewuliten Daten fest, so stellt es gleichsam ein
zweites BewuBtsein neben der BewuBtseinsganzheit vor, ein Meta-
Ich, das dieselben Daten noch einmal als bewulfte hat. Es ist dann
aber nicht dasjenige Ich, kraft dessen die Gegebenheiten des Be-
wuBtseins iiberhaupt bewufite sind. Es gehort nicht zu ihnen als
wissendes Subjekt, vielmehr als irgendein anderes, das dasselbe
weill wie sie. AuBerdem liegt in dieser Interpretation der Keim
eines Regresses ad infinitum; denn nimmt man das Wissen des Sub-
jekts als solches, in dem einerseits von den Daten gewulf3t wird, an-
dererseits vom wissenden Subjekt, dann iteriert sich die aufgezeigte
Struktur.

Als sinnvolle Méglichkeit bleibt daher nur, das bewufite Ich-Sub-
jekt mit seinen Vollziigen derart in die bewuf3te Mannigfaltigkeit zu
integrieren, daf3 es in dieser aufgeht. Durch den Zusammenfall tritt
an die Stelle des Ich-Subjekts das subjektlose Bewuftsein, welches
nun selbst die Funktion des Subjekts innehat. Genau dies bezeich-
net den Ubergang von der egologischen zur nicht-egologischen
Struktur, wobei jedoch die paradoxe Situation eintritt, dal das Be-
wulltsein nicht nur BewuBtsein ist, sondern auch Bewufitsein hat,
und zwar von sich selbst.

97

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der bisherigen Analyse war die Rede von einem Ego, ohne daf3
dieses detaillierter bestimmt worden wire. Seine Bestimmung va-
riiert mit der jeweiligen Metaphysik und Erkenntnistheorie. In der
neuzeitlichen Philosophiegeschichte wechseln Diskussionsstriange,
die auf eine Reduktion des Ich tendieren, mit solchen, die auf eine
Expansion zielen. Zu den ersteren zéhlt jener, der durch die Namen
Descartes, Kant und Natorp angezeigt wird. Im Kontext dieses
Diskussionsstranges werden nicht nur diverse Auffassungen beziig-
lich des Ego artikuliert, sondern sie werden so artikuliert, daf} jede
nachfolgende Interpretation aus einer Kritik der vorangehenden
erwichst.

Wenn Descartes hinsichtlich des Seienden zwei Bereiche unter-
scheidet, die res extensa und die res cogitans, aber auch die letztere
als res, als Sache, Ding oder Substanz bezeichnet, so will er damit
signalisieren, dal3 auch die Seele, das Ich, ein Ding, zumindest etwas
Dinganaloges ist in Parallelitit zu den du3eren, raumlich-materiel-
len Dingen. Auch wenn eine denkende Substanz anders bestimmt
sein muf} als eine rdumlich-materielle, so erfolgt doch ihre Bestim-
mung in bezug auf diese. Sind die duBeren Dinge materiell, ausge-
dehnt, aufgrund ihrer Ausdehnung teilbar und zusammensetzbar,
folglich auch zerstorbar, des weiteren aufgrund ihrer Materialitét
sinnlich wahrnehmbar, dann gilt fiir die Denksubstanz, daf3 sie via
negativa durch die Pridikate der Immaterialitit, der Unausge-
dehntheit oder Einfachheit, der Unteilbarkeit und Unzusammen-
setzbarkeit und damit auch der Unzerstorbarkeit, d.h. der Inkor-
ruptibilitit und Immortalitit, charakterisiert ist. Wir haben es bei
der Denksubstanz mit einer einfachen, unzerstorbaren, immateriel-
len, iibersinnlichen Substanz zu tun, die sich zwar in spezifischer
Weise von der rdumlich-materiellen Substanz unterscheidet, jedoch
wie diese eine reale Substanz ist.

Gegen diese realistische Auffassung wendet sich Kant im Paralo-
gismuskapitel der Kritik der reinen Vernunft mit Entschiedenheit.
Seine Kritik ist allerdings nur auf dem Boden seiner Erkenntnis-
theorie verstiandlich, fiir die Erkenntnis in sensu stricto nur dann
vorliegt, wenn zwei Bedingungen erfiillt sind: zum einen die Denk-
barkeit der Sachen und zum anderen ihre Anschaulichkeit. Mif3t
man an diesen beiden Kriterien Descartes’ Begriff einer Seelensub-
stanz, so ist dieser zwar denkbar, d. h. logisch méglich, 146t sich aber
anschaulich nicht nachweisen. In unserer Anschauung treffen wir
immer nur auf rdumlich ausgedehnte, materielle Substanzen, nie-
mals auf eine absolut einfache, unteilbare, immatericlle Substanz,

98

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die zudem aufgrund ihrer Unteilbarkeit und Unaufldsbarkeit die
Bedingung der Unsterblichkeit erfiillte. Alles, was begriindeterwei-
se von dieser realen Seelensubstanz iibrigbleibt, ist ein logisches
Subjekt, von dem freilich analytisch feststeht, daf3 es in jedem Satz
eines und einfach ist. In allen Urteilen ist das Ich das Subjekt, nicht
das Priadikat, heif3t es doch: ,,ich denke®, ,,ich stelle vor“, ,,ich neh-
me wahr* usw. In allen Urteilen ist das Ich-Subjekt aber auch ein
Singular und nicht ein Plural, mithin ein einfaches Subjekt, das sei-
ne Einfachheit gegeniiber der pradikativen Mannigfaltigkeit be-
wahrt, und in allen Urteilen hilt es sich zudem als identisches Sub-
jekt im Wechsel der Bestimmungen durch. Die Kantische Kritik
decouvriert den Mystizismus der Substanz-Spekulation Descartes’
und reduziert die angeblich reale Substanz auf ein logisch-gramma-
tikalisches Subjekt.

Noch weiter geht die Reduktion des Neukantianers Natorp, in-
dem er im Ich weder eine reale Substanz noch ein logisches Subjekt,
sondern nur noch ein theoretisches Konstrukt sicht, einen Bezugs-
pol oder Referenten aller Bewulitseinsakte. Hier wird nicht mehr
nach seiner moglichen realen Existenz oder logischen Bedeutung
gefragt, sondern allein nach seiner theoretischen Funktion. Das
Ich hat Bedeutung allein als Relat einer Relation, dessen anderes
Relat die Daten sind und bei der die Relation selbst das Bewuf3tsein
ausmacht.

Wie die vorangehende Theoriediskussion das Programm einer
zunehmenden Reduktion des Ich von einem realen iiber ein logi-
sches zu einem rein theoretischen erkennen 14t so gibt es anderer-
seits Stromungen, die das Ich anreichern und mit Bestimmungen
versehen, die iiber bloB psychische, sogenannte ¢-Pridikate hinaus-
gehen zu rdumlich-zeitlichen, sogenannten -Pridikaten. Zu einer
solchen Strémung gehért u.a. Peter Strawson, der in seinem Buch
Individuals® nicht nur die geistige und psychische, sondern auch die
leibliche Sphire zum Ich rechnet, desgleichen Ernst Tugendhat in
seinem Buch Selbstbewufitsein und Selbstbestimmung™. Das Ich ist
hier eine Person in der ganzen Fiille ihrer Gegebenheiten, wozu
auch der Leib des Subjekts gehort, der dem Subjekt einen festen
Ort und feste Grenzen innerhalb der Welt zuweist.

*® P.F. Strawson: Individuals. An Essay in Descriptive Metaphysics, London 1959,
repr. 1971.

* E. Tugendhat: Selbstbewufitsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpre-
tationen, Frankfurt a. M. 1979.

99

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Arten von Selbstverhéiltnis
a) Naturales und bewufites Selbstverhiiltnis

Als Grundstruktur des SelbstbewufBtseins muf3 das Selbstverhiltnis
oder die Selbstbeziechung angesetzt werden, die gelegentlich auch
unter dem Namen ,,Selbstpridikation® auftritt. Die bewufte oder
wissende Selbstbeziehung ist freilich nicht die einzige Art. Neben
ihr gibt es unbewuf3te Selbstverhéltnisse, die dem naturalen Bereich
angehoren, etwa die Selbstbewegung, die Selbstentziindung, die
Selbstnarkose oder jene von Herbart aufgefiihrten Beispiele: das
Wasser bahnt sich selbst den Weg, die Blumen, die Samenkapseln
offnen sich selbst, der brennende Korper zerstoért sich selbst.® Ge-
gen einige dieser Beispiele wird man vielleicht einwenden wollen,
daB es sich nicht um totale, sondern nur um partiale Selbstverhilt-
nisse handle; denn schwerlich wird man sagen kénnen, dal die Blu-
me als ganze sich 6ffne: Es ist nur ihre Bliite, die die Blume 6ffnet.
Niher kommt der bewuBten Selbstbezichung, wie sie im Selbstbe-
wulltsein vorliegt, das Beispiel des Flusses, der sich seinen Weg in
den Berg gribt, wenngleich auch hier gesagt werden kann, dal3 es
nur die Unterseite des Flusses, nicht seine Oberfliche sei, die sich in
den Berg eingribt. Allerdings treten auch bei totalen Selbstverhilt-
nissen wie der Selbstbewegung und dem Selbstbewuftsein Bewe-
gung bzw. Bewulitsein trotz der Einheit und Identitit des Selbst in
der Funktion des Subjekts wie des Objekts auf, wobei beide stellen-
different sind; denn das Subjekt qua Subjekt ist niemals das Objekt
und das Objekt gua Objekt niemals das Subjekt. Auch hier haben
wir gleichsam innerhalb der Einheit und Identitit eine unaufheb-
bare interne Dualitdt und Differenz.

Die Vermittlung der genannten beiden Arten von Selbstverhilt-
nis, des bewuf3ten und des unbewulfiten, ist eines der schwierigsten
Probleme der Philosophie und das grofle Thema der Hegelschen
Philosophie gewesen, schwierig deswegen, weil die beiden Arten
nicht mehr iiber ein gemeinsames Genus vermittelt werden kénnen,
dessen Spezifikation sie wiren; denn das Bewufitsein inklusive des
Selbstbewubtseins bildet den letzten Horizont jedes Verstidndnisses,
auch des der Vermittlung. Hegels Lésung sieht deshalb vor, das un-

*2 J. F. Herbart: Psychologie als Wissenschaft. Neu gegriindet auf Erfahrung, Metaphy-
sik und Mathematik, zweiter, analytischer Teil, in: Simmtliche Werke in chronologi-
scher Reihenfolge, hrsg. von K. Kehrbach und O. Fliigel, 12 Bde., Langensalza 1887-
1912, Bd. 6, S. 174 (§ 134).

100

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reflektierte objektive Selbstverhiltnis als zwar an sich seiendes,
aber noch nicht fiir sich seiendes, noch nicht zu Bewuftsein gekom-
menes zu interpretieren. Es handelt sich um ein entduBertes und
entfremdetes Selbstverhiltnis, das erst zur BewuBtheit gebracht
werden muf3. Es liegt versteckt in der Natur, aber der Geist vermag
es zu ergreifen und zu artikulieren.

b) Prireflexives und reflexives Selbstverhdltnis

Innerhalb des bewufiten Selbstverhiltnisses 148t sich nicht allein
zwischen verschiedenen Ausgestaltungen unterscheiden — so sind
die Selbstanklage, Selbstermahnung, Selbstermutigung, das Selbst-
gesprich zweifellos Modifikationen des bewuf3ten Selbstverhiltnis-
ses —, es lassen sich auch Stufen und Grade der Bewuftheit aus-
machen, deren Extreme das prireflexive Selbstverhiltnis und das
reflexive bilden. Die hier intendierte Stufung 146t sich auch mittels
der Kantischen Termini von Anschauung und Begriff als Selbst-
anschauung und Selbstbegreifen explizieren oder mittels der Hegel-
schen von Unmittelbarkeit und Vermittlung als unmittelbares
Selbstverhiltnis, d. h. als instantane Selbsthabe, und als mittelbares,
begrifflich expliziertes Selbstverhiltnis, oder mittels der Termini
Implikation und Explikation als implizites und explizites Selbstbe-
wulitsein. Welche Gegensatzbegriffe man auch zur Beschreibung
benutzt, im einen Fall handelt es sich um ein unmittelbares, an-
schauliches, begrifflich noch unbestimmtes Selbstverhiltnis, eine
Vertrautheit mit sich, ein Selbstgewahren, im anderen Fall um ein
begrifflich explizites Selbstverhiltnis, das unter einer bestimmten
Beschreibung steht und das man als Verstehen und Begreifen seiner
selbst bezeichnen kann. Es stellt die kognitive Variante gegeniiber
der anderen nicht-kognitiven dar. Das Verhiltnis zwischen dem
miBverstdndlichen prireflexiven und dem reflexiven Selbstbewuf3t-
sein besteht darin, daf3 das erste die Vorstufe des letzten bildet.

¢) Statisches und dynamisches Selbstverhiltnis

Beziiglich aller Selbstverhiltnisse, ob unbewuliter oder bewufter,
ist noch eine weitere Distinktion angebracht, nimlich die zwischen
statischen und dynamischen Selbstverhiltnissen. Bei den ersteren
handelt es sich um solche, die entweder von Anfang an, also ab in-
itio, ein Selbstverhiltnis bilden oder zu irgendeinem Zeitpunkt in
diesen Zustand gelangt sind, der sich durch eine ruhige Selbsthabe

101

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auszeichnet. Bei den letzteren handelt es sich um aktive, spontane
Selbstverhiltnisse, die den Zustand des Bei-sich-Seins erst durch
die Bewegung des Zu-sich-Kommens erlangen, die somit auf dem
Wege sind und den Gedanken der Genese und Evolution einschlie-
Ben. Kénnte man die erste Variante als ein Immer-schon-auf-sich-
Bezogensein ausdriicken, so die letzte als ein Sich-auf-sich-Bezie-
hen. Diese beiden Formen sind wichtig zur Unterscheidung des
gottlichen und des menschlichen Selbstbewuftseins, von denen das
erste immer schon im Besitz seiner selbst ist, eine ruhige Selbsthabe
darstellt, das zweite erst in diesen Besitz gelangen muf3. Ohne diese
Differenz wire beispielsweise die Aristotelische Lehre von der
vonolg vonoeme unverstindlich, die zwei Arten intellektueller An-
schauung kennt, die ewige géttliche und die nur gelegentlich diesen
Zustand erlangende menschliche. Weiterhin ist diese Differenz
wichtig fiir das Verstindnis der neuzeitlichen Bewuftseinsauffas-
sung, die seit Kant das SelbstbewuBtsein als Aktivitdt und Sponta-
neitit deutet und hierauf die Freiheit und Autonomie der Selbst-
bestimmung griindet. Ohne die Vorstellung eines dynamischen
Selbstverhiltnisses bliebe auch die Hegelsche Wissenschaft der Lo-
gik unverstindlich, die auf dem Gedanken des Zu-sich-Kommens
des Geistes beruht und einen Explikationsprozef3 mit einer Sequenz
von Schritten darstellt, welcher nicht nur einen Fortschritt, sondern
auch eine Riickkehr in den Grund bedeutet.

d) Reflexions- und Produktionsmodell

SchlieBlich sind noch das Reflexions- und das Produktionsmodell
des Selbstbewuftseins voneinander abzuheben. Wie der Name
»Reflexion* = ,Riickbiegung®, , Riickbeugung® besagt, indiziert
Reflexion ein Selbstverhiltnis, bei dem wie beim Lichtstrahl, an
dem es orientiert ist, eines von sich ausgeht und zu sich zuriickkehrt,
sei es zum Zwecke der Explikation seiner selbst, sei es zum Zwecke
der theoretischen Erkldrung seines Zustandekommens. Wesentlich
ist, daf3 das Betreffende ein Vorfindliches ist. Im Unterschied dazu
driickt das Produktionsmodell, wie der Name ,,Produktion® bereits
erkennen la63t, ein schopferisches Selbstverhiltnis aus, bei dem das
von sich Ausgehende und auf sich Zuriickkommende nur vermeint-
lich ein Vorfindliches ist, in Wirklichkeit aber ein durch sich selbst
Erschaffenes. Ob und wie ein solches Selbstverhiltnis gedacht wer-
den konne, sei dahingestellt. Wir bedienen uns seiner zur Explika-
tion des Gedankens der causa sui, mit dem wir Gott, die hochste

102

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schopfungsursache, beschreiben. Ein in Analogie zur gbttlichen
Selbstschopfung gedachtes Ich hitte dann notwendig den Status
der Absolutheit.

Die hier aufgezeigte Interpretation des Selbstbewuf3tseins spielt
in der Kontroverse zwischen Kant und Fichte eine Rolle, von denen
der erste das verbreitete Reflexionsmodell vertritt, der letzte auf-
grund einer Fundamentalkritik an demselben das Produktionsmo-
dell. Fichte ist hiermit allerdings bis heute der einzige geblieben;
denn schon die idealistischen Nachfolger, Schelling und Hegel, ganz
besonders aber die phinomenologischen und existenzialistischen,
die wie Husserl und Heidegger nicht nur eine logische, sondern eine
temporale Interpretation des Selbstbewuftseins mit Inklusion der
Zeit vertreten, rekurrieren wieder auf das dltere Reflexionsmodell
und fallen damit hinter den Fichteschen Ansatz zuriick.

103

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/8783405997024-77 - am 21.01.2026, 00:46:06.



https://doi.org/10.5771/9783495997024-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Definition des Bewußtseins durch sich selbst
	2.  Der Begriff „Selbstbewußtsein“: seine theoretische und praktische Konnotation
	3.  Bewußtsein des Selbst und Bewußtsein von sich selbst
	4.  Selbstbewußtsein als Ich-Bewußtsein
	5.  Die Arten von Selbstverhaltnis
	a)  Naturales und bewußtes Selbstverhaltnis
	b)  Präreflexives und reflexives Selbstverhaltnis
	c)  Statisches und dynamisches Selbstverhaltnis
	d)  Reflexions- und Produktionsmodell


