3. Michel Foucault: Die historische
Transformation von Praktiken

Michel Foucaults Denken ist ein Denken der Bewegung, eine intellektu-
elle Arbeit, die historische Transformationen verfolgt und dabei selbst
beweglich bleibt. Daher lisst es sich weniger noch als andere Ansitze
auf einen Korpus von Begriffen und auf einen Kern von Thesen redu-
zieren. Anders als bei Pierre Bourdieu, der seine Theorie der Praxis kon-
tinuierlich ausgearbeitet hat, finden sich bei Foucault in unterschied-
lichen Abschnitten jeweils neue Konzeptualisierungen. Bekanntlich
werden seine Arbeiten grob in drei »Phasen« unterteilt, die zum Teil
auf Foucaults eigene Differenzierung zurtickgehen: die Archiologie, die
Genealogie und das Spatwerk. Wihrend zu Beginn der Foucault-Rezep-
tion die Uberginge zwischen den einzelnen Phasen vornehmlich als Brii-
che wahrgenommen wurden (nicht selten begleitet von tief greifenden
Irritationen und Erstaunen tiber Foucaults »Wenden«), wird seit einiger
Zeit eher die Kontinuitit seiner Arbeiten hervorgehoben.!

In dieser Studie wird die These vertreten, dass fiir diese Kontinuitit
der Praxisbegriff von eminenter Bedeutung ist, der in theoretischer wie
methodologischer Hinsicht eine zentrale Stellung einnimmt. Ob Fou-
cault Wissensordnungen als »diskursive Praxis« versteht, ob er von
»nichtdiskursiven Praktiken« spricht oder mit den »Technologien des
Selbst« konkrete Formen der ethischen Selbstgestaltung in ihrer histo-
rischen Transformation verfolgt — ein Fokus auf Praktiken zieht sich
durch Foucaults Arbeiten. Dennoch gibt es divergierende Bewertungen,
was Foucaults Einordnung als Praxistheoretiker betrifft. Dies ist insbe-
sondere darauf zuriickzufithren, dass er in seinen verschiedenen Phasen
den Praxisbegriff in unterschiedlicher Weise gebraucht hat,? aber auch
darauf, dass in der Bewertung Foucaults unterschiedliche Kriterien zur
Definition von Praxistheorie angesetzt werden.

1 Vgl. zur Kritik an frithen Rezeptionen, in denen die Briiche in Foucaults
Arbeiten akzentuiert worden sind, Lemke 1997: 295-297. Hubert Dreyfus
und Paul Rabinow (1994) haben bereits frith auf die enge Verbindung zwi-
schen Foucaults »Phasen« hingewiesen.

2 Zudem hat Foucault seine theoretischen Konzepte in Abhingigkeit von
dem jeweils untersuchten historischen Material und somit auch in Bezug
auf unterschiedliche historische Epochen entwickelt. Dies stellt die Arbeit
mit Foucaults Begriffen vor zusitzliche Herausforderungen, da stets die
Adaquatheit der Konzepte fiir die Analyse spezifischer Phinomene mit re-
flektiert werden muss. So taucht der Begriff » Diskurs« in den spiten Arbei-
ten zur griechischen Antike nicht mehr auf, da es sich hier um vollkommen
andere Wissensformen handelt.

I21

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Sherry Ortner verweist in ihrem wegweisenden Text zur Konstitution
des Feldes der Praxistheorie in einer Fufinote auf die praxeologische
Perspektive Foucaults, ohne ihm jedoch eine ausfiihrliche Diskussion
zu widmen, und datiert die praxeologische Relevanz seiner Arbeiten
auf das Erscheinen von Uberwachen und Strafen und Der Wille zum
Wissen.? Andreas Reckwitz vertritt in Transformation der Kulturtheo-
rien eine sehr eingeschrankte Zuordnung und bezeichnet ausdriicklich
erst das Spiatwerk Foucaults als praxistheoretisch.* Fiir Reckwitz bil-
den ausschlieSlich die spaten Arbeiten zu den Technologien des Selbst
eine praxeologische Form der Wissensanalyse, deren Konzeption er mit
Foucaults Archiologie kontrastiert, die Reckwitz zufolge textualistisch
gepragt ist. Dagegen setzen etwa Theodore R. Schatzki und Joseph
Rouse in der Bewertung der praxeologischen Relevanz Foucaults deut-
lich frither an.’ Rouse bezieht dabei explizit auch Foucaults Perspek-
tive auf die diskursive Dimension sozialer Praxis ein. Die Grinde fiir
diese divergierenden Einschiatzungen sollten im Verlauf der folgenden
Diskussion deutlich werden. Dabei wird es nicht darum gehen, den
genauen Zeitpunkt anzugeben, ab dem Foucault als Praxistheoretiker
bezeichnet werden kann. Vielmehr soll das heuristische Potential von
Foucaults Arbeiten fur praxeologische Analysen umfassend herausge-
arbeitet werden.

Die vorliegende Studie beginnt mit der Untersuchung der Entwicklung
von Foucaults Praxisverstindnis bei der Archdologie des Wissens, die
neben einer theoretisch verdichteten Diskussion zentraler Analysekate-
gorien gleichzeitig das Ende seiner archidologischen Phase markiert.® Da

3 Vgl. Ortner 1984: 157 Fn.18.

4 Vgl. Reckwitz 2000: 293-308. Reckwitz stellt in Transformation der
Kulturtheorien die archiaologische Phase Foucaults dem Spatwerk gegen-
uber und blendet dabei die Genealogie aus, vgl. dazu Reckwitz 2000: 265
Fn.123. In einem spiteren Text weist Reckwitz dagegen auf die enge Bezie-
hung zwischen diskursiver und nichtdiskursiver Praxis hin und schligt eine
Verbindung der beiden Konzepte in analytischer Hinsicht vor, allerdings
ohne sich dabei ausdriicklich auf Foucaults Archdologie des Wissens zu
beziehen und deren praxeologische Elemente zu diskutieren, vgl. Reckwitz
2008d.

5 Vgl. Schatzki 1996 und Rouse 2007: 663.

6 Archdologie des Wissens erscheint 1969, drei Jahre nach Die Ordnung
der Dinge. Dieses Buch trigt, wie die medizinhistorische Untersuchung
Die Geburt der Klinik (frz. 1963), bereits den Begriff » Archdologie« im
Untertitel. Gemeinsam mit Wabnsinn und Gesellschaft, einer Studie tiber
historische Verhiltnisse von Vernunft und Wahnsinn, mit der Foucault
1961 bekannt wurde, bilden sie die Gruppe der frithen, »archdologischen«
Arbeiten Foucaults. Die Archdologie des Wissens ist eine methodologische
Grundlegung, keine historische Studie, aber Foucault hat darin nicht die

I22

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Foucault seine historische Wissensanalyse ausgehend von dem Begriff
der »diskursiven Praxis« entfaltet, gilt es hier nach der theoretischen
Ausgestaltung des Praxisbegriffs zu fragen. Dartiber hinaus wird das
Problem diskutiert, inwiefern die Archdologie des Wissens historische
und soziale Transformationen erfassen kann, das Foucault selbst be-
schiftigt hat. Es werden diejenigen Aspekte in der theoretischen Anlage
der Archiologie herausgearbeitet, die ihre Tendenz zur Statik hervor-
rufen. Im zweiten Teil des Kapitels stehen die Ausfithrungen Foucaults
zu Macht und zu der Verbindung zwischen Macht und Wissen sowie
die Analyse der Korperlichkeit des Sozialen im Zentrum. Es werden
zunichst der Begriff der Genealogie sowie das produktive Machtkon-
zept Foucaults erldutert, um dann darauf einzugehen, wie Foucault
eine dynamische Konzeption des Wissens einfiihrt, mit der er sich end-
gultig von der statischen Tendenz der archidologischen Wissensanalyse
lost. Mit der Ausarbeitung des Machtkonzepts 6ffnet Foucault seine
Perspektive fiir die Dynamik und Instabilitit kultureller Ordnungen
und sozialer Praktiken. Durch die Anerkennung der Umkehrbarkeit
von Krifteverhaltnissen, die einen wesentlichen Aspekt der Genealogie
bildet, geraten instabile Machtrelationen in den Blick. Einen weiteren
Schwerpunkt der Diskussion bildet Foucaults analytischer Fokus auf
die Korperlichkeit des Sozialen. In Uberwachen und Strafen untersucht
er, wie Subjekte in der Disziplinargesellschaft in normierenden Ubungen
als produktiv und niitzlich konstituiert werden, indem Gewohnheiten
durch Wiederholung von Praktiken inkorporiert werden. Zudem wird
Foucaults Perspektive auf heterogene Ensembles erortert, fiir die er den
Dispositivbegriff pragt. Schliefllich werden im dritten Teil des Kapi-
tels das Konzept der Gouvernementalitdat sowie Foucaults Studien der
antiken Technologien des Selbst diskutiert. Foucault untersucht in sei-
nem Spatwerk unterschiedliche Formen des Zusammenhangs zwischen
Selbst- und Fremdverhiltnissen und fiihrt den Begriff der Gouverne-
mentalitdt ein. Dartiber hinaus entwickelt er eine explizit praxeolo-
gische Methodologie der historischen Analyse. Zudem untersucht Fou-
cault in seinem Spatwerk die griechische Praxis der Askese und verfolgt
ihre historische Veranderung im Zeitverlauf. Dabei handelt es sich um
korperliche Ubungen zur Transformation des eigenen Selbst, die durch
Wiederholung Gewohnheiten ausbilden. Diese Formen wiederholender

methodische Fundierung seiner vorangegangenen Werke nachgeliefert. Da-
rauf weist insbesondere Clemens Kammler hin und belegt dies anhand
einer stichprobenartigen Riickschau auf Wabnsinn und Gesellschaft, vgl.
Kammler 1986: 14f. und 84-87. Es erscheint daher legitim, die Archdolo-
gie des Wissens im Rahmen der vorliegenden Untersuchung als eigenstin-
dige methodologische Grundlegung zu behandeln und zum Ausgangspunkt
der Diskussion von Foucaults Praxiskonzept zu nehmen.

123

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Ubungen konnen mit den disziplinierenden Zugriffen auf den Korper,
wie sie Foucault in Uberwachen und Strafen analysiert hat, in Bezie-
hung gesetzt werden. Dieser Vergleich wird abschliefSend entwickelt.

3.1 Diskursive Praxis

In der Archdologie des Wissens (frz. 1969) verbindet Michel Fou-
cault die methodische Reflexion seiner vorangegangenen Studien mit
dem Entwurf eines konzeptuellen Rasters zur Analyse von Wissens-
ordnungen ausgehend vom Begriff des Diskurses bzw. der diskursiven
Formation.” Weitere zentrale analytische Kategorien sind »Aussage«
(énoncé) und »Wissen« (savoir), wobei letzteres von Foucault erst am
Schluss des Buches eingefithrt wird. Mit diesem, in dem Buch nicht voll-
standig systematisch verwendeten Vokabular werden ineinander grei-
fende Analyseebenen bezeichnet, wobei das Diskurskonzept im Zen-
trum steht. Bereits der Gebrauch des Begriffs »Diskurs« (discours), den
Foucault der franzosischen Umgangssprache entlehnt, verdeutlicht die
Ausrichtung der Archiologie. In seiner Trivialitat schliefst er das weite
Spektrum sowohl stark formalisierter als auch alltiglicher Reden ein®
und ist daher besonders firr den umfassenden Analyseansatz der Archa-
ologie geeignet. Foucault geht davon aus, dass Wissen stets diskursiv
verfasst ist und die Organisation des Wissens durch die Strukturierung
des Diskurses gebildet wird: »[E]s gibt kein Wissen ohne definierte dis-
kursive Praxis«®. Wissen ist das, was in diskursiver Praxis erscheint und
»zirkuliert«10) sodass der Diskurs mit Siegfried Jiger auch als »Fluf$ von
Wissen [...] durch die Zeit«!! verstanden werden kann.

Neben geschichtsphilosophischen Aspekten!2 ist die Archiologie in
erster Linie durch ihre spezifische Methodologie zur Analyse historischer
Quellen gekennzeichnet. Dabei geht es weder um die hermeneutische In-
terpretation der Texte noch um die Frage nach ihrem Wahrheitsgehalt,
sondern allein um ihre Beschreibung in einer Tatigkeit des Sammelns

7 Zu Begriff und Charakteristik der Archdologie vgl. Foucault 1973: 13-22
sowie Dreyfus/Rabinow 1994: 69—104 und Bublitz 2007.

8 Vgl. Seitter 0. ].: 105. In der Ubersetzung geht diese Bedeutungsdimension
verloren, der Begriff »Diskurs« erscheint im Deutschen vielmehr wie ein
Fachausdruck.

9 Foucault 1973: 260.

10 D&E 306: 275. (Alle Schriften Foucaults aus der deutschsprachigen Aus-
gabe der Dits et Ecrits werden als Sigle »D&E« mit der entsprechenden
Nummer zitiert und in der Bibliographie chronologisch verzeichnet.)

11 Jdger 2001: 298.

12 Vgl. Foucault 1973: 10-15, 190 und 293.

124

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKURSIVE PRAXIS

und Ordnens.!3 Entsprechend rekurriert Foucault auf den Begriff » Ar-
chiologie«, da diese Disziplin mit der Beschreibung der Beziehungen
zwischen verstreuten Elementen (den Gegenstianden der Vergangenheit)
befasst ist.* Foucault weist jedoch eine Bedeutungsdimension des Ar-
chaologiebegriffs, die etymologisch durch das griechische arche, das
»Anfang« bedeutet, aufgerufen wird, ausdriicklich zurtck: die Suche
nach dem Ursprung. Wenn die Archdologie historische Briiche unter-
sucht, so versteht sie diese ausschliefSlich als »relative Anfinge«!3. Sie
orientiert sich bei ihrer Analyse diskursiver Formationen nicht an tradi-
tionellen begrifflichen Ordnungskategorien. Es wird nicht der Sprech-
akt als individualisierbare Auflerung untersucht und nicht die Sprache
in ihrer Zeichenhaftigkeit; Diskurse sind vielmehr »irreduzibel auf das
Sprechen und die Sprache«!®. Sie unterliegen einer anderen, eigenen
Ordnung. Diskurse werden nicht als Abbild einer vorgingigen Realitit
verstanden.!” Der analytische Blick lasst grundsitzlich den Verweis der
Worter auf die Dinge aufser Acht und fallt stattdessen auf die Regelma-
Bigkeit der diskursiven Praxis. Sie steht im Zentrum des Interesses der
archiologischen Analyse als das »mehr«18, das Foucault erfassen will.
Das Prinzip der Ordnung des Diskurses grindet dabei nicht auf dem
Bewusstsein von Individuen, die das Wissen intentional strukturieren,
sondern auf impliziten Regeln, die in den Diskursen zirkulieren.! Die
Archiologie analysiert diese diskursimmanenten Formationsregeln, in-
dem sie das gegebene Material sichtet und ordnet. »Die archaologische
Analyse individualisiert und beschreibt diskursive Formationen«29, so
lautet die kiirzeste Definition ihrer Vorgehensweise.

Wird der Diskurs als »eine Menge von Aussagen, die einem gleichen
Formationssystem zugehoren«2! definiert, so ist damit die Aussage als
kleinste Einheit der archiologischen Analyse benannt.2? Die Archi-

13 Vgl. Foucault 1973: 14.

14 Vgl. Foucault 1973: 15.

15 D&E 66: 981.

16 Foucault 1973: 74.

17 Vgl. Foucault 1973: 74.

18 Foucault 1973: 74, Hervorh. getilgt.

19 Vgl. Foucault 1973: 92.f.

20 Foucault 1973: 224.

21 Foucault 1973: 156.

22 Aussagen bilden zwar die kleinste Einheit der archiologischen Analy-
se, sie diirfen aber insofern nicht als » Atome« des Diskurses verstanden
werden, als sie keine eigenstandigen, diskreten Elemente darstellen. Die
Aussage ist also weder mit einer traditionellen Einheit des klassischen
Begriffsinstrumentariums zur Analyse von Sprache bzw. Texten identisch,
noch ist sie wie ein materielles Objekt klar abgrenzbar, vgl. Foucault
1973: 145 und 154. Foucault grenzt die Aussage von drei anderen Ein-

125

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

ologie geht bei ihrer Untersuchung, wie sich Aussagen zu Diskursen
verkniipfen, zunichst von einer »Menge verstreuter Ereignisse«23 aus.
Foucault betont das Ereignishafte der Aussagen, um auf ihren materi-
ellen Charakter zu verweisen: Sie liegen gewissermaflen als Rohmate-
rial vor der Archidologin, da sie sich ereignet haben, d.h. gesprochen
oder geschrieben worden sind. Die Archiologin setzt daher nicht auf
der Ebene der Sprache an, die auf der Basis linguistischer Regeln ein
»System fiir mogliche Aussagen«?* bildet, sondern auf der Ebene tat-
sachlich geauferter Aussagen. Sie untersucht die Streuung der Aussagen
vor dem Hintergrund der Erkenntnis, dass die Menge der sich zu einem
gegebenen historischen Zeitpunkt ereignenden Aussagen wesentlich
geringer ist als die Menge der grammatisch und logisch moglichen po-
tenziellen Aussagen.?’ Foucault grenzt sich von anderen Ansitzen ab,
die zur Erklirung dieser Diskrepanz auf Erfahrungen, Uberzeugungen
und Intentionen rekurrieren und damit das Subjekt ins Zentrum ih-
rer Analyse stellen,2¢ das Foucault jedoch nicht als Ausgangspunkt des
Diskurses versteht. Die Archdologie geht dagegen davon aus, dass die

heiten ab, welche die Untersuchung sprachlicher AufSerungen organisie-
ren. Es handelt sich um die Proposition, den Satz und den Sprechakt, also
um die Analysekategorien der Logik, der Grammatik bzw. der spracha-
nalytischen Philosophie. Vgl. Foucault 1973: 117-122. Proposition und
Aussage sind nicht identisch, da logisch gleichwertige Propositionen als
Aussagen in unterschiedlichen Kontexten verschiedene Funktionen ha-
ben koénnen. Zudem will Foucault das aus der Logik bekannte Beispiel
»Der gegenwirtige Konig von Frankreich ist kahl« als einheitliche Aus-
sage verstanden wissen, die aber aus zwei Propositionen besteht. Die
grammatische Einheit des Satzes kann ebenso wenig eine Orientierung
bei der Identifikation von Aussagen bieten, auch wenn in der Gramma-
tik bereits ein weiter Satzbegriff zugrunde liegt. Die Einheit der Aussage
scheint noch weiter gefasst. So fallen nach Foucault unter »Aussagen«
Klassifikationsschemata, Stammbadume, Berechnungen sowie graphische
Visualisierungen und damit Elemente, die nicht mit dem grammatischen
Konzept des Satzes erfassbar sind. Eine Vergleichbarkeit mit dem Konzept
des Sprechakts schlieSlich, mit dem die sprachanalytische Philosophie die
Handlungsdimension der Sprache in den Mittelpunkt der Untersuchung
stellt, weist Foucault ebenfalls zuriick. Versprechen, Schwiire, Bitten usw.
bediirfen demnach meist der Artikulation mehrerer miteinander verbun-
dener Aussagen. Fur eine genauere Diskussion des Verhiltnisses von Aus-
sage und Sprechakt, verstanden nach Searle, vgl. Dreyfus/Rabinow 1994:
70-73 und 77-83.

23 Foucault 1973: 34.

24 Foucault 1973: 42.

25 Vgl. Foucault 1973: 68.

26 Vgl. Foucault 1973: 135.

126

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKURSIVE PRAXIS

Sprecher einem weiteren Set von Regeln jenseits der Grammatik unter-
liegen, welches das Erscheinen und die Verteilung der Aussagen erklart.
Sie fragt also nach den historischen Existenzbedingungen von Aussa-
gen anstatt ihre sprachlich bestimmten Moglichkeitsbedingungen zu
untersuchen und unterscheidet sich daher von einer strukturalistischen
Herangehensweise.?” Die diskursiven Formationsregeln verortet Fou-
cault auf der Ebene des Diskurses: »Wihrend aber die RegelmidfSigkeit
eines Satzes durch die Gesetze einer Sprache und die RegelmafSigkeit
einer Proposition durch die Gesetze einer Logik definiert wird, wird die
RegelmifSigkeit der Aussagen durch die diskursive Formation selbst de-
finiert.«?8 Foucault differenziert vier Komplexe von Formationsregeln,
die die Verteilung von Aussagen organisieren und unterschiedliche Di-
mensionen diskursiver Organisation bilden: Formation der Gegenstin-
de, Formation der Auerungsmodalititen, Formation der Begriffe und
Formation der Strategien (thematische Wahl).2? Diese vier fundamen-
talen Gruppen von Formationsregeln bilden die Ordnung des Wissens.
Auf die eingehende Charakterisierung der einzelnen Regelkomplexe
muss an dieser Stelle verzichtet werden. Fir die weitere Argumentati-
on ist hier lediglich von Bedeutung, dass diese Formationsregeln eine
Ordnung des Diskurses konstituieren, die in ihm selbst begriindet liegt,
da er das alleinige Prinzip ist, das alle Beziehungen organisiert.39 Erst
im Diskurs werden alle genannten Elemente zueinander in Relation
gebracht, wie Rainer Diaz-Bone pointiert zusammenfasst:

»Im Bereich des Wissens erscheinen im Sprachfluss (in den Aus-
sagen) abstrakte Konzepte und Begriffe als aufeinander bezogen,
erscheinen Objekte angeordnet, erscheinen Subjekte (unter anderem
als Sprecher) und erscheinen denkmogliche (strategische) Interessen
und Perspektiven (auch der Kopplung mit anderen Diskursen).«3!

Der Begriff des »Erscheinens« verweist hier darauf, dass die innere Ord-
nung und Relation der einzelnen Dimensionen ausschlielich in der
diskursiven Formation entsteht und begriindet liegt, dass also die Be-
ziehungen im Diskurs immanent geregelt werden. Diese These fiihrt zu
der Frage nach dem Regelverstindnis, das Foucaults archiologischer
Perspektive zugrunde liegt.

27 Vgl. Lemke 1997: 46.

28 Foucault 1973: 170.

29 Vgl. Foucault 1973: 58 sowie Foucault 1973: 61-103.
30 Vgl. Dreyfus/Rabinow 1994: 89.

31 Diaz-Bone 1999: 124.

127

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

3.1.1 Die wiederholbare Materialitit des Diskurses
und Foucaults Regelverstindnis

Wie bereits deutlich geworden ist, steht der Regelbegriff im Zentrum
der archiologischen Analyse: »Jede Aussage ist Triger einer gewissen
Regelmifligkeit und kann davon nicht getrennt werden. «32 Auf welche
Weise stellt sich diese Regelmafigkeit der in archdologischer Perspek-
tive beobachteten Verteilung innerhalb diskursiver Formationen her?
Foucault hebt zwar die Ereignishaftigkeit von Diskursen hervor, dies
bedeutet jedoch nicht, dass diese nur im singuliren Moment der Aufe-
rung einer Aussage bestehen. Sie bilden eine » Gesamtheit, die weiterhin
funktioniert«33, und ihre Ordnung bildet den Hintergrund fiir das Er-
scheinen anderer Diskurse. Die Archidologie verweist damit auf die Bin-
dungskraft des vergangenen Ensembles von Aussagen. Wenn Foucault
die Aussage durch ihre »wiederholbare Materialitit«3* charakterisiert
sieht, so geht er davon aus, dass es die bereits geduflerten Aussagen sind,
die die Verteilung aktuell auflerbarer Aussagen bestimmen, und grenzt
sich damit von einer strukturalistischen Perspektive auf mental situierte
Regeln ab.3> Mit Bernhard Waldenfels lisst sich daher feststellen, dass
die RegelmafSigkeit der diskursiven Praxis »sich in zugehorigen Aussa-
gen verkorpert«.3¢ Diskurse sind stets in Relationen eingebunden, die
aus der Menge bereits erschienener Aussagen gebildet werden und die
die diskursive Praxis bestimmen. Den Ausgangspunkt von Foucaults
Analyse bildet demnach die »Positivitat des Gesagten, wo Regelndes
und Geregeltes miteinander im Ereignis der Regelung verklammert
sind«37. Der Archiologie liegt damit eine Auffassung von Regelfolgen
zugrunde, wonach Regel und Regelvollzug in der Praxis ineinander
fallen. Nur auf der Grundlage dieser Regelkonzeption kann Foucault
zu der Erkenntnis gelangen, dass neben den grammatischen Regeln der
Sprache, die Foucault mit seiner analytischen Perspektive ausdriicklich
nicht adressieren will, auch Regeln existieren, die das Sagbare, Denk-
bare sowie mogliche Handlungen bestimmen. Die Konzeption einer Re-
gelmiafsigkeit im Vollzug entspricht Ludwig Wittgensteins Verstandnis
von Regelfolgen als einer Praxis. Tatsichlich hatte Foucault 1967, im

32 Foucault 1973: 206.

33 D&E 66: 981.

34 Foucault 1973: 153. Vgl. dazu auch Deleuze 1992b: 21-24 und Brieler
1998: 203 ff.

35 Indiesem Sinne verwendet Foucault auch den Archivbegriff, vgl. Foucault
1973: 186—-190.

36 Waldenfels 1991: 286.

37 Waldenfels 1991: 287.

128

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKURSIVE PRAXIS

Vorfeld der Arbeit an der Archdologie des Wissens, Wittgenstein gele-
sen und in diesem Zusammenhang hervorgehoben, dass es moglich ist,
Aussagen nicht blofs linguistisch zu analysieren, sondern in ihren Funk-
tionsweisen zu betrachten.3® Der Diskurs stellt eine regelmifSige Praxis
dar, wobei die Regeln keine explizit formulierten Regeln sind, denen die
Subjekte bewusst folgen, sondern die Regeln sind ihren Handlungen im-
manent.> Auch diese Selbstverstindlichkeit bzw. Implizitheit der Regel
korrespondiert mit Wittgensteins Konzept des Regelfolgens. Dennoch
sind die Verstindnisse des Phanomens des Regelfolgens bei Foucault
und Wittgenstein nicht deckungsgleich, worauf weiter unten noch ge-
nauer eingegangen wird (Kap. 3.1.4). Der Vergleich mit Wittgenstein
wirft jedoch zunidchst die Fragen auf, inwiefern Foucaults Konzeption
diskursiver RegelmifSigkeiten als Handlungsperspektive zu begreifen ist
und welchen theoretischen Gehalt der Praxisbegriff besitzt.

3.1.2 Diskursive Praktiken als Handlungen

Foucault versteht diskursive Praktiken stets als Handlungen und trifft
keine Unterscheidung zwischen Sprechen und Tun. Dies zeigt sich zum
einen an der Definition des Diskurses als eines Ensembles von »Prak-
tiken [...], die systematisch die Gegenstinde bilden, von denen sie
sprechen«#%, mit der Foucault die konstitutive Dimension diskursiver
Hervorbringung betont. Die Handlungsdimension wird ebenfalls un-
terstrichen, wenn Foucault die Aussage in der Archdologie des Wissens
als »ein Objekt [...] unter all denen [...], die die Menschen produzie-
ren, handhaben, benutzen, transformieren, tauschen, kombinieren«*1,
begreift und somit den Gebrauch einer Aussage anderen Titigkeiten
gleichstellt. Der Begriff »diskursive Praxis« bezeichnet daher einen
Nexus von Sprechen und Handeln. Dass Foucault diskursive Praxis
als regelfolgendes Verhalten versteht, wird schliefSlich explizit in seiner
Ausfithrung deutlich, es handele sich bei der Archiologie darum »zu
zeigen, daf$ Sprechen etwas tun heifSt [...]; zu zeigen, daf$ eine Aussage
einer bereits vorher existierenden Folge von Aussagen hinzuzufugen
heifdt, eine komplizierte und kostspielige Geste zu tun, die Bedingungen
impliziert [...] und die Regeln umfaf3t«. 42

38 Vgl. Defert 20071: 44 f. Fiir Ansitze zu einer Diskussion des Verhiltnisses
von Foucaults und Wittgensteins Position vgl. Honneger 1982: 509,
Busse 1987: 254ff., 267, Dreyfus/Rabinow 1994: 73f., 81f. und 87,
Hubig 2000: 45 sowie Veyne 2003: 32.

39 Vgl. Dreyfus/Rabinow 1994: 119-121

40 Foucault 1973: 74.

41 Foucault 1973: 153.

42 Foucault 1973: 298.

129

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Vor dem Hintergrund dieser Position Foucaults zu RegelmifSigkeit
und Regelfolgen als einer Tatigkeit lasst sich Diskurs fundamental als
eine Praxis verstehen.*3 Der Diskursbegriff bezeichnet also nicht nur
die Struktur der Wissensordnung, sondern gleichzeitig auch die Praxis
ihrer Produktion, eine theoretische Pointe, die Ralf Konersmann zufol-
ge sowohl als Schwiche als auch als Stirke begriffen werden kann.#
Doch die vermeintliche Schwiche, die in der relativen Unbestimmtheit
des Begriffs liegt, hat auch deutliche theoretische Vorziige: Sie erlaubt,
Struktur als eine Praxis zu denken, als eine Wirklichkeit im Vollzug,
und eroffnet damit sowohl eine Perspektive auf die Produktivitdt der
Struktur als auch auf ihre mogliche Transformierbarkeit innerhalb der
Praxis. Es sollte an dieser Stelle nun deutlich geworden sein, warum
Foucault sich vehement dagegen gewehrt hat, dass seine Position als
»strukturalistisch« identifiziert wird.** So lisst sich bereits der Ge-
brauch des Praxisbegriffs in der Archdologie des Wissens — mit seiner
Abkehr vom strukturalistischen Konzept einer unbewussten Struktur
als »unbeweglichem Beweger« einer Epoche oder Kultur — als Fokus-
verschiebung hin zur Dynamik von Diskursen interpretieren.4¢ Dariiber
hinaus grenzt sich Foucault von strukturalistischen Konzeptionen durch
den Gebrauch des Ordnungsbegriffs anstelle von »Struktur« ab.4” Wa-
rum die Archdologie dennoch eher statisch erscheint und Foucault die
Transformationsfihigkeit diskursiver Formationen letztlich nicht erfas-
sen konnte, wird weiter unten erldutert (Kap. 3.1.5); vorbereitend ist
zunichst das bereits angesprochene Verhiltnis zwischen Diskurs und
Subjekt detaillierter herauszuarbeiten.

3.1.3 Die diskursive Konstitution des Subjekis

In ihrer Bestimmung des Verhaltnisses zwischen Diskurs und Subjekt
weist die Archiologie jene einheitsstiftenden Kategorien zurick, die
Foucault als »anthropologische«* bezeichnet: das sprechende Indivi-
duum, das Subjekt des Diskurses und den Autor des Textes. Das Subjekt
wird in archidologischer Perspektive dagegen als Funktion spezifischer
Diskurse begriffen und somit theoretisch und analytisch einer Dezen-

43 Vgl. zum Verstandnis von Diskurs als Praxis Busse 1987: 246 ff., Veyne
1992: 21f., Bublitz 1999: 23-25, Wolf 2003 und Reckwitz 2008d. Fiir
eine frithe Klarstellung der Verbindung von Diskurs und Praxis im Kon-
text des anglo-amerikanischen Sprachgebrauchs vgl. Woolgar 1986.

44 Vgl. Konersmann 1991: 77.

45 Vgl. Foucault 1973: 27 und Foucault 1991: 44.

46 Vgl. Bublitz 2002: 36f.

47 Etwa in Ordnung der Dinge und Ordnung des Diskurses.

48 Foucault 1973: 46.

130

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKURSIVE PRAXIS

trierung unterzogen, wie sie auch fiir den Strukturalismus kennzeich-
nend ist, der die fundamentale Annahme vertritt, dass »der Platz den
Vorrang hat vor dem, der ihn einnimmt«*°,

Die Formationsregeln des Diskurses als einziges Strukturierungsprin-
zip seiner Ordnung »auferlegen sich folglich gemaf$ einer Art uniformer
Anonymitat allen Individuen, die in diesem [i.S.v.: einem bestimmten,
HS] diskursiven Feld sprechen.«°0 Die diskursimmanenten Regeln, die
zeitlich bereits vor den Sprechern existieren, bilden also den Raum des
moglichen Sprechens der Individuen. Die einzelnen Individuen konnen
Foucault zufolge nur insoweit in einem bestimmten diskursiven Raum
sprechen, als die Formationsregeln dieses Diskurses tiberhaupt existieren
und ein »Feld von RegelmifSigkeit fiir verschiedene Positionen der Sub-
jektivitit«3! bilden. Die Struktur und die Regelhaftigkeit dieses Feldes
konstituieren die Orte, von denen aus den Subjekten das Sprechen erst
moglich ist, und das Subjekt wird durch die Positionen bestimmt, die es
einnehmen kann. Diesen Sprecherpositionen ist die Autorschaft des ein-
zelnen Akteurs untergeordnet, wie in Foucaults pointierter Formulie-
rung deutlich wird, wonach der eingenommene Ort »den Namen eines
Autors erhalten kann.«°2 Die »Instanz des schopferischen Subjekts«33
als einheitsstiftende Kategorie hat in der archiologischen Textanalyse
dementsprechend keine Bedeutung. Indem die Archiologie nach dem
Platz fragt, den das Subjekt im Diskurs einnehmen kann, wird in der
Analyse der Vorrang des Subjekts als einheitsstiftendes Prinzip zuriick-
gewiesen und auf theoretischer Ebene eine »Dezentrierung« des Sub-
jekts vertreten. Foucault wahlt nicht ein intentionales Bewusstsein, son-
dern das Wissen zum Ausgangspunkt seiner Konzeption des Subjekts,
das »nicht als Fundament, sondern als Effekt des Wissens« * gedacht
wird.

Im Blick auf die Gesamtkonzeption der Archiaologie wird eine Verbin-
dung von Foucaults Subjektverstindnis mit seinem Entwurf der Bezie-
hungen zwischen diskursiven und nichtdiskursiven Praktiken deutlich.
Es bildet einen Aspekt einer fundamentalen Problematik des Ansatzes,
die in der einschlagigen Kritik durch Hubert Dreyfus und Paul Rabinow
adressiert worden ist.

49 Deleuze 1992¢: 19, vgl. auch 55.

50 Foucault 1973: 92.

st Foucault 1973: 92, vgl. auch 78f. und 136.
52 Foucault 1973: 178.

53 Foucault 1973: 199.

54 Mottier 1999: 142.

131

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

3.1.4 Die Sonderstellung diskursiver Praxis

Dreyfus und Rabinow formulieren die Frage, »in welcher Weise der
Diskurs und seine Regeln von den gesellschaftlichen und wirtschaft-
lichen Praktiken [...] abhingen«®3, und zielen damit auf die Problema-
tik, inwiefern nichtdiskursive Praktiken und Institutionen den Diskurs
»unterstiitzen«>¢, Sie machen darauf aufmerksam, dass die Archiolo-
gie bei ihrer Analyse diskursiver Formationen auch Mechanismen des
Zugangs zur Produktion und Rezeption des Diskurses berticksichtigen
miisste.’” Eine auf diese Weise verfahrende Analyse wird von Foucault
selbst als »Untersuchung der Formulierungskontexte«’8 bezeichnet,
womit die Gesamtheit politischer und 6konomischer Praktiken und Er-
eignisse als Kontext der diskursiven Formation gemeint ist. Foucault
lehnt es grundsitzlich ab, diese als »Kausalititsmechanismen«3? ge-
fassten nichtdiskursiven Bedingungen des Diskurses zu berticksichtigen.
Die Archidologie weist jegliche Erklarungsansitze, wonach der Diskurs
aufSerdiskursiv motiviert oder Ausdruck von etwas Auflerdiskursivem
ist, zugunsten der Analyse diskursiver Beziechungen zurtuck. Um die den
diskursiven Formationen eigenen Mechanismen analysieren zu konnen,
suspendiert sie die Frage nach dem Ausdruck und dem Formulierungs-
kontext.?0 Sie erkennt die Existenz einer nichtdiskursiven Sphire an,
ohne die Diskurse als aus ihr abgeleitet zu begreifen, und schreibt so den
diskursiven Beziehungen die Prioritit zu, indem sie davon ausgeht, dass
diese simtliche Beziehungen organisieren.! Die Subjektkonstitution
bildet dabei einen Aspekt dieser Beziehungen. In der Konsequenz wird
der Diskurs daher als eine Ordnung begriffen, die sich ausschliefSlich
immanent strukturiert. Foucault vertritt damit eine eigenartige Perspek-
tive auf »RegelmifSigkeiten, die sich selbst regeln. «62

In der Archiologie stehen den diskursiven Beziehungen zwar nicht-
diskursive gegentiber, auch geht Foucault von Verbindungen zwischen
diskursiven Formationen und nichtdiskursiven Bereichen aus, das or-
ganisierende Prinzip liegt aber ausschliefSlich in der diskursiven Sphare.
Daher vertritt die Archdologie, so Dreyfus und Rabinow, eine »Illusion
des autonomen Diskurses« als

55 Dreyfus/Rabinow 1994: 91.

56 So wird es Foucault im Zuge der genealogischen Analyse selbst formulie-
ren, vgl. D&E 206: 394f.

57 Vgl. Dreyfus/Rabinow 1994: 92.

58 Foucault 1973: 231.

59 Foucault 1973: 231.

60 Vgl. Foucault 1973: 235.

61 Vgl. Foucault 1973: 106 und 8o sowie Lemke 1997: 48.

62 Dreyfus/Rabinow 1994: 110.

132

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKURSIVE PRAXIS

»extreme und interessante (wenn auch letztlich unplausible) Be-
hauptung, der Diskurs vereine das gesamte System der Praktiken,
und nur im Rahmen dieser diskursiven Einheit kimen die verschie-
denen gesellschaftlichen, politischen, wirtschaftlichen, technolo-
gischen und padagogischen Faktoren zusammen und funktionierten
in koharenter Weise. «63

Vor dem Hintergrund dieser Illusion diskursiver Autonomie wird nun
auch die Grenze der Gemeinsamkeit von Foucaults Ansatz mit Lud-
wig Wittgensteins Konzept des Regelfolgens deutlich. Die Fixierung auf
diskursive Praktiken bildet eine fundamentale Differenz zwischen Fou-
caults und Wittgensteins Praxisverstindnis. Dass Foucault die entschei-
dende Bedeutung bei den diskursiven Praktiken und ihrer autonomen
Intelligibilitat sieht, widerspricht Wittgensteins Ansatz, der sprachliche
und nichtsprachliche Praktiken in den Konzepten des Sprachspiels und
der Lebensform vereint und als gleichberechtigten Kontext mensch-
licher Praxis verstanden hat.®* Die These der absoluten Prioritit des
Diskurses, die Dominanz der diskursiven gegeniiber den nichtdiskur-
siven Praktiken, wird Foucault im Rahmen der Genealogie aufgeben
und das Verhaltnis von diskursiven und nichtdiskursiven Praktiken neu
fassen. Welche Auswirkung hat nun die Anlage der Archdologie des
Wissens in ihrer Gesamtheit auf die Frage nach der Verinderbarkeit
und dem Wandel diskursiver Formationen?

3.1.5 Diskursive Praxis und das Problem der Transformation

Betont die Archdologie des Wissens grundsitzlich die Statik des Dis-
kurses? Foucault, der diese Problematik gesehen hat,®’ stellt gegen Ende
des Buches klar, er habe nicht verneint, »dafs die Moglichkeit der Ver-
anderung des Diskurses besteht: [sondern er, HS] habe das ausschliefs-
liche und augenblickliche Recht dazu der Souverinitdt des Subjekts
entrissen.«®® Damit weist er darauf hin, dass seine Analyse von den
Intentionen eines als souverdn verstandenen Subjekts abstrahiert und
dieses vielmehr in einem Kontext diskursiver Praktiken situiert. Weil die
Regelmafigkeit diskursiver Praktiken gemafS Foucault auf der regelma-
Bigen Verstreuung vergangener Aussagen beruht, wird in diesem Zitat

63 Dreyfus/Rabinow 1994: 91.

64 Vgl. Dreyfus/Rabinow 1994: 87 sowie Wittgenstein 1999.

65 Vgl. Foucaults selbstkritische Frage: »Die Archiologie scheint [...] die
Geschichte nur zu behandeln, um sie zum Erstarren zu bringen. [...]
Bringt sie in dieser »Welt der Ideens, die in sich selbst so labil ist, in der
die scheinbar stabilsten Figuren so schnell verfliefen, [...] nicht gleichsam
eine Art unbeweglichen Denkens zur Geltung?« (Foucault 1973: 236).

66 Foucault 1973: 298.

133

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

mit dem Begriff »augenblicklich« eine synchron ansetzende Analyse zu-
riickgewiesen. Stattdessen muss die bindende Kraft der Vergangenheit
einbezogen werden, weshalb eine diachrone Kontextualisierung not-
wendig ist. Das momentane Sprechen ist in einer fundamental zeitlichen
Perspektive stets vor dem Hintergrund eines Moglichkeitsraumes ma-
teriell vorliegender Aussagen zu lokalisieren. In dieser Hinsicht dezen-
triert Foucault die Souveranitat des Subjekts. Gleichzeitig will er nicht
deterministisch verstanden werden: »Die Positivititen, die festzustellen
ich versucht habe, diirfen nicht als eine Menge von Determinationen
begriffen werden, die sich von auflen dem Denken der Individuen auf-
erlegen oder es von innen und im vorhinein bewohnen.«¢” Diese Aus-
sage ist jedoch wenig plausibel, bezieht man die gesamte Anlage der
Archiologie ein.

Zum einen hat Foucault im Rahmen seiner theoretischen Dezentrie-
rung des Subjekts eine Akteursdimension analytisch ausgeschlossen. Da
die archdologische Perspektive das Subjekt als Effekt eines Diskurses
begreift, der Subjektpositionen bereitstellt, ist eine Differenzierung un-
terschiedlicher Aneignungsweisen von Wissen nicht moglich. Wissen
wird vielmehr, in Gilles Deleuze’ bekannter Formulierung, als »Falte«
ins Innere des Subjekts iibernommen; und mehr noch, das »Innen«
des Subjekts wird selbst als Effekt des Diskurses begriffen.®8 Die ar-
chidologische Analyse endet daher bei der Identifikation der diskursiv
eroffneten Subjektpositionen und leitet daraus die Konstitution von
Subjektivitat ab, ohne nach divergierenden Interpretationen diskursi-
ver Formationen fragen zu kénnen.®® In dieser Perspektive kann da-
her nicht zwischen sozialen Gruppen differenziert werden, insofern zu
einem bestimmten Zeitpunkt alle Individuen gleichermaflen von den
sich ihnen auferlegenden diskursiven Formationsregeln betroffen er-
scheinen, womit die Archiologie universalistisch argumentiert. Im In-
teresse der analytischen Dezentrierung des Subjekts, die ohne Zweifel
die Originalitat des archdologischen Ansatzes ausmacht, hat Foucault
die subjektive Dimension grundsitzlich, und zwar sowohl methodisch
als auch theoretisch, ausgeschlossen und damit gewissermaflen das
Kind mit dem Bade ausgeschiittet. Zum anderen differenziert Foucault
auch nicht hinsichtlich der sozialen Relevanz verschiedener Wissens-
formen. Die in der Archiologie formulierte Frage, warum eine Aussage
erschienen ist und keine andere an ihrer Stelle, adressiert die Grenzen
unseres Denkens, die Trennlinie zwischen dem Denkbaren und dem
Undenkbaren. Diese Frage stand insbesondere in der Anlage der Studie
Ordnung der Dinge im Zentrum, in der Foucault die fundamentalen

67 Foucault 1973: 209.

68 Vgl. Deleuze 1992b: 134 und 154.
69 Vgl. Reckwitz 2000: 289.

134

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKURSIVE PRAXIS

Codes einer den Humanwissenschaften zugrunde liegenden episteme
identifiziert hat; sie ist noch bis zur Ordnung der Diskurse prisent ge-
wesen.’% Damit richtet sich die archiologische Perspektive jedoch nicht
auf die soziale Dominanz von Diskursen, das heifSt auf Unterschiede in
ihrer Bedeutung, auf ihre Verbreitung, kurz: auf eine Hierarchisierung
verschiedener Wissensformen, die ausschliefSlich in Machtbegriffen er-
fasst werden kann.

Ohne eine Akteursperspektive als analytische Dimension sowie ohne
die Anerkennung von Hierarchien zwischen Wissensformen bleibt je-
doch offen, wie die Transformation von Diskursen mit Foucault zu
denken ist, weil unklar bleibt, von welchem Punkt Veranderungen aus-
gehen konnen. Die diskursiven Formationen scheinen sich selbst zu wie-
derholen. Zwar hat Foucault es sich zum Ziel gesetzt, das » Auftauchen
und das Erloschen der Positivitdten«”! in seine Analysen einzubeziehen,
und geht davon aus, dass sie »Konfigurationen bilden, die stabil und
wandlungsfihig zugleich sind«”2%; er findet aber keine angemessene the-
oretische Position zur Beschreibung dieser Transformationen. So for-
muliert Foucault einerseits, er sei auf der Suche nach »allgemeine[n]
Regeln, die gleichermafsen auf dieselbe Weise zu allen Zeitpunkten gel-
ten«”3, andererseits bezeichnet er sein Vorgehen als eine Analyse un-
terschiedlicher » Transformationstypen«”4, um dann schliefSlich zu der
vagen Feststellung zu gelangen, dass »zwischen den verschiedenen ar-
chiologischen Briichen wichtige Verschiebungen bestehen«”3, und sich
damit zwischen einer ahistorischen (und insofern strukturalistischen)
Betrachtungsweise und einer diachronen Perspektive zu verfangen. Es
fallt Foucault an dieser Stelle schwer, zu einer tiberzeugenden Konzepti-
on der Transformation diskursiver Praxis zu gelangen und die statische
Tendenz der Archiologie, die ihm selbst bewusst gewesen ist, zuriick-
zuweisen.

3.1.6 Das praxeologische Potential der Archiologie

Wie ist vor dem Hintergrund der bisher diskutierten Charakteristika
und Probleme von Michel Foucaults archiologischer Perspektive diese
nun in Bezug auf die Praxistheorie zu situieren? Andreas Reckwitz un-
terscheidet in Transformation der Kulturtheorien eine »textualistische«
Phase Foucaults, die er mit den archiologischen Arbeiten identifiziert,

70 Foucault 1991: 17.
71 Foucault 1973: 249.
72 D&E 71: 1074.

73 Foucault 1973: 236.
74 Foucault 1973: 245.
75 Foucault 1973: 250.

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

von einer »genuin >handlungstheoretisch< ausgerichteten Wissensana-
lyse«”¢ des Spatwerks. Erst die spiten Arbeiten Foucaults gelten Reck-
witz dabei als »praxistheoretisch gewendet| ]«”7. Die mittlere Phase
Foucaults, in der er sein genealogisches Machtkonzept sowie den Be-
griff des Macht-Wissens entwickelt, blendet Reckwitz vollstandig aus,
da er sie nicht als kulturtheoretische Phase versteht.”8 Foucaults Ar-
chdologie des Wissens bewertet Reckwitz durchweg als textualistisch:
»Die sozial-kulturelle Welt besteht demnach aus diskursiven Praktiken,
aus Aussage- und Zeichensystemen, die gewissermafSen eine Reihe von
>Texten« bilden. In diesen Zeichenketten oder Texten sind bestimmte
Sinnmuster enthalten, die die Form der Texte strukturieren — auf den
>Handelnden< und dessen mentales, auch >unbewufStes< Wissen braucht
dann nicht mehr rekurriert zu werden.«”® Uberzeugend ist dabei zu-
nachst Reckwitz’ Hinweis auf die »strikt antimentalistische[ | Ausrich-
tung«30 der Archiologie. Im Unterschied zum Strukturalismus verortet
Foucault, wie oben erortert, die RegelmifSigkeit der Wissensordnung
nicht in mentalen Strukturen im Akteur, sondern auf der Ebene ver-
streuter Aussagen. Da das Subjekt als Funktion des Diskurses gedacht
wird, fehlt die Akteursdimension sowie eine Perspektive auf inkorpo-
riertes Wissen und auf Handlungskompetenz. Insofern erscheinen die
Praktiken selbst-interpretierend, also autonom intelligibel, wodurch die
Textmetapher motiviert ist. Obwohl Andreas Reckwitz ausfuhrlich auf
Foucaults Begriff der »diskursiven Praxis« eingeht und auf die Diffe-
renzen zu sprachtheoretischen Ansidtzen verweist, bewertet er die feh-
lende Perspektive auf inkorporierte Kompetenzen hoher als die auch in
den frithen Arbeiten durchaus vorhandenen praxeologischen Elemente.
Es gibt also Griinde, Foucault fiir die fehlenden Aspekte zu kritisie-
ren und nicht als Praxeologen zu bezeichnen. Ebenso kann aufgrund
der genannten Elemente eine praxeologische Lesart der Archdologie
des Wissens vertreten werden.8! Jedenfalls ist es sicherlich nicht zutref-
fend, dass Foucault sein Werk erst praxeologisch umdeutete, nachdem
Bourdieus Theorie der Praxis Erfolg beschieden war, wie Egon Flaig
in einer knappen Kontrastierung der beiden theoretischen Positionen
behauptet.82 Wie bereits erwihnt, ist es nicht das Ziel dieser Studie,

76 Reckwitz 2000: 293. Die Position von Andreas Reckwitz wird hier zur
Diskussion herausgegriffen, da sie fir die weitere Rezeption Foucaults
innerhalb der Praxistheorie einen wichtigen Referenzpunkt bildet.

77 Reckwitz 2000: 293 Fn.

78 Vgl. Reckwitz 2000: 265 Fn., 361 Fn.

79 Reckwitz 2000: 283.

8o Reckwitz 2000: 280.

81 Vgl. entsprechend Veyne 1992 und Wolf 2003.

82 Vgl. Flaig 2004: 359 Fn. 19.

136

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKURSIVE PRAXIS

eine genaue Datierung Foucaults als Praxistheoretiker zu vertreten oder
zurlickzuweisen. Von der hier verfolgten Fragestellung ausgehend, in-
teressieren vielmehr die von den jeweiligen Positionen eroffneten oder
verschlossenen Analysedimensionen.

Bei aller Kritik an fehlenden praxeologischen Elementen soll daher
fir eine differenzierte Betrachtung von Foucaults frihen Arbeiten pla-
diert werden: Foucaults These von der autonomen Intelligibilitdt und
Selbstreproduktion der diskursiven RegelmiafSigkeiten bleibt letztlich
unplausibel. Dennoch erscheint die Textmetapher unangemessen, um
Foucaults Position zu charakterisieren. Erstens versteht Foucault mit
dem Konzept von Praxis als diskursiver Hervorbringung Sprechen fun-
damental als Tatigkeit und stellt dieses zweitens in eine zeitliche Rela-
tion. Aus der wiederholbaren Materialitat vergangener Aussagen ergibt
sich ein Feld moglicher aktueller und zukiinftiger Aussagen bzw. Prak-
tiken. Drittens wird die Abhangigkeit der Subjektkonstitution von zir-
kulierenden und sich wiederholenden (hier: ausschliefSlich diskursiven)
Praktiken zum Kern der Analyse. In Form der eigenen, quasi-materiel-
len Realitdt des Diskurses wird damit ein soziales Praxisgeschehen zum
Kontext der Hervorbringung von (diskursiven und nichtdiskursiven)
Praktiken und zu einem Raum, der die Subjektkonstitution ermoglicht
und einschrankt. Mit dieser Ausrichtung der archdologischen Perspek-
tive sind bereits wichtige praxeologische Analysedimensionen eroffnet.
Dabei wird mit der Handlungsdimension des Sprechens zwar soziale
Regelmafigkeit als eine Praxis verstanden. Allerdings wird zum einen
Praxis ausschliefSlich auf ihre diskursive Dimension reduziert und zum
anderen in der »Illusion des autonomen Diskurses« letztlich von einer
immanenten Selbstreproduktion des Diskurses ausgegangen.

In den folgenden Abschnitten wird herausgearbeitet, wie Foucault
seine praxeologische Perspektive im weiteren Verlauf seiner Arbeit
durch die Einfithrung des Macht-Wissens-Konzepts sowie durch einen
Fokus auf korperliche Disziplinierungen verindert hat. Diese konzep-
tuellen Innovationen stehen fir die genealogische Neuorientierung, die
Foucault ab Mitte der 1970er Jahre durchliuft.83

83 Eine Zwischenstation dieser Entwicklung bildet Foucaults Inauguralvor-
lesung Die Ordnung des Diskurses, in der sich zwei theoretische Inno-
vationen finden lassen: Sie 6ffnet die Diskurstheorie fiir die Verbindung
von Wissen mit Macht und stellt einen ersten Versuch dar, den Aspekt
diskursiver Dynamik zu integrieren. Neben den immanenten Regelma-
Rigkeiten des Diskurses werden nun auch dessen Beschrankungen und
Begrenzungen berticksichtigt und unterschiedliche Verfahren und For-
men der Verknappung und Kontrolle diskursiver Produktion differen-
ziert, vgl. Foucault 1991: 10f. Parallel dazu setzt Foucault ein schwer zu
bandigendes »Wuchern des Diskurses« (Foucault 1991: 33) als eine der

137

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

3.2 Die Dynamik des Macht-Wissens und
die Korperlichkeit des Sozialen

Im vorangegangenen Abschnitt ist deutlich geworden, dass Foucaults
archaologische Analyseperspektive mit zwei eng verbundenen Pro-
blemen behaftet war: der Tendenz zur Betonung der Statik der Wis-
sensordnung sowie einer fehlenden Akteursdimension. Auch der enge
Zusammenhang dieser beiden Probleme sowie die praxeologischen
Elemente der frithen Arbeiten Foucaults sind diskutiert worden. Im
weiteren Verlauf seiner Arbeit 6ffnet sich Foucault nun ab Mitte der
1970er Jahre zunehmend zum einen fir die Lokalitit und Dynamik
von Wissensordnungen, zum anderen fiir die Kérperlichkeit der Praxis.
Diese beiden Aspekte der Veranderung bilden den Schwerpunkt seiner
genealogischen Re-Orientierung. Foucault entwickelt ein produktives
Machtkonzept und im Zusammenhang damit den Begriff des Macht-
Wissens. AufSerdem analysiert er in Uberwachen und Strafen, wie in der
Disziplinargesellschaft der Korper zum Angriffspunkt disziplinierender
Zurichtungen wird. Beide Perspektiven sind, wie noch zu zeigen sein
wird, eng miteinander verschrinkt. Im Zuge der Entwicklung seines
genealogischen Programms fuhrt Foucault mit dem Dispositivkonzept

kontrollierenden Funktion des Diskurses komplementire und vorgiangige
Kraft voraus, die die Ordnung des Diskurses immer wieder unterlduft
und untergrabt. Die Inauguralvorlesung bricht zwar die Statik der bis-
herigen diskurstheoretischen Entwiirfe Foucaults auf, ist jedoch mit zwei
eng verbundenen Problemen behaftet. Foucault verkniipft hier erstens
diskursive Praxis mit einem Konzept repressiver Machtmechanismen, das
Macht allein als beschrankende und begrenzende, als ausschliefSlich ne-
gative GrofSe begreift. Diese Auffassung sieht er selbst im Riuickblick als
inaddquate Losung und spricht von Ordnung des Diskurses als einem
Ubergangstext, vgl. D&E 197: 299. Der Diskurs ldsst sich in der Folge
dieses Machtverstiandnisses lediglich als ein, wenn auch stets von Unord-
nung und Unkontrollierbarkeit bedrohtes, homogenes Zwangs- und Kon-
trollsystem denken. Dynamik besteht dann ausschliefSlich im Scheitern
einer ansonsten als restriktiv betrachteten diskursiven Grundoperation.
Die drohende Auflésung von Ordnung lisst sich zweitens nur im Rekurs
auf eine unerklirliche Kraft begriinden, die analytisch nicht greifbar wird.
Foucault identifiziert sie widerspriichlich zum einen mit den nicht genau
spezifizierten Effekten der Materialitit und Ereignishaftigkeit des Dis-
kurses selbst, zum anderen verortet er sie in einem »wilden Auflen« des
Diskurses, vgl. Foucault 1991: 25. Zur Kritik dieser letztlich vitalistischen
Perspektive vgl. Lemke 1997: 50—53. Es bleibt daher offen, wie sich das
Auftauchen widerstreitender Ordnungen diskursimmanent lokalisieren
lasst und wie es methodisch erfasst werden kann.

138

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMIK DES MACHT-WISSENS UND KORPERLICHKEIT DES SOZIALEN

aufserdem eine weitere fir praxeologische Ansitze relevante analytische
Kategorie ein, die im Folgenden ebenfalls diskutiert wird. Zunichst
wird jedoch, nach einer kurzen Begriffsbestimmung der Genealogie,
Foucaults Verstindnis von Macht als einer produktiven GrofSe heraus-
gearbeitet.

3.2.1 Die Genealogie

Wie die Archdologie ist auch die Genealogie mit einem bestimmten Ge-
schichtsverstandnis verbunden. Sie steht fiir »eine Form von Geschich-
te, die der Konstitution der Wissensarten, der Diskurse, der Gegen-
standsbereiche usw. Rechnung trigt, ohne sich auf ein Subjekt beziehen
zu miissen«34, die also in ihrer Analyse der Wissensordnung nicht auf
ein begriindendes Subjekt und dessen Intentionen rekurriert. Foucault
schliefft mit dem Genealogiebegriff an Friedrich Nietzsche an, dessen
Bedeutung er in dem zentralen Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, die
Historie diskutiert,3% und fithrt damit einige Themen weiter, die bereits
die Archdologie geprigt haben: die Analyse von Wissensordnungen und
die Dezentrierung des Subjekts.

Der Genealoge, der seine historische Untersuchung stets von einer
gegenwirtigen Frage ausgehend durchfiihrt,8¢ verfolgt immer ein spezi-
fisches Interesse, das einem zeitgenossischen Kontext entspringt. Diese
offen vertretene Perspektivitit der Analyse unterscheidet die Genealo-
gie vom Objektivitidtsideal der Historiker, das sie als Selbsttiuschung
entlarvt.8” Eine grundsitzliche, von Foucault bereits in der Archdolo-
gie des Wissens eingenommene kritische Haltung besteht zudem in der
Zuriickweisung einer Suche nach dem Ursprung, die impliziert, das
Wesen der Dinge ergriinden zu konnen. Fir die Genealogie dagegen
liegt dieses nicht in einer hypostasierten, zeitlosen Substanz begriindet
und verbirgt sich nicht als Geheimnis hinter den Dingen, sondern be-
ruht vielmehr stets auf Voraussetzungen.®® Die Genealogie untersucht
die Hervorbringungsprozesse hinter den vermeintlichen Substanzen
und historisiert damit Gegenstinde, die bisher keine Geschichte hatten.
Sie vergrofsert daher nicht zuletzt das Gebiet des Historischen.®® Als
eine »Geschichte der Gegenwart«°0 analysiert sie, welche Kontingenzen
das, was wir sind, tun und denken, bestimmen.’! Im Aufweisen der

84 D&E 192: 195.

85 Vgl. DKE 84.

86 Vgl. D&E 350: 831.

87 Vgl. D&E 84: 182f.

88 Vgl. D&E 84: 168f.

89 Vgl. Saar 2003a: 159 und 1621.
9o Foucault 1976: 43.

91 Vgl. D&E 339: 702f.

139

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

historischen Kontingenz und in der Denaturalisierung des vermeintlich
Natiirlichen liegt das kritische Potenzial der Genealogie,”? die damit
zeigen will, dass die Gegebenheiten verinderbar sind.”* Foucault be-
greift die Genealogie in diesem Zusammenhang als ein Unternehmen,
das »die Heterogenitit dessen, was man fiir kohirent hielt«**, heraus-
zuarbeiten hat, und bezeichnet diese Perspektive an anderer Stelle ab-
strakt als »Polymorphismus der Elemente« und »Polymorphismus der
Beziehungen«.?S Auf die Bedeutung dieses Aspekts fiir praxeologische
Analysen wird weiter unten im Rahmen der Diskussion des Dispositiv-
konzepts zuriickzukommen sein (Kap. 3.2.7). Zunichst jedoch zur zen-
tralen theoretischen Innovation Foucaults, dem Verstindnis von Macht
als produktiver Grofe.

3.2.2 Das produktive Machtkonzept

Wichtigste Voraussetzung fiir Foucaults Neuorientierung und Kern
seiner genealogischen Arbeit ist die Entwicklung eines produktiven
Verstindnisses von Macht,”¢ das er seinen Studien Uberwachen und
Strafen (frz. 1975) und Der Wille zum Wissen (frz. 1976) zugrunde
legt und das es ihm erlaubt, spezifische Verbindungen von Macht und
Wissen zu untersuchen. Die Genealogie schliefSt an Nietzsches These
an, dass der Mechanismus der Geschichtlichkeit anhand des Modells
des Krieges oder der Schlacht beschrieben werden kann, dass also die
Gesellschaft von Auseinandersetzungen und Konfrontationen gepragt
ist, die als Kdmpfe verstanden werden miissen. Der Genealoge muss
daher ein Konzept entwickeln, das diese Krifteverhiltnisse als Macht-
beziehungen erfassen kann.®”

Foucault geht, darin ganz dem anti-essentialistischen genealogischen
Programm verpflichtet, davon aus, dass das Wesen der Macht niemals
bestimmt werden kann, und versteht Macht vielmehr als je spezifische
Krafteverhiltnisse, als eine Menge von Relationen. Macht, das sind
eine Vielzahl heterogener Mechanismen. Man kann Macht analysie-

92 Vgl. Saar 2003a: 165-172.

93 Vgl. D&E 330.

94 Foucault 1987: 90. Vgl. auch Foucault 1992: 37.

95 D&E 278: 31.

96 Foucaults Machtkonzept hat eine Reihe von Kritiken erfahren. Fiir einen
pointierten Uberblick iiber die wichtigste Kritik an Foucaults Machtkon-
zept vgl. Lemke 1997: 13—22. Vgl. auch Smart 2003: 215 f.

97 Vgl. D&E 84: 166 und 174-178 sowie D&E 192: 192 f. Foucault dreht
damit das Diktum von Carl v. Clausewitz, wonach der Krieg die Fortset-
zung der Politik mit anderen Mitteln ist, um und begreift den Krieg als
paradigmatischen Beschreibungsmodus von Gesellschaft. Vgl. D&E 193:
2271,

140

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMIK DES MACHT-WISSENS UND KORPERLICHKEIT DES SOZIALEN

ren, indem man die Krifteverhaltnisse und ihre spezifischen Wirkungen
bestimmt, doch kann man weder definieren, was die Macht ist, noch,
was die Macht isz.8 Foucault fragt daher nicht, wer Macht besitzt oder
was sie ist, sondern wie sie funktioniert, und analysiert entsprechend
stets konkrete Mechanismen der Macht. Er kritisiert, dass Macht bis-
her lediglich in Kategorien juristischer Legitimitat und okonomischer
Funktionalitat gedacht worden ist, mit denen die vielfaltigen Formen
der Macht nicht hinreichend erfasst werden konnen. Daher ist es zu-
ndchst einmal notwendig, sich von den Pramissen freizumachen, die
diese Sichtweisen der Macht mit sich bringen. Foucault bestimmt sie als
Postulat des Besitzes, Thema der Lokalisierung, Thema der Unterord-
nung sowie Konzept der Ideologie.

Mit dem ersten Postulat des Besitzes ist die in der politischen Theorie
(seit Thomas Hobbes’ Leviathan) vorherrschende Auffassung verbun-
den, Macht konne als ein Vertragsverhiltnis gefasst werden. Diesem
juridischen Modell zufolge kann Macht mithilfe der Kategorien Aneig-
nung, Besitz, Tausch und Ubertragung verstanden werden, wobei meist
davon ausgegangen wird, dass eine bestimmte Klasse (die Bourgeoisie)
eine Vormachstellung hat, und damit genau eine soziale Gruppe die
Macht besitzt, wiahrend andere Gruppen von ihr ausgeschlossen sind.
Foucaults Machtkonzept geht dagegen von permanenten Kampfen aus
und sieht Macht niemals auf einer Seite konzentriert. In der genealo-
gischen Kriegsmetaphorik ausgedriickt wird Macht gewonnen und kann
jederzeit wieder verloren werden; sie ldsst sich niemals endgiiltig aneig-
nen und besitzen.? Daraus folgt zweitens, dass Macht nicht mit dem
Staat zu identifizieren und nicht in seinen Institutionen lokalisiert ist, da
auch diese sie nicht konzentrieren konnen. Daher ist es aber auch nicht
moglich, sich durch Auflésung des Staates von Machtwirkungen zu be-
freien, denn dieser ist lediglich Kodifizierungsinstanz gesellschaftlicher
Machtverhiltnisse.!%0 Das dritte Postulat identifiziert Foucault mit der
marxistischen politischen Okonomie und ihrer Primisse, dass der Macht
stets ein spezifisches Produktionsverhiltnis vorgangig ist. Die genealo-
gische Konzeption lokalisiert Macht dagegen auf einer tieferen Ebene
und erkennt, dass diese fiir die Produktionsweise selbst konstitutiv ist.
Durch ihre in Uberwachen und Strafen im Rahmen der Geschichte der
Disziplin dargestellte Funktion, »die Lebenszeit der Individuen als Ar-
beitszeit zu konstituieren«191, integriert die Macht die Individuen in den
Produktionsapparat und konstituiert damit erst die Produktionsweise.
Als weiteres Problem des marxistischen Modells sieht Foucault auch die

98 Vgl. D&E 193: 224 sowie D&E 206: 3961.

99 Vgl. Foucault 2001: 40—42.
100 Vgl. Foucault 2001: 42f. sowie D&E 192: 2071.
101 Foucault 2001: 44.

141

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Tendenz, die Macht selbst als Ware zu begreifen und damit als tibertrag-
bares Gut, das Aneignungsprozessen unterliegt.!92 Viertens schliefSlich
ist das genealogische Machtkonzept mit der Loslosung von der Kate-
gorie der Ideologie verbunden, worauf im Folgenden im Kontext der
Diskussion des Macht-Wissens genauer einzugehen ist (Kap. 3.2.3).

Vor der Folie dieser vier Achsen der Abgrenzung beginnt das genealo-
gische Machtkonzept bereits hervorzutreten. Die von den vorgestellten
Pramissen gepragten Modelle konnen Foucault zufolge die vielfaltigen
Formen und Wirkungen von Macht in biirgerlich-kapitalistischen Ge-
sellschaften nicht erfassen. Sie entsprechen vielmehr einer souverinen,
vormodernen Vorstellung von Macht, die alle Machtwirkungen auf ein
Zentrum zuriickfihrt. Diese Form der politischen Analyse, die mit recht-
lich-6konomischen Kategorien arbeitet, charakterisiert Foucault als ein
Denken, in dem »der Kopf des K6nigs noch immer nicht gerollt«193 ist.
Sie kann Macht lediglich als negative Beschrinkung und Bestrafung
verstehen, die diskontinuierlich ist und etwa nur zum Einsatz kommt,
wenn ein Gesetz verletzt oder eine Regel tibertreten wurde. Indem er die
juridischen und 6konomischen Analysemodelle zuriickweist, 16st sich
Foucault von der Vorstellung, Macht wirke ausschlieSlich als Repres-
sion oder Ideologie,'%* und versetzt sich so in die Lage, die Vielfalt und
Fundamentalitit von Machtprozessen zu erfassen.

Unter Macht versteht der Genealoge positiv gewendet »die Vielfil-
tigkeit von Krifteverhiltnissen, die ein Gebiet bevolkern und organi-
sieren; das Spiel, das in unaufhorlichen Kampfen und Auseinanderset-
zungen diese Krifteverhiltnisse verwandelt, verstirkt, verkehrt«103; die
Verkettung dieser Krifteverhiltnisse zu Systemen, also das Phanomen,
dass sie sich gegenseitig tiberlagern und stiitzen, sowie schliefSlich ihre
Kodifizierung in Gesetzen, ihre Institutionalisierung im Staat und ihre
Verfestigung in sozialer Hegemonie.'% Die Genealogie geht also von
einer Vielzahl heterogener, dynamischer Machtverhaltnisse aus, die
standigen Verschiebungen unterworfen und miteinander verflochten
sind. Foucault schlidgt entsprechend eine nominalistische Definition
von Macht vor. Wenn Macht als »der Name, den man einer komplexen

102 Vgl. D&E 193: 225 1.

103 Foucault 1977: 110.

104 Es ist an dieser Stelle wichtig, einem Missverstindnis entgegenzutre-
ten. Foucault behauptet nicht, dass es Ideologie und Repression nicht
gibt, sondern lehnt es lediglich ab, diese Kategorien seinen Analysen als
Modell zugrunde zu legen. Vgl. Foucault 1977: 8 sowie Lemke 1997:
94. Auch der Formulierung von Machtverhiltnissen in Besitzkategorien
(»Sie haben die Macht«) gesteht Foucault zumindest einen politischen
Wert zu, vgl. Foucault 2001: 40.

105 Foucault 1977: 113.

106 Vgl. Foucault 1977: 113 f.

142

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMIK DES MACHT-WISSENS UND KORPERLICHKEIT DES SOZIALEN

strategischen Situation in einer Gesellschaft gibt«197 verstanden wird,
so wird damit die Identifikation der Macht mit einer Institution oder ei-
ner Substanz vermieden und der Vielfalt von Machteffekten Rechnung
getragen.

Foucault gelangt somit zu einer » Auflosung der grofsen Einheit der
Macht«198 indem er sie als ein Netz versteht, das die gesamte Gesell-
schaft durchzieht und bis in die Korper der einzelnen Individuen reicht.
Sie findet sich in den personlichsten Elementen (wie Familie, sexuelle
Beziehungen oder Wohnverhiltnisse);!%° in ihrer Analyse wird daher
auch das Private politisch.!10 Dabei wird das Soziale grundlegend als
von Machtverhiltnissen geprigt verstanden.!'! Macht ist dieser Kon-
zeption zufolge eine alles durchlaufende GrofSe, die »von unten«!12
kommt und omniprasent ist, die gesamte Gesellschaft durchdringt und
die Existenz des Menschen umfassend bestimmt, indem sie »den Kern
der Individuen angreift, an ihre Korper riihrt, sich in ihre Gesten, ihre
Einstellungen, ihre Diskurse, ihr Lernen und ihr alltdgliches Leben ein-
schaltet.«!13 An dieser Stelle wird bereits deutlich, dass sich Macht in
korperlichen Verhaltensweisen und deren spezifischer Herausbildung
dufsert. Das Feld der Genealogie bildet das Studium dieser » Mikrophy-
sik der Macht«'14, die zwischen Institutionen und Korpern wirksam
wird. Macht ist demnach weder ein Druck, der von oben auf den Indi-
viduen lastet und dem sie sich entgegenstemmen, noch iiberhaupt eine
duflere Einwirkung, die sich abschiitteln ldsst, da sie die Korper der
Individuen selbst durchzieht. Statt Macht als eine restriktive Grofse zu
begreifen, »die Nein sagt«, will Foucault sie daher als etwas verstehen,
das »die Dinge durchliuft und hervorbringt, Lust verursacht, Wissen
formt und einen Diskurs produziert«!!3, Damit betont Foucault gegen-
tber einer rein repressiven Konzeption die produktive Dimension der
Macht als konstitutive Kraft, die »Wirkliches« produziert.!1¢ Sie hat
gesellschaftliche Auswirkungen, indem sie Machteffekte und Wissen
hervorbringt und Subjektivitdt konstituiert.

107 Foucault 1977: 114.

108 Ewald 1978: 12.

109 Vgl. Foucault 2001 Macht: 4o0.

110 Vgl. D&E 197: 305f.

111 »So weit man auch geht im sozialen Netz, immer findet man die Macht
als etwas, das >durchliuft«, das wirkt, das bewirkt.« (Foucault 2001:
40).

112 Foucault 1977: 115.

113 D&E 156: 915.

114 Foucault 1976: 38; vgl. auch 178.

115 D&E 192: 197.

116 Vgl. Foucault 1976: 250.

143

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Die Dynamik der Macht besteht in der fortwdhrenden Verschiebung
labiler Machtverhiltnisse, die der Genealoge nach dem Modell des
Krieges begreift. Er geht dabei von peripheren Kampfen, lokalen Kon-
frontationen und daraus resultierenden temporiren und minutiésen
Machtverschiebungen aus.''” Foucault nennt als Beispiele: Machtver-
hiltnisse zwischen Mann und Frau, Wissenden und Unwissenden sowie
Eltern und Kindern, wobei etwa Eltern vermittels spezifischer Methoden
und Techniken Macht iiber Kinder ausiiben, diese aber umgekehrt auch
iiber ihre Eltern, Minner tiber Frauen, diese aber auch iiber Manner und
Kinder.''® Das Arsenal von Machttechnologien spannt sich von diesen
Mechanismen innerhalb der Familie tiber die Methoden der Polizei bis
hin zu Herrschaftstechnologien, in die durchaus auch die Anwendung
brutaler Gewalt integriert sein kann. Foucault geht davon aus, dass
die Machtbeziehungen als umkampfte, relationale Krafteverhiltnisse
stets umkehrbar sind.!'? Widerstand ist demnach nicht ausgeschlossen,
kann aber selbst auch kein »Auflerhalb« der Macht bilden. Vielmehr
provozieren und produzieren Machtbeziehungen stindig Widerstand,
ja, dieser erscheint sogar als ihre Voraussetzung.120

Zusammenfassend konnen mit Hinrich Fink-Eitel noch einmal die
drei erarbeiteten Hauptmerkmale der Machtanalytik Foucaults benannt
werden: Macht als dezentriertes Netzwerk individueller Konfrontati-
onen, Macht als Kriegsverhiltnis sowie Macht als produktive Durch-
dringung.!?! Die Untersuchung der Mechanismen der Macht entlang
dieser Spezifika wird zum leitenden Prinzip der Genealogie. Die Gene-
alogin zeigt auf, »wie diverse Machtmechanismen in unserer Gesell-
schaft, zwischen uns, in uns selbst und aufSerhalb unserer selbst funktio-
nieren.«122 Im Zentrum steht dabei die umfassende Frage, »in welchem
Zusammenhang unser Korper, unser alltdgliches Verhalten, unser se-
xuelles Verhalten, unser Begehren, unsere wissenschaftlichen und theo-
retischen Diskurse mit einer Reihe von Machtsystemen stehen, die ih-
rerseits untereinander verbunden sind.«123 Macht duflert sich ebenso
korperlich in der Organisation des Verhaltens wie in der Struktur der
Wissensordnung. Die Genealogie ist damit die umfassende Reformulie-
rung von Foucaults analytischem Interesse im Begriff der Macht, der
den Ausgangspunkt fur vielfaltige kritische Analyse bilden kann.

117 Vgl. Foucault 1976: 38f.

118 Vgl. D&E 216: 524 sowie in Bezug auf Geschlechterverhaltnisse Dia-
mond/Quinby 1988.

119 Vgl. Foucault 1976: 39, D&E 216: 524 und Foucault 1992: 40.

120 Vgl. D&E 216: 525 sowie Foucault 1977: 116-119.

121 Vgl. Fink-Eitel 1980: 57-61.

122 D&E 221: 600.

123 D&E 221: 600.

144

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMIK DES MACHT-WISSENS UND KORPERLICHKEIT DES SOZIALEN

Mit der Entwicklung des produktiven Machtkonzepts sind in
Foucaults Genealogie zwei weitere theoretische Neuorientierungen
verknlipft. Zum einen — das ist in der bisherigen Diskussion bereits
angeklungen — bezieht sich das Machtkonzept auf eine korperliche Di-
mension, indem es die Konstitution konkreter Verhaltensweisen fokus-
siert. Auf diesen Komplex wird im Zusammenhang mit der Diskussion
der Rolle der Ubungen in disziplinierenden Technologien eingegangen
(Kap. 3.2.6). Zum anderen modifiziert Foucault mit der Einfuhrung des
Macht-Wissens-Konzepts auch sein Diskursverstandnis. Im Folgenden
wird daher herausgearbeitet, wie sich das genealogische Konzept von
Macht als produktiver und umkehrbarer GrofSe mit der Wissensanalyse
verbindet, um auf diese Weise historisch spezifische und heterogene
Verschrankungen von Macht und Wissen in den Blick zu nehmen.

3.2.3 Das dynamische Wissenskonzept

Wissen und Macht bilden in der Genealogie das zentrale sozialtheore-
tische Vokabular Michel Foucaults. Thre Verkniipfung ist soziohisto-
risch spezifisch und signifikanten Veranderungen unterworfen. Die ge-
nealogische Machtanalytik erkennt an, »dafS es keine Machtbeziehung
gibt, ohne dafs sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und
kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und
konstituiert.«'2* Foucault wendet sich damit gegen den marxistischen
Ideologiebegriff, dem er eine Sehnsucht nach einem quasi sich selbst
transparenten Wissen attestiert, das in einer direkten Abbildbeziehung
mit der Wirklichkeit stehe, frei von Verzerrungen und daher frei von
Macht sei. Macht und Wissen werden dabei nicht miteinander iden-
tifiziert — ein Missverstiandnis, das durchaus in der Foucault-Rezepti-
on zu finden ist.!2’ Vielmehr geht Foucault von historisch und lokal
spezifischen Verbindungen aus und analysiert die Immanenzbeziehung
von Macht und Wissen, die weder in einer Identitit von Macht und
Wissen aufgeht noch in einer grundlegenden Differenz besteht.!2¢ Die
Beziehung zwischen Macht und Wissen ist also durch ein Paradox ge-
kennzeichnet, das zwei scheinbar widerspriichliche Aspekte aneinander
bindet: »articulation,« so interlocked that we cannot take for granted
the possibility of telling them apart, and >heterogeneity,« so different
that we cannot not distinguish them. «127

124 Foucault 1976: 39. Vgl. auch Foucault 2001: 46 und Foucault 1992:
6of.

125 Vgl. exemplarisch Lemert/Gillan 1982: 84. Foucault wiederholt also
nicht Bacons Diktum »Wissen ist Macht«.

126 Vgl. Foucault 1977: 119, Foucault 1992: 33 sowie Deleuze 1992: 103.

127 Keenan 1987: 18.

145

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Inwiefern stellt die genealogische Verbindung von Wissen mit einem
theoretisch gewendeten Machtbegriff eine Revision der archiologischen
Wissenskonzeption dar? In seiner Vorlesung vom 7. Januar 1976, ein
Jahr nach dem Erscheinen von Uberwachen und Strafen, stellt Fou-
cault erstmals das Konzept des »unterworfenen Wissens« vor. Sein
Riickblick auf die politischen Bewegungen der vorangegangenen zehn
Jahre sensibilisiert ihn nun fiir ein »Wissen der Kritik«.128 Es handelt
sich dabei um Wissensformen, die »als unzureichend ausgearbeitetes
Wissen, als naives Wissen, als hierarchisch untergeordnetes Wissen, als
Wissen unterhalb des Niveaus der Erkenntnis oder der erforderlichen
Wissenschaftlichkeit disqualifiziert«!2 werden.!3 Wichtig an diesem
Zitat und den von Foucault auch als »lokales Wissen«!3! bezeichneten
heterogenen Formationen ist die klare Benennung der Existenz einer so-
zialen Hierarchie von Wissensformen. Anstelle eines universalistischen
Diskurses, der alle Individuen betrifft, erscheinen in der Analyse viel-
faltige Wissensbereiche, die unterschiedlich organisiert, institutionali-
siert und insbesondere mit unterschiedlichen Machtrelationen verbun-
den sein konnen. Foucault entwickelt damit ein dynamisches Konzept
von Wissen, das die Existenz hierarchisch untergeordneten Wissens in
Gegen-Diskursen anerkennt, und offnet seine Analyseperspektive fur
die Frage nach der sozialen Dominanz von Diskursen. Damit ist der
Anspruch der Archdologie des Wissens, die ausdriicklich auch Alltags-
wissen einbeziehen wollte,'32 letztlich jedoch ausschliefSlich auf die von
Foucault extensiv untersuchten Wissenschaften bezogen war, verspatet
eingelost. Neben dem wissenschaftlichen Wissen offnet sich die Genea-
logie fiir die gesamte Pluralitit von Wissensformen.

In demselben Jahr, in dem Foucault in der Vorlesung tiber »unter-
worfenes Wissen« spricht, wird der Auftakt zur grof§ angelegten Studie
tber das Verhiltnis von Sexualitit und Wahrheit veroffentlicht. In Der
Wille zum Wissen wird im Rahmen der Weiterentwicklung des in der
Vorlesung vorgestellten dynamischen Wissenskonzepts — wenn auch
nur knapp — auf die Existenz von Gegen-Diskursen eingegangen, und
zwar im Kontext einer Diskussion der bei Foucault bisher zu wenig

128 Zum Kritikbegriff Foucaults vgl. auch Foucault 1992.

129 D&E 193: 218.

130 Es bleibt unklar, ob er tatsichlich behaupten will, dass es dieses Wissen
erst empirisch in diesen Jahrzehnten gegeben hat. Seine Formulierungen
sind ambivalent, da er einerseits vom Aufkommen eines unterdriickten,
d.h. hierarchisch untergeordneten Wissens spricht, aber gleichzeitig da-
von ausgeht, dass dieses andererseits schon immer da gewesen ist, »pri-
sent und verschleiert« (D&E 193: 217).

131 D&E 193: 218. Vgl. auch Rouse 1994: 103.

132 Vgl. Foucault 1973: 274-279.

146

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMIK DES MACHT-WISSENS UND KORPERLICHKEIT DES SOZIALEN

beleuchteten Moglichkeit fiir widerstindiges Handeln.!33 Widerstand
wird nun als eine Vielfalt moglicher Praktiken begriffen, die sich nie-
mals aufSerhalb der Macht vollziehen, sondern vielmehr selbst stets eine
lokale und temporire Verschiebung von Machtverhiltnissen darstel-
len.134 In diesem Zusammenhang 16st sich Foucault endgiiltig von einer
dualistischen Trennung in Sagbares und Unsagbares, Denkbares und
Undenkbares und offnet sich fur die Komplexitdt diskursiver Forma-
tionen: »[D]ie Welt des Diskurses ist nicht zweigeteilt zwischen dem
zugelassenen und dem ausgeschlossenen oder dem herrschenden und
dem beherrschten Diskurs. Sie ist als eine Vielfaltigkeit von diskursi-
ven Elementen, die in verschiedenartigen Strategien ihre Rolle spielen
konnen, zu rekonstruieren.«!35 Die hier vertretene explizit dynamische
Konzeption von Wissen verdankt sich der fundamentalen Einsicht, dass
»sich Macht und Wissen im Diskurs ineinander fiigen«13¢.

Diese »taktische Polyvalenz«137 der Diskurse, also das Phinomen,
dass diskursive Elemente mit entgegengesetzten Machtwirkungen ver-
bunden sein konnen, illustriert Foucault knapp am Beispiel der Ho-
mosexualitit. Wahrend die Kategorie der Homosexualitit, die im 9.
Jahrhundert in der Psychiatrie, der Rechtsprechung und der Literatur
erschien, zweifellos zur Ausweitung sozialer Kontrollen auf dem Gebiet
der »Perversititen« gefiithrt hat, muss gleichzeitig beachtet werden, dass
sie auch die Entstehung eines » Gegen-Diskurses« ermoglicht hat. Die
Homosexualitit, so formuliert es Foucault, konnte daraufhin von sich
selbst sprechen und ihre RechtmifSigkeit oder ihre »Naturlichkeit« fur
sich beanspruchen.!38 An dem Beispiel zeigt sich, dass widerstreitende
Diskurse mit diametral entgegengesetzten Machtwirkungen unter Um-
stinden an dieselben Kategorien gebunden sein konnen.!3? Bestimmte
Elemente einer diskursiven Formation sind demnach nicht eindeutig
einem »Diskurs der Macht« oder einem entgegengesetzten machtlosen
Diskurs zuzuordnen. Vielmehr erscheint das AusmafS diskursiver Kamp-
fe in seiner umfassenden Vielfalt.

Die Genealogie dehnt das Konzept produktiver Mikropraktiken so-
mit auch auf die Produktion von Wissen in lokalen Praktiken aus, die
analog zu den Machtrelationen, mit denen sie je spezifisch korreliert,
als von Konflikten und stindigen Transformationen gepragt verstan-
den wird. Im Unterschied zum archiologischen Entwurf und zur Per-

133 Vgl. Foucault 1977: 123.

134 Vgl. Foucault 1977: 116-118.

135 Foucault 1977: 122.

136 Foucault 1977: 122.

137 Foucault 1977: 122.

138 Vgl. Foucault 1977: 123.

139 Zum Phinomen der Resignifikation vgl. auch D&E 186: 164.

147

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

spektive des Ubergangstextes Die Ordnung des Diskurses wird damit
die instabile Hierarchie widerstreitender Diskurse theoretisch fassbar.
Die Erganzung durch die Genealogie besteht demnach in der ausdriick-
lichen Pluralisierung von Wissensformen,40 die auch das Auftauchen
von Wissen aus lokalen Praktiken einbezieht, sowie in der Einfithrung
einer Hierarchisierung von Wissen, von widerstreitenden Diskursen, die
sich durch unterschiedliche soziale Dominanz auszeichnen. Mit der An-
erkennung widerstreitender Diskurse kann somit nicht nur Macht, son-
dern auch Wissen als »dynamisch« bezeichnet werden.'*! Foucault lost
sich endgltig von dem Anschein der Statik, der noch der Archdologie
des Wissens anhaftete, und verdeutlicht, dass Wandel bestandig statt-
findet. In der Konsequenz wird die Stabilitit von Diskursen mindestens
ebenso erklarungsbediirftig wie ihr Wandel. Doch wie gelangt »unter-
worfenes«, hierarchisch untergeordnetes Wissen zu sozialer Dominanz?
In welchen Praktiken wird es gewonnen, wie wird es vermittelt, mit
welchen Machttechniken verschaltet es sich? Die kritische Frage liegt
nahe, inwiefern Foucault selbst Anhaltspunkte fiir eine Analyse wider-
streitender Wissensformen gegeben hat.

3.2.4 Bewertung der dynamischen Wissenskonzeption

Das »unterworfene Wissen« bleibt bei Foucault vor allem ein theore-
tisches Konzept, das sich in seinen Studien kaum niedergeschlagen hat.
In Uberwachen und Strafen beispielsweise bleibt die Existenz unter-
worfenen Wissens noch ganzlich unerwiahnt. Das Wissen erscheint hier
ausschliefSlich als eine repressive Grofle, die im Kontext der Macht-
techniken der Disziplin formiert wird und selbst wieder zur Entwick-
lung, Vermehrung und Verbesserung von Machttechniken beitrigt. Die
Anerkennung der Produktivitit von Macht bleibt in Uberwachen und
Strafen aufgrund der Tatsache, dass das Wissen als blofses Instrument
der Macht zur Produktion unterworfener Korper verstanden wird, aus-
schliefSlich mit disziplinierenden Effekten verbunden (Kap. 3.2.5). Dies
hat auch Foucault selbst gesehen. Pasquale Pasquino, ein damaliger
Assistent Foucaults, berichtet, dass Foucault und er Ende der 1970er
Jahre in gemeinsamen Diskussionen zu der Erkenntnis gelangten, der

140 Eine besonders prignante Formulierung zur Abgrenzung des pluralen
Wissenskonzepts erlaubt die englische Sprache: »There is no Knowl-
edge; there are knowledges.« (May 1993: 2). Rouse weist darauf hin,
dass Foucault ebenso wie in Bezug auf Macht auch ein nominalistisches
Verstindnis des Wissens vertritt (Rouse 1994: 111).

141 Vgl. Rouse 1994: 105. Ausfiithrlicher zur dynamischen Wissenskonzep-
tion Foucaults sowie zu ihren Konsequenzen fiir eine Analyse diskur-
siven Wandels vgl. Schifer 2070.

148

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMIK DES MACHT-WISSENS UND KORPERLICHKEIT DES SOZIALEN

Entwurf der Macht als Disziplinarmacht sei noch nicht ausgereift: » Vor
allem drohte er — im Repressionsmodell gedacht — zu einer extremen
Denunziation der Macht zu geraten, was uns beide theoretisch dufSerst
unbefriedigt lieS.«142 Auch in Der Wille zum Wissen bleibt es bei den
bereits diskutierten theoretischen Bemerkungen und wenigen, illustra-
tiven Beispielen.!*3 Die grundlegende Uberarbeitung des Projekts einer
Genealogie der Beziehungen von Sexualitit und Wahrheit nach dessen
Erscheinen fihrt dazu, dass Foucault sich im Verlauf seines Spatwerks
insbesondere fiir die griechische Selbstkultur interessiert und daher die
in Der Wille zum Wissen entwickelte Verschiebung der analytischen
Perspektive zugunsten widerstreitender Diskurse nicht einlost. So bleibt
Foucault eine systematische methodologische Ausarbeitung der Analyse
von marginalisierten Gegen-Diskursen oder minutiésen Machtverschie-
bungen schuldig — und hinter seinem dynamischen Wissenskonzept zu-
rick. Einer der Griinde dafiir liegt in der Vernachlissigung einer kon-
kreten Analyse unterworfenen Wissens, in Foucaults Versaumnis, seine
Sensibilitdt fur lokale Wissensformationen, Gegendiskurse und insta-
bile Machtverhiltnisse in der Auseinandersetzung mit dem historischen
Material empirisch umzusetzen. Dieses Versiumnis — oder vielleicht
auch der bewusste Verzicht — konnte wiederum dem dramatisierenden
Darstellungsmodus einer auf die Gegenwart des Analytikers bezogenen
Genealogie geschuldet sein!#* und damit der politischen Wirkung, die
Foucault sich von seinem Buch erhoffte.'*’ Moglicherweise hat Fou-
cault, um die analytische Schirfe der These von der Disziplinargesell-
schaft nicht zu verwischen, seinen Fokus bewusst verengt und dabei
einige wichtige Bereiche in die Unschirfe fallen lassen. Uberwachen
und Strafen ist ein schlagkriftiges Buch geworden, jedoch — liefSe sich
in dieser Hinsicht sagen — kein besonders ausgewogenes. In der Folge
entsteht der Eindruck, dass Wissen vor allem mit repressiven Macht-
effekten verbunden zu sein scheint. Foucault stellt somit das gesell-
schaftstheoretische Interesse einer genealogischen Beschreibung der
Disziplinargesellschaft iiber den sozialtheoretischen Anspruch seines
Macht-Wissens-Konzepts. Im Zuge seiner Beschiftigung mit den Prak-
tiken und Institutionen der Disziplinargesellschaft riickt dabei jedoch
die Korperlichkeit des Sozialen deutlicher als in fritheren Arbeiten ins
Zentrum der Analyse.

142 Pasquino zit. n. Lemke 1999: 432 Fn. 6.

143 Thomas Lemke vertritt die These, dass Foucaults Argumentation in Der
Wille zum Wissen ambivalent bleibt. Obwohl Foucault die Repressi-
onshypothese kritisiert, scheint er sich selbst noch nicht vollstindig von
einem Konzept der repressiven, juridischen Macht gelost zu haben. Vgl.
Lemke 1997: 128-131.

144 Vgl. Saar 2003a: 172-177.

145 Vgl. D&E 281: §7-59.

149

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

3.2.5 Korperlichkeit der Macht und des Wissens: Die Disziplin

Eine wesentliche Neuerung der Genealogie besteht darin, dass der
Korper als analytische GrofSe in den Mittelpunkt von Foucaults histo-
rischer Betrachtung tritt.!46 In Uberwachen und Strafen, das eréffnend
in einer eindrucksvollen Gegentiberstellung die »peinlichen Strafen« als
offentlich zur Schau gestellte Folter mit den strengen Regularien fur
den Tagesablauf der Gefangenen in einem reformierten Gefangnis kon-
trastiert, wird herausgearbeitet, wie der Korper in der Moderne kom-
plexen Disziplinierungen unterworfen wird. Die westliche Gesellschaft
wird dabei als ein Regime charakterisiert, das seit dem 19. Jahrhundert
in Spitilern, Schulen, Kadettenanstalten und Gefiangnissen umfassende
Disziplinartechnologien ausgebildet hat, in denen sich Macht- und
Wissensverhaltnisse mit einander verbinden. Die Disziplin konstituiert
das alltdgliche Verhalten der Individuen, indem sie Gewohnheiten und
Verhaltensweisen bis in die kleinste Geste erfasst, iberwacht, ausbildet
und einiibt.

Die These, die Foucault in seiner historischen Genealogie entfaltet,
lautet, dass sich Individualitit in der Unterwerfung der Subjekte unter
disziplindre Technologien herausbildet und dass normierende Sankti-
onen die Subjekte als niitzliche Individuen konstituieren, indem sie sie
in Produktionsverhiltnisse einbinden.!#” Foucault analysiert somit —
seiner produktiven Machtkonzeption entsprechend — die Unterwerfung
von Subjekten unter ein Disziplinarregime im Hinblick auf die Kon-
stitution gesellschaftlich funktionsfihiger Individuen. Die Konstitution
eines handlungsfihigen Subjekts wird untrennbar an die Unterwerfung
der Korper durch Machtverhiltnisse gebunden, was sich im franzo-
sischen Begriff »assujettissement« ausdriickt, der sowohl die Konnota-
tion der Unterordnung als auch der Subjektwerdung tragt.

Foucault beschreibt den Korper dabei als »Zielscheibe«!48 und
Durchlaufpunkt von Disziplinartechnologien, die an den Verhaltens-
weisen der Individuen ansetzen und diese mit dem Ziel formen, »geleh-
rige und taugliche Korper herzustellen«!4. Der Korper wird in diesen
disziplindren Technologien als »Triager von Kriften und Sitz einer Dau-
er«150 adressiert. Entsprechend analysiert Foucault im Detail, welche

146 Zwar hatte Foucault bereits in Die Geburt der Klinik den Korper in
seiner Analyse beriicksichtigt, dieser erschien hier jedoch ausschlieflich
als Objekt des »arztlichen Blicks«, vgl. Foucault 1988.

147 Vgl. Foucault 1976: 37.

148 Foucault 1976: 174.

149 Foucault 1976: 380.

150 Foucault 1976: 199.

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMIK DES MACHT-WISSENS UND KORPERLICHKEIT DES SOZIALEN

Modifizierungen des korperlichen Verhaltens in den Disziplinarinsti-
tutionen vorgenommen werden: Die Unterwerfung unter einen rigiden
Tagesablauf, das Exzerzieren im Militir, die Produktion einer aufmerk-
samen Haltung in der Schule.

Als eine »Verdoppelung«!3! des gelehrigen Korpers fasst Foucault
die unkorperliche Seele, die keine Substanz ist und dennoch materielle
Realitit besitzt. Indem er die Seele als »Zahnradgetriebe«132 denkt,
das die Verschrankung von Macht und Wissen tiber den Korper ermog-
licht, und als ein »Relais«!53, iiber das Macht auf den Kérper einwir-
ken kann, vertritt Foucault ein Korperverstandnis, das sich von einer
dualistischen Korper-Geist-Trennung 1ost. Die Seele erscheint darin
als eine »Realunterstellung der Macht«!34, als eine weitere Form des
Machtverhiltnisses tiber die Koérper, das mit der Erzeugung spezifischer
Erkenntnisse tiber die Subjekte verbunden ist. Der Korper wird somit
zu einer zentralen analytischen Kategorie. Foucault will zeigen, wie die
Disziplinartechniken Wissen tiber den Korper produzierten und neue
Wissensbereiche erschlossen haben »und wie die auf die Korper ange-
wendeten Machtdisziplinen aus diesen unterworfenen Korpern etwas
hervorholten, was ein Seele-Subjekt war, ein >Ich, eine Psyche usw.«!5°
Die Seele als Effekt einer Macht ist eine produzierte Realitit, die es
fur Erzieher, Psychologen und Psychiater zu erkennen gilt; sie ist der
Bezugspunkt und das Instrument fiir das Wissen tiber den Menschen:
»Die am Korper angewendete Disziplinartechnik hat zwei Effekte: eine
Seele, die zu erkennen, und eine Unterwerfung, die zu vertiefen ist.«15¢
Anstatt von mentalen Vorgidngen und einem vermeintlich inneren »Ich«
geht Foucault davon aus, dass die Formung der Korper aus einem du-
Berlichen Machtverhiltnis resultiert. Den Modus dieser korperlichen
Formung bildet die Ubung.

3.2.6 Die Wiederholung disziplinirer Ubungen

Kern der disziplinidren »Dressurarbeit«!57 ist die Ubung als eine » Tech-
nik, mit der man den Korpern Aufgaben stellt, die sich durch Wie-
derholung, Unterschiedlichkeit und Abstufung auszeichnen.«!38 Das
Subjekt wird in den disziplindren Technologien zur Wiederholung von

151 Foucault 1976: 41.

152 Foucault 1976: 42.

153 Lemke 1997: 80 Fn. 0.
154 Kogler 1990: 215.

155 Foucault 1999: 220.
156 Foucault 1976: 3871.
157 Foucault 1976: 381.
158 Foucault 1976: 207 1.

151

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Verhaltensweisen angeleitet, deren Ausiibung bestindig kontrolliert
und verbessert wird.!”® Die Disziplin legt dabei an die korperlichen
Verhaltensweisen ein Raster an, das entlang einer Unterscheidung von
»richtig« und »falsch«, also erwiinscht und unerwiinscht operiert. Un-
erwiinschtes Verhalten wird mit Sanktionen belegt, wobei die Strafe
selbst korrigierend auf die entsprechenden Verhaltensweisen bezogen
ist. Parallel zu den Strafen etabliert sie auch ein Programm der Be-
lohnungen, sodass sich ein Mischungsverhaltnis aus Vergutungen und
Sanktionen herausbildet. SchliefSlich hierarchisiert sie Individuen und
ihre Leistungen, indem sie ein Stufensystem einfiihrt.'¢0 Die Gesamtheit
disziplinierender Technologien zur Stabilisierung von Verhaltensweisen
ist letztlich einer einzigen Wirkung untergeordnet: der Normierung.
Durch andauernde Messungen und stindiges Abgleichen mit einer
Norm werden die Individuen an einer idealen GrofSe ausgerichtet, die
als »natiirlich« erscheint, jedoch als Produkt der Disziplin selbst ver-
standen werden muss. Es sind die Disziplinen, die differenzieren und
selegieren, sie »verteilen die Individuen entlang einer Skala, ordnen sie
um eine Norm herum an, hierarchisieren sie untereinander«!¢! und
weisen ihnen somit stindig Plitze zu. Indem an einer Norm ausgerich-
tete Praktiken durch stindige Ubung konstituiert werden, werden Ab-
weichungen reduziert, Verhaltensweisen stabilisiert und disziplinierte
Individuen produziert.

Als idealtypisches Labor der Normierung erscheint Foucault das ar-
chitektonische Raumkonzept des Panoptikums von Jeremy Bentham.!62
Es wird als gleichzeitig realer und modellhafter Raum gedacht,'¢3 des-
sen Effekt die Fabrikation von disziplinierten, also produktiven und
niitzlichen Individuen ist. Im panoptischen Gefangnis ist die totale Kon-
trolle realisiert, da alle Gefangenen stindig von einer zentralen Uberwa-
chungsinstanz beobachtet werden, deren Aktivitit sie allerdings selbst
nicht iiberpriifen kénnen. In der Konsequenz kann die Uberwachung
unterbleiben; es wird dennoch dieselbe Wirkung erzielt, da die Gefange-
nen davon ausgehen miissen, jederzeit iiberwacht werden zu kénnen. 164
Auf diese Weise vollzieht sich in der panoptischen Konstellation die

159 Zur Zentralitit der Ubung im Kontext der Disziplinierung vgl. die Ar-
beiten von Menke (2003a, 2003b), in denen Menke auch auf die Niahe
der von Foucault beschriebenen Disziplinierung zur Asthetik als einer
Theorie dsthetischer Ubungen verweist, die, im Verstindnis Alexander
Gottlieb Baumgartens, ebenfalls subjektivierend wirkt.

160 Vgl. Foucault 1976: 220-235.

161 Foucault 1976: 286.

162 Vgl. Foucault 1976: 263.

163 Vgl. Foucault 1976: 190.

164 Vgl. Foucault 1976: 256-269.

152

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMIK DES MACHT-WISSENS UND KORPERLICHKEIT DES SOZIALEN

Bindung der Individuen an die Disziplinarmacht: »Derjenige, welcher
der Sichtbarkeit unterworfen ist und dies weif3, tibernimmt die Zwangs-
mittel der Macht und spielt sie gegen sich selber aus; er internalisiert
das Machtverhiltnis, in welchem er gleichzeitig beide Rollen spielt; er
wird zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung.«!65 Das Panoptikum
ist das Paradigma der auf die gesamte Gesellschaft ausgeweiteten Dis-
ziplinartechnologien und bildet das Modell einer Reihe von Institutionen
wie Kliniken, Fabriken und Internaten.!® In dieser Verallgemeinerung
disziplinierender Machtmechanismen wirken heterogene Elemente der
Beobachtung, Verteilung, Hierarchisierung, raumlichen Aufteilung und
korperlichen Zurichtung zusammen, um eine Normierung zu bewirken,
die eher als produktive Konstitution denn als Gewaltverhaltnis verstan-
den werden muss: »Dank den Techniken der Uberwachung vollzieht
die >Physik< der Macht ihren Zugriff auf den Korper nach den Gesetzen
der Optik und der Mechanik und in einem Spiel von Rdumen, Lini-
en, Schirmen, Biindeln, Stufen und verzichtet zumindest im Prinzip auf
Ausschreitung und Gewalt. «167

Dabei ist die Ubung der zentrale Mechanismus, in dem durch Wie-
derholung Verhaltensweisen im Korper verankert werden. Die diszi-
plindre Kontrolle ist Ubung. Die Dauerhaftigkeit der Hervorbringung
von Verhaltensweisen, die Bestindigkeit der korperlichen Wiederho-
lung wird durch einen disziplindren Zwangsapparat hervorgerufen und
garantiert, der die Priifung als normierende Sanktion verallgemeinert
und bis in feinste Elemente des Sozialen ausdifferenziert. Die disziplinie-
renden Elemente der tiberwachenden Hierarchie und der normierenden
Sanktion werden im Format der Priifung miteinander verbunden und
auf Dauer gestellt.!68 Eine Besonderheit der diszipliniren Ubungen liegt
darin, dass sie einer Logik der stindigen Steigerung des Zugriffs unter-
liegen.1¢® Die Effizienz der Ausfithrung der Bewegungen sowie die da-
mit verbundene Effizienz der darauf gerichteten Machtverhaltnisse las-
sen sich kontinuierlich verbessern, wodurch die Macht in immer tiefere
Bereiche des Verhaltens vordringt. Die bestandige Prufung individueller
Verhaltensweisen garantiert, dass sich die disziplinierende Macht als
»eine nie abzuschlieffende Unterwerfung«!70 vollzieht.

In der Folge seiner Analyse der Disziplinargesellschaft kann Foucault
den Gewohnheitsbegriff ausschliefSlich als Modus einer normierenden

165 Foucault 1976: 260. Zu einer Theorie des Sehens und der visuellen Ord-
nung im Anschluss an Michel Foucault vgl. Prinz 2013.

166 Vgl. Foucault 1976: 268 1.

167 Foucault 1976: 229.

168 Vgl. Foucault 1976: 238.

169 Vgl. z.B. Foucault 1976: 176f.

170 Foucault 1976: 209.

153

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Unterwerfung verstehen und spricht von einer »Automatik der Ge-
wohnheiten«17!, Wihrend er im 18. Jahrhundert » Gewohnheit« noch
als einen kritischen Analysebegriff identifiziert, mit dem sich, etwa in
Humes kritischem Gebrauch, opake, traditionelle Verpflichtungen in die
transparente Form eines gesellschaftlichen Vertrags tiberfithren lassen,
kann Foucault im Kontext der Disziplinargesellschaft am Gewohnbheits-
begriff keinen kritischen Impetus mehr erkennen. Er kommt zu dem
Schluss, dass im 19. Jahrhundert Gewohnheit ausschliefflich auf die
normalisierende Funktion der Disziplinen bezogen ist.'”> Die Ausbil-
dung von Gewohnheiten in korperlichen Wiederholungen identifiziert
Foucault an dieser Stelle seiner Arbeit daher ausschliefSlich mit einer
normierenden Dressur.!”3 Neben seiner fundamentalen Anerkennung
der Korperlichkeit des Sozialen 6ffnet sich Foucault mit dem Studium
des Panoptikums auflerdem fiir eine Reihe vielfiltiger Verbindungen
zwischen sozialen Entititen.

3.2.7 Das Dispositiv als Kategorie zur Analyse
heterogener Ensembles

Im Kontext seiner Diskussion des panoptischen Modells in Uberwachen
und Strafen verwendet Foucault erstmals den Begriff »Dispositiv«, in
dem sich wie in keiner anderen Kategorie die Heterogenititsperspek-
tive der genealogischen Analyse manifestiert.!”* Wie eingangs bereits
ausgefiihrt, ist die Genealogie dadurch charakterisiert, dass sie sich ra-
dikal fiir den »Polymorphismus« der Elemente und Beziehungen 6ffnet.
Bisher hatte Foucault zwischen einem diskursiven und einem nichtdis-
kursiven Register von Praktiken als Leitdifferenz unterschieden, wobei
in der Archdologie des Wissens noch der diskursiven Dimension das
Primat der Organisation samtlicher diskursiver und nichtdiskursiver
Beziehungen zukam. In Die Ordnung des Diskurses hatte Foucault
dann die Verschrankung der diskursiven mit der institutionellen Sphare
betont.!”> Zudem hatte er bereits in der Geburt der Klinik die konkrete
Raumorganisation von Institutionen, beispielsweise in den Schlafsilen
der Kliniken, thematisiert und auch Ansitze einer Perspektive auf Ma-
terialitat entwickelt, wie sich an seiner Diskussion des Stethoskops als

171 Foucault 1976: 173.

172 Vgl. Foucault 2001: 51-53.

173 In seinen spateren Texten zu den griechisch-romischen Technologien des
Selbst wird die Ausbildung von Gewohnheiten dann (fur diese Epoche)
auch positiv als » Ausriistung« des Subjekts beschrieben (Kap. 3.3.2.4).

174 Vgl. Foucault 1976: 396 sowie zum Dispositivbegriff Deleuze 1991,
Hubig 2000 und Link 2007.

175 Vgl. Foucault 1991.

154

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMIK DES MACHT-WISSENS UND KORPERLICHKEIT DES SOZIALEN

medizinischem Artefakt zur Verinderung der Wahrnehmung zeigt.17¢
Doch erst in der Genealogie, ausgehend von der Diskussion der Archi-
tektur des Panoptikums, schliefSt Foucault die disparaten Blickwinkel
zu einer umfassenden Perspektive zusammen, die sich explizit fiir hete-
rogene Gegenstiande 6ffnet. Welche Vielfalt an moglichen Beziehungs-
linien dabei erfasst werden kann, zeigt sich an Foucaults Definition des
Dispositivs in einem Interview von 1977:

»Das, was ich mit diesem Begriff zu bestimmen versuche, ist [...]
eine entschieden heterogene Gesamtheit, bestehend aus Diskursen,
Institutionen, architektonischen Einrichtungen, reglementierenden
Entscheidungen, Gesetzen, administrativen MafSnahmen, wissen-
schaftlichen Aussagen, philosophischen, moralischen und philanth-
ropischen Lehrsitzen, kurz, Gesagtes ebenso wie Ungesagtes, das
sind die Elemente des Dispositivs.«!77

Mit dieser exemplarischen Aufzihlung verbindet Foucault sowohl
unterschiedlichste Wissensformen und Praktiken als auch materielle
Arrangements und ordnet die einzelnen Elemente analytisch auf einer
gemeinsamen Ebene als Teile eines vielgestaltigen Ensembles an. Die
Genealogie fokussiert damit den Polymorphismus der Elemente und
Beziehungen und 6ffnet sich radikal fiir die Vielfaltigkeit moglicher Ver-
bindungen innerhalb eines ebenso vielgestaltigen Netzes von Praktiken.
Diskursive und nichtdiskursive Praktiken konnen demnach in unter-
schiedlicher Weise Beziehungen mit den in dieser Bestimmung des Dis-
positivbegriffs aufgezahlten Elementen eingehen, und diese konnen die
Praktiken temporir stabilisieren, jedoch auch wieder transformieren.
Es kann also keine praxeologische Analyse ohne eine Analyse der mit
den diskursiven in einem Kontext stehenden nichtdiskursiven Praktiken
sowie der institutionellen und materiellen Arrangements geben.

In einem ungefihr zur selben Zeit wie das Interview erschienenen Text
hat Foucault die gleiche Problematik behandelt und auf die Heterogeni-
tat moglicher Analysegegenstande verwiesen, indem er einen erweiterten
Diskursbegriff verwendet hat: »Der Diskurs ist ganz genauso in dem,
was man nicht sagt, oder was sich in Gesten, Haltungen, Seinsweisen,
Verhaltensschemata und Gestaltungen von Raumen auspragt. Der Dis-
kurs ist die Gesamtheit erzwungener und erzwingender Bedeutungen,

176 Foucault beschreibt hier, wie das Stethoskop, das aus dem Problem he-
raus erfunden wurde, die von der Moral gebotene Distanz zwischen
Arzt und Patient gleichzeitig zu iberwinden und aufrecht zu erhalten,
als Instrument in seiner Materialitat wiederum die Sinneswahrnehmung
des Arztes neu konfigurierte, vgl. Foucault 1988: 177f.

177 D&E 206: 392.

178 D&E 186: 164.

155

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

die die gesellschaftlichen Verhiltnisse durchziehen.«!78 Hier zeigt sich,
dass die Erweiterung der Analyseperspektive alternativ auch in einem
gewendeten Diskursbegriff aufgehen kann, der zudem mit der Frage
nach Machtverhiltnissen verbunden wird. An dieser zweiten Option
lasst sich zweierlei ablesen: zum einen, dass die analytische Verbindung
heterogener Entititen Foucault in dieser Zeit ein zentrales Anliegen
gewesen ist,!”? zum anderen, dass er beziiglich der Konzeptualisierung
dieser Beziehungsformen noch unsicher war. Den hier eingeschlagenen
Weg zur Analyse heterogener Ensembles hat Foucault jedoch nicht wei-
ter beschritten und auch den Dispositivbegriff nicht systematisch zu
einer methodischen Kategorie ausgearbeitet.!89 So sind zwar materielle
Artefakte grundsatzlich in den Fokus der Analyse geriickt. Doch hat das
Panoptikum Foucault weniger als wirklich gebauter Ort interessiert,
sondern in erster Linie als Modell der Disziplinargesellschaft. In seinen
darauf folgenden Studien hat Foucault sich dann nicht weiter empi-
risch mit der Relevanz von Artefakten zur Stabilisierung des Sozialen
beschiftigt. Nach der Analyse der panoptischen Architektur und ihrer
raumlich organisierten Lenkung von Blicken findet sich keine weitere
Diskussion materieller Artefakte oder riumlicher Arrangements in sei-
nen Arbeiten.

3.2.8 Charakteristika der Genealogie

Im Zentrum der genealogischen Neuorientierung Foucaults steht die
Entwicklung des produktiven Machtkonzepts, das Macht als eine die
Gesellschaft durchdringende, vielgestaltige und konstitutive Grofe be-
greift, die stets von Dynamik, d.h. Umkehrbarkeit der Krafteverhalt-
nisse gekennzeichnet ist. Mit dem genealogischen Machtkonzept ent-
wickelt Foucault eine Perspektive, welche die Instabilitdt des Sozialen
in den Blick nehmen kann. Die Verschrankung von Macht und Wissen
fiuhrt Foucault auch zu einer Anerkennung der Dynamik der Wissens-
ordnung, deren Existenz zwar theoretisch entfaltet, die — abgesehen
von der Diskussion einiger weniger Beispiele — empirisch jedoch nicht
erschopfend verfolgt wird. Erstmals erkennt Foucault Hierarchien von
Wissensformen an, sodass das Feld der Diskurse nicht mehr als homo-

179 Dies ldsst sich insbesondere fiir den Zeitraum zwischen der Analyse der
panoptischen Architektur in Uberwachen und Strafen (frz. 1975) und
einer Diskussion vom 20. Mai 1978 (D&E 278) belegen.

180 Hier schliefSen in jiingster Zeit eine Reihe von Versuchen an, den Begriff
methodologisch zu systematisieren und als gewinnbringende heuristische
Kategorie fiir die qualitative Sozialforschung zu etablieren, vgl. Jiger
2001, Schneider/Hirseland 2005, Keller 2007 und Bithrmann/Schneider
2008. Siehe dazu auch Prinz/Schifer 2008 und Prinz 2013.

156

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

gen, sondern ebenfalls als von Kdmpfen und taktischen Polyvalenzen
gepragt verstanden wird. Allerdings hat er der Dynamik widerstreiten-
der Wissensformen keine eigenstiandige Studie gewidmet. Auch in Bezug
auf das Machtkonzept selbst ldsst sich eine Diskrepanz zwischen theo-
retischer Konzeption und analytischer Durchfiihrung erkennen. Wih-
rend Foucault auf der einen Seite die Offenheit und Uneindeutigkeit der
Machtverhiltnisse betont, so scheint andererseits die Disziplinarmacht
das Subjekt, indem sie es als produktives Individuum konstituiert,
vollkommen, bestindig und unumkehrbar der Normierung und den
Niitzlichkeitsimperativen zu unterwerfen. Obwohl Foucault also von
instabilen Machtverhiltnissen ausgeht, bleibt die Einkorperung von
Gewohnheiten offenbar auf den immergleichen Modus der Ubernahme
disziplinierender Normen reduziert. Obwohl die Umkehrbarkeit von
Machtverhiltnissen fundamental vorausgesetzt und die Moglichkeit
von Widerstand theoretisch anerkannt wird, scheint dennoch wider-
stindiges Verhalten angesichts der disziplindren Zurichtungen margi-
nal, wenn nicht gar ausgeschlossen zu sein.

Mit dem genealogischen Interesse an einer Analyse von korperlichen
Verhaltensweisen, das seiner Konzeptualisierung des produktiven und
handlungskonstituierenden Charakters der Macht entspringt, 6ffnet sich
Foucaults Denken nun jedoch zunehmend fiir die Akteursdimension.
Ausgehend von seinem Studium der Herausbildung von Gewohnheiten,
das von Foucault in dieser Phase allerdings ausschliefSlich in Bezug auf
disziplinierende Normierung durchgefithrt wird, wird die korperliche
Aneignung von Macht und Wissen in diskursiven und nichtdiskursi-
ven Praktiken analytisch zuganglich. Diese Themen werden Foucault in
seinen folgenden Arbeiten weiterhin beschiftigen, allerdings sowohl in
anderer konzeptioneller Ausrichtung als auch in Bezug auf neue empi-
rische Gegenstande.

3.3 Gouvernementalitdt und Technologien des Selbst

Nach dem Erscheinen von Der Wille zum Wissen (frz. 1976) zeichnet sich
eine weitere Neuorientierung in Foucaults Denken ab. Die urspriinglich
geplante Genealogie der Sexualitit wird er nicht in der vorgesehenen
Form weiterfithren.!8! Erst Jahre spiter, 1984, erscheinen zwei weitere
Binde (Der Gebrauch der Liiste, Die Sorge um Sich), die noch unter dem
Reihentitel Sexualitit und Wabrheit gefithrt werden, sich jedoch merk-

181 Uber diesen Umstand duflert er sich in Interviews dahingehend, er habe
das Interesse an seiner konzipierten Vorgehensweise verloren und das

Bedurfnis verspiirt, seinen Fokus zu verschieben, vgl. z.B. D&E 326:
461f.

157

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

lich von dem urspriinglichen Vorhaben Foucaults entfernt haben. Ein
weiterer Band, der sich kurz vor der Fertigstellung befand, Les Aveux
de la Chair'82 konnte aufgrund seiner fortgeschrittenen Erkrankung
nicht veroffentlicht werden und wird, so ist es in Foucaults Testament
festgelegt, unveroffentlicht bleiben.!83 Die beiden publizierten Binde
sowie die dazugehorigen Aufsitze und Interviews werden gemeinhin
als das sogenannte »Spiatwerk« Foucaults bezeichnet. In ihnen treten
die analytischen Konzepte des »Wahrheitsspiels«, der » Gouvernemen-
talitit«, der » Technologien des Selbst« und der » Asthetik der Existenz«
in den Vordergrund. Die Arbeiten sind durch ihren besonderen Fokus
auf Subjektivitatsverhaltnisse gekennzeichnet, ein Umstand, der in der
frithen Rezeption des Spatwerks fiir Irritationen gesorgt hat. Foucaults
Ubergang in das Spitwerk ist von vielen Kommentatoren in der ersten
Phase der Rezeption als Wende zur Ethik, als tief greifender Einschnitt
empfunden worden, schien es doch, dass Foucault seine Analysen tiber
die Struktur von Wissensordnungen und die Wirkungen von Macht bei-
seite geschoben hatte, um sich nun dem Subjekt zu widmen — und damit
jener Kategorie, die er zuvor als blof§ historische Denkfigur entlarvt und
als analytische Einheit hinterfragt hatte.!84

182 Vgl. Foucault 1986a: 20, D&E 326: 464 und D&E 344: 749 sowie den
vorab veroffentlichten Auszug Der Kampf um die Keuschheit (D&E
312).

183 Dariiber hinaus berichtet Foucault in einem Interview von 1983, an
einem weiteren Projekt zu arbeiten: dem Entwurf eines »Buches tiber
die Sexualmoral im 16. Jahrhundert, in dem das Problem der Selbst-
techniken, die Selbstpriifung und die Seelsorge sowohl in der protestan-
tischen als auch in der katholischen Kirche dufSerst wichtig sind« (D&E
344: 750). Vgl. auch D&E 344: 772.

184 Vgl. Brockling/Krasmann/Lemke 2000b: 9. Die frithen Lesarten von
Foucaults Texten zur griechischen Antike begrifSten oder kritisierten,
dass nun (endlich) vom Subjekt die Rede war und Foucault den Fokus
auf Wissen und Macht aufgegeben hatte, vgl. etwa Dews 1989 und Zim-
mermann 1989 sowie kritisch McNay 1992: 157-191 und Lemke 1997:
295-297. Foucault selbst hat dagegen betont, dass sich sein gesamtes
Werk stets der Frage nach Subjektivitit gewidmet hat, vgl. D&E 306:
270. Der Grund fiir einige Missverstindnisse dieser Fehlrezeption liegt
unter anderem in der besonderen Literaturlage der 198oer Jahre. Aufler
den Biichern Der Gebrauch der Liiste und Die Sorge um sich war wenig
Literatur zuganglich. Auch wenn einige der spiten Interviews zumindest
auf franzosisch vorlagen, so waren diese an verstreuten Stellen erschie-
nen und nur schwer zu erreichen. Erst seit dem Erscheinen der Dits et
Ecrits (frz. 1994, dt. 2001-2005) ist es moglich, das gesamte Spatwerk
Foucaults im Kontext zu iiberblicken.

158

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

Das Spatwerk selbst ldsst sich grob in zwei Bereiche gliedern: Den
ersten Bereich bilden die im engeren Sinne machtanalytischen Texte, die
um die Begriffe der Regierung und der Gouvernementalitit kreisen und
deren empirischer Schwerpunkt die Analyse des Liberalismus und Neo-
liberalismus ist. Den zweiten Interessenbereich bilden die antiken aske-
tischen Praktiken einer Asthetik der Existenz, die Foucault ausgehend
vom analytischen Begriff der Technologien des Selbst untersucht.!8
Diese beiden Aspekte des Spatwerks werden im Folgenden in Bezug auf
ihre praxeologische Relevanz diskutiert.

3.3.1 Gouvernementalitit

Der etwas sperrige Begriff der Gouvernementalitit nimmt in Foucaults
Spatwerk eine Schlisselstellung ein. Die Begriffsbildung leitet sich aus
einer semantischen Kombination von gouverner und mentalité ab und
verbindet somit »Regieren« und »Denkweise«.!3¢ Mit dem Konzept
sollen verschiedene analytische Interessen gebtindelt werden: Zwischen
Macht und Subjektivitiat vermittelnd verkntpft es die Untersuchung
von politischen Rationalititen, Regulierungsweisen, Wissensformen
und Technologien des Selbst.

Der Gouvernementalititsbegriff schliefSt an die bereits dargestellte
Kritik Foucaults am herrschenden Verstindnis von Macht und an sei-
ne Entwicklung einer genealogischen Konzeption von Macht als einer

185 Den publizierten Kern dieser Analysen bilden zum einen die Monogra-
fien Der Gebrauch der Liiste und Die Sorge um Sich sowie die zentrale
Vorlesung Hermeneutik des Subjekts und einige Interviews und Textaus-
ziige, die in den gesammelten Schriften Dits et Ecrits erschienen sind. Die
Vorlesung Subjectivité et vérité ist bisher noch nicht publiziert.

186 Der Begriff wird von Foucault zuerst in den Vorlesungen von 1977/78
und 1978/79 verwendet. Aufgrund der Literaturlage wurde das Konzept
Ende der 198o0er und Anfang der r99oer Jahre, als sein Spatwerk nach
Erscheinen des zweiten und dritten Bandes von Sexualitit und Wahrheit
vor allem in Bezug auf die Ethik als »Wende zum Subjekt« rezipiert
worden ist, weitgehend ignoriert. Thomas Lemke kommt das Verdienst
zu, sehr frith auf die Bedeutung dieses Komplexes von Foucaults Werk
als Verbindung zwischen dem Interesse an Machtverhaltnissen und ei-
ner Analyse von Subjektivierungsweisen hingewiesen zu haben. Dafiir
stiitzt er sich auf eine umfangreiche Archivrecherche, in der er die The-
sen Foucaults erstmals fur die Rezeption erschlossen hat. Vgl. Lemke
1997, Krasmann 1999, Brockling/Krasmann/Lemke 2000a und Lemke
2008. Die Vorlesungen Foucaults sind auf Franzosisch und parallel auf
Deutsch erst 2004 veroffentlicht worden, vgl. Foucault 2004a und Fou-
cault 2004b.

159

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

produktiven und dynamischen Grofle an.!'8” Diese Konzeption weist
juridische Begrifflichkeiten, wonach Macht als Vertrag, Gesetz, Ver-
bot, Zensur oder Zwang begriffen werden muss, zuriick.188 Anders als
zuvor setzt sich Foucault mit dem Gouvernementalitatsbegriff nun je-
doch ebenfalls deutlich von einer kriegerischen Konzeption von Macht
als Kampf ab.!8? In der gouvernementalen Machtanalyse begreift Fou-
cault »Macht als Feld strategischer Beziehungen zwischen Individuen
oder Gruppen, die auf das Verhalten des oder der anderen zielen und
dabei auf ganz unterschiedliche Verfahren oder Techniken zurtckgrei-
fen, welche mit der Zeit, der sozialen Gruppe und dem institutionellen
Rahmen variieren, in dem sie sich entwickeln.«!%0 Das Machtkonzept
wird hier allgemein als Raster zur Analyse von vielfiltigen Verfahren
der Beeinflussung von Verhalten sowie von Beziehungsformen zwischen
einzelnen Personen oder Gruppen eingefithrt. Deutlicher als zuvor tritt
nun die graduelle Perspektive des Machtkonzepts in den Vordergrund.
Neben dynamischen Machtverhiltnissen (relations de pouvoir) spricht
Foucault nun zwar auch von verfestigten Herrschaftszustinden (états
de domination), die vollkommen von Gewalt geprigt sind. Gewalt
ist aber nicht das wesentliche Element einer Machtbeziehung. Wenn
Machtverhiltnisse auch Gewaltaustibung umfassen konnen, liegt ihnen
immer noch ein Handlungsspielraum des Subjekts zugrunde, wihrend
Herrschaftszustinde von absoluter Passivitit gekennzeichnet sind und
die Subjekte aller Moglichkeiten berauben.'! Herrschaftszustinde, in
denen Handlungen vollstindig verhindert oder erzwungen werden, sind
jedoch ein analytischer Grenzfall. Macht muss vielmehr als ein »auf
Handeln gerichtetes Handeln «!%2 verstanden werden, insofern sie Mog-
lichkeiten erweitert oder einschriankt und Handeln wahrscheinlicher
oder unwahrscheinlicher werden ldsst. Diese graduelle Beeinflussung
der Wahrscheinlichkeit von Verhaltensweisen, die Fihigkeit der Macht,
»Fiithrung zu lenken««193, ist ihr spezifisches Charakteristikum. Hier
eroffnet sich nun der systematische Ort des Regierungsbegriffs.1%* An
die Stelle des zentralen Begriffs der Disziplin treten unterschiedliche
Techniken der Lenkung, die eine Kontinuitit von Selbst- und Fremd-
fithrungen bilden.!%%

187 Vgl. D&E 304: 259.

188 Vgl. D&E 306: 285.

189 Vgl. D&E 306: 287.

190 D&E 304: 259f.

191 Vgl. D&E 306: 285 f. und D&E 356: 8771.
192 D&E 306: 286.

193 D&E 306: 286.

194 Vgl. D&E 306: 286f. und D&E 356: 900.
195 Vgl. D&E 349: 815.

160

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

Foucault verwendet den Regierungsbegriff, um »die Gesamtheit der
Institutionen und Praktiken, mittels deren man die Menschen lenkt«19¢
zu bezeichnen. Es handelt sich dabei um eine Erweiterung des Bedeu-
tungsfeldes von »Regierung« zur Bezeichnung von »Handlungsformen
und Praxisfelder[n], die in vielfaltiger Weise auf die Lenkung, Kontrolle,
Leitung von Individuen und Kollektiven zielen und gleichermafen For-
men der Selbstfithrung wie Formen der Fremdfiihrung umfassen.«1%”
Dieser Zusammenhang zwischen der Lenkung und der Selbstkonstitu-
tion von Subjekten geht nicht in einer Form von Zwang auf, sondern
wird tber eine Reihe heterogener Praktiken und Techniken erreicht.
Von der Zustimmung der Subjekte zu den ihre Handlungen beeinflus-
senden Regierungstechnologien kann daher nicht auf die Abwesenheit
von Macht geschlossen werden. Vielmehr ldsst sich gerade mit dem
Gouvernementalititskonzept herausarbeiten, inwiefern Regierung tiber
die Gewdhrung von Freiheiten ausgeiibt wird und warum dies faktisch
einem Zwang zum »freien« Handeln gleichkommen kann.!8

In seinen Vorlesungen von 1977/78 und 1978/79 untersucht Fou-
cault in erster Linie die Verbindungen zwischen Subjektivierungsformen
und der Herausbildung des modernen Staates.'®? In diesen Studien ver-
wendet er das Gouvernementalititskonzept, um die Entwicklung be-
stimmter moderner Regierungsformen zu kennzeichnen, die gegentuber
souverdnen und diszipliniren Formen der Macht in den Vordergrund
getreten sind, sowie um den Prozess zu beschreiben, durch den sich der
Gerechtigkeitsstaat des Mittelalters in einen Staat transformiert hat, der
durch gouvernementale Regierungstechnologien charakterisiert ist.200
Von einer klassischen politikwissenschaftlichen Perspektive weicht Fou-
cault insofern ab, als er nicht den Staat selbst in den Mittelpunkt seiner
Analyse stellt, sondern im Gegenteil sogar vor einer »Uberbewertung
des Problems des Staates«29! warnt. Das Potential seiner analytischen
Herangehensweise liegt vielmehr darin, dass sie den Regierungsbegriff
nicht in staatlichen Organisationsformen aufgehen ldsst. »Regierung«
soll nicht in Begriffen des Staates verstanden werden, sondern der Staat
selbst muss von den allgemeineren gouvernementalen Techniken her
analysiert werden. Dadurch kann die Analyse verdeutlichen, dass Re-
gierung nicht an »den Staat« gebunden ist, und somit etwa das liberale
Konzept der strikten Trennung zwischen dem Offentlichen und dem

196 D&E 281: 116.

197 Brockling/Krasmann/Lemke 2000b: 10.

198 Brockling/Krasmann/Lemke 2000b: 28-30.

199 Vgl. D&E 239, D&E 255, D&E 274, Foucault 2004a und Foucault
2004b.

200 Vgl. D&E 239: 820f.

201 D&E 239: 821.

161

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Privaten hinterfragen und selbst als Instrument und Effekt von Regie-
rungspraktiken enttarnen. Gerade in der Definition dessen, was staat-
lich und was nicht staatlich ist, liegt eine wesentliche Regierungsweise
begriindet.202

Indem neoliberale Regierungsformen die Verantwortung fiir gesell-
schaftliche Risiken in den Zustiandigkeitsbereich von Individuen tber-
tragen, verwandeln sie die Risiken in ein Problem der Selbstsorge. Der
sogenannte »Riickzug des Staates« stellt sich aber selbst als spezifische
Regierungstechnik dar.293 Dieser Zusammenhang wird erst sichtbar,
wenn mit dem Regierungsbegriff auch Formen der Selbstregierung oder
»Selbsttechnologien« adressiert und in die Analyse einbezogen werden
konnen. Die angebliche Freiheit des Individuums kann so in Gouverne-
mentalitatsanalysen als spezifische Regierungstechnik entlarvt werden.
Wenn sich etwa das Denken der Subjekte nach 6konomischen Prin-
zipien ausrichtet (»Unternehmer seiner selbst«) und das Streben nach
einer stindigen Verbesserung im Zeichen der Effizienzsteigerung zum
Modell des Selbst wird, stehen Identititsentwiirfe des Individuums und
politische Staatsziele der Deregulierung im Einklang.294 Es kann somit
herausgearbeitet werden, dass es sich bei der neoliberalen Gouverne-
mentalitit nicht um ein Zurtickdringen staatlichen Einflusses durch den
Markt handelt, sondern vielmehr um eine » Verschiebung von formellen
zu informellen Formen der Regierung«2%5. Das Konzept der Gouver-
nementalitdt hat sich — unter anderem aufgrund seines heuristischen
Potentials, diese Zusammenhange sichtbar zu machen — als aufSerst pro-
duktive sozialwissenschaftliche Analysekategorie erwiesen.206

Es wire ein Missverstindnis, den Gouvernementalitdtsbegriff aus-
schlieflich mit politikwissenschaftlichen Fragen zu verbinden. Seine
praxeologische Relevanz als sozialtheoretisches Konzept liegt in der
analytischen Verkntipfung von Machtverhiltnissen und Prozessen der
Subjektivierung. Dabei setzt er unterhalb der Kategorien des Staates,
des Marktes oder des Gesetzes bei konkreten Praktiken, Techniken
und Relationen an. Die Gouvernementalititsanalyse bezieht sich dabei
nicht auf ein begriundendes Subjekt, sondern versteht dieses als einen
Effekt von Regierungsweisen und ldsst dabei am Studium konkreter
sozialer Praktiken die fundamentale Einbindung der Subjektkonstitu-

202 Vgl. D&E 239: 822.

203 Vgl. Lemke 2000: 37f.

204 Vgl. Lemke 2000: 39f. und Brockling 2007.

205 Brockling/Krasmann/Lemke 2000b: 26.

206 Vgl. nur Burchell/Gordon/Miller 1991, Barry/Osborne/Rose 1996,
Brockling/Krasmann/Lemke 2000a, Opitz 2004, Krasmann/Volkmer
2007, Brockling 2007, Purtschert/Meyer/Winter 2008, Traue 2010 und
Angermiiller/Dyk 20710.

162

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

tion in Machtrelationen hervortreten. Diese Perspektive geht sowohl
von graduellen Differenzen der Festigkeit von Machtverhiltnissen als
auch von einem graduellen Kontinuum zwischen Selbst- und Fremdfih-
rungen aus. Der analytische Zusammenhang zwischen dem Gouverne-
mentalititskonzept und dem Begriff » Technologien des Selbst« liegt in
der Frage begriindet, wie sich Selbstverhiltnisse in Fremdverhiltnisse
integrieren, also der Frage nach »der Herrschaft tber sich selbst im
Zusammenhang mit den Beziehungen zu den anderen«207,

3.3.2 Technologien des Selbst

Das zentrale neue Interesse, das Foucault im Zusammenhang mit dem
zweiten Teil seines Spatwerks entwickelt, gilt den »Technologien des
Selbst« oder »Selbsttechniken«. Diese werden, davon zeugt die ent-
sprechende Zusammenfassung Foucaults im Annuaire du College de
France, erstmals in der Vorlesung Subjectivité et vérité von 1980/81
behandelt.2%8 Foucault kniipft dabei an Jiirgen Habermas und dessen
Unterscheidung von Produktionstechniken, Kommunikationstechniken
und Herrschaftstechniken an.2%? Damit werden erstens Techniken der
Herstellung oder Umwandlung von Dingen bezeichnet, zweitens Tech-
niken des Gebrauchs von Zeichensystemen und drittens » Techniken,
die die Beeinflussung des Verhaltens der Individuen gestatten, um be-
stimmte Zwecke oder Ziele durchzusetzen.«?19 In Foucaults theore-
tischer und analytischer Arbeit treten nun neben die drei genannten
Dimensionen die »Selbsttechniken« als ein weiterer Typ von Techniken,
»die den Individuen gestatten, selbst eine Reihe von Operationen mit
ihrem Korper, ihrer Seele, ihren Gedanken, ihrem Verhalten vorzuneh-
men, sie auf diese Weise zu verwandeln oder zu verandern und einen be-
stimmten Zustand der Vollkommenheit, des Gliicks, der Reinheit oder
der iibernatiirlichen Macht zu erreichen.«2!1 In dieser ersten Definition
der Technologien des Selbst von 1981 sind bereits die wichtigsten Ele-
mente des Phinomenbereichs enthalten, den Foucault in den kommen-
den Jahren im Detail untersuchen wird. Es handelt sich um Praktiken,
die auf den eigenen Korper und das eigene Verhalten bezogen sind und
die daran eine spezifische Veranderung erzielen wollen.

Mit dieser Erweiterung seines theoretischen und analytischen Instru-
mentariums verbindet Foucault auch die selbstkritische Frage, ob er

207 D&E 304: 260.

208 Vgl. D&E 304 sowie zur zentralen Bedeutung der Vorlesung Gros
2004.

209 Vgl. D&E 295: 210 und D&E 363: 968.

210 D&E 295: 2710.

211 D&E 295: 210. Vgl. auch D&E 304: 261.

163

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

nicht in seinen bisherigen Studien die Herrschaftstechniken zu sehr ins
Zentrum gestellt hat.212 Die ausfiihrliche Ausarbeitung der Gewich-
tung der vier Technik-Dimensionen sowie ihre spezifische Verkniipfung
ist Foucault aufgrund seines frithen Todes schuldig geblieben, sodass
die Forschung auf verstreute Bemerkungen in Interviews und Vorgriffe
auf das unveroffentlichte Buch Les Aveux de la Chair angewiesen ist.
Die Beantwortung der Frage, wie sich Foucaults Analysen von Wis-
sensordnungen und Machtverhaltnissen mit den spateren Studien zu
Selbsttechniken in der griechischen und romischen Antike in Verbin-
dung bringen lassen, muss sich daher auf die Interpretation noch unge-
nuigend verkniipften Materials stiitzen und lasst sich aufgrund des Ent-
wurfscharakters eines Teils der Texte und der Antworten, die Foucault
in Interviews gegeben hat, nicht abschliefSend vornehmen. Wie kommt
es nun, dass Foucault sich fiir die Technologien des Selbst interessiert,

und auf welche historischen Epochen und Phanomene bezieht sich seine
Arbeit?

3.3.2.1 Das Thema der Sorge um sich

Im Verlauf von Foucaults Beschiftigung mit der historischen Ent-
wicklung der Sexualitit weitet sich sein Interesse immer weiter aus,
bis schliefSlich die Sexualitit nur noch einen Teilbereich einer umfas-
senden Geschichte der Wahrheit ausmacht.2!3 Aus dem Projekt »Se-
xualitdt und Wahrheit« ist das — riickblickend auch Foucaults frithere
Arbeiten integrierende — tibergreifende Interesse an den Verbindungen
von »Subjektivitat und Wahrheit« geworden. Am Beginn von Foucaults
Spatwerk steht die fir ihn tiberraschende, in Der Wille zum Wissen be-
reits ausgefithrte Beobachtung, dass Verbote im Bereich der Sexualitat
mit der Forderung und Verpflichtung verbunden sind, zu sprechen und
dabei die Wahrheit iiber sich selbst zu sagen.?!# Sie fiihrt ihn zunichst
zu der Frage, in welcher Form die sexuelle Aktivitit historisch zum
Gegenstand einer umfassenden Moral gemacht wurde.2!® Von dort aus
gelangt Foucault zum wiederum grofleren Problem der Ethik, »verstan-
den als Ausarbeitung einer Form des Verhaltnisses zu sich, die es dem
Individuum gestattet, sich als Subjekt einer moralischen Lebensfithrung
zu konstituieren«?16, An dieser Stelle kommen die Selbsttechniken ins
Spiel: Auf der Basis einer eingehenden Analyse der diachronen Trans-
formation von Technologien des Selbst will Foucault herausarbeiten,

212 Vgl. D&E 295: 210 und D&E 363: 969.

213 Vgl. Foucault 1986a: 13.

214 Vgl. Foucault 1977: 27—49 und D&E 363: 966-968.
215 Vgl. Foucault 1986a: 17.

216 Foucault 1986a: 315.

164

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

wie im historischen Verlauf »die Formen des Verhiltnisses zu sich (und
die damit verbundenen Selbstpraktiken) definiert, modifiziert, umge-
arbeitet und diversifiziert worden sind.«217 Der Zeitraum dieser histo-
rischen Untersuchung von Subjektivierungspraktiken spannt sich von
der Philosophie und Praxis der griechischen Antike bis zur »Konstitu-
ierung der christlichen Doktrin und Pastoral des Fleisches«?!3, deren
Beginn Foucault im 4./5. Jahrhundert n. Chr. ansetzt. Letztlich stehen
also auch nicht die Moral oder die Ethik im Zentrum von Foucaults
Untersuchungen, sondern die Selbstpraktiken und die damit verbun-
denen unterschiedlichen Formen der Ausbildung von Subjektivitit. Die
Geschichte der Sexualitdt und ihres Bezugs zur Wahrheit integriert sich
— wie bei einer russischen Matrjoschka, wenn man so will — in eine Ge-
schichte der Moral und der Ethik, die sich wiederum in eine Geschichte
der Selbstpraktiken und ihrer Verhiltnisse zur Subjektivitit als zugleich
grundlegendes und umfassendstes Projekt integriert.

Die Grundthese Foucaults lautet, dass sich das Verhaltnis der beiden
wichtigen antiken Maximen »Achte auf Dich selbst« und »Erkenne
Dich selbst« im historischen Verlauf umgekehrt hat, wobei letztere die
heute bekanntere ist, da sie die andere in den Hintergrund gedringt
hat.2!® Foucault verfolgt im Detail, wie sich die Maxime »Achte auf
Dich selbst« im Kontext einer Sorge um sich auf das Verhalten der
Subjekte ausgewirkt hat. Grob lassen sich drei historische Abschnitte
mit jeweils eigener Charakteristik der Sorge um sich unterscheiden. Dies
jedoch, wie Foucault selbst stets betont, mit flieSenden Ubergingen
und unscharfen Grenzen.220 Er differenziert als historische Epochen zu-
ndchst das klassische Griechenland des 5. und 4. Jahrhunderts v. Chr.,
in dem die Sorge um sich in der philosophischen Reflexion auftaucht,
und zwar zuerst in Platons Alkibiades,??! zweitens den Hellenismus und
die Kaiserzeit der ersten beiden Jahrhunderte unserer Zeitrechnung,222
schlieflich den Ubergang von der heidnischen zur christlichen Askese,
der Foucault zufolge im 4./5. Jh. des spatromischen Reiches anzuset-
zen ist.223 In einigen knappen Randbemerkungen skizziert Foucault
dartiber hinaus Vorldufer und Frithformen der antiken Selbsttechniken,

217 Foucault 1986a: 44.

218 Foucault 1986a: 44.

219 Vgl. D&E 363: 972 f. Siehe auch Gros 2004: 637.

220 Vgl. Foucault 2004c¢: 52 1.

221 Diesem Zeitraum widmet sich Der Gebrauch der Liiste.

222 Diesem Zeitraum widmet sich Die Sorge um sich.

223 Diesem Zeitraum hitte sich Les Aveux de la Chair widmen sollen, s.o.
Die Vorlesung Hermeneutik des Selbst umfasst alle drei historischen
Abschnitte, mit einem starken Schwerpunkt auf dem 1./2. Jh. n. Chr. und
nur gering systematisierten Bemerkungen zum Christentum.

165

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

heidnische Riten, die in die Bewegung des Pythagoreismus des 6. Jh. v.
Chr. integriert worden sind.22* Foucaults historische Quellen bilden da-
bei praskriptive Texte, die das Verhalten und die Gestaltung des Selbst
betreffen, sowie iiberlieferte Briefe und Tagebiicher.22

Im Folgenden soll versucht werden, einen knappen Abriss iiber Fou-
caults Geschichte von Sexualitat, Ethik und Subjektivitit zu geben.
Dieses Unternehmen sieht sich mit zwei Schwierigkeiten konfrontiert:
zum einen mit der oben ausgefuhrten Tatsache, dass sich Foucaults In-
teresse wahrend der Arbeit verschoben hat sowie dass die einzelnen Ent-
wicklungsstadien und unterschiedlichen Interessenbereiche auf unter-
schiedliche Texte aufgeteilt sind; zum anderen mit dem Umstand, dass
Foucault in seinen spaten Arbeiten mehr als zuvor komplexe Transfor-
mationsprozesse verfolgt und detailreich schildert, ohne diese auf ein
allzu einfaches Schema reduzieren zu wollen. Insbesondere in seinem
Spatwerk zeigt sich Foucault somit als ein Theoretiker der graduellen
Uberginge, der unscharfen Grenzen und der Mehrdeutigkeit. Wenn da-
her im Folgenden eingehender als an anderen Stellen dieses Kapitels
auf die historische Argumentation Foucaults Bezug genommen wird, so
geschieht dies aus drei Griinden: Erstens ist dies der Komplexitat der hi-
storischen Materialanalyse selbst geschuldet. Eine Reduktion auf grofSe
Linien erscheint dabei aufgrund der heterogenen Entwicklungen ebenso
wenig moglich wie sie in Foucaults Sinne gewesen wire. Zweitens ldsst
sich nur vor dem Hintergrund der Kenntnis der in Foucaults Studien im
Detail herausgearbeiteten historischen Transformationen darstellen, in-
wiefern Foucault sich im Spatwerk als Analytiker gradueller Uberginge
erweist. Drittens betritt eine sozialwissenschaftliche Diskussion dieser
Aspekte des Foucault’schen Spatwerks, von dem bisher hauptsachlich
das Konzept der Gouvernementalitit wahrgenommen und produktiv
als analytische Kategorie etabliert worden ist, in weiten Teilen Neuland.
Aus diesem Grund kann die Argumentation Foucaults nicht in dem-
selben MafSe als bekannt vorausgesetzt werden wie seine Ausfithrungen
zur Archiologie der Diskurse, zur Disziplinargesellschaft oder eben zur
Gouvernementalitat.

3.3.2.2 Der historische Wandel der Selbstsorge

Die Eroffnung von Foucaults Genealogie bildet seine ausfiihrliche In-
terpretation von Platons Alkibiades, in dem Foucault zufolge die erste
philosophische Reflexion der Selbstsorge stattfindet und die Formulie-
rung »epimeleia heautou«, »Sorge um sich selbst«, zum ersten Mal auf-
taucht. Die zentrale Bedeutung der »tiefgreifende[n] Neuordnung«%26

224 Vgl. Foucault 2004c: 70-76.
225 Vgl. Foucault 1986a: 20f. und Foucault 1986b: 9f.

166

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

des Alkibiades besteht darin, die Sorge um sich zu theoretisieren und
in die Form der Erkenntnis und Selbsterkenntnis zu bringen. Die phi-
losophische Reflexion der Sorge um sich setzt diese mit verschiedenen
Erfahrungsachsen in Bezug: der Diitetik, der Okonomik und den Lie-
besbeziehungen.22” Unter der Okonomik — im Sinne der Fithrung des
Hauses — ist dabei insbesondere das Verhiltnis zwischen der Sorge um
sich und den Pflichten des Familienvaters, Gatten oder Sohnes zu ver-
stehen.?28 Im Rahmen dieser Theoretisierung identifiziert Platon den
Modus der Sorge um sich mit der Selbsterkenntnis.22? Die Sexualmoral
der Antike ist in ihrem Stil durch die MafSigung gekennzeichnet, welche
die Verhiltnisse zum Koérper (Didtetik), zur Gattin (Okonomik) und
zu den Knaben (Erotik) prigt.23 Die MifSigung stellt sich in diesem
Kontext nicht als universale moralische Verpflichtung dar. Sie ist nicht
umfassend, sondern in sich different und beruht eher auf einer Empfeh-
lung anstatt einer Erzwingung von Verhaltensstilen.23! Wichtig ist fiir
Foucault dabei, dass die Mdfigung sich den Griechen nicht als ein fur
alle geltender Kodex auferlegte, »nicht in der Form eines universalen
Gesetzes [...], dem sich alle und jeder unterwerfen mufsten; sondern
eher als ein Prinzip der Stilisierung des Verhaltens fir diejenigen, die
ihrer Existenz die schonste und vollendetste Form geben wollen, die nur
moglich ist.«232 Die Asthetik der Existenz hat hier keine Gesetzesform,
insbesondere weil sie nicht allgemeinverbindlich ist und in einer Vielfalt
konkurrierender Angebote besteht. Darin liegt, wie weiter unten zu
zeigen sein wird, fir Foucault eine wesentliche Differenz zu Formen des
Selbstverhiltnisses im Christentum.

Die den Platonismus ablosende Ordnung der Selbstpraxis im 1. und
2. Jahrhundert n. Chr., von Foucault als »hellenistische[s] Modell«233
oder auch als »Goldenes Zeitalter der Sorge um sich«23* bezeichnet,
bildet den Hohepunkt der Entwicklung der Asthetik der Existenz und
ist von drei zentralen Verianderungen gekennzeichnet. Erstens l6st sich
die Sorge um sich von einem bestimmten Lebensalter (dem der Jugend)
und wird ein alle Individuen zu jeder Zeit umfassender Imperativ, der

226 Foucault 2004c: 76.

227 Vgl. Foucault 2004c¢: 86. Diese Erfahrungsachsen spiegelt Foucault in
der Gliederung der Biicher Der Gebrauch der Liiste und Die Sorge um
sich.

228 Vgl. Foucault 2004c: 87.

229 Vgl. Foucault 2004c¢: 95.

230 Vgl. Foucault 1986a: Kap. IL, III und IV.

231 Vgl. Foucault 1986a: 31.

232 Foucault 1986a: 315.

233 Foucault 2004¢: 316.

234 Foucault 2004¢: 111.

167

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

eine lebenslange Anstrengung darstellt.235 Zweitens 16st sie sich von
dem Bezug auf die Regierung der anderen und wird unabhingig von
der Politik.23¢ Drittens schliefSlich, und dies ist die wichtigste Verande-
rung, wird sie nicht mehr allein durch die Selbsterkenntnis bestimmt,
sondern diese fiigt sich in ein iibergreifendes Ensemble ein.23” Damit
erhilt die Selbstsorge in ihrem »Goldenen Zeitalter« schrittweise eine
grofsere Bedeutung und Autonomie und wird zu einem Wert an sich.
Sie stellt sich als medizinisches Modell analog zu einer andauernden
gesundheitlichen Fiirsorge dar.238 Das Selbst wird zum Objekt der Sorge
als ihrem einzigen Zweck.23® Im Zentrum vieler philosophischer Fra-
gen des »Goldenen Zeitalters« steht die Frage, wie ein angemessenes
Leben gestaltet werden kann und muss, und diese Frage geht immer
mehr in einer anderen auf: »Was ist zu tun, damit das Selbst wird und
bleibt, was es zu sein hat? «?40 Diese Formulierung impliziert, dass eine
Verwandlung des Selbst notig ist, um zur Wahrheit zu gelangen. Die
zentrale Beziehung zu sich selbst nimmt unterschiedliche Formen, d.h.
Handlungen, Haltungen und Zustinde an. Es geht darum, das Selbst
zu schiitzen und auszuriisten sowie es zu respektieren und zu achten;
angestrebt wird ein Zustand, in dem wir Herr unserer selbst sind und
das Selbst besitzen oder uns an uns selbst erfreuen, Lust und Freude im
Umgang mit uns selbst empfinden. Teil dieser Formen des Selbstbezugs
ist eine »Umkehr zu sich«, eine Veranderung des Subjekts, die Bewe-
gung und Anstrengung erfordert. Diese Selbstpraxis ist in zweierlei Hin-
sicht zielgerichtet: zum einen ist sie kritisch und korrektiv, zum anderen
selbstbildend. Thre kritisch-korrektive Dimension besteht in der zielge-
richteten Tilgung schlechter Gewohnheiten, Fehler und Abhingigkeiten
und im Verlernen alter Laster.2*! Thre andere Dimension liegt in der Vor-
bereitung des Individuums, in seiner Ausriistung, die unabhingig vom
jeweiligen Beruf oder der jeweiligen gesellschaftlichen Rolle gedacht
werden muss.242 Der Aspekt der Selbstpraxis als Vorbereitung, die Aus-
stattung des Selbst mit dem notigen Riistzeug bildet ein besonderes
Interesse Foucaults und einen Schwerpunkt seiner historischen Analyse;
sie wird daher im Folgenden umfassend nachgezeichnet.

Mit dem Ubergang zum Hellenismus registriert Foucault eine gestei-
gerte Aufmerksamkeit und grofSere Unruhe gegentiber dem sexuellen

235 Vgl. Foucault 2004¢: 113 und 117-148 sowie D&E 363: 981.
236 Vgl. Foucault 2004¢: 113, 148 und 225 sowie D&E 363: 981.
237 Vgl. Foucault 2004¢: 114.

238 Vgl. D&E 363: 981.

239 Vgl. Foucault 2004c¢: 225 f.

240 Foucault 2004c¢: 227.

241 Vgl. Foucault 2004¢: 126-128.

242 Vgl. Foucault 2004¢: 126 und 148.

168

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

Verhalten; es etabliert sich »alles in allem ein strengerer Stil«243, Je gro-
Ber die Wachsamkeit gegeniiber der sexuellen Praxis wird, desto mehr
erscheint diese als Bedrohung des angestrebten Selbstverhaltnisses. »Es
scheint zunehmend notwendig, ihr zu mifStrauen, sie zu kontrollieren,
sie, soweit sich das machen laf3t, ausschliefSlich in den Ehebeziehungen
zu lokalisieren — um sie dort, im Eheverhiltnis, mit intensiveren Be-
deutungen zu beladen. Hand in Hand gehen Problematisierung und
Unruhe, Infragestellung und Wachsamkeit.«24* In dieser Tendenz zum
Misstrauen und zur Kontrolle, in diesem strengen Stil des » Goldenen
Zeitalters«, das einerseits die Hochphase der Asthetik der Existenz bil-
det, liegt andererseits bereits der Keim fiir Entwicklungen, die sich mit
der Entwicklung des Christentums intensivieren.

Genau wie fiir das Aufgreifen bereits existierender ritualistischer
Praktiken im Platonismus und fiir den Ubergang vom Platonismus zu
Hellenismus und Kaiserzeit betont Foucault auch fiir den Ubergang
zur frithchristlichen Phase des 4. und 5. Jh. n. Chr., dass die von ihm
geschilderten Entwicklungen flieffend sind und nicht als Briiche ver-
standen werden sollen. Allerdings fillt seine Darstellung des Unter-
schieds zwischen christlicher und antiker Askese und Sexualethik deut-
lich pointierter aus, und insbesondere in den Interviews dominiert der
Eindruck, dass sich die von Foucault wahrgenommene Radikalitit der
Transformation mit dem Aufgreifen griechischer Praktiken durch das
Christentum steigert. Die verstreuten Bemerkungen Foucaults zu den
Verianderungen, die im Christentum stattfinden, sind in dieser Hinsicht
aber leider alles andere als konsistent.2* Zwischen der Moral der Grie-
chen und der Moral der Christen scheint es einerseits lediglich graduelle
Differenzen zu geben, Foucault hebt immer wieder auch die Gemein-
samkeiten hervor. Andererseits jedoch beurteilt Foucault wichtige As-
pekte der Moral der Griechen grundsitzlich positiver. Er sieht »ebenso
Zusammenhinge wie Briiche «24¢, gleichzeitig aber auch »fundamentale
Unterschiede«247,

Diese verwirrenden Widerspriiche lassen sich — wenn auch nur in
Grenzen — mildern, wenn die Gegenposition in den Blick genommen
wird, die zu widerlegen Foucault antritt. So wendet er sich gegen Auf-
fassungen, die einen klaren Bruch zwischen der Toleranz der Antike und
der Strenge des Christentums postulieren, indem er darauf verweist,

243 Foucault 1986b: 51.

244 Foucault 1986b: 305 f.

245 Auch Frédéric Gros attestiert ein Schwanken Foucaults hinsichtlich der
Frage, ob zwischen Stoizismus und Christentum eher Briiche oder Kon-
tinuitdten bestehen, vgl. Gros 2004: 654.

246 D&E 363: 989. Vgl. auch Foucault 1986a: 31.

247 Foucault 1986b: 189.

169

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

dass das Christentum eine Reihe von Praktiken der Strenge aus der
Epoche des Hellenismus und der Kaiserzeit, insbesondere aus der Stoa,
tibernommen hat. Einige zentrale Praktiken der Selbstpriifung, Selbst-
beurteilung und Selbstdisziplin sind dabei vom Christentum aufgegrif-
fen und gleichzeitig modifiziert worden.?48 So fithrt Foucault aus, dass
Cassian in einem christlichen Text die Priifung der Gedanken mit der
Tatigkeit eines Miillers und eines Geldwechslers vergleicht, der gutes
von schlechtem Korn scheidet bzw. die Qualitit von Minzen prift. In
diesen Bildern kehren die Praktiken der Vorstellungspriifung wieder, die
bei Marc Aurel und in der gesamten stoischen Tradition von grofSer Be-
deutung sind.2*° Foucault betont aufSerdem, dass zwischen Antike und
Christentum Themen und Bereiche moglicher Beunruhigungen konstant
sind.2%0 Er erkennt gleichfalls an, dass es auch in Griechenland Verbote
und Tabus gibt, etwa den Inzest betreffend. Dennoch bildet das Verbot
in der Antike nicht den Brennpunkt der philosophischen Reflexion.251
Im Christentum dagegen identifiziert Foucault die Figur des Gesetzes
eindeutig als zentrale Form, tiber Sexualitit und Moral zu reflektie-
ren, und gibt dafur zahlreiche Beispiele. So seien etwa die Formen der
Ehe in der griechischen Antike und in der christlichen Pastoral weit
voneinander entfernt, werde in der christlichen Pastoral das gesamte
Sexualleben der Eheleute »einer — oft sehr detaillierten — Kodifizierung
unterworfen «252,

Zur Charakterisierung der christlichen Ethik verwendet Foucault
daher fur die Gesetzesform den Begriff »code«, der im Deutschen zu-
nichst als »Code«2%3 und spiter als »Kodex«25* {ibersetzt worden ist,
wobei letzterer Ausdruck treffender erscheint. Mit diesem Begriff soll
beleuchtet werden, dass die christliche Moral mit einer besonderen
Form der »Verrechtlichung«?55 und des Verbots identifiziert werden
kann. In der Dominanz des Gesetzesprinzips in der christlichen Ethik
liegt fur Foucault, darauf weist er an zahlreichen Stellen hin, ein we-
sentlicher Unterschied zur griechischen Moral, die ihm freier erschien,
schon allein deshalb, weil sich ihre Vorschriften nicht an alle Individuen

248 Vgl. Foucault 1986b: 55, D&E 344: 766 und 773, D&E 363: 993998
sowie Gros 2004: 654.

249 Vgl. Foucault 2004¢: 369—371. Foucault weist allerdings auch hier auf
zentrale Unterschiede hin, die weiter unten noch diskutiert werden.

250 Vgl. Foucault 1986a: 23.

251 Vgl. D&E 350: 831.

252 Foucault 1986a: 232. Vgl. auch D&E 350: 828.

253 Vgl. etwa Foucault 1986a: 41 und Foucault 1986b: 27, 57, 238 u. pas-
sim.

254 Vgl. etwa D&E 350: 828.

255 Foucault 1986b: 239.

170

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

wandten. Somit besteht ein grundlegender Unterschied darin, dass »die
Kirche und die christliche Pastoral eine Moral zur Geltung gebracht
haben, deren Vorschriften zwingend und deren Reichweite universal
waren [...]. Hingegen waren im antiken Denken die Forderungen nach
Zucht nicht in einer vereinheitlichten, kohirenten, autoritiren und al-
len gleich auferlegten Moral organisiert«2%¢, So lassen sich Foucault
zufolge unterschiedliche Formen der Moral differenzieren, wobei in der
christlichen »der Akzent vornehmlich auf dem Code liegt: seiner Sy-
stematizitat, seinem Reichtum, seiner Fahigkeit, sich an alle moglichen
Fille anzupassen und alle Verhaltensbereiche abzudecken; in solchen
Moralen ist das Wichtige auf Seiten der Autorititsinstanzen zu suchen,
die diesem Code Geltung verschaffen, seine Erlernung und Beachtung
durchsetzen, die Ubertretungen sanktionieren«257. Die Subjektivierung
nimmt hier eine juridische Form an, indem sie auf eine Reihe von Geset-
zen bezogen ist, deren Verfehlung bestraft wird. Eine solche, zum Code
orientierte Moral ist durch Universalitit gekennzeichnet; es existieren
umfassende Vorschriften fiir die meisten Aspekte menschlichen Verhal-
tens, die in hierarchischen und institutionell verankerten Autorititsver-
hiltnissen uberwacht, sanktioniert und durchgesetzt werden. Aufgrund
der Gesetzesform sind diese Subjektivierungsverhiltnisse untrennbar
mit Zwang verbunden.

Ein weiterer zentraler Unterschied — und in dieser Hinsicht ist der
Titel der Vorlesung Hermeneutik des Selbst dufSerst irrefithrend — ist
die Art und Weise, wie die Individuen iiber sich selbst reflektieren. Die
griechischen Selbstpraktiken zielen darauf, sich selbst zu einem Subjekt
zu transformieren, das der Wahrheit fihig ist, und sie definieren die-
se Transformation als immerwihrende Aufgabe. Dabei geht es jedoch
nicht darum, in sich selbst, in einem wie auch immer gedachten Inneren,
eine Wahrheit zu suchen oder gefdhrliche Begierden zu dechiffrieren. So
formuliert Foucault deutlich: »Wir sind noch sehr weit von einer Her-
meneutik des Subjekts entfernt.«28 Im Christentum dagegen dndert sich
die Einstellung gegeniiber der Wahrheit und der Notwendigkeit einer
Selbstentzifferung. Die Gedanken, das geheimste Innere, sollen auf der
Suche nach Unreinheiten durchforscht werden. Ein Beispiel bildet die
bereits angefuhrte Vorstellungspriifung, die Cassian entwickelt und die
auf stoische Vorlaufer zurtckzufithren ist. Foucault hebt hervor, dass in
der stoischen Variante Marc Aurels bei der Bewertung der Gedanken
andere Kriterien angelegt werden. Hier bezieht sich die Bewertung auf
den Gegenstand, der in der Vorstellung erscheint.25 In der christlich ge-

256 Foucault 1986a: 31.

257 Foucault 1986a: 41.

258 D&E 323: 434. Vgl. auch Foucault 2004c¢: 609.
259 Vgl. Foucault 2004c: 370f.

171

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

wendeten Vorstellungspriifung dagegen — so die Darstellung Foucaults
— ist die Bewertung abhingig vom Reinheitsgrad des Gedankens selbst,
der sich danach bestimmt, ob der Gedanke von Gott kommt oder nicht.
Indem unreine Gedanken durch ihre Herkunft gekennzeichnet werden,
wendet sich die christliche Vorstellungspriifung von der dufleren Welt
als MafSstab ab und etabliert eine Selbstexegese, die um die Dechiffrie-
rung eines Innen kreist.2¢0 »[Dl]ie christliche Hermeneutik des Selbst
mit ihrer Entzifferung innerer Prozesse [...] unterstellt, dass da etwas
in uns verborgen ist und dass wir in Selbsttiuschung befangen sind,
die das Geheimnis schiitzt.«261 Das Selbst erscheint nun nicht mehr als
etwas, was zu konstruieren ist, sondern als etwas, dem man in einem
Gehorsamsverhiltnis entsagen muss.2%2 Foucault fiihrt den Gehorsam
in klosterlichen Hierarchien und das im christlichen Pastorat institu-
tionalisierte Fiirsorge- und Uberwachungsverhiltnis als Beispiele an.
Nach den jahrhundertelangen Transformationsprozessen im Bereich
der Selbsttechniken steht schliefSlich im Zentrum des christlichen Den-
kens »nicht mehr die Lust mit der Asthetik ihres Gebrauchs, sondern
das Begehren und seine reinigende Hermeneutik«2¢3, Der Grundsatz
» Achte auf Dich selbst« und die darauf griindende Sorge um sich hat
sich endgiiltig der Maxime »Erkenne Dich selbst« untergeordnet.

Foucault arbeitet in seiner hier dufferst gerafft zusammengefassten
Transformationsgeschichte der Technologien des Selbst heraus, wie
die Selbstverhaltnisse in den untersuchten Epochen differieren und wie
Ensembles von Praktiken im historischen Verlauf ihre Rolle und Be-
deutung verandert haben. Dabei interessiert er sich besonders fiir die
Herausbildung einer zum Kodex orientierten Moral, die er im frithen
Christentum erreicht sieht. Dort steht die Figur des Gesetzes im Zen-
trum der Reflexion und Konstitution des Subjekts. Die Normierung
und Kodifizierung von Verhaltensweisen wird als eine historische Ent-
wicklung dargestellt, die andere, nicht verrechtlichte Formen der Moral
verdriangt hat.

Nach diesem Uberblick iiber Foucaults historische Analyse der Ent-
wicklung der Selbstkultur wird nun die praxeologische Relevanz des
Spatwerks unter verschiedenen Aspekten diskutiert. Zunichst wird
Foucaults methodisches Vorgehen im Detail beleuchtet und dabei ins-
besondere aufgezeigt, inwiefern sein Ansatz praxeologisch gepragt ist.
Danach wird herausgearbeitet, wie Foucault die verhaltensstabilisieren-
de Ausriistung des Selbst durch asketische Ubungen untersucht hat.

260 Vgl. Foucault 2004c¢: 370f.
261 D&E 363: 996.

262 Vgl. D&E 363: 998.

263 Foucault 1986a: 319.

172

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST
3.3.2.3 Die praxeologische Methodologie der Analyse

Foucault entwirft und bezeichnet die Studien der griechischen Selbstkul-
tur und allgemein des Zusammenhangs von Subjektivitat und Wahrheit
explizit als praxeologisch. Er formuliert in einem Text, der urspriing-
lich einen Riickblick auf seine bisherigen Arbeiten und die Einleitung
zum zweiten Band von Sexualitit und Wahrheit bilden sollte, das me-
thodische Prinzip, man solle »sich an die >Praktiken< halten und die
Untersuchung von dem her in Angriff nehmen, was >man machte«. «264
Praktiken bilden demnach den Kern von Foucaults Analysen und die
kleinste Einheit seiner Betrachtungen.2¢5 Mit dieser Fokussierung ist
jedoch nicht einfach eine Analyse von Handlungen gemeint, sondern
auch ein spezifisches Verstindnis von Praxis verbunden, wie im Fol-
genden gezeigt werden soll.
Foucault definiert Praktiken als

»die Gesamtheit der mehr oder weniger geregelten, mehr oder we-
niger reflektierten, mehr oder weniger zielgerichteten Titigkeits-
weisen, durch die hindurch sich sowohl das abzeichnete, was fur
diejenigen als wirklich konstituiert wurde, die es zu denken und zu
verwalten trachteten, als auch die Art und Weise, wie diejenigen sich
als Subjekte konstituierten, die das Wirkliche zu erkennen, zu analy-
sieren und gegebenenfalls abzuindern imstande sind. «266

Diese Definition ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Zum einen
verdeutlicht Foucault, dass Praktiken unterschiedliche Grade an Gere-
geltheit, reflexiver Bewusstheit und strategischer Ausrichtung besitzen
konnen. Zum anderen erscheinen Praktiken hier als zentrale Folie, auf der
sowohl das Verstandnis von Welt als auch die eigene subjektive Identitat
gebildet werden. Sie sind damit zugleich eine »Handlungs- und Denkwei-
se« und eroffnen »eine Verstehbarkeit der wechselseitigen Konstitution
von Subjekt und Objekt«2¢7, Die praxeologische Analyse bedient sich
also mit dem Begriff der »Praktiken« eines flachen theoretischen Voka-
bulars, das zur Erfassung dieses Prozesses geeignet ist, da Denken und
Handeln als miteinander verschrankt gedacht werden. Foucault wendet
sich mit dem Praxisbegriff daher auch explizit gegen eine Perspektive, die
Subjektkonstitution ausschlieflich »in einem symbolischen System «268
verortet, also allein die diskursive Ebene beleuchtet.

264 D&E 345: 781.

265 Vgl. auch D&E 344: 773, D&E 353: 854f., D&E 356: 888 und D&E
357: 906.

266 D&E 345: 781. Vgl. Foucault 2004c¢: 229.

267 D&E 345: 781.

268 D&E 344: 773.

173

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Zentrales Interesse der praxeologischen Herangehensweise ist, die
Konstitution von Subjektivitidt zu verfolgen. Das Subjekt bildet sich in
spezifischen Praktiken heraus, die historisch analysierbar sind.2¢° In
diesem Verstindnis des Subjekts als Produkt der zeitlich andauernden,
performativen Wiederholung von Praktiken driickt sich die praxeolo-
gische Dimension des Foucault’schen Spitwerks aus.2’? Ganz im Ge-
genteil zu den Behauptungen einiger Kommentatoren ist Foucault weit
davon entfernt, seinen Standpunkt »dass es kein souverines, stiftendes
Subjekt, keine Universalform Subjekt gibt, die man tiberall wieder fin-
den konnte«2”! aufzugeben. Vielmehr formuliert er nun, klarer als je
zuvor, in einem seiner letzten Interviews, er gehe davon aus, »dass das
Subjekt durch Praktiken der Unterwerfung oder, auf autonomere Weise,
durch Praktiken der Befreiung, der Freiheit konstituiert wird, wie in
der Antike, selbstverstindlich ausgehend von einer gewissen Anzahl
von Regeln, Stilen, Konventionen, die man im kulturellen Milieu vor-
findet.«272 Auf diese Weise verbindet die praxeologische Perspektive
erstmals den Fokus auf unterdriickende Subjektivierung mit der Aner-
kennung von Praktiken der Selbstkonstitution, die von einer grofSeren
Autonomie gekennzeichnet sind. Sie bezieht unterschiedliche Subjek-
tivierungsformen ein, die sich durch differente Grade an Freiheit aus-
zeichnen. Gleichzeitig verweist sie darauf, dass diese Praktiken in ein
Netz anderer Praktiken eingebunden sind, dass sie den Subjekten nicht
in beliebiger Weise verfugbar sind, sondern stets vor dem Hintergrund
eines Ensembles kulturell vorhandener und in der Gesellschaft zirkulie-
render Regeln, Formen und Schemata ausgefithrt werden. Paul Veyne
hat als zentrales Charakteristikum der Arbeiten Foucaults deren Ziel
und Methode bezeichnet »Praktiken zu erkliren, indem man nicht von
einer einzigen Antriebskraft ausgeht, sondern von allen angrenzenden
Praktiken, in denen sie verankert sind.«273 Die praxeologische Analyse
arbeitet die relationalen Beziige innerhalb eines Netzes von Praktiken
heraus.

Foucault wihlt diese explizit praxeologische Herangehensweise
vor dem Hintergrund seines genealogischen Interesses an historischen
Transformationsprozessen. Eine Analyse, die von Praktiken ausgeht,
bertcksichtigt, dass diese stets in dynamische Machtverhiltnisse einge-

269 Vgl. D&E 344: 773 und D&E 356: 888.

270 Vgl. Saar 2003b: 281.

271 D&E 357: 906.

272 D&E 357: 906. Vgl. auch D&E 344: 773.

273 Veyne 1992: 76. Vgl. Maset 2002: 101-103. Analog dazu hat auch
Roger Chartier Geschichte als eine »Kulturgeschichte des Sozialen« ver-
standen, deren analytische Einheit Praktiken in ihren Assoziationen mit
anderen Praktiken und Institutionen bilden, vgl. Chartier 1994: 332 ff.

174

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

bunden sind und folglich transformiert werden konnen. Ganz im Sinne
der genealogischen Grundsitze des Anti-Essentialismus, der Heteroge-
nitat und der Kontextualitit beachtet die von Foucault unternommene
Analyse »die Unsicherheit, die Nicht-Notwendigkeit und die Beweg-
lichkeit der Dinge. Das alles ist ganz und gar an eine Praxis und an Stra-
tegien gebunden, die selbst beweglich sind und sich verwandeln.«274
Damit geht Foucault von einer fundamentalen Instabilitit der Praxis
aus, ohne konkrete Mechanismen der Stabilisierung des Sozialen aus
dem Blick zu verlieren. Die historische Transformation von Praktiken
wird von Foucault als eine »Verstrickung zwischen ProzefSerhaltung
und ProzefSumformung«?”° konzipiert und entsprechend als eine Dop-
pelfigur von Stabilitat und Instabilitidt begriffen. Neben der historischen
Verianderung von Praktiken und Selbstverhaltnissen werden lokale Ver-
stetigungen von Praxis beachtet, sodass die Analyse die graduellen Dif-
ferenzen von Praktiken im Detail zu beschreiben hat, statt allgemein auf
die Statik oder Dynamik des Sozialen zu verweisen. In der Tat stellen,
wie bereits gezeigt worden ist, auch die Studien der Zusammenhinge
von Subjektivitit und Wahrheit, mit ihren detaillierten — und biswei-
len reichlich sproden — Beschreibungen von Praktiken aus unterschied-
lichen Zeitabschnitten und von verschiedenen philosophischen Schulen
eine historische Bestandsaufnahme dar, die stets graduelle Unterschiede
und Transformationsprozesse berticksichtigt.

Ein Hinweis auf die praxeologische Ausrichtung von Foucaults Spat-
werk findet sich auch in der analytischen Nahe der Studien der Tech-
nologien des Selbst zur Ethnologie, auf die Foucault selbst aufmerk-
sam macht und die darin begriindet liegt, dass verschiedene asketische
Ubungen verglichen sowie ihre Entwicklung und Verbreitung in der
Kultur verfolgt werden.2”¢ Auffillig ist zudem die hiufige Verwendung
des Begriffes »Spiel«, der im Spatwerk vor allem in dem Kompositum
»Wahrheitsspiel« auftaucht. Der Spielbegriff ldsst sich als praxeolo-
gische Kategorie begreifen, die durchaus an die Arbeiten des spiten
Wittgenstein anschlussfahig ist, etwa in folgender Bemerkung: »Wenn
ich von >Spiel< spreche, dann spreche ich von einer Gesamtheit von
Regeln zur Herstellung der Wahrheit [...,] einer Gesamtheit von Ver-
fahren, die zu einem bestimmten Resultat fithren, das nach MafSgabe
seiner Prinzipien und Verfahrensregeln als gultig oder ungiiltig, als er-
folgreich oder erfolglos betrachtet werden kann.«?”” Foucault verbindet
hier den Spiel- und den Regelbegriff, die beiden zentralen Konzepte
Ludwig Wittgensteins, und verweist genau wie dieser auf die spezifische

274 D&E 353: 855. Vgl. auch Foucault 1992: 38—40.
275 Foucault 1992: 39.

276 Vgl. Foucault 2004¢: 507.

277 D&E 356: 897. Vgl. auch D&E 345: 777.

175

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Bedeutung des Kontexts (hier als » Gesamtheit« bezeichnet) sowie auf
die Kriterien, die der Beurteilung des Gelingens oder Misslingens von
Praktiken zugrunde liegen. Diese Wahrheitsspiele bieten Foucault zu-
folge stets der Moglichkeit Raum, einzelne Regeln oder sogar die Funk-
tionsweise des gesamten Spiels umzugestalten.2”8

Ein weiteres, wesentliches Charakteristikum der praxeologischen
Verfahrensweise Foucaults ist dabei, dass sie nicht nur der analytischen
Kategorie des Subjekts vorgingig ist, sondern dartiber hinaus auch den
analytischen Konzepten des Gesetzes und der Norm. Mit dem Fokus
auf die Selbstpraktiken setzt Foucault in seinen Studien explizit unter-
halb des Codes/Kodexes, also unterhalb der Gesetzesform an.2”® Er geht
davon aus, dass — insbesondere in Bezug auf die Sexualitit, jedoch auch
allgemein in Bezug auf die Technologien des Selbst — die Figuren des
Gesetzes und der Norm als historische Kontingenzen begriffen werden
miissen:

Das »Gesetz [ist], als Episode und Ubergangsform, selbst Teil ei-
ner viel umfassenderen Geschichte [...], nimlich der Geschichte der
Techniken und Technologien im Rahmen der auf das eigene Selbst
gerichteten Praktiken. Diese Techniken und Technologien bestehen
unabhingig von der Gesetzesform und sind dieser gegeniiber vor-
rangig. Das Gesetz ist im Grunde nur einer der moglichen Aspekte
der Technologie des Subjekts in bezug auf sich selbst. «280

Der Grad der Verrechtlichung, der normative Charakter der christlichen
Moral kann als historische Kontingenz ausgewiesen werden, wenn die
Analyse nicht das Gesetz oder die Norm zum Ausgangspunkt wihlt,
sondern die konkreten Formen und Kontexte der historisch zirkulie-
renden Praktikenkomplexe. Die Technologien des Selbst mussen daher
als Praktiken identifiziert werden, die von der Gesetzesform unabhin-
gig sind.281 Eine theoretische Perspektive, welche die griechische Selbst-
praxis unter die Kategorie des Gesetzes stellen wiirde, wire dem Fehler
erlegen, eine unserem heutigen Verstandnis entsprechende Sichtweise
auf die Vergangenheit zu iibertragen.282 Die Genealogie Foucault’scher
Pragung schiitzt sich vor einer solchen Projektion, indem sie unterhalb
der Gesetzesebene ansetzt und konkrete Praktiken zum Ausgangspunkt
ihrer Analyse wihlt.283 Wie in der genealogischen Beschreibung der

278 Vgl. D&E 356: 897.

279 Vgl. Foucault 1986a: 44, 17 und 21 sowie Foucault 2004c¢: 148f.

280 Foucault 2004¢: 149.

281 Vgl. Foucault 2004c¢: 389-39T.

282 Vgl. Foucault 2004c¢: 391.

283 Dabei bleibt allerdings die kritische Frage offen, ob nicht auch die praxe-
ologische Perspektive, etwa in Bezug auf ihre Kriterien fiir gelungene

176

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

Disziplinartechnologien fokussiert Foucault dabei auch in Bezug auf die
antiken Technologien des Selbst kérperlich ausgefiithrte Ubungen.

3.3.2.4 Technologien des Selbst als stabilisierende Ubungen

Im Folgenden wird nun genauer auf Foucaults detaillierte Beschreibung
der antiken Kultur des Selbst eingegangen.284 Dabei wird insbesondere
der praxeologische Standpunkt Foucaults verdeutlicht und seine Be-
schreibung der asketischen Ubungen diskutiert. Was ist unter »Selbst-
sorge« zu verstehen, und welche Praktiken umfasst sie? Der griechische
Begriff fur Selbstsorge, epimeleisthai, verweist etymologisch auf ein
Training, eine Ausbildung, auf Ubungen. Weit mehr als nur eine geistige
Haltung, handelt es sich bei der Selbstsorge »vielmehr [um, HS] eine
Form der Tatigkeit, eine wachsame, ausdauernde, sorgfiltige, geregelt
ausgefiihrte Titigkeit.«285 Die Sorge um sich beinhaltet verschiedene
Aspekte — »eine Seinsweise, eine Lebenshaltung, Denkformen und Prak-
tiken«286 — basiert jedoch stets auf einer Reihe von Handlungen, die
auf die Transformation des Selbst gerichtet sind und die in vielfacher
Hinsicht der eigenen Verinderung und Verwandlung dienen.?8” Diese
Verwandlung besitzt, wie oben bereits erwiahnt, einerseits eine negati-
ve Dimension der Abkehr von alten, eingefahrenen Verhaltensweisen,
andererseits ist sie fundamental darauf ausgerichtet, das Individuum
mit neuen Verhaltensweisen auszustatten. Foucault differenziert ver-
schiedene Formen oder Bereiche der Askese288, die jedoch, insbesondere
im »Goldenen Zeitalter«, alle der paraskeue untergeordnet sind, einer
zentralen Kategorie der Asthetik der Existenz.

Das Motiv der paraskeue ist die Selbstrettung, ihr Ziel ein Zustand
der Gefasstheit und Gleichmut, ihre Form eine titige Aneignung von
Ristzeug. Diese soll es ermoglichen, »allen Bewegungen und Anforde-
rungen, die von der dufseren Welt an einen herangetragen werden, zu
widerstehen«28?) wofiir eine Wachheit und Bereitschaft vonnéten ist,

oder nicht gelungene Praktiken, der »retrospektiven Projektion« (Fou-
cault 2004c¢: 391) anheimfallen kann.

284 Es wird hier darauf verzichtet, innerhalb der von Foucault als »Gol-
denem Zeitalter« bezeichneten Hochphase der Sorge um sich die darge-
stellten Praktiken jeweils der entsprechenden philosophischen Bewegung
zuzuordnen, da dies fur die hier verfolgte Frage nicht relevant erscheint.
Von Bedeutung ist jedoch die Tatsache, dass verschiedene, teilweise kon-
kurrierende philosophische Schulen existierten.

285 Foucault 2004¢: 114.

286 Foucault 2004c¢: 27.

287 Vgl. Foucault 2004c¢: 26f.

288 Zum Bedeutungskomplex der Askese s.u. ausfithrlich Kap. 3.3.2.5.

289 Foucault 2004c¢: 301.

177

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

die Heil und Rettung verspricht. Diese Rettung wird in der griechischen
und romischen Antike als die Chance verstanden, sich einer Fremdbe-
herrschung zu entziehen und seine Freiheit und Unabhingigkeit auf das
eigene Selbst zu griinden, auf einen Zustand, der unberiihrt von dufSeren
Einflissen den Genuss am eigenen Selbst ermoglichen soll. Gelassen-
heit verspricht »Gliick« und »Seelenruhe«.2°0 Um diesen Zustand zu
erreichen, muss das Selbst geschiitzt und gegentiber dufSeren Einflussen,
die schadlich fur die eigene Seele sein konnten, immunisiert werden.
Dieser Schutz der Seele kann nur durch eine entsprechende Ausriistung
gewihrleistet werden.2%!

Die Ausrtstung des Selbst erfolgt angesichts einer offenen Zukunft
und zeichnet sich durch ein spezifisches Denken der Potentialitdt aus:
Es ist nicht bekannt, ob und wann die Situationen eintreten, auf die sie
vorbereiten soll.2%2 Die trainierende Anpassung an einen nicht vollstin-
dig erfassbaren Horizont von Moglichkeiten geschieht unter Bezug auf
Gesichtspunkte, die wir aus heutiger Perspektive als » pragmatisch« be-
zeichnen wiirden. Der von den Griechen gezogene Vergleich mit einem
Athleten ist in dieser Beziehung hochst aufschlussreich. Der Ringer,
der sich auf mogliche Kampfkonstellationen vorbereitet, tibt nicht alle
denkbaren Bewegungen ein, sondern begniigt sich mit einer allgemeinen
Auswahl von Bewegungen, die sich besonders effizient an die jeweils ge-
gebenen Umstinde und den konkreten Augenblick anpassen lassen. Sie
miissen in der Kampfsituation miihelos verfiigbar sein.??> Im Rahmen
der Meisterung dieser Kunst geht es, wie Foucault betont, weder darum
sich selbst, noch andere zu ubertreffen. Die Verbesserung ist insofern
unabhingig von einem dufSeren Leistungsideal.2”* Das Bild des sport-
lichen Trainings des Ringers beschreibt treffend die asketische Vorbe-
reitung auf offene Ereignisse mittels der Aneignung von Prinzipien, die
»einem in jeder Lage gewissermaflen spontan sagen, wie man sich zu
verhalten hat.«2%5 Das Ziel der paraskeue besteht demnach darin, das
Individuum mit Handlungsschemata zu versehen, die in offenen Situa-
tionen angemessenes Verhalten hervorbringen.

Die unterschiedlichen philosophischen Schulen im »Goldenen Zeital-
ter« teilen die Auffassung, dass jegliches Wissen in einem konstruktiven
Verhailtnis auf die Lebenskunst bezogen sein soll.2%¢ Daher ist die Aneig-
nung von Wissen stets auf die Verdnderung des Subjekts gerichtet, wobei

290 Vgl. Foucault 2004c: 234.
291 Vgl. Foucault 2004c: 270.
292 Vgl. Foucault 2004¢: 394.
293 Vgl. Foucault 2004¢: 290.
294 Vgl. Foucault 2004c: 394.
295 D&E 356: 881.

296 Vgl. Foucault 2004c¢: 322f.

178

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

die Wissensformen und Koérperbeziige erheblich divergieren. Wahrend
rein gedankliche, auf die Erkenntnis bezogene Meditationsiibungen exi-
stieren,2?7 bilden diejenigen auf das Selbst zielenden Ubungen, in denen
durch Training im Rahmen der askesis praktisches Wissen korperlich
angeeignet wird, eine wesentlich vielfaltigere und bedeutsamere Form
der Sorge um sich.28 Diese asketischen Ubungen zur Ausriistung des
Selbst werden von Foucault im Detail untersucht.

3.3.2.5 Asketische Ubungen als kérperliche Wiederholungen

Foucault analysiert im Rahmen seiner Geschichte der Technologien des
Selbst eine Reihe vielgestaltiger asketischer Ubungen, die unterschied-
liche Formen der paraskeue bilden. Dabei geht es, wie am Beispiel des
Athleten bereits ausgefiihrt, stets um eine Ausriistung mit Handlungs-
schemata angesichts einer offenen Zukunft, um eine Vorbereitung auf
méglicherweise eintretende Situationen. Die asketischen Ubungen der
Griechen sind in das alltidgliche Leben integriert und handlungsbezo-
gen.2%? Die Askese umfasst einen Komplex aus verschiedenen Praktiken
des Zuhorens, Lesens und Schreibens sowie aus konkreten Ubungen
und ist damit wesentlich weiter gefasst als es unser heutiges Verstand-
nis von »Askese« als Verzicht impliziert. Der Begriff bezeichnet in der
Antike vielmehr eine Gesamtheit heterogener Praktiken zur Ausriistung
des Selbst.3%0 Eine besondere Rolle nimmt dabei die schriftliche Praxis
ein, die etwa das Fiihren von Tagebiichern und das Briefschreiben als
Modi der Selbstreflexion oder das Sammeln von Notizen, sogenannter
hypomnemata, einschlie3t.39! Eine Form der Verbindung dieser As-
pekte bildet die Wiederholung von Verhaltensgrundsatzen, die als logoi
bezeichnet werden. Dabei handelt es sich um eine personlich angelegte
Sammlung von Sitzen, die regelmifSig durchgegangen werden. Es sind
Aussagen, die man tatsichlich gelesen oder gehort hat, etwa von einem
Lehrer, dem man seine philosophische Ausbildung anvertraut. Die as-
ketische Ubung besteht zum einen in der materiellen Aufzeichnung
und Sammlung der Sitze in einem Heft und zum anderen in ihrer
tiglichen Wiederholung.392 Die korperliche Aneignung der logoi in
der Wiederholung zielt auf die Ausbildung von Handlungsschemata.
Die gesammelten Verhaltensgrundsitze sagen dem griechischen Den-

297 Foucault zufolge werden diese geistigen Ubungen unter dem Begriff
»mathesis« zusammengefasst, vgl. Foucault 2004c¢: 360-383.

298 Vgl. Foucault 2004¢: 387-389.

299 Vgl. Foucault 2004c¢: 394 und Gros 2004: 656.

300 Vgl. Foucault 2004¢: 401.

3ot Vgl. D&E 329, D&E 344: 767 ff. und Foucault 2004¢: 437—441.

302 Vgl. Foucault 2004c¢: 396f.

179

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

ken zufolge gleichzeitig eine Form von Wahrheit und bestimmen auch
das, was konkret zu tun ist.393 Foucault betont in diesem Zusammen-
hang die Gleichsetzung von Wahrheit und Handlungsanweisung im
antiken griechischen Denken. Praxeologisch gesehen liegt eine enge
Verbindung von Wissens-, Denk- und Handlungsformen vor: »[D]ie
paraskeue ist das Element, das die Transformation des logos in ethos
bewirkt. «304

Anders als die christliche Entzifferung einer schon immer im Inne-
ren des Subjekts befindlichen Wahrheit im Rahmen einer Hermeneutik
des Subjekts, zielt die asketische Aneignung von logoi darauf, »das
Subjekt mit einer Wahrheit auszuriisten, die es nicht bereits kannte
und die nicht bereits in ihm vorhanden war. Es geht darum, aus der ge-
lernten, dem Gedachtnis einverleibten und schrittweise in Anwendung
gebrachten Wahrheit ein Quasi-Subjekt zu machen, das souverdn in uns
herrscht.«395 In der korperlichen Aneignung der logoi durch Memorie-
rung wird Subjektivierung als eine Transformation des Selbst begriffen,
in der sich Wahrheit und ethische Handlungsanweisung miteinander
verschranken.

Die Konstitution von Subjektivitit durch die wiederholte Ausfiih-
rung korperlicher Ubungen im Rahmen einer Asthetik der Existenz ist
fundamental auf die Ausbildung einer bestimmten Haltung zur Welt
und zum Schicksal gerichtet. So zielen die verschiedenen Ubungen da-
rauf, die Haltung, die wir den Dingen gegentiber einnehmen, zu gestal-
ten.30¢ Die als meletan und gymnazein bezeichneten Formen umfassen
zwei Aspekte der Askese: die Denkiibung und die Tatiibung. Letztere
gleicht einem Training, das wesentlich auf reale Situationen bezogen
ist. Man begibt sich dabei wiederholt in Situationen der Entbehrung
und Entsagung. Im Ertragen von Hunger, Durst und Kilte, indem man
sich realer oder simulierter Armut aussetzt, soll dem Leben eine Form
gegeben werden, die durch Tapferkeit und Besonnenheit gekennzeich-
net ist. Die asketische Eintibung einer distanzierten Haltung gegenuber
korperlichen Leides soll auf mogliche Schicksalsschlage vorbereiten und
zielt auf die Ausbildung einer inneren Haltung der Beherrschung sowie
einer Widerstandskraft gegeniiber dufSeren Einfliissen — der bekannten
»stoischen« Haltung.?9” Auch in der Denkarbeit, die nicht mit der Me-
ditation gleichzusetzen ist, aber durchaus Ahnlichkeiten aufweist, geht
es vor allem um die gedankliche Vorbereitung auf Situationen des Leids

303 Vgl. Foucault 2004¢: 397.

304 Foucault 2004c¢: 4or1.

305 D&E 323: 434. )

306 Z.B.in der Spaziergangsiibung bei Epiktet oder in der Ubung zur Bewer-
tung von Gegenstanden bei Marc Aurel, vgl. Foucault 2004c: 368.

307 Vgl. Foucault 2004¢: 517-554.

180

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

und der Entbehrung.3%8 Beide Aspekte der Askese, meletan und gymna-
zein, haben das Ziel, das Selbst durch wiederholte Praktiken mit einem
stabilen Fundament von korperlichen Handlungsschemata angesichts
einer offenen Zukunft auszustatten.

Die asketischen Ubungen sind in zweifacher Hinsicht sozial: Erstens
sind sie nur vor dem Hintergrund zirkulierender kultureller Formen
moglich. Thre gesellschaftliche Dimension liegt darin, dass das Subjekt
sich stets auf ein Repertoire von Praktiken beziehen muss, die historisch
bereits vor ihm existieren, auf eine »gewisse[ | Anzahl von Regeln, Stilen,
Konventionen, die man im kulturellen Milieu vorfindet. «3%° Diese Prak-
tiken werden kollektiv von einer Gesellschaft oder einer Gruppe geteilt.
Zweitens ist die Askese stets auf andere Personen bezogen und in dieser
Hinsicht, wie Gros bemerkt, »eine echte soziale Praxis«310. Der Andere
ist in der Askese als Existenzlenker, Briefpartner, philosophischer Leh-
rer, Berater, Freund oder Verwandter prisent. Die asketischen Ubungen
sind damit auch durch unterschiedliche Formen und Wege der Ver-
mittlung gekennzeichnet. Foucault analysiert beispielsweise einen Brief
Marc Aurels an Fronto, in dem jener uber seinen Tagesablauf in Bezug
auf alle relevanten Aspekte der Diatetik (Korper, Krankheit, Essen),
Okonomik (familidre und religiése Pflichten) und Erotik berichtet.3!!
Hierbei handelt es sich, wie Foucault feststellt, zwar um eine Form, tiber
seinen Tag Rechenschaft abzulegen, doch geschieht dies unabhangig
von hierarchischen Verhiltnissen, juridischen Sanktionen oder institu-
tionalisierten Qualifikationen: Die Gewissenspriifung hat die Form ei-
ner Selbstpriifung und Selbstverpflichtung, die man fiir sich durchfiihrt,
dies aber im Verhiltnis zu einem Freund, den man (unabhingig von
dessen Qualifikation als Philosoph) zum Gesprichspartner wihlt.312
Die Gestaltung des Selbst geschieht im Gespriach, im Austausch mit
einem Anderen, mit dem man sich berit. Sei es ein philosophischer
Lehrer oder ein Freund, der das eigene Leben begleitet, immer vollzieht
sich die Vermittlung der asketischen Ubungen als eine »Kette lebendiger
Beispiele«313] als eine personliche Weitergabe von Wissen.314

308 Vgl. Foucault 2004c¢: 555-590.

309 D&E 357: 906. Vgl. auch D&E 344: 773.

310 Gros 2004: 655.

311 Vgl. Foucault 2004¢: 204—209.

312 Vgl. Foucault 2004¢: 210.

313 Foucault 2004c¢: 496.

314 Auf die Konsequenzen dieser Form der Vermittlung fur das griechische
Verstindnis von Wahrheit, das Foucault unter dem Begriff der parrbesia,
d.h. des Wahrsprechens beleuchtet, kann an dieser Stelle nicht weiter
eingegangen werden. Es bildet jedoch ein zentrales Interesse von Fou-
caults spaten Studien und ist insbesondere fiir seinen Kritikbegriff rele-

181

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Ein weiteres Charakteristikum der asketischen Ubungen ist ihre Of-
fenheit gegentiber der Moglichkeit des Scheiterns. Dies klingt zunachst
iiberraschend, wurde doch gerade als Ziel der Ubungen genannt, das
Subjekt mit verhaltensstabilisierenden Handlungsschemata auszustat-
ten. Der mogliche Kontrollverlust bildet dabei jedoch stets den Hinter-
grund des Handelns. Als Beispiel fithrt Foucault einen Vertrag an, den
man mit sich selbst schliefSt, um den eigenen Zorn zu mafigen: »Ich
versuche, mehrere Tage lang und sogar einen ganzen Monat nicht in
Zorn zu geraten. Offenbar stellte ein zornfreier Monat in der stoischen
Askese das Maximum dar.«3!5 Die Ubungen, die immer eine Form der
Selbstpriufung enthalten, werden stets im Bewusstsein der Instabilitat
des eigenen Verhaltens, der Moglichkeit des Scheiterns ausgefihrt. Das
Scheitern wird dabei nicht als fundamentales Versagen bewertet, son-
dern lediglich als ein gegebenes Element des Lebens, dem die Askese
entgegengesetzt wird.

Im Rahmen der paraskeue, der auf einen Zustand der Gefasstheit
gerichteten tatigen Ausriistung des Selbst, wiederholt das Subjekt aske-
tische Ubungen und bildet auf diese Weise korperliche Handlungssche-
mata aus. Im Zentrum von Foucaults historischen Studien der Technolo-
gien des Selbst steht mit den asketischen Ubungen daher eine spezifische
Form der Aneignung und Ausbildung impliziten Wissens. Auf die zen-
trale Bedeutung der korperlichen Aneignung von Wissen in Foucaults
Spatwerk ist in der Literatur bei der Diskussion von dessen praxeolo-
gischer Relevanz bereits hingewiesen worden.31¢ Foucaults Verweis auf
die korperliche Aneignung von Wissen in asketischen Ubungen bildet
neben den bereits diskutierten Aspekten ein zentrales Element seiner
praxeologischen Perspektive. In der vorangegangenen Darstellung wur-
de auflerdem bereits auf die spezifische Form und den Kontext dieser
korperlichen Aneignung eingegangen. Im nichsten Schritt ist nun zu
fragen, wie sich die asketischen Ubungen im Vergleich mit christlichen
Praktiken sowie mit den disziplinierenden Ubungen, die Foucault in
Uberwachen und Strafen untersucht hatte, kennzeichnen lassen.

3.3.2.6 Zwei Formen von Ubungen

Vor dem Hintergrund der entwickelten Charakteristika asketischer
Ubungen wird nun deutlich, inwiefern sie im Vergleich mit dem Chri-
stentum eine relativ grofSere Autonomie der Selbstgestaltung erlauben
und mehr Freiraum bieten. Foucaults These lautet, dass in der Asthetik

vant. Vgl. Foucault 2004¢: 492-499, Foucault 1996 sowie McGushin
2007 und Gehring/Gelhard 2012.

315 Foucault 2004c¢: 524.

316 Vgl. Reckwitz 2000: 293-308 und 358.

182

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

der Existenz weniger rigide Vorschriften herrschen, die Wahlmoglich-
keiten freier und die Formen der Ubungen weniger streng vorgeschrie-
ben sind. Die Ausfithrung der asketischen Ubungen in der Antike ist al-
lerdings nicht vollig frei und beliebig. Auch hier bezieht sich das Subjekt
auf Stile, Konventionen, iiberlieferte und vermittelte Verfahrensweisen.
Die frihen Rezeptionsansitze, die Foucaults Spatwerk den Standpunkt
einer vollkommen freien dsthetischen Selbstgestaltung unterstellten,3!”
gehen insofern fehl, da die Selbstverhaltnisse stets auf die innerhalb ei-
ner Kultur zirkulierenden Praktiken bezogen und von diesen abhingig
sind. Doch ist, bei aller stoischen Strenge der asketischen Ubungen, die
soziale Form ihrer Ausfuhrung freier, da sie nicht in ein rechtliches und
sanktionierendes Bezugssystem integriert sind, sondern in ihrer Aus-
fithrung ein Freiraum zur Gestaltung besteht. Foucault wihlt entspre-
chend den Begriff »Lebenskunst«, weil die Praxis der Selbstgestaltung
zwar Regeln und Vorgaben unterliegt, dabei aber dem Subjekt mehr
Moglichkeiten der Wahl, der situativen Anpassung der Regeln und der
Improvisation zur Verfiigung stehen, wie Foucault pragnant zusam-
menfasst:

»Einerseits befindet man sich in der Ordnung vorgeschriebener Prak-
tiken, die ihre Regeln haben und ein eigenes Spiel bilden: hier gibt es
reale technische Vorgaben und Zwinge. Doch zugleich [...] befinden
wir uns in einem Freiraum, in dem jeder ein wenig nach Mafigabe
personlicher Bediirfnisse und Notwendigkeiten und in Abhingigkeit
von der jeweiligen Situation improvisieren kann.«318

Aufgrund dieser Freiriume bezeichnet Foucault die asketischen
Ubungen als eine »Asthetik der Existenz«, die sich auf die Gestaltung
eines schonen und guten Lebens richtet. Er definiert dabei in Anlehnung
an Burckhardts Begriff des Asthetischen, auf den er sich explizit bezieht,
Kunst nicht ausgehend von einem Produkt, sondern versteht sie als eine
Tatigkeit und tibertragt damit einen poietischen Kunstbegriff auf die
Form der griechischen Lebensfiihrung.3!” Worin liegen nun die Freirdu-
me der griechischen »Sorge um sich«?

Die Selbstgestaltung als Lebenskunst hat die Freiheit der Wahl der
zur Transformation des eigenen Selbst eingesetzten Techniken zur Vo-
raussetzung.2? Im »Goldenen Zeitalter« der Sorge um sich existieren
zunichst eine Reihe konkurrierender philosophischer Schulen und da-
her eine Vielzahl an Angeboten von Techniken zur Transformation des
eigenen Selbst. Freiriume entstehen also erstens, weil angesichts eines

317 Vgl. dazu kritisch Lemke 1997.

318 Foucault 2004c¢: 518.

319 Vgl. D&E 326: 496 sowie Menke 2003b: 298.
320 Vgl. Foucault 2004c: 515.

183

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

heterogenen Repertoires gesellschaftlich zur Verfiigung stehender Prak-
tiken Wahlfreiheit herrscht. Zweitens ist die Ausfithrung der einzelnen
Ubungen weniger streng festgelegt als etwa im Christentum, wo ein
lickenloses Regelwerk existiert, eine Ausweitung und Sammlung von
klar definierten Vorschriften, die in Nachschlagewerken katalogisiert
und sorgfiltig klassifiziert worden sind.32! Daher gestattet die Sorge
um sich auch was die Durchfiihrung der einzelnen Ubungen betrifft
grofere Gestaltungsspielriume, da die Form der Ubungen in der An-
tike weniger verrechtlicht ist. Die Asthetik der Existenz zeichnet sich
drittens im Vergleich zum christlichen Kodex durch fehlende hierar-
chische Autoritatsverhaltnisse aus. Auch wenn aus heutiger Perspektive
das Verhailtnis zwischen philosophischem Lehrer und Schuler durch-
aus asymmetrisch wirkt, bewertet Foucault es im historischen Kontext
als eine freundschaftliche Beziehung. Dabei bestehen auflerdem in der
Wahl der Personen, die beratend und freundschaftlich bei der Gestal-
tung des eigenen Lebens und der titigen Ausriistung des Selbst behilflich
sind, Entscheidungsmoglichkeiten, da die Vermittlung der Praktiken zur
Transformation des Selbst viertens wenig institutionalisiert ist. Teilweise
ist die Auswahl beratender Personen sogar unabhingig von deren phi-
losophischer Qualifikation. Abgesehen von den konkurrierenden phi-
losophischen Schulen existieren keine Institutionen, insbesondere nicht
in der sanktionierenden Form, die sich erst im Christentum und in der
Moderne herausgebildet hat. Die Vermittlung der Praktiken wird daher
nicht institutionell geregelt, sondern verlduft uber eine »Kette leben-
diger Beispiele« 322, Freiriume werden daher zusammenfassend in der
Asthetik der Existenz auf einer Vielzahl ineinander greifender Ebenen
eroffnet und priagen die soziale Form der gesellschaftlich zirkulierenden
Praktiken, der verfiigbaren Stile, aus denen das Subjekt die Mittel zur
Gestaltung des Selbst wihlen kann. In der Asthetik der Existenz hat
daher die Transformation des Selbst nicht die Form eines universalen
Anspruchs, der sich den Individuen von auflen auferlegt, sondern die
Form einer (im gegebenen Rahmen) selbst gewihlten Lebenskunst, so
die These Foucaults.

In welchem Verhiltnis stehen die asketischen Ubungen mit den nor-
mierenden Ubungen, die Foucault als Kennzeichen der Disziplinargesell-
schaft dargestellt hat? Da er selbst keinen direkten Vergleich zwischen
den asketischen und den disziplinierenden Ubungen gezogen hat, kann
dieser nur iiber einen Umweg entwickelt werden, indem die Differenzen
zwischen den asketischen und den christlichen Praktiken betrachtet
werden. Die Gemeinsambkeit der asketischen und der disziplinierenden
Ubungen besteht zunichst darin, dass beide Formen Subjektivitit als

321 Vgl. Foucault 2004¢: 514.
322 Foucault 2004c¢: 496.

184

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOUVERNEMENTALITAT UND TECHNOLOGIEN DES SELBST

Handlungsmacht ausbilden. Ubungen sind, wie Christoph Menke dar-
legt, sowohl Medien der Herstellung und Erweiterung eines Selbstbezugs
als auch Modus der Sozialisierung.323 In beiden von Foucault beschrie-
benen Formen werden Handlungsschemata durch Wiederholung stabi-
lisiert, wird praktisches Wissen in einer Art Training erworben. Jenseits
dieser grundsitzlichen Ubereinstimmung fallen jedoch besonders die
Differenzen ins Auge. Die disziplinierenden Ubungen stabilisieren Ver-
halten, indem sie Abweichungen reduzieren und es auf diese Weise an
einer Norm ausrichten. Um einen normierenden Effekt zu erreichen, sind
sie in hierarchische Institutionen wie Schule, Gefangnis oder Militar inte-
griert und operieren mittels Zwang und Sanktionen. Die Ausbildung von
Gewohnbheit in diszipliniren Zusammenhingen stellt daher eine andere
Form dar als die asketische Konstitution von Gewohnheiten im Sinne
einer fiir verschiedene Situationen offenen » Ausriistung« mit Handlungs-
optionen. In Uberwachen und Strafen scheint Foucaults Einschitzung
zufolge keinerlei kritische Distanz zu den normierenden Praktiken der
Disziplin moglich, wahrend im Spatwerk die Technologien des Selbst
fundamental auf die Ausbildung einer distanzierten Haltung gegeniiber
dufseren Anforderungen und Notwendigkeiten gerichtet sind. In der
Disziplin haben die Ubungen eine rein passive Form, wihrend sie in der
Asthetik der Existenz durch Reflexivitit gekennzeichnet sind. Es scheint
sich daher um zwei grundsitzlich verschiedene Formen des Korperbe-
zugs zu handeln: um einen normierenden Zugriff auf den Korper in der
Disziplin und um einen gestaltenden Selbstbezug auf den Korper in der
Lebenskunst. Doch wie bereits herausgearbeitet, sind die Subjekte in der
Ausfithrung der asketischen Ubungen nicht vollkommen frei, sondern
auch hier abhingig von den gesellschaftlich eingerichteten Vermittlungs-
weisen sowie den kulturell zirkulierenden Stilen. Der Grad ihrer Freiheit
kann daher ausschliefSlich relativ bemessen werden. Folglich handelt es
sich bei Foucaults Spatwerk weder um eine voluntaristische Perspektive
noch um einen »heillose[n] Subjektivismus«324, wie Jiirgen Habermas
unterstellte. Der Unterschied zwischen den asketischen und den diszi-
plinierenden Ubungen ist folglich, mit Christoph Menke gesprochen,
»ebenso minimal, wie er normativ ein Gegensatz ums Ganze ist.«325
Damit ist gemeint, dass nicht die Tatsache, dass es sich um eine Ubung
handelt, per se entscheidend ist, da diese ebenso eine disziplinierende wie
freiere Form annehmen kann. Menke identifiziert mit seinem Vergleich
der beiden Formen von Ubungen »in der dsthetischen Freiheit zur Selbst-
iiberschreitung ein entscheidendes Merkmal«32¢ zur Kennzeichnung der

323 Vgl. Menke 2003b: 288.
324 Habermas 1985: 324.
325 Menke 2003b: 299.

326 Menke 2003b: 299.

185

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Asthetik der Existenz. Diese Charakterisierung der Asthetik der Existenz
ist sicher zutreffend. Uber Menkes Verweis auf die Moglichkeit zur
Selbstiiberschreitung hinaus ist jedoch nach der konkreten historischen
Konstellation zu fragen, die diese als dsthetisch zu bezeichnende Frei-
heit allererst ermoglicht. Sie wurde im Vorangegangenen als spezifische
Eroffnung von Freiheitsraumen und Handlungsmoglichkeiten herausge-
arbeitet, die in einem Ineinandergreifen verschiedener Ebenen begriin-
det liegt: den Wahlmoglichkeiten zwischen konkurrierenden philoso-
phischen Schulen und Ubungen, den Formen personlicher Beziehungen
sowie der geringeren Kodifizierung der Ausfithrung einzelner Ubungen.
Auf die spezifische Form der Selbstverhiltnisse unter diesen konkreten
historischen Bedingungen ist die Freiheit zur Selbstiiberschreitung zu-
ruckzufuhren.

Foucault selbst hat die asketischen Ubungen nicht mit den disziplinie-
renden in Beziehung gesetzt und insbesondere nicht erklart, inwiefern
er mit seinen Arbeiten zu den Technologien des Selbst eine Korrek-
tur der in Uberwachen und Strafen entwickelten Perspektive auf die
Disziplinargesellschaft angestrebt hat. Daher bleibt die pointierte ge-
sellschaftstheoretische Diagnose einer von normierenden Institutionen
gepriagten Moderne innerhalb von Foucaults eigener Denkbewegung
unwidersprochen. Sozialtheoretisch eréffnen die Studien zur Asthetik
der Existenz jedoch eine Reihe neuer, gewinnbringender Anschlussmog-
lichkeiten fir praxeologische Analysen.

3.4 Zwischenfazit

Die Bewegung des Foucault’schen Denkens wurde in diesem Kapitel
beginnend mit der Archdologie des Wissens bis hin zum unvollendeten
Spatwerk verfolgt, wobei die unterschiedlichen Beitrage der Phasen die-
ser Entwicklung aus einer praxeologischen Perspektive betrachtet wor-
den sind. Jeder einzelne Schritt von Foucaults intellektueller Bewegung
ist durch spezifische Verdnderungen gekennzeichnet: In der Archdologie
wird diskursive Praxis als eine sich selbst reproduzierende Ordnung ge-
fasst, in der Genealogie fillt der Blick auf disziplinierende, korperliche
Ubungen, auf instabile Macht-Wissens-Verhiltnisse sowie auf Disposi-
tive als heterogene Ensembles von Praktiken, institutionellen und ma-
teriellen Arrangements. Im Spatwerk wird das praxeologische Macht-
verstindnis weiter ausformuliert, indem gouvernementale Selbst- und
Fremdfiihrungen in ihren wechselseitigen Verschrankungen betrachtet
und als ein »auf Handeln gerichtetes Handeln« konzipiert werden. Au-
Berdem werden Selbstverhiltnisse in ihrer historischen Transformation
verfolgt und dabei wiederum ausgehend von konkreten korperlichen
Ubungen analysiert. Hier wurde die These vertreten, dass jede dieser

186

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

einzelnen Phasen von Foucaults Arbeit einen genuinen Beitrag zur
praxeologischen Theoriebildung darstellt.

Gegen jene Positionen, die erst das Spatwerk Foucaults als praxeo-
logisch begreifen, wurde die praxeologische Relevanz einiger Aspekte
der archiologischen Perspektive hervorgehoben, da Foucault hier die
Regelmafigkeiten diskursiver Formationen mit der Verstreuung zirku-
lierender Aussagen identifiziert (Kap. 3.1.1) und dabei Sprechen fun-
damental als Titigkeit versteht (Kap. 3.1.2). Die Archiologie vertritt
aufSerdem eine Perspektive, die das Subjekt analytisch dezentriert, in-
dem sie die RegelmifSigkeit diskursiver Praxis als Raum moglicher Sub-
jektpositionen begreift. Anstatt das Subjekt als schopferische Instanz zu
modellieren, wird seine Abhingigkeit von der wiederholbaren Materia-
litat der diskursiven Praxis hervorgehoben, die den Ausgangspunkt der
Analyse bildet (Kap. 3.1.3). Das Subjekt konstituiert sich im Verhaltnis
zu einem zirkulierenden Praxisgeschehen, an das es wiederholend an-
schliefSt; dieses Praxisgeschehen wird von Foucault in der Archiologie
noch ausschlieflich diskursiv gefasst. Mit dem Diskursbegriff bezeich-
net er gleichzeitig eine Wissensordnung und die Praxis ihrer Produk-
tion. Dabei wird die materielle Wiederholbarkeit einer Aussage, d. h. die
Anschlussfihigkeit einer diskursiven Praxis an das zirkulierende Pra-
xisgeschehen eines Diskurses, ins Zentrum der Analyse gestellt. Daher
erscheint die Metapher des Textes, ungeachtet der berechtigten Kritik
an der Archiologie, zu deren Charakterisierung nicht geeignet (Kap.
3.1.6). Indem Foucault allerdings aufgrund der postulierten Dominanz
diskursiver tiber nichtdiskursive Praktiken die diskursive Praxis absolut
gesetzt hat, hat er Praxis letztlich auf das Sprechen reduziert und den
Diskurs als eine sich selbst reproduzierende Ordnung verstanden, die
ausschliefSlich von immanenten RegelmafSigkeiten gekennzeichnet ist
(Kap. 3.1.4). Zwei Aspekte der theoretischen Anlage der Archiologie
haben zu einer statischen Tendenz ihrer Perspektive beigetragen: Zum
einen die Zuriickweisung der Akteursdimension, zum anderen die feh-
lende Differenzierung beztglich der sozialen Relevanz von Wissens-
formen (Kap. 3.1.5). Mit dieser Konzeption der Archiologie konnten
widerstreitende Diskurse, Kimpfe und Konflikte und damit letztlich
auch die Transformation diskursiver Praxis nicht erfasst werden, sodass
Foucault selbst im Zuge seiner genealogischen Phase eine Modifikation
seiner Analysekategorien entwickelt hat, um die Statik der Archiaologie
zu uberwinden. Die praxeologische Perspektive Foucaults auf histo-
rische Transformationen von Praktiken und Selbstverhaltnissen entfal-
tet sich daher in Ginze erst mit der genealogischen Analyse nichtdiskur-
siver und nun fundamental als korperlich verstandener Handlungen.

Die Genealogie eroffnet mit ihrer Betrachtung disziplinierender
Ubungen, in der die Korperlichkeit des Sozialen anerkannt wird, auch
eine analytische Akteursdimension. Sie behalt die bereits in der Archa-

187

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

ologie vertretene Erkenntnis, dass Subjekte nur vor dem Hintergrund
einer kulturell verfiigbaren Wissensordnung sprechen kénnen, bei und
tiberwindet die damit nicht notwendigerweise verbundenen Vernach-
lassigung einer Perspektive auf die Aneignung zirkulierender Praktiken
durch die Subjekte. Diese werden als Effekte diskursiver und nichtdis-
kursiver Praktiken begriffen und somit weiterhin analytisch dezentriert.
Gleichzeitig bezieht die Genealogie jedoch den Korper ein, den sie als ei-
nen Durchgangspunkt von Praktiken konzipiert, und richtet ihren Blick
auf konkrete Subjektivierungsverhaltnisse. In diesem Zusammenhang
analysiert Foucault, wie Gewohnheiten in disziplinierenden Ubungen
durch Wiederholung als inkorporierte Verhaltensweisen ausgebildet
werden (Kap. 3.2.5 und 3.2.6).

Foucaults Studien zur Disziplinargesellschaft stehen im engen Zu-
sammenhang mit dem Entwurf seines produktiven Machtkonzepts
(Kap. 3.2.2). In der Analyse subjektivierender Ubungen kann Macht
als korperliche Verstetigung von Praktiken begriffen werden, geht darin
aber nicht auf, da sie aufSerdem mit der Ordnung des Wissens sowie der
Organisation seiner Erhebung verbunden ist. Durch die Verbindung
der Wissensanalyse mit dem produktiven Machtverstindnis gelangt
Foucault zu einer dynamischen Wissenskonzeption. Mit dem Macht-
Wissens-Konzept offnet er seine Analysen nicht nur fir vielfiltige For-
men der Verschrankung zwischen Machtverhiltnissen und Wissenspro-
duktion, sondern auch fiir die Anerkennung von Hierarchien zwischen
Wissensformen sowie allgemein fir die Lokalitit und Dynamik der
Wissensordnung (Kap. 3.2.3).

Mit Foucaults Machtbegriff sind zwei weitere spezifische Konse-
quenzen verbunden. Erstens ist sein Ansatz gegen einen Standpunkt
gerichtet, der Macht als eine eigenstandige, aufSere Sphare begreift, von
der sich soziale Praxis ableitet. Macht wird von Foucault nicht als ein
Auflen der Praxis konzipiert. Stattdessen zielt Foucaults Entwurf fun-
damental darauf, Macht als eine Wirkung im Inneren der Praxis zu
verstehen, die der Konstitution des Korpers, der Produktion von Wissen
tber die Subjekte und den disziplindren Selbstverhiltnissen immanent
ist. Zweitens verweist Foucault mit seinem dynamischen Verstindnis
von Macht und Wissen auf die Widerspriichlichkeit und Polyvalenz
von Machtverhiltnissen. So richtet sich die Analyse ebenso auf Macht-
beziehungen wie auf deren konstitutives Auflen, auf Widerstandsprak-
tiken, die mit entgegengesetzten Machtwirkungen verbunden sind. Der
Machtbegriff wird von Foucault als eine hochst ambivalente Kategorie
entworfen, die paradoxe Verhiltnisse in den Blick nehmen kann. Al-
lerdings hat Foucault keine systematische Analyse von widerstindigen
Praktiken unternommen und auch den unterworfenen Wissensformen
keine Studie gewidmet, sodass die theoretische Neuorientierung in
empirischer Hinsicht unausgefullt bleibt (Kap. 3.2.4 und 3.2.8). Statt-

188

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

dessen hat Foucault sich in seinem Spatwerk mit freieren Formen der
Ausbildung von Subjektivitdt in der griechischen Antike beschiftigt.
Dabei kommt dem Gouvernementalititsbegriff eine Scharnierfunktion
zwischen der genealogischen Perspektive auf disziplinierende Subjek-
tivierung und der Analyse der griechischen Asthetik der Existenz zu.

Die Weiterentwicklung des Machtkonzepts zur Gouvernementa-
litdtsanalyse ist als eine intensivere Sensibilisierung der analytischen
Perspektive fur ambivalente Verhiltnisse zu begreifen. Die Kategorie
der Gouvernementalitit erlaubt es Foucault, die Relation von Selbst-
und Fremdfithrungen in den Blick zu nehmen. Der Begriff vereinigt
mehrere Analysedimensionen: Er verbindet Subjektkonstitution und
Machtverhiltnisse und beleuchtet ein heterogenes Ensemble von Tech-
niken, die auf den Korper gerichtet werden und auf die Beeinflussung
von Verhaltensweisen zielen. Dabei geraten auch Technologien des
Selbst in den Blick, also Praktiken, in denen das Subjekt in spezifische
Beziehungen zu sich selbst tritt. Indem Foucault Macht nun als ein
»auf Handeln gerichtetes Handeln« beschreibt, als eine Reihe von Tech-
niken, die auf die Beeinflussung von Praktiken zielen, erfasst die praxe-
ologische Machtanalyse explizit auch Verhiltnisse zwischen Individuen
und Gruppen (Kap. 3.3.1). Das Gouvernementalititskonzept 16st den
zentralen Begriff der Disziplin aus der Genealogie ab und bildet eine
umfassendere sozialtheoretische Kategorie, mit der die Vielfdltigkeit
von Machtformen analysiert werden kann. Es ermoglicht eine gradu-
elle Perspektive auf die Kontinuitdt von Selbst- und Fremdfithrungen
und kann daher herausarbeiten, wie Regierung auch die Form einer
Eroffnung von Freiheiten und Freiraumen annehmen kann, sodass von
einem »Zwang zur Freiheit« gesprochen werden kann.

Mit seinen Studien zu den griechischen Technologien des Selbst fo-
kussiert Foucault graduelle historische Bedeutungsverschiebungen tiber
einen langen historischen Zeitraum (Kap. 3.3.2.1 und 3.3.2.2). Seiner
Transformationsgeschichte der Selbsttechniken von den griechischen
Anfingen tuber das »goldene Zeitalter« der Sorge um sich in der Kai-
serzeit bis hin zu den christlichen Technologien der Pastoral und der
Hermeneutik des Subjekts liegt dabei explizit eine praxeologische Me-
thodologie zugrunde (Kap. 3.3.2.3). Indem er den Praxisbegriff als ana-
lytische Kategorie unterhalb des Gesetzesbegriffs wihlt, kann Foucault
herausarbeiten, dass die Gesetzesform eine Konstellation ist, die spezi-
fisch fur die Organisation der Selbsttechnologien im Christentum ist.
Gesetz und Norm werden von Foucault nicht als Analysekategorien
verwendet, sondern durch die praxeologische Perspektive selbst als hi-
storisch kontingente Formen der Stabilisierung von Praktiken aufge-
wiesen. Dabei gerat die Besonderheit der Technologien des Selbst im
Rahmen einer Asthetik der Existenz in den Blick. In der griechischen
Askese erfolgt die Ausrustung des Selbst durch verhaltensstabilisierende

189

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

Ubungen, die in vielfiltiger Weise durch Freiheiten in der Ausiibung
gekennzeichnet sind. Wie schon in der Genealogie fokussiert Foucault
die Ubung als einen Modus der Ausbildung von Subjektivitit durch
Wiederholung. In der Asthetik der Existenz werden jedoch im Unter-
schied zu den normierenden Ubungen der Disziplinargesellschaft auf
unterschiedlichen Ebenen Freirdume der Selbstgestaltung offen gehal-
ten: aufgrund von Wahlfreiheiten zwischen konkurrierenden Stilen, auf-
grund groflerer Gestaltungsspielriume der einzelnen Ubungen sowie
aufgrund fehlender Autoritatsverhiltnisse und institutioneller Zwange.
Daher hat die Transformation des Selbst unter den Charakteristika der
Lebenskunst keinen allgemeinverbindlichen Charakter, wie Foucault
hervorhebt (Kap. 3.3.2.6).

Foucault konzipiert in seinen Arbeiten Wiederholung in zweierlei
Hinsicht: Eine Dimension von Wiederholung umfasst gesellschaftlich
zirkulierende RegelmifSigkeiten und Praktiken, die andere besteht in
Ubungen zur Stabilisierung von Verhaltensweisen, die einmal als diszi-
plinierende und einmal als asketisch-freie beschrieben werden. In Bezug
auf die erste Dimension wird Wiederholung in der Archiologie als eine
sich selbst reproduzierende diskursive Praxis begriffen. Entgegen Fou-
caults theoretischer Zielsetzung erscheint diese aufgrund der Anlage der
archdologischen Analyse als statische Wiederholung. Die Tendenz zur
Statik wird erst in der Genealogie durch drei theoretische Verschiebun-
gen uberwunden: durch die Einfuhrung einer produktiven Macht- und
einer dynamischen Wissenskonzeption sowie durch die Eroffnung einer
Akteursperspektive, die sich aus der Anerkennung der Korperlichkeit
des Sozialen entwickelt. Hier werden korperlich ausgefithrte Wie-
derholungen am Beispiel disziplinierender Ubungen fokussiert. Die
Inkorporation von Verhaltensweisen beschriankt sich in der Diszipli-
nargesellschaft allerdings auf eine Normierung, die von Hierarchien,
Zwang und Sanktionen getragen ist. Ein anderer Modus der Inkorpo-
ration wird in den asketischen Ubungen sichtbar, die auf eine offene
Ausrustung des Subjekts zielen. Damit differenziert Foucault im Verlauf
seiner Arbeit zwei unterschiedliche historische Formen der Ausbildung
von Gewohnheiten in korperlichen Wiederholungen. Die Dimension
eines Praxisgeschehens zirkulierender Regeln und Konventionen ist im
Spatwerk in den Stilen prasent, die das Subjekt aufgreift und die den
Raum fiir mogliche Selbstverhaltnisse bilden. Das Subjekt konstituiert
sich in spezifischen Praktiken, die es im kulturellen Milieu vorfindet
(Kap. 3.3.2.5). Neu gegentber der Perspektive auf die Disziplinarge-
sellschaft sind die vielfiltigen nicht-institutionellen Vermittlungsweisen,
die Verhiltnisse zu philosophischen Lehrern, Beratern oder Freunden
umfassen konnen. Sie sind Teil der spezifischen Differenz zwischen dis-
ziplinierenden Ubungen und den Ubungen der Lebenskunst.

190

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

Wie verhalt sich Foucaults Konzeption von Wiederholung zur Frage
nach der Stabilitit oder Instabilitit sozialer Praxis? Ab der genealo-
gischen Phase, in der die archidologische Tendenz zur Statik tiberwun-
den wird, verfolgt Foucault die Transformation von Praktiken als eine
»immerwahrende Beweglichkeit« und als eine »Verstrickung zwischen
Prozeflerhaltung und Prozeflumformung.«327 Er geht von einer grund-
sdtzlichen Instabilitdt der Praxis aus, die sich nur lokal und je spezifisch
stabilisieren lisst und standig von Auflosung bedroht ist. In dieser Per-
spektive ist nichts ahistorisch oder essentialistisch gegeben, weder die
Form von Subjektivitit noch die Form der Wiederholung einer Praxis.
Zwar konnen Wiederholungen von Praktiken in konkreten historischen
Konstellationen und durch spezifische Relationen und Techniken auf
eine relative Stabilitdt festgelegt werden, diese wird jedoch als grund-
satzlich prekar begriffen. Daher sind stets Verschiebungen von Prak-
tiken moglich, die ebenfalls in die Analyse einbezogen werden miissen.

Foucaults Studien verfolgen Praktiken und Selbstverhiltnisse in ih-
ren diachronen Transformationen. Sie analysieren das Auftauchen, die
Verkniipfung, die temporiare Stabilisierung und korperliche Aneignung
sowie die Verschiebung von Praktiken in ihrer historischen und lokalen
Spezifitit. Die Ubergreifenden Beitrige seiner Arbeiten zur praxeolo-
gischen Methodologie sind vielfaltig. Ob die Begriffe »diskursive Pra-
xis«, »Macht«, »Wissen«, »Gouvernementalitit« oder » Technologien
des Selbst« im Vordergrund stehen, in allen Fillen handelt es sich um
Kategorien, die analytisch vor den konventionellen Einheiten »Sub-
jekt«, »Gesetz«, »Norm«, » Wissenschaft« oder »Staat« ansetzen. Es ist
der Praxisbegriff, der diese Form der Analyse unterhalb der etablierten
Kategorien ermoglicht (Kap. 3.3.2.3). Auf diese Weise konnen histo-
rische (und lokale) Kontingenzen in der Form der Relationen zwischen
Praktiken sichtbar gemacht werden. Foucaults praxeologische Analysen
konnen auflerdem die Vielgestaltigkeit sowohl der miteinander verbun-
denen Elemente als auch ihrer wechselseitigen Beziehungen erfassen. Die
Studien sind dabei von einer Reihe mehr oder weniger explizit ausformu-
lierter methodologischer Grundsitze geprigt: Indem Foucault erstens
die analytische Suche nach begriindenden Urspriingen zuriickweist, 16st
er sich sowohl von subjektzentrierten als auch von essentialistischen Er-
klarungen. Er wihlt nicht das Subjekt zum Ausgangspunkt der Analyse,
sondern begreift dieses vielmehr selbst als Effekt einer Wiederholung
zirkulierender diskursiver und nichtdiskursiver Praktiken. Mit dieser
methodologischen Bewegung legt er seinen Studien eine fundamentale
analytische Dezentrierung von Kausalitit zugrunde, indem er Identi-
taten als Effekte von Prozessen begreift und monokausale Erklarungen
durch den Verweis auf vielfiltige Entwicklungslinien ersetzt.3?8 Anstatt

327 Foucault 1992: 39.

191

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE TRANSFORMATION VON PRAKTIKEN

konventionelle Analysekategorien zum unhinterfragten Ausgangspunkt
seiner Analysen zu setzen, fragt er vielmehr nach den Voraussetzungen
fiir Identitdt, Subjektivitit, Normativitdt usw., die er in spezifischen
Praxiskomplexen lokalisiert. Aufgrund dieser Einbettung jeglicher
Praxis in Netzwerke von Praktiken ist sein Denken zweitens relatio-
nal und kontextuell. Die Identitdt und Bedeutung einer Praxis ergibt
sich aus ihren Verhiltnissen zu anderen Praktiken, wobei Beziehungen
diachron in der Zeit oder synchron zu anderen Praktikenkomplexen
bestehen. So verfolgt Foucault im Spiatwerk spezifische Praktiken als
Elemente, die beispielsweise im Christentum aus vorangehenden aske-
tischen Bewegungen tibernommen und dabei modifiziert worden sind.
Die historische Analyse zerlegt komplexe Gesamtheiten in einzelne,
konkrete Praktiken und verfolgt deren Transformation, wobei sie so-
wohl fur Briiche als auch fir Kontinuitdten sensibel bleibt. Das Zerle-
gen in einzelne Elemente jenseits etablierter Analysekategorien und das
Nachzeichnen ihrer spezifischen Relationen sind analytische Techniken,
die Foucault bereits in der Geschichtsschreibung der Archdologie des
Wissens ausgearbeitet hatte. Dieses, aus dem Strukturalismus hervor-
gegangene, Verfahren der Dekonstruktion und »Kartographie« zieht
sich durch das gesamte Werk Foucaults. Dabei beriicksichtigt Foucault
drittens in seinen Analysen graduelle Differenzen anstelle von ausschlie-
Benden Dualismen. Insofern enthalten dynamische Machtverhaltnisse
stets auch Momente der Freiheit, lassen sich Hierarchien von Wissens-
formen identifizieren und allmahliche Wandlungsprozesse der Relevanz
und Bedeutung von Praktiken beschreiben. Viertens geht Foucault stets
von einer Umkehrbarkeit, Umwendung und Verschiebung zirkulie-
render Praktiken aus und sensibilisiert seine Analyse somit fiir die Am-
bivalenz von sozialer Stabilitit und Instabilitat. Nicht nur werden die
immerwahrende historische Beweglichkeit von Praktiken und die Ver-
anderbarkeit von Machtverhiltnissen vorausgesetzt, sondern es werden
auch spezifische Mechanismen beleuchtet, die auf die Stabilisierung von
Praktiken zielen, wie etwa die normierenden Ubungen der Disziplin
oder die asketische Ausriistung des Selbst. Funftens schlieSlich bezieht
die Analyse heterogene Elemente ein, indem Foucault darauf verweist,
dass die spezifische Form von Praktiken auch durch institutionelle und
materielle Ensembles gepragt wird, wie er am Beispiel der Modi diszi-
plinierender Wissensproduktion oder der panoptischen Gefiangnisar-
chitektur herausarbeitet. Im Begriff des Dispositivs werden diskursive
und nichtdiskursive Praktiken, Institutionen, Artefakte und riumliche
Arrangements auf einer analytischen Ebene zusammengefihrt. Jede

328 Foucault prigt fiir diese methodologische Verfahrensweise an einer Stel-
le den reichlich sperrigen Begriff der »kausalen Demultiplikation«, vgl.
D&E 278: 30.

192

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

Frage nach den Mechanismen der Stabilisierung von Praktiken oder
nach deren Instabilitit muss daher die Heterogenitit der beteiligten
Entitdten berticksichtigen. In den herausgearbeiteten methodologischen
Prinzipien Foucaults sowie in seinen Analysekategorien liegt eine Reihe
von Anschlussmoglichkeiten fir vielfiltige praxeologische Forschungs-
perspektiven begriindet, die es noch auszuschopfen gilt.

193

Ittps://dol.org/10.5771/6783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ittps://dol.org/10.5771/9783748908487-121 - am 20.01.2026, 08:17:39.



https://doi.org/10.5771/9783748908487-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1  Diskursive Praxis
	3.1.1  Die wiederholbare Materialität des Diskurses und Foucaults Regelverständnis
	3.1.2  Diskursive Praktiken als Handlungen
	3.1.3  Die diskursive Konstitution des Subjekts
	3.1.4  Die Sonderstellung diskursiver Praxis
	3.1.5  Diskursive Praxis und das Problem der Transformation
	3.1.6  Das praxeologische Potential der Archäologie

	3.2  Die Dynamik des Macht-Wissens und die Körperlichkeit des Sozialen
	3.2.1  Die Genealogie
	3.2.2  Das produktive Machtkonzept
	3.2.3  Das dynamische Wissenskonzept
	3.2.4  Bewertung der dynamischen Wissenskonzeption
	3.2.5  Körperlichkeit der Macht und des Wissens: Die Disziplin
	3.2.6  Die Wiederholung disziplinärer Übungen
	3.2.7  Das Dispositiv als Kategorie zur Analyse heterogener Ensembles
	3.2.8  Charakteristika der Genealogie

	3.3  Gouvernementalität und Technologien des Selbst
	3.3.1  Gouvernementalität
	3.3.2  Technologien des Selbst
	3.3.2.1  Das Thema der Sorge um sich
	3.3.2.2  Der historische Wandel der Selbstsorge
	3.3.2.3  Die praxeologische Methodologie der Analyse
	3.3.2.4  Technologien des Selbst als stabilisierende Übungen
	3.3.2.5  Asketische Übungen als körperliche Wiederholungen
	3.3.2.6  Zwei Formen von Übungen


	3.4  Zwischenfazit

